
Universidade de São Paulo  

Escola Superior de Agricultura “Luiz de Queiroz” 

 

 

 

 

 

 

Povos originários e sua contribuição para a superação das 

crises socioambientais contemporâneas 

 

 

 

 

Leticia Palumbo Felgueira 

 

 

 

Trabalho de conclusão de curso apresentado como 

parte dos requisitos para obtenção do título de 

Bacharel(a) em Gestão Ambiental 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Piracicaba 
2023 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Leticia Palumbo Felgueira 

 

 

 

 

 

 

 

Povos originários e sua contribuição para a superação das crises 

socioambientais contemporâneas 

 

 

 

 

 

 

Orientador(a): 

Profª Drª Maria Elisa de Paula Garavello 
 

 

 

 

Trabalho de conclusão de curso apresentado como 

parte dos requisitos para obtenção do título de 

Bacharel(a) em Gestão Ambiental 

 

 

 

 

 

 
 
 

Piracicaba 
2023 

 
 

 



 

 

 
AGRADECIMENTOS  

 

Primeiramente agradeço aos meus ancestrais que antes de mim passaram por 

essas terras, atravessaram oceanos e continentes e me permitiram a possibilidade da 

vida com todas as dores e paixões inerentes a ela. 

Aos meus pais, que por uma obra do acaso - se é que ele existe – foram um 

portal para minha existência e me deram tudo o que foram capazes de me dar. A 

minha mãe agradeço a força e ao meu pai a determinação. 

Á minha orientadora Maria Elisa, por ter aceitado atravessar comigo esse 

momento, pela generosidade, paciência e amor, agradeço a orientação e seu trabalho 

tão importante na Esalq. 

Às minhas amigas e amigos, agradeço a sorte de ter encontrado vocês, me 

sinto feliz ao perceber como a vida foi boa comigo em me presentear com minhas 

amizades e lembro de vocês sempre, mesmo que a vida seja corrida demais. 

Agradeço a República Marikota pela família que construí, mais do que podia 

imaginar um dia para mim, pelos aprendizados, acolhimento, aconchego e risadas 

nesses 5 anos, certamente eu não conseguiria passar por isso sem vocês. 

Aos meus animais, que em vida e espírito foram meus grandes companheiros, 

os responsáveis por me ensinarem sobre amor e parceria. 

Às minhas primas, tias e avós por cuidarem de mim e nunca deixarem eu me 

sentir só, as carrego no peito e na memória.  

Aos povos originários desse país, por despertarem em mim logo quando 

criança uma curiosidade e admiração e me mostrarem que é sim possível uma 

diversidade de existências. 

Aos que virão depois de mim, se vierem, espero verdadeiramente que eu possa 

deixar uma bagagem mais leve de carregar e um lugar melhor para viver. 

 

 



 

 

 

EPÍGRAFE  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“O futuro é ancestral” 

 Ailton Krenak 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

 
1. INTRODUÇÃO ........................................................................................................ 7 

1.1 Justificativa ............................................................................................................ 8 

1.2 Objetivo Geral.......................................................................................................11 

2. CONTEXTO ATUAL E CRISES SOCIOAMBIENTAIS ......................................... 11 

3. COMUNIDADES E TERRITÓRIOS TRADICIONAIS ............................................ 15 

4. POVOS INDÍGENAS NO BRASIL ........................................................................ 19 

5. HISTÓRIA DOS POVOS INDÍGENAS NO BRASIL ............................................. 24 

6. CULTURAS TRADICIONAIS ................................................................................ 28 

7. RELIGIÃO E COSMOLOGIA INDÍGENA ............................................................. 32 

9. POVOS TRADICIONAIS – CONSERVAÇÃO E BIODIVERSIDADE ................... 37 

10. AGROBIODIVERSIDADE ................................................................................... 39 

11.POLÍTICAS DE PROTEÇÃO E FORTALECIMENTO DOS POVOS 

TRADICIONAIS ........................................................................................................ 43 

12. DISCUSSÃO ....................................................................................................... 46 

13. CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................ 49 

REFERÊNCIAS ......................................................................................................... 51 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

RESUMO 

 

Povos originários e sua contribuição para a superação das crises 
socioambientais contemporâneas 

 

O sistema econômico dominante que vivemos atualmente é responsável pela 
destruição generalizada dos recursos naturais, provocando diversas crises sociais e 
ambientais que culminam na incerteza do futuro da vida humana. A elevada densidade 
populacional, o alto padrão de consumo, a proposição da escassez, o individualismo, 
a desigualdade social e a degradação ambiental fazem parte do cenário do mundo 
globalizado e da cultura euro centrada. A partir do entendimento de que o nosso modo 
de estar no planeta não se sustenta e mais do que nunca é necessária uma nova 
forma de coexistir com a natureza, realizou – se uma pesquisa bibliográfica com 
abordagem qualitativa e exploratória que aponta para a contribuição significativa das 
culturas indígenas, seus saberes, tecnologias e modo de vida na busca da superação 
das crises socioambientais contemporâneas, visto que elas têm muito a ensinar às 
populações da cidade e à ciência a respeito de humanidade, ética, cultura e 
conservação ambiental para a criação de uma nova sociedade em consonância com 
a natureza. 

 
Palavras-chave: Crises socioambientais, Capitalismo, Povos originários, 
Comunidades tradicionais 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

ABSTRACT 

Native peoples and their contribution to overcoming contemporary socio-
environmental crises 

 

The dominant economic system we currently live in is responsible for the 
widespread destruction of natural resources, causing various social and environmental 
crises that culminate in the uncertainty of the future of human life. The high population 
density, the high consumption pattern, the proposition of scarcity, individualism, social 
inequality and environmental degradation are part of the scenario of the globalized 
world and the Euro-centric culture. From the understanding that our way of being on 
the planet is not sustainable and more than ever a new way of coexisting with nature 
is needed, a bibliographical research was carried out with a qualitative and exploratory 
approach that points to the significant contribution of the indigenous cultures, their 
knowledge, technologies and way of life in the quest to overcome contemporary socio-
environmental crises, as they have much to teach the city population and science about 
humanity, ethics, culture and environmental conservation for the creation of a new 
society in consonance with nature 

 
Keywords: Socio-environmental crises, Capitalism, Native peoples, Traditional 
communities 
 
 
 



7 

 

1. INTRODUÇÃO 

 

Davi Kopenawa (2010), xamã yanomami disse para o antropólogo Bruce Albert 

que o céu vai cair sobre as nossas cabeças. Essa frase emblemática, que também é um 

aviso que os xamãs já fazem há tempos, representa uma metáfora para as crises 

socioambientais que estamos vivendo e que tendem a piorar. São resultado de um círculo 

vicioso de desenvolvimento perverso-degradação-ambiental-pobreza, induzido pelo 

caráter eco destrutivo e excludente do sistema econômico-ecológico dominante 

(LEFF,2004), baseado na exploração indiscriminada dos ecossistemas e na dominação 

privada da natureza (PORTO GONÇALVES,2012). 

Segundo Sahlins (1978), “embora ricamente dotadas, as sociedades capitalistas 

modernas consagram-se à proposição da escassez”, provocando como consequência, o 

esgotamento dos recursos naturais, o futuro incerto do planeta, a superpopulação 

humana, a poluição ecocida, as guerras e a ciência dominada pela tecnocracia. As atuais 

e futuras gerações precisarão enfrentar as mudanças climáticas e as crises ambientais, 

decorrentes da degradação ambiental que o sistema capitalista – colonial gera, buscando 

mitigar seus efeitos, em busca da qualidade de vida das populações. 

De acordo com Brandão (2007), “as sociedades indígenas e os seus lugares 

concretos ou simbólicos de existência - o povo, a "nação", a tribo, a comunidade, a aldeia, 

são anteriores ao mundo das cidades e se reproduzem sem elas”. Elas ocupam 

determinados territórios, socializam a natureza, se relacionam com outros grupos tribais 

e se realizam à margem da sociedade “nacional”. 

Para os povos originários, a floresta é o principal elemento de sustentação das 

necessidades alimentares, medicinais e culturais e oferece as condições necessárias 

para o exercício de seu modo de vida (EIDT e UDRY,2021). Por viverem em consonância 

com a natureza, possuem significativas contribuições a respeito da conservação e 

preservação ambiental que não são apropriadamente valorizadas pelas culturas 

ocidentais. 

Os povos indígenas, detentores de importantes conhecimentos tradicionais 

encontram-se na invisibilidade, silenciados por pressões econômicas, fundiárias, 

processos discriminatórios e de exclusão sociopolítica, sofrendo a invasão e 



8 

 

expropriação de seus territórios e do comprometimento dos recursos naturais utilizados 

tradicionalmente que impactam negativamente seus modos de vida (EIDT e UDRY,2021). 

A Declaração das Nações Unidas sobre os direitos dos povos indígenas 

(ONU,2008), reconheceu que o respeito aos conhecimentos, às culturas e às práticas 

tradicionais indígenas pode contribuir para o desenvolvimento sustentável e equitativo e 

para a gestão adequada do meio ambiente. 

Nesse trabalho busquei ressaltar aspectos das diferentes culturas indígenas 

brasileiras que se constituem como possíveis contribuições para a mitigação das crises 

da contemporaneidade, as quais afetam principalmente grupos marginalizados da 

sociedade como mulheres, crianças, pretos, pobres e comunidades tradicionais que 

dependem exclusivamente dos recursos da natureza. 

A busca por alternativas em outras culturas para os problemas do nosso sistema 

parte do princípio de que o modo de viver pressuposto no sistema dominante leva a uma 

autodestruição do próprio indivíduo e da coletividade e que o nosso modo de estar no 

planeta não se sustenta. Mais do que nunca é necessária uma nova forma de coexistir. 

Para alcançar os objetivos propostos nesse trabalho foi realizada uma pesquisa 

bibliográfica com abordagem qualitativa e exploratória de livros e artigos científicos que 

tratam de diferentes povos originários do “Novo Mundo”, sua relação secular com o 

modelo econômico dominante e as contribuições dessas culturas para a desconstrução 

do que está posto no sistema dominante, possibilitando a abertura para novas produções 

a partir da consciência crítica (SILVA e RAMOS, 2001) 

 

 

1.1 Justificativa 

 

Esse trabalho foi escrito durante a tramitação do projeto de Lei do Marco Temporal 

(PL 490/2007)  aprovado na Câmara dos Deputados em maio de 2023 e que restringe a 

demarcação de terras indígenas àquelas já tradicionalmente ocupadas por esses povos 

em 5 de outubro de 1988, data da promulgação da Constituição Federal (Agência 

Senado,2023). O Marco Temporal, assim como diversas perseguições e violências a 

esses povos é não somente uma ameaça às suas vidas, mas também a toda a 

https://www.camara.leg.br/noticias/967344-camara-aprova-projeto-do-marco-temporal-de-demarcacao-das-terras-indigenas


9 

 

humanidade visto que eles são os principais guardiões das florestas e de sua 

biodiversidade, recursos essenciais para a vida no planeta.    

Apesar de fazerem parte de apenas 5% da população mundial, os povos indígenas 

abrigam em seus territórios 80% de toda a biodiversidade do planeta (ONU,2021), 

responsáveis pela preservação ambiental através da reprodução de seu modo de vida, 

que respeita os processos ecológicos do ambiente onde estão inseridos. Doblas e Oviedo 

(2021) revelam em um estudo baseado na coleção 4.1 do MapBiomas, que no Brasil 

entre 1985 e 2018 os territórios tradicionais desmataram consistentemente menos em 

seu interior quando comparado com o entorno em todos os biomas. 

Segundo Cunha (2014) , a proteção da biodiversidade está intrinsecamente 

conectada com a segurança alimentar e saúde humana, uma vez que garante uma 

variedade de gêneros alimentícios e maior resiliência dos agroecossistemas, prevenindo 

que histórias como a da Grande Fome na Irlanda (1845-1849) se repitam, onde a base 

alimentar da população que era formada por apenas uma variedade de batata, foi 

totalmente destruída por uma praga causando a morte e a diáspora de mais de dois 

milhões de pessoas . 

Segundo Walker (2019) cada vez mais as pesquisas demonstram que a posse e 

gestão de terras indígenas são fundamentais para proteger as florestas e reduzir as 

emissões florestais de carbono, ajudando a regular o clima e sendo indispensáveis para 

manter o aquecimento abaixo da meta de 2 °C do Acordo de Paris. De acordo com um 

estudo do autor, das 73 bilhões de toneladas de carbono encontradas na Amazônia, 58% 

ou 41,1 bilhões de toneladas de carbono encontram-se dentro de Territórios Indígenas e 

áreas protegidas, ou seja, as terras indígenas por serem eficazes em manter as florestas 

intactas e evitar o desmatamento tem um papel fundamental na mitigação do 

aquecimento global e na preservação ambiental. 

O Brasil é o segundo país mais sociodiverso do planeta, com 305 etnias e 274 

línguas indígenas diferentes (IBGE,2010) e abriga 1/5 da biodiversidade mundial, 

ocupando uma posição estratégica e privilegiada no cenário mundial (CUNHA,2014). 

Neves (2019) afirma que só na região amazônica temos dezenas de línguas diferentes 

com famílias independentes, que não são mutuamente inteligíveis entre si, ao contrário 



10 

 

das línguas europeias, em que quase todas pertencem a uma família linguística, a indo 

europeia (português, espanhol, polonês, línguas celtas, inglês e alemão). 

Segundo Stumpf (2015) o país assumiu seu protagonismo ao assegurar 

institucionalmente os direitos dos detentores dos conhecimentos tradicionais como 

instrumento defensor dos direitos e da soberania do país pela implementação da 

Convenção de Diversidade Biológica (CDB) e ao se tornar signatário do Tratado 

Internacional sobre Recursos Fitogenéticos para a Alimentação e Agricultura (Tirffa). 

A declaração sobre Meio Ambiente e Desenvolvimento do Rio de Janeiro afirma 

em seu princípio 22 que os povos indígenas possuem um papel fundamental no manejo 

e desenvolvimento do meio ambiente, devido a seu conhecimento vital e as suas práticas 

tradicionais, demonstrando a relevância que esses povos e suas culturas têm para as 

superações das crises socioambientais atuais e enfatizando a necessidade de se 

proteger essas populações, assim como seus conhecimentos.  

 

Devido à demanda global a favor da proteção da natureza, juntamente com o 
crescimento de correntes ambientalistas detentoras de perspectivas diferentes 
da preservacionista, as populações tradicionais passaram a ser consideradas 
importantes como atores responsáveis pela proteção do ambiente natural no qual 
estão inseridas. (PEREIRA e DIEGUES, p.38). 

 

Apesar da importância que os povos originários têm para a preservação da 

biodiversidade, conservação ambiental e superação das crises socioambientais citadas, 

suas culturas seguem sendo subjugadas, seus territórios invadidos e seus direitos 

sucateados em nome do desenvolvimento e da lógica capitalista decorrente de uma 

tradição colonial baseada numa matriz epistemológica eurocentrada fundamentada na 

construção racial colonial que invisibilizou as culturas colonizadas e as classificou como 

incapazes de produzir conhecimento (SUESS e SILVA,2018). 

Segundo Mbembe (2014) é importante que o colonizado seja reconhecido como 

pertencente ao mundo e protagonista dele a partir da descolonização das relações, 

valorizando sua cultura, costumes, conhecimentos e subjetividades para a abertura do 

mundo e da ascensão universal em humanidade trazendo visibilidade aqueles que foram 

invisibilizados e se desprendendo da lógica de um único mundo possível, se abrindo para 

uma pluralidade de vozes e caminhos. 



11 

 

Diante desse cenário paradoxal, no qual os principais guardiões da natureza e 

consequentemente do futuro da vida humana no planeta sofrem violências seculares 

como genocídio, desterritorialização, apagamento e desvalorização de sua cultura, esse 

trabalho tem a motivação de demonstrar a importância que a vida e reprodução desses 

povos tem para a humanidade e para a superação das crises decorrentes do sistema 

econômico dominante e como a valorização dos conhecimentos tradicionais surge como 

uma alternativa capaz de auxiliar na conservação de áreas naturais remanescentes 

(PEREIRA e DIEGUES, 2010).  

 

 

1.2 Objetivo geral 

 

O objetivo geral desse trabalho é discutir como as culturas dos povos originários 

podem ajudar a superar as crises socioambientais da contemporaneidade, apresentando 

as singularidades e riqueza de suas culturas, crenças, tecnologias e modos de vida a 

partir da valorização da sua importância histórica como produtores de conhecimento e 

defensores da biodiversidade. Segundo Santos e Gauthier (1996, p.10), a pesquisa tem 

um compromisso com os excluídos e marginalizados das sociedades capitalistas.  

 

 

 

 

 

 

 

2. CONTEXTO ATUAL E CRISES SOCIOAMBIENTAIS  

 

Atualmente, o mundo está interconectado por um tipo predominante de economia 

– o capitalismo (QUIJANO,2005), cujo modelo de desenvolvimento neoliberal dominante 

é o principal responsável pelas crises ambientais, climáticas, hídricas, alimentares, 

sociais e entre outras. Segundo Shiva (2010) o objetivo principal desse sistema é possuir 



12 

 

e controlar a maior quantidade possível de riqueza que a natureza e as pessoas 

produzem, a partir da destruição dos ecossistemas e seus processos ecológicos, 

exploração da força de trabalho e violência contra as diversas culturas, transformando a 

natureza e a mão de obra em mercadorias e provocando o colapso das próprias 

economias e civilizações. 

Segundo Silva (2010), a crise ambiental vigente está estruturalmente vinculada ao 

modo de produção capitalista orientado por uma lógica econômica autodestrutiva, como 

consequência inerente da dinâmica da acumulação do capital que gera pobreza e 

desigualdade social, resultando na expropriação dos mais pobres em benefício dos mais 

ricos a partir da destruição dos recursos naturais e exploração de mão de obra, afetando 

principalmente a população periférica mundial. 

Ribeiro (1997), afirma que atualmente o mundo é governado nas cidades por 

homens que se acham desligados de qualquer forma de vida que não a humana, fazendo 

com que o sentimento de pertencer a um ecossistema não seja revivido e as sociedades 

mais avançadas tratem a natureza de forma imprevidente e implacável esgotando todos 

seus recursos a um ritmo vertiginoso através de suas multinacionais e instituições 

financeiras internacionais em nome de um desenvolvimento autodestruidor (ALVAREZ, 

1988, apud PERROT,2008)  

Pesquisas demonstram o aumento alarmante da temperatura do planeta, sendo o 

Brasil o quinto país que mais emite gases de efeito estufa no mundo, principalmente 

devido às mudanças do uso do solo e desmatamento (WWF,2021). Segundo o Painel 

Intergovernamental de Mudança Climática (IPCC, 2007) caso a temperatura global 

aumente 2ºC, perderemos 30% da biodiversidade do mundo, 43% das florestas estarão 

em risco, e 40% das florestas da Amazônia podem perder a sua vegetação nativa, se 

transformando em ambientes parecidos com o cerrado. 

As mudanças climáticas poderão prejudicar a saúde humana, a infraestrutura das 

comunidades, os sistemas de transporte, acesso a água e alimentos nutritivos, além de 

agravar o aparecimento de doenças e pandemias como ocorreu com a pandemia do 

Covid-19. Ressalte-se que para as comunidades distantes das áreas urbanas, os riscos 

para a saúde são maiores em comparação com outros grupos pelo difícil acesso a 

serviços de saúde. 

http://www.ipcc.ch/
http://www.ipcc.ch/


13 

 

Segundo o Índice Global da Fome (IGF,2022), cerca de 828 milhões de pessoas 

estavam subalimentadas em 2021, cenário suscetível de agravar devido as crises globais 

sobrepostas – conflitos, alterações climáticas, pandemias, desigualdade social, pobreza, 

baixa produtividade agrícola e governança inadequada.  

No Brasil essa conjuntura se repete, ocupando a 11ª posição entre os países mais 

desiguais do mundo, 1% da população mais rica do país é responsável por concentrar 

mais de um quarto (26,6%) de todo o ganho nacional e 48,9% da riqueza patrimonial 

brasileira (CHANCEL Et AL. ,2022), enquanto isso 29,6% da população vive abaixo da 

linha da pobreza (FGV,2022) e 58,7% convivem com a insegurança alimentar em algum 

grau (Agência Senado,2022).  

Há que considerar que esse modelo de negócio, foi introduzido no Brasil desde o 

século XVI, baseado no tripé do latifúndio, da escravização de pessoas e a exploração 

indiscriminada dos ecossistemas, tornando o Brasil o que é até hoje, um produtor de 

commodities agrícolas e de matérias-primas para o abastecimento do capitalismo central 

(RIBEIRO,2011). Segundo Quijano (2005), a herança do colonialismo, que 

historicamente foi encerrado com a independência dos países colonizados, reverbera até 

os dias atuais, sendo definida como colonialidade e permeia as dimensões do poder 

mundial na sociedade moderna, possuindo uma grande força de dominação em 

diferentes âmbitos da vida dos países que sofreram esse processo (MAIA; MELO,2020, 

p.232). 

Entre as consequências da colonização, a América e principalmente o Brasil, 

passaram por um movimento de embranquecimento da população como tentativa de 

apagar as heranças africanas e indígenas criando um povo misturado que não se 

reconhece em si, formado por sublusitanos, mestiçados de sangues afros e índios 

(RIBEIRO, 1995). Além disso a concentração de terra, a desigualdade social, o racismo 

estrutural, o patriarcalismo, o machismo e a imposição de ideias neoliberais, que 

corroboram para intensificar as crises sociais e ambientais que serão mencionadas ao 

longo do trabalho também podem ser reconhecidas como consequências do processo de 

colonização (SUESS e SILVA, 2018).  

Ao longo do tempo a agricultura elemento importante da economia brasileira, foi 

transformada no agronegócio, selecionando alguns gêneros alimentícios mais lucrativos, 



14 

 

artificializando os alimentos por meio do uso intensivo de agrotóxicos, destruindo 

espécies vegetais e animais em nome da produtividade, ocasionando o transporte de 

sedimentos e erosão causado pela produção em grande escala e se apropriando da 

maior parte da água doce, provocando as crises que vivemos atualmente (RIBEIRO, 

2011).  

Atualmente o agronegócio, o garimpo ilegal e a falta de demarcação das terras 

indígenas são as principais ameaças a esses povos e consequentemente ao meio 

ambiente, de forma que não faltam casos para citar das violências vividas por eles, desde 

a crise humanitária que se intensificou durante a pandemia do Covid-19 no território 

Yanomami em Roraima, causada pela invasão de garimpeiros ilegais, causando 

desmatamento, poluição dos rios, proliferação de doenças e desnutrição, até a aprovação 

da Lei do Marco Temporal (PL 490/2007), um retrocesso para os povos indígenas 

brasileiros. 

No Brasil, a demarcação territorial e seu processo moroso tem sido o alvo principal 

dos ataques contrários aos direitos indígenas tanto no Parlamento quanto na 

Administração, devido a um permanente conflito de interesses econômicos e políticos 

nos territórios. Existe a tentativa de negar os direitos desses povos estabelecidos na 

Constituição, dificultando a demarcação e difundindo o falso discurso de que sem 

demarcação não há direito (MARÉS, 2021). 

Segundo Schipper (2022), a mudança climática e as crises ambientais exercem 

pressão sobre quem não tem poder, ou seja, países emergentes, populações periféricas, 

negros, mulheres, indígenas e comunidades tradicionais são mais afetadas pela 

degradação ambiental e precisam de maior proteção e respaldo político. Como reitera o 

parágrafo 46 da introdução do Relatório Brundtland, 

 

Povos indígenas e tribais precisarão de atenção especial diante das ameaças 
trazidas pelas forças de desenvolvimento econômico a seus modos de vida- 
modos de vida estes que podem oferecer as sociedades modernas muitas lições 
de manejo de recursos em complexos ecossistemas de floresta, montanha e 
zonas áridas. (CUNHA,2019). 

 

De acordo com Leff (2001), a crise ambiental decorrente da escassez e finidade 

de grande parte dos recursos naturais gerou novas orientações para o processo de 



15 

 

desenvolvimento e novas demandas para os movimentos sociais demonstrando a 

necessidade de incorporar uma “dimensão ambiental” no campo do planejamento 

econômico, científico, tecnológico e educativo, induzindo novos valores no 

comportamento dos agentes sociais. 

 

A natureza se converteu em um problema ético; tão degradada está por ações 
humanas que nossa relação com ela se transformou em questão decisiva, que 
afeta as condições de vida social e a possibilidade de sobrevivência futura da 
espécie e clama por uma nova ética de responsabilidade, informada por um saber 
que ilumine as consequências deliberadas da ação humana (DUPAS, 2008, p. 
23). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3. COMUNIDADES E TERRITÓRIOS TRADICIONAIS 

 

De acordo com Brandão (2007), “em qualquer uma de suas dimensões, e por mais 

diversas que elas possam ser, a comunidade é a paráfrase do lugar-humano”. 



16 

 

Segundo o Decreto 6.040/2007 que institui a Política Nacional de Desenvolvimento 

Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais (PCTs) os povos e comunidades 

tradicionais são grupos culturalmente diferenciados e que se reconhecem como tais, que 

possuem formas próprias de organização social, que ocupam e usam territórios e 

recursos naturais como condição para sua reprodução cultural, social, religiosa, ancestral 

e econômica, utilizando conhecimentos, inovações e práticas gerados e transmitidos pela 

tradição (inciso I Art. 3º Decreto 6.040 / 2007). 

No Brasil são listados 27 povos e comunidades tradicionais: Andirobeiras; 

Apanhadores de Flores Sempre-vivas; Caatingueiros; Catadores de Mangaba; 

Quilombolas, Extrativistas, Ribeirinhos, Caiçaras, Ciganos, Povos de terreiros, 

Cipozeiros, Castanheiras; Faxinalenses; Fundo e Fecho de Pasto; Geraizeiros; Ilhéus; 

Isqueiros; Morroquianos; Pantaneiros; Pescadores Artesanais; Piaçaveiros; Pomeranos; 

Quebradeiras de Coco Babaçu; Retireiros; Seringueiros; Vazanteiros; e Veredeiros 

(ISA,2023). 

Dentre as comunidades tradicionais citadas, os quilombolas e os indígenas são os 

mais numerosos e os únicos nos quais há o recenseamento pelo IBGE. Hoje, a 

Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras Rurais Quilombolas 

(CONAQ) avalia a população entre dez e quinze milhões de quilombolas distribuídos 

majoritariamente em zonas de colonização antiga (CUNHA et al.,2021). 

Para Diegues (2001) as comunidades tradicionais estão relacionadas com um tipo 

de organização econômica e social com reduzida acumulação de capital, sem o uso de 

força de trabalho assalariado e combinando várias atividades econômicas baseadas no 

uso de recursos naturais renováveis a partir de um “know-how” passado de geração em 

geração. Essas comunidades possuem um modo de produção de subsistência, pois não 

visam o lucro e tem uma baixa densidade populacional. 

 

Dentro de uma perspectiva marxista, as culturas tradicionais estão associadas a 
modos de produção pré-capitalistas, próprios de sociedades em que o trabalho 
ainda não se tornou mercadoria, onde há grande dependência dos recursos 
naturais e dos ciclos da natureza, em que a dependência do mercado já existe, 
mas não é total (DIEGUES, p.87). 

 



17 

 

Sahlins (1978) afirma que essas comunidades vivem em uma abundância de 

recursos naturais, porque adaptam seus utensílios aos materiais que existem em fartura 

à sua volta, pois todo o meio de produção que precisam está na natureza e qualquer um 

pode obter livremente (madeira, bambus, ossos para armas e implementos, fibras para 

cordas, mato para abrigos). 

O relatório Brundtland (1987), intitulado “Nosso Futuro Comum” se refere as 

comunidades tradicionais como às minorias culturalmente distintas da maioria da 

população que estão quase que inteiramente fora da economia de mercado 

(DIEGUES,2001). 

 

Na concepção mítica das sociedades primitivas e tradicionais existe uma 
simbiose entre o homem e a natureza, tanto no campo das atividades do fazer, 
das técnicas e da produção, quanto no campo simbólico. Essa unidade é muito 
mais evidente nas sociedades indígenas brasileiras, por exemplo, onde o tempo 
para pescar, caçar e plantar é marcado por mitos ancestrais, pelo aparecimento 
de constelações estelares no céu, por proibições e interdições. Mas ela também 
aparece em culturas como a caiçara do litoral sul e ribeirinhos amazonenses, de 
forma menos clara talvez, mas nem por isso menos importante (DIEGUES, 2008, 
p. 63). 

 

De acordo com Brandão (2007), as comunidades tradicionais constituem-se como 

um grupo social local que desenvolve vínculo a um território coletivo, normalmente 

cercado e/ou ameaçado, através da transformação da natureza por meio do trabalho e 

da cultura, possuem um saber ancestral, constituído por conhecimentos, inovações e 

práticas resultante das múltiplas formas de relações integradas à natureza, e 

principalmente se reconhecem  pertencentes àquele grupo social, como uma comunidade 

herdeira de nomes, tradições e de um território ancestral. 

Segundo Cunha et al (2021), apesar das semelhanças entre as comunidades 

tradicionais no que diz respeito ao conhecimento sobre a biodiversidade, entre elas há 

algumas diferenças e uma das principais é que as populações indígenas têm uma história 

sociocultural anterior e distinta da sociedade nacional e língua própria, diferentemente 

das populações tradicionais não-indígenas que utilizam o português, ainda que com 

diversas variâncias. 

 



18 

 

Populações tradicionais são grupos que conquistaram ou estão lutando para 
conquistar (prática e simbolicamente) uma identidade pública conservacionista 
que inclui algumas das seguintes características: uso de técnicas ambientais de 
baixo impacto, formas equitativas de organização social, presença de instituições 
com legitimidade para fazer cumprir suas leis, liderança local e por fim traços 
culturais que são seletivamente reafirmados e reelaborados, ou 
seja comprometer-se a uma série de práticas conservacionistas, em troca de 
algum tipo de benefício e sobretudo de direitos territoriais (CUNHA,p.320). 

 

As comunidades tradicionais estão intimamente relacionadas aos seus territórios, 

pois é a partir dele que se tem a sua sobrevivência, a alimentação, a reprodução social e 

cultural, fonte de sua vida e de sua identidade cultural considerados muito mais que 

apenas uma área delimitada ou uma fonte de bens materiais, como nas sociedades 

urbano-industriais, onde o território se tornou um lugar a serviço do processo de formação 

do capital e do Estado, para essas comunidades ele carrega um forte significado social e 

cultural da coletividade (ESCOBAR, 1998) e a possibilidade de continuarem vivendo na 

história (CUNHA,1992). 

De acordo com Godelier (1984, apud Diegues,2001) o território para uma 

comunidade tradicional fornece: a) os meios de subsistência; b) os meios de trabalho e 

produção; c) os meios de produzir os aspectos materiais das relações sociais que 

compõem a estrutura determinada de uma sociedade, como as relações de parentesco. 

A identificação com o território ancestral acontece a partir da atualização da memória da 

historicidade de lutas e de resistências no passado e no presente (BRANDÃO,2007). 

Segundo o artigo 231 da Constituição de 1988, os territórios tradicionais são os 

espaços necessários à reprodução cultural, social e econômica dos povos e 

comunidades tradicionais, sejam eles utilizados de forma permanente ou temporária, e 

cada comunidade têm concepções diversas do que sejam seus territórios e os direitos 

sobre eles, porém com uma concepção em comum de direitos coletivos sobre o seu 

território que contrasta fortemente com o ordenamento jurídico brasileiro existente desde 

a Lei de Terras de 1850, e que se baseia na propriedade privada da terra (CUNHA,2021). 

Para essas sociedades existe uma relação de respeito, gratidão, medo e 

cumplicidade com a natureza, o que se apresenta como causa direta da preservação 

ambiental das localidades nas quais as populações tradicionais habitam (PEREIRA e 

DIEGUES,2010). Colchester (2000, apud PEREIRA e DIEGUES,2010) pontua que a forte 



19 

 

ligação desses grupos com os seus territórios pode ser expressa pelo “sistema simbólico 

e pelo conhecimento detalhado dos recursos naturais”, os quais são decorrentes da 

ocupação perpetuada pelas gerações anteriores. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
4. POVOS INDÍGENAS NO BRASIL 

 

Dentre todas as comunidades tradicionais citadas, nesse trabalho busquei 

enfatizar os povos indígenas, devido a sua importância histórica e pelo entendimento de 

que boa parte das populações tradicionais não-indígenas no Brasil (caiçaras, ribeirinhos 



20 

 

amazônicos, sertanejos etc.) receberam forte influência indígena, em relação às 

tecnologias patrimoniais de preparação de alimento, cerâmica, técnicas de construção 

de instrumentos de caça e pesca etc. (CUNHA et al., 2021). 

Povos pré-colombianos, originários, nativos, indígenas, caboclos, muitos são os 

nomes que podem designar uma variedade de povos e etnias que já estavam no território 

americano muito tempo antes dos europeus aqui chegarem. Entre esses nomes, 

indígenas é a forma mais aceita, palavra que vem do latim endo (de dentro) e genitum 

(gerar), ou seja, nascido de dentro do território, nascido no lugar de origem ou natural do 

lugar que habita (VESCHI,2020). 

Apesar de haver uma concepção genérica sobres os indígenas, existem pelo 

menos 305 etnias falando 274 línguas diferentes e que possuem cada uma sua religião, 

ciência, arte e cultura. Dentre essas existem dois troncos linguísticos principais que 

compreendem uma série de famílias linguísticas, na qual uma ou mais etnias falam que 

são o caso do Macro-Jê, que incluem as famílias Boróro, Guató, Jê, Karajá, Krenák, 

Maxakali, Ofayé, Rikbaktsa e Yatê e o tronco Tupi com as famílias Arikém, Awetí, Jurúna, 

Mawé, Mondé, Mundurukú, Puroborá, Ramaráma, Tuparí e Tupi-Guarani (IBGE,2010) 

Além dessas, existem a famílias linguísticas não classificadas em troncos como 

Aruak,Karib,Pano,Tukano,Arawá,Katukina,Makú,Nambikwára,Txapakurá,Yanomami,Bór

a,Guaikuru,Múra, Samúko,Chiquito,Jabutí e Witoto. Existem também etnias cujas línguas 

não são classificadas nem em troncos e nem em famílias como Aconã, Aikaná, 

Tupinambá, Tupuias, Kaeté, Botocudo, Aranã,Kariri, Kariri-Xocó, Maytapu, Pankru, 

Potiguara, Tupiniquim, Xucuru entre outras (IBGE,2010) 

Os povos indígenas por serem ágrafos não possuem a linguagem alfabética, e, 

portanto, o nome dado aos povos é baseado numa interpretação de um antropólogo não 

– indígena, sendo que muitas vezes esse nem é o nome que aquele povo se 

autodenomina, como é o caso do povo Tupi-Guarani Araweté, cujo nome foi dado por um 

sertanista da Funai e não possui significado na língua tradicional. Segundo Castro (2003), 

para esse povo o único termo que poderia ser considerado uma autodenominação é bïde, 

que significa "nós", "a gente", "os seres humanos", os outros povos indígenas e os 

'brancos' (kamarã) são awî, "estrangeiros" ou "inimigos, o mesmo aconteceu com os 

kayapó, que não se identificam por esse termo e são chamados assim por outros povos, 



21 

 

eles se referem a si próprios como mebêngôkre, "os homens do buraco/lugar d'água" 

(ISA,2014) 

O registro dos povos indígenas é um tema recente na história do Brasil, de forma 

que só com a Constituição Federal de 1988, a Nação passou a se declarar pluriétnica, 

reconhecendo a cidadania indígena pelo Estado brasileiro, em 1991 o censo contemplou 

a categoria indígena como etnia e só em 2010 especificou a etnia e as línguas indígenas 

faladas nos domicílios em que residiam (IBGE,2020). Para o IBGE, a pessoa indígena é 

aquela que se autodeclara indígena e segundo o último censo IBGE (2022), no Brasil 

existem aproximadamente 1,2 milhões de indígenas, um número superior ao IBGE (2010) 

com 897 mil pessoas, o que representava 0,47% da população nacional, o menor 

percentual das cinco categorias de cor ou raça identificadas pelo censo (preto, pardo, 

branco, indígena e amarelo).  

As maiores populações e terras indígenas se concentram na região Norte com 

37,4% dos indígenas no país, seguida pelo Nordeste (25,5%), Centro-Oeste (16%), 

Sudeste (12%) e Sul (9,1%) (IBGE,2010). O Amazonas é o estado com maior número de 

indígenas no Brasil e na região Norte 80% dos indígenas estão em contexto rural, seguido 

pelo Centro-Oeste com 73,8%, as regiões Nordeste e Sul onde há maior equilíbrio entre 

o urbano e o rural (NE: 49,1% rural; S:54,6% rural) e por fim no Sudeste com apenas 

19% em contexto rural.  

Cada povo tem uma forma diferente de se relacionar com a sociedade brasileira, 

alguns já estão em centros urbanos e se tornaram trabalhadores nacionais, muitos estão 

entrando nas universidades e no cenário político brasileiro, enquanto outros não tem 

interesse em se inserir na nossa cultura como é o caso dos 114 povos indígenas isolados 

localizados totalmente ou parcialmente dentro de 34 Unidades de Conservação no Brasil 

registrados pela Funai e pelo Observatório de Direitos dos Povos Indígenas Isolados e 

de Recente Contato (CUNHA et al.,2021). 

Em relação a população entre 20 e 39,9 anos residente em domicílios urbanos, o 

percentual da população sem renda ou com renda inferior a um salário-mínimo é maior 

entre os indígenas (61,1%) do que entre os não indígenas (51,5%) (IBGE,2010). 

Para os povos originários, seus territórios são palco das suas memórias e 

ancestralidade, fonte de relações e elaborações complexas e para se manterem como 



22 

 

povo e coletividade é essencial a existência de um território próprio, conhecido e 

ambientalmente adequado onde possam habitar em caráter permanente para exercerem 

seu direito fundamental à vida com toda sua carga espiritual e cultural (Marés,2021). 

O povo Guarani talvez seja o mais conhecido do Brasil e foi um dos primeiros a ter 

contato com o colonizador por se localizarem no litoral brasileiro, sua territorialidade deve 

ser compreendida dentro do processo de migração que caracteriza seu grupo étnico 

(PAIVA et al.,2021), para eles existe o mito da “busca da Terra sem Mal”, terra sagrada 

onde os guaranis perseguem e se orientam na sua utopia, no qual Ñanderu eteí, a sua 

divindade maior, deixou para os verdadeiros humanos e, portanto, é um lugar que tem a 

conotação de original e legítimo dos guaranis (GIORDANI,2012). 

 

A população Guarani do Brasil foi estimada em, aproximadamente, 51.000 
pessoas em 2008.  Subdivididos em Kaiowá (31.000), Ñandeva (13.000) e Mbya 
(7.000).  A Comunidade Guarani do Espírito Santo é classificada como Mbya, 
embora os Mbya também se autodenominem Ñandeva, palavra que significa 
“nossa gente”, “nós”, em que está denominação é utilizada por todos os grupos 
Guarani (LADEIRA, 2016 apud PAIVA et al.,2021, p.279). 

 

Para muitos povos como os Wajãpi e os Karitiana, o território é compartilhado com 

outros seres vivos e elementos da paisagem, que têm seus próprios direitos sobre o 

mesmo espaço (GALLOIS, 2004, VANDER VELDEN, 2017 apud CUNHA, 2021). O 

antropólogo tukano João Paulo Barreto afirma que “[...] nossa relação com os 

componentes do espaço, do ambiente ou do território é sempre mediada pelos sujeitos 

wai-mahsã [‘humanos invisíveis’]” (BARRETO, 2013, apud CUNHA, 2021). 

Segundo o Frei Francisco de Vitória (XVI), “ os índios são os verdadeiros senhores 

[de suas terras] pública e privadamente” (CUNHA,2014) e desde o século XVII as terras 

indígenas são legalmente protegidas, respeitando o direito primário dos indígenas sobre 

as suas terras na concessão de sesmarias, assim como na Lei Imperial de Terras de 

1850, que considerava a existência dos indígenas e seu direito, porém a prática sempre 

se portou como colonialista e contrária aos direitos indígenas, sem a devida demarcação 

(MARÉS,2021). 

De acordo com a Constituição Federal de 1988 em seu artigo 231, as Terras 

Indígenas são “territórios de ocupação tradicional”, são bens da União, sendo 



23 

 

reconhecidos aos indígenas a posse permanente e o usufruto exclusivo das riquezas do 

solo, dos rios e dos lagos nelas existentes. As terras indígenas são “as por eles habitadas 

em caráter permanente, as utilizadas para suas atividades produtivas, as imprescindíveis 

à preservação dos recursos ambientais necessários a seu bem-estar e as necessárias à 

sua reprodução física e cultural, segundo seus usos, costumes e tradições”. 

Segundo Marés (2021), o que define a terra indígena é a sua ocupação como 

habitação, utilização produtiva, preservação dos recursos ambientais e possibilidade de 

reprodução física e cultural e, portanto, qualquer terra que se encaixe na descrição do 

artigo 231 da Constituição é indígena, sem a necessidade de um ato constitutivo que a 

constitua, pois se presume que ela sempre foi indígena. 

Segundo a Fundação Nacional do Índio (FUNAI), órgão responsável pela 

demarcação das terras indígenas, essas terras podem ser classificadas de acordo com 

o termo do Estatuto do Índio e do Decreto n. 1.775 de 1996 como 

 

i) Reservas: terras doadas ao patrimônio da União por terceiros, adquiridas ou 
desapropriadas pela União, que se destinam à posse permanente dos povos 
indígenas;  
 
ii) Terras dominiais: aquelas de propriedade das comunidades indígenas, obtidas 
por qualquer das formas de aquisição do domínio nos termos da legislação civil; 
 
iii) Terras interditadas: são áreas interditadas pela FUNAI para proteção dos 
povos e grupos indígenas isolados, com o estabelecimento de restrição de 
ingresso e trânsito de terceiros na área; 
 
iv) Terras tradicionalmente ocupadas: são aquelas de que trata o artigo 231º da 
Constituição Federal de 1988, isto é, de direito originário dos povos indígenas, 
cujo processo de demarcação é disciplinado pelo Decreto n. 1775, de 1996 
(IBGE,2020). 

 

Existem muitas polêmicas e controvérsias envolvidas nesse tema, principalmente 

relacionadas ao “marco temporal”, princípio defendido por entidades ruralistas e segundo 

o qual só podem reivindicar terras indígenas as comunidades que as ocupavam na data 

da promulgação da Constituição em 5 de outubro de 1988 (FELLET,2021). Essa tese não 

leva em conta o projeto genocida que o país viveu nos últimos 500 anos e que muitos 

povos foram expulsos ou fugiram de seus territórios antes de 1988 em decorrência das 

perseguições seculares. 



24 

 

Atualmente, as terras indígenas ocupam 13% do território nacional, com 734 terras 

espalhadas pelo Brasil em diferentes fases do procedimento demarcatório, sendo 496 

homologadas e reservadas, 68 declaradas, 45 identificadas e 125 em identificação 

(ISA,2023). 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
5. HISTÓRIA DOS POVOS INDÍGENAS NO BRASIL 

 

Como disse Marawê, índio Kayabi do Parque Nacional do Xingu, a história 

indígena deveria ser bipartida em A.B. e D.B., ou seja, antes do Branco e depois do 



25 

 

Branco (FERREIRA 1989 apud CUNHA,2009). A história depois do branco é recente, 

com pouco mais de 500 anos, comparada aos milhares de anos que se sabe que os 

povos originários já ocupavam o que hoje é chamado Brasil, um exemplo é o povo 

Guarani que possui cerca de quatro mil anos de compreensão de si como povo 

(KRENAK,2019). 

A história dos povos originários se inicia com a ocupação das américas há cerca 

de 40.000 anos atrás que, apesar das diversas hipóteses, foi feita por povos asiáticos em 

diferentes períodos através da Beríngia, espaço de terra entre o Alaska e a Sibéria, e 

durante milhares de anos foram descendo as Américas à procura de novas condições de 

vida. Esses povos até então caçadores – coletores deram origem aos povos ameríndios, 

que ocuparam todo o território de norte a sul, inclusive o Brasil. 

Durante esses milhares de anos, esses povos foram desenvolvendo tecnologias 

para se adaptarem às condições ecológicas que os cercavam, construindo civilizações 

complexas que coexistiam com os diferentes povos que havia no território. Segundo 

Diegues (1999), antes da chegada dos europeus estima-se que havia entre dois e oito 

milhões de habitantes no que viria a se tornar o Brasil, com cerca de mil etnias diferentes 

e 1.300 línguas que foram apagadas da história, sendo 700 só na Amazônia brasileira 

(FREIRE,2016), esse número aumenta exponencialmente quando falamos do continente 

americano como um todo, chegando até a 100 milhões de pessoas.  

A chegada dos europeus nas Américas em 1492 foi um evento construído no 

imaginário da população como um mito fundador, porém na realidade a história é outra. 

Segundo Krenak (2019), por quase 100 anos os índios socorriam brancos flagelados que 

chegavam no litoral brasileiro, admitindo-os como mais um na diferença e ensinando-os 

a andar por aqui,  

 

Não teve um evento fundador do Brasil, como é falado, os brancos quando 
chegaram aqui poderiam ter morrido de escorbuto, inanição ou qualquer outra 
pereba nesse litoral se essa gente [povos originários] não tivessem acolhido eles, 
ensinado a andar aqui e dessem comida para eles, porque eles não sabiam nem 
pegar um caju, aliás nem sabiam que caju era uma comida (KRENAK, A 
GUERRA DA CONQUISTA, 2019). 

 



26 

 

Por outro lado, a história eurocentrada nos conta, por meio dos relatos daquela 

época, uma outra perspectiva, que os “índios” eram homens formosos, gordos e sadios, 

mas não passavam de uma gente “bestial” a ser amansada, uma argila moldável, uma 

tábula rasa, uma página em branco (CAMINHA, 1500 apud CUNHA 2009). Esses relatos 

ajudaram a montar uma ideia que reverbera até hoje sobre os povos originários, 

considerados sempre inferiores, primitivos e inocentes devido seu modo de vida e suas 

crenças e que, portanto, precisavam ser civilizados, como conta o italiano Antonio 

Pigafetta que em 1519 fez uma expedição para o Brasil com Fernão de Magalhães, 

 

Brasileiros e brasileiras vão nus, vivem até 140 anos, não são cristãos, mas 
também não são idólatras, porque não adoram nada, comem seus inimigos, 
tecem redes, fazem canoas, moram em grandes casas (PIGAFETTA [1524?], 
1985 apud CUNHA, 2009). 

 

Para Fausto (2019), os indígenas possuíam uma visão de mundo muito mais 

aberta à alteridade, a incorporar o outro, com a diversidade como parte integrante da sua 

realidade e no início estavam curiosos com as pessoas que abarcaram no litoral.  

Enquanto isso, os europeus estavam fascinados com a quantidade de recursos do Novo 

Mundo, e discutiam se os povos que ali estavam tinham alma e se podiam ou não ser 

escravizados. Constituiu-se a ideia de raça em seu sentido moderno, como uma maneira 

de legitimar as relações de dominação impostas pela conquista, criou-se então os 

autodenominados “brancos”, colonizadores e os não-brancos, colonizados, cuja 

dominação colonial eurocentrada é motor do capitalismo globalizado atual 

(QUIJANO,2005).  

Dessa forma o colonialismo dividiu o mundo em dois, os que fazem parte da raça 

branca e os demais indivíduos que não fazem parte (MAIA e MELO, 2020), transformando 

a Europa no centro do mundo, concentrando sob sua hegemonia o controle de todas as 

formas de subjetividade, da cultura, e em especial do conhecimento e da produção do 

conhecimento, constituindo então um poder mundial capitalista moderno/colonial euro 

centrado, processo que demonstrou ser o mais eficaz e durável instrumento de 

dominação social universal (QUIJANO,2005). 

A expansão capitalista - colonial brasileira se deu em territórios que até então eram 

tradicionais, mediante o uso da violência para “limpar” o território e transformá-lo em 



27 

 

grandes fazendas monocultoras, sem assegurar a esses povos os direitos de 

prosseguirem com seus respectivos modos de vida (MERESSI; SILVA, 2013).A 

dominação colonial foi processada sobre os cadáveres de centenas de indígenas, da 

catequização, escravidão, estupro de mulheres indígenas e do roubo de seus territórios, 

obrigando-os a despojarem-se de suas condições étnicas, para assim poder aceitá-los 

como ser humano, um ser civilizado. 

Quando a escravidão começou a ser predominantemente africana, o indígena 

passou a ser visto não apenas como uma moeda de troca, um escravo, mas também 

como um estorvo, antagônico ao desenvolvimento e à civilização sendo perseguido por 

bandeirantes e bugreiros, nome que se refere ao termo racista “bugre” para designar os 

povos nativos. Os bugreiros eram grupos de homens mercenários contratados para caçar 

os indígenas, dizimar aldeias ganhando dinheiro pelos pares de orelhas caçados 

(FELLET,2021). Esses homens, assim como os bandeirantes, foram responsáveis por 

boa parte do genocídio indígena que fez com que muitas pessoas começassem a negar 

a sua identidade indígena para evitar o preconceito ou até mesmo para evitar ser morto 

(GUAJAJARA,2021). 

Na época do império, apesar dos indígenas serem considerados elementos 

fundadores da identidade do país, eles não eram vistos como brasileiros no sentido 

político, pois não faziam parte da família que constituía o império (MONTESUMA,1823 

apud CUNHA,2001). Com o fim do império e o início da república entrou em vigor a 

Constituição de 1891, no qual as relações entre os povos originários e o estado foram 

consolidadas sob o âmbito da tutela, no qual foi aprovado o Código Civil da República 

(Lei º 3.071) em 1916, que considerava os indígenas como populações “incapazes” de 

exercerem seus direitos e de atuarem efetivamente como cidadãos, sendo submetidos à 

tutela do Estado e que poderiam ser integrados à “civilização” brasileira após um longo 

processo de reeducação (ISA,2018). 

Os indígenas deveriam ser tutelados por um órgão indigenista estatal (de 1910 a 

1967, o Serviço de Proteção ao Índio – SPI e atualmente, a Fundação Nacional do Índio 

- Funai) até que eles estivessem “integrados à comunhão nacional” (ISA,2018). Além 

disso, durante esse período sua multiplicidade cultural não era reconhecida e eram 

assimilados como uma categoria social transitória, tradição que é rompida com a 



28 

 

Constituição de 1988 ao reconhecer aos nativos o direito de manter a sua cultura e a 

responsabilidade do Estado em proteger e respeitar seus direitos, consentindo a 

capacidade dos indígenas de entrar em juízo contra seu próprio tutor, o Estado, para 

defender seus interesses (ISA,2018). 

O Novo Código Civil (2002), retira os índios da categoria de relativamente 

incapazes e dispõe que a capacidade dos índios será regulada por legislação especial, 

porém na prática ainda se pode reconhecer os resquícios da colonização, que ao 

classificar biologicamente a superioridade de um povo em relação a outros, legitimou as 

violências e o racismo que existem até os dias atuais (QUIJANO,2005). 

Desde então existe uma guerra entre esses dois mundos, como diz Santos (2007) 

acerca da existência de linhas abissais que separam o território global desde o período 

colonial, primeiro separando o Velho e Novo Mundo e depois entre o Norte global com os 

colonizadores que estão “deste lado da linha”, e o Sul global com os colonizados, que 

estão “do outro lado da linha”, vítimas do capitalismo e do colonialismo e é esse lugar de 

invisibilidade e inexistência que até hoje pertence aos povos originários, considerados 

antagônicos ao desenvolvimento e a civilização. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

6. CULTURAS TRADICIONAIS   

 

Segundo Diegues (2002), as culturas tradicionais “são padrões de comportamento 

transmitidos socialmente, modelos mentais usados para perceber, relatar, e interpretar o 



29 

 

mundo, símbolos e significados socialmente compartilhados, além de seus produtos 

materiais, próprios da produção mercantil”. Nessa relação, o ser humano transforma a 

natureza ao mesmo tempo que é transformado, se adaptando e se reproduzindo 

socialmente.  

Alguns aspectos da cultura apresentam uma relação mais forte com o ambiente 

que outros, se tornando o núcleo da cultura e sendo responsável pelas respostas 

adaptativas do homem ao meio (STEWARD, s.d. apud DIEGUES, 1999), como as 

atividades de subsistência de caça e agricultura, que muito mais que apenas para sua 

reprodução biológica são partes do mecanismo da reprodução social destas sociedades 

(GIORDANI,2009). 

Segundo Diegues (2010), um dos pontos principais das culturas indígenas é a 

reverência da terra, a valorização das pessoas, do grupo social e da vida em harmonia 

com a natureza, que é vista como um espaço social interdependente das múltiplas 

relações estabelecidas entre os humanos e os “não-humanos”, como as plantas, animais, 

minerais e espíritos, que fazem parte das lendas e do imaginário popular dos povos da 

floresta. 

  

Na concepção mítica das sociedades tradicionais, especialmente nas sociedades 
indígenas brasileiras, existe uma simbiose entre o homem e a natureza, tanto no 
campo das atividades do fazer, das técnicas e da produção, quanto no campo 
simbólico, onde o tempo para pescar, caçar e plantar é marcado por mitos 
ancestrais, pelo aparecimento de constelações estelares no céu, por proibições 
e interdições (DIEGUES, p.10). 

 

A cultura e racionalidade é transmitida através de gestos, símbolos, rituais e mitos 

que envolvem diversos seres da natureza, como jabutis, onças, jacarés e seres mágicos 

que castigam quem destrói a floresta (caipora/curupira, Mãe da Mata, Boitatá), os que 

maltratam os animais da mata (Anhangá), os que matam os animais em época de 

reprodução (Tapiora) e os que pescam mais que o necessário (Mãe d'Agua (HUGE, 1985 

apud DIEGUES,2001). 

 

As lendas dos povos da floresta, através de representações simbólicas e místicas, 

possuem uma função educativa e transmitem valores e formas de comportamento, 



30 

 

influenciando os sujeitos a como lidar com o ambiente e orientando práticas e manejos 

que preservem a natureza para que seja usufruída pelas gerações futuras 

(SUZART,2013) 

Para alguns povos, como os Achuar da Amazônia, não há uma distinção 

ontológica entre humanos, animais e plantas de modo que a floresta e as roças são muito 

mais que um lugar de onde se retiram os meios de subsistência, elas constituem um 

espaço de sociabilidade entre uma diversidade de seres distintos que podem se tornar 

humanos, assim como os humanos podem se tornar animais (DESCOLA 1997 apud 

DIEGUES et al.,1999). 

Para as comunidades tradicionais, em especial os povos da floresta, não há 

sentido em acumular riqueza, já que qualquer um pode se desfazer de um bem material 

e mais a frente construir outro, pois não são construídos valores como o apego a bens 

materiais, assim como o sentimento de posse sobre eles, o que para a racionalidade 

industrial capitalista é inconcebível, pois ela é baseada no princípio da escassez. 

(SUZART, 2013). 

Jera Tenondé, liderança Guarani Mbya das Terras Indígenas Tenondé Porã, 

localizadas em Parelheiros e Marsilac, no extremo sul da cidade de São Paulo diz no 

Seminário Fru.to (2019) que o juruá (barbudo, homem branco) “tem muita ganância, quer 

muita coisa, quer sempre juntar muito daquilo que não trouxe quando nasceu e não vai 

levar quando for embora da sua terra e queria entender por que Juruá destrói tanto 

quando já tem o suficiente para tentar explicar para os mais velhos da tribo”. 

Segundo Sahlins (1978), 

 

Para algumas comunidades nômades que não possuem animais para ajudar a 
carregar utensílios ou instrumentos produzidos para a subsistência, a decisão de 
acumular coisas ou propriedades significa dificultar a mobilidade delas para 
outros lugares. 

 

Um importante diferença entre a cultura indígena e a cultura branca 

contemporânea é a valorização do coletivo pelos indígenas, ao contrário da nossa cultura 

que exalta o individualismo. Segundo Krenak (2017), o povo indígena só sabe viver em 

coletivo, ele não sabe viver sozinho, separado, as crianças, avós, primos e tios vivem 

juntas e precisam uma das outras para compartilhar, para ele uma cultura individualista 



31 

 

que esquece dos outros seres, esquece que não somos somente nós que precisamos de 

água e da floresta e que compartilhar essas riquezas aumenta as riquezas. 

Brandão (2007) corrobora com essa ideia ao afirmar que uma das características 

fundamentais nas culturas tradicionais é a inevitável presença do outro na vida de todos, 

a presença que ampara, reconhece e identifica, seja como um sujeito individual, 

institucional ou plural – um pai, uma mãe, um padrinho, um ancestral familiar, líder de clã, 

curandeiro etc. 

Para as culturas tradicionais a ideia de trabalho, a sua organização e sua finalidade 

é diferente da que temos na sociedade capitalista. De acordo com Godelier (1981), o 

modo de produção dessas culturas tradicionais não está centrado na produção de 

excedentes, e mesmo com meios de produção rústicos, trabalham menos quando 

comparados ao tempo de trabalho de um sujeito da sociedade capitalista industrial. 

Segundo Godelier (1981) e Brandão (2007), para essas culturas o trabalho 

também é vinculado as representações místicas e sobrenaturais, no qual o tempo do 

trabalho é o tempo do ciclo da natureza, para obter sua própria subsistência. Além disso, 

nas culturas tradicionais a organização e divisão social do trabalho se dá de forma mais 

igualitária, mesmo que normalmente o trabalho seja dividido entre os gêneros e/ou que 

possua algum tipo de hierarquia. 

 

O que aproxima comunidades indígenas (entre isoladas contatadas, integradas), 
comunidades quilombolas e as ainda existentes (e cada vez mais raras), 
comunidades regionais camponesas semi-isoladas, é o fato de que, entre elas, 
para quem o tempo ainda é mais “comida” do que “dinheiro”, o correr da vida se 
passa no interior de uma natureza ainda muito pouco socializada. [...] Como uma 
boa parte do que se obtém para o sustento familiar e a reprodução da vida 
coletiva é obtido da natureza, por coleta, caça e pesca, os espaços da vida e do 
trabalho ainda são, em uma larga medida, os da própria natureza (BRANDÃO, 
2007, p. 51). 

 

Jera Tenondé (2019) descreve a mudança que ocorreu na organização do trabalho 

quando a televisão chegou em sua aldeia, onde sempre teve função de homem e função 

de mulher, mas que o homem aprendia a fazer tudo o que a mulher fazia, como cozinhar 

e cuidar dos filhos. Dessa forma quando a mulher estava doente ou menstruada ficava 

de resguardo, deixando essas funções para o marido ou filho mais velho. Porém, a partir 

do contato com a cultura branca, por meio da televisão, que sempre mostrava as 



32 

 

mulheres fazendo todas as funções de cuidados domésticos, enquanto os homens não 

faziam nada, isso mudou. 

Segundo Leff (2004), a natureza e a cultura estão interconectadas, e além de 

produzirem a arte, literatura, conhecimentos e crenças, definem a produtividade social de 

cada comunidade. Além disso, é importante citar que a cultura, seja ela qual for, não é 

estática e está sempre em desenvolvimento a partir do contato com outras culturas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

7. COSMOLOGIA INDÍGENA 

 

A religião é um dos fatores mais importante de identidade para as diferentes 

culturas, como também para os povos indígenas, principalmente para os Guaranis que 

foram considerados por alguns estudiosos como “os teólogos da América”, cuja religião 

ensina como conviver com os outros, a tolerância, a generosidade, a solidariedade e as 



33 

 

estratégias de vida, além de acompanhar, por meio de cerimônias religiosas, os ciclos 

econômicos e as atividades de subsistência, sendo considerado um fator decisivo de 

diferenciação étnica (FREIRE,2016, p.6). 

Segundo Krenak (2017),  

 

Cada povo, na sua tradição, se remete a uma origem que é a criação desse grande 
movimento que nós vivemos aqui na terra, que é a fonte da nossa própria 
existência em profunda comunhão com o criador. O nosso vínculo com toda a 
cosmologia e a cosmovisão do mundo é quando Deus criou o mundo e o entregou 
para nós como seus filhos. Quando nossos parentes Guarani cantam para 
Nhanderú, estão cantando para o criador. Quando os Krenak cantam para Marét-
khamaknian eles estão agradecendo ao criador — pela nossa vida, pelo nosso 
hálito da terra. 

 

Na coleção Povos e Comunidades Tradicionais da EMBRAPA (2021) é citada 

uma pesquisa realizada com os Guarani do estado de São Paulo, na qual transcreve-se 

um relato do mito de origem da agricultura Guarani: 

 

Quando Nhanderu colocou o índio na terra,  já  colocou  as  plantas  para  poder  
sobreviver, colocou jeti ju, avaxí eteí, mandiô juí, manduvi juí. Os mais velhos 
contam que os Guarani bem antigos não usavam ferramentas e nem nada, viviam 
só da mata, caçando, pegando ysó, pindó, frutas. Um dia, um índio encontraram 
um lugar bem grande, um aberto na mata, aí ele queimou o lugar, tocou fogo, 
para poder arrumar um lugar para ficar. Então, outro dia choveu, choveu 
trovoada. Depois, no dia seguinte, o índio foi lá no lugar que ele tocou fogo e 
encontrou os milhos nascendo. Nasceu também melancia, nasceu abóbora, 
nasceu um monte de coisa. Foi Nhanderu tupã que tinha derramado para ele. 
Eram plantas sagra-das. Aí o índio começou a guardar e gerou outras plantas, e 
essas nunca podem se perder (Kuaray Mirim, s.d., citado por Felippim, 2001, p. 
37),  

 

 

Dentre as cosmologias estudadas, uma delas me chamou muito a atenção, que é 

a do povo Wapichana, que se localiza em um território entre Roraima e a Guiana 

Francesa, no vale do Rio Branco. Segundo Cristino Wapichana (2016), no início tudo era 

puri ou magia, e quando tudo foi formado, essa magia cessou no mundo e passou a ser 

acessada somente pelo Pagé. Para eles tudo o que existe no mundo, inclusive eles 

mesmos, foi criado a partir da palavra, e por isso a valorizam tanto. Por ser um povo que 

não usa papel, quando dizem que algo vai acontecer, fazem de tudo para acontecer. A 

cosmologia do povo Wapichana, demonstra a importância da língua e da palavra para 



34 

 

esse povo, diferentemente da cultura europeia, onde existe no inconsciente popular uma 

crença de que a palavra do indivíduo vale pouco se não estiver legitimada em um papel 

assinado. Esse fato ajuda a explicar a dificuldade secular de relação entre os povos 

indígenas e os ‘brancos’. 

Segundo Emperaire (2021), na cosmologia dos povos da terra indígena Panambi 

– Lagoa Rica em Douradina (MS), o plantio de produtos agrícolas é feito baseada nas 

fases da lua, no canto dos pássaros e, no uso específico da reza, considerada como uma 

proteção para que as plantas não sejam atacadas por insetos e sejam protegidas contra 

os espíritos maléficos. A autora cita os casos da mandioca que é plantada na lua cheia, 

o porongo, plantado quando canta o makamã (espécie do gavião), mais ou menos em 

outubro, e isso ocorre antes de o sapo ou kururu cantar (EMPERAIRE,2021). 

A cosmologia e a religião são tão relevantes, que para as sociedades indígenas 

qualquer atividade cotidiana ou biológica como a caça, coleta, casar, ter filho, construir 

sua casa, comer e beber possuem significados profundos e são atividades ritualísticas 

que só é possível realizar com intervenção das forças sobrenaturais que influenciam 

todos os indivíduos (OVERING,1999). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

8. CONHECIMENTO TRADICIONAL 
 

 Para Diegues et al (1999), conhecimento tradicional é definido como o conjunto de 

saberes e saber-fazer a respeito do mundo natural, sobrenatural, transmitido oralmente 

de geração em geração, segundo o autor para muitas sociedades indígenas não há uma 

separação entre o mundo natural, o sobrenatural e a organização social. 



35 

 

Para Cunha (2014) o conhecimento tradicional não é apenas uma tradição 

transmitida de geração a geração, mas um modo de produzir conhecimento através de 

protocolos próprios. A transmissão oral é um dos pontos imprescindíveis para o processo 

de produção de conhecimento, a propagação dos valores, linguagens, representações e 

visões de mundo e práticas entre os sujeitos e demonstra a intensa conexão que existe 

entre as características das populações tradicionais e seus respectivos conhecimentos 

com o mecanismo de difusão utilizado, permitindo a continuidade do tempo passado no 

tempo presente (PEREIRA e DIEGUES,2010). 

O conhecimento tradicional é a junção entre os “saberes dos antigos” com o 

cotidiano das populações, compreendidos como um produto histórico (CUNHA,1999), a 

partir da constante interação entre o trabalho mental e manual e o seu entorno 

relacionando-se com uma rede conceitual de conhecimentos espaciais e ambientais tão 

ou mais essenciais que na cultura manual e técnica (ALLUT, 2001 apud PEREIRA e 

DIEGUES, 2010). 

Lévi-Strauss (1989) define o conhecimento tradicional como a “Ciência do 

Concreto” baseado no desejo de conhecer por conhecer, ao contrário da ciência moderna 

que tem como finalidade a satisfação das necessidades humanas. 

Santilli e Emperaire (2005) contam quando Edna Guarani explicou que há um 

“espiral que vem dos ancestrais [...] onde podem ser acolhidos saberes oriundos de 

outros jogos de linguagem, de outros critérios de cientificidade, de outros projetos 

civilizatórios“, o que demonstra o processo de elaboração de conhecimento dos povos 

indígenas, a sua habilidade de compreender e abranger outras cosmovisões, o que 

Salisbury (apud SAHLINS,1997) chama de “indigenizar as modernidades”. 

Lévi-Strauss (1962, apud DIEGUES,1999) ressalta a importância do conhecimento 

tradicional das populações indígenas ao afirmar que há nelas a elaboração de técnicas 

complexas, que permitem, por exemplo, transformar grãos ou raízes tóxicas em 

alimentos. Para ele, existe nessas populações um conhecimento justificado apenas pelo 

prazer de saber e de entender sua realidade a partir de uma constatação empírica, e que, 

portanto, não é possível medir pelo seu valor econômico, apesar de haver uma tendência 

em mensurar esses conhecimentos até mesmo para a sua própria valorização na 

sociedade cientifica ocidental. 



36 

 

Um dos conhecimentos tradicionais mais difundidos na agricultura é o sistema 

agroflorestal, no qual sua prática de manejo se baseia na habilidade de articular múltiplas 

relações interespécies, sem o uso de insumos químicos que destroem a diversidade da 

vida, conciliando a agricultura e o reflorestamento (DIEGUES et.al,1999). Segundo 

Arruda (1999, apud DIEGUES, 2010) a exploração equilibrada dos recursos naturais 

possibilitou a sobrevivência dessas populações “através da observação e 

experimentação de um extenso e minucioso conhecimento dos processos naturais, até 

hoje, as únicas práticas de manejo adaptadas às florestas tropicais”. 

Segundo Kaká Werá (2016) do povo Tapuia os conhecimentos sobre as plantas 

medicinais e os melhores lugares para se viver vieram através dos sonhos, tanto durante 

o sono a noite, quanto ao sonhar acordado. Ele diz que para seu povo, os velhos são os 

centros culturais vivos, as bibliotecas, a memória, o ancião é o grande educador. 

Apesar de haver um equívoco que as culturas indígenas são atrasadas, esses 

povos são extremamente inteligentes e engenhosos, e sobreviveram por milhares de 

anos devido a seus conhecimentos variados em solos, animais, plantas e remédios. 

Freire (2016, p.9) cita a exposição realizada no Museu Goeldi, no Pará em 1992 baseada 

no trabalho do reconhecido antropólogo Darrell Posey (1947-2001) sobre o povo indígena 

Mebêngôkre-Kayapó, que hoje somam mais de 11 mil indivíduos habitando nas margens 

do rio Xingu, no Pará, e o norte do Mato Grosso (MOHRY,2018) 

 

Esta exposição documentou o conhecimento sofisticado que os Kayapó 
produziram acerca de plantas medicinais, agricultura, classificação e uso do solo, 
sistema de reciclagem de nutrientes, métodos de reflorestamento, pesticidas e 
fertilizantes naturais, comportamento animal, melhoramento genético de plantas 
cultivadas e semi-domesticadas, manejo da pesca e da vida selvagem e 
astronomia. 

 

Apesar da língua e conhecimentos indígenas estarem presentes no nosso 

cotidiano, raramente são valorizados e apropriados pela sociedade, trazendo 

consequências prejudiciais como o acidente da usina nuclear de Angra dos Reis em 

1985, onde fortes chuvas destruíram o Laboratório de Rádioecologia e que poderia ser 

evitado caso os engenheiros responsáveis pela construção soubessem que a área que 

antes era território Tupinambá, era chamado de “Itaorna”, que significa “pedra podre” 



37 

 

devido os comuns deslizamentos de terra das encostas provocados pelas águas pluviais 

(FREIRE,2016). 

A língua indígena Tupinambá foi amplamente incorporada no idioma português 

sendo utilizada para nomear regiões, acidentes geográficos e uma série de plantas e 

animais, sendo que uma amostra de 1.000 nomes populares de aves brasileiras, 350 são 

nomes Tupinambá e de uma amostra de 500 nomes populares de peixes, a metade é da 

mesma origem. (DIEGUES et.al,1999). 

Santos (2007) denomina como ecologia dos saberes a interculturalidade dialógica, 

no qual é reconhecida a pluralidade de conhecimentos a partir de interações dinâmicas 

e a necessidade de uma reavaliação das intervenções e relações concretas na sociedade 

e na natureza que os diferentes conhecimentos proporcionam, admitindo -se o fato de 

que nenhuma civilização possui o monopólio da universalidade dos saberes e que, 

portanto, os saberes eurodescendentes não são mais universais que os saberes 

indígenas, pois a universalidade também existe em muitos saberes indígenas. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
9. POVOS TRADICIONAIS – CONSERVAÇÃO E BIODIVERSIDADE 

 

Segundo a Convenção da Diversidade Biológica (1992), biodiversidade é definida 

como a variabilidade de organismos vivos de todas as origens, compreendendo os 

ecossistemas terrestre, marinhos e outros ecossistemas aquáticos e os complexos 

ecológicos dos quais fazem parte, incluindo a diversidade no interior das espécies, entre 

espécies e ecossistemas , como a sociodiversidade ou etnobiodiversidade, que é a 



38 

 

riqueza da natureza da qual participam os humanos, nomeando classificando e 

domesticando-a. 

Segundo Cunha e Adams (2021), a diversidade biológica não é um conceito que 

se limita ao mundo natural, mas também uma construção cultural e social, pois a cultura, 

através dos conhecimentos tradicionais, possibilita o entendimento e uso da natureza, 

manuseando-a, retirando e colocando espécies para seu enriquecimento, considerando 

a biodiversidade um subproduto do modo de vida dos povos originários, o equivalente do 

que os economistas chamam de externalidade positiva, de tal forma que produzir a 

biodiversidade, ou melhor, produzir a natureza seria um oxímoro. 

Segundo Leff (2004) os estilos pré-hispânicos de desenvolvimento sustentável, ou 

seja, o modo de existência dos povos indígenas, provinham e provêm da percepção da 

natureza como um espaço-tempo constituído por um conjunto de processos sinergéticos 

e integrados, e não como um acervo de recursos e mercadoria, como sempre foi visto 

pelas sociedades modernas. 

Embora a grande diversidade de povos indígenas, eles possuem em comum esse 

laço único com a natureza que aliado ao seu conhecimento local, administram suas terras 

de maneira compatível com a conservação da biodiversidade ao coproduzir, sustentar e 

proteger a diversidade genética, de espécies e de ecossistemas em todo o mundo, 

acompanhando processos naturais, criando paisagens culturais com alta 

heterogeneidade de habitat e desenvolvendo e restaurando ecossistemas combinando 

espécies selvagens e domesticadas (GARNETT et al., 2018). 

O conhecimento de restauração ecológica (com seus cortes seletivos, 

adensamentos de espécies, tempo de pousio, podas, proteção de árvores, distribuição 

dos cultivos, manejo de insetos e proteção dos solos) faz parte do repertório agrotécnico 

dos povos indígenas e isso se comprova visto que os territórios tradicionais no mundo, e 

no Brasil, estão com um melhor estado de conservação do que nas áreas adjacentes 

(GARNETT et al., 2018). 

 

A valorização do conhecimento e das práticas de manejo das populações 
tradicionais deveria constituir uma das pilastras de um novo conservacionismo 
nos países do Sul. Para tanto, deve ser criada uma aliança entre os cientistas e 
os construtores e portadores do conhecimento local, partindo de que os dois 



39 

 

conhecimentos – o científico e o local – são igualmente importantes (DIEGUES, 
2000, p. 42). 

 

Segundo Gadgil et al (1993), apesar dos povos tradicionais terem práticas que 

proporcionem a conservação dos recursos naturais, o conservacionismo, fortemente 

difundido na sociedade urbana, não está presente nas concepções intrínsecas às 

populações tradicionais, sendo que se pode ter práticas culturais conservacionistas sem 

uma ideologia conservacionista. Dessa forma, temos populações que, sem ter uma 

ideologia explicitamente conservacionista, seguem regras culturais para o uso dos seus 

recursos naturais de maneira sustentável (ALMEIDA; CUNHA, 1999, p. 1). 

Determinadas práticas tradicionais conservam a biodiversidade como manutenção 

de áreas sagradas e outros refúgios ecológicos, proteção de determinadas espécies 

através de tabus e outros mecanismos, protegendo estágios críticos de vida; e usando a 

sabedoria local para conduzir o emprego do meio ambiente17 (BERKES, 1999, p. 32, 

tradução da autora).Segundo o livro Global Biodiversity Assessment “onde populações 

indígenas mantêm dependência com o meio ambiente local para a provisão dos recursos 

por longos períodos, eles têm frequentemente desenvolvido um interesse na 

conservação da biodiversidade” (HEYWOOD, 1995, p. 1017). 

 

 

 

 

 

 

 

10. AGROBIODIVERSIDADE 
 

Segundo o Ministério do Meio Ambiente (2007), a agrobiodiversidade inclui todos 

os componentes da biodiversidade que têm relevância para a agricultura e alimentação, 

os quais são necessários para sustentar as funções chaves dos agroecossistemas, suas 

estruturas e processos. Ela está intrinsicamente relacionada à garantia da segurança 



40 

 

alimentar e nutricional para a população e para o desenvolvimento econômico do país, 

sendo sua conservação e uso sustentável um objetivo estratégico e urgente. 

A agrobiodiversidade garante uma maior gama de gêneros alimentícios para a 

população e os povos tradicionais são os grandes responsáveis pela conservação da 

diversidade agrícola que é por si só a expressão e materialização de seus saberes. 

Podemos citar, por exemplo, as centenas de variedades de batata cultivadas no Peru, ou 

o imenso leque de cultivares de mandioca cultivados pelos povos indígenas Baniwa, 

Tukano, Desana, Baré do Alto Rio Negro na Amazônia, os 17 cultivares de mandioca, 14 

de banana e nove de feijão cultivados pelos seringueiros do Acre no Alto Juruá. 

(CUNHA,2014). 

De acordo com Emperaire et al. (2021) a agrobiodiversidade é um legado das 

populações indígenas e das 2.489 espécies de plantas cultivadas no mundo, 630 são de 

origem americana (292 da América do Sul, 225 da América Central e 113 da América do 

Norte), o que demonstra a importância global dos conhecimentos das populações locais 

para a diversidade de plantas cultivadas que têm um papel central na alimentação 

mundial (mandioca, batata, batata-doce, abacaxi). 

Segundo Emperaire (2021), os Kawaiwete ou Kayabi do Xingu são especializados 

na diversidade de amendoins com 22 variedades cultivadas (SILVA, 2002). Entre os 

Yanomami, destacam-se as bananeiras e a mandioca amarga, com uma diversidade de 

8 e 6 variedades, no Alto Solimões 15 variedades de bananeiras foram levantadas (NODA 

et al., 2012), os Ingarikó, no norte de Roraima, cultivam cerca de 120 variedades de 

mandioca (AMARAL, 2017a, 2017b), os Kuikuro do Xingu entre 35 e 40 e os Mbya-

Guarani cultivam 19 variedades de mandioca doce e 13 variedades de milho, entre outras 

espécies (NOELLI, 1994). 

 

A diversidade constitui um bem inalienável e o Sistema Agrícola Tradicional do Rio 

Negro, no noroeste da Amazônia é um exemplo da agrobiodiversidade brasileira e a 

importância dos povos tradicionais para sua proteção e manejo. Segundo a coleção 

Povos e Comunidades tradicionais da EMBRAPA,  

 



41 

 

Define-se Sistema Agrícola Tradicional (SAT) como um conjunto estruturado,  
que  é  formado  por  elementos  interdependentes:  plantas cultivadas e criação 
de animais, redes sociais, artefatos, sistemas alimentares, saberes, normas, 
direitos e outras manifestações associadas. Esses elementos envolvem espaços 
e agro ecossistemas manejados, formas de transformação dos produtos 
agrícolas e cultura material e imaterial associada, bem como sistemas 
alimentares locais que interagem e resultam na agricultura, na pecuária e no 
extrativismo (EIDT e UDRY, p.22). 

 

A singularidade e relevância desse sistema agrícola juntamente com as ameaças 

de perda de diversidade fez com que ele se tornasse patrimônio imaterial nacional com 

suas 243 espécies de plantas cultivadas, 73 variedades de mandioca, além da 

diversidade de pimentas, abacaxis, carás e bananas (EMPERAIRE,2021). 

Além disso, na cultura de casamento dos 23 povos indígenas do Alto Rio Negro, 

está embutido um mecanismo de incentivo a agro biodiversidade, no qual os casamentos 

normalmente acontecem entre tribos diferentes e muitas vezes entre famílias linguísticas 

distintas, assim quando a mulher se move para a tribo do marido, ela chega com as 

variedades de plantas que sua mãe lhe deu, e sua sogra oferece outras espécies para a 

criação de uma roça variada, a qual elas se orgulham muito (IPHAM,2009). 

A mandioca é provavelmente a planta cultivada no Brasil que concentra a maior 

diversidade e para os povos tradicionais elas são representadas como sujeitos, e não 

como objetos, elas são criadas e não apenas plantadas (EMPERAIRE,2021). As 

mandiocas circulam preferencialmente entre mulheres, de mãe para filha, enquanto as 

frutíferas e palmeiras circulam entre os homens, se constituindo em vetores de memórias 

e de afetos que são transmitidas entre as gerações e desenham corredores 

[agro]biológicos terrestres ou fluviais (FREITAS, 2004; apud ANDRADE SOARES, 2012) 

A variedade de gêneros alimentícios no Brasil é consequência dos milhares de 

anos de tentativas e erros, estudos e reprodução dos povos originários em busca do 

melhor método para viver harmonicamente com o as condições ecológicas que os 

cercavam. Segundo Emperaire (2021) e Lévi-Strauss (1986), a agrobiodiversidade 

também está associada à variedade de formas de manejo das plantas e essa diversidade 

florística reflete a diversidade de sistemas agrícolas tradicionais presentes no território 

brasileiro (agricultura de queima e pousio, de toco, de vazante, de esgoto etc.), que foram 

responsáveis por criar jardins tropicais e mosaicos de paisagens que favorecessem a 

subsistência dos povos originários. 



42 

 

Segundo Neves (2021), há pelo menos 11.000 anos existem evidências de 

consumo de algumas plantas até hoje utilizadas no Brasil, como a castanha-do-brasil, 

goiaba, ariá, mandioca e palmeiras como o açaí, o tucumã, a bacaba, o murumuru e o 

buriti e desde pelo menos 6.000 anos intensificou o cultivo de plantas como a mandioca 

e o milho, mesma época que surgiu também as “terras pretas de índio”, solos férteis e 

produtivos manejado por povos nativos. 

De acordo com o Ministério do Meio Ambiente (2007), atualmente vivemos um 

estreitamento da base alimentar da população, resultado da dependência econômica a 

um número reduzido de cultivos, a diminuição da resiliência dos agroecossistemas e 

ecossistemas naturais associados e o reduzido acesso à alimentos tradicionais e locais 

pela população brasileira. 

Para Cunha (2014) o desafio que vivemos na agricultura é consequência da 

revolução verde, onde entre as mais de sete mil espécies de plantas alimentícias 

existentes no mundo, as trinta mais produtivas foram selecionados para formarem a base 

da alimentação da maioria, ignorando o tipo de solo, quantidade de água e doenças que 

cada espécie era adaptada. A partir disso iniciou-se o uso intenso de agrotóxicos como 

um meio de aumentar a produção, para “evitar a fome” e resolver o problema das pragas, 

destruindo o solo, a água, as variedades locais, e prejudicando a saúde da população. 

O Brasil é o país campeão no uso de agrotóxico, levando o título de “celeiro do 

mundo” por ser considerado um grande produtor de commodities agrícolas. O uso 

intensivo de agrotóxicos, devido ao sistema monocultor dominante é o principal 

responsável por destruir a biodiversidade, em especial a agrobiodiversidade brasileira, 

uma das maiores do mundo.  

Em 2008 o Brasil ratificou o tratado TIFA da FAU/ONU (2018) que realça a 

contribuição das populações tradicionais para a proteção da agrobiodiversidade, devido 

principalmente a atividade milenar de conservação situ ou on farm em que as plantas 

coevoluem com seu meio ambiente, sendo capazes de gerar variedades resistentes a 

novas doenças, diferentemente da produção monocultora ou dos bancos de 

germoplasma que hoje em dia conservam um estoque limitado de variedade (CUNHA, 

2014). 



43 

 

Apesar do papel ecológico e social da agricultura familiar e tradicional não ser 

amplamente difundido, assim como a sua importância na soberania alimentar das 

populações ela representa 84% dos estabelecimentos agrícolas, ocupa 24% das terras 

agrícolas e contribui com 70% dos alimentos do país (DE FRANÇA et al., 2009 apud 

EMPERAIRE, 2021).  

 

Os SATs são um exemplo de como o conhecimento tradicional é mais do que um 
repositório de conhecimentos transmitidos por gerações de antepassados, é um 
modo específico de produção de novos conhecimentos e inovação, como 
reconhecido por inúmeros autores, contrapondo à  visão  estática  do  sistema  
de  conhecimento  tradicional que por muito tempo perdurou na academia. (EIDT 
e UDRY, p.28). 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
11. POLÍTICAS DE RECONHECIMENTO DOS POVOS TRADICIONAIS 

 

As políticas públicas, assim como os órgãos responsáveis pela proteção das 

comunidades tradicionais, desempenham um papel importante no desenvolvimento local 



44 

 

e na conservação da natureza, pois moldam o comportamento humano no que diz 

respeito à apropriação dos recursos naturais (VAN VILET et al., 2012).  

O Estado possui o dever de proteger e fortalecer as organizações dos povos 

indígenas sem transformar o aborígene em trabalhador nacional (CUNHA,2014), 

respeitando seu modo de vida, suas diferenças identitárias, seu território, o usufruto 

exclusivo de suas riquezas e principalmente o direito ao protagonismo sobre seu futuro, 

para que eles possam cada vez mais falar em nome dos seus povos, de igual para igual, 

que são as principais reinvindicações desses povos. 

No primeiro parágrafo do artigo 225, a Constituição Federal de 1988 afirma que 

incumbe ao Poder Público preservar e restaurar os processos ecológicos essenciais e 

prover o manejo ecológico das espécies e ecossistemas (inciso I), preservar a 

diversidade e a integridade do patrimônio genético do País e fiscalizar as entidades 

dedicadas à pesquisa e manipulação de material genético (inciso II) (MMA,2007) 

O Decreto nº 8.750 de 9 de maio de 2016 instituiu o Conselho Nacional dos Povos 

e Comunidades Tradicionais (CNPCT), um órgão colegiado de caráter consultivo, 

integrante da estrutura básica do Ministério da Mulher, da Família e dos Direitos 

Humanos, no âmbito da Secretaria Nacional de Políticas da Promoção da Igualdade 

Racial, seu objetivo é acompanhar e aprimorar as políticas públicas para os Povos e 

Comunidades Tradicionais que se identifiquem como grupos culturalmente diferenciados 

e que se reconhecem como tais, garantindo que suas tradições culturais, religiosas, 

econômicas e territoriais sejam preservadas. 

Em 2005 aconteceu o I Encontro Nacional de Comunidades Tradicionais, em 

Luziânia-GO, no qual foram apresentadas as principais reivindicações dos povos e 

comunidades tradicionais (PCTs) pautadas em duas principais questões: a visibilidade e 

o reconhecimento das diferenças identitárias e dos direitos territoriais sobre suas 

ocupações tradicionais, ou seja, o direito ao protagonismo sobre seu futuro e as decisões 

que os afetam, além do usufruto exclusivo de suas riquezas e o reconhecimento de suas 

organizações e seus canais de representação. 

Nesse encontro, Jörg Zimmermann (2005, p.17) afirma que proteger e fortalecer 

os povos tradicionais não se trata apenas de preservar a natureza, mas sim a alma desse 

país. 



45 

 

A Articulação dos Povos Indígenas do Brasil (APIB) é uma associação nacional 

criada em 2005, com o objetivo de “executar propostas, sugerir caminhos, definir políticas 

públicas, lutar para a efetivação das mesmas, realizar mudanças e projetos alternativos 

de sobrevivência e produção econômica nas comunidades, entre outros” (APIB, 2019). 

Atualmente, a APIB faz as ações de “preparação/formação das lideranças indígenas para 

que elas cada vez mais possam falar em nome dos seus povos, de igual para igual, com 

instâncias antes inalcançáveis do Estado”, fazendo mais do que nunca um trabalho de 

parceria e não mais de porta-vozes com as entidades de apoio e com o próprio Estado 

(BICALHO,2010). 

O órgão responsável pela demarcação das Terras Indígenas é a Fundação 

Nacional do Índio (FUNAI), órgão indigenista oficial do Estado criado por meio da Lei nº 

5.371 em 5 de dezembro de 1967 vinculada ao Ministério dos Povos Indígenas, cuja 

missão é proteger e promover os direitos dos povos indígenas no Brasil, atualmente a 

FUNAI é presidida pela advogada indígena Joenia Wapichana. 

A FUNAI é um órgão sucessor do Serviço de Proteção ao Índio (SPI), criado em 

1910, durante a presidência de Nilo Peçanha, inspirado por ideais positivistas, o órgão 

dizia ter como objetivo "civilizar" os indígenas e incorporá-los à sociedade brasileira — 

postura enterrada pela Constituição de 1988, que reconheceu aos indígenas o direito de 

manter seus costumes e modos de vida. (FELLET,2021) 

O Decreto no 7.747/2012 criou a Política Nacional de Gestão Territorial e 

Ambiental de Terras Indígenas (PNGATI),  cujo objetivo é garantir e promover a proteção, 

a recuperação, a conservação e o uso sustentável dos recursos naturais das terras e 

territórios indígenas, assegurando a integridade do patrimônio indígena, a melhoria da 

qualidade de vida e as condições plenas de reprodução física e cultural das atuais e 

futuras gerações dos povos indígenas, respeitando sua autonomia sociocultural, nos 

termos da legislação vigente. (BRASIL,2012) 

As políticas que asseguram os territórios indígenas são extremamente importantes 

para o fortalecimento dessas comunidades, visto que é a partir do território que é possível 

a sua reprodução social e cultural. Apesar do Brasil ter diversas Leis e Políticas que 

protejam os povos originários, na prática existe uma grande dificuldade de efetivação 

dessas leis, principalmente no que tange sua fiscalização, vigilância e monitoramento. 



46 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
12. DISCUSSÃO  

 

Como foi referido no trabalho, vivemos em uma ordem econômica-ecológica 

moldada pelo colonialismo histórico e que reverbera nos nossos valores, modo de viver 

e produzir. Esse sistema gera uma destruição generalizada das fontes de subsistência 

humana, das florestas, solo, água, e plantas e animais, consumindo tudo o que o planeta 



47 

 

pode produzir e mesmo assim deixando milhares de pessoas vivendo em miséria, em um 

cenário extremo de desigualdade social, onde 1% da população detém 99% da riqueza 

mundial (SHIVA,2010).  

Segundo Perrot (2008), o modelo de desenvolvimento dominante ligado ao 

utilitarismo frenético e ao imperativo do crescimento econômico se revela cada dia mais 

irracional, destruidor e uma ameaça não somente aos povos tradicionais, mas a toda 

humanidade, devido a sua lógica que exige abundância material excessiva. De acordo 

com a autora, as sociedades tradicionais por não aderirem a esse modelo, não são 

consideradas “desenvolvidas” no sentido comum do termo, por praticarem uma economia 

baseada na reciprocidade e não na noção de lucro individual infinito, produzindo uma 

racionalidade holística do social, antes que uma racionalidade puramente econômica. 

Para Gautier (2011, p.89) viver em civilização implica na coexistência de uma 

diversidade de culturas e gêneros de vida que se relacionam entre si e estão em 

constante desenvolvimento, de tal modo que nenhuma fração da humanidade dispõe de 

fórmulas totalmente aplicáveis ao conjunto, e é imprescindível a valorização das 

contribuições dos povos tradicionais e o diálogo de saberes entre os conhecimentos 

tradicionais e científicos compreendendo que são povos desenvolvidos com complexos 

protocolos de produção de conhecimento e que portanto não se pode desenvolver o que 

já está desenvolvido (PERROT,2008). 

Apesar de todos esses séculos vivendo perseguições, desterritorialização, e tantas 

tentativas de apagarem sua cultura, os povos originários resistem e sobrevivem há muitos 

anos em consonância com a natureza, sendo forçados a entrar em contato com a 

sociedade moderna tradicional, estando mais suscetíveis a conflitos e enfrentamento de 

mudanças (PERROT, 2008). 

 

Leff (2004) afirma que o reconhecimento e valorização das contribuições do 

conhecimento tradicional é necessário para a reapropriação da natureza, a criação de 

um novo paradigma de produtividade ecotecnocultural e a reinvenção do mundo, não 

apenas de um mundo onde caibam muitos mundos, mas de um mundo conformado com 

a diversidade, a única chance que temos para pensarmos em um futuro para a vida 

humana. 



48 

 

A criação de um novo paradigma a partir da reapropriação da natureza e da 

sustentabilidade é urgente e reconhecer a importância de diferentes culturas e suas 

singularidades como oportunidade para o desenvolvimento e melhora na qualidade de 

vida das pessoas é o primeiro passo (STRAUSS,1952). Porém, isso não é suficiente, é 

preciso fortalecer a autonomia e protagonismo dos povos indígenas, compreendê-los 

como objeto do presente e não apenas do passado e que, portanto, necessitam ter seus 

territórios assegurados para a sua preservação cultural e ecológica. 

Gautier (2011) afirma que sempre foi pedido aos indígenas para se adaptarem à 

visão do outro, do colonizador, para se miscigenarem com nossas instituições e, portanto, 

chegou o momento de pedir para nós brancos, nos adaptarmos, miscigenarmos com as 

instituições indígenas, para assim conduzirmos indagações e reflexões sobre a 

sociedade que vivemos e novas possibilidades de coexistir, a partir da diversidade 

cultural do gênero humano abrindo o cerco da ordem econômico-ecológica globalizada 

(LEFF,2004). 

Os povos originários possuem culturas, conhecimentos, cosmologias, práticas e 

saberes carregados de símbolos, sentidos e significados com experiências e 

aprendizados ancestrais sobre como coexistir integralmente com o ecossistema onde 

estão inseridos, estando em constante desenvolvimento e produção de conhecimento a 

partir do encontro com a sociedade capitalista conseguindo elaborar táticas que lhes 

permitem se reinterpretar numa nova situação e se adaptarem sem se renegarem a 

determinado conflito (PERROT,2010). 

Os saberes tradicionais dos povos indígenas são uma enciclopédia com 

informações importantes, baseadas em observações e estudos, e transmitidas oralmente 

de geração em geração a partir de protocolos próprios (CUNHA,2001) a respeito da 

biodiversidade de plantas e animais, agricultura, preservação e conservação ambiental, 

farmacologia, ética, coletividade e humanidade e devem ser reconhecidos e valorizados 

como um recurso para mitigar as crises ambientais, assegurando  os direitos dos 

detentores dos conhecimentos ao seu território e a reprodução de seu modo de vida. 

Moscovici (1974, apud DIEGUES 2008) afirma que as culturas e conhecimentos 

tradicionais, em especial dos povos indígenas é um exemplo e um modelo para uma nova 

sociedade, na qual é necessário, não apenas um retorno à natureza, mas uma mudança 



49 

 

do que é atualmente uma relação humana destrutiva da natureza, uma nova relação 

homem/natureza.  Brown, K. & Brown, G. (1992 apud Diegues, 2008) corroboram com 

essa ideia ao afirmar que as populações urbanas têm muito a aprender com as 

tradicionais que vivem em maior harmonia com a natureza, 

 

Respeitando a sensibilidade para com a diversidade natural e seus processos, 
inerente aos sistemas socioeconômicos de produção menos sofisticados, as 
populações das áreas. urbanas poderão desenvolver um novo conhecimento 
para com estas fontes de sua própria sobrevivência. (p. 10). 

 

Finalmente, Lutzenberger (1976) descreve no Manifesto Ecológico Brasileiro o que 

seria esse outro modelo de desenvolvimento e uma outra sociedade,  

 

A nova sociedade proposta não deverá ser a oriunda das ideologias do 
progresso, seja da esquerda ou da direita, mas a que se aproxime da diversidade 
do mundo natural (...) observa-se uma sociedade de equilíbrio, homeostática, à 
semelhança da natureza, (...) o dogma do crescimento terá que ser substituído 
por outra doutrina: a doutrina da homeostase. 

 

 

 

 

 

 

 

 
13. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

Diante do que foi apresentado, é possível compreender a importância das culturas 

dos povos originários para a construção de uma nova sociedade em consonância com a 



50 

 

natureza, baseada na valorização da diversidade, do coletivo, da cultura e humanidade.  

As singularidades e riqueza das culturas tradicionais, assim como suas crenças, saberes, 

racionalidades, tecnologias e modos de vida ancestrais revelam contribuições 

significativas para a superação das crises socioambientais contemporâneas. 

Como foi demonstrado no trabalho, para as culturas ocidentais modernas 

moldadas pelo desenvolvimento neoliberal e pela economia capitalista o pressuposto 

fundamental é o da escassez, no qual os recursos são limitados e as necessidades 

infinitas. Esse pressuposto que leva ao esgotamento dos recursos naturais é a causa 

principal para a degradação generalizada do ambiente que está estruturalmente 

vinculada ao modo de produção capitalista orientado por uma lógica econômica 

autodestrutiva. 

Enquanto isso, os povos indígenas vivem em simbiose com a natureza, em uma 

relação baseada na abundância, visto que tudo o que precisam para sua reprodução 

social, cultural e religiosa, assim como suas necessidades alimentares e medicinais é 

retirado da natureza que oferece todas as condições necessárias para seu modo de vida. 

Essas comunidades possuem atividades econômicas que promovem a conservação a 

partir do uso coletivo e multifuncional do seu território. 

 

 

 

Entre tantas coisas que podemos aprender com os povos indígenas, como seus 

conhecimentos agrícolas e medicinais, podemos citar a capacidade deles de olhar a 

natureza como parte integrante de si mesmo, compreendendo que ela é formada por 



51 

 

humanos, não-humanos e humanos invisíveis que possuem o mesmo direito de 

existência. Além disso, a habilidade de conviverem com a diversidade e de incorporar o 

outro a sua realidade, a valorização das pessoas, a reverência a terra, o desapego aos 

bens materiais e ao acúmulo de riqueza são exemplos de suas contribuições para as 

culturas ocidentais 

Os povos originários e suas culturas se apresentam, portanto, como importantes 

produtores de conhecimento e defensores da biodiversidade, sendo considerados 

valiosos guardiões da floresta no qual a simples reprodução de seu modo vida é um 

legado a toda humanidade e um exemplo de relação homem/natureza, que se mostra 

cada vez mais urgente de ser reavaliado pelo sistema dominante por meio do diálogo 

entre culturas e o reconhecimento da pluralidade de conhecimentos e existência.  

  

 

 

 

 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Tempos e espaços nos mundos rurais do brasil. In: 
Ruris – Revista do Centro de Estudos Rurais, Campinas, vol. 1, n. 2, p. 37-64, 2007. 
Disponível em: http://www.ifch.unicamp.br/ceres/037-064-carlos_rodrigues.pdf.  
 
CARNEIRO DA CUNHA SÔNIA BARBOSA MAGALHÃES CRISTINA ADAMS, M. 
Povos Tradicionais e Biodiversidade no Brasil Os territórios indígenas e 
tradicionais protegem a biodiversidade? [s.l: s.n.].  



52 

 

 
CONVENÇÃO SOBRE DIVERSIDADE BIOLÓGICA [S.D].Disponível em: 
https://www.gov.br/mma/pt-br/assuntos/biodiversidade/convencao-sobre-diversidade-
biologica  
 
CUNHA, Manuela Carneiro da E ALMEIDA, Mauro Barbosa de, org. Enciclopédia da 
Floresta. São Paulo: Cia das Letras, p.11-15, 2002. 
 
CUNHA, Manuela Carneiro da. Cultura com aspas. São Paulo: Ubu, 2009. 
 
CUNHA, Manuela Carneiro da. É um erro escolarizar o conhecimento tradicional. 
Disponível em: 
https://www.ufmg.br/online/arquivos/031025.shtml?fb_action_ids=179757262224350&fb
_action_types=og.recommends&fb_source=other_multiline&action_object_map=%7B%
22179757262224350%22%3A598835173515803%7D&action_type_map=%7B%22179
757262224350%22%3A%22og.recommends%22%7D&action_ref_map=%5B%5D. 
Acesso em: 17 maio 2023. 
 
CUNHA, Manuela Carneiro da; MAGALHÃES, Sônia Barbosa; ADAMS, Cristina 
(org.). Povos tradicionais e biodiversidade no Brasil. Disponível em: 
http://portal.sbpcnet.org.br/livro/povostradicionais1.pdf. Acesso em: 16 maio 2023. 
 
DE CASTRO, Eduardo Viveiros. Povos indígenas no Brasil : Araweté. 2003. 
Disponível em: 
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Arawet%C3%A9#Fontes_de_informa.C3.A7.C3.A
3o. Acesso em: 31 maio 2023. 
 
DIEGUES, Antonio Carlos et al. Biodiversidade e comunidades tradicionais no 
Brasil. São Paulo: Ministério do Meio Ambiente, dos Recursos Hídricos e da Amazônia 
Legal Cobio-Coordenadoria da Biodiversidade Nupaub-Núcleo de Pesquisas Sobre 
Populações Humanas e Áreas Úmidas Brasileiras—Universidade de São Paulo, 1999. 
 
DIEGUES, Antonio Carlos. O mito moderno da natureza intocada. São Paulo: 
Hucitec, 2001. Disponível em: 
https://raizesefrutos.files.wordpress.com/2009/09/diegues-o-mito-moderno-da-natureza-
intocada.pdf. Acesso em: 15 maio 2023. 
 
ESCOBAR, Arturo. O lugar da natureza e a natureza do lugar: globalização ou pós-
desenvolvimento? In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo 
e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: Clacso, 2005. p. 69-
86. 
 
FELLET, João. Xokleng: povo indígena quase dizimado protagoniza caso histórico no 
STF. BBC News Brasil, 2021. Disponível em: https://www.bbc.com/portuguese/brasil-
57656687. Acesso em: 26 de junho 2023.  
 

https://www.bbc.com/portuguese/brasil-57656687.%20Acesso%20em:%2026
https://www.bbc.com/portuguese/brasil-57656687.%20Acesso%20em:%2026


53 

 

FREIRE, José Ribamar Bessa. Cinco ideias equivocadas sobre o índio. Revista 
Ensaios e Pesquisa em Educação, [s.l.], v. 1, n. 1, p. 3-23, fev. 2016. 
 
GAUTHIER, Jacques. Os ecos de Jacques Gauthier. Série-Estudos, Campo Grande, 
n. 31, p. 129-134, maio 2011.  
 
GIORDANI, Rubia Carla Formighieri. Comportamento alimentar entre os Guarani. 
Cultura e Alimentação. 2012. 312 f. Tese (Doutorado) - Curso de Sociologia, 
Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2012. 
 
GUERRAS DO BRASIL. Ep. 1: As guerras da conquista. Direção: Luiz Bolognesi. 
Produção de Buriti Filmes. Youtube, 2019. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=1C7eQBl6_pk. Acesso em: 23 maio 2023. 
 
IBGE. Base de Informações sobre os Indígenas. Disponível em: 
https://dadosgeociencias.ibge.gov.br/portal/apps/sites/#/indigenas. Acesso em: 13 maio 
2023. 
 
Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional. Um patrimônio invisível: 
Documentação e pesquisa sobre os sistemas agrícolas do Rio Negro – AM. São 
Paulo: Iphan, 2009. Disponível em: 
http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/Relatorio_final_sistemas_agricolas_
pnpi.pdf. Acesso em: 13 maio 2023. 
 
INSTITUTO SOCIOAMBIENTAL. Terras indígenas no Brasil. Disponível em: 
https://terrasindigenas.org.br/. Acesso em: 31 maio 2023. 
 
Itaú Cultural. Kaká Werá – culturas indígenas. 2016. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=oF1OMZs1fME. Acesso em: 29 maio 2023. 
LEFF, Enrique. Saber ambiental. Petrópolis: Vozes, 2004. 
 
MAE USP. Seminário Internacional: Povos Indígenas e Afrodescendentes nas 
Américas. MAE USP, 2023. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=vej-
QnfZqXM&list=PL3QczBZ6WxxkXi80h0qD7taUhUF_nJRvb&index=5. Acesso em: 19 
abr. 2023. 
 
MAIA, Bruna Soraia Ribeiro; MELO, Vico Denis Souza De. A colonialidade do poder e 
suas subjetividades. Teoria E Cultura, Juiz De Fora, v. 15, n. 2, p. 231-242, jul. 2020. 
 
MBEMBE, Achille. Sair da grande noite: ensaio sobre a África descolonizada. 
Portugal: Pedago, 2014.  
 
MERESSI, Fernando Sertã; SILVA, Maria de Fátima Souza e. O Brasil no Sistema 
Mundial: povos “ditos” tradicionais e as tensões da Modernidade. Revista Brasileira de 
Planejamento e Orçamento, Brasilia, v. 3, n. 2, p. 132-145, nov. 2013. 
 



54 

 

Balcewicz, Luiz Carlos. Programa 1426 - conservação, manejo e uso sustentável da 
agrobiodiversidade. Brasília, 2007. Disponível em: https://www.mpf.mp.br/atuacao-
tematica/ccr4/dados-da-atuacao/grupos-de-trabalho/gt-transgenicos/documentos-
diversos/palestras-e-apresentacoes/Apresentacao%20MMA%20-
%20Programa%20Agrobiodiversidade%20(26-11-07).pdf. Acesso em:26 junho 2023 
 
OVERING, Joanna. Elogio do cotidiano: a confiança e a arte da vida social em uma 
comunidade amazônica. Rio de Janeiro: Revista Mana – Estudos de Antropologia 
Social, vol. 5, n. 1, p. 81-107, 1999. Disponível em: 
http://www.scielo.br/pdf/mana/v5n1/v5n1a04.pdf. Acesso em:26 junho 2023 
 
PEREIRA, Bárbara Elisa; DIEGUES, Antonio Carlos. Conhecimento de populações 
tradicionais como possibilidade de conservação da natureza: uma reflexão sobre a 
perspectiva da etnoconservação. Desenvolvimento e Meio Ambiente, [s.I], v. 5, n. 22, 
p. 37-50, 2010. 
 
SAHLINS, marshall. A primeira sociedade da afluência. IN: CARVALHO, Edgard Assis 
(org.). Antropologia Econômica. São Paulo: Livraria Editora Ciências Humanas, 1978. 
P. 07-44. 
 
SANTILLI, Juliana; EMPERAIRE, Laure. A Agrobiodiversidade e os Direitos dos 
Agricultores Tradicionais. In: ALBERTO, Ricardo Carlos. Povos Indígenas no Brasil 
2001 a 2005. São Paulo: Instituto Socioambiental, 2006. 
 
SEMINÁRIO FRUTO. Ancestrais da floresta: arqueologia brasileira. Realização de 
Eduardo Goes Neves. [s.l.]: Seminário Fruto, 2019. P&B. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=KvgJbD8FG-o. Acesso em: 16 maio 2023. 
 
SEMINÁRIO FRUTO. As líderes da transformação: lideranças regionais e povos 
tradicionais. Realização de Jera Tenondé. [s.l.]: Seminário Fruto, 2019. P&B. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=5koO5GdujiE. Acesso em: 16 maio 
2023. 
 
UNIVESP. Seminários CEBRAP. Manuela Carneiro da Cunha. Univesp, 2014. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=2Sgbk6Siws4&t=79s. Acesso em: 13 
maio 2023. 
 
SENADO FEDERAL. Projeto do marco temporal das terras indígenas chega ao 
Senado. 2023. Disponível em: 
<https://www12.senado.leg.br/noticias/materias/2023/06/01/projeto-do-marco-temporal-
das-terras-indigenas-chega-ao-
senado#:~:text=O%20projeto%20que%20trata%20do,tramitar%20como%20PL%202.90
3%2F2023>. Acesso em: 26 junho 2023. 
 



55 

 

SHIVA, Vandana. Desenvolvimento para o 1%. Disponível em: 
https://outraspalavras.net/descolonizacoes/guia-para-compreender-o-
posdesenvolvimento/. Acesso em: 16 maio 2023. 
 
STRAUSS, Claude Levi. Raça e História. França: Martins Fontes, 1952. 
 
TREDICE, Stela. A terra que fala com seus filhos. 2017. Disponível em: 
https://bodisatva.com.br/a-terra-que-fala-com-os-seus-filhos/. Acesso em: 26 maio 2023. 
 
UDRY, CONSOLACION. CONHECIMENTO TRADICIONAL: CONCEITOS E MARCOS 
LEGAIS. DISTRITO FEDERAL: TÉCNICAS, 2015. 
 
VESCHI, Benjamin. Etimologia: origem do conceito. origem do conceito. 2020. 
Disponível em: https://etimologia.com.br/indigena/. Acesso em: 29 maio 2023. 
 
WALKER, Wayne S. O papel da conversão florestal, da degradação e do distúrbio na 
dinâmica do carbono dos territórios indígenas e das áreas protegidas da 
Amazônia. Proceedings Of The National Academy Of Sciences, São José dos 
Campos, v. 6, n. 117, p. 3015-3025, dez. 2019. 
 


