
UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO
FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIÊNCIAS HUMANAS

DEPARTAMENTO DE GEOGRAFIA

HEROS PAIXÃO ABREU LIMA

Vaidade de vaidades: um debate acerca do neopentecostalismo, urbanização

crítica e produção do espaço

São Paulo

2023



HEROS PAIXÃO ABREU LIMA

Vaidade de vaidades: um debate acerca do neopentecostalismo, urbanização

crítica e produção do espaço

Trabalho de Graduação Individual (TGI)
apresentado ao Departamento de Geografia
da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências
Humanas, da Universidade de São Paulo,
como parte dos requisitos para obtenção do
título de Bacharel em Geografia.
Área de Concentração: Geografia Humana
Orientador: Prof. Dr. Anselmo Alfredo

São Paulo

2023



LIMA, Heros P. A. Vaidade de vaidades: um debate acerca do neopentecostalismo,

urbanização crítica e produção do espaço. Trabalho de Graduação Individual (TGI)

apresentado à Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade

de São Paulo para obtenção do título de Bacharel em Geografia.

Aprovado em:

Banca Examinadora

Prof(a). Dr(a). __________________________

Instituição: __________________________

Julgamento: __________________________

Assinatura: __________________________

Prof(a). Dr(a). __________________________

Instituição: __________________________

Julgamento: __________________________

Assinatura: __________________________

Prof(a). Dr(a).: __________________________

Instituição: __________________________

Julgamento: __________________________

Assinatura: __________________________



AGRADECIMENTOS

À minha família, em primeiro lugar, por proporcionar tudo para que o meu caminho

seja trilhado da melhor forma possível, principalmente discernimento.

À minha companheira, Kallany, pelo apoio incondicional, pelos conselhos, pela

nossa vida e por me apoiar em todas as minhas escolhas. Minha força. Somos.

Ao Murilo, por compartilharmos tanto, sempre.

Aos amigos que acreditam tanto em mim, minhas inspirações.

Ao velho Eudes, o que mais acredita.

Ao prof. Anselmo, pelas conversas e trabalhos de campo, por me apresentar a

perspectivas e leituras que transbordam à academia.

A todas e todos as professoras e professores do Departamento de Geografia. Há

beleza na ciência.



“Então, me empenhei por que o coração se desesperasse de todo o

trabalho com que me afadigara debaixo do sol.

Porque há homem cujo trabalho é feito com sabedoria, ciência e

destreza; contudo, deixará o seu ganho como porção a quem por ele

não se esforçou; também isto é vaidade e grande mal.

Pois que tem o homem de todo o seu trabalho e da fadiga do seu

coração, em que ele anda trabalhando debaixo do sol? Porque todos

os seus dias são dores, e o seu trabalho, desgosto; até de noite não

descansa o seu coração; também isto é vaidade.”

Eclesiastes; 2: 20-23



RESUMO

LIMA, Heros P. A. Vaidade de vaidades: um debate acerca do neopentecostalismo,

urbanização crítica e produção do espaço. 2023. f. Trabalho de Graduação

Individual (TGI) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade

de São Paulo, São Paulo, 2023.

Este trabalho tem por objetivo a realização de um debate acerca do

neopentecostalismo, sob a forma da urbanização crítica, em termos da produção do

espaço no Brasil. Por meio de pesquisas bibliográficas, constata-se o constante

crescimento da religião evangélica no Brasil a partir de 1960, década do

estabelecimento da denominação religiosa no país. Observando a mudança na

forma de ocupação territorial do rural para o urbano, bem como a transformação, ao

longo do tempo, da Igreja enquanto forma de representação que reitera a ideologia

dominante, trata-se de entender o entrelaçamento dos processos e dinâmicas da

Igreja no espaço. Como momento da reprodução das relações de produção sub e

sobrejacentes ao referido processo no modo de produção capitalista, apontam-se os

desdobramentos sociais inseridos na interpretação pela negatividade do trabalho

como categoria de análise e objeto da crítica. Partindo, então, da ótica da

urbanização crítica, contrapondo-se aos pressupostos de uma Geografia Cultural,

incorporam-se as dimensões socioeconômicas e políticas que estruturam

mutuamente as dinâmicas da denominação religiosa e do espaço na modernidade.

Palavras-chave: Urbanização crítica. Produção do espaço. Neopentecostalismo.

Modernidade.



ABSTRACT

LIMA, Heros P. A. Vanity of vanities: a debate on neopentecostalism, critical

urbanization, and space production. 2023. Trabalho de Graduação Integrado (TGI)

Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo,

São Paulo, 2023.

This work aims to engage in a debate on neopentecostalism in the form of critical

urbanization, in terms of space production in Brazil. Through bibliographic research,

the constant growth of the evangelical religion in Brazil since the 1960s - the decade

of the establishment of the religious denomination in the country -, is observed. This

growth is associated with the shift from a rural to an urban form of occupation, as well

as the transformation over time of its forms of representation as a reiteration of the

dominant ideology. As a moment in the reproduction of the production relations

underlying this process in the capitalist mode of production, the ramifications are

highlighted in the interpretation of the negativity of work as a category of analysis and

object of criticism. Examining the object of study from the perspective of critical

urbanization, beyond the assumptions of Cultural Geography, the socio-economic

and political dimensions that mutually structure the dynamics of the religious

denomination and space in modernity are incorporated.

Keywords: Critical urbanization. Space production. Neopentecostalism. Modernity.



SUMÁRIO

1 INTRODUÇÃO…………………………………………………………………..…. 8

2 NEOPENTECOSTALISMO E AS IGREJAS NEOPENTECOSTAIS….……. 15

2.1 Origem e estabelecimento do neopentecostalismo ……………...…...…….... 17

2.2 A organização da Igreja Neopentecostal …………………………………..….. 25

3 TEOLOGIA DA PROSPERIDADE, NEGATIVIDADE DO TRABALHO E A

PRODUÇÃO DO ESPAÇO……………………………………………………... 28

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS…………………………………………………….. 40

REFERÊNCIAS………………………………………………………………...… 42



8

1 INTRODUÇÃO

Este trabalho tem como objetivo debater a religião evangélica, mais

precisamente a sua vertente neopentecostal, e as suas relações com a urbanização

da cidade de São Paulo, que entendemos, de acordo com Damiani (2005, p. 80),

como uma “urbanização crítica”, que supõe como premissas:
-a compreensão da miserabilidade potencializada neste momento da
história da formação econômico-social capitalista: definida como
processo de proletarização (destituição do lugar produtivo do
trabalhador); [...] -a riqueza tornada processo expressivo de
financeirização implicada nesta economia.

Bem como:
-o envolvimento da urbanização neste processo de modo nuclear:
então se trata de urbanização crítica e não desordenada [...] Os dois
fundamentos anteriores são incluídos no sentido de vinculá-los à
urbanização crítica e permitir a superação do limite da urbanização
ser compreendido como “urbanização desordenada”

Acreditamos que tais premissas tenham poder explicativo de modo a

configurar a religião e as igrejas neopentecostais como agentes ativos do processo

de produção crítica e organização/racionalização do espaço, e que não

configuram-se meramente como formas subsidiárias do/no modo de produção e

sistema de representação capitalista.

Ao configurarem-se tanto como reprodutoras dos elementos e materiais

envolvidos no “processo econômico da urbanização” (DAMIANI, 2005, p. 81) quanto

como ao reafirmarem-se como “imagens autonomizadas” , segundo (DEBORD,

2012, p.13), entendemos que, em nome de Deus, estas instituições aparecem como

unificadoras sociais totalizantes ao passo que repõem a desintegração da vida e do

social1 por meio da ode à prosperidade consumista subjacente a uma consciência

religiosa anunciada, inseridas no movimento de substituição da representação e

consciência religiosa que recobre as relações sociais no modo de produção

capitalista até então dominadas pelo catolicismo, por meio da reafirmação de uma

positividade do trabalho.

Tratando de uma Geografia da Religião, não nos satisfazemos com o fato de

que, na perspectiva da Geografia Cultural, de cunho humanista e fenomenológico, o

1 DEBORD, 2012.



9

tema da religião consiga ser tratado de forma a expor as contradições imanentes ao

contexto econômico-social que impõe-se como chave para uma leitura crítica do

mundo e da sociedade. Acreditamos que esta perspectiva atinja certos limites no

estudo do tema, como uma noção descolada dos movimentos da economia e da

produção do espaço, mais focada na subjetividade e na interação entre sujeito e

objeto, suspensos, que determinam-se entre si em um sistema fechado, anunciando

um ponto crítico, que permite a flexão do tema para a geografia urbana crítica. Eis

um exemplo, a partir de Rosendahl (2018, p. 80):
Podemos definir o espaço sagrado como um campo de forças e de valores que
eleva o homem religioso acima de si mesmo, que o transporta para um meio distinto
daquele no qual transcorre sua existência (Rosendahl, 1996, 1997). Assim, o espaço
sagrado reflete a percepção do grupo religioso envolvido. Na realidade, o ritual pelo
qual o homem sacraliza o espaço é eficiente à medida que ele reproduz a obra dos
deuses. As estruturas simbólicas resultantes são definidas e caracterizadas pela
cultura do grupo envolvido. Os geógrafos avaliam o significado central do que define
a consagração de um lugar.

Damiani (2008, p. 8) em sua elaboração sobre o método fenomenológico

demonstra-o eivado de um idealismo que elimina contradições e conserva um

caráter descritivo onde a aparência confunde-se com a experiência, objeto

confunde-se com sujeito:
A relação entre aparência e essência se resolve na aparência enquanto
aparição da essência. A percepção constituiria o instrumento, que acessa e
oferece esse conhecimento e o modo de expô-lo, sem intermediações
conceituais, seria a descrição. [...] O conhecimento define o objeto, nega-se
a existência do objeto, independente do conhecimento. Só existe o objeto
que se conhece, porque se o conhece. Uma outra consideração relativa a
essa é a do condicionamento absoluto do sujeito pelo objeto: o objeto talha
o sujeito, por ele completamente condicionado.

Nesta perspectiva, consideramos que aconteça a positivação das relações de

identidade com um “lugar sagrado”, ao contrário da ideia de um espaço produzido,

racionalizado, apropriado de maneira negativa na estrutura de classes - pela classe

dominante -, como agente de produção da miséria e da dilaceração do vivido por

meio da reprodução das relações sociais de produção e da produção crítica do

espaço2:
O vivido aparece aqui não, exatamente, como nível da prática social que produz a
límpida consciência revolucionária, ou lugar real da transformação, mas como limite
de compreensão do que se vive, enquanto contraditório, e, simultaneamente, certa
compreensão; como, lugar crítico da reprodução social, da contradição não
desvendada, situação própria do mundo da reprodução, reduto do irrisório e, ao
mesmo tempo, da irredutibilidade.

Acerca do neopentecostalismo e das igrejas neopentecostais,

prosseguiremos de modo a demonstrar seu histórico de instituição e constituição no

2 Damiani, 2008, p. 142.



10

Brasil, com mais enfoque no Estado de São Paulo de maneira geral. Abordaremos

sua origem enquanto vertente da religião evangélica como um todo, o seu

estabelecimento, histórico de ocupação e organização territorial, apresentando os

dados mais recentes sobre sua situação geográfica (gráfico 1) e social, a fim de

recuperar quem é e como se configura espacialmente esta população.

Gráfico 1 - 1960-2019 - Estado de São Paulo - Brasil - Número de igrejas

evangélicas ativas

Fonte: Araújo (2023). Elaboração própria.

Mariano (1996, p. 25) ordena e classifica este movimento religioso partindo

“[...] sobretudo de critérios históricos de implantação de igrejas e de distinções

teológicas”, fornecendo um panorama organizado em três ondas a partir destes

critérios, designando os neopentecostais à terceira onda, que começa na década de

1970, calcada ideologicamente na Teologia da Prosperidade, tendo seu ápice e

fortalecimento no decorrer dos anos 1980 e 1990 (gráfico 2), época do

estabelecimento do neoliberalismo no Brasil.

Gráfico 2 - 1960-2019 - Estado de São Paulo - Brasil - Número de igrejas

neopentecostais ativas



11

Fonte: Araújo (2023). Elaboração própria.

Nesta parte do trabalho, discutiremos a Teologia da Prosperidade, seu

conjunto de doutrinas, ritos e sua “aderência ao mundo secular”, entendida como

uma estratégia ideológica que sacraliza o modo de produção capitalista por meio de

suas categorias trabalho e dinheiro, reiterando a desintegração social do

ser-humano ao passo que configura-se propriamente na negação concreta da vida e

da cidade por meio da positividade abstrata do trabalho que apregoa. Nos apoiamos

em Marx (2021, p. 151), sobre o fundamento da:
[...] crítica irreligiosa: o homem faz a religião, a religião não faz o
homem. E a religião é de fato a autoconsciência e o autossentimento
do homem, que ou ainda não conquistou a si mesmo ou já se perdeu
novamente.

E, ainda, sobre a reprodução ideológica de uma consciência social e

configuração política deste ser-humano, as abordaremos dentro do objeto do

trabalho, pela negatividade:
[...] o homem não é um ser abstrato, acocorado fora do mundo. O
homem é o mundo do homem, o Estado, a sociedade. Esse Estado e
essa sociedade produzem a religião, uma consciência invertida do
mundo, porque eles são um mundo invertido.

Em contraponto a uma positividade que buscaremos desvelar. Ao encontro

de Debord (2012, p. 39):
A sobrevivência da religião e da família - a qual continua sendo a
principal forma da herança do poder de classe -, e, por isso, da
repressão moral que elas garantem, pode combinar-se como uma só
coisa com a afirmação redundante do gozo deste mundo, sendo este



12

mundo produzido justamente apenas como pseudogozo que contém
em si a repressão.

A partir desta perspectiva, de teor político-social, observamos ao longo do

tempo discursos e práticas de ódio provenientes dos “bastiões da Palavra de Deus”:

todos os tipos de intolerância e revolta contra aquilo considerado externo ou

estranho. Ainda de acordo com Debord (2012, p. 40):
À aceitação dócil do que existe pode juntar-se a revolta puramente
espetacular: isso mostra que a própria insatisfação tornou-se
mercadoria, a partir do momento em que a abundância econômica foi
capaz de estender sua produção até o tratamento dessa
matéria-prima.

Tentaremos, então, compreender a intolerância como estrutura social crítica

produzida pela universalização do processo produtivo, onde em busca do

suprimento e reposição de taxas de lucro cada vez menores, advindas de uma maior

composição orgânica do capital, a produtividade social do trabalho intensifica-se no

grau de exploração de sua parte variável de maneira compensatória. Explica Marx

(2017, p. 246):
[...] o mais-valor, como soma total, está determinado, em primeiro lugar, por
sua taxa e, em segundo lugar, pela massa do trabalho simultaneamente
empregado a essa taxa, ou, o que dá no mesmo, pela grandeza do capital
variável. Por um lado, aumenta um dos fatores, a taxa de mais-valor; por
outro, diminui (relativa ou absolutamente) o outro fator, o número de
trabalhadores. Ao diminuir a parte paga do trabalho empregado, o
desenvolvimento da força produtiva provoca o aumento do mais-valor,
porquanto aumenta sua taxa; porém, ao diminuir a massa total do trabalho
empregado por um capital dado, ele diminui o fator do número pelo qual se
multiplica a taxa de mais-valor para obter sua massa.

Dito isto, ressaltamos que nosso debate alinha-se à perspectiva desta

urbanização crítica como negatividade, como produção da miséria urbana e da

segregação, que aparece, contudo, como forma de representação nestas igrejas

reiterando o modo de produção capitalista, reproduzindo discursos, práticas e uma

consciência da positividade do trabalho, do dinheiro e da mercadoria. Segundo

Damiani (2009, p. 331), a partir do pensamento de Pierre George, sobre o caráter

negativo da urbanização:
[…] o crescimento das cidades conduz à negação (impossibilidade) do
urbanismo (enquanto projeto coletivo, social) e está sob o privilégio da
economia (indústria, finanças, circulação e especulação) e da arquitetura
(como solução individual, isolada). Anuncia-se o capitalismo financeiro:
incluindo a descrição de empreendimentos econômicos e especulativos
envolvidos; varrendo as histórias de povos colonizados; reproduzindo-se em
impérios; e constituindo uma massa de população potencialmente
trabalhadora, agigantada e concentrada, especialmente, em grandes
cidades.



13

E, ainda, sobre a positividade - que entendemos como forma crítica do modo

de produção capitalista -, a trataremos aqui através de suas formas de

representação - a fé identifica-se como mercadoria, o dinheiro identifica-se como

Deus e o homem identifica-se como trabalho, em sua forma negativa. Segundo

Damiani (2009, p. 319):
A mercadoria e o dinheiro como mercadoria são formas abstratas,
redutoras de seus fundamentos materiais concretos; portanto, são
metafísicas nesse sentido. O mundo das mercadorias, com esses
fundamentos, contém a deterioração de cada mercadoria particular
propondo outras, num movimento tendendo a ascendente, e
desenvolve formas dinheirárias apropriadas: o dinheiro como medida
do valor; como meio de pagamento; como meio de circulação; como
forma-capital…

Sobre a produção da consciência religiosa que enxerga o trabalho em sua

positividade, a entendemos como desintegração social ou “produção social crítica”,

de acordo com Damiani (2009, p. 320):
O homem que vive no mundo das mercadorias vive, dolorosamente,
seu fetiche. A substituição das relações concretas entre os homens,
por relações entre coisas. A “forma social geral do trabalho aparece
no dinheiro como a propriedade de uma coisa (MARX, 1975).”. No
mundo dos objetos e superobjetos, tornados mercadorias, a
subjetividade humana se realiza envolta em dilaceramentos, como
redução do vivido, sob o império dessas abstrações concretas.

Concluímos esta introdução reiterando a importância do resgate do debate

sobre a religião na Geografia. Cremos que o tema é prolífico na leitura do campo da

Geografia Urbana, da Urbanização, de maneira a oferecer pistas e possibilidades de

análise e discussão críticas a respeito destes processos e dinâmicas.

A religião, historicamente, permeia a vida de toda a sociedade,

desempenhando importante papel na dinâmica do poder, do controle e da ideologia

hegemônica, bem como sua produção. O seu estudo na Geografia por muito tempo

foi deixado de lado por questões teóricas, de método e, na nossa leitura, de um

virtual esgotamento advindo dos limites destas questões. Para nós, ao contrário do

que se tem estudado até então e de acordo com Debord (2012, p. 112):
O urbanismo é a tomada de posse do ambiente natural e humano
pelo capitalismo que, ao desenvolver sua lógica de dominação
absoluta, pode e deve agora refazer a totalidade do espaço como
seu próprio cenário.



14

Ao contrário do que aparece como colocado, eterno, buscaremos a

reinserção da religião neste debate de maneira crítica, tentando alinhavá-la à única

práxis possível, advertindo que: “[...] a prática do proletariado como classe

revolucionária não pode ser nada menos que a consciência histórica agindo sobre a

totalidade de seu mundo” (DEBORD, 2012, p. 51).



15

2 NEOPENTECOSTALISMO E AS IGREJAS NEOPENTECOSTAIS

A religião evangélica no Brasil possui dois pontos de partida, com: “[...]

anglicanos ingleses e luteranos alemães [que] vieram a partir dos primeiros anos do

século XIX” (CUNHA, 2007, p. 35) numa abertura promovida pelo príncipe regente

D. João VI, e, mais tarde, com o protestantismo de missão que chega com

imigrantes estadunidenses após quatro séculos de domínio e integração da religião

católica à sociedade brasileira.

Estes imigrantes descendiam do movimento de colonização inglesa nos

Estados Unidos, Estado já construído sobre as bases protestantes alicerçadas no

puritanismo, na doutrina do destino manifesto e no liberalismo que constituíam

ideológica, prática e economicamente o american way of life, aspectos de uma

racionalidade/racionalização dos valores guiados pelas concepções

econômico-sociais, que impuseram-se como limites para o estabelecimento desta

nova fé no Brasil (CUNHA, 2007), o que demonstra a crise que mobiliza a

consciência conservadora, moral, como busca de assegurar aquilo mesmo que diz

desintegrar, ou seja, a capacidade de consumo, ao mesmo tempo em que se tem

sua exacerbação enquanto concepção religiosa.

Decorrente destes limites, o proselitismo anticatólico passa a ser a primeira

estratégia de convencimento para conversão da população. Para estes homens,

crentes no “Deus verdadeiro e único”, a ignorância e o pecado entrelaçados aos

primitivos costumes brasileiros deveriam ser expurgados destas terras. De acordo

com Cunha (2007, p. 41):
O processo de construção de uma cultura de negação do catolicismo
e de racionalização e interiorização da fé por meio da conversão
levou os primeiros evangélicos a optarem pela recusa das tradições
e práticas litúrgicas herdadas da história do cristianismo, que inclui o
repúdio ao uso da imagem como mediação material e simbólica na
vida das igrejas. [...] o privilégio estava reservado para a palavra
falada.

Ora, a religião católica é historicamente aderente a estas manifestações

socioculturais, às festas, à liturgia, carregada de simbolismo e rituais. A ruptura com

este sistema de representação anunciava-se. Este domínio do catolicismo, com

fortes resistências principalmente por parte das populações negras transatlânticas e

indígenas, produziu uma “religiosidade popular brasileira”, que nos colocou o desafio

da compreensão a partir de elementos que ultrapassem a interpretação



16

exclusivamente religiosa a fim de que alcancemos os chamados fatores sociais. Nos

mostra Cunha (2007, pp. 39-40):
Tudo isto ajuda a indicar a medida do choque que se estabelece
entre este protestantismo e as diferentes manifestações culturais
brasileiras constituídas pela composição de influências indígenas,
negras e euro-ibéricas que, no Brasil, foi capaz de produzir uma
imensa variedade de estilos regionais. Para os missionários, as
expressões da cultura local estavam tão identificadas com a Igreja
Católica Romana que o símbolo do rompimento com o catolicismo
passava a ser a ruptura com os valores autóctones.

A estratégia protestante, então, ideologicamente progressista, volta os seus

esforços para o aparelhamento institucional: “o estabelecimento de comunidades

(estratégia proselitista) e o estabelecimento de escolas (estratégia educacional).”

(CUNHA, 2007, p. 40). Tal estratégia visava, segundo a autora, a democratização e

modernização do país por meio da fé e da disseminação dos valores da reforma

através de uma educação dirigida às classes mais privilegiadas, ou seja, o objetivo

era a formação de uma elite protestante brasileira (CUNHA, 2007).

Conquistando espaço, primeiro, nas áreas urbanas, com colégios e escolas

paroquiais, estes primeiros evangélicos brasileiros não lograram êxito entre as elites,

posto que estas apesar de fazerem uso dos colégios, não interessavam-se pela

religião. Nos centros urbanos, a Igreja Católica fazia-se presente, estava entrelaçada

com o cotidiano e com as representações desta elite.

Logo, partindo de um certo panorama histórico, social e econômico, temos no

plano empírico, um exemplo deste processo, no final do século XIX na franja

pioneira do Estado de São Paulo. Vimos este grupo religioso voltarem seus esforços

à franja pioneira do café no interior de São Paulo, onde observamo-nos (MARIANO,

1996; CUNHA, 2007) experimentar maior permeabilidade com a população livre

empobrecida. Segundo Cunha (2007, p. 40):
No final do século XIX e início do século XX, as pessoas que viviam
no campo eram orientadas por um rígido código moral que procurava
manter cada um em seu devido lugar, o que parecia responder
perfeitamente às posturas pietistas pregadas pelos missionários;
tanto as elites rurais como os pobres eram orientados pela tradição.

Discordamos, porém, da autora, em relação à orientação ética dessa

sociedade rural. Não acreditamos que o movimento pioneiro tenha sido mobilizado

pela tradição ou por costumes e nem que um “código moral” chegou a constituir-se

como tal, visto que as necessidades da formação econômico-social pelo trabalho e



17

exploração eram imperiosas neste momento da produção do espaço no capitalismo

brasileiro.

A possibilidade do evangélico já é mobilizada pela cidade como negócio de

terras no movimento crítico do sitiante que utiliza de sua renda para o pagamento de

dívidas. Pierre Monbeig (1984, pp. 211-212) elucida este movimento, ainda no

exemplo da franja pioneira do Estado de São Paulo:
Ora, precisamente neste momento em que o espaço rareia, a
procura aumenta. Outrora, o número dos que procuravam adquirir
terras com florestas para abrir fazendas era limitado. Hoje são
multidões compostas de pessoas simples, acompanhadas pelas
famílias, que chegam dispostas a comprar, a derrubar e a plantar. Se
a terra começa a faltar e é a mais disputada, o resultado inevitável é
a valorização, que leva à especulação.

Então, o que se nos aparece enquanto ética, é o seu negativo. A lógica

especulativa de um capital em constituição. A racionalidade protestante encontrou,

sim, sua forma de representação através de um elã de puritanismo, de aparência

simples, abstêmia, pseudo comunitária, mostrando ao mundo a crença em Jesus

como o único Senhor das suas vidas. O viés da urbanização, movimentado, neste

ponto, pela sociedade agrícola, tem sua sacralização constituída por meio da

promessa de sucesso com a exploração da renda da terra.

Claramente, o que é revestido por este elã é um corpo social controlado

socioeconomicamente, individualista e identificado com o capital como senhor dos

seus caminhos. Pierre Monbeig (1984, p. 221) esclarece:
Fazendeiros ou citadinos, todos esperam o momento oportuno para
efetivar o seu capital representado pela floresta, que se valoriza sem
lhes custar nada. Uns talvez venham a abrir uma fazenda, que
substituirá a que estarão abandonando com as terras esgotadas;
outros, mais numerosos, esperarão a chance de uma feliz
especulação. Ela lhes será dada por um corretor, que dividirá a
floresta em lotes.

2.1 Origem e estabelecimento do neopentecostalismo

É nesta seara que a religião evangélica de denominação pentecostal tem seu

início. O seu princípio está colocado antes temporalmente, uma camada mais a

fundo, social e economicamente e, geograficamente, em busca de terreno fértil que

acabara de encontrar. Algumas das características desta religião já colocam-se

criticamente na prática: repúdio ao “intelectualismo”, visto como discurso que



18

poderia substituir a Palavra - não obstante a utilização de um racionalismo como

controle da subjetividade e do social -, e o pensamento “progressista”, no esteio do

avanço da franja pioneira, com vistas à ascensão social (individualizada, negando na

prática uma acumulação interna em favor do capital internacional) que as linhas

férreas proporcionariam. Criticamente, pois encontrou novamente limites que não

poderiam transpor a não ser, mais uma vez, se seguissem novamente os

movimentos do Capital.

Esta própria ética de ascensão social tratou de açambarcar os novos adeptos

no movimento da crise do café e no começo de uma expansão urbana mais

expressiva em São Paulo. Neste êxodo rural, que entendemos como necessidade

do mundo do trabalho, a fé acompanhava estes sujeitos porém de maneira pouco

sistematizada. A igreja protestante foi para as cidades com as mesmas práticas

utilizadas no campo (horários de culto, trajes a rigor que os identificavam como

crentes, etc.). Cunha (2007, p. 44) nos explica este panorama:
No entanto, os protestantes que mudaram de vida não renegavam a
fé; pelo contrário, imbuídos de um espírito missionário, levavam
consigo o desejo de construir novas comunidades e realizar novas
conversões. Porém a crise se dava em virtude da falta de propostas
ou projetos coerentes com as transformações sociopolíticas e
culturais que o século XX estava trazendo com o processo de
industrialização e urbanização e com novas formas de pensar
teológico.

E continua, acerca dos costumes:

Os protestantes fundavam comunidades urbanas, mas
transplantavam para elas as características e rituais do mundo rural,
como por exemplo, a realização de atividades durante toda a
semana, a condenação do uso de calças compridas pelas mulheres,
a recriminação de cabelos compridos e barbas para os homens, o
controle da vida particular de cada pessoa pelo pastor ou por
lideranças leigas.

Tratamos, então, agora, da primeira onda do pentecostalismo brasileiro,

identificada como Pentecostalismo Clássico, que abrange o período entre 1910 e

1950 tendo como ponto inicial a fundação da Congregação Cristã no Brasil em São

Paulo no ano de 1910 e da Assembleia de Deus em 1911 no Pará, já com vistas a

sua difusão nacional. Algumas das principais características destas denominações

são o anticatolicismo, a ênfase no “dom de línguas” (dom fundamentado no dia de



19

pentecostes3, em que o Espírito Santo desceu em línguas de fogo por sobre os

apóstolos, estes, então, passando a falar em línguas estranhas, atribuídas à língua

dos anjos), o sectarismo e o ascetismo como normas de conduta de rejeição do

mundo (MARIANO, 1996).

O Pentecostalismo Neoclássico, segunda onda que configura-se como

vertente menos asceta da religião evangélica, baseada na cura divina,

estabeleceu-se durante os anos 1930 e agregava mais fiéis tanto pela maior

aderência das suas práticas ao mundo secular quanto por sua identificação com o

cotidiano urbano. Além disso, inaugura como principal estratégia o uso do rádio para

a transmissão da Palavra. As prerrogativas econômico-sociais do urbano entram em

cena e a Igreja católica atualiza-se após o Concílio Vaticano II (1962-1965) - não à

toa também é chamado de Concílio Pastoral -, na busca pela modernização,

marcando, assim o enfraquecimento do protestantismo e fortalecimento desta

vertente pentecostal. A principal diferença que demarca esta segunda onda, é o

intenso uso do rádio, inédito e evitado até então no âmbito evangélico por

remeter-se ao mundo secular. Já prenuncia-se a terceira onda do pentecostalismo

brasileiro (MARIANO, 1996)

Para entender este processo de ruptura, esta passagem do estabelecimento

das igrejas evangélicas, crise e renovação da Igreja Católica e consolidação das

primeiras dentro do objeto de estudos, nos compete entender a lógica que subjaz as

determinações sociais aqui colocadas no confrontamento da constituição de uma

religião no período da modernização (proletarização) brasileira.

Há, para além de uma crise interna da religião, a concreta reposição de uma

universalidade nos seus conteúdos, de uma lógica constituinte, por sua vez, do

mundo do trabalho e da mercadoria por meio do urbano na modernidade,

determinando, assim, os sujeitos e os espaços. Visou-se, então, combater a

Teologia da Libertação por meio da Teologia da Prosperidade, Segundo Lacerda

(2022, p. 160):
Entendia-se que a palavra de Cristo e que os valores do capitalismo de livre
mercado deveriam ser os vigentes. O capitalismo é, nessa cosmovisão, um sistema
ético, que corresponde à dádiva de Deus que é o livre arbítrio. Os evangélicos
relacionavam o lucro com o projeto divino para o homem (Diamond 1989:84;
Grandin 2006:5, 19, 164; High 2009:489). No caso brasileiro essa ofensiva
evangélica visava sobretudo a contrapor a Teologia da Libertação, já mencionada, e
a formular uma ideologia moral de livre mercado.

3 A Bíblia Sagrada. Tradução: João Ferreira de Almeida. 2 ed. Barueri: Sociedade Bíblica do Brasil,
1999. p. 98.



20

No que tange o sistema e o modo de produção capitalista na modernidade,

não podemos tratar o homem e as igrejas, bem como suas relações e processos,

isoladamente ou de maneira refratária. Acerca da modernidade, nos explica Damiani

(2012, pp. 258-259):
[...] ela é cisão ao nível do natural e do social; a natureza decifrada e
dividida para servir como matéria prima, como meio de produção, como
força natural produtiva; a sociedade dividida entre os que produzem e os
que consomem, no sentido de uns consumidos, outros consumidores; a
força social produtiva do trabalho como força produtiva do capital. Na
prática e na teoria, será preciso romper com a exterioridade recíproca de
tudo o que é natural e social; a separação dos elementos constitutivos da
totalidade, própria da modernidade. Contudo, esta exterioridade e
exteriorização - como processo - são reais, não inventadas, imaginadas.
Pode-se, também, definir por estranhamento; existindo como alienação
necessária. O ponto nodal de outro caminho, que não essa positividade
dilaceradora, é a negatividade como fundamento. A crítica da modernidade
é a negação mais radical do que existe: a negação, como sujeito. Isto é, "[O
homem] como um movimento que é impossível isolar no seio da
totalidade.”4

A partir dos anos 1930 até os anos 1980, a igreja evangélica como um todo

experimentou uma inegável consolidação e franco crescimento, catalisadas pela

“acomodação ao mundo”, à lógica desta modernidade já marcada tanto pela

utilização de novas estratégias de pregação já alinhadas à midiatização, quanto pela

criação do primeiro conselho de igrejas do Brasil, o Conic (Conselho Nacional de

Igrejas Cristãs) - congregando as chamadas igrejas evangélicas históricas

(presbiteriana, protestante, protestante de missão) (CUNHA, 2007). Retomamos

aqui o movimento destas igrejas no seio de uma mentalidade progressista ensejada

no momento da acumulação capitalista dos anos 1950-1970 no Brasil. Segundo

Mariano (1996, p.25):
A segunda onda, que nomeio de pentecostalismo neoclássica, teve início na
década de 50 com a chegada em São Paulo de dois missionários
norte-americanos da International Church of The Foursquare Gospel. Aqui,
criaram a Cruzada Nacional de Evangelização e iniciaram, com grande
êxito, o evangelismo baseado na cura divina, provocando a fragmentação
denominacional e acelerando a expansão do pentecostalismo no país.
Logo, fundaram a Igreja do Evangelho Quadrangular (1951, São Paulo). No
seu rastro, surgiram Brasil Para Cristo (1955, São Paulo), Deus É Amor
(1962, São Paulo), Casa da Bênção (1964, Minas Gerais) e inúmeras outras
de menor porte. Esta onda caracterizou-se pela ênfase teológica na cura
divina, pelo intenso uso do rádio (que, por sectarismo, até a década de 50
não era usado pelas igrejas pentecostais aqui existentes) e pelo
evangelismo itinerante em tendas de lona.

4 Apud BATAILLE (2005, p. 14)



21

Acreditamos que esta primeira empreitada em direção à institucionalização,

fruto da abertura do Congresso Nacional e a introdução da prática proselitista

midiática, abrem os precedentes para as principais estratégias que viriam a ser

utilizadas pelo neopentecostalismo, nosso foco de estudos, para o seu

estabelecimento, consolidação e crescimento: a capilarização na política institucional

e na mídia eletrônica, a partir da década de 1980.

Além do mais, veremos que, nesta vertente contemporânea do

pentecostalismo, desenvolve-se, determinado material e historicamente, o jeito de

ser neopentecostal no Brasil, num movimento de apropriação e reprodução das

práticas e do ideário neoliberal vigentes no país, por meio da sociedade urbana,

baseada na acomodação ao “mundo”, na Teologia da Prosperidade, na ênfase à

noção dualista de “guerra espiritual contra o Diabo” (travada contra o catolicismo e,

principalmente, contra as religiões afro-brasileiras) e na não-adoção dos “costumes

de santidade” antes praticados pelas outras vertentes evangélicas. Acerca do

neopentecostalismo, Mariano (1996, p. 26) introduz:
A terceira onda, que designo de neopentecostal, vertente que mais cresceu
na última década, começa na segunda metade dos anos 70, cresce e se
fortalece no decorrer dos anos 80 e 90. Universal do Reino de Deus (1977,
Rio de Janeiro), Internacional da Graça de Deus (1980, Rio de Janeiro),
Comunidade Evangélica Sara Nossa Terra (1976, Goiás) e Renascer em
Cristo (1986, São Paulo), fundadas por pregadores brasileiros, constituem
as principais igrejas neopentecostais. Todas apresentam poucos traços de
seita, forte tendência de acomodação ao mundo, participam da política
partidária e utilizam intensamente a mídia eletrônica. Caracterizam-se por:
(1) pregar e difundir a Teologia da Prosperidade, defensora do polêmico e
desvirtuado adágio franciscano "é dando que se recebe" e da crença nada
franciscana de que o cristão está destinado a ser próspero materialmente,
saudável, feliz e vitorioso em todos os seus empreendimentos terrenos; (2)
enfatizar a guerra espiritual contra o Diabo, seu séquito de anjos decaídos e
seus representantes na terra, identificados com as outras religiões e
sobretudo com os cultos afro-brasileiros; (3) não adotar os tradicionais e
estereotipados usos e costumes de santidade, que até há pouco figuravam
como símbolos de conversão e pertencimento ao pentecostalismo.

Tendo como seu núcleo prático-ideológico a Teologia da Prosperidade, que

encerra um conjunto de doutrinas e ritos expostos acima, o neopentecostalismo

estabelece uma importante mudança axiológica na fé cristã, conseguindo atingir a

grande massa da população brasileira a partir dos anos 1990 (figura 1) - em

detrimento da religião católica, que experimenta crescimento negativo (figura 2) -,

principalmente na população urbana de classes mais baixas e médias que buscam,

dentre outras coisas, principalmente, conforto - entre os primeiros -, e reafirmação -

entre aqueles últimos, aspectos que daremos maior atenção mais tarde.



22

Figura 1 - 1991-2010 - Brasil - Variação dos pentecostais e evangélicos não
determinados

Fonte: Jacob, Hees e Waniez (2013).

Figura 2 - 1991-2010 - Brasil - Variação dos católicos apostólicos romanos



23

Fonte: Jacob, Hees e Waniez (2013).

Observamos, nas figuras, que os focos de variação positiva, para os

evangélicos e negativa, para os católicos, se dão nos maiores centros urbanos do

país e, dentro disso, nos lugares com maior crescimento no número de evangélicos,

há, em contrapartida, um maior crescimento negativo de católicos.

À primeira vista, uma análise poderia ser feita observando que este

crescimento inverso entre os movimentos se dá nestes núcleos urbanos por conta

deles concentrarem maior população, porém se observarmos mais detidamente os

municípios longe das concentrações urbanas veremos que, muitas vezes, além de

haver crescimento de número de pessoas evangélicas (mesmo que pouco), há um

maior crescimento negativo daquelas católicas, indicando desfiliação da religião

cristã de modo geral ou afiliação a uma vertente ou denominação não indicada nas

pesquisas.



24

Sobre os aspectos da população adepta ao neopentecostalismo, vemos a

partir do Censo de 2010 que há maior concentração de fiéis cristãos de modo geral

e especificamente evangélicos na população com rendimentos entre 1⁄2 e 3 salários

mínimos (tabela 1).

Tabela 1 - Número de cristãos de 10 anos ou mais de idade nesta classe de
rendimento na cidade de São Paulo - SP

Classe de Rendimento Religião Total

Mais de ½ a 3 salários
mínimos

Católica apostólica
romana

3.420.030

Evangélica total 1.369.760

Não determinada 427.412

Missionária 140.056

Pentecostal 802.292

Adaptado de: IBGE (2010).

Proporcionalmente, nesta classe de rendimento concentra-se

aproximadamente metade do total de fiéis das religiões da amostra analisada (tabela

2).

Tabela 2 - Número total de cristãos na cidade de São Paulo - SP em 2010

População residente Religião Total

11.253.503

Católica apostólica
romana

6.549.775

Evangélica total 2.487.810

Não determinada 797.853

Missionária 266.214

Pentecostal 1.423.743

Adaptado de: IBGE (2010).

Analisando os dados obtidos por meio da variação do número de fiéis entre

os censos de 1991 e 2010 e do seu número absoluto em 2010, conseguimos ilustrar

a importância em taxa de uma mudança geral na sociedade brasileira e paulistana



25

na passagem do século XX para o XXI, demarcada, como pontuamos anteriormente,

pelo avanço do neoliberalismo como base prático-ideológica da sociedade e na

produção do espaço brasileira.

Cumpre agora entendermos as formas de organização da Igreja

Neopentecostal no espaço, sua dimensão territorial (MACHADO, 1997) enquanto

forma e conteúdo da reprodução das relações sociais de produção em seu

determinado momento histórico - encetado no neoliberalismo como paradigma do

modo de produção capitalista.

2.2 A organização da Igreja Neopentecostal

Para buscar elucidar a forma de organização da Igreja Neopentecostal,

debateremos a perspectiva de Machado (1997, p. 37), onde a autora demonstra que:

[...] um dos vieses explicativos da força de difusão do
pentecostalismo brasileiro encontra-se na apropriação espacial, isto
é, na territorialidade desenvolvida por este movimento religioso. [...] o
pentecostalismo possui e coloca em prática estratégias de difusão
que abarcam nitidamente a dimensão espacial.

Sendo o aspecto central do seu ponto de vista o fato de que:

Tais estratégias, vinculando-se diretamente à estrutura interna de
organização das igrejas pentecostais, realizam uma específica forma
espacial de controle social, essencialmente dinâmica, capaz de
disputar e conquistar áreas até então consagradas a outros
movimentos religiosos.

Da posição da autora, o neopentecostalismo segue uma estratégia

organizacional nova, diferente da hierarquia centralizada (e, sagrada, para eles) da

Igreja Católica e de um relativo rigor de costumes e posições do protestantismo.

Baseada em dispositivos de expansão, a denominação religiosa estrutura-se com

hierarquia rígida, porém descentralizada e flexível, firmada na instituição do poder

entre os agentes religiosos (autodenominados “bispos”, pastores, diáconos,

presbíteros, evangelistas). A rigidez refere-se mais à cadeia de comando do que à

autonomia que cada agente tem dentro da organização da Igreja.

Todo o corpo da Igreja funciona de forma flexível: há comando, porém a sua

expansão e as decisões que afetam cada célula cabem aos esforços dos



26

frequentadores locais. Os templos também possuem uma hierarquia, composta por:

Organismo Supra Local, templo-sede, filial, salões e pontos de pregação, estes

últimos subordinados aos anteriores, nesta ordem. Dá-se então que a estratégia de

captação de fiéis tem o seu cerne nos pontos de pregação, difundidos por toda a

cidade, prática originária na Igreja Assembleia de Deus chamada de “nucleação”:

“[...] é uma prática informal, através da qual um crente ou um pastor reúne em sua

própria casa, ou mesmo em qualquer outro lugar, um pequeno grupo de não-crentes

curiosos em conhecer a Bíblia” (Machado, 1997, p. 40).

A partir do aumento do número de adeptos, estes pontos adquirem certa

independência e crescem, escalando até o tomar corpo como uma Igreja-mãe,

momento em que, tendo angariado certa monta de seguidores, se torna

independente, atingindo o patamar de templo-sede, ocasião que marca o processo

de descentralização, vital para a manutenção desta religião como um todo, e que, se

não acontecer, o templo fossiliza-se e perde a influência como agente de

evangelização e crescimento (MACHADO, 1997).

Porém, ao contrário do que constitui-se para a autora como uma lógica de

territorialidade que acompanha e se adapta às transformações da sociedade

contemporânea por meio de uma mensagem, acreditamos que este modo de se

organizar, na verdade seja componente estrutural e estruturante, mutuamente, do

sistema produtor de mercadorias - o espaço sendo mais uma delas. Ora, é

determinação histórico-material a tendência à expansão, à descentralização

enquanto aparência, forma crítica necessária da concentração de fiéis e dinheiro

dentro destes templos.

O exemplo do Largo da Batalha, em Niterói - RJ, estende-se para São Paulo

ou qualquer outra metrópole brasileira: “O bairro desempenha a função espacial de

reprodução da força de trabalho e de reservatório de mão-de-obra barata”

(Machado, 1997, p. 42). Porém, o que decorre disso, ao contrário de “[...] permitir ao

pentecostalismo não só o acompanhamento, mas, sobretudo, a adaptação às

causalidades e às transformações inerentes à sociedade contemporânea”

(Machado, 1997, p. 47), nos traz à luz a ideia de que: “O espaço como um todo

move-se, economicamente, segundo as necessidades da economia urbana, voraz,

inteiramente baseada na urbanização como negócio.” (DAMIANI, 2009, p. 47). Não



27

há, acreditamos, uma autonomia de um movimento social-religioso em relação ao

espaço a ser territorializado, mas uma reprodução lógico-material colocada como

imperativo. A igreja como negócio que torna-se sujeito, e não uma vertente religiosa

ou seus fiéis. A lógica religiosa da sacralização da crise urbana adere-se ao

evangélico como reposição da desgastada forma católica.

A necessidade de expansão é do capital que a mobiliza e que aparece como

igreja num duplo de eterno-efêmero. Não reputamos que outra lógica reja uma

territorialidade da Igreja Católica de modo que ela não se ajuste às transformações

da sociedade moderna (MACHADO, 1997), mas sim que ela não se ajuste à lógica

vigente do capitalismo moderno, o que se ajusta é a consciência religiosa como

ideologia. Segundo Debord (2012, p. 47):

O que o espetáculo oferece como perpétuo é fundado na mudança, e
deve mudar com sua base. O espetáculo é absolutamente dogmático
e, ao mesmo tempo, não pode chegar a nenhum dogma sólido. Para
ele, nada para; este é seu estado natural e, no entanto, o mais
contrário à sua propensão.

O território neopentecostal aparece como simultaneidade abstrata-concreta

subsidiária do urbano por ele reproduzida e que o reproduz, de forma espetacular. A

experiência religiosa tornada mercadoria - claro que aqui está colocada a sua forma

de organização -, enseja o processo do capital, dilacerador, cindido, dialeticamente

descentralizado e concentrado, trata-se, segundo Damiani (2005, pp. 78-79):

[...] de uma exigência do processo de circulação do capital, mesmo com os
avanços da divisão do trabalho no processo produtivo, avanços que
propõem a desconcentração; o processo do capital é concentrador: de
trabalhadores, de mercados, de mercadorias, de dinheiro, de finanças, de
fluxos do capital, de signos; da força de trabalho como potência. Mas a
particularidade do processo concentrador e massificador é também política:
é possível identificar a produção política da massa, em detrimento da
identidade da classe trabalhadora [...] Corroboram com esta situação
particular as estratégias de organização, controle, regulação das
populações e de sua mobilidade, na condição de trabalhadora, de
moradora, de visitante, que acabam por estender esse processo
concentrador, económico e político, enquanto processo de redução da vida
cotidiana, então concentrador dos restos de vida social e individual.



28

3 TEOLOGIA DA PROSPERIDADE, NEGATIVIDADE DO TRABALHO E A
PRODUÇÃO DO ESPAÇO

A Teologia da Prosperidade, já comentada brevemente neste texto, coloca-se

como ideologia paradigmática da religião neopentecostal. Discorreremos, agora,

sobre a sua inserção na religião pentecostal como ponto crítico desta, sobre as suas

premissas e como, a partir de sua prática estratégica e como forma de

representação das categorias trabalho e dinheiro no modo de produção capitalista

em seu momento neolibral, esta designação religiosa consolidou-se na sociedade

brasileira.

Partiremos do ponto de vista da Teologia da Prosperidade como peremptória

do referido momento a partir dos anos 1970, período de crise dentro do

pentecostalismo que prenunciava as mudanças vindouras, época de ascensão da

classe trabalhadora brasileira enquanto classe consumista, que deixa de

identificar-se, mesmo que de maneira aparente - acreditamos que a lógica da

mercadoria é posta como princípio na realidade brasileira -, com ideais ascetas de

uma vida livre de bens terrenos, com cabeça, corpo e alma nos céus. O sectarismo

já não dava conta da manutenção desses crentes no corpo da igreja, o espetacular

(DEBORD, 2012) mundo da mercadoria se colocava acessível demais para a

aceitação da privação e da moderação. Mariano (1996, p. 27) elucida este processo:

Enquanto seus fiéis foram esmagadoramente pobres e estiveram privados
de bens materiais, culturais e educacionais, o sectarismo e o ascetismo
pentecostal não geraram grandes tensões internas. Mas, com a ascensão
social de parte, ainda que minoritária, dos fiéis e com o progressivo
aumento da conversão de adeptos de classe média, as tensões poderiam
se intensificar, e muito, não fosse a acomodação ao mundo ou a
dessectarização que, nas últimas duas décadas, começou a tomar corpo
em diversas igrejas pentecostais. Pois, diante da mobilidade social de parte
dos fiéis, das promessas da sociedade de consumo, dos serviços de crédito
ao consumidor, dos sedutores apelos do lazer e das opções de
entretenimento criadas e exploradas competentemente pela indústria
cultural, esta religião ou se mantinha sectária e ascética, aumentando sua
defasagem em relação à sociedade e aos interesses ideais e materiais dos
crentes, ou fazia concessões.

O “mundo”, que até então apresentava-se como a negação da santificação,

tem as suas lógicas e práticas sacralizadas. A abundância e a promessa divina de

cura, emprego, prosperidade de modo geral é o novo mote da fé. Dinheiro é Deus

em sua onipotência, sua onipresença evidencia-se através da sacralização da troca,



29

fetiche como sacralização. A fé revela o seu status de mercadoria, utilizada para

barganhar os seus frutos com Deus.

A Teologia da Prosperidade surge no fim dos anos 1940 nos Estados Unidos

da América, sob o nome de “Confissão Positiva”, prática baseada no evangelho de

João que obedece a máxima “é dando que se recebe”, estabelecendo-se como a

determinação oral da realidade desejada e alicerçada na crença na cura divina.

Firma-se como movimento doutrinário em meados dos anos 1970 com Kenneth

Hagin (1917-2003), crente da Igreja Batista (Pentecostal Histórica) que aceitou o

batismo pelo Espírito Santo, reconvertendo-se para a tradicional Igreja Pentecostal

Assembleia de Deus. Hagin, tendo fundado seu próprio ministério pentecostal

admite ter encontrado com Jesus Cristo por diversas ocasiões e baseava suas

pregações em Essek William Kenyon (1867-1948), esotérico, batista, pentecostal e

radialista de sucesso entre os anos 1930-40. (MARIANO, 1996).

Ora, esta bagagem que sincretiza tradições e práticas orientais e ocidentais

apelativa às massas sofredoras, cansadas da materialidade cotidiana. Cresce aos

olhos uma fé na qual, pelo poder da palavra, dos serviços mágico-religiosos de cura

e bênção5, cria-se, determina-se, concebe-se uma realidade diferente daquela

vivida. Pode-se agora exigir de Deus e Jesus Cristo tudo aquilo prometido por Ele a

seu povo, não “vencer” lega-se à nossa própria inaptidão e às astúcias do inimigo (o

Demônio). Requere-se imensa dose de fé: deve-se agir conforme as bênçãos

professadas, posto que elas já realizaram-se no mundo espiritual. Mariano6 elucida

esta prática:

Depende totalmente do crente receber ou não as bênçãos que determina.
Qualquer dúvida, por mínima que seja, manifesta quanto à realização do
que confessou, determinou, exigiu ou reivindicou impossibilita o
recebimento da bênção. Quanto mais irrealista for a confissão, maiores os
riscos de o fiel duvidar de sua execução. Ainda que a reivindicação de
"direitos" impossíveis de obter através de esforço próprio constitua enorme
demonstração de fé, a demora em alcançar a graça e o descompasso
existente entre a crença e a realidade podem abalar a fé do crente. Uma fé
capenga, inevitavelmente, será responsabilizada pelo fracasso da
confissão.

Ainda segundo o autor, ele nos mostra que esta lógica foi fundamental no

estabelecimento do televangelismo nos Estados Unidos. Dada a feroz competição

entre Igrejas da vertente neopentecostal, os preços das concessões eram cada vez

6 Ibidem, p. 31.
5 MARIANO, 1996, p. 44.



30

maiores, necessitando cada vez mais do apoio financeiro dos fiéis, coagidos pelo

medo das promessas de Deus não serem cumpridas pela pouca demonstração de

fé.

Além disso, coloca-se na Teologia da Prosperidade, como mais uma forma da

sacralização da troca como estrutura da mercadoria, a juridificação da relação do

sacrifício de Jesus para expiação dos pecados de seus filhos. Para Hagin, Cristo

não simplesmente derramou o seu sangue na cruz. Ele desceu ao inferno e durante

três dias lutou contra o próprio Demônio, derrotando-o em seu próprio território

(MARIANO, 1996). O dízimo é o voto de fé na vitória de Cristo, sem o qual

rompemos sociedade com Deus como nos diz Mariano (1996, p. 34):

Deste modo, foram necessários o sacrifício de Jesus na cruz e a sua vitória
sobre o Diabo no inferno para o restabelecimento desta sociedade, na qual
os homens, se cumprirem sua parte no contrato firmado na Bíblia por Deus,
isto é, se pagarem fielmente o dízimo e exigirem o que a Palavra declara
pertencer- lhes, tornam a adquirir o direito à "vida abundante". O pagamento
do dízimo, que "existe desde a criação do homem" , constitui o meio pelo
qual os indivíduos podem refazer a "sociedade com Deus", habilitando-se a
desfrutar das promessas bíblicas.

Lançam-se as bases teológicas, então, para o estabelecimento do

neopentecostalismo no Brasil, com muito sucesso, inclusive, pela Igreja Universal do

Reino de Deus. Fundada em 1977 na cidade do Rio de Janeiro - RJ por Edir Macedo

Bezerra (1945-) e seu cunhado, Romildo Ribeiro Soares (1947-).

Com sede na cidade de São Paulo - SP é inaugurada a sede final da Igreja

Universal, o Templo de Salomão, em 2014, com a presença da então presidente do

Brasil Dilma Rousseff (PT), e o governador e prefeito do Estado e cidade de São

Paulo, Geraldo Alckmin (PSDB, atual vice-presidente da república pelo PSB) e

Fernando Haddad (PT), custando 680 milhões de reais doados pelos seus fiéis.7

Apesar de, biblicamente, este Deus tê-lo destruído por duas vezes pelo seu

caráter de sustentáculo da vaidade do homem, os líderes da Teologia da

Prosperidade apropriam-se de maneira impressionante de suas premissas,

intensificando as suas práticas às últimas consequências, erigindo o monolito de sua

religião. Esclarece Mariano (2004, p. 129):

7 A Universal abre seu ‘templo ostentação’. El País. São Paulo, 31 jul. 2014. Disponível em:
<https://brasil.elpais.com/brasil/2014/07/31/sociedad/1406831912_261622.html>. Acesso em: 04 jan.
2024.



31

A eficiência arrecadadora da Universal se deve em grande parte à sua
agressividade, insistência e incomparável habilidade persuasiva nessa matéria.
Quem não paga o dízimo, advertem os pastores, rouba a Deus, que, na condição de
dono de todas as riquezas existentes, exige de volta 10% dos recursos que concede
aos seres humanos. Dinheiro que deve ser empregado cabalmente na realização da
obra de evangelização. Essa concepção se alia à crença de que só alcança bênçãos
quem tem fé. No caso, ter fé significa crer piamente no que os pastores pregam e
agir conforme os ditames dessa pregação. Para provar a própria fé e granjear as
recompensas decorrentes do exercício dessa virtude teologal, os fiéis são induzidos
a realizar sacrifícios ou desafios financeiros. Como o tamanho da fé se mede pelo
maior ou menor risco que assume no ato de doação, quem deseja demonstrar
elevada fé precisa assumir grandes riscos financeiros ou realizar grandes desafios.
Até porque, promete-se, quanto maior o desafio, maior a retribuição divina. Para
quem não é obreiro nem desempenha funções eclesiásticas, exercer tal fé significa
fundamentalmente dar dízimos e ofertas à igreja, legítima representante e fiel
cumpridora dos desígnios de Deus na terra. É por meio dessa fé que o crente se
torna, nos termos de Edir Macedo, sócio de Deus e, somente nessa posição
privilegiada, pode passar a desfrutar das bênçãos e promessas divinas.

Constitui-se assim, a partir do nosso ponto de vista, a Teologia da

Prosperidade como negação do homem através da ideologia do trabalho, que por

sua vez constitui-se negativamente. Consideramos a ideologia, aqui, como

estruturante da sociedade de classes, e, claro, de sua manutenção, de acordo com

Smith (1988, p. 45) que considera:

[...] a ideologia como sendo uma reflexão “invertida, truncada e distorcida da
realidade”. A ideologia não é simplesmente um conjunto de ideias erradas,
mas sim um conjunto de ideias radicadas na experiência prática, embora
seja a experiência prática de uma dada classe social que vê a realidade
através de sua própria perspectiva e, ainda assim, de forma parcial. Embora
seja, dessa forma, uma reflexão parcial da realidade, a classe tenta
universalizar sua própria percepção do mundo.

As pessoas, fragilizadas, esvaziadas, esgotadas do mundo do trabalho

perdem sua identidade via alienação do trabalho, buscando a recuperação desta

identidade, como já mencionamos, em Deus. A máxima bíblica é “esvaziar-se de si e

preencher-se D’Ele”. Porém, o Deus que encontram, este Deus apelativo,

apresenta-se na positividade do trabalho e do dinheiro, esta identificação abstrata

que se dá no reforço e reprodução do sofrimento cotidiano ao avesso: a espinha

dorsal que sustenta esta manutenção é a síntese do que realmente se nega por

baixo do sudário do empreendedorismo e da prosperidade, a alienação da miséria

do trabalho e do cotidiano. Damiani (2005, p. 64) esclarece, a partir de Lefebvre,

esta alienação cotidiana:

-a completa identificação entre o homem e o que Lefebvre chama de a
ordem distante - um âmbito do econômico e do político, que entra na vida
das pessoas, sem que tenham dele discernimento -, numa relação
constituída como esquizofrênica, isto é, o homem se perde na absoluta
identificação com o outro dele, sem consciência desta relação de
identificação doentia, quando o outro, no qual se reflete, é sua negação. De
todo modo, é preciso fazer a pergunta: como são vividas as abstrações? As



32

abstrações não são exatamente imediatas. Do concreto da vida, fazem
parte abstrações poderosas, como o dinheiro, a mercadoria, o Estado…
Abstrações concretas.

Os fiéis, então, identificam-se com a aparência positiva, o fetiche do trabalho -

abstração -, quando aquilo que é apresentado como sagrado, nestes templos é a

própria miséria enquanto sua negação (dos fiéis), ou seja, o que apresenta-se como

positivo, é o mundo da mercadoria sacralizada enquanto aparência de fé, que

submete a carne à ânsia pela sua satisfação: a possibilidade de “vencer na vida”, ter

coisas, participar ativamente do espetáculo consumista, correr atrás do sucesso e

cobrar deste Deus dinheiro abstrato-concreto, aquilo mesmo que nega a vida, o

acesso, o desfrute nesta sociedade. Debord (2012, p. 44) demonstra:

A satisfação que a mercadoria abundante já não pode dar no uso começa a ser
procurada no reconhecimento de seu valor como mercadoria: é o uso da mercadoria
bastando a si mesmo; para o consumidor, é a efusão religiosa diante da liberdade
soberana da mercadoria [...] O homem reificado exibe a prova de sua intimidade
com a mercadoria. Como nos arroubos que entram em transe ou dos agraciados por
milagres do velho fetichismo religioso, o fetichismo da mercadoria atinge momentos
de excitação fervorosa. O único uso que ainda se expressa aqui é o uso da
fundamental da submissão.

Complementando, com Damiani (2004, p. 38), acerca do caráter negativo

neste limite da realização social da economia capitalista :

Trata-se de uma economia contraditória, que, enquanto tal, nega as
capacidades humanas possíveis, que ela mesma virtualmente coloca. Esta
economia se realiza negando o que ela mesma impulsionaria. Seu aspecto
positivo, o acrescentamento de riqueza social - traduzido como progresso
tecnológico, potencialidades culturais, científicas e artísticas,
desenvolvimento social e individual - é negado quando se põe. Realiza-se
como negado. Potencialmente existe, no momento em que se torna real, se
realiza invertido, como miséria, crise, destruição, desumanização, barbárie.

Deus é fiel. Adágio bíblico professado pelas igrejas neopentecostais como

garantia última da coerção física e moral dos fiéis. O trabalho como reprodução da

miséria é colocado como moto contínuo da coerção social, aqui, fetichizado em sua

forma de representação sagrada. Estes fiéis mutilados, alienados, preenchidos por

este apodrecido divino não fermentam senão ódio, insatisfação cega que não se

refrigera, pelo contrário, reafirma-se nos templos do dinheiro. Debord (2012, p. 39)

afirma:

O movimento de banalização que, sob a diversão furta-cor do espetáculo domina
mundialmente a sociedade moderna, domina-a também em cada ponto em que o
consumo desenvolvido das mercadorias multiplicou na aparência os papéis e os
objetos a escolher. A sobrevivência da religião e da família - a qual continua sendo a
principal forma da herança do poder de classe -, e, por isso, da repressão moral que
elas garantem, pode combinar-se como uma só coisa com a afirmação redundante



33

do gozo deste mundo, sendo este mundo produzido justamente apenas como
pseudogozo que contém em si a repressão.

“Deus, Pátria, Família”. Lema do perverso governo

militar-evangélico-empresarial do Brasil pelo longo período de 2019 a 2022. Todas

estas formas imbricam-se pela institucionalidade, pelo falso sentimento de pertença,

ideológico, de uma população categoricamente alienada e oprimida8:

Sob as oposições espetaculares esconde-se a unidade da miséria. Se
formas diversas da mesma alienação se combatem sob as máscaras da
escolha total, é porque todas foram construídas sobre as contradições reais
reprimidas.

A revolta como representação e reprodução da ideologia instituída faz-se

necessária. Falsas oposições são colocadas e a imagem imposta do bem9

concentra-se em uma pessoa, um governo, um projeto. Sob o selo da violência

oficial contra os outros, a proteção dos de bem. O movimento é de

concentração-difusão do terror fazendo as vezes da unificação de uma totalidade,

em verdade, crítica, em seu limite de realização10.

Transcorre na história o interesse na política institucional pela casta

dominante evangélica. Se no início de seu avanço e crescimento no Brasil os

pentecostais visavam sua consolidação por meio da aderência ideológico-material,

apoiando o golpe militar de 1964, o governo golpista atentou para este crescimento

como força política, numa via de mão dupla (LACERDA, 2022) no governo

Bolsonaro, a lógica se repete com a solidificação da bancada evangélica no

Congresso Nacional. Lacerda (2022, p. 157) atenta-se para as razões pragmáticas:

O regime militar deu apoio aos evangélicos de diferentes matizes, devido à perda do
apoio da Igreja Católica ao governo (sobretudo no pós-1968, assunto que
retomaremos adiante), e devido ao rápido crescimento da força protestante desde
1930 (Fernandes 1981:58; Freston 1993:158). Como mostram dados dos Censos
Demográficos, em 1950 havia 1,7 milhões de evangélicos no Brasil; em 1970, já
eram 4,8 milhões de fiéis; em 1980, 7,9 milhões. O regime, assim, investiu nos
protestantes: visitas de cortesia, empregos, convênios, nomeações para cargos
importantes, ministração de aulas de moral e civismo. Além disso, os religiosos
atuaram como estagiários nos cursos da Escola Superior de Guerra (ESG) ou
estudaram nos cursos patrocinados pela Associação dos Diplomados da Escola
Superior de Guerra.

E para aquelas ideológicas, sobre o apoio evangélico ao golpe de 196411:

11 Ibidem, p. 157
10 Ibidem, 2012.
9 Debord, 2012.
8 Debord, 2012, p. 42.



34

Do lado ideológico, falou o anticomunismo. O golpe foi visto como salvaguarda
contra as possíveis ameaças soviéticas demoníacas (Santos 2005:161-162). As
mobilizações populares e o perfil do governo João Goulart “assustavam a maioria
dos evangélicos e em grau superlativo os pentecostais”. Os pentecostais tinham
“pavor do comunismo e o consideravam inimigo mortal”, e “em geral associavam
mobilizações dos trabalhadores, como passeatas, comícios e greves, com
estratégias dos comunistas para solapar a ordem constituída” (Baptista
2007:182-183, 188-189).

Ressaltamos também, que este apoio ideológico, como demonstrado

anteriormente, na história do protestantismo no Brasil, é enraizado na ideologia

empreendimentista estadunidense e constitui-se como traço fundamental da

Teologia da Prosperidade, mais tarde, no neopentecostalismo.

No governo Bolsonaro há uma retomada deste endosso à ordem por meio da

instituição moral na política brasileira. São cotidianas as falas racistas, xenofóbicas,

misóginas, LGBT+fóbicas que transbordam este ódio institucionalizado que ancora o

poder de classe por sobre a sociedade12, não só por meio de uma nefasta retórica,

mas por meio de propaganda ideológica e políticas públicas de morte, miséria e

perseguição.

O particular e o social, historicamente determinados, constituem-se

negativamente enquanto subjetivo-objetivo que mutuamente se dilacera: “O

processo de reificação vai incluindo toda a vida social e essa paralisia de tempo em

espaço recebe, para Henri Lefebvre, do Estado uma força extraordinária: o curvar-se

do social no político.” (DAMIANI, 2012, pp. 271-272). Compete-nos, então, retomar:

“que a categoria espaço, enquanto produção do espaço, ilumina esse período dos

tempos modernos, crivado de crises: econômica, política, …; ensaiando abrigar a

todas, sintetizadas como crise social”13. Como insere-se, afinal, ativamente, o

neopentecostalismo na produção do espaço urbano?

No modo de produção capitalista, generaliza-se, em um movimento de

banalização e fetichização: os espaços, em direção a uma universalização;

enquanto territórios, espaços do planejamento urbano, com o seus zoneamentos,

operações urbanas, etc., espaços oficiais. É necessário que o espaço gere lucro,

realize a renda14:

14 Id., 2005, p. 70.
13 Damiani, 2012, p. 271.

12 A inércia política conduz um militar homofóbico para os Direitos Humanos. El País, São Paulo, 14
fev. 2014. Disponível em:
<https://brasil.elpais.com/brasil/2014/02/14/politica/1392401888_552904.html>. Acesso em: 20 dez.
2023.



35

Em nossas periferias, abrigando mais da metade da população da cidade,
se vive a distância física e social da cidade propriamente. O desemprego e,
no mundo do dinheiro, esses sem dinheiro sobrevivem nesses guetos,
confinados, tornados territórios, que, abrigando políticas clientelistas,
abrigam também simultaneamente territórios religiosos vários, de
fundamento apocalíptico.

Revelam-se nestes cultos a contradição fundamental, do geral localizado

nestas igrejas. Elas necessitam destes fiéis suplicantes, superexplorados, em crise

fundamental. A reposição da universalidade do sistema coloca-se molecularmente

nas vidas destas pessoas que procuram lugar na Igreja, mas que encontram nela o

mundo inteiro reproduzido em imagem e semelhança ao Deus Capital. De acordo

com Debord (2012, p. 24):

A alienação do espectador em favor do objeto contemplado (o que resulta
de sua própria atividade inconsciente) se expressa assim: quanto mais ele
contempla, menos vive; quanto mais aceita reconhecer-se nas imagens
dominantes da necessidade, menos compreende sua própria existência e
seu próprio desejo. Em relação ao homem que age, a exterioridade do
espetáculo aparece no fato de seus próprios gestos já não serem seus, mas
de um outro que os representa por ele. É por isso que o espectador não se
sente em casa em lugar algum, pois o espetáculo está em toda parte.

A igreja neopentecostal aproveita-se da lógica espacial enquanto a reproduz.

É um jogo de cartas marcadas. À medida que novos templos são construídos, o

montante patrimonial da igreja como denominação aumenta, sua participação na

política institucional se consolida e a sua onipresença prova-se desde os adesivos

de carros populares até no maior festival do agronegócio do país15. Existe, ao nosso

olhar, uma estrutura que aparece homogênea enquanto tal e que se reproduz.

Poderíamos estar falando sobre o neopentecostalismo na Coreia do Sul, em São

Paulo, nos Estados Unidos da América16. Poderíamos estar escrevendo sobre isso a

partir de qualquer e de todos estes lugares ao mesmo tempo.

Se a nossa leitura acerca da religião nos revela o movimento inicial em que a

ela não seja imediatamente a causa da opressão humana, mas, antes, a indicação

de tal opressão, sendo que, mais especificamente, ela configura-se como uma

resposta à exploração socioeconômica, uma forma de lidar com uma situação

16 Megatemplo na Coreia do Sul já foi considerado maior igreja do mundo. Folha de S. Paulo. Seul.
Disponível em
<https://arte.folha.uol.com.br/poder/2017/500-anos-de-reforma-protestante/coreia-do-sul/>. Acesso
em: 20 dez 2023.

15 O agro agora também é neopentecostal, além de “pop e tech”. Agro em Dia, Brasília, 25 junho
2023. Disponível em:
<https://agroemdia.com.br/2023/06/25/o-agro-agora-tambem-e-neopentecostal-alem-de-pop-e-tech/>.
Acesso em: 19 dez 2023.



36

intolerável da escravidão econômica que nos subjuga17 por meio do trabalho, este

sentido religioso está, então, entrelaçado com o processo de urbanização, com a

reprodução técnica e prática de suas formas e conteúdos, na economia e na

reprodução, também, do cotidiano no capitalismo. Os campos ideológicos, políticos,

práticos emaranham-se e tensionam-se na produção crítica do espaço urbano, de

acordo com Damiani (2005, p. 87):

[...] toda a ordem de institucionalidades se põe como anteparo e solução;
institucionalidades que também perfazem as trajetórias mencionadas:
descentralização dos poderes políticos, clientelismos políticos e
institucionais, organizações não governamentais, igrejas, associações de
moradores nominais.

No sentido de ilustrar o argumento elaborado neste texto, apresentamos,

balizando sua conclusão, a grade de programação da emissora de televisão

RedeTV!, que comercializa boa fatia de suas horas voltadas à programação

televangelista, intercalada com programas de sensacionalismo policial, no horário

nobre (compreendido entre as 18 e 23h59min) do sábado, dia 23/12/2023 (figura 3)

e com programas relacionados ao empreendedorismo no domingo (pela manhã)

(figura 4).

Figura 3 - Programação da RedeTV! no sábado

17 Boer, 2022, p. 11.



37

Fonte: RedeTV!, 2023. Disponível em: <https://www.redetv.uol.com.br/programacao>. Acesso em: 18
dez 2023.

Figura 4 - Programação da RedeTV! no domingo



38

Fonte: RedeTV!, 2023. Disponível em: <https://www.redetv.uol.com.br/programacao>. Acesso em: 18
dez 2023.

A programação apresentada reforça a ideia da reprodução ideológica e das

formas de representação suscitadas pelo aparelhamento midiático. Os temas

reforçam-se entre si e configuram a ideologia dominante de modo a normalizar e

incutir a violência, a imagem de um Deus à ela vinculado, bem como à sua forma de

opressão econômica, vista de maneira crítica neste trabalho.

Apresentamos também o mapeamento das igrejas evangélicas pentecostais e

neopentecostais na região central da cidade de São Paulo (mapa 1). A escolha

desta localização teve como critério o fato de sediar três das maiores e mais

importantes igrejas destas denominações, bem como a sede de uma igreja menor

dentre elas, sejam elas: a sede da Igreja Universal do Reino de Deus (Templo de

Salomão), a sede da Igreja Pentecostal Deus É Amor, a sede da Igreja Assembleia

de Deus e, por último a sede da Igreja Tenda da Glória.



39

Mapa 1 - Concentração de igrejas evangélicas na região central de São Paulo
- SP

Fonte: Google Maps, 2023. Elaboração própria.



40

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS

Buscamos entender, com este trabalho, uma forma de entender a produção

do espaço a partir de seu fundamento crítico latente por meio da análise das igrejas

neopentecostais e da religião como instituições constituídas no princípio lógico do

capital e do trabalho como sua categoria fundante. Não poderíamos partir de uma

análise da experiência religiosa ou do fenômeno da religião, enquanto eles

constituem-se como tal. Retomando Damiani (2008, p. 139):

Desta forma chega à alienação: uma relação concreta com o espaço, com os
territórios da vida cotidiana, é substituída por uma relação simulada, por exemplo,
aquela produzida pelo turismo; ou o espaço esvaziado de seus valores e regulado
abstratamente por mecanismos da propriedade, do condicionamento e da
reprodução social; o estilhaçamento em lugares funcionais, etc. Isto é, estaríamos
diante da complexidade e esterilidade crescente das relações que unem os homens
aos lugares.

No que pese a lacuna de estudos da religião a partir dos pressupostos aqui

colocados, bem como de dados e estatísticas mais específicas sobre o tema,

acreditamos no debate como forma de apropriação do objeto, de modo aberto, de

um ponto de vista que busca mais o cerne da questão do que a sua especificidade

enquanto “objeto localizado no espaço em tal período de tempo”. Procuramos

delinear suas especificidades enquanto forma e momento no modo de produção

capitalista de forma geral18:

O eixo da interpretação, que costura essa movimentação conceitual, é [...] a
possibilidade de compreender a urbanização crítica; assentada numa via de
análise que, com dificuldades e riscos, considera a perspectiva do
espaço-tempo diferencial. Não se trata de esconder a miséria urbana, mas
de acordo com a análise diferencial do espaço, buscar o que lhe é latente.

Então, prosseguimos de modo a tentar virar do avesso as formas e conteúdos

da Igreja e da fé evangélica neopentecostal expondo as suas contradições práticas e

ideológicas, por meio da análise de sua positividade, entrelaçamento com a

sociedade e o espaço do modo como aparecem: alcance de uma vida preenchida,

verdadeira, melhor; mas que desvelam-se: como resultantes da sociedade do

trabalho como forma reduzida, limitada da vida, como pressupostos desta dinâmica

(KRISIS, 1999).

Compreendemos também, na esfera de análise desses sujeitos sujeitados

pelo trabalho, pela concorrência, mediados institucionalmente pela violência, o

movimento dialético que rege a sua (não) realização social, a impossibilidade de

18 Ibidem, 2004, p. 48



41

constituição de uma sociedade por meio da positividade do trabalho, limiar (muito)

bem explorado pela igreja e religião neopentecostais. Coadunamos com o grupo

Krisis(1999, p. 10):

Se a crítica tem de ser interna, ela parte do reconhecimento da contradição social
que é tanto o coração lógico do sistema como a sua própria condição de
possibilidade histórica como crítica. Auto-contradição que não deve ser confundida
com a simples e má imediaticidade de conflitos sociais ou da luta de interesses
classistas, mas desvendada no movimento negativo da acumulação e da
concorrência do capital, através da posição e da negação do tempo de trabalho
como medida do valor. Reconhecer, portanto, a possibilidade aberta pelas forças
produtivas da microeletrônica, da sua junção no espaço urbano etc., na liberação de
uma reprodução da vida para além desta forma de relação social obsoleta, nas
brechas abertas pelo mercado em crise, através do uso social consciente das forças
produtivas cada vez mais paralisadas pela lei da rentabilidade e da concorrência:
terras, máquinas, galpões, conhecimento técnico etc.

Por fim, nos incumbe a luta pela verdadeira vida, pela vida em abundância19

contra a sociedade do trabalho20, do espetáculo macabro da mercadoria21. Cabe-nos

a destituição da lógica vigente: “Impõe-se resgatar formas de subjetividade concreta,

individual e social, contrapostas ao processo social abstrato dominante: modos de

percepção da crise social; projetos sociais e políticos a seu propósito.” (DAMIANI,

2009, p. 336). Livre do peso do social, esta sociedade tornada sujeito reúne o poder

de (re)construir-se, desta vez, historicamente de modo a constituir a cidade para

além do urbano, negando a negatividade.

21 DEBORD, 2012.
20 KRISIS, 1999.
19 BÍBLIA, 1999.



42

REFERÊNCIAS22

A Bíblia Sagrada. Tradução: João Ferreira de Almeida. 2 ed. Barueri: Sociedade
Bíblica do Brasil, 1999.

BEDINELLI, T. A Universal abre seu ‘templo ostentação’. El País. São Paulo, 31 jul.
2014. Disponível em:
<https://brasil.elpais.com/brasil/2014/07/31/sociedad/1406831912_261622.html>.
Acesso em: 04 jan. 2024.

BOER, R. Pinga espiritual e liberdade: Lênin sobre a religião. In: ULIÁNOV, V. I.
Lênin e a Religião. São Paulo: LavraPalavra, 2022. p. 9-48.

CUNHA, M. do N. A explosão gospel: um olhar das ciências humanas sobre o
cenário evangélico no Brasil. Rio de Janeiro: Mauad e Mysterium, 2007. 231p.

DAMIANI, A. L. A Geografia que desejamos. Boletim Paulista de Geografia, São
Paulo, v. 83, dez 2005, p. 57-90, 2005.

_______. A urbanização crítica na metrópole de São Paulo a partir de fundamentos
da geografia urbana. Revista da ANPEGE, São Paulo, v. 5, p. 40-53, 2009

_______. Espaço e Geografia: observações de método - elementos da obra de
Henri Lefebvre e a Geografia; - ensaio sobre Geografia Urbana a partir da metrópole
de São Paulo. 2008. Tese (Livre-Docência) - Departamento de Geografia,
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2008.

_______. Introdução a elementos da obra de Henri Lefebvre e a geografia Revista
do departamento de geografia, São Paulo, v. Esp., p. 254-283, 2012.

_______. Urbanização crítica e produção do espaço. Cidades, São Paulo, v. 6, n.
10, p. 307-339, 2009.

_______. Urbanização crítica e situação geográfica a partir da metrópole de São
Paulo. In: Ana Fani Alessandri Carlos; Ariovaldo Umbelino de Oliveira. (Org.).
Geografias de São Paulo. São Paulo: Contexto, 2004. p. 19-58.

DEBORD, G. A sociedade do espetáculo; comentários sobre a sociedade do
espetáculo. São Paulo: Contraponto, 2012. 237 p.

GOOGLE LLC. Google Maps. Califórnia, 2023. Disponível em:
https://www.google.com.br/maps. Acesso em: 19 dez. 2023.

GRUPO KRISIS. Manifesto contra o trabalho. 1999. 60 p.

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA . Censo Brasileiro de
2010. Rio de Janeiro: IBGE, 2012. Disponível em:

22De acordo com a Associação Brasileira de Normas Técnicas (ABNT NBR 6023).



43

https://cidades.ibge.gov.br/brasil/sp/sao-paulo/pesquisa/23/22107?detalhes=true.
Acesso em: 15 dez. 2023.

JACOB, C. R.; HEES, D. R.; WANIEZ, P. Religião e território no Brasil: 1991/2010.
Rio de Janeiro: PUC-Rio, 2013. E-book. Disponível em:
http://www.editora.puc-rio.br/cgi/cgilua.exe/sys/start.htm?infoid=107&sid=3.
LACERDA, M. Contra o comunismo demoníaco: o apoio evangélico ao regime militar
brasileiro e seu paralelo com o endosso da direita cristã ao governo Bolsonaro.
Religião & Sociedade, Rio de Janeiro, v. 42, p. 153-176, 2022.

MACHADO, M. S. A Territorialidade Pentecostal: uma contribuição à dimensão
territorial da religião. Espaço e Cultura, Rio de Janeiro, v. 4, p. 37-51, 1997.

MARIANO, R. Expansão pentecostal no Brasil: o caso da Igreja Universal. Estudos
avançados, São Paulo, v. 52, p. 121-138, 2004.

_______. Os neopentecostais e a Teologia da Prosperidade. Novos Estudos
CEBRAP, São Paulo, v. 44, n.44, p. 24-44, 1996.

MARTÍN, M. A inércia política conduz um militar homofóbico para os Direitos
Humanos. El País, São Paulo, 14 fev. 2014. Disponível em:
https://brasil.elpais.com/brasil/2014/02/14/politica/1392401888_552904.html. Acesso
em: 20 dez. 2023.

MARX, K. Crítica da filosofia do direito de Hegel. São Paulo: Boitempo Editorial,
2010. p. 145-157.

_______, K. O capital: crítica da economia política. São Paulo: Boitempo Editorial,
2017. v. 3, cap. 15, p. 241-264.

MEGATEMPLO na Coreia do Sul já foi considerado maior igreja do mundo. Folha de
S. Paulo. Seul. Disponível em:
https://arte.folha.uol.com.br/poder/2017/500-anos-de-reforma-protestante/coreia-do-s
ul/. Acesso em: 20 dez. 2023.

MONBEIG, P. Pioneiros e fazendeiros em São Paulo. São Paulo: Hucitec, Polis,
1984. 392 p.

O agro agora também é neopentecostal, além de “pop e tech”. Agro em Dia,
Brasília, 25 jun. 2023. Disponível em:
https://agroemdia.com.br/2023/06/25/o-agro-agora-tambem-e-neopentecostal-alem-d
e-pop-e-tech/. Acesso em: 19 dez. 2023.

RedeTV!. Programação, 2023. Disponível em:
https://www.redetv.uol.com.br/programacao. Acesso em: 18 dez. 2023.

ROSENDAHL, Z. Espaço, o sagrado e o profano. In: _______. Uma procissão na
geografia. Rio de Janeiro: EDUERJ, 2018, pp. 77-92.



44

SMITH, N. Desenvolvimento desigual. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil S. A., 1988.
250 p.


