
  Universidade de São Paulo  

Faculdade de Direito de Ribeirão Preto  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

DO POSITIVISMO JURÍDICO AO RELATIVISMO 

CULTURAL: uma análise crítica 

 
 

 
Marcos Hime Funari 

 

Orientador: Prof. Dr. Sergio Nojiri 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ribeirão Preto - SP 

2013 



  



MARCOS HIME FUNARI 

 

 

 

 

 

 

 

DO POSITIVISMO JURÍDICO AO RELATIVISMO 

CULTURAL: UMA ANÁLISE CRÍTICA 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao 

Departamento de Filosofa do Direito e Disciplinas 

Básicas da Faculdade de Direito de Ribeirão Preto da 

Universidade de São Paulo para a obtenção do título 

de bacharel em Direito. 

 

Orientador: Prof. Dr. Sergio Nojiri 

 

 

 

 

 

Ribeirão Preto - SP 

2013 



Autorizo a reprodução e divulgação total ou parcial deste trabalho, por qualquer meio 

convencional ou eletrônico, para fins de estudo e pesquisa, desde que citada a fonte. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FICHA CATALOGRÁFICA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Funari, Marcos Hime 

 

Do Positivismo Jurídico ao Relativismo Cultural: uma análise crítica / Marcos 

Hime Funari -- Ribeirão Preto, 2013. 

118 p.; 30cm. 

 

Trabalho de Conclusão de Curso -- Faculdade de Direito de Ribeirão Preto da 

Universidade de São Paulo, 2013. 

 

 



FUNARI, Marcos Hime. Do Positivismo Jurídico ao Relativismo 

Cultural: uma análise crítica. Trabalho de Conclusão de Curso 

apresentado à Faculdade de Direito de Ribeirão Preto da Universidade de 

São Paulo para obtenção do título de Bacharel em Direito. 

 

Aprovado em: 

 

Banca Examinadora 

 

Prof. 

Dr.___________________Instituição:_________________________ 

Julgamento:________________Assinatura: _______________________ 

 

Prof. 

Dr.___________________Instituição:_________________________ 

Julgamento:________________Assinatura: _______________________ 

 

Prof. 

Dr.___________________Instituição:_________________________ 

Julgamento:________________Assinatura: _______________________ 

  



  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À Foster... 



  



RESUMO 

 

O presente trabalho tem o intuito de desenvolver uma base conceitual e uma estrutura 

lógica que fundamentem uma análise comparativa entre ordenamentos jurídicos e 

práticas culturais distintas, a fim de que seja possível um questionamento crítico 

referente a estruturas sociais de controle de condutas humanas. Nesse sentido, é 

rejeitada a abordagem puramente formal e descritiva realizada pelo Positivismo 

Jurídico, uma vez que essa corrente se restringe a extrair do direito o que lhe é 

universal, impedindo qualquer valoração. Busca-se, portanto, em sentido contrário, 

uma abordagem conceitual ampla, por meio da qual critérios são desenvolvidos para 

possíveis análises comparativas entre mecanismos de controle social distintos. Assim, 

analisando-se o direito com uma visão mais ampla e interpretando-o conforme 

contextos socioculturais específicos, por meio de análises casuísticas, é apresentada 

uma fundamentação teórica para que práticas sociais e ordenamentos jurídicos possam 

ser estudados a partir de sua eficiência e legitimidade. Considerando o direito como 

fenômeno social, o qual se relaciona diretamente com organizações culturais e valores 

morais específicos, busca-se, também, compreender o âmbito normativo dos costumes, 

a fim de que estes também possam ser objeto de análises comparativas. Assim, 

considerando o Relativismo Cultural como corrente teórica que nega qualquer 

objetividade nas análises morais e culturais, também é exposto um posicionamento 

crítico em relação a essa corrente, por meio do qual se demonstra possíveis critérios 

neutros para a valoração de práticas e costumes sociais. 

 



   



ABSTRACT 

 

The present text has the purpose of developing a conceptual base and a logical 

structure that fundament a comparative analysis between legal systems and distinct 

cultural practices, making it possible to do a critical questioning about different social 

structures of human conduct control. In this effort, was left behind the purely formal 

and descriptive approach of Legal Positivism, once this doctrine limits itself in 

extracting from law only what is universal, blocking any attempt of valuation. 

Therefore, contrary to this, a wide conceptual approach is searched, from which 

standards are developed to help in comparative analysis between distinct social control 

mechanisms.  In this way, observing law from this wider perspective, and by 

interpreting it according to specific socio-cultural contexts, within casuistic analysis, is 

presented a logical structure to study social practices and legal systems in relation to 

its efficiency and legitimacy. Thereby, considering law as a social phenomenon, which 

interacts directly with cultural organizations and specific moral values, is searched also 

the understanding of the normative aspects of custom, making them another object for 

comparative analysis. In essence, once Cultural Relativism is considered to be a 

theoretical doctrine that denies any objectivity in moral and cultural analysis, also a 

critical vision of it is shown, aiming to demonstrate possible neutral standards to be 

used in the valuation of social practices and customs.   

 

 

 

  



 

 

 



SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO...........................................................................................................17  

 

1 FUNDAMENTAÇÃO CONCEITUAL PARA A ANÁLISE 

COMPARATIVA DE PRÁTICAS JURÍDICAS E CULTURAIS: UMA 

CRÍTICA INICIAL AO POSITIVISMO JURÍDICO...................................19  

 1.1 Direito e ordenamento jurídico.....................................................................19  

1.2 Norma e ato jurídicos.....................................................................................31  

  

2 VALIDADE E LEGITIMAÇÃO: UMA APROXIMAÇÃO ENTRE AS 

PRÁTICAS JURÍDICAS E CULTURAIS....................................................................37 

 2.1 Validade...........................................................................................................37  

 2.2 Legitimidade...................................................................................................40 

  2.1 O aspecto objetivo da legitimidade: uma análise quanto à eficiência 

das estruturas sociais de controle de condutas humanas..............................................46  

   

3 LEGITIMIDADE E ANÁLISE VALORATIVA: CRÍTICAS AO 

RELATIVISMO CULTURAL E AO POSITIVISMO JURÍDICO........51 

 3.1 Valores moral e cultural: um conceito..........................................................51 

 3.2 A análise comparativa de práticas culturais distintas: críticas ao 

Relativismo Cultural........................................................................................................52 

  3.2.1 O Relativismo Cultural...................................................................54 

  3.2.2 Inconsistências lógicas da tese relativista......................................57 



  3.2.3 O subjetivismo intrínseco do Relativismo Cultural: a 

inadequação da tese para a solução de conflitos socioculturais...................................66 

  3.2.4 Contribuições do Relativismo Cultural….....................................72  

 3.3 A solução de conflitos mediante análises comparativas e valorativas: a 

inadequação da metodologia positivista.........................................................................74 

   3.3.1 A existência de valores universais mínimos: um possível critério 

para a análise comparativa de práticas jurídicas e culturais.......................................74 

  3.3.2 A indevida restrição conceitual e metodológica do Positivismo 

Jurídico: um obstáculo ao desenvolvimento de estruturas mais eficientes na 

coordenação de expectativas sociais distintas................................................................80  

 

4 O ENFAIXAMENTO DOS PÉS DA CHINA….....................................83 

4.1 A amarração dos pés das meninas chinesas.................................................83 

4.2 Origem da prática e sua difusão pelo Império Chinês................................84 

4.3 A extinção do costume milenar…….............................................................87 

4.4 Conclusões..................................……………………………….....................91 

 4.5 Análise crítica..................................................................................................96 

 

5 CASOS ATUAIS E A VIOLAÇÃO DE DIRETOS 

HUMANOS..................................................................................................................103 

 5.1 Análise e avaliação de práticas e sistemas jurídicos vigentes...................103 

 

CONCLUSÃO............................................................................................................113 

 



REFERÊNCIAS........................................................................................................117  



 

 



17 

 

INTRODUÇÃO 

 

  Compreendendo-se o direito como um efetivo mecanismo social de 

controle de condutas humanas, por meio do qual práticas sociais mais benéficas e 

legítimas podem ser continuamente pretendidas, uma nova base conceitual, mais ampla, 

deve ser desenvolvida no âmbito da Ciência do Direito, justamente para que seja possível 

uma análise quanto à eficiência dos ordenamentos e sistemas jurídicos.  

  Nesse sentido, uma abordagem puramente descritiva e formalista deve ser 

afastada, para que, então, seja cabível um questionamento crítico em relação a práticas e 

ordenamentos jurídicos específicos, a fim de que, em termos concretos, o direito possa ser 

utilizado como efetivo meio para o desenvolvimento de estruturas sociais mais eficientes 

na coordenação de preferências e expectativas distintas.  

  Portanto, mostra-se necessário, por primeiro, o desenvolvimento de uma 

base conceitual adequada, a fim de esteja fundamentada uma análise dinâmica do direito, 

na qual devem ser incluídas, também, abordagens sociológicas. Desse modo, elementos 

que vão além do aspecto jurídico devem ser, igualmente, analisados, para que, então, 

diversas facetas do direito restem em evidência. 

  Para que seja alcançada a essência do direito, quando este é concebido 

como um fenômeno social que permite o aprimoramento contínuo das estruturas de 

controle de condutas, critérios de comparação devem ser estabelecidos, o que exige muito 

mais elementos do que comporta qualquer análise formal e descritiva.  

  Assim, uma reformulação conceitual e uma abordagem dinâmica devem 

ser pretendidas, para que, por meio de análises comparativas, contradições existentes em 

sistemas e mecanismos de controle social possam ser evidenciadas, compreendidas e, 

consequentemente, questionadas.  

  Justamente nesse intuito, busca-se no presente trabalho uma estruturação 

conceitual e lógica que sustente essa análise comparativa entre práticas sociais e sistemas 

jurídicos distintos, nestes sendo incluídos, também, práticas culturais e valores morais. 

  



18 

 

  



19 

 

1 FUNDAMENTAÇÃO CONCEITUAL PARA A ANÁLISE 

COMPARATIVA: UMA CRÍTICA INICIAL AO POSITIVISMO 

JURÍDICO  

 

1.1 Direito e ordenamento jurídico  

 

  Considerando as inúmeras conceituações atribuídas ao termo direito, pode-

se afirmar, genericamente, que direito é todo sistema normativo que, direta ou 

indiretamente, regula a conduta humana e a vida social. É nesse sentido que Norberto 

Bobbio, em sua obra Teoria Geral do Direito
1
, afirma que “a experiência jurídica é 

uma experiência normativa”; ou seja, a prática do direito configura uma prática 

normativa, uma prática de regras de conduta. Bem por isso, na mesma obra, Bobbio 

afirma que “um dos primeiros resultados do estudo do direito é de nos tornar 

conscientes da importância do ‘normativo’ em nossa existência individual e social
2
”. 

  A percepção do mundo como um sistema normativo decorre de qualquer 

análise histórica-social, na qual, implícita ou explicitamente, estará configurado 

determinado padrão comportamental, o qual deriva de um sistema normativo. Assim, 

pode-se afirmar que uma análise histórica compreende uma análise de sucessivos 

padrões comportamentais, os quais derivam, necessariamente, de uma ordem social, 

que, por sua vez, é composta por sistemas normativos. É nítida, então, a estreita 

relação entre ordem social, sistema normativo e padrão comportamental, este último 

podendo ser um fenômeno social ou um fenômeno puramente jurídico. 

  Nessa análise, diversos são os autores que utilizam os termos direito e 

sistema normativo em sentido restrito, relacionando-os apenas à ordem jurídica posta. 

É, por exemplo, a definição dada por José de Oliveira Ascensão, que afirma que “o 

Direito é uma ordem da sociedade. Uma ordem e não a ordem, repara-se, porque na 

sociedade outras ordens operam. O nosso estudo deve ser uma iniciação à ordem 

                                                           
1
 BOBBIO, Norberto. Teoria geral do direito. Tradução Denise Agostinetti; revisão da tradução Silvana 

Cobucci Leite. São Paulo: Martins Fontes, 2007, p. 3.   
2
 Idem, p. 4. 



20 

 

jurídica da sociedade”
3
. O que se percebe, nessa diferenciação, é que o termo 

“jurídico” também é usado em sentido estrito.  

  Todavia, afirma-se desde já, este não será o tratamento adequado para a 

presente análise, por meio da qual se pretende um estudo abrangente a respeito do 

direito e de seus componentes. O termo direito, como aqui utilizado, não se restringe 

apenas a um sistema legal, ao que é positivado como jurídico. Indo além, refere-se a 

fontes das quais se extraia, direta ou indiretamente, uma regulação de condutas, o que 

abrange, dentre outras, a moral, a lei, a cultura, o costume e específicos contextos 

histórico-sociais. Ou seja, o termo direito, nesses moldes, tende a abranger a ordem de 

fato e, igualmente, a ordem normativa positivada, já ficando claro, nessa abordagem, 

que não se reconhece uma absoluta separação entre os planos do ser e do dever-ser.  

  José de Oliveira Ascensão, na mesma obra acima mencionada, ao analisar 

o que seria a ordem social, o faz por meio de uma divisão entre elementos fáticos e 

elementos normativos
4
. Desse modo, a ordem social seria composta por elementos de 

mero fato (o ser) e elementos normativos (o dever-ser). Ou seja, ele divide as ações 

sociais entre as que, de forma natural, ocorrem, e as que, por meio de força normativa, 

devem ocorrer, configurando sistema jurídico apenas o dever-ser. 

  Com a devida pertinência, ressalta-se que tal diferenciação, quando 

concebida como algo absoluto, não é levada em consideração na presente abordagem, 

simplesmente por não lhe ser adequada. Como dito, o que se busca neste trabalho é 

uma análise abrangente de padrões comportamentais, os quais podem derivar de todo e 

qualquer mecanismo social que influencie e ordene condutas. Portanto, perde 

relevância, aqui, uma análise que questione se o direito deriva de uma norma posta ou 

de um mero costume. Importa, sim, se há uma conduta prevista e vista como adequada, 

ou então repetitiva, com a qual se relaciona um sistema normativo institucionalizado e 

um respectivo mecanismo coercitivo, e tal fato, com algumas observações conceituais 

que ainda serão realizadas, basta para se afirmar que há direito.    

  Assim, embora no presente trabalho seja reconhecida a separação entre os 

mundos do ser e do dever-ser, essa separação é vista como algo tênue, o que destoa, 

                                                           
3
 ASCENSÃO, José de Oliveira. O Direito: introdução e teoria geral. 13. ed. Coimbra: Almedina, 2006, 

p. 14.  
4
 Idem, p. 30-31. 



21 

 

em grande parte, do formalismo positivista, que concebe tal separação como algo 

absoluto e universal
5
.  

  Nesse sentido, a conceituação aqui pretendida, ao menos em parte, se 

aproxima da Teoria do Direito como Instituição, a qual foi desenvolvida, inicialmente, 

por Santi Romano. Referida teoria, na análise de Bobbio, ampliou os horizontes da 

experiência jurídica para além dos limites do estado, fazendo dele um fenômeno 

social
6
. Ou seja, independentemente de um direito posto, de um Estado legitimado, 

pode existir a experiência jurídica, e esta se configura em toda organização que vise, 

ordenadamente, influenciar e coordenar condutas
7
. À conceituação que se chega, nesse 

ponto, é que a prática jurídica e o direito em si compreendem fenômenos sociais e, 

justamente por isso, são diversos e dinâmicos.  

   Indo em sentido contrário à Teoria Estadista, que enxerga o Estado como 

o ente detentor do poder normativo e, consequentemente, do poder de dizer o direito, a 

Teoria da Instituição amplia o conceito de direito e de sistema normativo. Nos termos 

do estudo de Bobbio, tal ampliação, e eventual contradição entre as mencionadas teses, 

restringe-se a uma questão meramente linguística
8
. Isso porque, considerar o direito 

apenas como o sistema normativo derivado de um ente Estatal, ou, pelo contrário, 

considerá-lo como toda organização social da qual surja determinada regra de conduta, 

é apenas uma questão conceitual, de escolha do respectivo doutrinador. 

  Nessa linha, a Teoria da Instituição, ao conceituar o direito como 

fenômeno social, simplesmente amplia o conceito de ordenamento jurídico. O direito 

passa a ser, assim, decorrente de diversos grupos sociais que, organizados e com 

condutas previamente estabelecidas, configuram diversos sistemas jurídicos. Em 

sentido contrário, a Teoria Estadista restringe os termos direito e sistema normativo, 

vinculando-os, necessariamente, a um poder estatal. 

  Como afirmado, tal divergência se dá em razão de significados diversos 

atribuídos às mesmas palavras, o que limita ou expande os respectivos conceitos em 

análise (direito, sistema jurídico etc.). Não existe, portanto, quanto a essa 

                                                           
5
 KELSEN, Hans.  Teoria pura do direito. Tradução João Baptista Machado. 7. ed. São Paulo: Martins 

Fontes, 2006, p. 113-114.  
6
 BOBBIO, op. cit., p. 10.  

7
 Idem, p. 6-9. 

8
 Idem, p. 13 



22 

 

diferenciação, certo ou errado. Existe, sim, maior ou menor pertinência em relação à 

escolha que é feita e em razão do estudo pretendido. Nas palavras de Bobbio: 

 

Quem afirma que é direito apenas o direito estatal usa a palavra ‘direito’ em 

sentido restrito. Quem considera, seguindo os institucionalistas, que é direito 

também aquele de uma associação para delinquir, usa o termo ‘direito’ em 

sentido mais amplo. Não existe uma definição verdadeira e uma falsa, mas 

apenas, quando muito, uma definição mais oportuna e uma menos oportuna
9
.  

 

  Baseado, então, nessa lógica e visando maior pertinência ao presente 

estudo, os termos direito e sistema normativo devem ser considerados e tratados como 

acima expostos, de modo amplo.  

  Menciona-se, por esclarecimento, que algumas críticas foram direcionadas 

à Teoria Institucionalista. Como explica Bobbio, por exemplo, tal teoria pressupõe, na 

análise de Santi Romano, que antes de o direito ser norma ele é organização. Essa 

premissa é derrubada por Bobbio quando ele analisa que, para haver qualquer 

organização social, fazem-se necessárias prévias regras de conduta, o que já 

configuraria norma.  Ou seja, antes do surgimento de uma organização social, de uma 

instituição, ocorre o estabelecimento de um objetivo comum entre os membros da 

pretendida organização, e então normas são criadas para que de fato aquele objetivo 

seja alcançado
10

.  

  Nesse ponto, então, tal teoria seria frágil, uma vez que, na realidade, a 

norma é pressuposto da organização, e não o contrário. Assim, nesse aspecto, seria 

mais correta a Teoria Normativa
11

, a qual pressupõe justamente o contrário; ou seja, 

que para o surgimento da instituição, do ordenamento jurídico, será prévio o 

surgimento de um conjunto de normas, uma vez que, para essa teoria, “o fenômeno 

originário da experiência jurídica é a regra de conduta
12

”. Não seria possível, portanto, 

a criação da organização sem a criação da normatização.  

 

                                                           
9
 Idem, p. 13. 

10
Idem, p. 15. 

11
Idem, p. 16. 

12
Idem, p. 14. 



23 

 

  Todavia, ao invés da aparente incompatibilidade entre as teorias 

Institucionalista e Normativa, se mostra possível, na realidade, extrair uma 

congruência. O fato de se afirmar que, antes de uma organização, surge 

necessariamente um sistema normativo, não implica a negação da Teoria 

Institucionalista. Pelo contrário, continua válida a tese de que uma organização, uma 

instituição, ainda que não a estatal ou mesmo contrária ao Estado, configura sim 

direito e sistema normativo, com a ressalva de que “a produção de regras é sempre 

fenômeno originário, ainda que não exclusivo, para a constituição de uma 

instituição
13

”. 

   Nesse ponto, Bobbio, analisando tais teorias, ainda as compara com a 

teoria do direito como relação jurídica, segundo a qual o direito, originalmente, se 

configura na relação intersubjetiva. Nessa comparação, em que pese os atritos 

conceituais existentes, Bobbio destaca a positiva relação que existe entre tais teorias, 

expondo que:  

 

Pode-se acrescentar ainda a seguinte consideração: as três teorias não se 

excluem reciprocamente e, portanto, é estéril toda batalha doutrinária para fazer 

triunfar uma ou outra. Eu diria até que essas três teorias se integram utilmente 

uma com a outra. Cada uma delas evidencia um aspecto da multiforme 

experiência jurídica: a teoria da relação, o aspecto da intersubjetividade; a 

teoria da instituição, o aspecto da organização social; a teoria normativa, o 

aspecto da regularidade. [...] De resto, dos três aspectos complementares, o 

fundamental continua a ser o aspecto normativo
14

.     

 

  De todo o modo, ressalvadas às críticas cabíveis à Teoria da Instituição, 

bem como as complementações trazidas pelas teorias Normativa e da Relação, a 

conceituação do direito indo além do direito estatal mostra-se extremamente adequada 

ao presente trabalho. Como exposto, busca-se aqui uma análise ampla do direito e de 

seus diversos elementos, o que justifica maior aproximação à Teoria da Instituição. 

Isso porque, como adiante restará demonstrado, o que se mostra cabível e necessário, 

em última análise, é a comparação entre sistemas normativos, entre direitos, a fim de 

que melhores e mais benéficas práticas sociais possam ser colocadas em destaque. 

                                                           
13

 Idem, p. 16. 
14

 Idem, p. 24. 



24 

 

 

   Bem por isso, para facilitar o estudo e se atingir mencionado objetivo, há 

de se considerar direito, com algumas observações que ainda serão feitas, como todo 

padrão comportamental, ordenado, com o qual se vincula um respectivo mecanismo 

coercitivo institucionalizado, mitigando-se a importância dada à origem desse padrão. 

Em outras palavras, todo núcleo social do qual derive condutas vistas e esperadas 

como normais e corretas, em relação às quais se aplica um efetivo mecanismo 

coercitivo, institucionalizado em um sistema normativo, deve ser considerado como 

direito.  

  É o que analisa Bobbio, ainda na análise da Teoria da Instituição, quando 

explica que, para essa teoria, seria plenamente possível uma organização criada com 

fins de delinquir configurar ordenamento jurídico, sendo que tal ordenamento não seria 

menos jurídico do que outros ordenamentos puramente estatais. Seria possível, ainda, 

que o ordenamento estatal mostrasse-se menos eficiente. Exemplificando tal situação, 

Bobbio menciona Santo Agostinho, que se referia aos Estados como magna latrocinia, 

criticando o direito por eles criado e imposto
15

.   

  Portanto, nessa consideração, será direito o ordenamento posto, a moral 

vigente, os costumes, instituições religiosas, dentre outros organismos sociais 

institucionalizados
16

. Consequentemente, será sistema normativo todos os respectivos 

preceitos que possibilitem e imponham os padrões comportamentais, vinculando-os a 

mecanismos coercitivos próprios.  

  Tais direitos, então, tratados como iguais, merecem e devem estar sujeitos 

às mais diversas comparações, a fim de que práticas sociais possam ser, objetivamente, 

analisadas. Havendo regras que determinem condutas, independentemente da natureza 

de tais regras, desde que elas sejam validadas institucionalmente e, em alguma escala, 

coercitivamente eficazes, há direito e há sistema jurídico, os quais devem ser 

questionados comparativamente. 

                                                           
15

 Idem, p. 10. 
16

 O termo institucionalizado, conforme definição de Adrian Sgarbi, deve ser compreendido como o 

resultado de determinadas atividades centralizadas em um mesmo fim (Sgarbi, Adrian. Introdução à 

teoria do direito. São Paulo: Marcial Pons, 2013, p. 40). Seria, desse modo, a entidade (organização) 

“resultante de necessidades sociais consideradas primordiais, reconhecida e apreciada pelas suas ações 

ou sistemas voltados à causa pública.” (REZENDE, Afonso Celso. Vocabulário jurídico 

multidisciplinar. Campinas, SP: Copola Livros, 2002, p. 230).   



25 

 

  Ressalta-se, em defesa de tais conceituações, que seria demasiadamente 

rasa a consideração de direito como apenas o que é positivado e integrante de um 

sistema, em estrito senso, legal. Nesse sentido, a compreensão de Kelsen, ao analisar o 

direito e a norma jurídica em seu âmbito formal, restringindo-a ao âmbito do que é 

puramente estatal
17

, não seria, aqui, suficiente.  

  Do mesmo modo, também é insuficiente a conceituação trazida por Hart, 

quando afirma que todo sistema jurídico é composto por dois elementos: primeiro, por 

um conjunto de normas de comportamento fundamentado em um critério último de 

validade, em relação ao qual há geralmente uma obediência; e, segundo, por normas de 

reconhecimento que especifiquem os critérios de validade jurídica e por normas de 

modificação e julgamento que sejam aceitas como eficazes padrões públicos comuns 

de comportamento oficial
18

.   

  Ainda que tal conceituação seja válida, pois, de fato, tais características são 

evidenciadas em diversos ordenamento jurídico, não há como restringi-las, 

rigorosamente, ao que é institucionalizado em um âmbito puramente estatal. Isso, 

porque, embora esses elementos sejam mais facilmente percebidos nos estados 

soberanos modernos, tais elementos ainda podem ser verificados em outras estruturas 

sociais menos complexas.  

  A estrutura formal positivista, quando desenvolvida por Hart, atribui ao 

conceito de sistema jurídico uma unificação entre normas primárias (de 

comportamento) e normas secundárias (de validade, julgamento e modificação), o que 

traria uma plena separação entre as estruturas descentralizadas “pré-jurídicas” e as 

estruturas jurídicas propriamente ditas
19

. Haveria, assim, uma clara separação entre a 

fase embrionária do direito e fase na qual ele de fato surge.  

  Todavia, o que se crítica, aqui, é justamente essa fictícia e rigorosa 

separação entre o que é direito e o que não é, como se houvesse um momento único no 

qual determinada estrutura social passasse do estado pré-jurídico ao jurídico. Em 

termos empíricos, não se verifica essa precisão teórica, motivo pelo qual, neste 

trabalho, ela é em parte rejeitada. Há, e sempre haverá, estágios intermediários, os 

                                                           
17

 KELSEN, op. cit., p. 53-55. 
18

 HART, Herbert Lionel Adolphus. O conceito de direito. Tradução Antônio de Oliveira Sette-Câmara. 

São Paulo: WMF Martins Fontes, 2009, p. 150. 
19

 Idem, p. 151. 



26 

 

quais, para serem analisados, exigem uma conceituação mais ampla, como aqui se 

pretende.  

  Ressalta-se: não há exclusão total quanto à teoria positivista, uma vez que 

ela coloca em evidência elementos necessários ao estudo do direito; há, sim, algumas 

rejeições conceituais, simplesmente porque alguns conceitos, quando desenvolvidos 

pela teoria positivista, mostram-se inadequadamente restritivos. Como afirma Alaôr 

Caffé Alves: 

 

[...] tirando-se o movimento da norma, exclui-se sua história, o processo de sua 

formação, seu conteúdo e razão de ser; eliminando-se os momentos de sua 

própria realidade, tornando-a, por consequência, sempre a mesma em qualquer 

tempo. É a universalidade abstrata e sem tempo; é a uniformidade morta, sem 

história e sem movimento. Divergências, contradições e antagonismos são 

lançados para o obscuro mundo das coisas irracionais [...]. O combate à 

subjetividade na consideração de um fenômeno, a busca de sua verdade, está na 

procura de suas articulações e de suas relações de interdependência com o resto 

do mundo
20

. 

 

  Nesse sentido, os conceitos aqui trabalhados devem ir além da estrutura 

positivista, aliando-se mais à corrente realista, que, segundo Alaôr Caffé Alves “tende 

para a forma integrada da abordagem, visando mais explicar o fenômeno jurídico nos 

planos social e simbólico do que descrevê-lo em sua estrutura racional/formal
21

”.   

  No âmbito da doutrina positivista e, especificamente na análise de Kelsen, 

de modo diverso, desenvolve-se uma separação quase que absoluta entre as realidades 

do dever-ser e do ser, sendo justamente isso que combate a doutrina realista
22

, a qual 

                                                           
20

 ALVES, Alaôr Caffé. Dialética e Direito: linguagem, sentido e realidade: fundamentos a uma teoria 

crítica da interpretação do direito. Barueri, SP: Manoele, 2010, p. 11. 
21

 Idem, p. 12. 
22

 Aqui, necessária a ressalva de que é preciso cautela nessas grandes linhas de distribuição do 

pensamento jurídico (ALVES, op. cit., p. 12), havendo inúmeras posições que podem ser qualificadas 

como realistas. A característica que se reconhece como válida, no âmbito dessa corrente, é sua crítica a 

convicções formalistas da cultura jurídica e sua respectiva busca por uma compreensão do direito como 

fato. Foi nessa busca, por exemplo, que pensadores realistas chegaram a considerar a convicção 

individual do que é “moralmente obrigatório” como elemento integrante da validade do direito 

(PALOMBELLA, Gianluigi. Filosofia do Direito. Tradução Ivone C. Benedetti; Revisão técnica Ari 

Solon. São Paulo: Martins Fontes, 2005, p. 212). 



27 

 

questiona essa separação afirmando que o jurídico, em sua essência, decorre do mundo 

do ser
23

. 

  Sem abordar profundamente o mérito dessa questão, pode-se afirmar que a 

Teoria Realista tem seu mérito na medida em que busca examinar, nos mesmos termos 

aqui pretendidos, o âmbito prático do direito, vinculando-o continuamente ao mundo 

dos fatos, à realidade do ser. Porém, ressalta-se novamente, pretender tal análise não 

implica negar uma separação entre os mundos do ser e do dever-ser, como 

incisivamente afirma a Teoria Realista
24

. Aqui, como restará defendido, não se nega 

que pode haver uma separação entre as realidades fáticas e normativas, mas tal 

separação, quando entendida como absoluta, só é possível no âmbito de um estudo 

formal e puramente descritivo, no qual premissas conceituais devem ser 

cuidadosamente estabelecidas. O que se questiona, portanto, é o radicalismo conceitual 

do Positivismo Jurídico. 

  Havendo essa separação, como colocam os positivistas, resta excluído o 

aspecto ontológico do direito, uma vez que ele fica restrito a uma estrutura puramente 

teórica e conceitual, relevante apenas no plano epistemológico. Indo além, para que 

fosse possível a separação pretendida por Kelsen, justamente na lógica de sua pirâmide 

normativa, em algum momento seria necessário aceitar o pressuposto misterioso da 

norma hipotética fundamental, a qual transcende ao próprio direito para poder 

justificá-lo
25

. Tal análise, então, quando levada ao extremo, é infundada.  

  Nesse aspecto, com muita precisão, fica claro que, ontologicamente, já em 

uma análise limite, relativa à concepção do jurídico, o ser e o dever-ser não são, nem 

poderiam ser, absolutamente separáveis – há diversos estágios intermediários que não 

podem ser deixados de lado para alguma outra ciência. Posteriormente, havendo de 

fato uma norma fundamental e um respectivo sistema jurídico por ela fundamentado, 

talvez seja possível se afirmar a total autonomia do ser em relação ao dever-ser - isso 

ainda no âmbito formal, por óbvio.     

                                                           
23

 Idem, p. 278-279. 
24

 Idem, p. 279-303. 
25

 Conforme explica Alaôr Caffé Alves, “[...] consideramos que uma preposição normativa, de caráter 

descritivo, não será suficiente para dar conta do conhecimento objetivo do direito em sua principal 

característica de obrigar objetiva e vinculadamente. Perdemos, de certo modo, a parte do aspecto 

ontológico do direito, reduzindo-o a uma pura estrutura de sentido, a uma dimensão lógica, relevante no 

plano epistêmico”. (ALVES, op. cit., p. 290). 

 



28 

 

  A metodologia descritiva demonstra a estrutura de qualquer sistema de 

regulamentação de conduta já consolidado em uma estrutura estatal complexa. Por isso 

que deve ser considerada como correta a afirmação de que determinado padrão 

comportamental, como ordem social normativa, concretiza-se, de modo mais nítido, 

quando inserido em um sistema coercitivo, o qual, necessariamente, será validado em 

alguma norma fundamental e hierarquicamente superior às demais. Entretanto, essa 

mesma afirmação não pode, como fazem os positivistas, justificar uma separação 

conceitual absoluta entre o que é jurídico e o que não é. Em um primeiro plano, pode 

ser considerada a análise formal desenvolvida por Kelsen, não para se conceituar o que 

é direito, mas sim para a validação dos sistemas já considerados como jurídicos. Já em 

um segundo plano, mais relevante, a valoração dos sistemas analisados é necessária, e 

então serão imprescindíveis elementos não puramente jurídicos, como busca a Teoria 

Realista
26

.   

  É exatamente fundamentado nesse raciocínio que Alaôr Caffé Alves 

expõe: 

 

Fazer ciência do direito não é simplesmente buscar o que há de comum, o que 

existe de universal e uniforme, entre as várias formas de manifestação da 

norma jurídica durante a história dos controles da vida social, posto que isso 

explicaria muito pouco do próprio direito como se apresenta a nossa 

experiência nesse processo. Se o direito é um fato humano e cultural, não pode 

ele ser tratado como um fato físico, de certo modo igual em toda as partes do 

planeta. [...] A falta de análise das formas particularizadas – a par de sua 

universalidade – que as normas jurídicas assumem em determinados contextos 

históricos e hermeneuticamente circunstanciados impossibilita, decididamente, 

a utilização adequada e cabal do direito para a solução de controvérsias e 

conflitos sociais
27

.  

 

  Ou seja, buscando uma análise conjunta do direito em sua totalidade e dos 

elementos que o compõem, torna-se possível atingir a essência, compreender os 

diversos movimentos de criação e transformação. Torna-se possível compreender o 

porquê do direito e sua respectiva eficiência prática, uma vez que a análise passa a 

                                                           
26

 ALVES, op. cit., p. 278. 
27

 Idem, p. 30. 



29 

 

estar associada, não apenas à suposta forma universal, mas, também, aos elementos 

particulares que determinam a existência do direito nas suas mais variadas formas, e 

então, consequentemente, torna-se possível também uma análise objetiva de tais 

formas. Nessa mesma linha, Alaôr Caffé Alves ainda explica: 

 

Não é compreensível separar o direito de seu amplexo cultural, e este já implica 

a normatividade, o dever ser em movimento com o ser. Ele igualmente tem, em 

seu interior, sua própria negação, seu ser outro. O direito se movimenta, 

transforma-se com a dinâmica do ser social e por isso possui negação ou 

contradições internas como algo inerente a sua própria natureza
28

.  

  

  Como se observa, a análise estritamente formal e descritiva, nos moldes 

desenvolvidos pelo Positivismo Jurídico, tem sua validade, uma vez uma que permite 

se abstrair ao máximo o elemento universal do direito. Permite, ainda, uma 

compreensão lógica do fenômeno jurídico quando considerado exclusivamente como 

sistema normativo, sendo exposta sua essência formal. Todavia, tal análise exclui as 

particularidades que distinguem os diversos ordenamentos existentes e cabíveis na 

abordagem descritiva, passando a ser o direito um abstrato único e universal.  

  Assim o sendo, e isto é crucial, fica inviável qualquer análise comparativa, 

uma vez que já não se observa os elementos diferenciadores. É por isso que a análise 

descritiva tem a função de se determinar quando e por que há direito, validando-o ao 

encaixá-lo dentro de uma estrutura teórica; mas mostra-se necessária, posteriormente, 

para fins socioculturais, a análise comparativa, na qual deverão ser consideradas as 

particularidades que compõe o todo
29

. 

  Portanto, melhor abordagem não há senão a conceituação do direito como 

fenômeno social, sendo o resultado de organizações institucionalizadas que 

estabelecem normas de conduta e vinculam tais normas a determinados mecanismos 

coercitivos, ampliando-o para além dos sistemas legais já positivados no âmbito 

estatal. É, nesse mesmo sentido, que se atribui maior relevância aos costumes e à 

cultura, sendo estes a expressão mais nítida do direito como fenômeno inerente às 

sociedades organizadas, como explica Alaôr Caffé Alves:  

                                                           
28

 Idem, p. 38. 
29

 Idem, p. 53. 



30 

 

 

O direito consuetudinário, mais elementar, oferece melhor ilustração para a 

compreensão do que queremos dizer, pois ele aparece ‘colado’ aos fatos da 

conduta social, sendo somente visualizado a partir de seu questionamento nos 

planos dos conflitos e controvérsias jurídicas. De qualquer forma, aqui estamos 

afirmando que uma relação social, a par de sua feição de suporte material, 

físico, biológico e cultural dos homens, implica sempre em uma normatividade 

organicamente inserida nos atos que a constituem. No mundo da cultura, o 

dever-ser marcha sempre integrado com o ser
30

. 

   

  Mais adiante, o mesmo autor ainda defende, nos mesmos moldes aqui 

apresentados: 

 

[...] o caráter válido, porém limitado, relativo e incompleto, do aspecto formal 

da vida jurídico-normativa, consignando-se sua validade restrita ao nível da 

forma e entendendo esta como uma parcela operacional e ideal do agir e do 

pensar, mas não como a verdade toda do agir e do pensar segundo a intenção 

normativa, a qual não pode prescindir jamais do conteúdo de ser para refletir 

em si mesma o real como realidade
31

.   

   

  Portanto, considera-se direito, neste estudo, as inúmeras, possivelmente 

infinitas e diversas formas institucionalizadas de articulação de conduta humana, das 

quais derivam o dever-ser social, este entendido em sentido abrangente. Considerar-se-

á o todo, o sistema normativo em âmbito formal associado aos seus elementos e suas 

respectivas peculiaridades, das quais resultam os mais diversos norteadores de 

condutas humanas, o que deve aproximar as realidades do ser – a conduta de fato, e do 

dever-ser – a conduta formalmente pretendida. Ou seja, havendo contexto social 

organizado - instituição que, mesmo de forma mínima, concretize um mecanismo 

coercitivo para determinada prática e padrão social, haverá direito e ordenamento 

jurídico. Como consequência, será pertinente sua comparação com outros 

ordenamentos, para que tal análise comparativa permita o destaque de práticas sociais 

possivelmente mais benéficas que outras que lhe são similares.  

                                                           
30

 Idem, p. 39. 
31

 Idem, p. 50. 



31 

 

 

1.2 Norma e ato jurídicos 

   

  Tendo sido conceituado direito e ordenamento jurídico, cabe, na mesma 

linha desenvolvida, a conceituação referente a norma e ato jurídicos. Conforme já 

exposto na análise dos termos direito e sistema normativo, havendo organização social, 

instituição e um respectivo mecanismo coercitivo, dos quais decorra um padrão 

comportamental, há sistema jurídico, há direito. Assim, depreende-se que a norma, 

quando conceituada como jurídica, necessariamente decorre de um processo de 

organização social institucionalizado, ressalvando-se, novamente, que o termo 

instituição deve ser compreendido de forma abrangente, indo além das instituições 

estatais e das validadas por um direito posto.    

  Seria, então, norma jurídica, toda orientação da qual resulte uma conduta 

humana, desenvolvida em determinado contexto social e relacionada, necessariamente, 

a um respectivo mecanismo coercitivo institucionalizado. Havendo o elemento da 

organização social e a consequente força coercitiva, dos quais resultem um padrão de 

conduta visto e aceito como correto, poder-se-á, então, considerar a existência de uma 

norma jurídica
32

.  

  Em coerência com os conceitos anteriormente trabalhados, o termo 

coerção, do mesmo modo, não deve ser restrito a um mecanismo social que, 

explicitamente, direcione e ordene condutas. Pelo contrário, o termo pode e deve 

abranger qualquer mecanismo que influencie determinada prática social e contribua 

para a existência de um padrão comportamental, ainda que isso ocorra de modo 

indireto e implícito. Nesse sentido, valores morais e religiosos serão tidos como 

mecanismos coercitivos, sendo, na essência, semelhantes, por exemplo, à força 

policial. 

  Nesse ponto, deve ser estabelecido um recorte, a fim de que, em termos 

práticos, seja possível se determinar quando a norma é, ou não, jurídica. Para tanto, 

mostra-se extremamente útil o estudo desenvolvido por Kelsen, com as mesmas 

ressalvas já feitas em relação a tal estudo. Na análise Kelseniana, desenvolve-se a ideia 

de que uma norma e um ato, para serem considerados como jurídicos, devem estar 

                                                           
32

 BOBBIO, op. cit., p. 181. 



32 

 

inseridos em um “sistema de normas, em um ordenamento social”, devendo existir, 

ainda, a correspondente conduta social que atribua ao ato e à norma reconhecimento 

objetivo
33

. 

   Ou seja, o direito sendo um sistema normativo, um ordenamento social, 

globalmente reconhecido por seus respectivos sujeitos, atribui à norma e ao ato, 

quando jurídicos, sentido objetivo, o qual é reconhecido, de modo amplo, pelos 

integrantes do sistema
34

. Assim, a qualidade jurídica da norma, bem como do ato, 

depende do reconhecimento pelo sistema no qual ela está inserida, devendo esse 

reconhecimento ser estável e minimamente duradouro. Consequentemente, então, 

pode-se afirmar que da norma jurídica, ou do ato jurídico, decorre um dever-ser em 

sentido objetivo, ao qual se relaciona, necessariamente, um mecanismo coercitivo. O 

dever-ser, objetivamente considerado, apenas se configura porque decorre de uma 

norma jurídica válida, que, por sua vez, apresenta fundamento em um sistema 

normativo, este inaugurado na norma hipotética fundamental.  

  Desenvolvendo a clássica pirâmide normativa, então, Kelsen qualifica 

como jurídico apenas o ato que objetivamente nela está inserido e hierarquizado. Nesse 

ponto, é dada grande relevância a atos coercitivos que, em igual modo, estando 

inseridos no sistema jurídico, contribuem para o sentido objetivo de dever-ser dar 

normas e atos jurídicos. Nessa lógica, Kelsen expõe: 

 

Quer dizer: atribuímos ao ato do tribunal o sentido objetivo de uma norma 

individual e, assim, consideramos ou interpretamos como tribunal o grupo de 

indivíduos que pôs o ato. Isto fazemo-lo nós porque reconhecemos no ato do 

tribunal a efetivação de uma lei, isto é, de normas gerais que estatuem atos de 

coerção e que consideramos como sendo não só o sentido subjetivo, mas 

também o sentido objetivo de um ato que foi posto por certos indivíduos que, 

por isso mesmo, consideramos ou interpretamos como órgão legislativo. E 

fazemos isso porque consideramos o ato de produção legislativa como a 

realização da Constituição, isto é, de normas gerais que, de conformidade com 

o seu sentido subjetivo, conferem àqueles mesmo indivíduos competência para 

estabelecer outras normas gerais que estatuam atos de coerção. [...] Esta norma 

                                                           
33

 KELSEN, op. cit., p. 52. 
34

 Idem. 



33 

 

é – como mais tarde se verá melhor – a norma fundamental de uma ordem 

jurídica estadual
35

. 

  

  Nesse estudo, ainda é considerada, como elemento relevante para se 

caracterizar a norma como jurídica, a questão da eficácia, no sentido de que, no 

correspondente espaço territorial do sistema jurídico, sejam aplicados apenas os atos 

coercitivos derivados do próprio ordenamento. Assim, embora seja feita a ressalva de 

que validade normativa não se confunde com eficácia normativa, Kelsen afirma que 

“pode existir uma relação essencial entre essas duas coisas – que uma ordem coercitiva 

que se apresenta como Direito só será considerada válida quando for globalmente 

eficaz
36

”.  

  O que se percebe, então, é que a norma, quando jurídica, está inserida e 

fundamentada em um amplo sistema normativo, no qual há mecanismos coercitivos, 

aceitos globalmente, que trazem eficácia e, consequentemente, validade à norma. 

Como resultado, tem-se o dever-ser objetivo, jurídico
37

. O que é colocado em 

evidência é que a norma jurídica e seus respectivos meios de coerção devem ser 

eficazes, na medida em que, no espaço territorial de abrangência do respectivo sistema 

normativo (normalmente território do estado soberano) impossibilitem a execução de 

outros meios de coerção não jurídicos. Assim, Kelsen expõe: 

 

Se esta ordem de coação é limitada no seu domínio territorial de validade a um 

determinado território e, dentro desse território, ela é por tal forma eficaz que 

exclui toda e qualquer outra ordem de coação, pode ela ser considerada como 

ordem jurídica e a comunidade através dela constituída como “Estado”, mesmo 

quando este desenvolva externamente - segundo o Direito internacional 

positivo – uma atividade criminosa
38

. 

 

  Em parcial concordância com a análise desenvolvida por Kelsen, 

compreende-se, para o presente estudo, que as mencionadas conceituações referentes 

ao o que é “jurídico”, no sentido de validade, mostram-se coerentes. Nesse sentido, 

                                                           
35

 Idem, p. 50 - 52. 
36

 Idem, p. 51 - 52. 
37

 Idem, p. 52. 
38

 Idem, p. 53.  



34 

 

conforme exposto, deve ser reconhecido que a norma, quando considerada como 

jurídica, de fato deve estar inserida em um sistema normativo e relacionada a 

mecanismos coercitivos eficazes, devendo, ainda, ser considerada como objetivamente 

válida pelos integrantes do respectivo sistema. 

   Todavia, em que pese essa concordância com a conceituação trazida por 

Kelsen, ressalva-se que, na consideração deste trabalho, um sistema normativo amplo 

e com eficácia plena em determinado território, tido como válido por seus integrantes, 

não obsta que outros sistemas, internamente, configurem-se, inclusive com 

mecanismos coercitivos e normas próprias, também sendo, na essência, jurídicos.   

Para se conceituar norma jurídica, relacionando-a a um sistema também jurídico, não 

há vinculação quanto à ideia de um monopólio quase que absoluto do poder coercitivo, 

ao ponto de que ele seja exercido e reconhecido de forma a excluir todo e qualquer 

outro mecanismo coercitivo, os quais, segundo a corrente positivista, já não seriam 

integrantes de um sistema normativo jurídico
39

.  

  Defende-se, portanto, a existência concomitante de diversos sistemas 

jurídicos, os quais terão mecanismos coercitivos próprios, mais ou menos abrangentes 

e eficazes. Há, nesse sentido, uma tendência a se aceitar o pluralismo institucional do 

qual decorra diversos sistemas jurídicos, igualmente válidos
40

. Nesse aspecto, a 

presente abordagem se divorcia, com evidência, da análise realizada por Kelsen e pela 

doutrina positivista como um todo
41

, quando tendem a vincular o aspecto do jurídico a 

um Estado Soberano
42

. Assim, ainda que haja uma concordância quanto à lógica 

formalista desenvolvida por Kelsen, deve ficar claro que ela é considerada 

indevidamente restrita e, por isso, apenas parcialmente reconhecida neste trabalho.    

    É o que já se afirmou anteriormente, no sentido de que núcleos sociais 

institucionalizados, ordens religiosas, dentre outros grupos sociais, quando 

organizados, com o desenvolvimento de padrões comportamentais e mecanismos 

coercitivos próprios, configuram sim um sistema jurídico, o qual terá validade, do 

mesmo modo, em uma norma fundamental. Exemplificando, pode-se afirmar que uma 

ordem religiosa, institucionalmente organizada, com regras de conduta específicas, as 

quais são reconhecidas como válidas por seus membros e relacionadas a um 

                                                           
39

 Idem, p. 53.  
40

 BOBBIO, op. cit., p. 10 e 303. 
41

 KELSEN, op. cit., p. 53. 
42

 BOBBIO, op. cit., p. 270. 



35 

 

mecanismo coercitivo – por exemplo, um valor moral tido como absoluto - configura 

um sistema jurídico. Consequentemente, teremos a existência de normas também 

jurídicas. Nesse sentido, sendo feita tal consideração, há, sim, um afastamento em 

relação à Teoria Positivista, principalmente quando desenvolvida por Kelsen. 

  Consequentemente, o que se verifica, nesse raciocínio, é a possível 

existência, simultânea e em um mesmo espaço territorial, de diversos sistemas e 

normas jurídicos, que, sob o aspecto formal, não terão distinções. Além disso, serão 

válidos no mesmo nível, uma vez que, em relação a seus respectivos membros, serão 

considerados como vinculantes. É justamente isso que se busca no presente trabalho: 

trazer para o mesmo plano de validade inúmeros e diversos sistemas e normas, que, 

sendo considerados igualmente como jurídicos, poderão então ser objeto de 

comparações, a fim de que práticas sociais que se mostrem mais benéficas do que 

outras possam ser colocadas em destaque.  

  Isso porque, a fim de que o direito, como ciência, possa de fato ser um 

mecanismo de solução de conflitos sociais, é necessária a análise comparativa. Do 

mesmo modo que a economia, como ciência, desenvolve-se constantemente por meio 

de análises comparativas entre diversos sistemas econômicos, para fins de verificação 

quanto à sua eficiência, o direito deve ser analisado no todo, por meio de inúmeras 

comparações entre os mais diversos sistemas normativos. Para isso, os elementos 

socioculturais, as práticas sociais, deverão ser considerados como direitos válidos e, 

sem juízo de valor subjetivo, serem comparados em termos de eficiência.  

  Nesse ponto, no qual foi defendida a existência concomitante de normas e 

sistemas jurídicos distintos, um problema lógico que decorre é a possível existência de 

conflitos entre tais sistemas e normas
43

. Seria o caso, por exemplo, de uma 

organização social que passasse a ser considerada como criminosa pelo Estado na qual 

ela está inserida. Diante de tal situação, por óbvio, surgiria um conflito, do qual 

provavelmente resultaria a afirmação de apenas um desses sistemas, desses direitos. O 

que se veria, na prática, seria a imposição de um sistema em relação ao outro, até que 

se configurasse, no respectivo âmbito territorial, a execução exclusiva dos mecanismos 

coercitivos de um dos sistemas.  

                                                           
43

 Idem, p. 304. 



36 

 

  Tal situação ensejaria, consequentemente, uma discussão quanto à 

existência de possíveis níveis de legitimidade de direito, para então se determinar qual 

ato, qual sistema normativo, seria válido e considerado como jurídico, o que será 

analisado posteriormente. O que se pretende, inicialmente, é tão somente se comprovar 

que, uma vez existentes os elementos necessários à configuração de um sistema 

normativo jurídico, este deve ser considerado como tal, ainda que conflite com outros. 

Novamente, fica em evidência a proposta de analisar o direito de modo abrangente, o 

que interfere, necessariamente, nos respectivos conceitos desenvolvidos. 

  Como já exposto, para que uma análise comparativa seja imparcial e 

representativa, faz-se necessário, primeiramente, colocar em idênticos patamares os 

elementos que estarão sujeitos à comparação. Ou seja, a fim de viabilizar a 

comparação entre sistemas jurídicos, premissas que os coloquem em níveis iguais 

devem ser estabelecidas, sendo exatamente isso que é feito aqui. Posteriormente, 

então, a análise comparativa deve trazer, ou tentar trazer, as práticas sociais que, como 

mecanismos de regulação de conduta humana, provem-se mais adequadas. 

  



37 

 

2 VALIDADE E LEGITIMAÇÃO: UMA APROXIMAÇÃO ENTRE AS 

PRÁTICAS JURÍDICAS E CULTURAIS 

 

2.1 Validade 

 

  Conforme exposto anteriormente, o direito, como aqui tratado, vai além do 

que de fato é positivado no âmbito de um Estado Soberano, do que, em estrito senso, 

configuraria um sistema legal. Nesse sentido, foi exposto que uma descrição 

puramente formalista não condiz com o objeto do presente estudo, que, em última 

análise, busca fundamentação conceitual para se justificar uma necessidade universal 

de se comparar práticas socioculturais distintas. Mostra-se necessária, portanto, na 

perseguição de tal objetivo, uma análise quanto ao que seria o direito legítimo em 

contrapartida ao que seria o direito válido.  

  Assim, primeiramente, quanto à validade de um sistema normativo, a fim 

de que este seja considerado como jurídico, já foi demonstrado que, uma vez restando 

configurados os elementos que caracterizam a existência de um direito e de um sistema 

normativo jurídico, estes devem assim ser considerados, válidos, independentemente 

de qualquer juízo de valor que venha a ser feito. Até esse ponto, referente 

especificamente à juricidade dos sistema normativos e dos atos neles desenvolvidos, 

foi utilizada, em parte e com ressalvas e críticas importantes, a teoria descritiva 

desenvolvida por Kelsen, nos termos da corrente positivista.  

  Cabe ressaltar novamente: embora haja uma concordância em relação à 

corrente positivista, no sentido de que validade não se confunde com qualquer 

valoração moral, foi defendida uma significação mais abrangente dos termos direito e 

sistema jurídico, o que já não pode ser enquadrado na estrutura conceitual 

desenvolvida pelo Positivismo Jurídico, uma vez que essa corrente vincula o termo 

direito, necessariamente, à existência de um Estado Soberano como modernamente 

concebido. 

  Desse modo, o que se defende neste trabalho, em suma, é que, uma vez 

estando a norma inserida em um sistema normativo institucionalmente válido, com 

mecanismos coercitivos próprios, os quais são reconhecidos globalmente por seus 

respectivos membros, fazendo configurar, assim, um determinado padrão 



38 

 

comportamental (uma estrutura cultural imperativa), deve-se atribuir validade a esse 

conjunto normativo, o qual será considerado como jurídico.  

  É exatamente isso que defende Kelsen, com a ressalva de que, para ele, tal 

ordem, quando jurídica, é vinculada a um Estado Soberano
44

, enquanto que, no 

presente estudo, a ordem jurídica é vinculada a um processo de institucionalização, o 

qual, embora possa significar também um Estado Soberano moderno, não 

necessariamente o será. Portanto, independentemente da abrangência conceitual que 

aqui se aceita, verifica-se que, no âmbito puramente formal, não há espaço para 

qualquer juízo de valor. Por meio desse raciocínio, afirma-se, reiteradamente, que deve 

ser atribuído o mesmo grau de validade a todo e qualquer sistema jurídico, justamente 

porque, a partir de então, quando colocados em igualdade os mais diversos sistemas 

normativos (direitos), será possível uma análise comparativa técnica e justa, a qual 

deve permitir que práticas sociais (também culturais) mais benéficas sejam colocas em 

evidência.  

  Especificamente nesse ponto, referente à forma e à consequente validade 

dos sistemas normativos, Kelsen faz uma abordagem adequada. Ao considerar a 

necessidade de uma norma jurídica ser minimamente eficaz e duradoura, a fim de 

estabelecer a paz na comunidade jurídica, ele deixa claro que não cabe à ciência do 

direito, ao constatar essa eficácia normativa, qualquer reconhecimento de um valor de 

justiça
45

. Nesses termos, pode-se afirmar que o que constitui o direito é, 

essencialmente, sua validade
46

, a qual estará, de alguma forma, relacionada à sua 

eficácia
47

.    

  Ou seja, a valoração de uma ordem jurídica, como, por exemplo, em 

correta ou incorreta, moral ou imoral, não se confundi com os respectivos elementos 

que a caracterizam como jurídica. A mera constatação de que um sistema normativo é 

estável e eficaz não implica reconhecimento de qualquer valor de justiça, sendo esta a 

pureza pretendida e alcançada por Kelsen
48

. Nessa lógica, um valor de justiça não se 

mostra como um meio hábil para se diferenciar os sistemas entre jurídicos e não 

                                                           
44

 KELSEN, op. cit., p. 51-52. 
45

 Idem, p. 54-55. 
46

 BOBBIO, op. cit., p. 39. 
47

 KELSEN, op. cit., p. 51-52. 
48

 Idem, p. 1 e 54. 



39 

 

jurídicos
49

, o que deve ser feito mediante a análise de requisitos formais, nos moldes 

aqui já trazidos.  

   Nesse sentido, quando se utiliza a justiça como critério, a fim de se 

permitir, ou não permitir, a designação do sistema normativo como direito, já não se 

tem ciência jurídica. Exemplificando, caso justiça fosse um critério de validade, então 

as normas de um sistema capitalista jamais seriam direito sob a ótica do ideal 

comunista de direito, e as normas de um sistema comunista jamais seriam direito sob a 

ótica do ideal capitalista de direito. Deve-se ter em mente que o conteúdo de uma 

norma válida, ao ser considerado como injusto, não minimiza, nem deveria minimizar, 

o aspecto de validade dessa norma
50

.  

  Ou seja, a validade de determinado sistema normativo se relaciona à 

configuração de requisitos formais, jamais ao conteúdo do que é normatizado. Já a 

valoração do sistema como justo ou injusto implica análise comparativa entre um ideal 

e uma situação de fato, o deve-ser e o ser. Portanto, não deve ser confundida a análise 

quanto à justiça de um sistema jurídico com a análise quanto a sua validade
51

.    

  No entanto, conforme restará comprovado, a simples constatação de que 

direito e moral são algo distintos, no sentido de que a validade dos sistemas 

normativos está restrita a critérios formais, não exaure o estudo que deve ser feito do 

direito, e aqui deve ser iniciada uma crítica mais aprofundada ao Positivismo Jurídico. 

Quando é atribuída à Ciência do Direito a responsabilidade de buscar mecanismos de 

controle social (coordenação de preferências sociais e expectativas de conduta diversas 

e antagônicas) mais adequados e eficientes, por meio de estudos comparativos, a 

análise puramente formal e descritiva passa a representar uma pequena parcela da 

abordagem que deve ser feita. Nesse sentido, por não permitir qualquer valoração e, 

consequentemente, análises comparativas, a metodologia positivista já não se mostra 

suficiente para uma real compreensão do direito, quanto este é concebido como 

mecanismo de aprimoramento contínuo das formas de controle de condutas, o que 

justifica críticas a esta corrente, conforme se busca neste trabalho. 

 

                                                           
49

 Idem, p. 54. 
50

 Idem, p. 55. 
51

 BOBBIO, op. cit., p. 26. 

 



40 

 

2.2 Legitimidade 

 

  Passada a análise relativa à validade da norma e do sistema jurídico, o que 

se fez em parte conforme uma metodologia descritiva e formalista, mostra-se 

necessária a análise quanto à legitimidade do direito. Aqui, necessariamente, a forma 

deve ceder espaço ao conteúdo, o que já implica valoração do objeto a ser estudado - o 

direito e suas mais diversas formas expressão. Já se busca, neste ponto, justificar 

objetivamente a constante comparação entre sistemas jurídicos, a fim de que seja 

possível afirmar que há práticas jurídicas mais adequadas que outras, simplesmente 

porque se mostram mais legítimas e eficientes.  

  É nesse aspecto que se afirma que o Positivismo Jurídico, apesar de ter o 

mérito de extrair do direito o que lhe é universal, mostra-se inadequado para 

compreendê-lo como efetivo mecanismo social solucionador de conflitos. Quando a 

pretensão passa a ser a compreensão do fenômeno da convivência social e o porquê 

das formas de regulamentação, a valoração, por consequência, passa a ser necessária; 

e, ressalta-se, tal valoração não será, necessariamente, subjetiva. Assim, passa a ser 

compreendida a ideia de se buscar no direito, continuamente, um mecanismo de 

controle de condutas cada vez mais adequado à manutenção de um bem-estar social e 

de uma estabilidade nas relações humanas.  

  Analisando-se, em termos práticos, o quanto uma ordem social mostra-se 

estável e capaz de gerar um convívio harmonioso entre seus respectivos membros, por 

meio de determinados mecanismos que congreguem interesses sociais distintos, pode-

se afirmar a eficiência, ou a não eficiência, de tal ordem, de tal sistema normativo. 

Justamente nesse ponto cabe a diferenciação, aqui adotada, entre legitimidade e 

validade do sistema normativo, nos termos a seguir expostos.  

  O estudo relativo à legitimidade, conforme aqui pretendido, encontra 

respaldo teórico, em grande parte, decorrente de uma análise sociológica. Remetendo-

se à corrente contratualista, especificamente à teoria de Rousseau, pode-se desenvolver 

a ideia de que a sociedade configura uma grande rede de comunicação entre 

preferências individuais e coletivas
52

.  

                                                           
52

 Cf. GUIBOURG, Ricardo A. Pensar en las normas. Buenos Aires: Eudeba, 1999, p. 185-195. 



41 

 

  Tal ideia, inicialmente, decorre do fato de que toda organização social, por 

ser formada por indivíduos com pretensões e objetivos particulares, deve estar 

relacionada a algum de mecanismo de coordenação de preferências sociais distintas. 

Isso simplesmente porque todo ser humano tem desejos, o que nada mais é do que uma 

expectativa em relação a um fato futuro. Ou seja, todo indivíduo tem uma preferência 

por um estado de coisas futuro, uma expectativa de realizações, e essas preferências 

individuais devem ser coordenadas, adequadamente, na prática do convívio social.    

  Assim, conforme determinado contexto, uma preferência individual pode 

ser relevante ao ponto de influenciar outras preferências individuais e, desse modo, 

influir diretamente em sua própria realização. Ou seja, nessa hipótese, na qual a 

preferência de determinado indivíduo é socialmente relevante (em razão de seu poder 

econômico, político etc.), uma decisão individual, baseada na respectiva preferência de 

quem toma a decisão, pode influir diretamente na produção do estado futuro que é 

pretendido
53

.    

  Já em uma situação diversa, pode ocorrer que a satisfação de uma 

preferência individual, a qual não se mostra socialmente relevante, dependa de 

condutas externas alheias, as quais são motivadas pelas respectivas preferências de 

quem decide por elas. Nessa hipótese, para que então seja exercida uma influência para 

a realização do estado futuro pretendido pelo indivíduo, ele deve, primeiramente, 

influenciar preferências de outros indivíduos
54

. Cabe analisar aqui, especificamente, 

essa segunda hipótese, na qual a preferência de um indivíduo, para que seja realizada, 

depende da preferência de outros indivíduos. Ou seja, o estado futuro pretendido por 

determinado indivíduo depende de uma prévia influência na preferência de terceiros. 

   Tal influência pode ocorrer, primeiramente, por mera imposição, desde 

que haja alguma espécie de força social que permita isso. Nesse caso, um indivíduo, 

temendo a imposição de outro indivíduo, agiria de acordo com a preferência deste. Já 

em uma segunda hipótese, não havendo força para a imposição, um indivíduo pode ser 

persuadido a tomar determinada decisão, quando lhe é demonstrado que a decisão a ser 

tomada lhe é benéfica, apesar de ser benéfica também para o outro. Ou seja, a decisão 

pretendida por um indivíduo, apesar de ser benéfica à preferência de um terceiro, 

também lhe é favorável, o que justifica sua realização. 

                                                           
53

 Idem. 
54

 Idem. 



42 

 

 Todavia, pode ocorrer ainda outra situação, e é o que se verifica com 

maior frequência, na qual um indivíduo, dependendo da preferência de um terceiro 

para a realização de sua própria preferência, não tenha força impositiva, tampouco a 

capacidade de persuasão. Nessa hipótese, o que se verifica é que há, então, uma oferta, 

de um indivíduo a outro indivíduo, para que este tome uma decisão que beneficie 

aquele – há um acordo de vontades relativo a uma troca de preferências.  

  Assim, um indivíduo, ofertando determinada conduta, que muitas vezes vai 

em sentido contrário a suas preferências individuais, exige uma conduta específica de 

outro indivíduo, a qual sim é favorável a suas preferências. Aqui, o benefício ofertado, 

no mesmo sentido da ameaça de um prejuízo (na hipótese da imposição por meio da 

força), introduz na realidade fática uma modificação capaz de afetar as preferências 

alheias
55

. Nas palavras de Ricardo A. Guibourg, é o recurso de “inyectar motivos 

artificiales en el razonamiento del outro
56

”.  

  Quando essa troca de preferências, mediante oferta e exigência de 

condutas, é restrita a dois indivíduos, tem-se basicamente um contrato privado. Já 

quando a troca abrange determinado grupo social, no qual há uma convergência de 

preferências, com múltiplas concessões e exigências, há, então, uma rede de 

compromissos semelhantes. É o que ocorre quando a preferência de um indivíduo 

envolve a conduta de todos os outros membros do grupo social no qual ele está 

inserido. Assim, tal indivíduo, presumindo que os outros membros também tenham 

alguma preferência semelhante, que inclui sua própria preferência individual, oferta 

determinada conduta em troca de uma conduta do restante do grupo. Se é ofertado algo 

ao grupo, no caso uma conduta, é porque se espera que haja uma série de ofertas 

semelhantes, o que, sendo constantemente aceito, leva a um interligação de diversos 

compromissos. É a clássica visão, desenvolvida por Rousseau, do contrato social
57

.  

                                                           
55

 Adrian Sgarbi, analisando os modos de realização das “relações sociais”, explica que estas sempre 

comportam algum nível de poder, nos sentido de que os contatos sociais significam, ainda que de modo 

mínimo, influências e reações entre indivíduos (SGARBI, op. cit., p. 35). 
56

 GUIBOURG, op. cit. 
57

 Guibourg explica que a denominação contrato social tem um aspecto metafórico, por meio da qual se 

faz referência à convergência de condutas (e fundamentos de condutas) praticadas no meio social 

(GUIBOURG, op. cit., p. 188).  Já de modo mais preciso, Jonathan Hernandes Marcantonio expõe que 

“Ao mesmo tempo que a liberdade detém em Jean-Jacques Rousseau um caráter dúplice, assim também 

o é em seu respectivo aspecto racional. Este, além de possuir elementos que dão ao homem os 

benefícios e malefícios da dúvida, também lhe entrega a capacidade de aperfeiçoamento. É esse 

aperfeiçoamento racional que leva o indivíduo de Jean-Jacques Rousseau do Selvagem para o Cidadão. 

(...) A desigualdade dos homens é formatada por essa capacidade racional de aperfeiçoamento que, uma 

vez em ação, individualizada mais e mais a ponto exigir paradoxalmente sua coletivização mediante a 



43 

 

  Nessa lógica, quando há uma prática de condutas convergentes, em relação 

às quais se comunicam os respectivos fundamentos, os membros do grupo no qual as 

condutas são praticadas passam a utilizar tais fundamentos como diretrizes e, com base 

nelas, passam a emitir um juízo de valor referente às condutas praticadas no grupo, 

reprovando-as ou ratificando-as. Posteriormente, quando tais diretrizes e condutas 

passam a ser vistas como consensuais, criando determinado costume, passa-se então a 

ser considerada a existência de uma norma, uma regra
58

.  

  Ou seja, havendo convergência entre os fundamentos de condutas sociais 

diversas, esses fundamentos tendem a configurar diretrizes, as quais passam a ser 

utilizadas como critério para a valoração das próprias condutas desenvolvidas naquele 

contexto social. Cria-se um padrão de análise de condutas, o qual permitirá uma 

reprovação ou uma aprovação
59

. 

  O que se verifica, portanto, é que núcleos sociais desenvolvem 

mecanismos capazes de garantir estabilidade às interações humanas, o que é feito por 

meio de diretrizes sociais que passam a ser aceitas homogeneamente. Para Tercio 

Sampaio Ferraz Junior, essas diretrizes seriam as expectativas normativas, que se 

impõem conforme seus respectivos níveis de institucionalização
60

. Ou seja, são 

expectativas gerais quanto às condutas que possivelmente serão realizadas naquele 

contexto social, as quais, ao se fundamentarem em preferências sociais supostamente 

homogêneas, passam a ser consideradas como corretas (legais).    

  Nesse sentido, uma vez que a existência concomitante de expectativas 

normativas opostas tende a abalar a estabilidade do sistema social, esta passa a ser 

controlada por meio de instituições, as quais, ao fazerem prevalecer determinada 

                                                                                                                                                                        

necessidade de se garantir a propriedade privada. Assim, a virtude do homem de Jean-Jacques 

Rousseau tornou-se um vício que impeliu o homem a uma necessidade de construção da sociedade 

civil”. (MARCANTONIO, Jonathan Hernandes. Direito e controle social na modernidade. São Paulo: 

Saraiva, 2013, p. 71). 
58

 GUIBOURG, op. cit. 
59

 Jonathan Hernandes Marcantonio, primeiramente expondo, como determinante da dinâmica social, 

que “as ações humanas seguem padrões referenciais de comportamento, que se caracterizam por sua 

repetitividade, bem como a vida social, aqui na forma primitivamente conceituada de agrupamento de 

indivíduos”, também afirma que “Em todo o caso, a sociedade se estrutura por mecanismos e moldes de 

adequação e controle sociais representando, a priori, uma forma de assegurar o desenvolvimento 

daquele ordinário, que se mantém na ordem, ou seja, os normais, e identificar e remoldar os 

desordenados, que não se comportam conforme as ordens, ou seja, os anormais.” (MARCANTONIO, 

op. cit., p. 176).   
60

 FERRAZ JUNIOR, Tercio Sampaio. Introdução ao estudo direito: técnica, decisão, dominação. 5. ed. 

São Paulo: Atlas, 2007, p. 111. 



44 

 

expectativa normativa, exprimem uma presunção de expectativas globais quanto às 

interações que ocorrem no respectivo meio
61

.  

  Ressalta-se, neste ponto, que afirmar que a norma traduz a vontade geral 

ou a preferência de um grupo é mera figura de linguagem. Quando se diz que 

determinado grupo A, em determinado tempo B, tem preferência por determinado 

estado de coisas C, quer dizer-se, na realidade, que em determinando tempo B, 

determinado grupo A, que se presume ser relevante socialmente, tem preferência em 

relação ao estado de coisas C, cuja relevância social também se presume expressiva
62

.  

  Nessa lógica, conforme cada contexto social, não necessariamente a norma 

representará a vontade geral do grupo. Inclusive, pelo contrário: não há nessa rede de 

trocas contínuas de preferências qualquer mecanismo eficiente ao ponto de garantir 

que a norma represente a vontade geral, tanto porque dificilmente existirá uma vontade 

efetivamente geral – a probabilidade de existir um consenso absoluto quanto a 

qualquer demanda social é ínfima.  

  Todavia, independentemente da expressão social que é refletida na norma, 

pode-se afirmar que cada indivíduo que compõe o grupo oferece determinada conduta 

para dele fazer parte, justamente a fim de obter condutas semelhantes dos demais 

membros, as quais darão forma à própria norma. Assim, é altamente provável que cada 

membro do grupo disponha de uma preferência particular em razão do cumprimento 

da conduta normatizada.  

  É aceitável então, como condição para se adentrar ao grupo, que haja um 

ônus para o indivíduo ingressante. Tal ônus, por diversas vezes, quando pesa demais 

ao indivíduo, o leva a transgredir a norma posta pelo grupo, apesar de ele continuar a 

preferir que os demais membros mantenham a conduta previamente acordada. Ou seja, 

a partir do momento que temos, necessariamente, um custo para que o indivíduo faça 

parte de determinado grupo, a existência de situações de transgressão é inevitável. 

  Em suma, o que se extrai dessa análise é que o direito se mostra como uma 

expressão da preferência social. Aqui, embora haja uma carga de subjetividade em 

relação a qual seria efetivamente a preferência social, justamente porque ela pode ser 

imposta por uma parcela restrita do grupo, seria excessivo afirmar que não há, nessa 

                                                           
61

 Idem, p. 111. 
62

 GUIBOURG, op. cit. 



45 

 

faceta do direito, um reflexo da realidade. Isso porque, em primeiro lugar, as 

instituições sociais, quando minimamente democráticas, levam em consideração as 

preferências individuais, ainda que de modo genérico, quando institucionalmente 

decidem. Além disso, também porque nenhuma tirania, por mais severa que se 

apresente, seria viável sem a existência de um mínimo de consenso ou acatamento 

social, ainda que tal consenso seja qualitativo. 

  Ou seja, se percebe nesse sistema de coordenação social a lógica do 

surgimento de uma norma, a qual representará, de algum modo, um reflexo da 

realidade da qual ela é originária. Essa mesma lógica também se aplica, 

evidentemente, aos valores morais e aos costumes, que, como já exposto, serão 

tratados como normas jurídicas (desde que presentes os requisitos de validade, por 

óbvio). Justamente por isso, o direito, como mecanismo solucionador de conflitos, se 

mostra vantajoso, na medida em que explicita as diretrizes de conduta que quem 

exerce o poder atribui às preferências sociais, tornando-as públicas. Assim, quando tais 

diretrizes de fato correspondem a uma preferência social, os respectivos mecanismos 

coercitivos e, principalmente, o exercício do poder, mostram-se legítimos
63

.  

  Verifica-se, assim, que o compromisso social é reafirmando, 

constantemente, por meio de uma pluralidade de relações sociais, as quais são 

identificadas na reprodução permanente da vida material e cultural da sociedade
64

.   

  É o que explica Tércio Sampaio Ferraz Junior, em raciocínio semelhante, 

quando afirma que a norma inaugura uma relação comunicativa de autoridade, na qual 

o emissor prescreve determinada conduta ao receptor. Assim, segundo Tércio 

Sampaio, para que essa relação de fato seja válida e configure uma norma, o emissor 

deve estar socialmente respaldado por terceiros, a fim de que seja reconhecido como 

uma autoridade institucionalizada; ou seja, deve estar em conformidade com diretrizes 

sociais que, em alguma medida, representam um consenso
65

. Nessa análise, as normas 

se diferenciam em razão de seus diversos níveis de institucionalização, sendo 

basicamente expectativas de conduta já cristalizadas no âmbito das instituições sociais.  

  Ora, o que se coloca em evidência, nessa análise, é exatamente a ideia de 

que a norma deve representar alguma preferência social, justamente para que seja 

                                                           
63

 Idem. 
64

 ALVES, op. cit., p. 262. 
65

 FERRAZ JUNIOR, op. cit., p. 107-108. 



46 

 

considerada como tal, para que seja legítima. Ressalta-se que isso significa, tão 

somente, que a norma representa alguma preferência social, e não a preferência ou a 

vontade de maioria, como metaforicamente costuma ser afirmado. Por isso que não há 

como se negar, nesse aspecto, que as normas variam em termos de legitimidade e, 

consequentemente, de eficácia, conforme representem uma preferência social mais, ou 

menos, institucionalizada. Portanto, existindo tal variação, automaticamente passa a 

existir a possibilidade de comparação entre normas e sistemas jurídicos. Indo além, 

Tércio Sampaio ainda expõe que, com base no critério da institucionalização da 

norma, ela pode ser afirmada como jurídica ou não jurídica
66

.  

  Ora, nesse sentido, resta em evidência a possibilidade de uma análise 

comparativa entre normas sistemas jurídicos opostos, sendo exatamente isso que se 

pretende neste trabalho. Do mesmo modo, considerando a inclusão dos costumes 

culturais e dos valores morais no âmbito do direito, estes também se tornam passíveis 

de comparação.     

     

2.2.1 O aspecto objetivo da legitimidade: uma análise quanto à eficiência das 

estruturas sociais de controle de condutas humanas 

 

  Conforme exposto no tópico anterior, percebe-se que a valoração da norma 

pode ser a simples mensuração do quanto ela corresponde a uma preferência social, e 

isso é feito objetivamente. Por isso que atribuir valor moral a uma norma, muitas 

vezes, não é atribuir valor moral ao conteúdo da norma em si, mas, tão somente, 

verificar se esse conteúdo corresponde a alguma preferência social. Nesse ponto, e isso 

deve ser ressaltado, não se nega a possibilidade de uma norma ser, em relação a seu 

conteúdo, moral ou imoral. Obviamente, desde que sejam estabelecidos critérios de 

moralidade, uma norma pode ser caracterizada como moral ou imoral, mas esta já seria 

uma segunda análise.  

  O que se pretende expor aqui, primeiramente, é a necessidade de se 

verificar o quanto uma norma corresponde a determinada preferência social, a fim de 

se aferir, por consequência, sua legitimidade. Havendo correspondência entre uma 

norma e uma preferência social, pode-se afirmar que a norma se mostra legítima, 

                                                           
66

 Idem, p. 108. 



47 

 

sendo a recíproca verdadeira. Do mesmo modo, não havendo qualquer 

correspondência entre norma e preferência social, a transgressão passa a ser legítima e, 

consequentemente, em última instância, deixa de ser transgressão. Essa valoração é a 

premissa para se aceitar a obrigação de se cumprir a norma, sendo que há, obviamente, 

diversos níveis de aceitabilidade. 

   Quando, por meio de uma valoração do sistema jurídico, verifica-se uma 

correspondência minimamente aceitável entre as condutas normatizadas e as 

respectivas preferências sociais, pode-se crer na obrigação de cumprir o que determina 

o sistema jurídico, uma vez que este será, ainda que em grau mínimo, legítimo. 

Evidentemente, considerando as infinitas preferências individuais que podem existir, 

atingir o consenso absoluto - pretender que seja de fato alcançado uma única 

preferência social – se mostra utópico. Todavia, afirmar que toda e qualquer valoração 

é viciada por um subjetivismo intrínseco também se mostra equivocado.   

  Considerando-se diversos sistemas normativos, igualmente jurídicos e, 

portanto, válidos, devem ser questionados seus respectivos graus de legitimidade, 

conforme correspondam, ou não, a uma preferência social. Exatamente nessa lógica, 

valores culturais, práticas sociais e costumes devem, igualmente, corresponder a uma 

efetiva preferência social, podendo ser analisados comparativamente. Tal análise, 

como aqui se pretende demonstrar, não será subjetiva.     

  Ou seja, nesse ponto, uma relação extremamente importante é delineada: 

expandindo-se o conceito de norma jurídica às práticas culturais e morais, estas 

também podem ser percebidas como expressão de um mecanismo social de 

coordenação de preferências individuais e coletivas. Consequentemente, sendo a 

prática moral e cultural o resultado de uma coordenação de preferências sociais, elas 

podem ser analisadas, igualmente, sob o aspecto da legitimidade.   

  Portanto, o que se verifica é que uma comparação entre práticas culturais e 

valores morais distintos pode ocorrer de forma objetiva, desde que o critério da 

legitimidade, como aqui desenvolvido, seja utilizado. Com base em uma análise 

semelhante, afirma Alaôr Caffé Alves que a norma, apesar de ser homogênea quanto 

ao seu âmbito de obrigatoriedade, uma vez que toda norma comporta um aspecto de 

vinculação, apresenta múltiplos níveis de força imperativa
67

, justamente em razão de 

                                                           
67

 ALVES, op. cit., p. 261. 



48 

 

seu grau de institucionalização, por meio do qual o comando se impõe à consciência 

do individuo.  

  Exemplificando, quando se afirma que uma prática cultural A se mostra 

melhor que uma pratica cultural B, tal afirmação não configura, necessariamente, um 

mero juízo de valor subjetivo. Por óbvio, quando o fundamento de tal afirmação é 

apenas uma crença individual - um ideal referente ao que seria a melhor prática, a 

análise fica restrita ao campo da subjetividade. No entanto, quando essa mesma 

afirmação é fundamentada em uma análise comparativa, por meio da qual se identifica 

a prática cultural que expressa mais adequadamente uma preferência social, ela deixa 

de estar restrita ao campo da subjetividade. Do mesmo modo que uma lei, em estrito 

senso, reflete uma realidade social, uma prática cultural também o faz.   

  Nesse aspecto, pode ser indagado, em relação a uma prática cultural, qual 

preferência social ela reflete. Consequentemente, ainda pode ser indagado que grupo 

social, ou que aspectos sociais, dão relevância a essa preferência social ao ponto dela 

ser refletida em uma prática cultural. Continuamente, pode ser colocado em evidência 

o porquê de uma prática cultural, e então ela pode ser analisada sob o âmbito de sua 

eficiência como mecanismo coordenador de preferências e expectativas de condutas 

distintas.  

  Para se utilizar o direito como efetivo instrumento solucionador de 

conflitos sociais, essa lógica é imprescindível. Do contrário, não sendo estabelecido 

um critério objetivo de comparação, toda e qualquer análise passa a ser relativa e 

significará apenas uma opinião. O direito (o âmbito jurídico de uma sociedade), assim 

como as diversas práticas culturais e valores morais que se desenvolvem em estruturas 

sociais, deve ser interpretado e compreendido como instrumento de organização social, 

o qual, por sua essência, deve buscar um bem-estar mínimo, justamente na medida em 

que disciplina as relações entre preferências sociais antagônicas
68

.  

                                                                                                                                                                        

 
68

 Conforme já mencionado, é de modo semelhante que Tercio Sampaio Ferraz Jr. expõe que “Partimos 

da ideia de que os sistemas sociais desenvolvem mecanismos capazes de garantir dinamicamente certa 

estabilidade às interações humanas, cuja seletividade está sempre sujeita à contingência. Expectativas 

normativas, assim, garantem duração às interações, em face da simples passagem do tempo, que modifica, 

torna contingente as expectativas em jogo nas interações sociais. Para garantir aquela estabilidade, porém, 

não bastam as expectativas normativas, posto que sempre haverá mais normas que o suportável. Por isso, 

encontramos nos sistemas sociais um segundo mecanismo estrutural, a institucionalização, que confere a 

certas expectativas normativas uma preeminência. Com isso, a contingência de várias expectativas 

normativas contrapostas, que afetam a estabilidade do sistema, (...) é controlada por meio de instituições, 



49 

 

  Sob esse aspecto, uma prática cultural, ainda que não configure uma norma 

jurídica (como muitas vezes pode configurar), também deve ser interpretada como um 

instrumento de organização social, porque, igualmente, coordena e disciplina relações 

entre preferências sociais distintas. O que se percebe é que, por traz de toda forma de 

regulação de conduta humana, há uma tentativa de se conciliar interesses conflitantes 

e, muitas vezes, opostos, e tal tentativa pode ser analisada e avaliada sob o âmbito de 

sua eficiência.  

  Existindo qualquer tentativa de se atingir um mínimo de harmonia entre 

interesses opostos – bem-estar e estabilidade social, essa tentativa se mostrará mais ou 

menos eficiente na medida em que ela de fato permita essa harmonia. Tal verificação, 

empírica, não comporta, necessariamente, meros juízos de valores quanto ao que seria 

um bem-estar de fato desejável. Pelo contrário, ela comporta uma constatação fática de 

que determinado sistema social se mostra mais ou menos adequado do que outros, por 

permitir ou restringir uma coordenação de preferências sociais que ocorra de modo 

estável.  

  Quando o objeto do estudo passa a ser os mais diversos arranjos sociais, 

por meio dos quais os homens buscam manter e desenvolver as melhores condições 

para o contínuo desenvolvimento da espécie, não há como se negar uma análise 

objetiva quanto à eficiência desses arranjos, os quais são construídos por meio de 

sistemas normativos, práticas culturais e valores morais. Consequentemente, todos 

esses elementos podem, igualmente, mostrarem-se mais ou menos eficientes na 

persecução dos objetivos para os quais foram criados. 

  Afirma-se, assim, que a legitimidade de um sistema jurídico, bem como de 

práticas culturais e valores morais, deve estar relacionada, primeiramente, às 

preferências sociais desenvolvidas no sistema e, posteriormente, à sua eficiência como 

mecanismo de coordenação e controle dessas preferências (expectativas de conduta). 

Nesse âmbito, a análise deixa de ser subjetiva, já que critérios neutros, constatados 

empiricamente, passam a ser estabelecidos para a comparação.    

                                                                                                                                                                        

isto é, expectativas presumidas a respeito das expectativas globais e anônimas dos outros, dos terceiros, em 

face das interações que ocorrem.” (FERRAZ JUNIOR, op. cit., p. 111). 



50 

 

  



51 

 

3 LEGITIMIDADE E ANÁLISE VALORATIVA: CRÍTICAS AO 

RELATIVISMO CULTURAL E AO POSITIVISMO JURÍDICO 

 

3.1 Valores moral e cultural: um conceito 

 

  Conforme reiteradamente afirmado, mostra-se necessária uma 

fundamentação teórica da qual decorra a conclusão de que valores morais e culturais, 

assim como sistemas jurídicos, são passíveis de comparação. Nesse sentido, ao se 

pretender a comparação entre valores culturais e morais, é porque se defende a tese de 

que há práticas culturais melhores do que outras, o que pode e deve ser verificado no 

plano da objetividade, ao ponto de trazer resultados não relativos.  

  Por óbvio, considerando que, em alguma medida, essa mesma pretensão 

configurou justificativas para atos de atrocidades, como, por exemplo, o regime da 

escravização sistemática de africanos e afrodescendentes na América e, mais 

recentemente, a agressiva perseguição nazista aos judeus, há receios quanto a qualquer 

tese que sustente a existência de práticas e valores culturais mais adequados do que 

outros
69

.     

  Tal receio é plenamente justificável e, de fato, a pretensão de se afirmar 

que determinada prática cultural mostra-se mais adequada do que outra pode ensejar a 

ideia da existência de superioridade entre raças e povos distintos. Exatamente por isso, 

tal análise comparativa deve ser feita no âmbito da objetividade e nos estritos termos 

da base conceitual que a fundamenta, sob o risco de mostrar-se inadequada ao objetivo 

que lhe é atribuído, qual seja, colocar em destaque estruturas de controle social que se 

mostrem mais eficientes na coordenação de preferências e expectativas de condutas 

distintas. 

  Em razão desse rigor conceitual que deve ser observado, mostra-se 

necessário, antes de se buscar a comparação entre valores morais e culturais, 

conceituá-los como tais. Portanto, previamente devem ser definidos os conceitos, para 

                                                           
69

 Nghia Hoang expõe que “The formal colonized and less developed countries have viewed the 

universal perspective of human rights as a new form of the ‘new imperialism’, which the band names 

were such as cultural imperialism. Consequently, universalism has been heavily criticized by such as 

cultural imperialism. Critics have charged that universalism perpetuates colonist practice, and that it is 

nothing but Western moral imperialism.” (HOANG, Nghia. Human Dignity and Freedons: Globlal and 

Universal Values Of Human Right. Communist Journal, v. 35, n. 664, p. 01-54, 2008, p. 18). 

  



52 

 

que então esteja delimitado o objeto a ser examinado, o que se faz, a seguir, com os 

termos valor moral e prática cultural, respectivamente. 

  O termo “moral”, em aspectos doutrinários, muitas vezes é conceituado 

como uma relação de dualidade
70

. Assim, para se afirmar que algo é moral, é porque 

necessariamente deve existir seu oposto imoral. Ou seja, a moral pode ser interpretada 

como um valor, uma qualificação baseada em determinados critérios, a qual serve para 

caracterizar o agir do homem
71

.    

  Nesse sentido, quando se afirma, por exemplo, que mentir é imoral, é 

porque existem valores que atribuem à honestidade o caráter de dever moral. A moral 

nada mais é, então, do que um conjunto de valores que guiam e norteiam a vida em 

sociedade, configurando, assim, uma dimensão da ética, quando esta é considerada 

como “fazer o que o que deve ser feito ao outro” na vida social
72

.  

  Desse modo, considerando essa conceituação sobre a moral, pode-se 

entender que os valores culturais compreendem uma moralidade, na medida em que, 

igualmente, são valores que conduzem, em algum nível, a vida social. Em suma, então, 

pode ser afirmado que valor, seja moral ou cultural, é uma diretriz social, uma 

orientação de condutas, ainda que essa orientação ocorra em escala mínima. 

Consequentemente, então, uma prática cultural configura-se no efetivo exercício de 

um valor considerado socialmente relevante; ou seja, determinada diretriz social. É, 

portanto, a reafirmação contínua de uma moral desenvolvida em determinado contexto 

social.   

 

3.2 A análise comparativa de práticas culturais distintas: críticas ao Relativismo 

Cultural  

 

  Constatado que práticas culturais configuram, também, o exercício de 

valores morais, sob esse aspecto elas podem ser analisadas. Inclusive, exatamente isso 
                                                           
70

 NOJIRI, Sergio. Neoconstitucionalismo versus democracia: um olhar positivista. Curitiba: Juruá, 

2012, p. 238. 
71

 O termo moral, mais precisamente, pode ser conceituado como “uma codificação das regras, leis, 

normas, valores e motivações que governam o agir e a conduta humana.” (CABRAL, Roque et al. (dir.). 

Logos: enciclopédia luso-brasileira de filosofia. v.3. São Paulo: Verbo, 1999, p. 956). 
72

 APPIAH, Kwame Anthony. O código de honra: como ocorrem as revoluções morais. Tradução 

Denise Bottmann. São Paulo: Companhia das Letras, 2012, p. 14. 

  



53 

 

que foi verificado quando analisado o processo de surgimento de uma norma, tópico 

no qual exposto que esse processo configura a evolução de uma preferência social ao 

status normativo, ao plano jurídico. Nesse sentido, ainda foi demonstrado que valores 

morais e práticas culturais, bem como as normas jurídicas, são, necessariamente, uma 

expressão da realidade social, uma vez que explicitam algum consenso quanto às 

expectativas de conduta existentes no respectivo meio.   

  Em suma, então, já restou afirmado que a moral, a norma jurídica e as 

práticas culturais são referências relativas a expectativas de condutas, diferenciando-se 

entre si conforme seus respectivos níveis de institucionalização, por meio dos quais 

serão mais ou menos eficazes e vinculantes
73

. Ou seja, são práticas sociais que, em 

diferentes níveis, influenciam condutas humanas, refletindo uma realidade e 

coordenando preferências sociais, e sob esse aspecto é possível, sim, a análise objetiva.  

  O que se percebe, nessa análise, é que as práticas sociais representam 

determinado valor, determinada expectativa de conduta, a qual sempre apresenta uma 

razão social de existir. Portanto, deve ser minimizada a ideia de que práticas culturais e 

valores morais são em sua própria essência relativos, o que levaria à conclusão de que 

não há como serem analisados objetivamente, como afirma a corrente teórica 

denominada de Relativismo Cultural
74

. 

  Conforme adiante se demonstra, referida corrente teórica, ao adotar esse 

posicionamento, no sentido de que valores morais e práticas culturais não comportam 

qualquer análise objetiva, além de incorrer em inconsistências lógicas, simplesmente 

inviabiliza a decidibilidade de conflitos socioculturais. Havendo uma estrutura de 

valores que ganha o status de moralidade, passando assim a conduzir a vida em 

sociedade, essa estrutura pode ser compreendida objetivamente, de modo que sejam 

identificados os respectivos fatores sociais que a fundamentam e lhe atribuem 

relevância. É justamente essa compreensão da moralidade que pode facilitar a solução 

de conflitos e permitir um aprimoramento das formas de controle social, como a seguir 

é demonstrado. 

                                                           
73

 Kelly Walsh, de modo análogo, expõe a visão de Willian Graham Sumner, segundo o qual os 

costumes (“mores”) diferenciaram-se dos usos populares (“folkways”) justamente em razão de serem 

mais coercitivos, uma vez que são associados a sanções políticas, culturais e religiosas (WALSH, Kelly. 

Moral Absolutism: A Response to Relativists, University of New Hampshire, 2010, p. 73. Disponível 

em: <http://cola.unh.edu/philosophy/dialectic/dialectic-spring-2009>. Acesso em: 22 out. 2013.). 
74

 BLUMENSON, Eric D. Cultural Relativism (2011). Encyclopedia of Global Justice, Springer, 

October 2011; Suffolk University Law School Research Paper n. 12-56. Disponível em SSRN: 

<http://ssrn.com/abstract=2192655>. Acesso em 21 out. 2013. 

http://cola.unh.edu/philosophy/dialectic/dialectic-spring-2009
http://ssrn.com/abstract=2192655


54 

 

  

3.2.1 O Relativismo Cultural 

 

  Segundo os relativistas culturais, não há como se verificar a existência de 

uma verdade universal, a qual seria simplesmente um mito. Para essa corrente, o que 

se verifica, em termos de padrões sociais, é a existência de costumes e valores morais 

infinitamente distintos e igualmente válidos
75

, os quais não poderiam ser analisados 

objetivamente, pois, para que de fato fosse possível essa análise, deveria haver um 

padrão universal de comparação, o qual não existe
76

. Nesse sentido, ideais de justiça e 

moral seriam relativos, pois apenas poderiam ser afirmados de acordo com específicos 

contextos sociais; ou seja, não haveria como ser verificada qualquer verdade, seja 

normativa, seja moral, que superasse o pluralismo sociocultural
77

. 

  Exemplificando essa linha de raciocínio, James Rachels expõe a ideia 

desenvolvida pelo sociólogo Wiliam Graham Summer, segundo o qual: 

 

A maneira certa é maneira que os antepassados utilizavam e nos foi 

transmitida. A tradição é a sua própria garantia. Não está submetida à 

verificação pela experiência. A noção do que é certo está nos hábitos do povo. 

Não reside além deles, não provém de origem independente, para os pôr à 

prova. O que estiver nos hábitos populares, seja o que for, está certo. Isto é 

assim porque são tradicionais, e por isso contêm em si a autoridade dos 

espíritos ancestrais. Quando abordamos os hábitos populares a nossa análise 

chega ao fim
78

. 

  

  Fica em evidência, nesse trecho, um radical posicionamento que muitas 

vezes é adotado para se justificar o Relativismo Cultural. Conforme se observa, o 

relativismo busca evitar o conflito entre visões e crenças contrárias, validando 

posicionamentos antagônicos por meio de suas respectivas contextualizações
79

. Ou 

                                                           
75

 WALSH, op. cit., p. 69.  
76

 RACHELS, James. Elementos de Filosofia Moral. Tradução de F. J. Azevedo Gonçalves. Lisboa: 

Gradiva, 2004, p. 33-55.  
77

 BLUMENSON, op. cit. 
78

 RACHELS, op. cit. 
79

 WILLIAMS, Bernard. Ethics and the limits of philosophy. Cambridge, MA: Harvard University 

Press, 1985, p. 156. 



55 

 

seja, um eventual atrito entre posicionamentos morais distintos seria, na realidade, 

apenas uma diferença de percepção, mas não um conflito moral em si, já que a 

moralidade não comportaria qualquer certeza ou verdade.  

  Nesse sentido, observa-se que o relativismo é estruturado em duas partes: 

primeiramente, considera um conflito como algo apenas aparente, demonstrando que, 

por meio de contextualizações, posicionamentos contrários podem ser igualmente 

válidos e, portanto, compatíveis; posteriormente, o relativismo busca explicar por que, 

aparentemente, haveria algum conflito
80

. Assim, explica a corrente a relativista que 

supostos conflitos (posicionamentos morais e práticas culturais contrárias) apenas 

evidenciam interpretações distintas, as quais se validam nos seus respectivos contextos 

sociais. Ou seja, nessa lógica, não haveria conflito, mas apenas a utilização de critérios 

diferentes para a análise de uma mesma situação, o que acarretaria na suposta 

divergência.  

  Normalmente, para se comprovar essa linha argumentativa, no sentido de 

que não haveria um padrão universal que permitisse a comparação objetiva entre 

práticas culturais opostas, motivo pelo qual entre elas não poderia haver qualquer 

conflito, os relativistas se valem de exemplos práticos
81

. Um caso muito ilustrativo, 

relatado por Heródoto, em História, menciona o choque cultural verificado por Dário, 

um rei da antiga Pérsia, quando esteve em contato com os calatinos, uma tribo 

indiana
82

.     

  No relato, é narrado o costume dos calatinos de se alimentarem dos 

cadáveres de seus pais, o que era visto com repúdio pelos gregos, os quais tinham o 

costume de cremar os mortos em rituais funerários.  Dário, então, intrigado com esse 

conflito cultural, reuniu alguns calatinos na presença de alguns gregos, perguntando 

aos gregos o que achavam da ideia de comerem os mortos e perguntando aos calatinos 

o que achavam da ideia de queimá-los. Tanto os gregos quanto os calatinos ficaram 

perplexos com a pergunta que lhes foi dirigida, respondendo que jamais poderiam agir 

daquela forma.   

  O que esse caso ilustra é justamente a ideia de que culturas diferentes 

apresentam códigos morais diferentes; ou seja, algo que em determinado contexto 

                                                           
80

 Idem, p. 157. 
81

 WALSH, op. cit., p. 70. 
82

 RACHELS, op. cit. 



56 

 

social pode ser considerado correto pode também ser repudiado em outro. O que seria 

correto, alimentar-se dos mortos ou queimá-los?  

  Outro exemplo, este mais atual, diz respeito aos esquimós, dentre os quais 

o maior grupo é o chamado Inuíte. Os inuítes, que vivem basicamente no extremo 

norte do planeta, especificamente na Groenlândia e na América do Norte, apresentam 

alguns costumes muito diferentes dos costumes praticados na cultura ocidental 

moderna.       

  Por exemplo, os homens inuítes muitas vezes têm relações fixas com mais 

de uma mulher, sendo ainda que as compartilham com convidados, concedendo-as em 

sinal de hospitalidade. Além disso, na comunidade, um homem dominante muitas 

vezes exige e obtém regularmente relações sexuais com as esposas de outros homens. 

Já as mulheres, por sua vez, têm a liberdade de se separarem de seus maridos, 

relacionando-se com outros parceiros. Ou seja, essa prática dos esquimós em nada se 

assemelha ao instituto do matrimônio como é desenvolvido em grande parte da cultura 

ocidental.  

  Todavia, não apenas em relação ao casamento e às práticas sexuais que os 

esquimós se diferenciam da atual cultura ocidental. A prática do infanticídio, por 

exemplo, é extremamente comum. Knud Rasmussen, um dos primeiros exploradores 

que teve contato com os esquimós, narrou que conheceu uma mulher que, dentre os 

vinte filhos aos quais ela havia dado à luz, dez haviam sido mortos na ocasião do 

nascimento. Knud ainda relatou que os bebês do sexo feminino estão mais sujeitos à 

prática, o que ocorre mediante mera escolha dos pais, sendo que isso não acarreta 

qualquer repercussão negativa no âmbito social. Do mesmo modo, é comum na prática 

dos esquimós que pessoas idosas sejam abandonadas pelo grupo, sendo deixadas no 

frio e na neve para morrerem solitárias
83

.  

    Por óbvio, como se percebe, os costumes dos esquimós diferem muito de 

grande parte dos costumes ocidentais, o que, supostamente, levaria à conclusão de que 

não há valores compartilhados entre os esquimós e as sociedades ocidentais modernas. 

Nesse sentido, poderia se extrair dessa lógica, como fazem os relativistas, que culturas 

distintas apresentam códigos morais distintos, não havendo, portanto, objetividade na 

                                                           
83

 Idem. 



57 

 

moralidade. Ou seja, qualificar algo como certo ou errado depende de determinado 

contexto social, o que resulta em mera opinião, que, por sua vez, é relativa.  

  É exatamente isso que embasa o Relativismo Cultural, corrente esta que 

afirma, como princípio, que crenças e condutas individuais são determinadas por 

aspectos culturais, devendo apenas assim ser entendidas
84

; ou seja, relativamente. Em 

uma primeira abordagem, talvez o Relativismo Cultural se mostre como uma teoria 

fundamentada em uma consistente linha argumentativa. No entanto, já em uma análise 

mais aprofundada, algumas incongruências lógicas dessa corrente podem ser 

verificadas, o que justifica sua rejeição neste trabalho, conforme adiante se demonstra. 

 

3.2.2 Inconsistências lógicas da tese relativista 

 

(a) A existência de valores idênticos em práticas opostas   

 

  Já em abordagem crítica do Relativismo Cultural, algumas incoerências 

lógicas devem ser questionadas. Assim, primeiramente, um aspecto a ser colocado em 

evidência é que a conclusão alcançada por essa corrente, qual seja, que “não há 

verdade objetiva nas questões morais”, não decorre da premissa posta, que é “culturas 

distintas apresentam códigos morais distintos
85

”. Diferentemente da conclusão 

extraída, o simples fato de haver diferença de opinião, por si só, não leva à conclusão 

de que não haja uma verdade referente ao objeto da divergência
86

. Não basta, para se 

afirmar que não há verdade quanto à moralidade, a simples demonstração de que existe 

divergência quanto ao o que é moral. Analisando-se outras questões temáticas, isso 

fica muito claro.  

  Exemplificando, em determinadas sociedades foi desenvolvida a crença de 

que a Terra era plana, enquanto que, em outras, foi desenvolvida a crença de que a 

Terra era arredondada. Ora, do fato de haver discordância quanto à forma geográfica 

da Terra não decorre a conclusão de que não haja uma verdade objetiva quanto a esse 

                                                           
84

 WALSH, op. cit., p. 70. 
85

 RACHELS, op. cit. 
86

 BECKWITH, Francis J. Politically Correct Death: Answering the Arguments for Abortion Rights. 

Grand Rapids: Baker Book House, 1993, p. 19-25. 



58 

 

assunto. O fato de a Terra ser arredondada
87

 independe, absolutamente, das crenças 

relacionadas a essa questão, sendo que as pessoas podem simplesmente estar erradas 

em suas crenças. Do mesmo modo, afirmar que há uma verdade em relação à forma da 

Terra não depende de todas as pessoas terem conhecimento dessa verdade.  

  Ou seja, da mesma maneira, para se afirmar que não há verdade objetiva 

quanto à moralidade, não basta o fato de haver discordância quanto ao o que é moral. 

Além disso, a existência de uma verdade objetiva quanto à moral não depende de todas 

as pessoas conhecerem esta verdade
88

. Note-se que, neste ponto, ainda não se refuta a 

afirmação de não há verdade objetiva na moralidade. Apenas se esclarece um 

problema lógico muitas vezes cometido pelos relativistas, quando afirmam que a 

simples existência de códigos de conduta distintos comprovaria a inexistência de 

verdade objetiva quanto ao o que seriam condutas corretas ou erradas
89

.  

O que deve ser colocado em evidência, neste ponto, é que a simples 

existência de práticas sociais distintas não significa, necessariamente, uma diferença 

de valores morais
90

. Muitas vezes, diferentes práticas sociais são decorrentes de 

crenças distintas, mas não de valores morais também distintos.  

  Exemplificando novamente, na Índia, há uma prática cultural que se 

resume no fato de as pessoas não se alimentarem de carne bovina; mesmo em uma 

situação de miséria e fome, as pessoas permanecem vinculadas a essa prática e os 

gados bovinos intocáveis. Ora, dessa mera constatação poderia se afirmar, como 

muitas vezes fazem os relativistas, que há uma diferença quanto aos valores morais 

dos indianos e, por exemplo, dos norte-americanos? Certamente que não.     

  Quando se indaga o porquê dessa prática cultural, quando se busca 

descobrir que valor social ela reflete, percebe-se que os indianos simplesmente não 

comem carne bovina porque acreditam que as almas de seus antepassados 

eventualmente possam residir no corpo desses animais, podendo um desses animais 

ser, por exemplo, o irmão ou o pai de um indivíduo. Ora, tanto na Índia como nos 

Estados Unidos há uma concordância quanto ao fato de que não se deve se alimentar 

                                                           
87

 Tecnicamente, conforme o atual conceito utilizado pela Geografia, a forma da Terra é Geoide 

(HOUAISS, Antônio; VILLAR, Mauro de Salles. Dicionário Houaiss da Língua Portuguesa. Rio de 

Janeiro: Objetiva, 2001, p. 1445).  
88

 RACHELS, op. cit. 
89

 Idem. 
90

 BECKWITH, op. cit. 



59 

 

do irmão ou do pai de um indivíduo, havendo discordância, apenas e tão somente, 

quanto ao fato de um animal ser, ou poder ser, o irmão ou o pai de alguém.  

  Ou seja, práticas culturais nitidamente opostas, no caso, alimentar-se ou 

não de carne bovina, podem estar respaldadas, apenas, em crenças distintas, sendo que 

muitas vezes não indicam a existência de valores morais também distintos. Isso porque 

valores morais são apenas um dos fatores que levam ao desenvolvimento das práticas 

culturais, havendo ainda outros, como, por exemplo, crenças religiosas e 

circunstâncias geográficas. Não se pode presumir que, por existirem práticas sociais 

distintas, os respectivos valores também sejam distintos, ainda que, eventualmente, de 

fato possam ser
91

.     

   Retomando ao caso dos esquimós, poderia se afirmar que, pelo fato deles 

praticarem o infanticídio, há uma diferença entre seus valores morais e os valores do 

mundo ocidental moderno, no qual o infanticídio é considerado crime e amplamente 

repudiado. Todavia, quando se analisa a razão que leva os esquimós a matarem suas 

crianças, percebe-se, também, que não há diferenças de valor. Os esquimós habitam 

locais extremamente hostis geograficamente, nos quais as condições de sobrevivência 

são rigorosas e a comida é escassa. As mães esquimós, por exemplo, amamentam seus 

filhos por até quatro anos, motivo pelo qual há um limite para o número de filhos que 

uma mulher pode ter. Além disso, os esquimós são um povo nômade, uma vez que, 

não sendo possível o desenvolvimento da agricultura, estão constantemente em busca 

de alimentos, fazendo com que as mães tenham que carregar seus filhos nas costas
92

. 

  Em razão de tais circunstancias, então, os bebês passam a estar sujeitos à 

prática do infanticídio, simplesmente porque, muitas vezes, não é possível a 

preservação física de todas as crianças que são concebidas. Especificamente em 

relação aos bebês do sexo feminino, que são mais rejeitados, também há uma 

explicação muito simples: os homens, como caçadores, têm a função de prover comida 

e, por isso, estão sujeitos a uma taxa de mortalidade precoce mais elevada, a qual é 

superior à taxa de mortalidade das mulheres. Assim, para que haja um grupo de 

caçadores capaz de prover alimentos a todos, a diferença entre o número de mulheres e 

homens deve ser rigorosamente equilibrada, sob o risco de não haver caçadores 

suficientes para fornecerem comida a todo o grupo. 

                                                           
91

 Idem. 
92

 RACHELS, op. cit. 



60 

 

  Ressalta-se ainda que, apesar de todas essas circunstâncias, a opção pela 

morte dos recém-nascidos é a última à qual recorrem os esquimós, sendo que a prática 

da adoção é extremamente comum
93

. Portanto, na realidade, os esquimós não 

apresentam qualquer valor de desprezo pela vida, mas apenas demonstram que, em 

determinadas situações, são necessárias atitudes drásticas para que seja possível a 

sobrevivência do grupo. Não se verifica, como inicialmente poderia ser concluído, que 

haja uma grande diferença de valores entre os esquimós e o atual mundo ocidental; 

pelo contrário, consta-se que ambas as culturas apresentam práticas distintas para 

preservarem um mesmo valor: no contexto dos esquimós, o infanticídio é apenas um 

meio último para se permitir a sobrevivência do grupo, enquanto que, na prática do 

mundo ocidental moderno, a criminalização do infanticídio é um meio para se 

preservar a manutenção e a estabilidade do grupo.  

  Como crítica ao relativismo cultural, então, primeiramente deve ser 

percebido, como aqui se faz, que o simples fato de haver práticas culturais distintas 

não demonstra a existência de valores morais também distintos
94

 e, muito menos, que 

estes valores estão restritos a um aspecto necessariamente subjetivo. Em segundo 

plano, deve ser compreendido que práticas culturais são desenvolvidas mediante 

inúmeros fatores sociais, os quais vão além dos valores morais
95

. E, por fim, ainda 

deve ser ressaltado que, embora haja julgamentos morais que variam conforme o 

contexto cultural, isso não comprova a afirmação de que a moralidade é culturalmente 

relativa
96

.   

  Analisando-se, objetivamente, o que respalda as práticas culturais, podem 

ser extraídos seus respectivos valores sociais, os quais podem se repetir, como aqui se 

comprovou, em práticas opostas. O que se verifica, em tal análise, é que muitas vezes 

há uma diferença de valores menor do que aparentemente poderia ser presumido. Ou 

seja, inicialmente, o Relativismo Cultural falha por justificar a existência de valores 

morais distintos com base, apenas, na existência de práticas culturais contrárias; 

posteriormente, falha por presumir que, havendo de fato a divergência de valores, essa 

divergência comprovaria a ausência de uma verdade ou uma objetividade nas questões 

morais, o que jamais poderia ser sustentável, como restou demonstrado. 

                                                           
93

 Idem. 
94

 BECKWITH, op. cit. 
95

 RACHELS, op. cit. 
96

 WALSH, op. cit., p. 70. 



61 

 

  Quando é realizado um questionamento e um estudo quanto aos fatores 

sociais que levam à configuração de uma prática cultural – de um exercício de uma 

moralidade, empírica e objetivamente podem ser percebidos elementos que 

fundamentam a estruturação cultural e moral de determinada sociedade, o que permite 

a real compreensão de seus valores. Nessa abordagem, já fica claro que a suposta 

relatividade intrínseca às questões morais não é, de modo algum, absoluta, o que, por 

si só, já permitiria uma rejeição do Relativismo Cultural. Não obstante, a 

inconsistência lógica do Relativismo Cultural não se esgota nesses aspectos, sendo que 

outros problemas, também lógicos, ainda podem ser verificados, conforme adiante se 

demonstra.   

 

(b) A incompatibilidade entre posicionamentos morais opostos: a inexistência de 

relatividade nas questões morais ainda que estas sejam vistas como subjetivas  

 

  Nos termos já analisados, segundo a corrente relativista, os conflitos 

morais, na realidade, não configurariam conflitos propriamente ditos, mas, sim, meras 

divergências interpretativas – de perspectivas. Nesse sentido, avaliações morais 

antagônicas passam a ser validadas simultaneamente, desde que sejam analisadas em 

seus respectivos contextos. Exemplificando, poderia ser afirmado que um 

posicionamento moral contrário à prática do aborto pode ser igualmente válido a um 

posicionamento favorável à prática, não havendo, segundo os relativistas, qualquer 

incompatibilidade entre eles.  

  De fato, quando hipoteticamente concebemos duas realidades sociais 

totalmente desvinculadas e independentes, uma mesma situação pode ser objeto de 

análises morais opostas e estas não seriam mutuamente excludentes, uma vez que 

estariam em conformidade com seus respectivos contextos socioculturais. Nesse ponto, 

especificamente, a lógica relativista é sustentável e correta
97

. 

  Ocorre que, se de fato não há conflito em julgamentos morais opostos, 

deve ser explicado e compreendido por que, aparentemente, há conflito. Se há, na 

lógica relativista, compatibilidade entre avaliações morais contrárias, por qual razão 

                                                           
97

 WILLIAMS, op. cit., p. 157. 



62 

 

haveria um aparente conflito? É justamente na busca dessa resposta que outras 

incongruências do Relativismo Cultural são evidenciadas. 

  Na realidade, considerando julgamentos morais distintos e antagônicos, os 

quais se validam em contextos culturais próprios, eles não são contraditórios, 

justamente porque se baseiam em premissas diferentes. No entanto, não há entre eles 

compatibilidade, pelo contrário, são mutuamente excludentes. Quando um 

posicionamento moral é adotado, ele necessariamente apresenta determinas premissas 

que o fundamentam, motivo pelo qual não pode contradizer outro posicionamento, 

baseado em outras premissas. No entanto, o fato de não haver contradição entre 

posicionamentos morais distintos não significa, por óbvio, que eles não são 

excludentes ou então que não haja conflito entre eles. A contradição deixa de existir 

porque parte-se de premissas distintas; porém, sendo as premissas distintas, entre elas 

há incompatibilidade, o que leva, por consequência lógica, a uma incompatibilidade 

entre os respectivos posicionamentos morais que são adotados.   

  O que se analisa, neste ponto, é que o Relativismo Cultural afirma que 

avaliações morais distintas são compatíveis e, portanto, simultaneamente aceitáveis, o 

que levaria à inexistência de qualquer conflito
98

. Todavia, tal afirmação é 

insustentável, sendo que, na realidade, verifica-se o oposto: julgamentos morais 

diversos podem não ser contraditórios, mas serão, sim, incompatíveis e, portanto, 

jamais simultaneamente válidos.  

  A contradição não se configura porque posicionamentos diversos são 

fundamentados em premissas também diversas. Porém, se as premissas são diversas, 

ao ponto de conduzirem a convencimentos opostos, obviamente elas são incompatíveis 

e, por lógica, excludentes
99

. Se determinada premissa “A” é adotada a fim de se 

alcançar determinada conclusão “B”, a premissa “A” exclui, necessariamente, outra 

premissa que levaria a uma conclusão diversa. Ou seja, se há dois caminhos a serem 

percorridos, os quais se excluem mutuamente, configurando verdadeiro conflito (não 

contradição), não há como ambos serem validados simultaneamente. Um deles, 

necessariamente, provará ser mais adequado, o que exclui a ideia de relatividade.   

  O que não percebem os relativistas é que não há, em termos práticos, 

divisões absolutas entre valores morais e práticas culturais distintas. Como explica 

                                                           
98

 Idem, p. 157. 
99

 Idem, p. 157. 



63 

 

Bernard Williams, as condutas e práticas desenvolvidas dentro de uma cultura não são 

vistas como inapropriadas apenas por serem analisadas conforme o comportamento de 

outro grupo, sendo que seria simplesmente artificial tratar a questão como se houvesse 

sempre duas culturas completamente autônomas e independentes
100

. É exatamente 

nesse sentido que o autor afirma:  

 

In any case, it is artificial to treat these matters as if they always involved two 

clearly self-contained cultures. A fully individuable culture is at best a rare 

thing. Cultures, subcultures, fragments of cultures, constantly meet one another 

and exchange and modify practices and attitudes. Social practices could never 

come forward with a certificate saying that they belonged to a genuinely 

different culture, so that they were guaranteed immunity to alien judgments and 

reactions. So instant relativism is excluded. For similar reasons, strict  

relational relativism in ethics is excluded altogether. It has had able to 

defenders, but is implausible to suppose that ethical conceptions of right and 

wrong have a logically inherent relativity to a given society
101

. 

 

Ou seja, conforme a ideia exposta, percebe-se que, na realidade, as 

relações sociais, nelas incluídas as práticas culturais (o exercício de valores morais), 

são dinâmicas e estão em constante modificação. Não existe, por óbvio, um contexto 

único e absolutamente independente, o qual estaria, assim, imune a qualquer análise 

valorativa externa. Quando uma prática cultural é reiteradamente realizada, é porque 

ela é considerada mais adequada, ou ao menos mais útil, do que outras, não havendo 

relatividade nessa análise. As divergências morais e culturais são concretas, os 

conflitos são reais e influenciam as formas de organização social, não havendo como 

se falar, em termos práticos, que posicionamentos morais opostos são compatíveis.  

Ainda na argumentação de Bernard Williams, é exposto: 

 

If two cultures, or outlooks, or ways of life exclude one another, is there any 

room for relativism? Not instantly. Someone who has certain dispositions and 

expectations as a member of one culture will often be unwilling, when 

confronted with an alternative way of life, to do what is done in the other 

                                                           
100

 Idem, p. 159. 
101

 Idem. 



64 

 

culture. Moreover, it is part of what makes his responses ethical responses that 

they are deeply internalized enough for his reaction, in some cases, to be not 

merely unwillingness but rejection
102

.   

 

No mesmo sentido, David Lyons ainda faz a seguinte consideração: 

 

It may seen secure, so long as we forget that individuals can belong to more 

than one social group at any time. While suggesting their group-oriented 

theories, anthropologists have seemed strangely insensible of the fact that, even 

within the relatively small societies to which they typically refer, social classes, 

families, and other real social groups (of the sort social scientists are concerned 

to investigate) are maintained. And social norms can be ascribed to many such 

groups. Most important, one can belong to groups that have differing values (as 

well as be disaffected from values that prevail within a group to which one 

continues to belong
103

.       

 

Ressalta-se que, nessas considerações, ainda não se afirma a existência de 

objetividade nas relações morais e culturais. O que se afirma, neste momento, é que o 

Relativismo Cultural, em termos de lógica, é insustável, independentemente da 

subjetividade que possa ser encontrada nas questões morais e culturais. Isso é deixado 

em evidência por Bernard Williams, quando afirma “that nonobjectivity does not 

imply any relativistic attitude
104

”. 

Nesse sentido, afirma-se neste ponto que, ainda que as questões morais e 

culturais fossem consideradas como essencialmente subjetivas, isso não significaria, 

como pensam os relativistas, a validade simultânea de todas as práticas e valores (já 

que seriam relativos), a fim de que fossem igualmente tolerados. Inclusive, conforme 

ainda será analisado, pensar que a subjetividade dos valores culturais justificaria, como 

valor moral, a tolerância, seria paradoxal na própria lógica relativista, pois tal valor 

deveria ser considerado como universal.   

                                                           
102

 Idem, p. 158. 
103

 LYONS, David. Ethical Relativism and the Problem of Incoherence (July 25, 2012), p. 109 - 110. 

Disponível em SSRN: <http://ssrn.com/abstract=2117178> ou http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.2117178>. 

Acesso em: 20 out. 2013. 
104

WILLIAMS, op. cit., p.159.  

http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.2117178


65 

 

O Relativismo Cultural, quando pretende validar, simultaneamente, 

posicionamentos morais antagônicos, afirmando que os conflitos seriam apenas 

aparentes, simplesmente analisa a questão de modo artificial, restringindo-a a um plano 

meramente teórico e fictício. Justamente por isso que, quando a análise relativista é 

levada a um plano fático, real e concreto, ela se mostra insustentável, ficando em 

evidência a incongruência de seus argumentos.  

Assim, explicitados os problemas lógicos decorrentes do Relativismo 

Cultural, o que deve ser pretendido, conforme aqui almejado, é uma teoria 

intermediária. Afirmar que não há separação absoluta entre culturas e sociedades e que 

não há relatividade nas questões morais não significa, de modo algum, pretender a 

imposição de determinados valores, absolutos e universais, para que sejam aplicados a 

todo e qualquer arranjo social. A questão deve ser limitada, de modo favorável, às 

questões práticas, sendo que há, sim, desacordos e divergências mais relevantes do que 

outros, e estes devem ser priorizados em uma análise comparativa. Posicionamentos 

morais antagônicos que realmente influenciam o modo de vida de determinada 

sociedade devem ser confrontados, sim, porque a partir tal confronto práticas sociais 

mais benéficas podem ser desenvolvidas
105

.      

Por fim, ainda deve ser ressaltado que constatar a insuficiência de 

determinada prática, ou então qualificá-la como injusta, não significa culpar as pessoas 

que a tenham praticado ou defendido. Essa constatação não exige uma respectiva 

responsabilização, podendo configurar, apenas, um meio de se buscar formas de 

controle social e práticas mais adequadas.  O que deve percebido é que conflitos 

morais representam conflitos entre modos de vida, são práticas culturais em atrito, e 

isso influencia no modo como as próprias sociedades são desenvolvidas. Justamente 

porque isso que, em termos práticos, conflitos morais representam posicionamentos 

conflitantes e incompatíveis, motivo pelo qual não são relativos. Se há uma opção 

social por determinada prática, necessariamente outras opções foram rejeitadas, e isso 

envolve diversos fatores e critérios que fundamentam a escolha. Tais fatores e critérios 

podem e devem ser questionados, continuamente, a fim de que a própria prática possa 

ser questionada e, eventualmente, aprimorada, conforme as razões sociais que lhe 

fundamentam.   

                                                           
105

 Conforme sugere Nghia Hoang, “Arguments of relativism or universalism should thus not be used to 

impose one’s own values upon others, but to widen open debate around which values should be 

absorbed and which abolished.” (HOANG, op. cit., p. 34.).   



66 

 

O relativismo cultural, por meio de suas inconsistências, acaba por 

menosprezar, inclusive, qualquer debate, uma vez que este já não poderia conduzir a 

qual quer conclusão objetiva e concreta. Porém, é justamente por meio de conflitos e 

debates que as sociedades são desenvolvidas, nos quais determinadas práticas são 

ratificadas em detrimento de outras, o que exclui a relatividade das questões morais e 

culturais (ainda que estas sejam vistas e compreendidas como subjetivas). A própria 

busca por convencimentos, intrínseca ao ser-humano, já exclui qualquer ideia de 

relatividade. As necessidades morais e culturais são reais, elas significam escolhas 

fundamentadas, as quais são realizadas mediantes critérios de comparação aceitos 

socialmente, o que implica valorações minimamente consensuais e, consequentemente, 

exclui qualquer relatividade absoluta. Nesses termos, novamente, resta rejeitado o 

Relativismo Cultural.    

 

3.2.3 O subjetivismo intrínseco do Relativismo Cultural: a inadequação da tese 

para a solução de conflitos socioculturais 

 

  Além dos problemas já evidenciados, por afirmar a existência de um 

subjetivismo intrínseco a toda forma de expressão sociocultural, não enxergando nos 

valores morais qualquer neutralidade racional, o Relativismo Cultural não se mostra 

como uma doutrina adequada para o estudo do direito, quando este é visto como um 

meio adequado ao aprimoramento contínuo das formas de solução de conflitos.    

  Aceitando o que defende a corrente relativista, não haveria como se 

analisar, comparativamente, quaisquer práticas sociais distintas, uma vez que estas 

seriam justificáveis por si só. Ainda, como supostamente não haveria um padrão 

universal neutro que permitisse a comparação entre práticas sociais, qualquer exame 

nesse sentido restaria configurado como relativo, retratando, assim, mero juízo de 

valor (opiniões)
106

. Portanto, com base em tais premissas, já não haveria qualquer 

noção de certo e errado, sendo que toda e qualquer manifestação cultural estaria 

respaldada por sua respectiva tradição, provando-se como legítima pelo simples fato 

de ter sido praticada reiteradamente por determinado período de tempo
107

.  

                                                           
106

 BECKWITH, op. cit. 
107

 RACHELS, op. cit. 



67 

 

  Nessa lógica, então, jamais seria sustentável a afirmação de que 

determinado costume é moralmente inferior do que outro, pois todo costume seria, por 

sua própria essência, moral. Não seria possível qualquer análise crítica, qualquer 

reprovação, uma vez que outras sociedades seriam “apenas diferentes”. Do mesmo 

modo, qualquer conflito moral que abrangesse sociedades e culturas distintas seria 

insolucionável, pois não haveria como se recorrer a critérios externos de avaliação. Ou 

seja, o Relativismo Cultural, quando afirma a inexistência de normas que transcendem 

culturas
108

, acaba por aceitar que há conflitos sem solução. 

   Quando essa ideia é restrita a determinados exemplos, como o 

mencionado caso dos calatinos e dos gregos, que discordavam quanto ao que seria um 

tratamento adequado aos mortos, talvez ela seja plausível. No entanto, o mesmo 

raciocínio leva à impossibilidade de práticas culturais menos benéficas serem 

criticadas ou questionadas. Inclusive, caso a tese relativista fosse aceita, sequer seria 

possível qualificar uma prática cultural como “menos benéfica”, pois qualquer 

caracterização seria relativa. Como dito, em alguns casos específicos, talvez o 

raciocínio mostre-se adequado, mas, em muitos outros, ele é insustentável
109

.  

  Pensando, hipoteticamente, em uma sociedade que declare guerra 

constantemente com o fim de escravizar outros povos, ou então uma sociedade que 

seja manifestamente antissemita; tais práticas simplesmente não poderiam ser 

questionadas. Por óbvio, nesses exemplos, o Relativismo Cultural já não se mostra 

aceitável. Seria impossível afirmar, objetivamente, que uma sociedade não escravista 

apresenta práticas mais benéficas do que uma sociedade escravista? Em que pese o 

fato de terem existido sociedades escravistas ao longo da história, tal prática sempre 

foi passível de questionamentos.  

  Como explica o filósofo Kwame Anthony Appiah, quando analisa os 

motivos que levaram ao fim do regime de escravidão de africanos e afrodescendentes 

no mundo atlântico, tal prática, antes mesmo do movimento abolicionista, já era vista 

como moralmente errada, sendo que os sentimentos antiescravocratas também já 

estavam amplamente difundidos
110

. Não só nessa análise, referente especificamente à 

escravidão atlântica, mas também em outras relativas a “revoluções morais”, o mesmo 

                                                           
108

 BLUMENSON, op. cit. 
109

 Idem. 
110

 APPIAH, op. cit., p. 119. 

 



68 

 

autor explica que o argumento moral já está presente muito antes do movimento 

revolucionário. Ou seja, a prática cultural, apesar de ser reiteradamente realizada, não 

é, necessariamente, apreciada como algo correto. Nem poderia ser diferente, uma vez 

que determinadas práticas, como no caso da escravidão, são contrárias a valores 

essenciais à vida.   

  O que se verifica na sistemática da escravidão desenvolvida nas Américas 

é que determinados valores, apesar de serem considerados como essenciais ao 

desenvolvimento das sociedades, simplesmente eram negados aos negros. E, embora 

essa sistemática possa ser validada no âmbito do direito, como realmente o foi, ela 

continua sendo minimamente questionável, justamente porque restringe valores 

básicos a determinado grupo que “compõe” a sociedade. É simplesmente uma 

constatação factual: a escravidão, simplesmente por ser uma prática extremamente 

agressiva e discriminatória, apesar de ter sido prática em diversos momentos da 

história, nunca deixou de ser lamentável ou, ao menos, questionável. 

  Ilustrando exatamente esse argumento, Kwame Anthony Appiah cita A 

Sentimental Journey, de Laurence Sterne, obra na qual foi exposta a seguinte 

passagem: 

 

Disfarça-te como quiseres, porém, Escravidão!”, eu disse, “ainda és amarga 

dose; e se em todos os tempos milhares foram abrigados a beber de ti, nem por 

isso és menos amarga
111

.  

 

  Caso seja considerado o Relativismo Cultural, nos termos em que ele é 

posposto, qualquer argumentação nesse sentido, contrária à escravidão, já não poderia 

ser considerada como algo sustentável objetivamente. Tal prática simplesmente estaria 

imune a quaisquer críticas, uma vez que estas seriam meras opiniões, ou seja, juízos de 

valores marcados por um subjetivismo intrínseco.  

  O Relativismo Cultural, muitas vezes embasado em uma teoria 

antropológica, restringe as moralidades a seus respectivos contextos sociais, os quais 

devem ser, segundo essa corrente, os próprios critérios para qualquer análise 

                                                           
111

 Idem, p.123. 



69 

 

valorativa
112

. Portanto, o que é moral ou imoral passa a depender dos códigos de 

conduta de cada sociedade, e de nada mais. Desse modo, por exemplo, desde que haja 

uma sociedade na qual a escravidão é vista como algo moralmente correto, tal prática 

assim deve ser considerada, não havendo qualquer outro critério que permita uma 

análise em sentido contrário.  

  Nesse raciocínio, então, uma conduta é correta, apenas e tão somente, se 

ela estiver em conformidade com as normas do grupo social no qual o respectivo 

agente está inserido. Consequentemente, uma possível avaliação moral daquela 

conduta apenas deve considerar, como critérios avaliativos, as normas existentes 

naquele grupo. Ora, esse raciocínio simplesmente leva à conclusão de que condutas 

idênticas podem ser objeto de julgamentos morais opostos e, igualmente, válidos, o 

que já se comprovou ser insustentável. Isso porque, conforme já analisado, não há 

como se enfrentar a questão considerando, artificialmente, que as práticas culturais são 

absolutamente independentes e autônomas, como se fossem referentes a contextos 

sociais específicos que lhe atribuíssem uma marca própria e única, fazendo elas 

imunes a qualquer análise externa (a qual seria deslocada).  

  Levado ao extremo, o Relativismo Cultural, afirmando a possível 

existência de julgamentos morais opostos e igualmente válidos, bem como a 

compatibilidade entre eles
113

, além apresentar inconsistências lógicas, simplesmente 

impede a solução de conflitos. Como já exposto, por mera questão de lógica, 

valorações morais distintas, referentes a um mesmo objeto e tendo como base o 

mesmo contexto sociocultural, podem ser consideradas válidas, mas não compatíveis. 

Em última instância, existindo diversas bases morais para o julgamento de uma mesma 

conduta, sequer haveria possibilidade de julgamento, pois este seria eternamente 

relativo e, portanto, precário e distante de qualquer realidade. 

  O que se percebe é que a argumentação relativista acaba por permitir a 

sobreposição contínua de valores morais distintos para uma mesma hipótese fática, a 

qual se torna imune a qualquer análise valorativa. E, diferentemente do que é afirmado 

por esta corrente, no sentido de que uma conduta apenas seria passível de julgamento 

moral quando fossem considerados os valores do grupo social na qual ela é praticada, a 

                                                           
112

 LYONS, op. cit., p. 109. 
113

 Idem, p. 119. 



70 

 

lógica utilizada pelo Relativismo impede, quando levada a sério, todo e qualquer 

julgamento moral.  

   Além disso, a conclusão é falaciosa porque, de forma quase que absoluta, 

nenhuma sociedade enxerga seus valores morais e culturais como perfeitos, o que já 

implica a aceitação de que estes podem ser aprimorados. Consequentemente, se há a 

possibilidade de aperfeiçoamento, é porque existem critérios de comparação, os quais 

vão além dos próprios valores desenvolvidos naquela sociedade. O Relativismo 

Cultural, ao coibir qualquer análise crítica relacionada a práticas culturais distintas, faz 

com que determinada sociedade já não possa questionar seus próprios valores, uma vez 

que estes também serão relativos. Ora, em última instância, já não fará sentido o uso 

dos termos certo e errado.  

  O que deve ser percebido é que, quando há qualquer discussão moral, há 

tentativas de convencimento, o que implica que as partes que divergem creem na 

objetividade de seus argumentos. Além disso, se há uma discussão moral, é porque 

critérios também morais – pressupostos – são aceitos por ambas as partes, os quais já 

não estão em discussão. Posicionamento moral não significa mera “vontade” ou 

“opção”, mas sim uma crença efetiva em determinado estado ou postura que julga-se 

ser, em razão de determinados parâmetros, melhor (mais benéfica do que outros(as). É 

exatamente nesse sentido que Bernard Williams afirma: 

 

Se as pessoas podem discutir entre si sobre assuntos morais específicos ou 

sobre questões de princípios, é somente porque existem posturas morais como 

pano de fundo que não estão em discussão e à luz das quais a discussão 

prossegue. Para afirmar a mesma coisa de maneira mais enfática, podemos 

dizer que é somente sobre a aplicação dos princípios morais aceitos que a 

discussão se dá. Logo, onde não há um pano de fundo de concordância moral, 

não pode haver discussão. Nesse ponto a postura subjetivista pode reaparecer, 

agora afirmando que tudo que foi demonstrado pelas ponderações sobre os 

debates de ideias é que a moralidade de um homem ou de uma sociedade é até 

certo ponto genérica e sistemática, e que posições genéricas podem se aplicar a 

casos menos genéricos. Quando saímos da estrutura de atitudes genéricas 



71 

 

convencionadas, não há mais nenhuma discussão, e tampouco nenhuma 

maneira de demonstrar que uma posição é certa ou errada
114

. 

 

  Ou seja, caso não houvesse qualquer objetividade nas questões morais e 

culturais, como que determinada prática cultural poderia ser questionada, 

internamente, pelo próprio grupo que lhe concedeu validade? Se uma sociedade não é 

legítima para criticar os valores de outra sociedade, ela também não o é para criticar 

seus próprios valores, o que se conclui por simples questão de lógica. 

Consequentemente, o termo progresso, que significa a substituição de uma prática por 

outra que seja mais adequada ao fim que se pretende alcançar
115

, também perde seu 

sentido. Se a premissa de que não há um padrão de análise neutro for aceita, uma 

sociedade não mais conseguirá avaliar sua própria evolução histórica
116

.  

  Segundo a corrente relativista, se os valores antigos foram desenvolvidos 

em conformidade com determinado contexto histórico, eles não poderiam ser avaliados 

sob os padrões de outra época, pois isso já configuraria uma análise entre sociedades 

distintas. Portanto, não se poderia afirmar qualquer progresso, o que já implicaria 

julgamento, que, por sua própria essência, seria relativo. Ora, por fim, o significado de 

reforma social também perderia sentido ou então ficaria restrito a um uso muito 

específico. Isso porque qualquer reforma social apenas seria possível se fosse 

verificado que determinada sociedade não está desenvolvendo práticas em 

conformidade com seus respectivos ideais e valores; do contrário, havendo 

conformidade entre os valores e as práticas, estas já não podem ser objeto de reforma, 

pois serão corretas. E, não sendo possível questionar os valores em si, que são por 

definição corretos, não seria plausível qualquer tentativa de mudança
117

.   

  Em suma, o que se verifica ao aceitar Relativismo Cultural é que toda e 

qualquer prática passa a ser imune a críticas, o que exclui, por consequência, a 

possibilidade de se falar em progresso cultural (na realidade, qualquer termo que 

signifique a mudança de um estado por outro que seja melhor perde seu sentido, pois a 

                                                           
114

WILLIAMS, Bernard. Moral: uma introdução à ética. Tradução Remo Mannarino Filho; Revisão da 

tradução Marcelo Brandão Cipolla. São Paulo: Martins Fontes, 2005, p. 27-28.  
115

 O termo progresso pode ser compreendido como “mudança considerada desejável ou favorável”, 

“mudança de estado (de algo) que o move para um patamar superior; crescimento, desenvolvimento” 

(HOUAISS; VILLAR, op. cit., p. 2308.).  
116

 RACHELS, op. cit. 
117

 Idem. 



72 

 

própria ideia de “melhora” seria relativa). Justamente por levar a tais conclusões, essa 

corrente, além de falaciosa, é extremamente inviável para a compreensão do direito 

como um mecanismo social solucionador de conflitos, motivo pelo qual, neste 

trabalho, é rejeitada
118

.   

  Como já demonstrado, práticas culturais distintas muitas vezes não 

representam, necessariamente, valores sociais também distintos. Além disso, muitas 

vezes as diferenças estão relacionadas a crenças e outros fatores sociais, mas não aos 

valores em si. E, não bastando tais constatações, ainda deve ser levado em 

consideração, conforme ainda será mais profundamente abordado, que há valores 

morais que representam um sistema mínimo de abstenção de condutas, os quais são 

imprescindíveis para a viabilização de toda e qualquer organização social e, assim, 

configuram critérios neutros e universais para análise comparativa entre práticas e 

costumes culturais distintos, o que é feito em um plano objetivo.  

  Assim, com base em tais constatações, deve ser rejeitado o Relativismo 

Cultural, uma vez que esta corrente não se mostra viável ao pleno estudo a ser 

realizado pela Ciência do Direito, uma vez que crê na existência de um subjetivismo 

absoluto nas questões morais e culturais, o que implicaria na impossibilidade de 

solução para qualquer conflito sociocultural.    

 

3.2.4 Contribuições do Relativismo Cultural 

 

  Ainda que a Teoria Relativista seja aqui rejeitada, devem ser demonstrados 

alguns esclarecimentos trazidos por ela. Desse modo, cabe mencionar, primeiramente, 

que o Relativismo Cultural traz um alerta quanto ao perigo de se assumir que todas as 

preferências sociais são baseadas em um critério absolutamente neutro e racional, o 

que de fato não poderia ser afirmado. Há diversas práticas culturais – não todas – que 

são peculiares e específicas de determinadas sociedades, e em relação a elas pode não 

haver um fundamento racional e neutro. 

   É o que se verificou no exemplo anteriormente mencionado, referente aos 

costumes dos calatinos e dos gregos de tratarem os mortos. No caso, o atrito cultural é 

                                                           
118

 Idem. 



73 

 

decorrente de uma particularidade de cada um dos povos, que desenvolvem rituais 

funerários conforme suas respectivas crenças. Há muitas situações em relação às quais 

não há, de fato, um critério objetivo de certo e errado, e o relativismo destaca isso. 

Muitas práticas são apenas convenções sociais e nada além disso; exemplificando, em 

muitas sociedades é considerado obsceno o ato de uma mulher expor o busto, enquanto 

que, em outras, é uma prática que não apresenta qualquer conotação nesse sentido. 

Trata-se, nesse caso, de mera convenção social, em relação à qual dificilmente seria 

encontrado um critério neutro e objetivo para uma análise comparativa
119

.  

  Nesse sentido, o Relativismo Cultural esclarece que muitas perspectivas 

morais podem refletir preconceitos, os quais são baseados, muitas vezes, apenas em 

convenções sociais. É por isso que, atualmente, há uma relutância quanto a qualquer 

pretensão de se interferir em hábitos culturais alheios, pois isto muitas vezes é feito 

com base em meros preconceitos. Foi exatamente isso que se verificou, por exemplo, 

na destruição de culturas nativas em nome do cristianismo, a qual deixou em evidência 

as possíveis consequências de uma pretensão deste tipo. 

  Todavia, deve ser ressaltado que apontar uma prática cultural como 

deficiente não significa sugerir uma imposição, por qualquer meio que seja, de outra 

cultura. Embora a tolerância seja uma virtude e permita com que pessoas com 

perspectivas distintas cooperem para um mesmo objetivo, ela não deve significar que 

todas as crenças, religiões e práticas sociais sejam consideradas como igualmente 

admiráveis, tanto porque, se assim fossem, não haveria o que ser tolerado
120

. O próprio 

ato de tolerar pressupõe que seja errado (ou considerado como) o ponto de vista a ser 

tolerado; que haja visões que não podem ser simultânea e igualmente válidas
121

.  

  Inclusive, se de fato o Relativismo Cultural fosse considerado, não haveria 

porque se falar em tolerância, uma vez que tal valor seria relativo e, como tal, poderia 

ser considerado como correto ou errado, moral ou imoral. Ou seja, embora o 

relativismo pregue pela tolerância, isso sequer seria compatível com a lógica exposta 

                                                           
119

 Idem. 
120

 Idem. 
121

 Francis J. Beckwith explica que “(...) tolerance can only be a virtue if we think the other person, 

whose viewpoint we`re supposed to tolerate, is mistaken. That is to say, if we do not believe one 

viewpoint is better than another, then to ask us to be tolerant of other viewpoint makes no sense. For to 

tolerate another`s viewpoint implies that this other person has a right to his or her viewpoint despite the 

fact that others may think is wrong. To be tolerant of differing viewpoints involves just that – differing 

viewpoints, all of which cannot be equally correct at the same time.” (BECKWITH, op. cit., p. 4 - 5).      



74 

 

por esta corrente. Nesse mesmo sentido, Louis Pojman observa tal ponto com precisão, 

argumentando que: 

 

Herskovits seems to be treating de principle of tolerance as the one exception to 

his relativism. He seems to be treating it as an absolute moral principle. But 

from a relativistic point of view there is no more reason to be tolerant than to be 

intolerant, and neither stance os objectively morally better than the other 
122

.  

 

  De qualquer forma, deve ser considerado que, de fato, nem todas as 

práticas culturais podem ser objeto de uma análise objetiva, já que elas podem 

configurar, em alguns casos, meras crenças e convenções sociais. Desse modo, em 

relação a tais práticas, verifica-se que uma análise crítica pode representar, apenas, um 

preconceito. Assim, o Relativismo Cultural demonstra a necessidade de se manter uma 

visão ampla e livre de preconceitos, para que então diferentes práticas possam ser 

compreendidas de acordo com os seus respectivos contextos sociais. Nesses aspectos, 

embora se rejeite a Teoria Relativista, suas contribuições devem ser evidenciadas. 

 

3.3 A solução de conflitos mediante análises comparativas e valorativas: a 

inadequação da metodologia positivista 

 

3.3.1 A existência de valores universais mínimos: um possível critério para a 

análise comparativa de práticas jurídicas e culturais 

 

   Conforme demonstrado, ao contrário do que poderia se presumir da prática 

dos esquimós quanto ao infanticídio, não há em tal prática qualquer manifestação no 

sentido de que os recém-nascidos não devam ser protegidos.  Inclusive, por óbvio, não 

poderia ser diferente, uma vez que toda e qualquer organização social, por necessidade 

de manutenção e sobrevivência, deve priorizar práticas que protejam as crianças, pois 

isso é uma condição para a propagação da própria espécie humana.  

                                                           
122

 POJMAN, Louis. Who’s to Judge. In: SOMMERS, Christina Hoff; SOMMERS, Fred. Vice and 

Virtue in Everyday Life. 7. ed. Canada: Thomson Wadsworth Press, ANO. p. 169 apud WALSH, op. 

cit., p. 72. 



75 

 

  Do mesmo modo, seria inconcebível a ideia de uma sociedade na qual não 

houvesse um consenso quanto à necessidade de os indivíduos, ao se comunicarem, 

priorizarem pela verdade. Caso não houvesse uma presunção consensual de que, 

quando as pessoas se comunicam, elas falam a verdade, sequer faria sentido a 

comunicação. Do contrário, não haveria razão para um indivíduo dirigir uma pergunta 

a outro indivíduo, porque este poderia simplesmente responder qualquer coisa que lhe 

viesse à mente, e já não haveria, assim, relação comunicativa inteligível – sequer 

haveria razão para o ato de perguntar se não houvesse uma expectativa de que a 

resposta fosse dada em conformidade com a verdade (ou a suposta verdade). 

   Toda organização social é construída mediante a comunicação e, se as 

pessoas não presumissem que os outros, quando se comunicam, falam a verdade, a 

própria organização seria inviável. Obviamente, sempre haverá situações nas quais a 

mentira seja permitida, mas estas serão exceções à regra geral
123

. Igualmente, como 

seria possível uma organização social na qual as pessoas permitissem a prática livre e 

indiscriminada do homicídio? Não haveria sensação de segurança nesta hipótese, e as 

pessoas tenderiam a buscar um modo de sobrevivência individual, pois qualquer 

associação seria perigosa. É simplesmente óbvio que qualquer coletividade que se 

pretenda viável deve ter como regra básica algumas abstenções quanto ao uso irrestrito 

da força e da violência.  

  É nessa lógica que se presume que, em qualquer organização social, as 

pessoas que optam por fazer parte dela têm um objetivo mínimo em comum e, 

evidentemente, para a consecução de qualquer objetivo social, são necessárias certas 

abstenções básicas
124

.  

  Na realidade, trata-se de mera obviedade que valores que pregam a 

honestidade e a preservação da vida são universais, uma vez que são condições para a 

vida humana, a qual se desenvolve em sociedade. Inclusive, esse truísmo, ao ser 

interpretado como o conteúdo mínimo do Direto Natural, é reconhecido pela Teoria 

Positivista, na qual é pacífica a ideia de que, pela suposição tácita de que o fim da 

atividade humana é a sobrevivência, a qual se baseia no fato de que a maioria das 

pessoas, na maior parte de tempo, deseja continuar a existir, determinadas normas de 

                                                           
123

 RACHELS, op. cit. 
124

 Idem. 



76 

 

conduta são imprescindíveis, justamente porque estão relacionadas a valores 

necessários à sobrevivência dos homens
125

.  

  A constatação desses valores universais demonstra que, segundo Hart, 

“enquanto homem e mundo subsistam, haverá determinadas normas de conduta que 

qualquer organização social que se pretenda viável precisa incluir
126

”. Nesse sentido, 

pode-se afirmar que essas normas, essenciais à sobrevivência do homem, constituem 

um elemento comum ao direito e à moral
127

. É o que também afirma Hart quando 

expõe que a igualdade aproximada entre os homens “torna evidente a necessidade de 

um sistema de abstenções a acordos recíprocos que constituem a base tanto da 

obrigação jurídica como do dever moral
128

”. São as denominadas “normas estáticas”, 

que impõem obrigações de forma invariável. 

  Assim, percebe-se que, embora os positivistas jurídicos, dentre eles, 

especificamente Hart, defendam a separação entre direito e moral, justamente porque 

há inúmeros sistemas jurídicos válidos que são imorais, eles também reconhecem uma 

convergência mínima entre direito e moral. Essa convergência diz respeito exatamente 

às “normas estáticas”, que são imprescindíveis para o desenvolvimento de qualquer 

organização social. Ou seja, presumindo-se que o fim da atividade humana é, na 

imensa maioria das suas formas de manifestação, a propagação da espécie, há valores 

básicos que passam a ser necessários, apenas porque são condicionantes para a 

realização desse fim. Tais valores são, nada mais, do que o resultado de um consenso 

quanto à necessidade de determinadas abstenções por parte dos membros dos grupos 

sociais, as quais figuram como diretrizes de condutas – são diretrizes, morais e 

normativas, essenciais a toda e qualquer sociedade.  

  Ressalta-se, entretanto, como bem evidencia Hart ao justificar a 

possibilidade de um sistema jurídico ser imoral, que “embora uma sociedade deva, 

para se viável, oferecer a alguns de seus membros um sistema de abstenções mútuas, 

ela não precisa, infelizmente, oferecê-lo a todos
129

”.     

  Como já mencionado no início deste trabalho, realmente, quanto ao âmbito 

de validade dos sistemas jurídicos, estes comportam qualquer conteúdo. No entanto, 
                                                           
125

 HART, op. cit., p. 247-258. 
126

 Idem. 
127

No mesmo sentido, Bernard Williams afirma que, de modo geral, não seria possível o 

desenvolvimento de sociedades sem regras morais ((b) WILLIAMS, op. cit., p. 6). 
128

 Idem, p. 253. 
129

 Idem, p. 259. 



77 

 

ainda que possam comportar qualquer conteúdo, haverá sempre o conteúdo do qual 

não podem prescindir, e é isso que deve ser colocado em destaque. A mera constatação 

de que os sistemas jurídicos podem ser imorais, justamente porque podem dar validade 

a qualquer preceito, não exaure o estudo que deve ser feito do direito, o qual vai além 

de sua própria validade. Aqui dever ser entendida a necessidade de se ampliar os 

conceitos de direito e sistema jurídico, para que tais termos possam abranger, na 

medida do possível, inúmeras formas de regulamentação de conduta humana, e então 

será possível uma análise quanto ao porquê dos mecanismos de controle de condutas. 

Por isso que, embora se reconheça o mérito da teoria positivista, a qual extrai do 

direito o que lhe é universal, afirma-se também que tal análise, quando esgotada em si 

mesmo, passa a ser insuficiente. 

  Quando se pretende verificar a eficiência dos possivelmente infinitos 

sistemas normativos, os quais abrangem, sim, práticas culturais e valores morais, não 

há como dissociar o direito, em seu âmbito formal, de seu conteúdo, seu aspecto 

material. Por isso que, em última análise, jamais caberia restringir o direito à 

existência de um estado soberano como modernamente é concebido o termo, sendo 

neste ponto inevitável a crítica ao estudo desenvolvido por Kelsen, que muito afirmou 

o direito nesse sentido
130

.  Reconhecer o direito como fenômeno social e expandi-lo 

para além das instituições puramente estatais nada mais é do que trazer validade às 

mais diversas formas de regulamentação de conduta humana, incluindo nelas valores 

morais e práticas culturais. Tal expansão conceitual, como aqui defendida, permite a 

análise do direito como ela deve ser, vinculada a uma contínua busca pelo mecanismo 

social mais adequado e eficiente para a coordenação de preferências e valores 

antagônicos.  

  As práticas culturais, ao serem, na medida do possível, incluídas no 

conceito de direito, passam a ser reconhecidas neste plano de validade, e então podem 

ser analisadas, igualmente, quanto a sua eficiência na coordenação de preferências 

sociais distintas. As diretrizes sociais – expectativas genéricas de condutas - 

desenvolvidas no âmbito dos costumes e da moral, quando validadas e reconhecidas 

como jurídicas, trazem ao direito, como fenômeno social, a totalidade dos elementos 

que compõem sua estrutura formal de sistema normativo, o que facilita o respectivo 

estudo a ser realizado. 

                                                           
130

 KELSEN, op. cit., p. 53. 



78 

 

   Em paralelo, a constatação de que existe uma convergência necessária 

entre direito e moral (ainda que tal convergência seja mínima) serve como referência, 

objetiva e universal, para se avaliar a eficiência do direito. Consequentemente, quando 

direito passa a ser, também, práticas culturais e moralidades cristalizadas nos 

costumes, a mesma referência se aplica, o que apenas engrandece o estudo do direito, 

colocando-o no plano da objetividade. A convergência entre direito e moral, o 

chamado conteúdo mínimo de Direito Natural, simplesmente comprova a existência de 

diretrizes de conduta universais, que são as abstenções necessárias a todo e qualquer 

agrupamento social. Tais diretrizes, ainda que levem ao desenvolvimento de outras 

diretrizes, já não universais mas particulares de sociedades específicas, continuam 

servindo como critério neutro para a comparação aqui pretendida.  

  Quando se aceita a premissa de que o fim da atividade humana, conforme 

ela constantemente se expressa, é a continuidade da espécie, não mais se sustenta a 

afirmação de que não haveria um padrão comparativo neutro, universal e objetivo. As 

organizações sociais, as manifestações culturais, ainda que tragam diretrizes 

extremamente complexas e referentes a contextos específicos, continuam sendo 

originárias, mesmo que por um remoto vínculo, das diretrizes necessárias ao 

desenvolvimento de qualquer sociedade.  

  Portanto, o que se verifica em tal análise é que, diferentemente do que 

afirma o Relativismo Cultural, há sim uma convergência mínima entre o direito e à 

moral, e esta convergência serve, por óbvio, como critério para análises comparativas 

entre sociedades e culturas distintas. Consequentemente, já não seria sustentável a 

afirmação de que não há qualquer padrão normativo que supere o pluralismo 

sociocultural. Exatamente nesse sentido, a antropóloga Carolyn Fluehr-Lobban afirma 

que “the exchange of ideas across culture is already fostering a growing acceptance of 

universal nature of some universal human rights, regardless of cultural differences
131

". 

Do mesmo modo, Nghia Hoang tamém afirma: 

 

Thus, it is worth nothing that the respect for dignity and fundamental freedoms 

of each human being, as an individual and as a member of greater groups (such 

as communities, peoples, and nations), is a prerequisite for the existence of 

                                                           
131

 FLUEHR-LOBBAN, Carolyn. Cultural Relativism and Universal Rights. In: SOMMERS, Christina 

Hoff; SOMMERS, Fred. Vice and Virtue in Everyday Life. 7. ed. Canada: Thomson Wadsworth Press, 

ANO. p. 152. 



79 

 

human society, for peace, equality, and sustainable development of the 

humankind community
132

. 

 

  Ou seja, de fato, a moralidade de um sistema jurídico não se confunde com 

sua validade. Do mesmo modo, práticas culturais diferentes podem apresentar 

moralidades distintas e, muitas vezes, antagônicas. No entanto, e isso sim deve ser 

ressaltado e analisado pela Ciência do Direito, há sempre um mínimo de conteúdo 

moral imprescindível a toda e qualquer prática social, seja ela jurídica ou não, cultural 

ou moral. Assim, ainda que seja relevante constatar a existência de sistemas jurídicos 

imorais válidos, bem como perceber que há inúmeras práticas culturais fundamentadas 

em valores sociais específicos, muito mais necessário é compreender e questionar 

porque e como tais práticas são fundamentadas, seja no âmbito do direito, seja no 

âmbito dos costumes (quando estes não compreende uma juridicidade).  

  É exatamente esse questionamento que se exime de fazer o Positivismo 

Jurídico, quando restringe seu estudo a uma análise puramente formal e descritiva do 

direito, excluindo dele todo seu suporte fático (realidade cultural dos sistemas jurídicos 

em análise). Consequentemente, para fins de decidibilidade de conflitos, resta em 

evidência que a metodologia positivista mostra-se completamente insuficiente, 

independentemente desta ter sido ou não sua proposta. Há, sim, para a Ciência do 

Direito, uma necessidade de se entender como que conflitos sociais são, de modos 

diversos, solucionados, e isto exige uma análise não apenas valorativa mas, também, 

comparativa, o que jamais seria possível por meio do Positivismo Jurídico.  

  Nesse sentido, por ser pretendido no presente trabalho uma análise 

dinâmica do direito, a fim de que sejam evidenciadas práticas de coordenação de 

preferências sociais e expectativas de condutas distintas, a crítica ao Positivismo 

Jurídico é inevitável, em razão da proposta colocada por esta corrente, a qual 

indevidamente restringe sua base conceitual e deixa de analisar os fatores reais 

(culturais, sociais e políticos) que fundamentam os mais diversos sistemas normativos 

existentes.  

 

                                                           
132

 HOANG, op. cit. p. 1.  



80 

 

3.3.2 A indevida restrição conceitual e metodológica do Positivismo Jurídico: um 

obstáculo ao desenvolvimento de estruturas mais eficientes na coordenação de 

expectativas sociais distintas 

 

  Neste ponto, como restará demonstrado, resume-se a necessária 

comparação objetiva entre práticas culturais distintas, entre direitos opostos, para se 

perceber as últimas razões dos sistemas jurídicos, o que apenas se realizará mediante a 

exploração de suas respectivas estruturas sociais - condições básicas da produção da 

vida material e cultural da sociedade. E, nesse sentido, deve ser reafirmado que as 

regras de direito são expressões de fatos culturais, que já trazem em sua essência um 

dever-ser, um mínimo de jurídico
133

, o que justifica a ampliação da base conceitual a 

ser utilizada pela Ciência do Direito.  

  Uma argumentação semelhante é utilizada por Hart, para outro fim, 

quando ele afirma que a Ciência do Direito nada teria a ganhar com a restrição do 

termo direito às práticas normativas que são morais. Questionando a corrente que 

prega pela existência única de um direito natural, o qual estaria vinculado, 

necessariamente, a determinada moralidade, Hart expõe que, desde que sejam 

verificados os critérios formais de um sistema de normas primárias e secundárias, 

ainda que tais normas sejam imorais, há direito e há norma jurídica
134

. Justamente para 

fundamentar sua escolha pelo uso mais abrangente do termo direito, o qual, segundo 

Hart, deve incluir normas imorais, ele afirma: 

 

Se temos de fazer uma escolha bem fundamentada entre esses dois conceitos, é 

porque um deles é superior ao outro na forma como poderá favorecer nossas 

investigações teóricas, ou aprofundar e esclarecer nossas deliberações morais, 

ou ambos. [...] Se adotarmos o conceito mais restritivo, excluiremos do 

‘direito’ essas normas moralmente ofensivas. Parece claro que o estudo teórico 

e científico do direito como fenômeno social nada tem a ganhar adotando 

conceito mais restrito: este nos levaria a excluir certas normas mesmo quando 

apresentassem todas as outras características complexas do direito. 

Seguramente nada, exceto a confusão, poderia resultar da proposta de 

deixarmos a alguma outra disciplina o estudo dessas normas, e é certo que 

                                                           
133

 ALVES, op. cit., p. 437. 
134

 HART, op. cit., p. 270-271. 



81 

 

nenhuma história do direito ou qualquer outra forma de estudo jurídico 

considerou proveitoso fazê-lo
135

.  

 

   Ao que parece, para se entender e analisar a eficiência dos diversos 

sistemas normativos, igualmente em nada contribuiria restringir a característica de 

“jurídico” apenas aos sistemas institucionalizados no âmbito das estruturas puramente 

estatais. Em sentido diverso, mostra-se muito mais adequado, para o próprio estudo 

que deve ser pretendido pela Ciência do Direito, incluir nele as estruturas institucionais 

que vão além de um sistema positivado em âmbito estatal, trazendo à esfera jurídica 

práticas culturais e valores morais, os quais, ao serem validados também como direito, 

poderão assim ser examinados e avaliados.     

  Negar a juricidade das práticas institucionais que vão além da positivação 

estatal tende, apenas, a obscurecer a análise dos problemas que o direito 

continuamente enfrenta como instrumento de coordenação de preferências sociais 

diversas. Quando se busca mensurar a eficiência dos diversos sistemas jurídicos, 

incluindo neles práticas culturais, não há como se encerrar a análise, precocemente, na 

estrutura formal dos sistemas normativos. Por isso que, como já afirmado, o 

Positivismo Jurídico mostra-se inadequado para uma efetiva compreensão do direito 

quando ele é entendido como um mecanismo solucionador de conflitos sociais. 

  Não tratar o direito nos termos aqui pretendidos - de modo abrangente, 

relacionando-o aos contextos sociais dos quais é originário, seria enxergá-lo, apenas e 

tão somente, como uma neutralidade absoluta, a qual independe de qualquer contexto 

histórico-social. Seria negar, por exemplo, qualquer diferença entre o direito de uma 

sociedade escravista e o direito de uma sociedade feudal, seria negar qualquer 

diferença entre o direito de uma sociedade capitalista e o direito de uma sociedade 

comunista
136

. 

  Buscar o universal e imutável direito tem sua razão de ser, e se mostra útil 

por permitir uma descrição estritamente formal. Tal análise, embora de extrema 

utilidade, restringe o saber o direito apenas ao que lhe é universal, excluindo qualquer 

contradição interna que ele possa apresentar. É nessa lógica que Alaôr Caffé Alves 

defende que: 

                                                           
135

 Idem. 
136

 ALVES, op. cit., p. 23. 



82 

 

 

Fazer ciência do direito, sem olvidar o compromisso de não se desprezar o 

universal, é justamente buscar o que diferencia e singulariza essas formas de 

manifestação das normas, pois as diferenças exprimem a imensa diversidade 

das comunidades jurídicas no tempo e no espaço: a busca das distinções 

historicamente definidas é precisamente o que faz a diferença e distingue entre 

um conhecimento real e um conhecimento metafísico do direito
137.   

 

   Nesses aspectos, é inevitável uma crítica ao Positivismo Jurídico, restando 

evidente que essa doutrina não demonstra, ou sequer pretende demonstrar, as 

diferentes razões que podem compor a forma universal que se restringe a estudar. Para 

que de fato sejam colocados em destaque organizações sociais mais adequadas ao 

pleno desenvolvimento de um bem-estar social, com uma estável coordenação de 

valores e preferências individuais distintas, deve-se ir além da descrição formal, 

abstrata e absoluta, a qual, ainda que válida, já não se mostrará útil.   

  Nesse sentido, a fim de que possam ser colocados em destaque práticas e 

sistemas normativos mais benéficos (eficientes no alcance dos objetivos que lhe são 

impostos), a análise comparativa é necessária. Consequentemente, valorar também 

passa a ser necessário, o que exige uma nova proposta metodológica e uma estrutura 

conceitual mais ampla, as quais comportem e compreendam o suporte fático que o 

plano do ser confere ao plano do dever-ser. Desse modo, para que de fato seja possível 

tal análise, o Positivismo Jurídico terá sua adequação, quando muito, para análises 

referentes à validade dos sistemas jurídicos (ao encaixá-los em uma estrutura formal e 

descritiva), sendo muito mais relevante, após tal análise, a busca por critérios neutros 

de valoração e comparação, e então será possível uma afirmação quanto à eficiência 

dos mais diversos sistemas jurídicos. Em razão de tais propostas, portanto, no presente 

trabalho rejeita-se também o Positivismo Jurídico, uma vez que esta corrente sequer 

busca compreender o direito conforme seu suporte material, restringindo-se a alcançar 

uma pureza teórica, descritiva e conceitual, a qual, ainda que válida, já não permite 

uma abordagem real do fenômeno social direito. 

 

 
                                                           
137

 Idem, p. 31. 



83 

 

4 O ENFAIXAMENTO DOS PÉS DA CHINA   

 

4.1 A amarração dos pés das meninas chinesas 

  

  A fim de ilustrar todo o plano teórico aqui exposto, o qual foi desenvolvido 

com base na afirmação contínua de que práticas culturais e valores morais são 

passíveis de análises comparativas, cabem algumas abordagens práticas. Assim, para 

tal abordagem, um caso que se mostra bastante adequado é o antigo costume chinês 

que consistia na amarração e enfaixamento dos pés das mulheres.  

  Menciona-se, por esclarecimento, que o relato aqui exposto é baseado 

integralmente no estudo desenvolvido pelo filósofo Kwame Anthony Appiah, quando 

considerou este caso como uma “revolução moral”, conforme foi colocado no livro “O 

código de honra: como ocorrem as revoluções morais
138

”.  

  Referido costume, desenvolvido na China ao longo de um inteiro milênio, 

consistia basicamente na amarração dos pés das mulheres, desde sua infância, fazendo 

com que, já na idade adulta, os pés não ultrapassassem a medida de alguns 

centímetros. Atavam-se os pés das meninas, muitas vezes por volta dos cinco anos de 

idade, esmagando-se os dedos sob a sola, mediante a fratura dos ossos, com o 

tornozelo sendo forçado para baixo, o que fazia com que os pés formassem um arco 

que jamais teria ocorrência natural. Muitas vezes, tal prática tinha como decorrência a 

perda dos dedos, que simplesmente desprendiam-se e, além disso, após determinado 

tempo, os nervos passavam a sofrer danos permanentes, o que acarretava na perda da 

sensibilidade nos pés.     

  Já na idade adulta, como resultado do enfaixamento dos pés, as mulheres 

tinham grandes dificuldades para andar, o que as restringia ao percurso de distâncias 

mínimas. Ainda, em casos mais extremos, há registros que demonstram que o 

enfaixamento chegou a provocar gangrenas, perda dos pés e até a morte.   

   

  Ou seja, verifica-se que, desde seu início, já era sabido que a amarração 

dos pés era extremamente dolorosa e acarretava em limitações físicas. Justamente por 

                                                           
138

 Cf. APPIAH, op. cit., p. 68-113. 



84 

 

isso, ainda que tenha se difundido ao longo de um milênio pelo vasto império chinês, a 

prática sempre foi acompanhada por críticas e reprovações. Há um relato, por 

exemplo, referente à época da dinastia Song (960 – 1279), no qual consta que 

“crianças com menos de quatro ou cinco anos de idade, puras e inocentes, são 

obrigadas a sofrer dor ilimitada
139

”. Já em outra narração, de um autor que utilizava o 

pseudônimo de “Doutor do Lótus Perfumado”, em clara alusão ao seu apreço pelos pés 

atados, conhecidos como “lótus dourados”, consta que seria “insuportável de ouvir” 

os gritos de uma menina quando seus pés eram atados pela primeira vez, do mesmo 

modo que era “insuportável” sentir o cheiro horrível quando as faixas tinham que ser 

removidas e trocadas. 

  Ou seja, exatamente como já mencionado no caso da escravidão, os 

argumentos contrários à prática da amarração dos pés eram evidentes e amplamente 

conhecidos desde o seu início, sendo que não foram suficientes para que o costume 

fosse evitado. Assim, já em uma primeira análise, percebe-se que, embora a prática 

tenha sido realizada continuamente ao longo de séculos, ela sempre foi passível de 

críticas, inclusive por parte dos próprios chineses.  

   

4.2 A origem da prática e sua difusão pelo império chinês 

 

  Não há uma referência precisa para o início da prática da amarração dos 

pés, mas há algumas tradições vinculam seu início ao governo do rei Li Yu, que durou 

até o ano 975. Um relato datado do século XII, já perdido, mas utilizado como 

referência em uma obra de Howard Levy, um dos primeiros autores a analisarem a 

prática, descreve a “concubina favorita do palácio” de Li Yu, a qual “recebeu ordens 

para atar seus pés com seda branca para que as extremidades parecessem as pontas do 

crescente da lua
140

”.   

  

  Incialmente, o enfaixamento dos pés foi utilizado como símbolo de 

distinção social, estando vinculado às famílias aristocratas, as quais, segundo Howard 

                                                           
139

 Idem, p. 85. 
140

 Idem, p. 78. 



85 

 

Levy, “passaram a se sentir compelidas a amarrar os pés de suas meninas
141

”. A 

distinção ocorria, basicamente, porque as mulheres da elite, aristocratas na corte ou 

damas nas províncias, não estavam sujeitas aos trabalhos nas lavouras e às caminhadas 

aos mercados, o que, inclusive, decorria do próprio fato de terem seus pés enfaixados. 

Assim, mediante tal prática, as mulheres demonstravam sua origem social e os 

trabalhos aos quais estavam sujeitas. 

  Nesse sentido, o costume dos pés amarrados estava diretamente 

relacionado à honra das mulheres e de suas famílias, a qual era determinante para a 

realização de casamentos, uma vez que estes eram utilizados como meio para os 

arranjos familiares. Desse modo, mulheres que pretendiam se casar com homens de 

posição social prestigiada precisavam se sujeitar à prática dos pés atados.  Por outro 

lado, os homens passaram a dar preferência a essas mulheres, também em razão do 

prestígio social.  

  Portanto, como consequência, a dolorosa prática passa a ser suportável, 

uma vez que os pés pequenos e deformados se tornavam um símbolo de elevação 

social e beleza. Os pés, contidos em minúsculos sapatos bordados e coloridos, 

passaram a ser símbolo de adoração.  

  Segundo o cientista político Gerry Mackie, a prática passou a ser 

difundida, inicialmente, porque o imperador, que era servido por inúmeras mulheres, 

as quais lhe deviam fidelidade, utilizava a amarração dos pés, também, para restringir 

a mobilidade física delas. Assim, em tese, haveria um maior controle em relação às 

concubinas do imperador, as quais estavam limitadas fisicamente. Exatamente nesse 

mesmo sentido, a fim de se evitar que as mulheres que serviam ao imperador se 

relacionassem com terceiros, os homens que trabalhavam no interior do palácio 

imperial eram castrados. Portanto, primeiramente, verifica-se que a prática passou ser 

constante no meio social vinculado ao imperador. Nesse ponto, Gerry Mackie 

esclarece que: 

 

O estrato logo abaixo, concorrendo para fornecer esposas e concubinas ao 

ápice, imitará e exagerará a prática de controle e fidelidade, para obter acesso 

econômico, social e reprodutivo ao palácio. O vazio de mulheres no primeiro 

estrato abaixo será preenchido por mulheres ascendendo do segundo estrato 

                                                           
141

 Idem, p. 79. 



86 

 

abaixo, que por sua vez adotarão a convenção de controle da fidelidade e assim 

por diante, em todos os estratos até o último
142

.  

 

  Desse modo, nos anos da dinastia mongol Yuan (1271 – 1368), a prática se 

torna mais abrangente e, já na dinastia Ming, a qual durou até 1644, ela ganha ainda 

mais popularidade nas classes superiores. Um romance desse período, surgido no 

século XVI, narra a satisfação de um mercador que estava à procura de uma esposa, 

quando lhe é apresentada uma pretendente que tinha “belos pés, com 7,5 centímetros 

de comprimento e não mais largos que um polegar, bem pontiagudos e com o dorso 

alto
143

”. 

  Após a dinastia Ming, os manchus, que assumiram o poder instaurando a 

dinastia Qing (1644 – 1912), já não demonstravam tanto apreço pela prática, sendo que 

tentaram erradicá-la algumas vezes, inclusive mediante decretos imperiais, por meio 

dos quais o enfaixamento dos pés passou a ser oficialmente proibido. No entanto, não 

obstante, a prática continuou a ser amplamente difundida, sendo que mesmo algumas 

aristocratas manchus desrespeitavam os decretos, os quais posteriormente foram 

revogados por terem sido ineficientes. O costume ainda foi vigente em algumas 

minorias étnicas, como, por exemplo, entre judeus e mulçumanos. Além disso, embora 

fosse menos usual entre as classes mais pobres, principalmente em áreas agrícolas, há 

registros que demonstram que o enfaixamento dos pés também foi praticado entre 

essas classes.  

  Em suma, então, até ser de fato abolida, no início do século XX, a prática 

vigorou por aproximadamente um milênio, embora tenha sido, durante esse período, 

proibida oficialmente por mais de duzentos anos. Como bem ilustra Anthony Appiah: 

 

As mulheres com pés normais eram ridicularizadas; as mulheres com pés 

pequenos, sobretudo com os minúsculos lótus dourados, com menos de 7,5 cm 

de comprimento, eram elogiadas e valorizadas, e seus pés eram objeto de 

atenção erótica. Os romances e manuais eróticos chineses falavam de homens 

que se excitavam pelo andar arrastado da mulher de pés amarrados ou ardiam 

ao afagar os pés desenfaixados. [...] Havia concursos públicos de pés 

minúsculos, em que a plateia, apreciando, podia comentar e avaliar os 

                                                           
142

 Idem, p. 81. 
143

 Idem, p. 82. 



87 

 

‘tamanhos diminutos e as formas proporcionais’ dos lótus dourados envoltos 

em seda
144

. 

    

4.3 A extinção do costume milenar 

 

  Conforme estudo histórico realizado por Anthony Appiah, o fim da 

amarração dos pés esteve diretamente relacionado ao contato do império chinês com o 

mundo ocidental, especificamente no início do século XIX. Na segunda metade do 

século, a catequese cristã passou a ter acesso irrestrito ao império chinês e missões 

católicas e protestantes, da Europa e da América do Norte, começaram a ser 

estabelecidas. Os protestantes, especificamente, por terem missionários de ambos os 

sexos, tinham como objetivo central a educação das mulheres, o que, naturalmente, iria 

esbarrar no costume dos pés atados.  

  Nessa época, inclusive alguns anos antes, já havia certo desconforto em 

relação à prática, principalmente entre alguns letrados, os quais formavam uma classe 

diretamente relacionada ao governo imperial, exercendo cargos importantes e em 

contato constante com o imperador. O poeta Yuan Mei, por exemplo, no final do 

século XVIII, se manifestando em relação à prática do enfaixamento dos pés, expôs 

que ela seria um modelo inadequado, decorrente “do último rei de um reino 

conquistado
145

”.  Outro poeta, contemporâneo de Yuan Mei, também já dizia que, em 

razão de a prática estar difundida entre os mais pobres, ela já não deveria ser seguida 

pela nobreza.   

  No entanto, apesar dessas críticas pontuais, é com os missionários 

estrangeiros que se organiza um movimento oficialmente contrário à prática. Na 

segunda metade do século XIX, escolas fundadas por missionários exigiam 

expressamente que os pés das meninas não fossem enfaixados. No mesmo período, 

como decorrência do trabalho do reverendo John Macgowan e de sua esposa, era 

fundada a “Sociedade para Abandonar o Enfaixamento dos Pés”.  

  No final do século XIX, então, o movimento contrário ao enfaixamento 

dos pés ganha apoio de jovens chineses, principalmente entre os que haviam sido 

                                                           
144

 Idem, p. 83. 
145

 Idem, p. 93. 



88 

 

enviados ao exterior para estudar. Dentre eles, moças da nobreza e de classes 

mercantis que haviam ido estudar no Japão, as quais retornavam dispostas a educar 

suas filhas em modos diferentes. Surgiam, assim, as primeiras feministas chinesas, que 

exigiam igualdade entre homens e mulheres.  

  Os missionários, ainda em trabalho constante, buscavam influenciar 

diretamente os letrados; assim, criaram jornais e revistas direcionadas especificamente 

a essa classe, por meio dos quais traziam ideias e acontecimentos de fora da China. 

Exemplificando o quadro histórico, Anthony Appiah menciona um escrito do 

reverendo Timothy Richard, o qual, “ao refletir sobre a civilização ocidental”, 

observou: 

 

Percebi que sua vantagem sobre a civilização chinesa devia-se ao fato de que 

ela procurava descobrir as operações de Deus na Natureza e aplicar as leis da 

Natureza a serviço da comunidade [...]. Convenci-me de que, se pudesse 

lecionar aos funcionários e eruditos e interessá-los nesses milagres da ciência, 

conseguiria lhes apontar maneiras de utilizar as forças de Deus na Natureza em 

benefício de seus conterrâneos. Dessa forma, eu poderia influenciá-los a 

construir ferrovias, abrir minas, evitar a ocorrência da fome e salvar as pessoas 

de sua opressiva pobreza
146

. 

 

  Cativados por esse cristianismo modernizador, então, os letrados 

responderam. O contato constante com o ocidente, sobretudo em razão dos periódicos 

redigidos por missionários, os levou a terem uma visão mais cosmopolita e, assim, 

surgia uma segunda classe contrária ao enfaixamento dos pés. Kang Youwei, um 

letrado da época, em sua autobiografia, mencionou que após ter sido apresentado às 

ideias ocidentais, a partir de 1883, começou a refletir sobre a amarração dos pés, “e 

que tinha ficado perturbado com os sofrimentos de suas irmãs ao atarem os pés 

delas
147

”. Quando chegou o momento, ele já não permitiu que os pés de suas filhas 

fossem atados e, nesse cenário, criou, em 1894, a “Associação dos Pés Desamarrados”, 

a qual foi constituída mediante apoio de outros letrados que, como Kang, haviam tido 

forte contato com a América. 

                                                           
146

 Idem, p. 96. 
147

 Idem, p. 97. 



89 

 

  Associado ao movimento dos letrados e dos missionários, Anthony Appiah 

ressalta ainda a importância, para a libertação dos pés chineses, das mulheres 

expatriadas da elite e das esposas de funcionários e empresários dos portos comerciais.  

Ele menciona especificamente a Sra. Archibald Little, uma mulher que foi à China em 

1887, em razão das atividades comerciais de seu marido, um empresário inglês, a qual, 

em conjunto com uma elite expatriada, acabou por fundar a “Sociedade dos Pés 

Naturais”, iniciando uma campanha extremamente ativa contra a prática da amarração 

de pés.    

  Em decorrência dos trabalhos da Sra. Little, os quais trouxeram à causa o 

então governador-geral de Guangzhou, uma cidade localizada ao sul da China, os 

letrados passam a ser ainda mais influenciados. Basicamente no mesmo período 

(1987), o governador-geral de Hunan e Hubei, regiões centrais da China, também já 

apoiava a mesma causa, sendo que chegou a publicar um ensaio no qual se declarava 

abertamente contrário à prática da amarração dos pés.    

  Cabe ressaltar que, embora os intelectuais chineses modernizadores fossem 

leais às tradições, defendendo “o uso do saber chinês para os princípios fundamentais”, 

eles também defendiam, no final do século XIX, “o saber ocidental para questões 

práticas
148

”. O que ocorria, nesse período, é que a China já estava em um mundo 

maior, em contato constante com europeus, japoneses e americanos, os quais, mediante 

avaliações críticas, “enfraqueciam a pretensão da China ao respeito
149

”. 

  A china passava a ser analisada, comparativamente, com outras nações. É 

nesse contexto que, em 1985, após uma derrota naval para o Japão, a China foi 

obrigada a assinar o tratado de Shimonoseki, o qual lhe era totalmente desfavorável e 

marcava sua derrota na guerra sino-japonesa, o que já evidenciava a necessidade de 

reformas sociais e politicas expressivas. Era o que ainda não havia sido percebido, em 

1840, na ocasião da Guerra do Ópio, quando os britânicos impuseram seus interesses 

comerciais relacionados à produção e à comercialização do ópio, aproximadamente no 

mesmo período (1846) em que o governo francês também já exigia a entrada irrestrita 

de missionários cristãos. 

                                                           
148

 Idem, p. 99. 
149

 Idem, p. 100. 

 



90 

 

  Além disso, nesse contexto ainda culminava uma série de revoltas internas, 

o que desmoralizava o governo imperial e abria espaço para críticas. Assim, em 

decorrência das derrotas para os estrangeiros e das revoltas internas, alguns letrados 

concluem pela necessidade de reforma, a qual deveria ser baseada, ao menos em parte, 

nos conhecimentos trazidos do ocidente.  

  Após alguns anos, com o movimento reformista mais forte e a influência 

estrangeira ainda maior, o letrado Kang Yowei, por meio de petições endereçadas ao 

imperador Guangxu, demonstrava uma preocupação grande quanto ao posicionamento 

da China no cenário internacional, fazendo críticas diretas à prática da amarração dos 

pés. Em um de seus memorais, fez constar:  

 

Olho os europeus e os americanos, tão fortes e vigorosos porque suas mães não 

amarraram os pés, e por isso têm filhos fortes. Agora que precisamos concorrer 

com outras nações, é perigoso transmitir uma progênie fraca
150

. 

  

  E, nesses termos, ainda explicitava que a China poderia ter seu renome 

manchado, expondo que “Todos os países têm relações internacionais e comparam 

mutuamente suas instituições políticas, de forma que, se um comete o mais leve erro, 

os outros o ridicularizam e o tratam com superioridade”. E prosseguia:  

 

Não é mais aquele tempo quando estávamos unidos sob um mesmo governo e 

isolados de todo o mundo. Agora a China é estreita e muito povoada, tem 

viciados em ópio e ruas cheias de mendigos. Os estrangeiros tiram fotografias e 

riem de nós por isso; criticam-nos por sermos bárbaros. Não há nada que nos 

torne mais ridículos do que atar os pés. Eu, vosso humilde criado, sinto-me 

profundamente envergonhado
151

. 

 

   Nesse período, especificamente em 1898, foram então tentadas reformas 

por parte do Imperador, as quais, todavia, encontraram resistência na burocracia do 

palácio imperial e da capital, o que acarretou em uma forte reação da ala conservadora, 

que acreditava que os problemas que atingiam a China eram consequência da presença 

                                                           
150

 Idem, p. 73. 
151

 Idem, p. 73. 



91 

 

indevida dos estrangeiros no país. Esse atrito acarretou, por sua vez, na guerra dos 

Boxers, a qual trouxe instabilidade à capital chinesa e aos negócios gerenciados pelos 

estrangeiros, até que então estes optaram pela intervenção militar. Novamente, restou à 

China negociar um acordo que lhe era extremamente desfavorável.   

  Assim, em 1902, a imperatriz-mãe, Cixi, emitiu pessoalmente um decreto 

contra a amarração dos pés, argumentando que a prática era desfavorável. Conforme 

constou no decreto, foi recomendado aos “nobres e notáveis da ascendência chinesa” 

que “exortem firmemente suas famílias e todos os que se encontram sob sua influência 

a se abster daqui por diante daquela prática daninha e assim venham a abolir 

gradualmente o costume para sempre
152

.  

   Em 1911, então, a amarração dos pés foi definitivamente proibida, por ser 

“um costume cruel e destrutivo
153

”. 

   

4.4 Conclusões 

  

  Conforme se verifica, a luta pelo término do enfaixamento dos pés, além 

da atuação dos missionários cristãos e da elite empresarial ocidental, teve como fator 

relevante a preocupação dos letrados com a imagem da China no cenário internacional. 

A prioridade dos letrados era, sobretudo, o bem da própria da China, e nesse aspecto o 

movimento tinha um caráter nacionalista. Nessa lógica, os letrados entendiam que a 

prática da amarração dos pés simplesmente causava vergonha ao povo chinês. Como 

colocava Kang Youwei, ainda na ocasião de seu memorial ao imperador, era “uma 

vergonha para a China ter um costume tão bárbaro, que a converte em alvo de escárnio 

aos olhos dos estrangeiros
154

”, e assim chegava a seguinte conclusão: 

 

Considerando a lei do país, é uma penalidade totalmente injustificável; 

considerando a preservação da harmonia na família, prejudica o amor dos pais 

pelos filhos; considerando o fortalecimento do Exército, lega gerações e 

gerações de descendentes fracos; e, finalmente, considerando a beleza e os 

                                                           
152

 Idem. 
153

 Idem, p. 103. 
154

 Idem, p. 104. 



92 

 

costumes, torna-se objeto de ridículo para os estrangeiros. É, portanto, 

intolerável
155

.    

    

  Com bem observa Anthony Appiah, a prática da amarração dos pés, na 

virada do século XIX para o século XX, atingia a honra da nação chinesa, na medida 

em que o país perdia respeito no âmbito internacional. Como explica o autor, o mundo 

da honra consiste em códigos de conduta reconhecidos por determinadas pessoas, ou 

grupos sociais, cujo respeito se pretende ter. Assim, por haver reconhecimento quanto 

aos mesmos códigos, estes passam a ser critério para a avaliação das respectivas 

condutas e, desta avaliação, as pessoas terão, ou não, o respeito dos demais. 

  O mundo da honra dos intelectuais chineses, a partir do final do século 

XIX, passou a incluir outras nações, e então um mesmo código de conduta passou a ser 

compartilhado e reconhecido, o qual serviu para uma avaliação crítica por parte dos 

europeus, japoneses a americanos, o que, nas palavras de Anthony, “enfraquecia a 

pretensão da China ao respeito
156

”.  

  A honra, quando relacionada especificamente a um indivíduo, representa 

sua própria avaliação em determinado grupo social, a qual é baseada nos respectivos 

códigos de conduta reconhecidos como válidos. Individualmente, torna-se fácil 

compreender a pretensão de querer ser digno de respeito, pois este respeito significa 

uma avaliação positiva realizada por meio de critérios reconhecidos pelo próprio 

indivíduo que é avaliado, na medida em que ele também compartilha os códigos do 

grupo social no qual está inserido. No entanto, quanto à honra nacional, ela é relativa 

às ações que são realizadas coletivamente. Quando uma nação age, valores culturais 

construídos em conjunto são expostos e um governo representa ativamente cidadãos; 

são valores desenvolvidos em uma sociedade que passam a guiar uma ação conjunta. 

Por isso que, quando se fala em nação, é compreendida a ideia de uma ação coletiva 

relacionada a determinado povo. 

  De todo o modo, exatamente como a honra individual, a honra coletiva 

também permite uma avaliação quanto ao o que é realizado em conjunto. Esclarecendo 

este ponto, Anthony cita uma obra de J. M. Coetzee, na qual é comentada uma notícia, 

                                                           
155

 Idem, p. 104. 
156

 Idem, p. 100. 



93 

 

veiculada pela New Yorker, de que o governo americano havia aprovado práticas de 

tortura em Guantánamo. No comentário, é exposto: 

 

Demóstenes: enquanto o escravo teme apenas a dor, o que o homem livre mais 

teme é a vergonha. Se aceitamos como verdadeiro o que diz a New Yorker, a 

questão para os americanos enquanto indivíduos passa a ser uma questão 

moral: diante dessa vergonha à qual estou sujeito, como me comporto? 

Preservo minha honra? 

 

  O autor ainda prossegue, comparando sua reação à notícia com a reação 

que seria esperada de alguém que ouvisse a Quinta Sinfonia de Sibelius pela primeira 

vez: 

 

Como teria sido, pensei, ser um finlandês sentado na plateia na primeira 

apresentação da sinfonia em Helsinque, há quase um século, e sentir essa onda 

tomar conta da gente? A resposta: eu sentiria orgulho, orgulho porque um de 

nós conseguiu juntar esses sons, orgulho porque do nada, nós, seres humanos 

somos capazes fazer uma coisa dessas. Compare isso com a sensação de nós, 

nosso povo, termos feito Guantánamo. A criação musical em uma mão, a 

máquina de infligir dor e humilhação na outra: o melhor e o pior de que são 

capazes os seres humanos
157

. 

 

  O que se percebe é que a honra nacional, assim como a honra individual, 

decorre do simples fato de as pessoas se importarem com as opiniões alheia, sejam elas 

expressadas individual ou coletivamente. Os intelectuais chineses, ao verem os 

estrangeiros como pessoas cujo respeito era importante, passam a considerar as 

avaliações que eram feitas por eles. Como afirma Anthony Appiah, a percepção 

individual de que os países são atores de um cenário internacional é uma das razões 

fundamentais para o nacionalismo moderno, o qual está diretamente relacionado à 

ideia de honra, justamente por meio da qual as nações são mobilizadas. É o que explica 

o historiador Ernest Renan, segundo o qual: 

                                                           
157

 Idem, p. 108. 

 



94 

 

 

A nação, como indivíduo, é a culminação de um longo passado de esforços, 

sacrifícios e atos de devoção. O culto dos ancestrais é o mais legítimo de todos: 

eles nos fizeram o que somos. Um passado heroico, grandes homens, glória 

(refiro-me à verdadeira glória): este é o capital social no qual se funda a ideia 

nacional
158

.  

 

  É nesse aspecto, então, quando a China se percebe como uma nação em 

concorrência com outras, que a prática da amarração dos pés desaparece. Segundos 

dados estatísticos, foi basicamente no período de uma geração que a prática foi extinta, 

sendo que já no início do século XX podia-se crer em seu real término. Há dados, por 

exemplo, que comprovam que a população de determinada zona rural, de 99% de pés 

amarrados em 1889, passou para zero em 1919; ou seja, o fim da prática foi 

instantâneo. 

  O que se mostra importante, especificamente, é entender o motivo que 

levou a à extinção da prática em apenas uma geração, já que ela havia sido vigente por 

mais de mil anos. Como visto, a amarração dos pés tinha papel fundamental no arranjo 

de casamentos, sendo essencial para distinguir uma mulher e uma família honradas. 

Assim, havia um ciclo vicioso: os homens honrados, à procura de mulheres honradas, 

exigiam os pés atados; já as mulheres, também à procura de homens honrados, atavam 

seus pés e os pés de suas filhas. Além disso, a amarração dos pés ainda era entendida 

como um fator que contribuía para a fidelidade matrimonial das mulheres, uma vez 

que estas tinham menor mobilidade física. Justamente quando tal lógica é quebrada, o 

costume perde seu significado. Anthony Appiah repara que o movimento contrário à 

amarração dos pés foi bem sucedido porque, simultaneamente, possibilitou a 

existência de solteiras com os pés desenfaixados e solteiros dispostos a se casarem 

com essas mulheres. Do mesmo modo, por meio do contato com outras nações, foi 

demonstrado que a fidelidade das mulheres não dependia, necessariamente, da 

amarração dos pés.    

  Assim, quando a prática passa a ser evitada pela elite, especificamente em 

razão do movimento dos letrados, consequentemente ela deixa de ser atrativa para as 

classes mais baixas, já que não funcionaria mais como um mecanismo de ascensão 

                                                           
158

 Idem, p. 108. 



95 

 

social. Portanto, quando um número razoável de letrados passa a procurar por 

pretensas esposas com pés normais, a tendência da prática é invertida, passando a ser 

evitada nas classes mais baixas. Ou seja, pelo simples fato de a prática estar inserida 

em um sistema de estruturação social, quando a elite deixa de praticá-la, não há mais 

atração para as classes abaixo. 

  De todo o modo, foi necessária uma análise comparativa, entre nações, 

para que alguns letrados entendessem a necessidade de reformas por qual passava a 

China, bem como o quanto era desnecessária a prática da amarração dos pés. Mais do 

que isso, a análise comparativa infringiu a honra da nação chinesa, a qual se viu 

desrespeitada por seus pares no cenário internacional, uma vez que a amarração dos 

pés, como código de conduta, não era compartilhada pelos demais. 

  No entanto, Anthony Appiah destaca que, ainda que fosse pretendida e 

necessária a modernização, alguns letrados ressaltavam que ela teria algum custo. É 

nesse sentido que constou na “Crônica secreta do interesse do lótus”, de autoria 

desconhecida: 

 

A amarração dos pés de nosso país tornou-se um tipo de prática retrógrada na 

história mundial. Em nenhum lugar a mulher foi confinada mais severamente 

do que por meio dessa prática. Deveria ser naturalmente aniquilada e se tornar 

um fenômeno desconhecido
159

.   

  Mas, ao final, ao autor deixava em evidência algum tom de melancolia: 

“Não me importarei em usar minha energia para escrever este ensaio, para mostrar 

algo das utilidades do lótus e seus mistérios sagrados, que sobreviveram por um 

milênio
160

”.  

 

4.5 Análise crítica  

 

  Antes de serem dirigidas possíveis críticas ao costume do enfaixamento 

dos pés, deve ser ressaltado que ele, por si só, era válido. Válido porque foi 

                                                           
159

 Idem. p. 111-112. 
160

 Idem. 

 



96 

 

incorporado socialmente, de modo amplo, ao ponto vigorar por mais de mil anos, 

sendo nitidamente aceito pelos respectivos membros do grupo social. O costume era 

visto como um padrão comportamental correto e, por isso, manifestava expectativas de 

condutas: pessoas que faziam parte da sociedade chinesa esperavam que os outros 

membros da sociedade seguissem o mesmo costume. Além disso, a prática servia, com 

certa eficiência, ao seu objetivo: permitir a distinção de classes naquela sociedade, 

mediante arranjos familiares, e fazer com que as mulheres ficassem mais restritas, 

fisicamente, aos seus maridos.  

   Ou seja, era um mecanismo de orientação de condutas amplamente aceito, 

o qual estava vinculado à própria estruturação social do Império Chinês. É nesse 

sentido que, conforme se afirmou reiteradamente neste trabalho, a prática da 

amarração dos pés, simplesmente por ser um costume, de algum modo reflete uma 

realidade social e se apresenta como o resultado de preferências e expectativas 

distintas.  

  Nos termos do estudo histórico realizado, ficou em evidência que a 

sociedade chinesa atribuía às mulheres a obrigação de serem submissas aos seus 

maridos, e isso é refletido no costume da amarração dos pés. No mesmo sentido, fica 

em evidência, ao se analisar a prática, que a sociedade chinesa era estruturada em 

arranjos familiares, os quais eram conduzidos e articulados conforme as posições 

políticas e econômicas dos agentes envolvidos nas relações. Assim, é inegável que 

alguma realidade social é refletida na prática do enfaixamento dos pés, realidade esta 

que, por ser representada no âmbito de um costume amplamente aceito e vigente, 

presume-se ser relevante. Isso se comprova, com certa facilidade, pelo simples fato de 

o costume ter surgido aos arredores do imperador, o qual representava a concentração 

máxima de poder político e econômico naquela sociedade.  

  Ou seja, o costume, inicialmente, representava uma preferência social de 

extrema relevância, que era a preferência do próprio imperador, sendo que daí ela 

passa a ser relevante também para outras classes. Justamente nesse sentido que já se 

afirmou, no início deste trabalho, que o costume representa e determina o resultado de 

preferências sociais distintas, dizendo qual e por que deve prevalecer. No caso, o 

enfaixamento dos pés refletiu, muito bem, a realidade da sociedade chinesa, a qual era 

estruturada em uma hierarquia imperial e tinha como valor a submissão da mulher ao 

homem. Percebe-se, portanto, que o costume não apenas refletia uma realidade social, 



97 

 

mas, principalmente, era utilizado para a própria manutenção dessa realidade 

(decorrente de preferências sociais relevantes).  

  Até este ponto, não há, como se verifica, qualquer subjetividade. Pelo 

contrário, consta-se, precisamente, o que determinada prática social representa; isso é 

feito com base em análises concretas, as quais são comprovadas empiricamente no 

âmbito de um estudo social e histórico. Desse modo, como incisivamente afirmado, 

fica afastada a suposição de que toda prática social é decorrente de crenças e valores 

intrinsicamente subjetivos. Pelo que se demonstra, os costumes, ainda que 

eventualmente possam ser decorrentes apenas de crenças, podem também, como 

muitas vezes o são, ser decorrentes de específicos contextos sociais e políticos, e assim 

refletem preferências sociais também específicas e determináveis. Resta em evidência, 

nesta análise, o quão frágil é a tese do Relativismo Cultural, a qual nega qualquer 

objetividade nas análises de práticas culturais e valores morais, conforme já 

amplamente debatido.   

  Em suma, o que se analisa em primeiro plano, quanto ao costume chinês 

do enfaixamento dos pés, é que ele decorre de um contexto político e social específico, 

ao qual se relaciona de forma clara. Assim, ele representa uma estruturação social, 

trazendo de forma explícita valores e preferências sociais que, por alguma razão, 

apresentam-se como relevantes. Desse modo, por ser eficiente em seu âmbito de 

coordenação e estruturação social, revelando expectativas genéricas de condutas, as 

quais são aceitas com base em um consenso social mínimo, ele é válido e representa 

um dever-ser. Por ser um padrão comportamental aceito globalmente pelos respectivos 

membros do sistema social, é impositivo, e sob esse aspecto deve ser analisado e 

compreendido.  

  Além disso, como também defendido neste trabalho, os costumes 

apresentam, sim, algum poder coercitivo, sendo que, por isso, configuram mecanismos 

de coordenação e orientação de condutas. Como já mencionado, Anthony Appiah, em 

seu estudo histórico, revela que as mulheres com pés normais eram “ridicularizadas na 

China
161

”, simplesmente porque não haviam sido submetidas ao costume, à tradição, 

enquanto que as mulheres com pés artificialmente minúsculos eram valorizadas. Por 

isso que, em consonância com os conceitos aqui desenvolvidos, afirma-se, novamente, 

                                                           
161

 Idem, p. 83. 

 



98 

 

que os costumes e os valores culturais, ainda que em escala mínima, sempre 

apresentam um dever-ser, pois estão relacionados, muitas vezes, a algum poder 

coercitivo. Na china, as mulheres que pretendessem se casar com homens de posição 

social elevada precisavam ter seus pés atados; isso era uma imposição social 

independente do fato de as mulheres amarrarem seus pés ou não (ser). 

  Aqui fica clara a ideia de que os costumes, por serem em sua própria 

essência um reflexo da realidade social, apresentam um mínimo de juricidade, a qual, 

antes de qualquer análise crítica, deve ser reconhecida. Ou seja, independentemente da 

abordagem a ser feita, o costume deve ser interpretado e reconhecido como efetivo 

mecanismo de coordenação de preferências sociais distintas, o que lhe atribui validade. 

Pelo simples fato de ser praticado reiteradamente, coordenando interesses e 

expectativas distintas, refletindo valores e mantendo determinada estabilidade social, 

os costumes representam um dever-ser, ainda que mínimo, e assim são revestidos de 

validade, devendo ser compreendidos exatamente nesses termos. 

  Posteriormente, sendo reconhecidos esses aspectos, os quais são inerentes 

aos costumes e às manifestações culturais, torna-se possível um questionamento 

crítico. Especificamente no caso da prática da amarração dos pés, alguns 

questionamentos são possíveis, sendo isso o que se faz adiante.  

  Primeiramente, portanto, já nessa análise crítica, mostra-se adequado 

observar que o costume do enfaixamento dos pés, de alguma forma, restringia um 

valor universal a determinada parcela da sociedade. Em conformidade com o que fora 

exposto anteriormente, especificamente na análise do “conteúdo mínimo do direito 

natural”, foi demonstrado que algumas abstenções são essenciais ao desenvolvimento 

de qualquer sociedade. Assim, foi demonstrado que algumas condutas, caso fossem 

praticadas irrestritamente, simplesmente acarretariam na inviabilidade de qualquer 

organização social; seria o caso, por exemplo, do homicídio. Em sentido análogo, 

poderia ser questionado, em relação à prática da amarração dos pés, o que ocorreria 

caso ela fosse aplicada a todos os membros da sociedade chinesa.  

  Por óbvio, em uma hipótese na qual todos os membros de determinada 

sociedade tivessem seus pés atados, exatamente como era feito com as mulheres 

chinesas, esta sociedade seria inviável, simplesmente porque a locomoção das pessoas 

seria extremamente limitada. De plano, então, verifica-se que a amarração dos pés, 



99 

 

igualmente como no caso da escravidão, apenas poderia ser imposta a uma parcela 

restrita da sociedade; do contrário, esta seria inviável. Ora, será que uma constatação 

dessas não pode sustentar, ao menos, um questionamento quanto à prática? Sem 

desconsiderar sua validade, não poderia ser ressaltado, apenas, que a prática traz 

limitações físicas e dor extrema às pessoas que a ela se sujeitam? Será que 

constatações e questionamentos como esses estariam, necessariamente, em um plano 

subjetivo? 

   O que se busca não é, e jamais seria, a simples afirmação de que 

determinada prática cultural é errada ou correta. O que se busca, sim, é um meio 

adequado para que determinadas práticas possam ser questionadas e comparadas com 

outras. No caso da amarração dos pés, o costume representava, principalmente em seu 

início, uma estrutura política altamente hierarquizada e centralizada. Em razão disso, 

na origem, o costume é decorrente de uma preferência social extremamente específica, 

que era a preferência do próprio imperador. Ou seja, em termos de legitimidade, a 

prática era extremamente questionável, uma vez que ela surgiu de uma imposição. 

  Provavelmente, caso a amarração dos pés não refletisse uma preferência 

imperial, ela sequer teria se tornado um costume. O que sustentou a prática, como 

visto, foi sua função na estruturação da sociedade chinesa, sendo que era utilizada 

como mecanismo de distinção social. Em busca de uma ascensão política e econômica, 

as mulheres e suas famílias eram simplesmente compelidas a seguirem com a tradição, 

independentemente de concordarem com ela ou não. Em termos de legitimidade, 

considerando que a prática da amarração dos pés decorreu, originalmente, de uma 

vontade social centralizada e impositiva, ela pode e deve ser questionada. 

Provavelmente, caso ela refletisse apenas uma crença, e não uma estruturação política 

e social, não teria sido difundida ao ponto que foi.  

   O que se percebe, então, é que são inúmeras as análises que podem ser 

feitas quanto a um costume, e tais análises comportam graus de objetividade distintos. 

Especificamente quanto ao costume em análise, fica evidente que ele representava um 

poder político altamente centralizador, sendo que isso, inclusive, foi um dos fatores o 

manteve vigente por tantos anos.  Ora, nesse aspecto, não poderia ao menos ser 

indagado, tendo vista a violência da amarração dos pés, se as mulheres realmente 

acreditavam em algum benefício da prática que não a ascensão política e econômica? 



100 

 

Será que a prática, caso não trouxesse qualquer repercussão política e social, teria sido 

vigente pelo tempo que foi? 

  Quando tais questionamentos são feitos, percebe-se que, na realidade, 

talvez o costume não tenha sido de fato desejado pelas pessoas que o praticaram, mas, 

pelo contrário, tenha sido visto, apenas, como algo necessário. Ao que parece, não há, 

em tais constatações, qualquer subjetividade; há, sim, comprovações lógicas, 

raciocinais e objetivas. Inclusive, a amarração dos pés deixou de ser praticada, 

imediatamente, quando não mais significava fator de distinção social. Isso comprova, 

de forma clara, que ela era utilizada como meio necessário à ascensão política e 

econômica, mas não como meio desejado. Todavia, por ela ter deixado de ser 

praticada, significa que não há, atualmente, meios de distinção e ascensão social na 

sociedade chinesa? Obviamente que não, apenas há outros meios, os quais se 

mostraram mais adequados e eficientes para uma coordenação de preferências e 

expectativas distintas.   

  Do mesmo modo, quando também foi percebido que a prática não garantia, 

necessariamente, a exigida fidelidade das mulheres, houve mais um motivo para seu 

abandono. Obviamente, isso também não significa que o valor da fidelidade 

matrimonial foi abandonado; apenas demonstra a compreensão de que a prática não 

era necessária para tal fim, o qual continuou a ser perseguido por outros meios, outros 

costumes. Exatamente nesse sentido que se defende, mais uma vez, que práticas 

culturais são passíveis de comparação, justamente em razão do quanto se mostrem 

legítimas e eficientes para a realização dos fins que lhe são atribuídos socialmente. 

Embora a amarração dos pés fosse eficiente, já que realmente atendia ao seu propósito 

social (estruturação e arranjos de organizações familiares em uma sociedade imperial 

hierarquizada), ela exigia um custo alto, o qual significava a imposição de dor física e 

mobilidade limitada às mulheres.  

  Por isso que, como já demonstrado, o enfaixamento dos pés sempre foi 

acompanhado de críticas, justamente porque era uma prática que acarretava em 

sofrimento físico, o que naturalmente é evitado por qualquer pessoa. Exatamente como 

no caso da escravidão, a prática tinha sua razão de ser, mas isso nunca significou que 

ela fosse o meio mais adequado para se concretizar aquela razão. Do mesmo modo, 

pelo simples fato dela implicar a imposição de violência extrema a determinados 

indivíduos, ela sempre foi questionável. Ressalta-se, novamente, essas análises não 



101 

 

extrapolam a âmbito da objetividade, como ousam sustentar os relativistas. Além 

disso, essa análise é necessária ao direito e se mostra imprescindível para que sejam 

alcançados meios mais adequados de controle social, o que justifica a crítica ao 

Positivismo Jurídico, quando esta corrente se exime de tal análise.  

  Especificamente quanto aos pés atados na China, por essa prática não 

decorrer de uma estruturação social institucionalizada, com preceitos normativos 

claros, de fato seu aspecto vinculativo não comportava uma juridicidade. Todavia, para 

se entender o direito como mecanismo de coordenação de expectativas e preferências 

sociais distintas, uma análise de costumes e práticas culturais, como aqui realizada, é 

necessária, uma vez que estes apresentam um mínimo de dever-ser. O caso da 

amarração dos pés demonstra, com evidência, que em alguma medida o dever-ser 

caminha com o ser, não havendo como se pensar em uma separação absoluta entre 

esses dois planos. Nesse sentido, reitera-se a crítica já realizada ao Positivismo 

Jurídico, uma vez que esta corrente, especificamente na abordagem de Kelsen, 

defendeu uma separação absoluta entre as realidades fáticas e normativas (o dever-ser 

objetivo e o dever-ser subjetivo).  

  Como se observou, o enfaixamento dos pés, mesmo em períodos nos quais 

era proibido por decretos imperiais, chegou a ser amplamente praticado. Por outro 

lado, quando foi extinto, sua proibição no âmbito normativo, oficializada em 1911, foi 

apenas a ratificação de uma realidade social nova, não tendo significado um fator 

necessário ao fim do costume. Na realidade, trata-se de mera constatação que, em 

inúmeros casos, o plano normativo é acompanhado e influenciado pelo plano social, 

em uma relação de dualidade. Justamente por isso foi mencionada a adequação de não 

se conceber, de modo absoluto, uma separação entre as esferas jurídicas e não 

jurídicas.  

Em suma, o que se extrai dessa análise é que diversos são os costumes que 

se fundam em razões sociais específicas, sendo que isso pode ser verificado 

objetivamente. Nesse aspecto, quando se analisam as razões que justificam costumes e 

culturas, as respectivas preferências sociais que dão relevância a essas razões também 

podem ser analisadas e, o que fica por último, em destaque, são os objetivos sociais 

que se pretendem alcançar mediantes as práticas em análise. Consequentemente, nessa 

estrutura lógica podem ser compreendidos os diversos modos de organização e 

estruturação social, por meio dos quais determinados objetivos são constantemente 



102 

 

almejados. Assim, quando se analisa a eficiência dessas estruturas na consecução dos 

respectivos objetivos, torna-se possível a análise comparativa.  

  Além disso, quando se identificam os objetivos que determinada sociedade 

busca, torna-se possível, também, analisá-los em termos de legitimidade, conforme 

estejam relacionados ou não a expectativas e preferências sociais. Pelo que se 

evidencia quanto ao caso do enfaixamento dos pés, em que pese o fato dele ter sido 

vigente por mil anos, uma análise comparativa, entre povos e culturas distintas, 

demonstrou, simplesmente, que a prática não era o meio mais adequado à realização 

do objetivo social que lhe era vinculado. Igualmente, a mesma análise comparativa 

colocou em evidência que a prática não representava, de modo algum, uma preferência 

social das mulheres, o que a caracterizou como ilegítima. Não houve, em tal processo, 

uma crítica direta aos valores e à estruturação social da China. Os valores e a 

estruturação sócio-política podem permanecer os mesmos, ainda que as práticas que os 

sustentem sejam questionadas e modificadas. Não há, em tal procedimento, qualquer 

violação de soberania; há, apenas, uma busca por mecanismos de controle social que 

se mostrem mais adequados e eficientes.        

  No caso do enfaixamento dos pés, essa conclusão fica mais fácil de ser 

alcançada, uma vez que a prática já não é vigente. Por meio de um retrospecto 

histórico, torna-se mais fácil compreender que outras práticas, menos discriminatórias 

e violentas, poderiam ter servido ao fim que serviu o enfaixamento dos pés. Todavia, 

esta análise histórica permite que outros casos, estes atuais e ainda vigentes, possam 

também ser questionados.  Conforme exposto reiteradamente, é necessário, em última 

instância, atribuir o mesmo grau de validade às mais diversas práticas e aos mais 

diversos sistema jurídicos, para que então seja possível uma análise comparativa 

baseada nos critérios da legitimidade e eficiência, simplesmente para que práticas 

sociais mais benéficas possam ser evidenciadas. Nesse sentido, cabe uma análise 

referente a determinadas práticas e sistemas jurídicos atuais, como adiante se faz.  

  



103 

 

5 CASOS ATUAIS E A VIOLAÇÃO DE DIRETOS HUMANOS 

  

5.1 Análise e avaliação de práticas e sistemas jurídicos vigentes 

 

 

  Atualmente, em diversos lugares do mundo, a perda da virgindade 

feminina é associada a uma questão de honra. Assim, se o fato não ocorrer de acordo 

com determinados costumes e procedimentos, a honra familiar é ferida; e muitas vezes 

isso é punível com a morte da mulher. Em muitas comunidades, o simples fato de uma 

mulher perder sua virgindade, mesmo como decorrência de um estupro, pode acarretar 

em sua desonra e na desonra de sua família, o que exige a pena de morte; são os 

chamados, dentre outros, crimes de honra. Segundo um relatório das Nações Unidas, 

de 2000, cinco mil mulheres são mortas anualmente, por parentes, em razão desse tipo 

de crime
162

. Em muitos desses casos, o simples fato de uma mulher manter relações 

sexuais extraconjungais, voluntária ou involuntariamente, justifica o crime, pois, de 

acordo com determinados códigos de conduta, isso significa a perda da honra.  

  Especificamente no Paquistão, o problema é mais evidente e está 

diretamente relacionado ao sistema jurídico do país. A atual constituição do Paquistão, 

ratificada em 1973, em seu preâmbulo prevê que a ordem nacional deve estar “em 

conformidade com os ensinamentos e as exigências do Islã, conforme expostos no 

Corão Sagrado e na suna
163

”. Visando dar efetividade ao texto constitucional, então, 

no sentido de aumentar a islamização do país, em 1979, o dirigente militar do 

Paquistão, Zia-ul-Haq, editou os Decretos Hudood. Dentre algumas regulamentações 

desses decretos, estava a implementação de um conceito de zina, que significa a 

prática de sexo fora do casamento. 

  Em termos concretos, essa nova legislação reduziu significativamente a 

proteção jurídica às mulheres. Após essa mudança, por exemplo, para que uma mulher 

pretendesse fazer uma denúncia de estupro, ela teria que apresentar, necessariamente, 

quatro testemunhas adultas e todas do sexo masculino; do contrário, o acusado seria 

inocentado. Além disso, o simples fato de uma mulher denunciar um estupro passou a 

                                                           
162

 APPIAH, op. cit., p.153. 
163

 Idem, p. 162. 



104 

 

implicar confissão quanto ao fato dela ter tido relações sexuais fora do casamento, o 

que é punido por meio de açoitamento ou apedrejamento em praça pública.  

  Posteriormente, o sucessor do general Zua, buscando uma implementação 

da Charia, que é o próprio código de leis do islamismo, promulgou o Decreto sobre 

Qisas (retaliação) e Diyat (indenização)
164

. Mediante esse decreto, ocorreram algumas 

mudanças no código penal do país e, assim, crimes como o de homicídio e o de lesão 

corporal passaram a ser considerados crimes contra a pessoa e sua família, e não mais 

crimes contra o Estado. Desse modo, havendo a ocorrência de tais crimes, a vítima ou 

sua família podem exigir qisas, que seria uma retaliação, ou a diyat, que seria uma 

indenização. No caso das qisas, a vítima ou a sua família pode exigir que o ofensor 

sofra o mesmo dano que tenha causado; no crime de homicídio, por exemplo, a família 

da vítima poderia exigir a morte do ofensor.  

  Esse sistema de Qisas e Dyat deriva diretamente de uma interpretação do 

texto do Corão, no qual consta, no versículo 45, da AL MÁID, o seguinte trecho: 

 

Nem (a Tora) temo-lhes prescrito: vida por vida, olho por olho, nariz por nariz, 

orelha por orelha, dente por dente e as retaliações tais e quais; mas quem 

indultar um culpado, isto lhe servirá de expiação. Aqueles que não julgarem 

conforme o que Deus tem revelado serão iníquos.   

  

  Baseado, então, no próprio Corão, o Decreto sobre Qisas e Dyat passou a 

permitir que as vítimas optassem pela retaliação ou, mediante indenizações, por um 

acordo com o ofensor. Em tese, esse decreto traria mudanças positivas à situação das 

mulheres no país; todavia, ocorre que, em muitos casos de crimes de honra, a própria 

família da vítima opta por não exigir uma punição do agente criminoso e, assim, o 

Estado não pode promover qualquer tentativa de condenação, uma vez que ele não é 

titular desse direito.   

  Além disso, teoricamente, esse decreto também teria revogado a tradição 

de que, em crimes de honra, caso seja comprovada a “provocação grave e súbita” por 

parte da vítima, o agressor poderia ser inocentado. No entanto, não obstante a previsão 

legislativa, os tribunais superiores do país continuam aceitando esse costume, 

                                                           
164

 Idem, p. 163. 



105 

 

atribuindo-lhe validade jurídica. Exemplificando, foi exatamente com base nesse 

costume que, em uma decisão de 1995, referente a um caso de assassinato, um tribunal 

reconheceu como errada a decisão de primeira instância, por não ter sido considerada a 

alegação do réu de que o crime havia sido praticado “sob provocação grave e súbita, 

ao encontrar o falecido em posição comprometedora com sua esposa nas primeiras 

horas da manhã”, o que fundamentou a extinção de qualquer punibilidade
165

.  

  Uma segunda mudança importante, também trazida por esse novo Decreto 

sobre Qisas e Dyat, foi a revogação de uma forma tradicional de diyat, que consistia na 

possibilidade de uma mulher da família do assassino ser entregue à família da vítima, 

como forma de indenização e substituição. No entanto, igualmente, mesmo com a 

mudança legislativa o costume ainda é praticado, sobretudo em zonas rurais.  

  Um caso simbólico, ocorrido recentemente no Paquistão, em 1983, mostra 

com clareza a situação jurídica das mulheres no país: Safia Bibi, uma criada de 13 

anos, cega, foi estuprada pelo filho de seu patrão; na análise jurídica do caso, por ela 

ser cega, ela não conseguiu identificar o acusado segundo os critérios da charia, o que 

acarretou na absolvição. No entanto, por ela estar grávida e ser solteira, foi 

considerado que havia provas incontestáveis de zina, o que ensejou a sua condenação à 

“apenas” trinta chicotadas, uma vez que o juiz teria tido compaixão pelo fato dela ser 

cega. 

  Após pressões internacionais pela defesa dos direitos humanos, em 2004 o 

Paquistão aprovou uma lei por meio da qual as mortes por honra passaram a ser, 

explicitamente, crimes. Além disso, em 2006, também depois de muita pressão por 

parte de organizações internacionais de defesa de direitos humanos, foi alterado o 

Decreto Hudood, eliminando-se a exigência de quatro testemunhas do sexo masculino 

para a denúncia de casos de estupro. De qualquer forma, mesmo após essas mudanças, 

o fato de um crime ser praticado por honra ainda é considerado como possibilidade 

para comutação da pena capital, sendo que, em muitos casos, sequer é instaurado 

processo. Exemplificando novamente, em 2008, no vilarejo de Baba Kot, no 

Baluquistão (uma província paquistanesa), três mulheres que optaram por se casar 

contra a vontade de suas famílias, ferindo, assim, a própria honra familiar, foram 

condenadas à morte por um conselho de anciões, como se inexistisse qualquer previsão 

legal contrária a tal julgamento. Após, outras duas mulheres, parentes das vítimas, 
                                                           
165

 Idem, p. 161-166. 



106 

 

protestaram contra o ocorrido; elas também foram condenadas à morte, sendo que os 

cinco corpos foram atirados em uma vala, sem qualquer identificação. 

  Quando o caso chegou ao senado do Paquistão, o senador Israrullah Zehri, 

representante da região, justificou o fato afirmando que são “tradições seculares”. Na 

análise de Anthony Appiah, ele comenta essa justificativa, criticando-a, citando um 

caso ocorrido na Índia colonial. Conforme sua narrativa, um funcionário britânico, ao 

proibir que indianos queimassem viva uma mulher no ritual funerário de seu próprio 

marido, foi questionado por meio da mesma lógica: “Mas, senhor, é nosso 

costume
166

”. 

  Outro caso extremamente recente, ocorrido em julho de 2013, ilustra a 

mesma situação. Na aldeia Tara Singh, no distrito rural de Dipalpur, o paquistanês 

Shokat Ali matou sua própria filha, seu genro e seus dois netos, pelo simples fato de 

sua filha ter se casado contra a vontade da família, o que seria uma desonra
167

.
 
Outro 

caso, ocorrido em novembro de 2012, consistiu no assassinato de uma menina de 15 

anos, Anusha, o qual foi cometido pelos próprios pais, com ácido, porque 

supostamente ela "olhou para um garoto
168

", o que poderia desonrar a família. 

Também por honra, na cidade de Chilas, em junho de 2013, um jovem matou duas 

meias-irmãs, de 17 e 20 anos, e a mãe delas, “depois que as jovens foram filmadas 

com um telefone celular enquanto brincavam na chuva
169

”. 

  Ora, o que se evidencia nesses casos, bem como em suas respectivas 

justificativas, é que há sistemas normativos nos quais os costumes apresentam uma 

relevância extrema, estando revestidos, sim, de juricidade. Justamente por isso que, em 

tais ordenamentos, uma verdadeira análise jurídica implica uma análise social e 

cultural. Para que seja compreendida a estrutura desses sistemas jurídicos e suas razões 

normativas, uma vasta análise sociológica e cultural é imprescindível. 

  Como se observa, especificamente quanto ao âmbito jurídico da sociedade 

Paquistanesa, este abrange, muito, um plano sociocultural, com o qual forma uma 

                                                           
166

 Idem, p. 166. 
167

 PAI mata filha, genro e netos em crime de horna no Paquistão. Terra. 23 jul. 2013. Disponível em: 

<http://noticias.terra.com.br/mundo/asia/pai-mata-filha-genro-e-netos-em-crime-de-honra-no-

paquistao,4c12c494f7200410VgnCLD2000000dc6eb0aRCRD.html>. Acesso em 23 jul. 2013. 
168

 PAIS que jogaram ácido na filha defendem ataque. BCC BRASIL, 5 nov. 2013. Disponível em: 

<http://www.bbc.co.uk/portuguese/videos_e_fotos/2012/11/121105_garota_acido_paquistao_jp.shtml>. 

Acesso em: 05 nov. 2012. 
169

 PAI... op. cit. 

http://noticias.terra.com.br/mundo/asia/pai-mata-filha-genro-e-netos-em-crime-de-honra-no-paquistao,4c12c494f7200410VgnCLD2000000dc6eb0aRCRD.html
http://noticias.terra.com.br/mundo/asia/pai-mata-filha-genro-e-netos-em-crime-de-honra-no-paquistao,4c12c494f7200410VgnCLD2000000dc6eb0aRCRD.html
http://www.bbc.co.uk/portuguese/videos_e_fotos/2012/11/121105_garota_acido_paquistao_jp.shtml


107 

 

unicidade. A tradição, revestida de juridicidade e legalidade, muitas vezes se sobrepõe 

à própria lei formalmente positivada. Uma possível identificação quanto à legitimidade 

e a própria validade desse sistema exige, consequentemente, uma análise muito além 

de uma descrição formal e universal, a qual jamais seria suficiente para qualificá-lo, ou 

não, como direito. Em tais casos, o âmbito jurídico, o dever-ser, confunde-se com o 

âmbito social, demonstrando, assim, que a separação absoluta entre os planos dever-

ser e ser, como concebida pelo Positivismo Jurídico, é restrita a uma estrutura 

puramente teórica, a qual não representa, com precisão, a estrutura fática nela descrita. 

Por isso que, quando se analisa uma pluralidade de ordenamentos normativos, a 

conceituação positivista, restrita, é insuficiente e, por isso, deve ser criticada, ainda que 

tal corrente não tenha se incumbido de tal análise.  

  O que deve ser compreendido é que, por meio da própria Ciência do 

Direito, mostra-se necessária a busca por meios que permitam uma análise 

comparativa entre ordenamentos distintos, justamente para que mecanismos de 

controle social mais adequados possam ser colocados em destaque. A simples 

afirmação de que “encontrar práticas sociais mais adequadas é algo essencialmente 

subjetivo” não pode justificar que, nem ao menos, sejam realizadas tentativas nesse 

sentido. O direito é, por sua própria natureza, uma busca constante por mecanismos 

que permitam uma coordenação estável entre interesses e expectativas de condutas 

distintos; consequentemente, é dever da Ciência do Direito buscar critérios que 

permitam uma análise comparativa, e isso se mostra muito mais necessário do que uma 

análise que busca, apenas e tão somente, uma descrição formal e universal. Havendo 

sistemas jurídicos distintos que são utilizados para o alcance de um mesmo fim social, 

muito mais essencial é examinar as diferenças, pois por meio delas é que será 

verificado por que e qual sistema se mostra mais eficiente e legítimo. 

  Ainda por meio de exemplos, outro caso extremamente atual, do qual 

também se extraem as mesmas conclusões, é a disseminada prática da mutilação 

genital feminina (extirpação do clitóris). Segundo a Organização Mundial da Saúde, o 

costume é vigente em 26 países africanos e mais de dois milhões de mulheres são 

submetidas à prática anualmente
170

. Esse costume consiste, basicamente, na mutilação 

do clitóris da mulher, fazendo com que ocorra a perda permanente do prazer sexual. 

Além de extremamente dolorosa, a prática acarreta em hemorragias, tétano, septicemia 

                                                           
170

 RACHELS, op. cit., p. 48. 



108 

 

e, em alguns casos, na morte. Em longo prazo, a prática resulta em infecções crônicas, 

cicatrizes que dificultam o andar e dores constantes. Em alguns locais, principalmente 

em aldeias mais tradicionais, o costume está associado a elaborados rituais, os quais 

marcam a passagem da mulher para o mundo adulto; em outros, a prática é realizada 

pela própria família, em ambientes urbanos
171

.  

  Tendo em vista a crueldade desse costume e a violência à qual ele está 

associado, novamente voltada às mulheres, indaga-se o que o levaria a ser tão 

difundido. A prática, aparentemente, não traz qualquer benefício social, sendo que 

também não é vinculada a nenhuma crença específica (o costume é vigente entre 

grupos religiosos distintos, como, por exemplo, entre cristãos e islâmicos, sendo que 

nenhuma dessas religiões o recomenda oficialmente
172

). Além disso, a prática não se 

mostra necessária ao desenvolvimento e a manutenção de determinado grupo social, 

como ocorria, por exemplo, com o infanticídio no caso dos esquimós.  

  De todo o modo, algumas argumentações são feitas em defesa da prática. 

Afirma-se, por primeiro, que mulheres que não têm prazer sexual estão menos 

propícias à promiscuidade, o que, em tese, garante um menor número de mulheres 

solteiras com gravidezes “indesejadas”. Além disso, considerando a ideia de que o 

sexo é apenas um dever para as mulheres, o qual deve ser cumprido no âmbito de uma 

relação matrimonial devidamente constituída, a prática também garantiria a fidelidade 

das mulheres casadas. Consequentemente, essas mulheres, por não pensarem em obter 

prazer sexual, teriam mais atenção às necessidades de seus maridos e de seus filhos
173

. 

Por fim, ainda é defendido que os homens preferem ter relações sexuais com mulheres 

que foram objeto de excisão, uma vez que assim garantem a “pureza" de suas parceiras 

(nessa justificativa, especificamente, há uma crença). E, para ratificar todos esses 

argumentos, ainda é ressaltado que a prática decorre de uma tradição e, por isso, não 

pode ser questionada.  

  O que se percebe, em tais argumentos, é que há uma tentativa de se 

justificar a prática com base em sua eficiência social, vinculando-a a supostos 

benefícios. Ora, isso parece ser, justamente como negam os relativista culturais, um 

padrão neutro e racional para a avaliação de práticas culturais, costumes e sistemas 

                                                           
171

 RACHELS, op. cit., p. 47-50. 
172

 Idem. 
173

 Idem. 



109 

 

jurídicos. Simplesmente busca-se identificar os objetivos sociais que fundamentam o 

costume, e então se analisa sua eficiência com base na realização ou não dos 

respectivos objetivos. Kelly Walsh, criticando incisivamente a prática e afirmando que 

a moralidade compreende análise objetivas e racionais, expõe que: 

 

The fact that many individuals within this particular culture find this ethical 

policy immoral and leave, seeking asylum elsewhere, demonstrate that morality 

is not culturally relative. It is morally wrong to force unnecessary suffering 

upon others. This is a universal, objective, moral truth
174

.     

 

  Ou seja, o que está por trás desse raciocínio é que uma prática cultural 

pode ser analisada conforme promova ou impeça o bem-estar entre as pessoas que são 

afetadas por ela. Exatamente com base nessa lógica, pode ser afirmado que há, sim, 

critérios neutros de comparação, os quais permitem que formas de controle social mais 

benéficas sejam colocadas em destaque (mecanismos que promovam um equilíbrio 

maior entre preferências sociais conflitantes).  A moralidade e os costumes (a cultura 

em si), nesses casos, são constantemente questionados e criticados, o que demonstra 

que o debate em torno deles não é realizado no âmbito da relatividade ou da 

subjetividade; pelo contrário, são utilizados e confrontados critérios racionais, a fim de 

que possa ser extraída uma conclusão quanto à eficiência e à legitimidade da prática. 

  Quando se analisa esses mencionados casos, principalmente a questão da 

proteção jurídica das mulheres no Paquistão, o que se verifica é que as práticas 

culturais são fundamentadas, concomitantemente, no âmbito do sistema jurídico e dos 

costumes, os quais se atribuem validade e legalidade reciprocamente. Nessas situações, 

o plano do dever-ser se relaciona aos âmbitos jurídico e cultural, simultaneamente. 

Portanto, qualquer análise crítica deve abranger, necessariamente, esses dois âmbitos, 

motivo pelo qual se mostram necessários conceitos mais amplos, conforme os termos 

aqui propostos. Não há como se negar, por óbvio, que o Paquistão possui um sistema 

jurídico institucionalmente válido, o qual é eficaz, coercitivo e aceito de modo 

minimamente amplo. No entanto, como restou evidenciado nos casos acima expostos, 

esse mesmo sistema é fundamentado, no âmbito social, mediante costumes e práticas 

culturais, havendo uma estreita relação entre tradição e juridicidade. Nesses casos, 
                                                           
174

 Walsh, op. cit., p. 74. 



110 

 

uma análise a ser feita pela Ciência do Direito abrange, necessariamente, elementos 

que vão muito além de uma descrição formal e universal do sistema jurídico. Por isso 

que a análise comportará, sim, elementos sociais que são inerentes ao próprio sistema 

normativo, ainda que não sejam “puramente” jurídicos, conceito este que perde 

relevância. 

  Para se questionar, no caso do Paquistão, uma decisão judicial que atribui 

validade ao estupro quando ele é cometido mediante “provocação grave e súbita” por 

parte da vítima (ainda que haja lei expressa, válida e legítima, inserida em um sistema 

estatal amplamente aceito e eficaz que proíba o estupro), é preciso uma compreensão 

dos fatores sociais que fundamentam e permitem essa decisão, e isso extrapola uma 

descrição formal. O que cabe à Ciência do Direito, mesmo antes de delimitar com 

pureza e perfeição seu objeto, é promover formas de controle social mais adequadas e 

legítimas;  e se eximir desse dever é simplesmente cômodo. 

  A moral e o costume são intrínsecos ao próprio direito, e essa verdade não 

é afastada pela simples demonstração teórica e descritiva de que o mundo do ser está 

dissociado do mundo do dever-ser. Ontologicamente, como já exposto, esta separação 

não existe, e sequer seria concebível tal ideia. Novamente, ressalta-se que extrair do 

direito o que lhe é universal e neutro é necessário e esclarece problemas metodológicos 

enfrentados constantemente na prática doutrinária. No entanto, muito mais necessário 

é a busca por critérios objetivos de valoração, para que então os sistemas jurídicos, 

válidos em suas mais diversas formas, sejam comparados. Não há como aceitar, 

passivamente, que não existem práticas que promovam um bem-estar maior do que 

outras; igualmente, não há como fundamentar e crer que toda realização cultural, 

jurídica ou não, seja fruto de valores sociais intrinsicamente subjetivos.  

  Diante de tais constatações, a rejeição ao Positivismo Jurídico e ao 

Relativismo Cultural passa a ser necessária, uma vez que tais correntes teóricas se 

eximem de compreender o direito como um mecanismo de coordenação de 

expectativas e preferências sociais distintas e antagônicas, desvinculando-o de sua 

própria realidade. Sendo possível comprovar, empiricamente, que existe um mínimo 

de direito natural, o qual abrange valores e abstenções necessárias a toda e qualquer 

convivência social, torna-se muito cômodo não buscar uma compreensão dos sistemas 

nos quais esse direito mínimo é restrito a determinada parcela da sociedade. 



111 

 

  Analisar um regime nazista e reconhecer sua validade jurídica é 

importante, exige um amplo estudo teórico e permite um esclarecimento quanto ao 

objeto da Ciência do Direito; isso foi feito com precisão pelo Positivismo Jurídico, que 

descreveu o direito, formalmente, com coerência lógica e conceitual. Do mesmo modo, 

analisar uma cultura diferente e compreendê-la no âmbito de seu respectivo contexto 

sociocultural, reconhecendo sua validade, é imprescindível para se evitar julgamentos 

preconceituosos e qualquer imposição étnica-cultural. No entanto, tais análises servem, 

apenas, para respaldar e validar os diversos mecanismos de controle social existentes, 

o que, apesar de necessário, é insuficiente. A validação é, somente, a primeira análise, 

sendo que um aprofundamento teórico, posterior, por meio do qual devem ser 

alcançados critérios de comparação neutros e objetivos, é o mais relevante.  

  Não há como crer e aceitar, passivamente, que a atual situação jurídica das 

mulheres no Paquistão é o meio mais adequado para a consecução dos valores e 

objetivos desenvolvidos naquela sociedade. Do mesmo modo, mostra-se extremamente 

cômodo justificar o sofrimento das milhares de mulheres que são submetidas 

anualmente à mutilação genital pela afirmação, simplista e genérica, de que “são 

práticas e tradições milenares”, as quais não estariam sujeitas à qualquer análise 

objetiva ou valoração externa. Igualmente, não se buscar identificar a real legitimidade 

que esta por trás dessas práticas é simplesmente ignorar qualquer ideia de progresso e 

reforma social. Quando a doutrina jurídica se afasta de tais problemas, deixando-os 

para outras ciências, é simplesmente ignorada a essência do direito, o qual é, sim, um 

instrumento que permite a busca contínua por estruturas de controle social mais 

benéficas, harmoniosas e estáveis.  

   

  



112 

 

  



113 

 

CONCLUSÃO 

 

  Em suma, o que resta defendido, neste trabalho, é que o direito, como 

fenômeno social, constitui um mecanismo de controle de condutas, por meio do qual 

expectativas e preferências sociais distintas podem ser coordenadas de forma estável. 

Consequentemente, cabe à Ciência do Direito, em razão de seu próprio objeto, estudar 

e promover a busca por mecanismos de controle social mais adequados; e para isso são 

necessários critérios neutros de comparação (referenciais).  

  Desse modo, para que esse estudo seja facilitado, não se mostra adequado 

restringir os conceitos de direito e ordenamento jurídico. Em sentido contrário, mostra-

se necessária uma ampliação conceitual, para que então a análise comparativa possa 

ser, também, mais abrangente. Restringir o conceito de direito a uma instituição 

puramente estatal, vinculando-o, apenas, à concepção moderna de Estado Soberano, 

apenas tende a excluir da análise outros mecanismo de controle social que também se 

manifestem como direito. O que deve definir o direito não é a instituição da qual ele 

decorre, mas, sim, como ele se manifesta em termos de regulação de condutas. 

  A expansão conceitual permite que seja validado, no âmbito dos conceitos 

jurídico e legal, mais formas de regulação de conduta humana, o que facilita a busca a 

ser realizada pela Ciência do Direito. A análise comparativa, para que de fato seja 

eficiente, deve considerar o maior de número de elementos possíveis, tanto porque 

assim será mais representativa. Nesse sentido, o que deve caracterizar o direito é a 

manifestação comportamental inserida em um complexo normativo institucionalizado, 

em relação ao qual se vincula um respectivo mecanismo coercitivo, restando como 

principal elemento caracterizador do direito a regulação de conduta institucionalizada 

e reconhecida amplamente pelos membros do grupo social, a qual passa a ser 

obrigatória por estar respaldada em um sistema normativo.  

  O que define o direito é sua institucionalização, mas não uma única 

instituição. Por isso que, embora o direito se manifeste com maior evidência nas 

instituições sociais modernas, as quais são, na imensa maioria dos casos, vinculadas ao 

poder de um Estado Soberano, ele não depende dessa característica para ser direito. 

Desse modo, uma restrição conceitual que vincule o termo direito, apenas, ao que é de 



114 

 

fato positivado no âmbito de estatal, mostra-se inadequada para a sua real 

compreensão.  

  Conforme mencionado, apesar do Estado Soberano Paquistão, em 2006, ter 

promulgado uma lei que tipifica como crime, expressamente, as mortes por honra, em 

agosto de 2008 três mulheres foram condenadas à morte, por um conselho de anciões 

local, por terem desonrado suas famílias. Elas não apenas foram, de fato, mortas, como 

ainda houve senadores defendendo a condenação, alegando que são “tradições 

seculares”. Esse caso ilustra, com precisão, a realidade complexa do direito, o qual se 

mostra institucionalizado por meios diversos e em níveis também diversos. Aqui, uma 

descrição formal, lógica e pura, seria muito insuficiente, e dela jamais decorreria uma 

conceituação adequada de direito. 

  Portanto, consequentemente, o Positivismo Jurídico, quando exaure seu 

estudo na análise formal e descritiva das formas modernas de direito, peca por 

insuficiência. Independentemente da pretensão dessa corrente teórica ter sido, apenas, 

a análise descritiva, esta é insuficiente e necessita ser complementada. Por isso que, 

neste trabalho, é realizada uma análise crítica, a fim de que seja demonstrado o dever 

que a Ciência do Direito tem de promover uma busca incessante por mecanismos de 

controle social mais adequados.  Nesse sentido, deve ser percebido que, quanto aos 

sistemas jurídicos, estes devem ser considerados de modo amplo, para que incluam, na 

medida do possível, práticas e valores culturais, uma vez que estes também compõem 

e estruturam o plano do dever-ser. 

  Sendo aceita, então, essa base conceitual, por meio de critérios neutros e 

objetivos a serem constantemente desenvolvidos, a análise comparativa passa a ser 

possível. Compreendendo-se que as normas jurídicas, bem como os costumes e os 

valores culturais e morais, representam o resultado uma coordenação de preferências 

sociais distintas, sob esse aspecto podem ser estudados. Nesse sentido, pode ser 

questionado por que e quais valores sociais tornaram-se relevantes ao ponto de se 

cristalizarem no âmbito jurídico; consequentemente, quando se analisam as razões 

sociais que estruturam e fundamentam o plano normativo (a realidade dever-ser), 

torna-se possível identificar quais objetivos sociais são pretendidos. Assim, é 

totalmente viável uma análise quanto à eficiência da estrutura normativa na 

consecução dos objetivos sociais que por meio dela são almejados e, portanto, por uma 



115 

 

questão de lógica, se a análise referente à eficiência é possível, é porque existem, 

necessariamente, outros meios para a realização dos mesmos objetivos.  

  Resta comprovado, assim, que práticas culturais e sistemas jurídicos são 

passíveis de análises comparativas, desde que seja possível a identificação das razões e 

objetivos sociais que os fundamentam. Não há, em tal raciocínio, qualquer 

subjetividade, sendo que ele decorre de uma estruturação lógica e objetiva: incluindo-

se as práticas culturais no âmbito dos sistemas jurídicos, percebendo-se a relação de 

dualidade entre esses elementos, ambos podem ser analisados objetivamente, a fim de 

que seja mensurado o quanto promovam ou impeçam a realização de objetivos 

considerados socialmente relevantes. Havendo qualquer constatação que aponte para 

uma ineficiência do sistema normativo e das práticas sociais que o compõe, então 

outros meios, a serem utilizados para se alcançar os mesmos objetivos, podem ser 

pensados.  

  Do mesmo, então, resta em evidência que a consideração do Relativismo 

Cultural também não se mostra adequada, uma vez que essa corrente teórica, de modo 

simplista, obscurece as análises referentes às práticas culturais e aos valores morais, 

concebendo-os apenas como crenças, as quais não comportariam qualquer análise 

objetiva e imparcial. Como reiteradamente demonstrado, quando se coloca em análise 

os fatores sociais que atribuem relevância a determinada prática, seja cultural seja 

jurídica, pode-se constatar qual preferência social (ou quais) é elevada ao plano 

normativo, ao ponto de configurar uma expectativa genérica de conduta e orientar um 

padrão comportamental. Como consequência, havendo tal constatação, torna-se 

possível uma avaliação quanto à legitimidade da prática, o que será mais um critério 

para sua análise comparativa. 

  Em suma, como resta colocado, o que é relevante e necessário, para a 

Ciência do Direito, é a busca contínua por estruturas de controle social que se mostrem 

mais eficientes e legítimas, simplesmente para que práticas que promovam um bem-

estar maior possam ser colocadas em destaque. Para tal busca, uma base conceitual 

restritiva e um análise puramente formal não se mostram adequadas, motivo pelo qual, 

neste trabalho, o Positivismo Jurídico é criticamente rejeitado. Do mesmo modo, essa 

busca exige um denso trabalho para que as práticas culturais possam ser analisadas de 

modo objetivo e mediante critérios neutros, o que jamais seria realizado por meio de 

considerações relativistas, sendo impositiva a rejeição ao Relativismo Cultural.  



116 

 

  Nesses termos, resta demonstrada uma análise crítica por meio da qual se 

busca uma reformulação conceitual, no âmbito da Ciência do Direito, para que esta de 

fato possa promover a busca por mecanismos de controle social mais adequados, 

eficientes e legítimos. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



117 

 

REFERÊNCIAS   

ALVES, Alaôr Caffé. Dialética e Direito: linguagem, sentido e realidade: 

fundamentos a uma teoria crítica da interpretação do direito. Barueri, SP: Manole, 

2010. 

APPIAH, Kwame Anthony. O código de honra: como ocorrem as revoluções morais. 

Tradução Denise Bottmann. São Paulo: Companhia das Letras, 2012. 

ASCENSÃO, José de Oliveira. O Direito: introdução e teoria geral. 13. ed. Coimbra: 

Almedina, 2006. 

BECKWITH, Francis J. Politically Correct Death: Answering the Arguments for 

Abortion Rights. Grand Rapids: Baker Book House, 1993. 

BLUMENSON, Eric D. Cultural Relativism (2011). Encyclopedia of Global Justice, 

Springer, October 2011; Suffolk University Law School Research Paper No. 12-56. 

Disponível em SSRN: <http://ssrn.com/abstract=2192655>. Acesso em 21 out. 2013. 

BOBBIO, Norberto. Teoria geral do direito. Tradução Denise Agostinetti; revisão da 

tradução Silvana Cobucci Leite. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

CABRAL, Roque et al. (dir.). Logos: enciclopédia luso-brasileira de filosofia. v.3. São 

Paulo: Verbo, 1999. 

FERRAZ JUNIOR, Tercio Sampaio. Introdução ao estudo direito: técnica, decisão, 

dominação. 5. ed. São Paulo: Atlas, 2007. 

GUIBOURG, Ricardo A. Pensar en las normas. Buenos Aires: Eudeba, 1999. 

HART, Herbert Lionel Adolphus. O conceito de direito. Tradução Antônio de Oliveira 

Sette-Câmara. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2009. 

HOANG, Nghia. Human Dignity and Freeedons: Globlal and Universal Values Of 

Human Right. Communist Journal, v. 35, n. 664, p. 1-54, 2002. 

HOUAISS, Antônio; VILLAR, Mauro de Salles. Dicionário Houaiss da Língua 

Portuguesa. Rio de Janeiro: Objetiva, 2001. 

KELSEN, Hans.  Teoria pura do direito. Tradução João Baptista Machado. 7. ed. São 

Paulo: Martins Fontes, 2006. 

LYONS, David. Ethical Relativism and the Problem of Incoherence (July 25, 2012). 

Disponível em SSRN: <http://ssrn.com/abstract=2117178> ou 

<http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.2117178>. Acesso em: 20 out. 2013. 

MARCANTONIO, Jonathan Hernandes. Direito e controle social na modernidade. 

São Paulo: Saraiva, 2013. 

NOJIRI, Sergio. Neoconstitucionalismo versus democracia: um olhar positivista. 

Curitiba: Juruá, 2012. 

http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.2117178


118 

 

PAI mata filha, genro e netos em crime de honra no Paquistão. Terra. 23 jul. 2013. 

Disponível em: <http://noticias.terra.com.br/mundo/asia/pai-mata-filha-genro-e-netos-

em-crime-de-honra-no-

paquistao,4c12c494f7200410VgnCLD2000000dc6eb0aRCRD.html>. Acesso em: 23 

jul. 2013. 

PAIS que jogaram ácido na filha defendem ataque. BCC BRASIL, 5 nov. 2013. 

Disponível em: 

<http://www.bbc.co.uk/portuguese/videos_e_fotos/2012/11/121105_garota_acido_paq

uistao_jp.shtml>. Acesso em: 05 nov. 2012. 

PALOMBELLA, Gianluigi. Filosofia do Direito. Tradução Ivone C. Benedetti; 

Revisão técnica Ari Solon. São Paulo: Martins Fontes, 2005. 

RACHELS, James. Elementos de Filosofia Moral. Tradução de F. J. Azevedo 

Gonçalves. Lisboa: Gradiva, 2004. 

REZENDE, Afonso Celso. Vocabulário jurídico multidisciplinar. Campinas, SP: 

Copola Livros, 2002. 

SGARBI, Adrian. Introdução à teoria do direito. São Paulo: Marcial Pons, 2013. 

SOMMERS, Christina Hoff; SOMMERS, Fred. Vice and Virtue in Everyday Life. 7. 

ed. Canada: Thomson Wadsworth Press. 

WALSH, Kelly. Moral Absolutism: A Response to Relativists, University of New 

Hampshire, 2010.  Disponível em: <http://cola.unh.edu/philosophy/dialectic/dialectic-

spring-2009>. Acesso em: 22 out. 2013. 

(a)WILLIAMS, Bernard. Ethics and the limits of philosophy. Cambridge: Harvard 

University Press, 1985. 

(b)WILLIAMS, Bernard. Moral: uma introdução à ética. Tradução Remo Mannarino 

Filho; Revisão da tradução Marcelo Brandão Cipolla. São Paulo: Martins Fontes, 

2005. 

 

http://cola.unh.edu/philosophy/dialectic/dialectic-spring-2009
http://cola.unh.edu/philosophy/dialectic/dialectic-spring-2009

