
南 蛮 美 術  | A r t e  N a m b a n
Cultura Material Móvel e Conexões Globais do

Japão na Modernidade Nascente (Séculos XVI-XVII)

Volume I

ricardo hiroyuki makino



UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO
FACULDADE DE ARQUITETURA URBANISMO E DESIGN

RICARDO HIROYUKI MAKINO

ARTE NAMBAN
Cultura Material Móvel e Conexões Globais do Japão 

na Modernidade Nascente (Séculos XVI-XVII)’

Volume I

São Paulo



UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO
FACULDADE DE ARQUITETURA URBANISMO E DESIGN

RICARDO HIROYUKI MAKINO

ARTE NAMBAN
Cultura Material Móvel e Conexões Globais do Japão 

na Modernidade Nascente (Séculos XVI-XVII)’

Volume I

São Paulo

Orientação da Profa. Dra. Renata Maria de Almeida 
Martins, apresentada à Faculdade de Arquitetura 
Urbanismo e Design da Universidade de São Paulo. 
Banca: Profa. Dra. Beatriz Piccolotto Siqueira Bueno 
(FAU-USP) e Prof. Me. Marco Antônio Baena 
Fernandes Filho (Doutorando Unesp)



Autorizo a reprodução e divulgação total ou parcial deste trabalho, por qualquer
meio convencional ou eletrônico, para fins de estudo e pesquisa, desde que

citada a fonte.

Catalogação na Publicação
Serviço Técnico de Biblioteca

Faculdade de Arquitetura e Urbanismo e de Design da Universidade de São Paulo

Makino, Ricardo Hiroyuki Achidate
   Arte Namban: cultura material móvel e conexões globais 
do Japão na modernidade nascente séculos XVI-XVII / Ricardo 
Hiroyuki Achidate Makino; orientador Renata Maria de 
Almeida Martins. – São Paulo, 2024.
   109 p. : il.

   Trabalho Final de Graduação (Bacharelado em Arquitetura 
e Urbanismo) - Faculdade de Arquitetura e Urbanismo e de 
Design da Universidade de São Paulo.

1. namban. 2. jesuítas. 3. Japão. 4. cultura material. 
5. história da arte global. 6. arte. I. Martins, Renata 
Maria de Almeida, orient. II. Título

Ficha catalográfica elaborada pelo(a) autor(a) usando
formulário disponível em https:/fichacatalografica.fau.usp.br/

e-mail: br.ricardomakino@gmail.com | ricardo.makino@usp.br

Foto de Capa:
花鳥獣蒔絵螺鈿洋櫃 | Namban Coffer with Animals 
and Landscapes, Período Momoyama (1573–1615) 
(fim do séxulo XIV, começo do século XVI), Japão

MET Museum: adquirida de John and Pauline Gandel 
Gift and Mary Livingston Griggs and Mary Griggs 
Burke Foundation Fund, 2016. Object Number: 
2016.508. Imagem sob domínio público

mailto:br.ricardomakino%40gmail.com?subject=
mailto:%20ricardo.makino%40usp.br?subject=
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/715076


E o tempo que levou uma rosa indecisa
A tirar sua cor dessas chamas extintas

Era o tempomais justo. Era tempo de terra
Onde não há jardim, as flores nascem de um
Secreto investimento em formas improváveis

(DRUMMOND, 2012, p. 187).

Drummond Andrade , Carlos. Claro Enigma. 1. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2012.



Autorizo a reprodução e divulgação total ou parcial deste trabalho, por qualquer
meio convencional ou eletrônico, para fins de estudo e pesquisa, desde que

citada a fonte.

Catalogação na Publicação
Serviço Técnico de Biblioteca

Faculdade de Arquitetura e Urbanismo e de Design da Universidade de São Paulo

Makino, Ricardo Hiroyuki Achidate
   Arte Namban: cultura material móvel e conexões globais
do Japão na modernidade nascente séculos XVI-XVII / Ricardo
Hiroyuki Achidate Makino; orientador Renata Maria de
Almeida Martins. – São Paulo, 2024.
   130 p. : il.

   Trabalho Final de Graduação (Bacharelado em Arquitetura
e Urbanismo) - Faculdade de Arquitetura e Urbanismo e de
Design da Universidade de São Paulo.

   1. namban. 2. jesuítas. 3. Japão. 4. cultura material.
5. história da arte global. 6. arte. I. Martins, Renata
Maria de Almeida, orient. II. Título

Ficha catalográfica elaborada pelo(a) autor(a) usando
formulário disponível em https:/fichacatalografica.fau.usp.br/

Sumário

Agradecimentos

1. Introdução

2. Redes de Circulação nos Mares da Ásia (Século XVI-XVII)
2.1. Dinâmicas de Mundialização e Mobilidade: Espaços e Agentes
2.2. A Conjuntura Política Japonesa e as Relações Externas

3. Jesuítas no Japão: Atividade Espiritual Consciente, Programada e Sistematizada
3.1. Sistematização das Missões Jesuíticas na Ásia
3.2. Accommodatio & Práticas de Resistência
3.3. Representação Visual da Arquitetura das Igrejas e Residências Jesuítas no Japão
3.4. Embaixadas: Diplomacia Euro-Asiática e a Conquista Espiritual

4. Corpus Visual e Imaginário sobre o Japão
4.1. Hibridismos: Cultura Material e Artística
4.2. Produção Visual Local e Legados da Interculturalidade
4.3. Fontes Visuais da Presença Estrangeira
4.4. Seminário dos Pintores
4.5. Cartografia Moderna Japonesa (Século XVI-XVII)

5. Confluências: Lacas Americanas e Biombos Virreinais

6. Considerações Finais

Bibliografia

7

11

14
20

25
29
34
42

48
50
55
62
66

72

77

80

83Anexo I

87Anexo II



RESUMO:

Este Trabalho Final de Graduação visa relacionar a formação acadêmica pessoal
à pesquisa acerca do levantamento bibliográfico e iconográfico acerca do Arte Namban
(Namban bijutsu, 南蛮美術), fenômeno artístico do século XVI e XVII, originário do
encontro entre europeus – principalmente portugueses, espanhóis e italianos – e
japoneses na Nascente Idade Moderna. Condição excêntrica que proporcionou
desdobramentos complexos entre as esferas culturais, políticas, culturais e artísticas,
seja pela atividade religiosa no continente asiático, seja por conta da hibridização
artística de alcance global, proporcionando novas perspectivas sobre as Histórias
Conectadas e as geografias artísticas desenvolvidas na História da Arte Global.

A pesquisa não teve financiamento por instituições e, portanto, ainda não foi
possível dedicação exclusiva para o estudo da temática, mas o contato prolongado com
a temática de pesquisa capacitou o entendimento global acerca do tema, não esgotando
as possibilidades de continuidade e aprofundamento, uma vez que o estudo demonstrou
ser um campo fartas revisões e descobertas no âmbito da Arquitetura, Arte e Design.

O trabalho se apoia no registro e na cultura material fundamentalmente
relacionado às Ordens religiosas católicas e o desempenho ultramarino das nações
europeias na exportação de objetos. Neste cenário, são indissociáveis das motivações
religiosas no seio da contra-reforma que se estendiam nas pioneiras rotas portuguesas e
hispânicas interligando o Atlântico e o Pacífico.

A cultura material resultante desse encontro entre civilizações se notabilizou
entre bens materiais religiosos e seculares, que misturavam tipologias mobiliárias,
iconografias, técnicas ocidentais e japonesas em um movimento de fertilização mútua
entre culturas, técnicas e imaginários. Sendo assim, civilizações relacionadas com
assimilações e reinterpretações, refletindo uma cultura material artística original e
híbrida, e criando um delicado balanço entre o Ocidente e o Oriente, a Arte Namban.

Assim, o projeto busca entender as relações mundiais desenvolvidas nas
tradições asiáticas da Arte e Arquitetura sob o contexto de um Ásia Global, a partir da
revisitação de fontes historiográficas, coleções e museus, bem como as diversas peças
em circulação no mercado leiloeiro que são muito presentes, apesar do limitado número
de itens sobreviventes, uma vez que houve a repressão contra o cristianismo (1613) pelo
Xogunato Tokugawa, que encerrou as relações mercantis formais com os impérios
ibéricos (1639).

Palavras-chave: arte namban, jesuítas, Japão, cultura material, história da arte global

2



はじめに

この論文は、著者の学術的背景と「南蛮美術 」に関する文献および図像資料の調

査研究を関連付けることを目的としています。南蛮美術とは、16世紀から17世紀の初期近代
において、ヨーロッパ人（主にポルトガル人、スペイン人、イタリア人）と日本人の出会いから

生まれた芸術現象です。この異例の歴史的状況は、文化、政治、宗教、そして芸術的な領

域において複雑な展開をもたらしました。特にアジア大陸における宗教活動や、世界規模

の芸術的な融合による影響が顕著であり、グローバルな視点で「Connected History」や「
Geographical-artistic」に新たな考察を与えています。

この研究は外部資金の支援を受けておらず、専念できる環境は限られていました

が、長期的な調査活動を通じて、テーマに関する広範な理解を深めました。本研究は、まだ

多くの探究の余地を残しており、建築、芸術、デザインの分野での新たな発見と再評価の可

能性を示しています。

本論文では、主にカトリック修道会とヨーロッパ諸国の海外活動に関連する物質文

化を基盤とし、宗教改革後のカトリック勢力による布教活動と、ポルトガルやスペインによる

大西洋と太平洋を結ぶ貿易航路が果たした役割を探ります。この時代における文明間の交

流は、宗教的および世俗的な物質文化において顕著に表れています。家具や装飾品のタ

イプ、図像、技術が西洋と日本の間で相互に影響を与え、独自で混成的な芸術文化が生ま

れました。このようにして形成された南蛮美術は、東洋と西洋の微妙なバランスを反映し、芸

術的な融合の象徴となりました。

本研究では、アジア芸術と建築の伝統がグローバルアジアの文脈でどのように発展

したのかを再検討することを目指します。具体的には、歴史的資料、コレクション、博物館、

そしてオークション市場に流通する南蛮美術の現存品を調査します。しかし、徳川幕府がキ

リスト教を禁止した1613年以降、さらに1639年にイベリア諸国との正式な貿易関係を断絶し
たため、現存する作品は限定的です。それでもなお、これらの作品は歴史的価値と文化的

意義を強く物語っています。

キーワード:南蛮美術、イエズス会、日本、物質文化、グローバル美術史

3



ABSTRACT:

This work aims to connect the author’s academic background with research on
the bibliographic and iconographic study of Nanban Art (Namban bijutsu, 南蛮美術),
an artistic phenomenon from the 16th and 17th centuries that arose from the encounters
between Europeans—mainly Portuguese, Spanish, and Italian—and Japanese during the
Early Modern period. This unique interaction led to complex developments in cultural,
political, and artistic spheres, influenced by missionary activities in Asia and globally
impactful artistic hybridization. These exchanges provide new perspectives on
Connected Histories and the Geographical-artistic explored in Global Art History.

The research was conducted without institutional funding, limiting the
possibility of exclusive dedication to the topic. However, sustained engagement with
the subject has facilitated a comprehensive understanding of the field, which remains
rich with opportunities for further exploration and discovery, especially within the
domains of architecture, art, and design.

This study centers on the material culture associated with Catholic religious
orders and the maritime expansion of European nations, emphasizing the role of the
Counter-Reformation in shaping missionary motivations along the pioneering
Portuguese and Spanish trade routes connecting the Atlantic and Pacific oceans. The
material culture resulting from these cross-civilizational exchanges is characterized by
religious and secular objects that combined Western and Japanese furniture types,
iconographies, and techniques. These artifacts reflect a process of mutual cultural
fertilization, creating an original and hybrid artistic material culture. Thus, Namban Art
embodies a delicate balance between East and West.

This project explores global connections that shaped Asian artistic and
architectural traditions within the context of a Global Asia. The research revisits
historiographical sources, museum collections, and auction markets, where Nanban Art
objects, and art pieces surviving though limited in number due to Tokugawa Shogunate
policies—such as the ban on Christianity in 1613 and the cessation of formal trade
relations with Iberian empires in 1639—remain remarkably present. Despite their
scarcity, these surviving artifacts provide profound insights into the cultural and artistic
exchanges of their time.

Keywords: Nanban Art, Jesuits, Japan, material culture, Global Art History

4



AGRADECIMENTOS

Com sinceridade, sou grato às pessoas que fazem parte da minha vida e que me
dão suporte e ensinamentos, permitindo-me estar sempre aprendendo algo novo.

Especialmente, agradeço aos meus pais por me apoiarem mesmo quando não
compreendiam meus projetos, à minha companheira Júlia Marquez que sempre me
incentiva e não é modesta para criticar ou me apoiar quando é necessário. Agradeço a
vocês imensamente por suas presenças em minha vida.

Acolhido desde o primeiro ano (2019) na Faculdade de Arquitetura e
Urbanismo, FAU-USP, tenho grande gratidão aos professores Dra. Renata Maria de
Almeida Martins e Dr. Lucciano Migliaccio pelas valiosas conversas, ensinamentos,
aprendizados, paciência e parcerias nos mais diversos campos da Arte e Arquitetura em
Contexto Global, sempre com grande entusiasmo, responsabilidade e ética.

Sinceros agradecimentos pela abertura e recepção de sempre por parte do Grupo
de Pesquisa Abya-Yala e Ásia Global da FAUUSP, agora Laboratório de Estudos
Decoloniais (LABYA-YALA), que muito me ajudaram no meu trabalho e nos caminhos
inesperados relacionados à Arquitetura. Em especial, cito Ana Lívia Ruegger, Anna
Heloisa Segatta, Angélica Brito, Barbara Carneiro, Carol Koteku, Christian
Mascarenhas, Christian Nascimento, Denilson Colque, Diego Bonifacio, Giovanna
Angeloni, Júlia Marquez, Klancy Yang, Larissa Grandino, Lilian Hirata, Lívia Hioka,
Luis Felipe Nunes, Mônica Bertoldi, Nathália Momesso, Pedro Iwo, Ruth Troncarelli,
Ryan Mulatinho, Thais Montanari, Victor Salgado, e os muitos pesquisadores
colaboradores que unem esforços ativos para a construção de um conhecimento mais
plural e menos desigual.

À Profa. Dra. Beatriz Bueno (FAU-USP) e à Profa. Dra. Andrea Loewen
(FAU-USP) e , por seu entusiasmo e apoio às minhas pesquisas sobre Arte Namban,
culminando na apresentação no 29º Simpósio de Iniciação Científica da USP (2021) e,
posteriormente, na fase internacional do evento.

Aos Professores Dr. Alexandre Delijaicov (FAU-USP) e Dr. Ângelo Bucci
(FAU-USP), pelas reflexões essenciais sobre a produção arquitetônica contemporânea e
suas transformações futuras, discutidas na disciplina intersemestral de 2024.

À Profa. Dra. Carol Akemi Nakahara (IAU-USP), que conheci por acaso nas
aulas de Língua Japonesa na Aliança Cultural Brasil-Japão, e com quem descobri uma
afinidade inesperada no campo profissional! Sua trajetória inspiradora — como
Professora de Tecnologia na Escola da Cidade, doutoranda em Teoria e História da
Arquitetura e do Urbanismo (2022), mãe, Professora no Instituto de Arquitetura e
Urbanismo da USP São Carlos (2023) e integrante da seleção brasileira de Kendo
(2024) — despertou em mim a empolgação para expandir minhas perspectivas,
habilidades e meu potencial como arquiteto e urbanista, sem limites autoimpostos.

5



Ao Prof. Dr. Eduardo Nobre (FAU-USP), pelo incentivo constante aos meus
projetos, mesmo quando estive distante do campo do urbanismo.

Ao Prof. Dr. Francisco Spadoni (FAU-USP) pelo apoio e representação no
exercício profissional ligado à Arquitetura e presença japonesa em seu trabalho junto ao
finado Prof. Dr. Kenzo Tange (Universidade de Tokyo) e conhecimento junto ao Prof.
Dr. Kengo Kuma (Universidade de Tokyo).

À Profa. Dra. Joana Mello (FAU-USP), pela oportunidade de realizar pesquisas
nas disciplinas AUH 0154 – História e Teoria da Arquitetura III (2020) e AUH 0238 –
História da Urbanização e do Urbanismo II (2020), possibilitando o aprofundamento no
vocabulário arquitetônico e nas transformações espaciais residências do Japão a partir
da Residência Tschiura (土浦自邸).

Ao Prof. Giorgio Giorgi (FAU-USP), cujo apoio foi essencial para que eu
continuasse a prática projetual no campo da materialidade, do objeto, do protótipo e da
investigação.

Ao Prof. Dr. Hugo Segawa (FAU-USP), por sua visão e ensinamentos sobre a
arquitetura nipo-brasileira, modernidade e contemporaneidade.

Ao Prof. Dr. Luis Antônio Jorge (FAU-USP), pelos primeiros ensinamentos
sobre a vida profissional, em minha primeira disciplina de Projeto (2019), e pelas
reflexões contínuas que enriqueceram meu pensamento arquitetônico.

À Profa. Dra. Maria Cecília Loschiavo (FAU-USP), por sua presença radiante,
ampliando as perspectivas nos estudos de mobiliário e projeto, indo além das
edificações e abrangendo também a fabricação e os interiores.

À Profa. Dra. Marta Bogéa (FAU-USP), pela dedicação, rigor, respeito e
qualidade de projeto que me inspira como profissional.

Aos Professores Dra. Cyntia Malaguti (FAU-USP) e Dr. Tomar Barata
(FAU-USP), pela abertura do Projeto PODA-LAB e o exercício consciente de fazer
design a partir de matérias-primas disponíveis para elaboração de projetos.

Ao Prof. Dr. Oreste Bortolli (FAU-USP), primeiro professor de arquitetura com
quem conversei, que me apoiou e surpreendeu ao compartilhar a mesma cidade de
origem, Presidente Prudente, interior de São Paulo.

Aos Professores Dra. Renata Puig (IAB e Escola da Cidade) e Prof. Dr.
Francisco Fanucci (Escola da Cidade), pelas lições sobre o mobiliário brasileiro e a
experimentação projetual.

Aos Professores Dr. Almerindo Ojeda (PESSCA, Universidade da Califórnia em
Davis e Pontifícia Universidade Católica do Peru), Dr. Ricardo González (Universidad
de Buenos Aires, Argentina), Dr. Carlos Paz (Universidade Federal da Bahia, Brasil),
Dra. María Juliana Gandini (Universidad Nacional de San Martín-CONICET e
Universidad de Buenos Aires), Me. Laura Arruzazabala (Universidad de Buenos Aires,
Argentina) e Me. Raquel Eith Garigliano (Universidad de Buenos Aires, Argentina;
Centro de Estudios Hispanoamericanos, Santa Fé, Argentina): meus sinceros
agradecimentos por suas valiosas contribuições e pela parceria nas Jornadas sobre las
Misiones Jesuíticas, que tanto enriqueceram minhas pesquisas sobre as Missões
Jesuíticas na Ásia.

6



Aos Professores Camila Fontana, Thales Cavalcante e Gabriela Cortex, da
Persefone.lab, por seus ensinamentos valiosos sobre joalheria, artesania e materiais.
Minha profunda gratidão também à pioneira da joalheria artística no Brasil, Reny
Golcman, por sua generosidade e entusiasmo em inspirar novas gerações. Sua iniciativa
em me convidar, junto à Persefone.lab, para participar da IV Bienal Latino-americana
de Joalheria Contemporânea fortaleceu meu compromisso com a continuidade e
inovação na joalheria.

Aos meus amigos projetistas e parceiros de competições e concursos de
Arquitetura, Urbanismo e Design: André Enrico Zanolla (Democratic Architects),
Bianca de Lira (Democratic Architects), Christian Almeida Campos do Nascimento,
Denilson Colque, Tawane Castori, Oscar Kei Tanomaru, Thomas Dylan Butler, Luisa
Barone, Tomás Andrade e Júlia Marquez.

Aos amigos de longa data: André Hosomi, Larissa Yaemi Kiyotani, Leonardo
Higuti, Marco Antônio Oliveira, Pedro Gazoni, Pedro Morbeck Casadei e Vitor
Katayama.

Aos queridos amigos Amanda Lecce, Ana Sasaki, Bruno Sesso, Carolina Bley,
Elisabeth Fu, Gabriel Tatsuya, Igor Martins, Ingrid Caixeta, Isabela Granado, Isadora
Stefani, João Jarza, João Pedro Castro, Júlia Caramori, Julia Terron, Karen Iwata, Kevin
Amagasa, Kenji Chinoque, Laura Bellesa, Léa Delafosse, Leticia Zampereti, Luis
Henrique Teixeira, Marco Baena, Mariana Bicudo, Matheus Lopes, Matheus
Lourençoni, Otávio Campos, Paulino Okada, Pedro Cho, Priscila Ito, Rafaela Tanaka,
Regiane Fernandes, Sophia Minkoves, Thays Pires, Tamara Horie, Thales Mansur,
Thiago Macedo Bento, Thiago Vessoni, Tiemy Higa, Victor Seiffer, Yasmim Monteiro e
Yoran Yokota.

Aos amigos de Isogo-ku, Yokohama, Japão, entre 2019 e 2020: Aline Mizuno,
Chikasawa Takashi, Giuliana Naomi Sakashita, Italo Tomonari, Juan Mitsuo
Ogasawara, Julia Rie Sakashita, Luis Felipe Eri, Ryu Nakamura, Sheila Kotone, Thais
Hirata, Toshi Senda, Katsurada-san, Moriya e Eliza Takahashi. Agradeço
profundamente pela gentileza e apoio à minha pesquisa, mesmo não sendo da área,
sempre me ouviram com entusiasmo.

Aos amigos que conheci na minha primeira premiação internacional, na Kengo
Kuma & Higashikawa 2nd Design Annual Competition, em Higashikawa, Hokkaido,
Japão (2022): Aika Kondo, Alisa Watanabe, César Ikumoto, Kitafuji Ryo, Kousei
Shishido, Nazuna Konishi, Teruyoshi Kaneko, Tobias Pålsson, Jeon Seung Hyun, Lee
Chan Whi, Minwoo Jeon, Ding Yi Jun e Wang Pin Huai. Aos jurados do prêmio, cujas
análises e contribuições foram enriquecedoras e me deram entusiasmo para o campo
projetual do design de mobiliário: Eisuke Tachikawa (Nosigner Corporation), Asao
Tokolo (Universidade de Tóquio), Hiroshi Nakamura (NAP Architectural Design

7



Office), Masahiro Harada (Shibaura Instituto de Tecnologia), Katsuhiko Hibino
(Universidade de Arte de Tóquio), Teppei Fujiwara (Universidade Nacional de
Yokohama), Noritsugu Oda (pesquisador e designer da cidade de Higashikawa) e
Kengo Kuma (Universidade de Tóquio). Evento que ampliou minhas perspectivas e
apurou minha visão sobre o universo da arquitetura, design e mobiliário.

Aos funcionários, técnicos, professores, diretores, coordenadores do curso de
arquitetura urbanismo e design da FAU-USP, com destaque para os companheiros do
LAME/STMEEC que sempre me acolheram para fazer protótipos de design em
competições, mesmo sem a orientação docente em meus projetos: Wallace Gaeta, César
Augusto de Souza Gomes, Dimitri de Almeida, Eduardo Flores Terrazas, Jônatas de
Sousa Silva, Leonardo David Duarte, Romerito Fonseca Ferraz, Sidney Lanzarotto,
Thelma Theophilo Tracchi, Emílio Leocádio Jr.. Também destaco quem me
proporcionou a orientação audiovisual ao longo da formação como arquiteto e
urbanista, o FOTO-VÍDEO FAU: Rose Moraes Pan, Diógenes dos Santos Miranda,
Luiz Bergmann Neto.

Ao Centro de Chadô Urasenke do Brasil, agradeço Sôichi Keiichiro Hayashi
Sensei, Sôkei Keita Hayashi Sensei e Sôchû Bertha Hoshi Sensei - representantes da
matriz Urasenke Foundation (Sôkei - Kyoto, Japão) e os ensinamentos do Chadô,
Cerimônia do Chá, na Casa de Cultura Japonesa, da FFLCH-USP. Em especial,
agradeço ao Sensei Sôichi Hayashi pela paciência e todas demonstrações de interesse
pela minha pesquisa a respeito das Missões Jesuíticas no Japão e a Arte Namban,
sempre informando sobre os cruzamentos e registros sobre a Cerimônia de Chá nos
registros dos Ibéricos-japoneses, bem como as contribuições para a Cerimônia em sua
forma de expressão.

8



1) INTRODUÇÃO

O tema resulta da Iniciação Científica: Arte Namban: Conexões Globais do
Japão na Modernidade Nascente (Séc. XVI- XVII) (Cpq-FAU-USP: 2020-280),
considerando bibliografia coletada durante o período de residência no Japão (dezembro
de 2019 a março de 2020) e o levantamento de acervos que foram visitados neste
mesmo período. Soma a estes resultados a participação no XVIII Jornadas
Internacionales Sobre las Misiones Jesuíticas (2022) - Universidad de La República
Uruguay (Udelar), Montevidéu, Uruguai; Accommodatio & Prácticas de Resistencia
(2023) - Programa Interdisciplinario de Estudios Coloniales de la Facultad de Filosofía
y Letras, Universidad de Buenos Aires (PIEC, FFyL, UBA), Buenos Aires, Argentina;
XIX Jornadas Internacionales sobre las Misiones Jesuíticas (2024) - Universidad
Antonio Ruiz de Montoya (UARM), Lima, Peru. Além da disciplina optativa da
FAU-USP: AUH 0343 - Artes Asiáticas em Contexto Global: Artistas, Objetos,
Coleções (2021). Essas experiências contínuas, mesmo em período de graduação,
permitiram uma compreensão alargada acerca do fenômeno artístico e cultural oriundo
do contato entre as quatro partes do mundo, evidenciando-se na Arte Namban e em suas
influências, tais como sua disseminação na China e no Vice-Reinado da Nova Espanha,
América Portuguesa e Europa.

Desse modo, compreendendo a Arte Namban (Namban Bijutsu, 南蛮美術),),
como a manifestação artística decorrente do contato principalmente com os países
Ibéricos, não se contempla a influência Inglesa e Holandesa, uma vez que as relações
religiosas e comerciais desenvolvidas com as civilizações da Ásia se deram de forma
distinta, embora houvessem espaços geográficos compartilhados em momentos
históricos específicos.

Outro fator que reforça essa distinção entre agentes ocidentais em territórios da
Ásia é o termo utilizado pelos povos do japão ao se referir a esses estrangeiros,
Nambanjin (南蛮人, interpretação literal dos ideogramas significa “pessoa bárbaro do
sul”). Este termo sino-japonês que refere-se às pessoas oriundas do Sul e Sudeste
geográfico da Ásia, uma vez que para os indígenas locais a China era referida como
centro geográfico Chugoku (中国 - interpretação literal dos ideogramas como “terra do
meio”, China), explicação breve que possui profundidade para ser investigada. Já os
Holandeses e Ingleses foram referidos como Komojin (紅毛人, a interpretação literal
dos ideogramas significa “pessoa de cabelo carmesim”, ruivo).

Nesse sentido, o período principal de investigação pauta-se nas redes de
circulação material e artística do Século XVI e XVII, tendo como balizas cronológicas
as Missões Jesuíticas do Japão (1543-1639) e a compreensão do horizonte geográfico
alargado no contexto do período da União das Coroas Ibéricas (1549-1640): política
europeia que permitiu interpenetrações mais profundas entre as zonas de contato
ultramarino, bem como o alinhamento das esferas políticas, econômicas e espirituais.

O projeto de pesquisa tem por objetivo contribuir para os desdobramentos
artísticos manifestados sobre a Arte Namban, através de um levantamento bibliográfico

9



e iconográfico, em temas como: na pluralidade cultural existente decorrente do encontro
entre civilizações do Oriente com o Ocidente; o entendimento das rotas dos objetos; a
configuração das relações entre europeus e japoneses; nas técnicas empregadas e mão
de obra, a circulação iconográfica; o alcance das obras asiáticas em relação à América e
à Europa no período compreendido entre os séculos XVI-XVII. Também foi organizada
uma primeira relação de Museus, sobretudo no Japão, Portugal, Espanha, Itália e
Estados Unidos [Anexo II], que possuem grande acervo de Arte Namban.

Ademais, há a intenção de contribuir com resultados para o Grupo de Pesquisa
Ásia Global: Opção Decolonial e Tradições Asiáticas na História da Arte e da
Arquitetura, parte do Projeto Jovem Pesquisador 2 FAPESP Barroco-Açu, 2022 a 2027,
da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da Universidade de São Paulo (FAU-USP),
coordenado pela Profa. Dra. Renata Martins e imprescindível colaboração do Prof. Dr.
Luciano Migliaccio - continuidade às atividades desenvolvidas pelo projeto jovem
pesquisador Barroco Cifrado: pluralidade cultural na arte e na arquitetura das missões
jesuíticas no Estado de São Paulo, 1549-1759, também financiado pela FAPESP e
lecionado junto ao Departamento de História da Arquitetura da FAU-USP de 2016 a
2021.

Através do levantamento dos acervos e do estudo dos objetos, evidencia-se a
mobilidade das obras desenvolvidas na situação de encontro civilizatório entre o
Ocidente e o Japão. Estes bens, como movelarias laqueadas e biombos, dispersaram-se
em âmbito global através de rotas marítimas e terrestres, seja nas rotas atlânticas ou em
rotas pacíficas, e motivadas pelo gosto dos itens de luxo orientais (Baena Zapatero,
2012). Contemporaneamente, essas obras ainda transitam no mercado leiloeiro e entre
acervos, no entanto aumenta progressivamente seu reconhecimento à medida que o
corpus visual é incrementado com os novos estudos e informações visuais de alta
qualidade que tornam-se disponíveis via internet, embora ainda faltem identificações,
descrições e peritagem para precisar o que resistiu ao tempo e aos caminhos percorridos
(Curvelo, 2007; Romero, 2013).

A Arte Namban é um tema pouco explorado nas pesquisas brasileiras, apesar de
haver um grande potencial para estudos nessa área. A presença de grandes colônias
japonesas contemporâneas no Brasil facilita a afinidade com o campo de estudos desse
fenômeno, e a língua portuguesa oferece acesso a muitos registros históricos desse
encontro multicultural. Somado a isso, a proximidade com países latino-americanos e o
conhecimento do espanhol, importante para os registros das missões jesuíticas no Japão,
amplia as possibilidades de pesquisa.

Desse modo, este trabalho se vale dessas possibilidades de articulação do
conhecimento para reunir as fontes de estudo mais significativas, por meio do
levantamento e balanço bibliográfico entre estudos consolidados e os mais recentes,
conciliado com fontes visuais, por um entendimento decolonial dos desdobramentos
associados a essas paisagens artísticas e culturais decorrentes deste encontro entre Japão
e o Ocidente na nascente modernidade europeia, especialmente entre os séculos XVI e
XVII à luz dos métodos da História da Arte Global e das Histórias Conectadas
(Gruzinski, 2014; Kaufmann; Dossin; Joyeux-Prunel,2016; Subrahmanyam, 1997) e, ao
mesmo tempo, reconhecendo as sínteses provenientes destes encontros na emergência

10



de novas formas criativas: hibridizações culturais e artísticas (Bailey, 2001; Burke, 
2019; Gruzinski, 2014).

Cabe também nesta introdução delinear que, embora não exista um sistema de 
transliteração de ideogramas sino-japoneses consensualmente aceito, optou-se por 
introduzir os termos, controvérsias e sinônimos para um mesmo assunto, assim como a 
escrita com os ideogramas ao lado, a fim de mitigar a perda de significado que se tem 
ao fazer a operação de tradução e deixar explícita a inconsistência de terminologias para 
designar mesmas técnicas, objetos ou temáticas. Uma alternativa seria adotar métodos 
acadêmicos com maior rigidez operacional, tal como se encontra na forma de 
transcrição adotado na Tese de Alexandra Curvelo (2007), onde ela adota para os nomes 
chineses o Sistema de romanização oficial da República Popular da China e para os 
nomes japoneses o sistema de transcrição Hepburn, mais adotado a nível mundial 
(Curvelo, 2007. p.25). Mas a medida auxiliar que este Trabalho Final de Graduação se 
propõe é a formação de um Glossário (Anexo I), uma vez que foi realizado a Iniciação 
Científica e as pesquisas continuadas, cuja somatória de trabalhos possibilitou a 
consciência de que muitas técnicas, suportes e objetos devem ser referidos com as 
terminologias originais e sua descontextualização ou tradução poderiam implicar em 
significativa perda de sentido.

Além dos Anexos I e II, respectivamente “Arte Namban - museus e coleções” , 
“Glossário”, se realiza um Volume II no qual se faz listagem de algumas tipologias de 
mobiliários e objetos com observações sobre as técnicas e as ornamentações artísticas, 
sendo detalhados em iconografia, dimensão e materialidade. Salienta-se, também, que a 
opção de compendiar as Figuras junto aos Anexos é uma decisão consciente de por em 
justaposição objetos dispersos ao redor do mundo, denotando a relação contígua de 
iconografias, suportes artísticos que dão a dimensão da continuidade histórica da 
produção desses objetos ao longos dos Séculos XVI e XVII em uma longa duração 
histórica e artística que permearam diversas sociedades nas primárias redes de 
circulação global.

11



2) Redes de Circulação nos Mares da Ásia (Século XVI - XVII)
2.1) Dinâmicas de Mundialização e Mobilidade: Espaços e Agentes

A presença europeia no Oceano Índico, as redes comerciais estruturadas e
dinâmicas com inúmeras comunidades mercantis caracterizadas pelo cosmopolitismo e
propensas a contatos estrangeiros provém da coexistência entre diferentes povos
navegantes, como malaios e javaneses, bem como guzerates e árabes. Os mares do lado
oriental estavam sobretudo nas mãos dos Turco-Otomanos, Muçulmanos Indianos ou de
Guzerates de origem indo-ariana, Malabar, Coromandel e Bengala cooperando com os
hindus. Nesse cenário multicultural da Ásia, o Estado Português da Índia (Estado das
Índias), foi a primeira permanência europeia institucionalizada na Ásia Oriental,
formalmente fundado em 1505 e sediado em Cochim, Índia e em 1510 sendo transferida
a Capital para Goa, Índia.

O Estado da Índia, constituído ainda no século XV – fase de formação ocorrida
entre 1498 e 1515, sob administração estratégica no governo de Alfonso de
Albuquerque (1509-1515) - configurava-se pelo conjunto de territórios, pessoas,
estabelecimentos e territórios sob tutela, autoridade ou Administração do Império
Português. Suas fronteiras eram inconstantes e imprecisas ao longo do tempo. Portanto,
não sendo uma potência hegemônica nos mares da Ásia. A rede de sistemas de
comunicação dos espaços europeus se entremeava aos densos e diversos contatos
premeditados pelas sociedades navegadoras insulares dispersas por este espaço, dado
que era demasiado diverso e extenso para administração passiva (Boxer, 1967, 1989,
1990; Curvelo, 2007, p.71).

O Estado da Índia configurava-se como um território disperso e com poucos
pontos comuns com a estrutura política imperial da tradição clássica europeia, sem o
domínio de grandes extensões territoriais e sem a organização militar com efetivo
controle, mas cuja intenção primária constava no fato de assegurar o domínio e a
segurança das rotas marítimas contra rivalidades europeias, portanto, realizando
arquiteturas militares em pontos estratégicos e fundando espaços nevrálgicos de
ocupação e comércio. Entretanto, não conseguindo estabelecer controle efetivo nas
zonas do Mar Vermelho entre África e Ásia, além do Estreito de Malaca (via marítima
intermediária entre Índia, China e Polinésia)1, onde constantes perseguições aos

1 As navegações portuguesas do território da Indochina no Século XVI levaram ao cunho do termo
“Cochinchina”, por parte dos portugueses (Li, 1998. p.72). Outro termo usado foi “Champachina” devido
a existência do Reino de Champa: região também era referida por “Nam Phan” (ou Nạm Phố,南蠻, em
algumas grafias locais. Sendo o ideograma 蠻 equivalente ao simplificado 蛮) devido a sua presença na
área centro-sul do atual Vietnam (越南). As referências diretas no Ocidente sobre a origem e grafia exata
de "Nam Phan" ou "Nạm Phố" são escassas, mas as dinastias Zhou e Han da China se valiam desse termo
para a referência aos territórios cardeais estrangeiros (四夷, sìyí) (Ulanseit, 2000; Pines, 2005, Liu,
Huang, 2006; Tucker, 1999). O fenômeno linguístico da lingua japonesa chamada rendaku (連濁,
pronúncia sequencial) frequentemente quando palavras compostas são formadas a partir de duas palavras
distintas, e a consoante da segunda palavra sofre uma alteração para se tornar mais forte ou "forte", no
caso de uma mudança do som "b" para "p", por exemplo. Em consideração as denominações deste
território, sendo ao sul da China, é possível que o termo Namban (南蛮) tenha surgido por contaminação
linguística e, portanto, atribuído ideogramas que se traduzisse como “Bárbaros do Sul”.

12



europeus ocorreram. Nesse cenário, com o decorrer do tempo houve a multiplicação de
agentes europeus envolvidos no comércio asiático, tanto de longa quanto de média
escala e foi acompanhado, nas quatro décadas seguintes a 1570, pelo surgimento de um
conjunto de redes marítimas europeias rivais do Estado da Índia (Figura 01) (Boxer,
1989; Costa, 1988; Curvelo, 2007).

A princípio, a Ásia foi palco de exclusividade de navegação portuguesa em
razão de seu ímpeto navegante, com exceção das Filipinas (a partir de 1565) que foi
território asiático centralizador da presença da Coroa Espanhola. Para fins referenciais,
as navegações ultramarinas europeias atingiram Calicute em 1489, no Sudoeste do
subcontinente indiano. Malaca, em 1509, no Sul da Ásia; Golfo de Bengala, em 1602;
Islas Maluco e Banda em 1512; e a Província de Guandong, Cantão, no sudoeste da
China, em 1513. Já os territórios insulares do sul japonês, Kyushu (九州), foram
atingidos pelas navegações europeias em 1543. Dentre os territórios de permanência
europeia soberania e jurisdição, destaca-se Goa, tomada em 1510, Cochim, Colombo
(no atual Sri Lanka), Malaca e Macau.

Esses territórios denotam a presença portuguesa essencialmente localizada nas
regiões litorâneas e sem o interesse ou a capacidade efetiva de colonizar integralmente
os territórios das distintas sociedades locais, diferentemente do caso das Filipinas, cujo
controle da terrestre e do seu produto, fundamentalmente interessado para a garantia e
preservação dos meios de produção para a Coroa Espanhola como o principal enclave
nos mares asiáticos, conectando-se diretamente com a América espanhola no afluxo de
metais e favorecendo o comércio imediato (Boxer, 1967; Curvelo, 2007; Kuniyoshi.
1998).

O desenvolvimento das rotas marítimas configurava-se por três principais vias
voltadas para os interesses comerciais articulados às redes missionárias católicas de
diferentes ordens: Macau-Índia-Lisboa; Macau-Japão (a partir de 1557 – comércio
luso-japonês favorecido pelo efeito da proibição do governo Ming do comércio
Japão-China, em razão dos wako , 倭寇 – pirataria e contrabando japonês);
Macau-Filipinas-Acapulco-México na Iberoamérica pela via do Oceano Pacífico. A
prata americana era utilizada para a compra de especiarias e produtos chineses na
Insulíndia, rota adicional de escoamento (Boxer, 1967,1989; Curvelo, 2007; Kuniyoshi,
1998).

Dessa forma, o Século XVI propiciou a emergência de um conjunto de
condições materiais, cujo alinhamento religioso, social, político e econômico se
estendeu sobre o largo espaço geográfico mundial, favorecendo influências cruzadas
nas relações de diferentes sociedades (Figura 02). Isso promoveu a dispersão de formas
e vocabulários artísticos entre diferentes agentes – Coroa, mercadores particulares,
missionários –, que reciprocamente navegavam entre Oriente e Ocidente.

Os impérios Ibéricos destacam-se na formação das complexas relações regionais
e exteriores, que mais largamente abriram espaço para as missões civilizatórias e
aculturações colonizadoras sob o pretexto da superioridade do Ocidente europeu: um

13



processo de preservar a si ao encontrar diferenças nos outros povos do mundo
(Subrahmanyam, 1997, p.761).

Segundo a perspectiva dos registros europeus, a Ásia e as Américas foram
descritas imprecisamente sob a denominação de “Índias” referindo-se a bens
exportados do Japão, como trabalhos de objetos laqueados2 (também denominados
genericamente de charão, urushi, ou sob a forma de escrita: uruxi – referente a
técnica japonesa de laca) e biombos sob uma mesma denominação; semelhante
dificuldade se encontra também nos documentos do México colonial indicando as
obras da Ásia genericamente como “chinesas” (Arimura, 2019; Kawamura, 2009;
Baena Zapatero, 2012).

A fim de cobrir algumas lacunas: crônicas, livros de bordo, registros de
viajantes, cultura material, tratados e, sobretudo, os inventários de bens materiais são
testemunhos dessas conexões transversais potentes. Exemplo notáveis incluem as
duas edições (ed. 1, 1615 e ed. 2, 1616) de Le vere enove immagine de gli dei delle
antichi, editados em Pádua que denotam a forma de representação das culturas e
crenças indígenas da Ásia e da América sob um mesmo imaginário iconográfico e
cultura, além de breves reproduções visuais da arquitetura em territórios da Ásia
(Figura 03 e 04).

Desse modo, este projeto, não privilegiou os formatos documentais escritos,
mas recorreu à análise da cultura material sobrevivente, diversa e particular às
regiões, com maior atenção para a Arte Namban, uma vez que a dinâmica cultural e
as transformações são importantes para o entendimento dos agentes autóctones e do
modo de representar europeu. Tal abordagem justifica-se pela utilização da cultura
material como meios de resistência na sobrevivência através da originalidade nas
obras híbridas com a sensibilidade e a adaptação local (Bailey, 2001; Burke, 2019;
Curvelo, 2007; Gruzinski, 2006, 2014).

Durante a União das Coroas Ibéricas (1580-1640), o panorama traçado
manteve-se semelhante, contando com a separação administrativa entre os espaços
ultramarinos português e castelhano, resultando em pouca repercussão das

2 Laca é um termo proveniente do sânscrito: lākshā '(लाक्षा), cujo significado é “cem milhares”, uma vez
que era uma resina proveniente da excreção de inúmeros insetos parasitas que infestam as plantas como
Acacia catechu, Ficus e Butea frondosa... A grande quantidade de substância de cor avermelhada se
usava amplamente na antiguidade na Índia e em outras partes da Ásia, também se encontra em registros
shellac ou goma-laca (Brunello, 1973; Meier-Westhues, 2007). Esse termo também foi adotado para
denominar o “charão”/“xarão” (termo ibérico da leitura do mandarim: 漆料, qī liào, cuja formação
semântica representa “óleo de árvore úmida”, referência ao verniz vegetal de árvores como a
Toxicodendron vernicifluum/ Rhus verniciflua, cuja característica principal após a cura é o preto lustroso).
As análises de Honda (2017) sobre as lacas Namban demonstram que o uso do urushi compreendiam
outras espécies além da descrita como laca na botânica: também se utilizavam as espécies Toxicodendron
succedaneum (em japonês referido como hanozaki, usado para velas, referida como “urushi” em Taiwan);
Gluta usitata (referido como “urushi” na Tailândia e Myanmar). Em japonês o termo utilizado é
“urushi”/“uruxi”, leitura integral do ideograma 漆, o mesmo que consta na grafia em mandarim, os
trabalhos executados com a laca no japão são referidos por shikki (漆器, utensílio de laca). Todas essas
variações e outras menos usuais se encontram em documentações primárias no contexto de exportações
mediados pelos iberoamericanos e estrangeiros em contato com as civilizações asiáticas a partir do
Século XVI, a inconstância da terminologia criou empecilhos para a busca nas fontes escritas.

14



determinações político-econômicas. Contudo, havia penetração nas relações entre as
colônias e disputas das ordens religiosas com destaque à ativa atuação missionária
das ordens mendicantes e comercial espanhola em Manila, cujos interesses
evangelizadores se chocavam com as áreas da Insulíndia e da Ásia Oriental barrados
politicamente pelo bloqueio luso-jesuítico (Padroado Real Português). A esfera de
ações das ordens religiosas tendencialmente estava relacionada a regiões específicas,
sendo a China e o Japão localidades de monopólio da Companhia de Jesus até 1565 e
justificando por isso a sua intensa presença (Bailey, 2001; Curvelo, 2007, p.60).

Este cenário foi modificado no fim do século XVI, sobretudo pela presença
marítima Inglesa e Holandesa como ativos concorrentes que, inclusive, intervêm em
territórios e redes oceânicas antes asseguradas pelas Monarquias Católicas. Em 1595,
a entrada dos holandeses à Insulíndia, em Java em 1597; acesso ao Japão pelo
estabelecimento de feitorias holandesa (1609) e inglesa (1613) (Figura 01). Expulsão
de portugueses das Ilhas Maluco e Ilha de Solos em 1616 pelos holandeses, advindo
de conflitos da Guerra Luso-Holandesa (1602-1654). Situação agravada pela falta de
coordenação no movimento de separação das Coroas Ibéricas e a disputa interna a
Igreja sobre o que foi chamado de “Controvérsia dos Ritos da China”3, que geraram
instabilidade entre Europa-Ásia. Esses eventos, contudo, favoreceram a profusão de
redes de comércio e a multiplicação de bens transacionáveis pelas vias marítimas que
se cruzavam a viagens de curto e médio alcance ás grandes rotas oceânicas (Curvelo,
2007; Mantienne, 1999; Subrahmanyam, 2012).

A atuação europeia nos mares da Ásia, ao fim do Século XVI, centralizava
Portugal como o principal Império europeu circulante dentro das redes dos Mares do
Sul da China – Coreia e China, Gores/Ryukyu/Léquia4. Entre a intensa atividade

4 Os Gores eram marinheiros de Okinawa e das ilhas vizinhas que os pilotos árabes designavam sob o
termo colectivo de Al-ghûr (designação árabe para um país produtor de ferro no extremo-oriente) e que,
sob a autoridade de um soberano residente em Shuri, formavam uma entidade que os Ming designavam
de Lióeu-k’iéou-kouo ou “País de Liéou-k’iéou”. De Ghûr os Portugueses retiraram o nome de Gores e de
Liéou-k’iéou o topónimo de Lecquea e o genérico de Lequeos. Daí as expressões de Gores, Gores de
Lecques, Lequeos sob as quais entendiam os indígenas das Ryûkyû (琉球) (Curvelo, 2007; Neves,
1991).

3 Disputa sobre os Ritos da Igreja Católica na Ásia serem formas de idolatria ou superstição
incompatíveis com o catolicismo. Diferente dos territórios iberoamericanos, onde se formaram domínios
territoriais de exploração e uso de mão de obra escrava e indígena, para além da educação religiosa.
Perante as sociedades organizadas da Ásia, destaca-se o esforço da Companhia de Jesus na Ásia,
prevalentemente protegidos pelo Padroado Real Português e pelo Monopólio sobre as missões no Japão e
China até 1565: houve grande flexibilidade na adaptação da atividade espiritual se aproximando aos
costumes locais e se integrando aos poderes locais. Desse modo, contrário a essas formas de pregações,
ordens religiosas diversas e nações europeias promoveram atitudes a Santa Sé que fizeram reduzir
drasticamente a atividade missionária católica na Ásia. Em conjunto, essas disputas internas religiosas
foram confrontadas por reações locais: o Japão expulsou os missionários IHS em 1614 e encerrou as
relações mercantis formais com os impérios ibéricos em 1639 por parte do xogunato Tokugawa; A China,
por decretos imperiais proibiu a atividade evangelizadora dos missionários europeus em seu território nas
primeiras décadas do século XVII (Bailey, 2001; Curvelo, 2007)

15



comercial local, provavelmente já existiam redes de contatos entre japoneses e
europeus, antes mesmo deles desembarcarem no Japão5.

O Reino Léquio (Ryukyu, 琉球國, na atual província de Okinawa, Japão) era
tributário do Japão, localizando-se ao sul do arquipélago nipônico e também era
tributário da dinastia Ming, China. Para o comércio nipônico, era necessárioa
autorização oficial do governo, go-shuin-sen (御朱印船), “navios de selo vermelho”
(Figura 06), concedidos também há Cochinchina, Tonquim, Camboja, Champa entre
1604 e 1634 (Curvelo, 2007, apud Teixeira, 1977; Unno, 1994).

A essa rede marítima comercial léquia é atribuído o interesse dos portugueses
pelas regiões no Sudeste do Mar da China, sendo a via Ryukyu o contato primário
ocasional de desembarque dos portugueses no Japão foi provavelmente em 1543,
quando os primeiros portugueses em terras nipônicas, na ilha de Tanegashima (種子島)
— costa da ilha de Kyushu (九州) ao sudoeste da antiga capital do império japonês:
Miaco/Miyako (atual Kyoto, 京都市) (Curvelo, 2007; Kuniyoshi, 1998). Evento, este,
que foi registrado de forma distinta pelos portugueses e pelos japoneses, a estes
estrangeiros foi atribuído o termo Namban-jin (南蛮人, ”Pessoa Bárbara do Sul”).

Na obra de Fernão Mendes Pinto (1509-1583), Peregrinações, afirma-se ter sido
um dos “descobridores do Japão”. Versão contestada pelos registros japoneses, em
especial Teppo-ki (鉄砲記), crônica escrita pelo monge zen budista Nampo Bushi que
aponta a chegada dos estranhos estrangeiros6 Antonio Mota, António Peixoto e
Francisco Zeimoto que chegaram à praia de Nishimura, atual Nishinoomote (西之表
市), província de Kagoshima, domínio de Satsuma (薩摩). Nas teses de Curvelo (2007)
e Loh (2013) apontam a data de 23 de Setembro de 1543 se valendo do calendario lunar
japonês (12.8.25 da Era Tembun, 天文), mas enfatizam que existem outras referências
documentais relativos aos anos de 1542 e 1544. Eles foram conduzidos pelo wako (倭
寇, pirata) chinês Wu-feng, chamado pelos japoneses de Goho, que serviu como
primeiro intérprete. A crônica ainda descreve o estranhamento em relação aos
estrangeiros e seus costumes e aponta a curiosidade sobre o arcabuz (Bunshi, 2016;
Curvelo, 2007; Hiraoka, 2020).

Nesse contexto, é importante pontuar a indissociabilidade da dimensão do
espaço em relação às noções de tempo e suas diferentes velocidades, além das
diferenças de léxicos na realidade de cada civilização. Requer-se um entendimento
dinâmico de articulações para além dos conceitos de “centro e periferia”. Para tanto,
é importante reconsiderar as avaliações de subordinação política, cultural e dos
diferentes tempos artísticos, técnicas, registros e agentes que confluiram nas
dinâmicas de mobilidade e mundialização em questões levadas a longa duração e

6 Segundo a crônica japonesa (1596-1614), os líderes se chamavam “Murukusha e Kirishita da Mota”.
Não foi encontrado a versão japonesa acessível online, portanto os estudos sobre essa crônica se valeram
da tradução de Merino (Bunshi, 2016)

5 Tomé Pires, em sua Suma Oriental (1515), fez breves menções ao Japão com base em informações
coletadas em Malaca, utilizando o nome “Jampom” e observando que os japoneses "tratam na chjna
poucas vezes", fato que mais tarde beneficiaria os portugueses (Simões, 2012, apud Pires, 1515).

16



públicos não homogêneos (Curvelo, 2007, p.15; Ginzburg, 1989, p.26-31; Gruzinski,
2010, p.23).

Ao longo do processo de mundialização, o Japão demonstrou grande capacidade
de absorver e ressignificar influências externas, sobretudo no contexto das trocas
culturais promovidas pelas missões jesuíticas e pelo comércio marítimo. A chegada dos
europeus não apenas introduziu novos produtos e tecnologias, mas também fomentou a
produção de obras híbridas que mesclavam tradições locais com elementos estrangeiros
e a interpretação/reinterpretação de novos repertórios culturais e costumes.

A Arte Namban, caracterizada por lacas, biombos e outros objetos decorativos
destinados ao mercado externo, é um exemplo eloquente dessa interação. Esses itens,
muitas vezes criados sob encomenda de comerciantes e missionários europeus, revelam
não apenas a habilidade técnica dos artesãos japoneses, mas também a complexidade
das trocas culturais na primária mundialização. Nesse sentido, a análise da cultura
material sobrevivente permite acessar uma dimensão única dessas interações,
evidenciando como as sociedades autóctones reinterpretaram os elementos estrangeiros
em conformidade com seus contextos locais. Assim, a Arte Namban se estabelece como
um testemunho da criatividade e da adaptabilidade cultural no Japão do período do
século XVI e XVII (Bailey, 2001; Burke, 2019; Gruzinski, 2006, 2014).

As dinâmicas de mundialização e mobilidade durante os séculos XVI e XVII
foram marcadas por constantes negociações, adaptações e resistências. Esse
movimento de trocas culturais contribuiu não apenas para a disseminação de formas
artísticas e técnicas, mas também para a formação de novos vocabulários visuais e
simbólicos, que ecoaram tanto no Japão quanto na Europa e América. Essas
interações, ao mesmo tempo que evidenciam a complexidade das redes globais,
também sublinham o protagonismo dos agentes locais na construção de uma
modernidade nascente profundamente marcada pela interculturalidade.

17



2.2) A Conjuntura Política Japonesa e as Relações Externas

Entre as transformações endógenas, desde de 1467, o Japão enfrentava
conflitos na disputa de poder interna no período chamado de Sengoku Jidai (戦国時
代, Período dos Estados Beligerantes). A constância de guerras e a fragmentação da
autoridade dividiram o quadro territorial e político entre daimyos (大名) e seus
castelos, favorecendo a atuação ibérica, que se aproveitou das circunstâncias para a
realização de alianças em âmbitos locais.

Embora a constância e a prolongada instabilidade militar, afetando as esferas
sociais e políticas na qual se prolongam da Era Muromachi (室町時代,) à Era
Azuchi-Momoyama (安土桃山時代,) com a unificação do território passando pelos
importantes daimyos Oda Nobunaga (織田信長), Toyotomi Hideyoshi (豊臣秀吉) e
culminando na prevalência do xogunato Tokugawa (徳川), o comércio prosperou,
articulado a intensa dinâmica cultural e a atividade mineradora de prata, ouro, ferro e
cobre para atender à demanda das guerras. Dentre as perturbações de ordem política,
destaca-se a proibição de comércio entre Japão e China da dinastia Ming, a qual criou
demanda de mercadorias, papel ocupado pelos Ibéricos como intermediários
fundamentais desse comércio. As sedas chinesa, por exemplo, destacam-se entre as
mercadorias, não só pelo seu valor comercial, mas por sua presença frequente
representadas sendo descarregadas das carracas europeias em biombos Namban, tal
como está presente em acervos do Museu de Arte Antiga de Lisboa (Figuras 7 e 8) e do
Museu da Cidade de Kobe (Figuras 9 e 10).

Este grande período de descentralização, com núcleos formados por daimyos (大
名), resultou em autonomias locais com forças militares regionais organizadas e regras
próprias aplicadas a população sobre sua tutela. Estes eram serviçais ao xogun/shogun
(将軍, comandante militar) com o poder efetivo e o tenno (天皇, soberano do céu), que
exercia principalmente o poder simbólico, dada a sua ligação direta com a deidade
xintoísta Amaterasu-ookami (天照大神, Grande Deusa Luz do Céu). Essa relação
dispersa de poderes favoreceu interesses locais para a introdução da tecnologia militar
da artilharia com arcabuzes7, revelando-se impactante para o desenrolar nas guerras
civis locais e nas conversões de senhores locais, daimyos (大名), ao cristianismo
mediado pela atividade Jesuíta.

7 Destaca-se a Batalha de Nagashino (長篠の戦い), confronto entre importantes nomes locais. Neste
conflito, o xogunato Tokugawa somado forças às tropas Oda Nobunaga valeu-se de uma força de cerca de
40.000 homens, sendo utilizado cerca de 3.000 teppo-ashigaru (鉄砲足軽, infantaria de arcabuzes). O
arcabuz também era referido como tanegashima (種子島), o nome da ilha onde se passa o relato do
monge Nampo Bushi e local onde se foi reproduzido a arma devido a presença de trabalho metalúrgico
local, mas possuía também outras denominações em razão das variações e modificações realizadas pelas
oficinas japonesas. Outro nome frequentemente encontrado é hinawaju (火縄銃, arma com pavio). Seu
desenvolvimento foi construído tendo por base o sistema de fecho de mecha que era fabricado em uma
armaria em Goa, na Índia, e que foi capturada pelos Portugueses em 1510 (DAEHNHARDT, 1994;
LIDIN, 2002). Diversas modificações e técnicas foram realizadas nos modelos de artilharia, inclusive,
ornamentando-as com uso de laca para acabamentos e inserção de metais, elementos pouco analisados
quando se considera a cultura material da Arte Namban.

18



A base regular das relações entre os Impérios Ibéricos e o Japão se deu através
da conjuntura institucional favorável de navegações e pela economia e política
específicas de cada agente. As estruturas políticas japonesas, no progressivo esforço de
centralização das províncias sob um daimyo (大名) e na coexistência de referências
arcaicas de exercício do poder tenno (天皇), ainda que em um papel colateral para o
momento, promoveram a manutenção da tradição religiosa nativa/indígena para
assentar as alianças locais-regionais e ainda assim coexistindo com a operação dos
estrangeiros europeus no que toca aos interesses comerciais-religiosos e bélicos.

O papel de mediador entre os dois reinos do sudeste asiático estabelecia-se
através da consolidação portuguesa em Macau (lugar também referido como Ama Cuão,
Amaquao, Amaquã, Amacuão, Amagao, Amacao, Amachao, Machoam ou Machao), na
baía de Hou-KèangOquem (transliteração de Hou Kéng 蠔鏡 ou 濠鏡), em mandarim,
Haojing (蠔鏡 , espelho de ostra, ou 濠鏡, espelho do fosso), sítio abrigo dos barcos
dos fát-lóng-kei/folangji8 (佛郎機, estrangeiros) que iam comerciar em Cantão na Feira
Sazonal, desde 1536. (Basílio, 2022; Boxer, 1989)

A permissão de instalação de colônia mercantil portuguesa em Macau, foi fruto
de negociações lideradas por Leonel de Sousa durante a década de 1550 – negociação
com os mandarins da província de Cantão com o pagamento do anual tributo do “Foro
do Chão de Macau”, tributo anual destinado ao Imperador Kangxi (Serrão , 2013;
Koteku, 2020). O comércio com o Japão a princípio teve iniciativa por parte dos
particulares até 1550, quando a Monarquia Nacional Portuguesa nos anos subsequentes
interveio sob a autoridade dos capitães-mores da carreira de Goa ao Japão, pois a partir
de 1550 tinha-se como medida sincrônica a tentativa de estabelecer poderes locais nos
litorais da colônia portuguesa na América. A Coroa reivindicou o monopólio pela
Viagem da China e Japão9, contando com um período de viagem de três anos e
contemplando os territórios entre Malaca (atual Malásia) e o Japão. A partir de 1562,
1563 mercadores privados receberam concessões para o comércio direto de produtos,
tais como especiarias e pimenta e outras mercadorias, ampliando os agentes na troca
entre os territórios asiáticos e europeus (Boxer, 1990; Curvelo, 2007, p.118; Kuniyoshi,
1998, p.31; Subrahmanyam, 2012; Takase, 2006).

Nos territórios nos mares da Insulíndia, a presença portuguesas era marcante e
não se computava criados e escravos, mas Curvelo (2007) estimou a existência de cerca
de oitocentos habitantes nos meses que se aportava para a Nau do Trato/ Grande Navio

9 Ver A Base Financeira para a Missão Cristã (Kirishitan) no Japão. In: TAKASE, Kōichirō. A Igreja
Cristã (Kirishitan) no Japão e os poderes unificadores japoneses nos séculos XVI e XVII. Tradução
de Hino Hiroshi. The Journal of Ryutsu Keizai University, Ibaraki, Japão, v. 41, n. 1 (152), jul. 2006.

8 Segundo Manuel Basílio (2022) o termo pelo qual os chineses se referiam aos europeus era "Franj" (em
persa: ,(”فرنگستان“ este passou a designar os europeus e mais tarde foi alterado para "ferengi" na Índia e
no sul da Ásia. Os chineses adaptaram o termo para "folangji" (佛郎機, lido em cantonês como Fát long
kei), com variantes como "fulangji" ou "feringhi". Em 1552, o capitão português Leonel de Sousa
descobriu que estrangeiros podiam negociar com a China mediante taxas, exceto os "folangji" — nome
dado aos portugueses, possivelmente em resposta a queixas de reinos muçulmanos tributários da China.

19



Amacao10. Neste ponto intermediário entre o Subcontinente Indiano e o Leste Asiático,
haviam rotas viagens oficiais de Sião com pageragem no Japão partindo da cidade de
Ayuthya (atual Tailândia, comissionadas pelo Império ou por particulares), mas também
existia a via direta de Malaca para o Japão, realizada de forma esporádica, sendo
conhecida como “viagem das drogas”, além da que se fazia de Camboja ou do Sião para
o Japão.

A administração relacionada a Macau se conhecia como Povoação do Nome de
Deos do Porto de Macao na China, tinha relativa independência à autoridade dos
governadores e vice-reis de Goa, fato que contribuiu para o fortalecimento da
autoridade do capitão-mor da viagem da China e do Japão. Contudo, essa situação foi
alterada apenas após ataque de outros agentes europeus nos mares da China, como os
holandeses, e, em 1623, o vice-rei da Índia em nome do rei da União das Monarquias
Portuguesa e Espanhola, nomeou o primeiro governador do território. Antes disso,
como a esfera religiosa e secular estavam intrinsecamente ligadas, reconhece-se como
primeira autoridade de caráter permanente, o bispo “do Japão e da China”, D. Melchior
Nunes Carneiro, em 1566. A demora na nomeação administrativa de uma ordem
governamental específica para o Leste Asiático se deve à resistência da dissociação da
jurisdição desde o Cabo da Boa Esperança até à China - a diocese de Goa foi
desmembrada só em 1557, sendo criado as dioceses de Cochim (1558), Malaca (1558),
Macau (1576). Desse modo, a princípio, a diocese de Macau abrangia tanto a China,
quanto o Japão, a Coreia e territórios ilhados, tal como as Filipinas. Posteriormente, em
intervalos curtos, foram fundadas as dioceses de Funai (1588, em território do Japão),
Angamale, no Malabar (1599), Meliapor (1606), Pequim e Nanquim (ambas em 1690)
(Boxer, 1989; Boxer 1990; Curvelo, 2007).

A viagem da Nau do Trato tinha periodicidade sazonal relacionado ao período
das moções, uma vez que a seda era obtida apenas nas vendas semestrais da Feira
Sazonal de Cantão, entre janeiro e junho. O trajeto inciava-se em Goa, de onde
transportavam mercadorias para serem trocadas na escala feita em Malaca, Macau e,
finalmente, no Japão. As relações comerciais entre os reinos ibéricos sob uma mesma
dinastia durante o reinado de Filipe II, alinhadas, integravam os comércios entre
América e Ásia11, sendo 1606 a primeira admissão da passagem de missionários jesuítas
para o Japão por via das Filipinas (Boxer, 1989; Curvelo, 2007, p.117; Okamoto, 1993).

Macau foi estabelecido como ponto estratégico de concentração basilar para o
comércio com o Japão, dentre os objetos concentrados de onde a Nau do Trato se partia
ramificando pelas distintas rotas; haviam têxteis chineses, cetins e variedades; cristais e

11 Sobre a mobilidade de objetos, técnicas e saberes e os efeitos da mundialização entre Ásia e América,
consulte: MARTINS, Renata. Asia y el patrimonio de las Misiones Jesuíticas en la América Portuguesa.
Un enfoque basado en los saberes y la biografía de los artistas y objetos en el Sur global. In: LIMPIAS,
Victor Hugo (Ed.). Patrimonio Religioso de Iberoamérica: expresiones tangibles e intangibles (siglos
XVI -XXI). Santa Cruz de la Sierra, Bolívia: UPSA, 2021, p. 316-323; e BAENA, Alberto. “Un ejemplo
de mundialización: El movimiento de biombos desde el Pacífico hasta el Atlántico (s. XVII-XVIII)”.
Anuario de estudios americanos, vol. 69, n. 1, 2012, p. 31-62.

10 Designação frequentemente utilizada por Charles Boxer e na bibliografia inglesa sobre a Nau do Trato.
O termo “Grande Navio” era aplicado ás Carracas e Galeões.

20



vidro europeus, relógios, tecidos indianos, especiarias e madeiras aromáticas, peles de
animais… Desse modo, interligando territórios asiáticos e europeus em sua cultura
material e artística. O Japão se constituía como destino final da série de comércios que
provinham do Ocidente onde permaneciam entre fim de Outubro e princípio de
Novembro, quando iniciavam as monções de inverno favorável à volta das
embarcações. Ao Japão eram exportados principalmente prata, mobiliários lacados de
outros territórios da Ásia, biombos, vestimentas, espadas, cobre, sedas, ouro, almíscar,
marfins e porcelana (Boxer, 1989; Curvelo, 2007, p.117; Okamoto, 1993).

A bordo do Nau do Trato viajavam funcionários encarregados do registro de
compras e vendas, guarda, pesagem, contador, cobrador dos fretes, feitor da viagem e
auxiliares, além de mercadores. Assim, facilmente, totalizavam centenas de pessoas
para um espaço de cerca de três pisos com o peso total entre 500 a 800 toneladas
(Curvelo, 2007 apud. Leitão, 1994; Loh, 2013).

Embora muitas vezes invisibilizados, segundo as fontes visuais japonesas, com
destaque para os biombos Namban, é notável que havia uma caracterização de uma
tripulação multicultural e composta por distintas pessoas a cargo de diversas funções,
sendo claro a percepção de tripulações não europeias, como africanos, guzerate,
chineses, malaios. Nos biombos também é reconhecível a presença missionária que se
destaca pela vestimenta e caracterização dos espaços que se designam como igrejas e se
distinguem pelo elemento da cruz sobre as construções (Figuras 7 a 14). Esses
elementos arquitetônicos se mesclam com paisagens habitadas, retratadas nas grandes
dimensões dessas obras, ilustrando o impacto das interações culturais promovidas pelo
comércio marítimo.

Através do cruzamento de informações registradas no Japão e nos territórios da
China e Índia, é possível entender como eram realizados o transporte e
acondicionamento das mercadorias para serem enviadas à Europa. Leonor Leiria
(2002), entendendo as temporalidades e as ocorrências das jornadas de longas distâncias
analisou o papel dos objetos e as formas descritas de minimizar os riscos no transporte,
uma vez que o corpus da cultura material da Arte Namban sobrevivente em acervos
europeus foi grande e preservado com qualidade até os dias de hoje. Nesses registros
encontra-se que lacas foram acomodadas em caixas de madeira12, baús e cestos de vime,
em casos, encomendados especialmente para esse propósito e para não confundir a
descarga das mercadorias todas embalagens eram identificadas com emblemas, brasão
de armas ou nome dos proprietários. Um dos poucos baús de vime Namban que

12 Caixas e baús feitos com madeiras duras da Índia, como teka (Tectona grandis), sândalo (Santalum
album), jaqueira (Artocarpus heterophyllus) e madeira de cânfora (Cinnamomum camphora). Algumas
dessas madeiras tinham propriedades botânicas antissépticas que protegiam contra a infestação por
insetos xilófagos. Alessandro Valignano cita o armazenamento de biombos enviados para Cochim
protegidos por “caixão” e deveriam ser colocados em lugar onde não chovesse e não fossem molhados
por água. Atenta-se também para a data de 1575, através do Regimento das Cazas das Índias e Mina foi
promulgado medidas para padronizar as dimensões das embalagens de transporte (Leiria, 2002).
Dentre as madeiras japonesas para o armazenamento da exportação, o Vocabulario de Lingoa Iapam
também descreve “Tomegui. Certos paos q poem na embarcação p.ª ter mão no fato, e carga que não
caya” (Rodrigues, 1604).

21



sobreviveram se encontra exposto no Itsuo Art Museum (逸翁美術館, Itsuō
Bijutsukan), em Osaka, Japão. Em adição se utilizavam papeis oleosos para embalar os
objetos para exportar e proteger o conteúdo da umidade e impactos mecânicos, sendo
constatado no Vocabulario de Lingoa Iapam, como Yutan13 (Leiria, 2002).

Através de estudos de arqueologia marinha de náufragos é possível também
verificar os espólios e avaliar através dos vestígios os materiais recolhidos nas
prospecções, apontando, de forma evidente, para a existência das diversas origens das
cargas nas rotas transoceânicas. A exemplo, o recente trabalho de Bettencourt (2008),
sobre a Nau Nossa Senhora da Luz (1615), integrado no contexto da Carreira da Índia,
naufragada no Porto de Pim (Portugal), parte da carga foi salva por embarcações da
terra, mas perdeu-se parte significativa da carga em decorrência de um temporal. Entre
a carga recuperada contaram-se numerosos volumes de tecido, mobiliário, pedraria,
especiarias e objetos do cotidiano. A carga submersa possível de identificar que foi
naufragada era formada por: tecidos, especiarias, drogas e outros produtos “exóticos”:
mobiliários, objetos de marfim, pedraria, porcelanas, contas, objetos diversos. Dentre os
mobiliários foram referenciados 29 escritórios, 4 cofres e 4 contadores, sendo dois dos
cofres fabricados com inserção de casco de tartaruga e um designado como “cofrinho
pequeno da China”, utilizavam-se os móveis como recipientes para cargas miúdas, por
exemplo, armazenando canequins, cortes de gibões de taficira, benjoim, bandejas e paus
de lacre. Os tecidos foram acondicionados em caixões e rolos, buseta, fardos, pacotes,
envoltórios ou cofres. Todas essas mercadorias tinham referências, sobretudo, de
produtos da China, mas também de Chaul, São Tomé (de Meliapor), do Sinde, de
Bengala, da Pérsia, de Guiné, do Japão, de Melinde, de Agra, de Solor e de Canaor e da
Índia (Bettencourt, 2008, p.93-108).

13 “Yutan. Papel azeitado, ou qualquer outra coisa que botam por cima do fato, ou caixa etc. p.ª Que não
se trate mal ou dane” Voc. Ling. Iapam, op. cit., fl. 650 v.

22



3) Jesuitas no Japão: Atividade Espiritual Consciente, Programada
e Sistematizada

3.1) Sistematização das Missões Jesuíticas na Ásia

Neste mundo já tão conectado em pleno século XVI, os passos dos comerciantes
que aportaram no Japão em 1543 e cruzaram com a presença de uma civilização até
então desconhecida. Em agosto de 1549, Francisco Xavier, um dos fundadores da
Societas Iesu (1540), deu início a Missão/Missionação Jesuítica Japonesa atrelado
diretamente as rotas comerciais partindo de Malaca para a via marítima de Formosa
(Taiwan), Satsuma (薩摩); o missionário aportou no arquipélago ao sul do Japão, em
Kyushu (九州), província de Kagoshima (鹿児島) juntamente com o espanhol Cosmé
Torres (1510-1570), o servo indiano Juan Fernández (d. 1567) e três japoneses
cristianizados que estudaram no Colégio de Goa. Assim, foram estabelecidos os
primeiros locais de atuação religiosa em Sacai (Sakai, 堺市), Hirado (平戸) e Funai14

(府内藩), locais igualmente onde mercantes portugueses viriam a formar alianças com
os governos locais. Destaca-se Yokoseura (横瀬浦) (1562), localidade onde viria a
estabelecer Nagasaki (長崎, toponímia para longo cabo de montanhas) em 1580 pela
doação à administração feita pela Companhia de Jesus - o principal porto marítimo,
base comercial e religioso de contato em território nipônico (Carneiro, 2013; Curvelo,
2007; Loh, 2012).

Na hierarquia eclesiástica presente na Ásia Oriental, dentre as autoridades de
caráter permanente em Macau: bispo D. Melchior Nunes Carneiro, primeiro bispo entre
Macau e Japão, dado que apenas em 1576 foi criado a diocese de Macau que abrangia a
China, o Japão e a Coreia entre outros territórios insulares do sudeste asiático, incluindo
as Filipinas, uma vez que antes a região estava atrelada às instituições eclesiásticas de
Goa (Oliveira, 2003; Subrahmanyam, 2012).

Anterior à missão do Japão, importantes experiências foram realizados nas Ilhas
Molucas entre 1536 e 1539; em Cranganor, próximo a Cochim, entre 1539 e 1540 e em
Goa, um dos principais centros do Império Ultramarino Português, onde obtiveram o
êxito na criação de instituições ligadas ao ensino, sendo o seminário confiado aos
Jesuítas em 1543. A situação cultural de Goa, bem sucedida, propiciou a criação de
escolas paroquiais, o Colégio de São Paulo para a educação ao modelo europeu de
alunos oriundos de vários países da Ásia, contando com a Imprensa a serviço da
evangelização na capital do Estado da Índia. Em 1556, de onde também viria a
transportar uma imprensa com caracteres românicos e com caracteres japoneses para a
Missão do Japão para auxiliar em território nipônico a divulgação do conhecimento e da
fé cristã conferindo, assim, contornos complexos e muito próprios à presença europeia
no mundo asiático dos séculos XVI e XVII (Curvelo, 2007, p.372).

14 Era um han (藩), domínio guerreiro de um daimyo (大名), no caso, Funai (府内藩) era parte do clã
Otomo (大友氏). Localiza-se na antiga província de Bungo (豊後国, Bungo no Kuni), atual Oita (大分県,
Oita-ken), a Leste de Kyushu (九州)

23



Dentre os documentos fundamentais para o entendimento das conexões
mundiais estabelecidas já em pleno século XVI e XVII, é compreensível pelo título dos
três tomos da Relação Anual das Coisas que fizeram os Padres da Companhia de Jesus
nas suas missões do Japão, China, Cataio, Tidore, Ternate, Ambóino, Malaca, Pegu,
Bengala, Bisnagá, Maduré, Costa da Pescaria, Manar, Ceilão, Travancor, Malabar,
Sodomala, Goa, Salcete, lahor, Diu, Etiópia a alta ou Preste João, Monomotapa,
Angola, Guiné, Serra leoa, Cabo Verde, Brasil nos anos de 1600 a 1609 e dos
processos de conversão e cristandade daquelas partes: torada das cartas que os
missionários de lá escreveram, arquivos disponíveis escaneados pela Biblioteca
Nacional de Portugal, a medida da profusão de experiências e relações estabelecidas no
espaço marítimo e a participação intrínseca do espírito contra reformista católico que
emergia no seio dos impérios católicos e o alcance desta ordem religiosa.

Nesse contexto, da mesma forma que a cristandade esteve atrelada ao comércio
marítimo para a capilarização da presença estrangeira em território nipônico, também
esteve diretamente relacionada ao encerramento das relações comerciais. Portanto,
separar a análise entre a atividade secular e espiritual em suas atividades e atuações
seria demasiada visão redutora, sendo necessário compreender as múltiplas motivações
e agentes envolvidos.

A Companhia de Jesus também tinha sua estrutura comercial e desenvolvia-se
em torno da Diocese de Macau, cujo procurador assumia a gestão do negócio e enviava
anualmente produtos para serem comercializados e objetos necessários à Missão do
Japão durante sua estruturação. No Japão, o padre Procurador gerenciava os negócios,
particularidade que os sujeitava às críticas de ordens mendicantes espanholas em
Manila - protegidas territorialmente pelo Padroado Espanhol. Segundo estudos sobre
fontes primárias do Archivum Romanum Societatis Iesu (ARSI) também é possivel
encontrar certidões de capitães e mercadores de Macau atestando a ativa participação
das ordens Dominicana e Franciscana na Nau do Trato, portanto, apresentando mais
lacunas de agentes e presenças estrangeiras que se cruzavam em territórios da Ásia
(Curvelo, 2007).

O regulamento da Companhia de Jesus, destaca-se o Extracto das Obediências
dos Visita/dores feito para os Padres das residências, e mais partes/de Japão pello
Padre Francisco Passio Visitador da/ Província do Japão no anno de 1612, cujo
conteúdo revela a diretriz de não intervir nas propriedades alheias às da Igreja de dentro
ou de fora do Japão em virtude da Santa Obediência, da mesma forma como se ordena
que Padres, Irmãos, Europeus como Japões, Superiores, Reitores e ao Procurador da
Província de não vender, feitorizar ou se encarregar de comprar no Japão coisa alguma,
nem mandar fazer sem expressa Licença do Provincial, nem mandarão a Macau prata de
Japões e nem de Portugueses (Curvelo, 2007 apud. Biblioteca da Ajuda, 1931;
Couceiro, 1994). Dessa forma, é possível estimar a produção de objetos religiosos

24



jesuítas executados pela comissionada artesania japonesa, como por exemplo as
píxides15 (recipiente para hóstia) e missais para celebrações católicas (Figuras 15 e 16).

Segundo o International Symposium Proceedings, Revised Edition: In Search of
Multiple Origins of Namban Lacquer, ocorrido no Tokyo National Research Institute for
Cultural Properties (Tobunken) em 2017, cita-se que o primeiro relato de pesquisa
sobre laca Namban no Japão, de forma institucional e documental, se fez através do
relatório de Tomio Yoshino no Tokyo National Museum, em uma análise de uma pixide
da posse do Templo Toke-ji (松岡山東慶寺), onde se localizava a insígnia “IHS” e o
padrão do halo raiado solar, além do padrão serrilhado de estilo coreano e arabescos
Namban em maki-e e técnicas de inserção de madre-pérola. Nas superfícies laterais se
encontravam motivos vegetalistas que remeteram ao outono próprios do período
Momoyama. As madrepérolas tinham formatos irregulares (Koji, 2017; Yoshio, 1937).

Macau, até meados do século XVII, assumiu grande destaque na relação
Arquitetura articulado a Retórica em sua adaptação da Companhia de Jesus com vista à
propagação do Santo Evangelho na China e no Japão. Na questão da contra-reforma, o
Concílio de Trento (1545-1563)16 transmitia a enunciação da iconografia no discurso da
arte religiosa, cujo conteúdo é possível destacar o recurso do uso de soluções
construtivas e decorativas inter relacionadas aos locais de enunciação do evangelho,
sendo o objeto artístico, não como motivo de adoração, mas como meio de elevar o
pensamento a mensagem representada em uma função didática no que toca ao
disciplinamento e teologia dos seus membros (Couceiro, 1994; Santos, 2013).

A fixação definitiva dos missionários na China ocorreu apenas em 1583,
confirmada a concessão de terreno em Zhaoqing (肇庆) e posteriormente tendo em
1594 este enclave sendo nomeado como Superior (elevação da categoria de Residência
para Colégio), sendo Mateo Ricci o primeiro superior da Missão da China. O
desenvolvimento da Missão dos Jesuitas em Macau foi célere e estava relacionado com
a necessidade de atender à Missão do Japão e a formação clerical pela formação de um
colégio em 1592, que seria elevado ao estatuto de Universitário na China. A relação
política econômica norteadora eram as viagens bianuais à feira de Cantão que foi
concedida permissão mediada pela presença do Padre Alessandro Valignando
(1539-1606), Vigário Geral da Ásia e Visitador das Índias de grande importância para a
fixação dos Jesuítas na China e no Japão, bem como diversas medidas para a
acomodação do corpo clerical na Ásia, a exemplo do aprendizado do idioma e da escrita
das “letras chinesas” na Catecumenado de São Martinho de Tours, capela para instrução

16 Da invocação, veneração, e Reliquias dos Santos, e das Sagradas Imagens de sua sessão XXV,
ocorrida em 1563

15 Leiria (2002), através da publicação O Livro de Rezão de António Coelho Guerreiro (1698-1707),
preface by Virgínia Rau, Lisbon, Publicações Culturais da Companhia de Diamantes de Angola, 1956,
pp. 86-88. Constata que mesmo posterior ao fechamento do comércio estrangeiro do Japão com os
Ibéricos ainda se exportavam lacas japonesas, inclusive pixides (caixas para hóstias) para Portugal,
portanto, havendo uma continuidade para as “Lacas Jesuítas”.Ver: LEIRIA, Leonor. Namban Art:
Packing and Transportation. Bulletin of Portuguese-Japanese Studies, n. 5, p. 49-65, dez. 2002. Lisboa:
Universidade Nova de Lisboa.

25



dos neófitos onde se viviam com chineses (Bailey, 2001; Curvelo, 2007; Couceiro,
1994).

A produção arquitetônica e artística híbrida na Ásia, onde a arte local e a arte
ocidental se combinam entre agentes, espaços e paisagens, esteve ausente dos livros e
manuais de história da arte dos séculos XVII e XVIII. Como destaque de sua produção,
a existência da Igreja do Colégio da Madre de Deus de Macau (ou Colégio de São
Paulo), construída e reconstruída entre 1601-1644, dedicada a Nossa Senhora da
Assunção - iconografia também cultuada na Missão do Japão (Bailey, 2001; Dellavia,
2024). A experiência das missões na China e no Japão, e a atuação geral do catolicismo
no Leste Asiático compreendeu a necessidade da adaptação da arte católica sob a
aproximalçao do entendimento existente dentro das comunidades locais. Na China, os
jesuítas privilegiaram as representações da Virgem pela semelhança dos valores que se
encontravam na bodhisattva Guanyin (觀世音 / 觀音 ) equivalente a Kannon (観世音)
para o budismo japonês (Figuras 34 e 47) (Bailey, 2003; Curvelo, 2007; Serrão, 2013).
Inclusive, salienta-se que a imagem de cristo crucificado é uma iconografia pouco
encontrada, bem como quase não se encontram representações de anjos e arcanjos, e
não se conhecem reproduções de imagens com demônios.

Se valendo de elementos iconográficos e repertórios artísticos-visuais na
inclusão de caracteres chineses, além de elementos simbólicos estranhos às orientações
da arte religiosa pós Concílio de Trento, essas manifestações artísticas híbridas se
valeram da Acomodação/Adaptação (accomodatio), postulado inovador para o modus
operandi das missões, diferentes dos utilizados sincronicamente na África e nas
Américas, onde se entendia os povos indígenas como tábula rasa . Em todas atuações
nas quatro partes do mundo não foram dispensados os conhecimentos locais e as
realidades sociopolíticas, mas a evangelização do gentio tinha distinção nos preceitos
normativos da conquista espiritual e militar mediado pela realidade confrontada pela
hierarquia das ordens religiosas católicas. A qualidade distintiva das missões no Japão,
além do numeroso contingente de convertidos e da formação de um clero local, parte
principalmente da adaptação das práticas religiosas à acomodação local como meio de
aproximação às elites locais e às populações regionais.

26



3.2) Accommodatio & Prácticas de Resistência

A Acomodação Jesuítica na China e no Japão resultou das diretrizes e
orientações traçadas por Alessandro Valignando, Japão, e das práticas implementadas
por Matteo Ricci e Miguel Ruggieri na China, fruto de estratégias e reflexo de
assimilações, assim como fertilização mútua de culturas em suas situações de encontro.
Um exemplo significativo de como os preceitos traçados contemplavam desde o cunho
comportamental até a forma construtiva das Igrejas Jesuítas no Japão. descrita na obra
de Alessandro Valignano, em Il Cerimoniale per I missionari del Giappone e
Advertimentos e Avisos acerca dos Costumes e Cantangues de Jappão (1538 -1606). As
Igrejas com o interior ao modo romano, com a planta correspondente à igreja europeia,
mas com a inclusão de sala japonesa com tatame para a cerimônia do chá – chanooyu
(茶の湯): na qualidade consciente de ser um aspecto da cultura civilizacional japonesa
(Bailey, 2001; Carneiro, 2011; Curvelo, 2007; Diniz, 2007; Valignano, 1946).

Segundo as estimativas de Valignano, existiam cerca de 150.000 de japoneses
convertidos ao cristianismo em 1583, número consequente da conversão “vertical”
coordenada. Nesse modelo, o daimyo (大名) cristianizado tinha capacidade de
compulsoriamente converter as massas súditas de seus domínios (Boxer,1967; Loh,
2012. p37). Nagasaki (長崎) foi a cidade onde a Sociedade de Jesus desenvolveu-se em
maior expressividade até 1614, tornando-se um polo para japoneses novos cristãos e
territórios para construções de igrejas, mas em toda região centro-sul do arquipélago
nipônico houve a dispersão da fé cristã e a formação de núcleos religiosos: colégio,
noviçato, seminários, residências e igrejas. Desde os primeiros anos, o comportamento
missionário se adaptava às realidades locais e as primeiras capelas eram edificadas
sobre de templos budistas pré-existentes. Mesmo quando eram construídas, a
arquitetura das igrejas tendia ao uso de materiais de templos budistas ou residências
locais aos moldes da arquitetura japonesa, com o uso da madeira e da mão de obra dos
construtores japoneses (BAILEY, 2001, p.58; CARNEIRO, 2013; DINIZ, 2007, Loh,
2012. p.26).

Segundo pesquisas comparativas entre a leitura da Historia de Japam do Padre
Luis Fróis e Il Cerimoniale per I missionari del Giappone e Advertimentos e Avisos
acerca dos Costumes e Cantangues de Jappão, de Alessandro Valignano, na dissertação
de Mário Scigliano Carneiro (2011) denota-se que é possível constatar adaptações
culturais anteriores a chegada do Visitador, sobretudo, a padronização dessas práticas
foi enfatizada de forma normativa por Valignano na formação clerical nativa nos
colégio e seminários dedicados à educação de futuros padres. Essas medidas
enfrentaram resistências, como a do Padre Francisco Cabral (1528-1609) que ocupou a
posição de Superior da Ordem no Japão até ser substituído em 1580 por Padre Gaspar
Goelho (1531-1590).

Dentre as criações voltadas para a acomodação e adaptação frente a realidade
nipônica, foram organizados a hierarquia eclesiástica e o modo cerimonial à
semelhança das práticas cerimoniais conhecidas dessa população. Os cultos presentes

27



no contexto da Sengoku Jidai (戦国時代), que pode ser entendido como guerra
clânica-civil, e seus períodos consecutivos se inserem no entrecruzar poliédrico de
concepções religiosas, ritos e instituições sagradas na qual o Budismo japonês em
suas mais diversas escolas foi o caminho mais bem delineado que se aproxima das
convencionais noções ocidentais enquanto "religião"17. Entretanto, em verdade, no
caso do Japão a doutrina tântrica mediada pelas China se fundiu às antigas visões
shinto xamânicas e aos temas de meditação taoistas e a influência do pensamento
confucionista; tradições complexas que, como bem atentamente foi constatado por
Bailey (2001), as doutrinas existentes, em evidência o Budismo Rinzai (臨|済|宗),
com suas complexas iconografias e formas arquitetônicas conduziram as profundas
relações que posteriormente repercutiram, inclusive, na missão jesuítica no Japão.

À semelhança dos templos budistas e xintoístas, foi criado o corpo laico de
auxiliares para a estruturação da catequização: “dógico”/dojoku (同宿: auxiliares da
missão que viviam isolados ajudando na manutenção das igrejas de comunidade
local e rural) kambo, (看坊: auxiliar leigo que não residia nas residências jesuitas,
sendo requisitado entre os religiosos ou seculares locais), e komono（小者: jovens
adeptos, voltados para as residências dos Jesuítas). Como o budismo japonês, que
apresentava afinidades estruturais com as noções ocidentais de religião, buscou-se de
forma proposital aproximar a cerimônia católica japonesa ao ritual budista:
adaptação da hierarquia missionária aos graus do bonzo tal como se consta em Il
Cerimoniiale per i missionari del Giappone de Alessandro Valignano, em
”Advertimentos e Avisos acerca dos Costumes e Cantangues de Jappão”18 (Curvelo,
2007, p.260; Leão, 2013; Valignano, 1946, p.152; Takase, 2006). A acomodação à
realidade posta diante dos europeus missionários foi uma atitude consciente,
programada e sistematizada tanto no ao comportamento, quanto à aparência.

18 Transcrição de A. Valignano, Il Cerimoniale per i Missionari del Giappone, Giuseppe Schütte ed.,
Roma, 1946: “assim emtre os bonzos como emtre os seculares, há diversos graos de estados e dignidades,
os quoaes todos com summa diligemcia procurão de guardar, tratamdo cada hum de tal maneira qual he
propria e comveniente a seu estado, de maneira que não fassa nem mais nem menos do que comvem a
sua pessoa e dignidade”, afirma que “pera os Padres e Irmãos saberem como hão de proceder, hé
necessario a primeira cousa: detreminar e saber bem qual hé sua dignidade e em que altura se podem pôr,
pera que correspomdão com as dignidades e homrras que os bomzos tem, pera poderem tratar com elles e
com os mais senhores japões”.“na mesma altura em que os bomzos da seyta dos genxus（禅宗）”,
julgando que a mesma seita “entre todas he tida em Japão por principal” e “tem mais commonicação com
toda a sorte de gemte de Japão”. Assim, os jesuítas no Japão estariam divididos em algumas hierarquias,
a saber: o “Superior de Japão”, que “terá a altura do primcipal Nãojenjino ycho（南禅寺之院 長）”; os
“Superiores Universsais”, que “terão a altura dos simco Choros de Gosan （五山之長老）”; os “Padres
todos [comuns?]”, que “estarão na altura que tem comummente os Choros（長老）”; os “Irmãos antiguos”,
que “estarão na altura dos Xusas（首座）, que são bomzos formados que esperão de ser Choros（長老）”; os
“Irmãos novicios”, que “estão no amdar dos Zosus（蔵主）, que são os que esperão de ser bomzos
formados”, e finalmente os “Dogicos（同宿）”, assistentes catequistas não pertencentes à Companhia de
Jesus, que “terão o luguar que tem nas ditas varelas os Jixas（侍者)”.

17Sobre as doutrinas nipônicas e pelo viés da Escola Italiana de História das Religiões na abordagem de
que a alcunha de “religião” ao Budismo e Shintoísmo seria um equívoco da interpretação, uma vez que
teriam sido utilizados os ritos por uma interpretação de característica civil e por isso também foram
incorporados na acomodação jesuítica no Japão sem ser entendido como paganismo. Ver: CARNEIRO,
Mario Scigliano. A adaptação jesuítica no Japão do final do século XVI: entre a história de Fróis e o
cerimonial de Valignano. 2013. Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2013.

28



Pela primeira experiência de Francisco Xavier ao iniciar a Missão no
arquipélago japonês, evidenciou o perigo da utilização de intérpretes, como Yajiro
(Anjiro, 弥次郎), intermediário que provocou o engano na impressão dos japoneses em
relação aos jesuítas, em primeiro momento visto que eles foram entendidos como
pregadores de uma seita budista (dado que vinham da Insulíndia e China, região de
onde se originaram as escolas budistas). Desse modo, o modus operandi, passou a se
pautar na distinção da doutrina budista através da utilização de termos religiosos
europeus adaptados à fonética japonesa, sendo kirishitan (キリシタン,吉利支丹,切支丹,
鬼利死丹) o termo para o desígnio de “cristão”. Além da substituição de celebrações
japonesas às comemorações cristãs19 e o uso das artes cênicas, performáticas e musicais
para retratar as liturgias: o imaginário cristão ao estilo japonês (Carneiro, 2013;
Curvelo, 2007, p.268; Elison, 1973, p.31; Kotani, 2015, Simões, 2012). Mesmo com as
efetivas mudanças de apresentação, em relatos de procissões em Kyoto, em 1590,
Valignano transcreve com reincidência que japoneses os associaram com descendentes
de Bodhisattva20. Em outro documento de 1591, Valignano reescreve que a tripulação
da Nau foi vista pelos japoneses com a impressão de que os Portugueses fossem
Buddha, revelando que essa visão ambigua, por vezes, era vantajosa para a assimilação
e aceitação desses modelos estrangeiros de vivência e religiosidade.

A adaptação também passou pelo uso de caracteres sino-japoneses para a escrita
de nomes cristãos, ainda que com novo significado, tal como é possível perceber nas
mesmas transcrições de Valignano em Il Cerimoniiale per i missionari del Giappone,
além do estudo do idioma de forma sistemática contando com a Arte da Lingoa de
Iapam e a publicação do livro Vocabvlario da Lingoa de Iapam21, do Padre João

21 Descoberto pela Profa. Dra. Eliza Atsuko Tashiro Perez, docente-pesquisadora do Programa de
Pós-Graduação em Língua Literatura e Cultura Japonesa da Universidade de São Paulo, e o Prof. Jun
Shirai, da Shinshu University. O volume de Vocabvlario da Lingoa de Iapam, raridade, sendo o quarto
que se tem notícia e o primeiro em continente americano - entre os quatro exemplares, há mais um que

20 Ver: Boxer, Charles Ralph. The Christian Century in Japan 1549-1650. 2. ed. Berkeley and Los
Angeles: University of California Press, 1967. p.137–71, p.63–67,p.71–87, p.233–37, p.308–412 e
Appendix III “Affidavits Concerning Jesuit and Franciscan Rivalry, 1593–97),” p.415

19 Sobre a questão das cerimônias religiosas europeias e as confraternizações, sendo citadas por diversos
missionários. Simões (2012) cita a abundância a partir das Cartas de Évora e em seus anexos transcritos:
aos padres e irmãos da Companhia de Jesus da Índia e da Europa descreve-se o esforço dos padres em
impressionar os japoneses a partir de cerimoniais realizados na Semana Santa com elementos usados em
procissões para atrair a atenção de um grande número de pessoas, deixando claro, portanto, os evidentes
esforços para aliciar populares para a conversão e não se limitando aos poderes governantes. De forma
relacionada a cultura material e as formas de celebração, em História da Igreja no Japão (Nihon
kyôkaishi, 日本教会史) de Luís Fróis, também se encontra descrições de celebrações fúnebres e
celebrações da Páscoa, sendo na última mencionado em uma carta ânua de 1582, em que conta que foram
mandadas trazer de Gifu para Kuchinotsu: “muitas bandeiras de seda” pintadas com cenas religiosas,
lanternas e outros objectos, “por serem os Iapões mui inclinados a fazer suas solenidades, com grandes
ceremonias, & aparato” (Simões 2012 apud. CE, t. II, fl. 58v, carta ânua de Luís Fróis, 31 de Outubro de
1582). O léxico cristão no Japão pode ser averiguado, além de em A Arte da Lingoa de Iapam, de João
Rodrigues (Nagasaki, 1604), o livro Salvator Mundi: Confessionarum (Nagasaki, 1598), ocasionalmente
se encontram também a assimilação no uso de ideogramas sino-japoneses (kanji), mas boa parte das
palavras se valeram do katakana (alfabeto fonético principalmente utilizado para transcição de
vocabulários estrangeiros no Japão).

29



Rodrigues ”Tçuzzu” (通事, "o Intérprete") , publicada pela imprensa de Nagasaki no
início dos anos 1600. Recentemente, 17 de setembro de 2018, foi encontrado um
exemplar de Vocabvlario da Lingoa de Iapam, 1603 na Biblioteca Nacional do Rio de
Janeiro, Brasil.

O delineamento da atividade espiritual no Japão indicou-se com o
estabelecimento primário em Funai (府内藩), de 1550 a 1560, onde foi centro da
missão até a morte de Otomo Yoshishige (大友宗麟, 1530-1587), daimyo cristianizado
que adotou o nome de Otomo Sorin/ Dom Francisco (大友宗麟), aliado de Francisco
Xavier e receptivo aos proveitos comerciais Namban. Com o estabelecimento de escola
aos filhos de pais cristãos e também escolas de jovens dogicos/dojoku (同宿), por
Cosme Torres (1551-1570), superior da Missão Jesuítica Japonesa que assumiu
posteriormente a Francisco Xavier. A práticas e ensinamentos interligados entre o plano
teórico e o plano prático para a progressiva conversão e interiorização da mensagem
cristã, adaptando a cultura japonesa para a finalidade missionária, passando a configurar
um cristianismo japonês que acolhia as classes populares, mas buscava principalmente
converter a elite, tal qual fizeram nas Molucas, isto é, convertendo “verticalmente” a
estrutura na relação de alianças que ocorria dentro da hierarquia japonesa,
compreendendo as relações de autoridade e os códigos sociais envolvidos (Leão, 2013).

A passagem de Francisco Xavier em territórios nipônicos foi capaz de
estabelecer importantes contatos e estabelecer formas significativas de atuar frente à
diversidade e à cultura alheia, sendo a entrada deste missionário o princípio do que
Charles Ralph Boxer (1967) denominou como “Século Cristão”. Sua atividade de
divulgação da cultura e fé ocidental não se limitou a região de Kyushu (九州), apesar de
ser a localidade principal onde se estabeleceram contatos com daimyos (大名)
beneficiados pela atividade comercial e pelas mercadorias distintas, medida que
viabilizou a criação de igrejas (Hirado e Funai) e a proteção missionária. Uma das
mudanças na auto-apresentação que promoveu importante diferencial das missões na
Ásia e teve continuidade em outras localidades, como posteriormente na China, foi a
adoção de loba de chamalote preto (lã e seda), estola de veludo verde com sebasto
brocado (seda e ouro) (Carneiro, 2013; Curvelo. 2007, p.296-299; Ribeiro, 2006; Pinto,
1993). Tais vestimentas verificáveis em biombos Namban e também em retratos à
técnica e sensibilidade do modo europeu, como O retrato de um missionário jesuíta
italiano na China, executado por Michaelina Wautier (1617-1689) , presente na
exposição de 2019 no Museu de Arte de São Paulo (MASP), dentro da exposição:
Histórias das Mulheres. Histórias Feministas (Figuras 17 e 18).

Entre relatos de convivências interculturais e paisagens culturais de matrizes tão
distintas do modo europeu de pensar, é certo que a acomodação cultural articulou o
modus operandi da missão, com conotação civilizacional e artística, na qual a cultura
material profusa, seja na grelha estética japonesa, seja sob o modo de apreciação

foi encontrado no Convento de Santo Domingos em Manila, nas Filipinas (dado como desaparecido, mas
com uma fotocópia no acervo da Sophia University, de Tóquio).

30



ocidental: as fontes visuais constituíram um dos papeis protagonistas para a
cristianização.

31



3.3) Representação visual da arquitetura das Igrejas e Residências
Jesuítas no Japão

Segundo a obra de Alessandro Valignano, Il Cerimoniale per I missionari del
Giappone, em Advertimentos e Avisos acerca dos Costumes e Cantangues de Jappão,
preconizava-se interior ao modo romano, com a planta correspondente à igreja
europeia, mas com a inclusão de sala japonesa com tatame para a cerimônia do chá –
chanooyu (茶の湯): na qualidade consciente de ser um aspecto da cultura civilizacional
japonesa (Bailey, 2001; Curvelo, 2007; Diniz, 2007; Valignano, 1946).

“Assi mesmo, se há de procurar que as casas tenham sua portaria, chanoyu (pos de
erva que botan em la aguoa que beben) e zaxiquis todos acomodados à chara japao
da maneira que dirá tratando do modo que se há de ter em fazer as casas, porque,
por não estarem os zaxiquis acomodados à chara japão, se fazem muitas indgnidades
e descortesias, assim aos hospedes que se recebem como aos padres” (Valignano,
1946, p.134-136)

“Devem logo ter em todas as casas seus chanoyu limpo e bem concertado e hum
Dogico (dojoku, 同宿)ou outra pessoa que estê continuamente residindo nelle, que
saiba chanoyu alguma couza, especialmente nos lugares onde há concurso de gente
honrada. E tenham duas ou três laias de cha (certa erva), huma do muito bom e
outras do mais medíocre, pera conforme as pessoas que vierem fazer-lhes
agasalhado: e este que tem conta com o Chanoyu não se deve ocupar ahi em obras
de mãos, mas que em ler, escrever ou moer cha e fazer outras coisas pertencentes ao
chanoyu, e logo que ahy chegar alguma pessoa de respeito ou algum recado o á de
fazer saber ao Padre ou Irmão que tem cuidado de tratar com os Christãos, e logo há
de deixar toda outra couza, pera agasalhar e tratar os que vem e levar seus recados
sem fazer os esperar” (Valignano, 1946, p.160-162)

As epístolas jesuíticas além dos livros escritos pelos missionários revelam a
vivência cultural intrigante das comunidades cristãs no Japão do Século XVI e XVII e a
interação das esferas culturais, cujas igrejas quase não se distinguem do tecido urbano
senão pela identificação da Cruz no exterior, por vezes pinturas sobre a entrada do
templo, seguindo os princípios construtivos e arquitetônicos japoneses sendo notável,
também afirmada a existência de igrejas22 ao modo europeu, com sinos e inclusive
relógios em que se assinalavam com letras românicas e japonesas, bem como o curso do
sol (Curvelo, 2007, p.162-164).

São conhecidos três sinos pertencentes às Missões Jesuítas no Japão, que são
designados como Propriedades Culturais Importantes. O grande sino de bronze na
coleção Eisei Bunko (永青文庫) foi escondido pela família Hosokawa (細川氏)23 na

23 WATERHOUSE, David. The earliest Japanese contacts with Western music. Review of Culture, n. 26
(2nd Series), English Edition, Instituto Cultural de Macau, abril 1996. A influência de Portugal na música

22 Dentre as descrições em epístolas jesuíticas, destaca-se a Carta ânua de 6 de Outubro de 1603, que faz
menção à Igreja de Nossa Senhora da Anunciação em Nagasaki, inaugurada em Setembro de 1601 pelo
Bispo D. Luis Cerqueira, onde foi acrescentado uma torre com relógio em 1603: “grande e bem lavrado
que afora demonstrar as horas que estão assinaladas com letras latinhas e japoas, mostra também o curso
quotidiano do Sol, enchentes e minguantes da Lua que para os japões como he cousa nova, folda muito
de ver aquele artificio e se espantam da delicadeza dos engenhos da gente da Europa” (Carta ânua de 6 de
Outubro de 1603 (BA, 49-IV-59, fl. 124v), citada em Costa 1998, p. 457.)

32



época da perseguição ao cristianismo. Este sino, que ostenta o mon24 (家紋) de nove
estrelas da família Hosokawa, foi encomendado por Hosokawa Sansai (1563-1645), o
daimyo da província de Higo, cuja esposa, Tama (que seria batizada como Gracia), era
uma cristã devota (Figura 19). O outro, que se acredita ter sido feito em Portugal em
1577, ficou pendurado no templo Nanban-jin até a destruição do templo por Toyotomi
Hideyoshi em 1587, e foi posteriormente depositado no templo budista Shunko-In25 (春
光院, Templo da Luz da Primavera) no período Edo, onde permanece até hoje, templo
Zen Budista em Kyoto, Japão, parte da maior escola dentre as 14 da tradição Rinzai
(Figura 20). O terceiro esteve em leilão na Christie’s26 (11 de maio de 2015), sino de
ferro fundido alarga-se na borda com várias cristas circunferenciais, na face são
formados em alto relevo um Sagrado Coração estilizado, estrela, duas cruzes de Malta e
dois monogramas IHS da Companhia de Jesus, um como uma imagem espelhada,
abaixo do ombro do sino estão duas fileiras envolventes de escrita romana:
SPFRACISCUS XAVERIVS-SOCIETATISV" (FRANCISCUS XAVIERIVS
SOCIETATIS IESV).

A atuação da Companhia de Jesus no Japão encontrou terreno fértil para a
realização de uma política artística que adquiriu contornos originais. A prática da
adaptação ou acomodação codificada pela Societas Iesu na evangelização no Japão
visava alcançar o maior número de conversões. Sendo a cerimônia do chá um princípio
de diferenciação estética de comportamento refinado e de etiqueta, em razão da síntese
de expressões culturais e manifestações artísticas, havendo espaço para a realização de
tal cerimônia (Figura 21).

Dentro das transformações estéticas do período Azuchi-momoyama, Sen no
Rikyu (千利休, 1522-1591) foi um importante figura na reelaboração desse ritual
associado ao jogo político27, sendo inclusive mestre conhecido por Oda Nobunaga

27 Não há registros visuais ou escritos dos europeus a respeito de Sen no Rikyu, mas há descrições que se
aproximam, como indicado por Rocha (2022): em João Rodrigues Tçuzu lemos que “(…) certo homem
de Sakai versado em chanoyu construiu uma casa de chá de outra forma. Era menor e situada entre
algumas pequenas árvores (…)”. De fato, a descrição é muito próxima à mencionada casa de chá Taian,
construída por Rikyū com apenas dois tatames em 1582. Além do que, João Rodrigues era confidente do
Daimio Cristão Takayama Ukon, praticante do caminho do chá e um dos sete proeminentes discípulos de
Rikyu, os Rikyū shichitetsu. (Rocha, 2022 apud. Rodrigues Tçuzu). Por parte da tradição Urasenke (裏千
家) de Cha-do (茶道), continuidade das tradições de ensino de Sen no Rikyu: 1977 o Centro de Estudos
Japoneses da USP recebeu a doação de uma Sala de Chá da Sede Matriz de Kyoto. Dentre os objetos
cerimoniais, compreende-se a existência do tipo de cerâmica: namban ware (南蛮建水), cerâmicas com
gradações de cor sobre o corpo que variam de um marrom profundo a oliva, ocre e vermelho-ferrugem
decorrentes do uso e a apreciação estética wabi-cha (わび茶; 侘茶; 侘び茶), cuja feição da assimetria,
envelhecimento, uso e as manifestações do tempo são entendidas como singularidade. Outra influência
grande sobre a cerimônia do chá e os cruzamentos com a interação cultural ocidental estrangeria se

26 Christie 's Live Auction 11671 European Courts Encounter Japan. Disponível em:
https://www.christies.com/lot/an-iron-nanban-temple-bell-edo-period-5894146/?intobjectid=5894146&li
d=1

25 O próprio templo Shunko-In (春光院) dispõe de um site com informações acerca do sino, com acesso
disponível em: https://shunkoin.com/en/about

24 mon: (紋), também referido por monshō (紋章), mondokoro (紋所), e kamon (家紋) são os símbolos
heráldicos japoneses ou emblemas dos clãs (família). Semelhante aos brasões de armas da tradição
medieval ocidental, mas com iconografias simbólicas simplificadas que geralmente remeteram as
tradições xintoístas, budistas, fitozoomórficas com significados pertinentes às famílias.

da Ásia. Três compositores e a poesia de Camilo Pessanha. Dois compositores de Macau e a invenção da
paisagem. Disponível em: http://www.icm.gov.mo/rc/viewer/20026/1133

33

https://www.christies.com/en/auction/european-courts-encounter-japan-25932/
https://www.christies.com/lot/an-iron-nanban-temple-bell-edo-period-5894146/?intobjectid=5894146&lid=1
https://www.christies.com/lot/an-iron-nanban-temple-bell-edo-period-5894146/?intobjectid=5894146&lid=1
https://shunkoin.com/en/about


(1534-1582) e Toyotomi Hideyoshi (1536-1598), dois dos poderes unificadores do
Japão. A prática de beber chá foi um hábito que adentrou a vivência dos Jesuítas, sendo
advogado por Alessandro Valiganano que todas as residências da Companhia deveriam
ter o espaço para ochanooyu (茶の湯:), a cerimônia do chá. Consistindo assim, uma
adaptação à arquitetura local e do modo de vida dos europeus em terras nipônicas,
reconhecendo a importância, mesmo com os questionamentos estéticos, para os
europeus (Curvelo, 2007; Rocha, 2022; Valignano, 1946).

Sobre este contexto, em 2003, o Metropolitan Museum, em Nova York produziu
a exposição: Turning Point: Oribe and the arts of sixteenth century Japan, editado por
Miyeko Murase, traçando panoramas de contato e diferenciação entre o modo de
apreciação dos espaços e da arte japonesa em relação à predominante no ocidente.

O descompasso no modo de apreciação japonês em relação ao europeu é
recuperado na tese de Curvelo através de passagens da obra de João Rodrigues Tçuzzu
(通事, "o Intérprete") , História da Igreja do Japão, Vol.I, Livro 1, Cap.32: “Do modo
se convida a beber châ, e que couza seja o châ, e desta ceremonia tão estimada entre os
Japões”, e “Do modo geral de convidar com (sic) o Châ entre os Japões”, no qual são
perceptíveis os distintos parâmetros estéticos e a incompreensão dos vários elementos
que formavam o universo japonês (Curvelo, 2007, p.288-289).

Esses preciosos relatos do ponto de vista europeu evidenciam e revelam a
interculturação da missão japonesa. Entretanto, as paisagens arquitetônicas religiosas
cristãs divulgadas em gravuras inclusas na obra dedicada ao Papa Gregório XIII,
Compendio delle heroiche et gloriose attioni, et santa vita di Papa Greg. XIII, (de
Macao, Roma, 1591), revelam uma realidade diferente entre aqueles que estavam no
Japão e as informações repassadas através da rede mundial de cópias e envios de
epistolografias da Companhia de Jesus, bem como se faz distinta do pictórico modo
retratado através de diversos biombos Namban, cujas paisagens urbanas foram
delineadas sob a técnica e a sensibilidade autóctone estabelecendo conexões potentes
entre o europeu e o oriental através da execução com referentes técnicos e visuais
distintos ao modo de produção ocidental. A profundidade do conhecimento sobre a
cultura japonesa e a arquitetura das missões em sua condição de acomodação à
realidade estrangeira se materializaram também nos espaços arquitetônicos, onde,
inclusive, se denominavam os espaços fielmente ao vocabulário nativo:

“Também se á de saber que as coisas primsipais que significam a dignidade dos
bonzos estão mais no lugar dos zaxiqi (座敷) (sala ou lugar para recibir los que
vienen a casa) e no sair a receber e acompanhar os hospedes e nas palabras e modo
de falar mais ou menos homrrados e no escrever das cartas e nas mesas em que
comem e outras smelehantes que não em tomar ou dar sacanzuqi (杯子) (vaso por
onde beben) ou mustrar em cousas humildade: por onde em aquelas em que está
propriamente o ser da dignidade se á de ter naus advertências que nas outras, da
maneira que diremos em seu lugar” (Valignano, 1946. p.270).

encontram nos doces servidos no otemae (お点前, antes do preparo do chá). Esses aperitivos chamados
de wagashi (和菓子) é oferecido antes de se servir o chá e podem ser degustado com os cinco sentidos
apurando a degustação. Segundo Sôichi Hayashi, também existem relatos da colheita e beneficiamento do
chá (茶) em matcha (抹茶) em escritos de João Rodrigues Tçuzu.

34



Nesta mesma obra, Valignano orienta para que as construções das casas da
Companhia sejam tratadas com “bons mestres japõis” e não seguir a arquitetura
japonesa seria visto como “maa arquitetura”. Destaca-se, nesses dois excertos da obra
Cerimoniale de Valignano a percepção de Carneiro (2013) que a referida sala
zaxiqi/zashiki (座敷) é um termo utilizado para a sala formal japonesa, aquela que
apresenta seu piso com tatame. É, sobretudo, um espaço não religioso e de convívio
onde as pessoas visitariam a casa da Companhia. A ideia constantemente reiterada é a
de que sem a arquitetura local a Companhia perderia a “autoridade”, mas também se
encontram passagens onde se descrevem estes lugares para a pregação na catequização
do gentio, onde não se penduravam carpetes ou cortinas como os europeus,
caracterização das superfícies de partição móveis da arquitetura japonesa que se
assimilam as paredes também eram ornamentadas conforme o convidado e sua relação
com o anfitrião, como há em relatos de João Rodrigues, Tçuzu em História das Igrejas
no Japão: emissários e reuniões importantes deveriam ser no ambiente decoradas com
cores e ouro, os aposentos privativos devem ser decorados com pinturas em nanquim
preto e sereno. Os temas das pinturas estavam constantemente relacionados com as
quatro estações e, com elas, sua fauna e flora, de tal modo que paisagens bucólicas e
animais, especialmente aves e felinos, faziam parte dos temas preferidos pelos
japoneses (Rocha, 2019 apud. Rodrigues, 1967, Leonor, 2002).

Ainda a respeito das residências, também é descrito o ritual de oferecimento do
sakazuki/sacanzuque (杯子), onde se serve o sake (酒), em que nos Advertimentos de
Valignano é colocado o protocolo japonês sob o qual o convidado deve tomar três vezes
para que o anfitrião possa lhe fazer companhia e servir de comer (Carneiro, 2013 apud.
Valignano, 1946, p.190). Nesses espaços e suas relações cerimoniais, haviam ações
performáticas e modos de comportamento que são detalhados, como o cumprimento rey
(礼) e os diversos elementos que compunham as formas de relacionar-se para com os
costumes, além de evidenciar a importância fundamental de presentear o anfitrião,
prática tácita existente na sociedade japonesa chamada de omotasemono28 (御持物,
tradução literal para objeto que traz consigo a honra), cujos escritos jesuítas fazem
menção detalhada até sobre a forma de embrulhar os objetos, compreendendo a
relevância no código tácito das relações civís.

Na mesma obra de Valignano, o jesuíta identifica a arquitetura dos templos
budistas como aquela que deveria ser um modelo a ser aplicado na construção de
futuros templos cristãos, com soluções híbridas. Exemplo da consciência da
acomodação e codificação de experiências frente às mudanças frequentes e

28 Curvelo (2007), em sua tese descreve esses objetos honoríficos pelo termo gyomotsu (provavelmente
formado pelos mesmos ideogramas, gyo leitura para o ideograma 御, honra e motsu para a leitura
alternativa de 物), mas se constitui em uma leitura pouco usual. Contemporaneamente é um termo pouco
utilizado em ideograma, porém ainda se encontra em ocasiões muito formais de celebrações. Sob o olhar
crítico dessa tese, a autora ainda acrescenta que esse costume foi responsável pela formação das relações
entre a classe guerreira do xogunato e as formações de coleções no japão do Sèculo XV. Entretanto,
salienta-se que já existiam repositórios de obras imperiais, como o Shoso-in (正倉院), no templo Tōdai-ji
(東大寺), em Nara, Japão, cujo acervo resguarda os mais antigos exemplares de biombos chineses
introduzidos no Japão via China e peças cerâmicas de povos da outra extremidade da Rota da Seda.

35



instabilidades. É interessante a epistolografia das Cartas Ânuas do Japão, conservadas
no Archivum Romanum Societatis Iesu (ARSI), Japonica Sinica, frequentemente
inspecionado por Curvelo, onde é notável a mudança de atitude à medida que as
atitudes contra cristãs começam a acontecer em território nipônico. Dentre esses casos,
tem-se a reconstrução da Igreja em Nagasaki após o incêndio de 1592, na qual a
recomendação é de reconstruir de forma modesta em um contexto de conturbações das
relações entre o xogunato, o catolicismo e conflitos na sociedade japonesa (Curvelo,
2007; p. 275).

Entre as ambições de Francisco Xavier, a construção de uma igreja na capital,
Miyako (atual Quioto, 京都市), só foi realizado em início de 1574 e concluído em
1576, pelo projeto conjunto de Organtino Gnecchi-Soldo e conselhos do japonês cristão
D. Dario Takayama: Namban-ji (南蛮社), o templo Namban, possuía denominação
semelhante a santuários xintoístas29, mas também sendo referido por Namban-dera (南
蛮寺) - sufixo comum aos templos budistas, genericamente referidos como Otera (お
寺). É uma das igrejas que se tem informações a respeito dos espaços construídos e o
compromisso com os aspectos arquitetônicos híbridos entre Europa e Japão (Figura
22)..

Sobre o Namban-ji, Templo dos Bárbaros do Sul, de Kyoto (1576)30 escreve o
Frei Agostinho de Santa Maria, publicado em Lisboa em 1720:

“No anno de 1574, fundou o Padre Organtino Leão na grande Cidade de Meaco
Corte do Império do Japaó, hum fermoso Templo, que dedicou à Rainha da Gloria,
com soberano titulo de sua triumphante Assumpção. E em quinze de Agosto, por ser
o próprio dia da Senhora, do seguinte anoo de 1575 dando já as obras lugar para se
poderem celebrar os Divinos Ofícios; se fez a sua festividade, & se celebrou a
primeyra Missa. Era este Templo fabricado ao modo Romano, cuja planta delineou o
mesmo Padre Organtino, Religioso Gochinay, & Templos do Japaõ, são sobrados de
madeyra: por isso assistindo nellas muitos Officiaes (porque saõ infinitos os que se
achaõ naquelles Reinos, & todos insignes nas suas artes’) Assim se acabaõ as obras
muy depressa; ainda que as ultimas perfeyçõens se lhe daraõ, ou tiveram fim, no
seguinte anno de 1576.
No dia da colocaçaõ da sagrada Imagem da Senhora, & dedicaçaõ da sua casa; o que
se fez com grande pompa, & magestade, concorréraõ muitos Christãos nobilissimos,
& entre todos o devotissimo D. Dario, pay de D. Justo (muyto nomeado nas
historias do Japaõ, pelas suas grandes virtudes, & zelo da Fé,) & só elle levava na
sua cometiva mais de duzentas pessoas, da sua familia. Admirando-se os Gentios de
Meaco de verem às portas da Igreja, tantas liteyras, tanta nobreza, & tanta gente de
cavallo.”

30Transcrição da Carta de Frei Agostinho de Santa Maria (Lisboa, 1720): "Da Imagem de N. Senhora da
Assumpção da Cidade de Meaco". In: MOURA, Carlos Francisco. IV Centenário do Namban-ji, Templo
dos Bárbaros do Sul de Kyoto (1576): Efemérides. Separata dos números 1 e 2 do volume X do Boletim
do Instituto Luís de Camões. Macau: Imprensa Nacional, 1976.

29 A política de assimilação da cultura local, quando encabeçada por Francisco Xavier, anterior a
Valignano, se deu pela aproximação ao Xintoísmo (神道, leitura literal para “caminho do Deus”) e o
entendimento sobre a impureza, portanto, se distanciando das práticas utilizadas pelos franciscanos
envolvendo a demonstração das virtudes da pobreza, humildade e caridade. Logo, compreendidas a
apreciação dos ritos e da etiqueta (Carneiro, 2011, 2013).

36



Marcadamente, no mesmo documento, se descreve a relação na capital imperial
com os monges (“bonzos”31) e japoneses não cristianizados:

“Era, como fica dito, Sumptuoso, & magnifico aquele Templo, & casa da Senhora:
& porque levava aos mais edificios, & particularmente aos seus Templos Gentilicos,
tantas vantagens: foram os Bonsos, & Gentios (induzidos delles) da pura inveja,
requer ao Governador da Cidade, o mandasse lançar por terra, por ser afronta dos
Palacios profanos, & Varellas sagradas dos seus Deuses. Respondeu o Governador,
que naõ mandava derrubar huma obra da qual resultava ao Meaco mayor lustre, &
mais grandeza. Recorreraõ ao Emperador Nubunaga, & naõ foram admitidos,
porque contra estas diligencias do demonio, resistia o grande poder da Virgem nossa
Senhora. O esplendor, & magestade daquele novo Templo, produziu mais dilatada
fama à Ley Euangelica, porque se referia aos estrangeyros, entre as grandezas da
Corte de Meaco. E com esta ocasiaõ se lhes dava noticia da Fé de Christo. E parece
Deos, & a Senhora aprovavaõ a obra com as maravilhas, que se viaõ obrar naquela
sua nova casa, que eraõ muitas, & admiraveis”.

Narra-se também que durante a construção o bairro onde se localizava o
Namban-ji, pegou fogo, mas a edificação ficou intacta.

Existe uma representação polifônica sobre a arquitetura das igrejas e residências
jesuítas no Japão. Por parte da representação visual japonesa destacam-se os biombos
Namban que constituem um importante referencial para os estudos conjugados às fontes
escritas. A associação direta à ordem dos jesuítas se faz através das figuras religiosas e
seu modo distinto de se vestir e de se apresentar, diferindo das outras ordens religiosas
do Japão. Nos biombos Namban é possível ver a caracterização interna dos espaços
religiosos, como alguns momentos de celebração e, por vezes, com reprodução de
iconografias cristãs dentro dessas representações japonesas. Entretanto, não é possível
identificar aproximações com a arquitetura ocidental, tal como “Templo fabricado ao
modo Romano, cuja planta delineou o mesmo Padre Organtino, Religioso Gochinay, &
Templos do Japaõ, são sobrados de madeyra” no trecho anteriormente citado.

No entanto, através desses preciosos relatos do ponto de vista europeu
evidenciam e revelam a interculturação da missão japonesa. No entanto as paisagens
arquitetônicas religiosas cristãs divulgadas em gravuras inclusas na obra dedicada à
Papa Gregório XIII: Compendio delle heroiche et gloriose attioni, et santa vita di Papa
Greg. XIII, de Marco Antonio Ciappi (editada em Macao e Roma em 1591), revelam
uma realidade diferente entre aqueles que estavam no Japão e as informações
repassadas através da rede mundial de cópias e envios de epistolografias da Companhia
de Jesus. São duas páginas que citam: Casa professa della Compagnia di Giesù in
Vxuqui, Ciltà nell’Isola del Giappone, Collegio della Compagnia ds Giesù nella Città
di Funai, nel Giappone, Seminário nella Città d’e Arima, nel Giappone, Seminario in

31 “Bonzo” é a transliteração de坊主, bouzu. Os dicionários Portugueses-Brasileiros ainda
carregam a relação transmitidas pelas Igrejas Católicas na Ásia:
PRIBERAM. "Bonzo". Dicionário Priberam da Língua Portuguesa [em linha], 2008-2024.
Disponível em: https://dicionario.priberam.org/bonzo. O termo "bonzo" pode significar um
monge budista, mas também é usado de maneira depreciativa para se referir a uma pessoa
considerada fingida ou dissimulada, com o sentido de hipócrita ou jesuíta.

37

https://dicionario.priberam.org/bonzo


Anzucci, Prencipale Fortezza nel Regno del Giappone (Figura 23 e 24). eles se
caracterizam as edificações religiosas pouco detalhadas, mas com alguns aspectos
interessantes.

Uma das gravuras, a que apresenta o Seminário de Arima (Seminário nella Città
d’e Arima, nel Giappone), através de uma cuidadosa reexaminação do corpus visual que
constitui a Arte Namban, foi possível localizar uma reprodução dessa iconografia na
cantoneira metálica de um biombo muito conhecido como Emperor and Kings on
Horseback (泰西王侯騎馬図屏風), em exibição no Kobe City Museum (Kobe Shiritsu
Hakobutsukan,神戸市立博物館), onde realisei visita durante 2020 no Japão.

Na cantoneira metálica superior esquerda é possível ver que o Seminário foi
reproduzido de forma fiel e foi adicionado uma topografia fundeira que se difere da
edificação principal pela escala dos elementos (Figuras 25 e 26). O contraste dos
metais se fez pela oxidação intensa, técnica amplamente utilizada no higo zogan (肥後
象嵌) - técnica de metalurgia que pode ter sido introduzida pelos “nambanjins” e
visualmente se assemelha a técnica de ourivesaria conhecida como Damasquinado de
Toledo. Tecnicamente, no Japão, são realizados em ferro oxidado até este se tornar-se
preto (inoxidável). Nas outras cantoneiras desse mesmo biombo é possível ver e ler (da
esquerda para direita, de cima para baixo): “Aquinaga” (em letras românicas), “南蛮”
(em kanji japonês), um escudo heráldico com dois leões (assemelha-se muito ao brasão
de armas dos Países Baixos), uma sereia (mulher-peixe) com cabelos ao vento sobre as
ondas e com um instrumento em mãos que se assemelha a um saxofone de concha, uma
tríade de kanjis que não foi possível realizar a leitura, “NamBanDo” (em letras
românicas e com diferenciação das maiúsculas, cujo significado infiro que possa ser
“caminho Namban” ou “estilo de vida Namban”, sendo “Do” lido pelo ideograma道 )
e, por fim, uma representação de uma embarcação de três mastros.

Sobre esse mesmo Seminário de Arima, não foi possível localizar
caracterizações descritas sobre a arquitetura especificamente dele, mas dentre as
representações do Compendio delle heroiche et gloriose attioni, et santa vita di Papa
Greg. XIII, (de Macao, Roma, 1591). Entretanto, foi possível localizar a descrição da
arquitetura do Colégio de Funai na mesma carta sobre o Namban-ji, Templo dos
Bárbaros do Sul, de Kyoto (1576)32 de Frei Agostinho de Santa Maria, publicado em
Lisboa em 1720 na carta o Título VII: Da Imagem de nossa Senhora da Piedade da
Cidade de Funai no Reyno de Bungo em o Japaõ:

“Pelos annos de 1550 & tantos deu El Rey Dom Francisco de Bungo, na Cidade de
Funay aos Padres da Sagrada Companhia de Jesus, humas casas suas ou Palacio
formado de Madeyra de Cedro, que era seu antigo patrimonio, obra sumptuosa, &
magnífica, para fundarem hum Convento, & Igreja. O que elles firzeraõ, & a
Dedicaraõ à Rainha dos Anjos com o titulo de nossa Senhora da Piedade, aonde
colocáraço huma Imgem sua, & ja havia naquela Cidade huma pequenina
Cristandade, feyta pelo Apostolo do Oriente o gloriosos Saõ Francisco Xavier; que

32Transcrição da Carta de Frei Agostinho de Santa Maria (Lisboa, 1720): “Da Imagem de nossa Senhora
da Piedade da Cidade de Funai no Reyno de Bungo em o Japaõ”. In: MOURA, Carlos Francisco. IV
Centenário do Namban-ji, Templo dos Bárbaros do Sul de Kyoto (1576): Efemérides. Separata dos
números 1 e 2 do volume X do Boletim do Instituto Luís de Camões. Macau: Imprensa Nacional, 1976.

38



foy depois crescendo muyto com a pregraçaço do Padre Balthazar Gago, & do
Irmão Joaõ Fernandes. Aqui a esta casa da Senhora concorriaõ aos Christãos, que
em breve dias cresceraõ em numero de mil & quinhentos, & alli se encomendavaõ
fervorosos à Mãy Piedade; & lhe hiaõ a pedir favor em seus trabalhos, &
necessidades, a que a Senhora acudia como taõ benigna, & piedosa. E ella
permitiria, que os Idolatras naõ derribassem a sua casa; mas antes a conservaria para
consolaçaõ dos perseguidos Christãos, Ella pela sua piedade mova a seu Santissimo
Filho para que elle abra as portas daquelle grande Imperio a sua santa, & pura Fé, &
Ley Evangelica: para que aquelles Japoens se convertaõ: pois tem taõ bom
entendimento, & capacidade para conhecer a verdadeira Ley, em que estâ a salvação
dos homens. De Senhora da Piedade da Cidade de Funay, faz mençaõ o P. M.
Francisco de Sousa no seu Oriente Conquistado pág. 691”.

Na “Segunda Parte da História de Japam”, de Luís Fróis, é possível ter também
a descrição do edifício realizado em Azuchi em um terreno doado por Oda Nobunaga:

“No pro sobrado fez huas camaras que servião de apouzento, ou cubiculos33 dos
nossos cercados por três partes de corredores cõ suas janelas huas q cahião sobre a
Cide., e outras sobre os campos de mui alegre, e espaçosa vista ordenados de
maneira com suas portas levadiças como se usa em Japão q cada vez q quizessem
agasalhar em cima os hospedes de mais qualidade se podião de repente de tres, ou
quatro cubiculos fazer hua salla. E sobre estes segendo sobrado edificou outros em q
fez da hua caza mui comprida, e capaz q servisse de Seminario/ Fizeram se em
baixo hus zaquixis mui acomodados, e limpos de excellente madeira para agasalhar
a gente de fora com seo logar para chánoyú mui capaz, e bem concertado/ Cercou o
Pe. Organtino p. tres partes aquelles sitio com huas paredes de pedra mui grandes, e
grossas, que davão mais ornamento e lustre à fabrica, que se tinham feito dentro/ e
por ser a caza alta, e de tres sobrados, e comprida arrezoadamente, ficou tão alteroza
entre todas, que vinhão cada dia diversos Senhores a velas” (Fróis. 1981, p.179-183)

De fato, a gravura que acompanha o compêndio de feitos do Papa Gregório XIII
apresenta uma edificação alta, de três pavimentos, em concordância com a descrição de
Luis Fróis, bem como as janelas que dão para a cidade (Figura 24). A imagem,
sobretudo, sugere uma arquitetura compatível com o imaginário de Seminários
europeus, mas o locus da iconografia veiculada contém outras informações importantes
que permitem associar ao lugar geográfico, como a presença da Azuchiyama (安土山,
montanha Azuchi (Figura 27), território montanhoso sobre onde foi construído o
castelo de Oda Nobunaga) e é a partir dos espaços internos descritos que se revelam as
principais interculturações/hibridizações da acomodação europeia no Japão do século

33 No que se refere por “cubiculos”, provavelmente são as salas encerradas por vedações móveis que
promovem flexibilidade e integração da arquitetura tradicional japonesa. Devido a presença dessa
mobilidade das “paredes”, existem espaços destinados a apreciação de obras artísticas e arranjos florais, o
tokonoma (toko-no-ma, 床の間), ou simplesmente toko (床), em português, um tokonoma é referido por
alcova.

39



XVI e XVII - salienta-se que os zashiki (座敷) são lugares sobretudo onde a modulação
é pautada tamanho do tatame34 (畳).

34 Tatame/ tatami, 畳: piso retangular feito de palha entrelaçada, tradicionalmente realizado em palha de
arroz prensada revestida com esteira de junco e uma faixa lateral geralmente na cor preta - função
simbólica e ritual. Refere-se ao piso das áreas secas de uma residência e serve de medida para os
cômodos. Tem uma proporção de 2:1, sendo quatro tamanhos padrão; Kyouma (京間), Chuukyouma
(中京間), Edoma (江戸間) e Danchima (団地間). A exemplo, a cerimônia do chá é realizada sobre o
tatame, piso sobre o qual, usualmente, não se coloca cadeiras.

40



3.4) Embaixadas: diplomacia euro-asiática e a conquista espiritual
Os primeiros resultados de um Japão cristianizado demonstrados ao mundo

ocidental evidenciam-se na primeira embaixada japonesa à Roma, coordenada por
Francisco Xavier ao deixar o arquipélago em 1552 rumo a Goa. Apesar desses novos
cristãos terem falecido em território europeu antes de retornarem a Ásia, o sucesso em
território europeu promoveu atenção à Missão do Japão. Bernardo de Kagoshima (鹿児
島のベルナルド, falecido em fevereiro de 1557), e Mathias Yamaguchi (falecido em
Goa em 1552) rumaram a Lisboa e Roma, mostrando o esplendor da Europa Cristã e
fizeram publicidade da missão japonesa com o clero nativo. A embaixada consistia na
afirmação à Coroa dos deveres para com o Padroado e das conquistas espirituais nos
alcances da Contrarreforma e da expansão da fé pela Companhia de Jesus (Curvelo.
2007, p.296-299; Ribeiro, 2006).

Nos anos seguintes, houve a dispersão de missionários e a construção de igrejas:
Gaspar Vilela (1526-1572), Luís Frois, Organtino Gnecchi Soldo, Gregório Caspedes,
Pedro Morejon... Formando, assim, uma rede de territórios e comunidades cristãs em
Kyushu e em direção a Miyako (atual Kyoto, 京都市): Kuchinotsu (口之津町), em
Arima（有馬); ilhas de Hirado (平戸市); ilhas de Goto (五島列島); Shiki , ao norte de
Amakusa (四郎); Fukuda (福田村), porto em Omura (大村市); Nagasaki (長崎), em
1567; sendo os daimyo e populações locais de Hirado, Arima, Amakusa, Bungo,
Gokinai. Contando com daimyos cristianizados, favorecidos também pela benevolência
e simpatia da sociedade, mesmo em momentos de guerras endêmicas, Sengoku Jidai (戦
国時代) (Ribeiro, 2006).

As cerca de 40 comunidades cristãs é grande número de convertido ao
catolicismo entre 1570 e 1587, é caso único comparável ao que aconteceu em Goa,
capital do Estado da Índia. Até 1576 a missão esteve subordinada à diocese de Malaca,
sufragânea de Goa, passando para a diocese de Macau e, posteriormente, em 1588
sendo criada a diocese em Funai (府内藩), sede do bispado japonês. No entanto, foi em
Nagasaki (長崎) que a Missão Jesuíta se firmou como núcleo de evangelização,
articulado a atividade comercial, por causa da sua localização geográfica e topográfica
favorável a atracagem naval de rápido acesso às rotas marítimas e a capacidade
defensiva armada (Figura 28).

Nagasaki, estabelecida em territórios de Ōmura Sumitada（Vômura Sumitada,大
村純忠, 1533-1587), daimyo cristianizado e batizado como Dom Bartolomeu em 1563
foi quem favoreceu a Companhia de jesus com isenção de pagamento de taxas nos 10
primeiros anos e concessão de metade da renda do porto de Yokoseura. Posteriormente
favoreceu a instalação de Nagasaki em Fukuda, um porto em mar aberto a nordeste de
Yokoseura. Gozando de relativa estabilidade ibérica no arquipélago em meados da
década de 1570, o comércio de Macau-Japão tinha Nagasaki como principal porto,
embora não fosse o único, mas o mais próspero. Outro centro importante: Kuchinotsu,
em Arima, onde havia o centro missionário com a fixação da residência do Superior dos
Jesuítas entre meados de 1564 e fins de 1567 (Cosme Torres) (Curvelo, 2007,
p.148-150; Takase, 2006).

41



A prosperidade da fé no Japão se deu com a mudança da sede da Companhia de
Funai para Nagasaki em 1587, onde foi edificada a igreja da Misericórdia de
Todos-os-Santos, o Seminário, entre 1589-1591, que incluiu o noviciado. Além disso,
as boas relações mantidas com Oda Nobunaga, que veio a ser grande aliado dos
missionários como medida de suprimir o poder exercido pelas escolas Budistas. Até o
momento, poucos contatos de missionários para além dos jesuítas haviam chegado ao
Japão, mas, entre cerca de 1590 a 1600, um influxo de missionários frades franciscanos
vindos das Filipinas (1602), seguido por Dominicanos e Agostinianos vieram, gerando
incidentes internos, como o Grande Martírio de 26 cristãos em 1597, seguidos por
controvérsias religiosas católica-protestante, visto que em 1609 os Holandeses e em
1613 os Ingleses quebraram o monopólio comercial português, abrindo maiores
margens de manobra para atuar contra os missionários. Decretando, assim, um lento fim
as missões por questões ligadas a rivalidades entre as ordens católicas e as medidas dos
xogunatos contra a fé cristã (Figura 29 e 30) (Curvelo, 2007; Ribeiro, 2006; Simões,
2012).

Entre 1582 e 1590, antes do início das desventuras intensas marcadas por
martírios em massa, uma segunda embaixada cristã de japoneses foi enviada à Europa,
visitando Portugal, Espanha e Itália: Tenshi Ken o Shisetsu (天正遣欧少年使節,
Embaixada Tensho), empreendimento orquestrado por Alessandro Valiganano ainda
durante sua primeira passagem no Japão, e apoiado pelo daimyo cristão Otomo Sorin, o
qual enviou representantes de três daimyos cristãos: Ito Manancio (伊東 マンショ Itō
Mansho, 1569-1612), Chijiwa Miguel (Chijiwa Saizayemon, 千々石 ミゲル , c.
1569/70-?), Julião Nakaura (中浦 ジュリアン, 1569-1633), Martinho Hara (原マルチノ,
1569-1629), registrados em De Missiones Legatorum35, publicado em Macau, 1590.
Para além disso, houve o envio de bens, dentre eles o desaparecido presente de Oda
Nobunaga, em retribuição à visita de Valignano, um par de biombos com representação
do castelo Azuchi. Acompanhavam também, o Padre Diogo Mesquita (1551-1614),
Jorge de Loyola (?-1589) e o Padre Nuno Rodrigues (a partir de Goa). A liderança de
Alessandro Valignano esteve limitada à Ásia, pela nomeação de Provincial dos Jesuítas
na Índia (Curvelo, 2007, p.295).

35 Sande, Duarte de, S.J. (1547-1600). De missione legatorum Iaponensium ad
Romanam curiam, rebusq; in Europa, ac toto itinere animaduersis dialogus... / ab
Eduardo de Sande Sacerdote Societatis Iesu. In Macaensi portu: in domo Societatis
Iesu, 1590. [8], 24, 33-412 p., [24] p.; 4º . Disponível em: https://purl.pt/15122.

42

https://purl.pt/15122


O retorno da embaixada, dentre os bens trazidos, havia a imprensa36 (vinda de
Goa para Nagasaki), atlas, mapas, cartas, gravuras e livros, incluindo Theatrum Orbis
Terrarum, de Abrham Ortelius e Civitates Orbis Terrarum de Braum e Hedenber,
importantes fontes de informações acerca da Europa, e possível origem dos modelos de
carracas pintados sobre os biombos Namban, tal como defende a dissertação de
Yamafune Kotaro (2012). Há ainda a contribuição para a cartografia Namban,
reproduzindo elementos de desenho e de estilo baseados nos mesmos protótipos,
testemunhando de forma significativa a convergência entre a ciência e a cultura de
civilizações tão distintas, trocando informação acerca do conhecimento geográfico do
país, sendo necessário atenção a tese de Joseph Loh (2013) e os estudos primários de
Yoshimoto Okamoto (1993).

O retorno da Embaixada Tensho coincidiu com a vinda ao Japão do pintor
jesuíta Giovanni Niccolò, principal responsável pela implementação do método de
ensino jesuíta e a formação do Seminário de Pintores: criado como complemento a
educação humanista e a parte do programa de estudos da Companhia, de onde foram,
possivelmente produzidos grande parte da cultura material da Arte Namban
sobrevivente (Bailey, 2001; Curvelo, 2007; Okamoto, 1993).

Essas embaixadas de interesses cosmopolitas e empenhos artísticos viriam a se
repetir em outro momento, sendo pertinente o destaque para o empreendimento privado
da família Date (伊達氏), de Sendai (仙台市), província de Rikuzen (Rikuzen no Kuni,
陸前国). Nesse evento que foi conhecido como Keicho Ken o Shisetsu (慶長使節,
Embaixada Keicho), foram mobilizados representantes dirigidos por Hasekura
Rokuemon (em japonês: 支倉六右衛門常長, também escrito Faxecura Rocuyemon,
Don Felipe Francisco de Hasekura), centro e cinquenta japoneses, e o franciscano Luis
Sotelo com passagem na Nova-Espanha (Acapulco, Havana, México) e de lá para a
Espanha, França e Itália, onde se realizou audiência com o Papa Paulo V. O
representante em questão, Hasekura Rokuemon Tsunenaga (1571-1622) tinha,
inclusive, brasão de armas oficial consistindo de uma suástica budista cruzada por
flechas e um escudo sob uma coroa permeadas por um fundo laranja semelhante a cor
de templos budistas (Hayes, 2001).

A representação desse brasão se encontra em um Retrato de Hasekura durante
sua missão em Roma, em 1615, por Claude Duruet, Borghese, Roma; também no
certificado de cidadania romana, gravuras e na bandeira de seu galeão de fabricação
japonesa, Date Maru (伊達丸)/ San Buena/ San Juan Bautista (Figuras 31 e 32).

36 Na imprensa de Nagasaki foram impressos livros de diversas naturezas, não apenas orações,
catecismos, vida dos santos, mas também diálogos diversos, gramáticas e dicionais, bem como as Fábulas
de Esopo (em japonês), clássicos japoneses. Dentre os livros há Doctrina Christam e Fides no Kyo
(1611). Sendo possível também a existência de outras imprensas, pois se constata o surgimento de
traduções em japonês de obras estrangeiras entre 1614 e 1623, mesmo após a expulsão dos missionários
em 1614. (Curvelo, 2007. p.300-309).
A Laures Rare Book Database Project & Virtual Library é um projeto de digitalização da coleção de
livros, documentos e mapas e objetos cristãos referentes a Biblioteca da Jesuíta Sophia University (
Kirishitan Bunko キリシタン 文庫), no Japão. Disponível gratuitamente para consulta, no entanto a
reprodução de mídia deve ser paga segundo o propósito de uso:
https://digital-archives.sophia.ac.jp/laures-kirishitan-bunko/?lang=en

43

https://digital-archives.sophia.ac.jp/laures-kirishitan-bunko/?lang=en


Os estudos sobre as outras ordens além dos Jesuítas não foram aprofundados
neste trabalho, mas cabe a observação de que a Embaixada Keicho, mediada
principalmente pelos Franciscanos e a Coroa Espanhola, se valia de uma denominação
distinta ao do centro político ao qual os Nambanjins Ibéricos inseriam o Sul do Japão.
O daimyo Date Masamune é referido como Rei de Oxu/ Reino de Voxu - (奥州, Mutsu,
também denominado Mutsu no kuni, 陸奥国) forma antiga de denominação de
províncias do Japão, equivalente às atuais prefeituras de Fukushima, Miyagi, Iwate e
Aomori, e às municipalidades de Kazuno e Kosaka na prefeitura de Akita.

No documento De Ecclesiae Iaponicae Statu Relatio, de Luis Sotelo 1634, com
reincidência de denominação em registro alemão livro de Scipione Amati (1615) sobre
a História do Reino de Voxu37. Salienta-se que, na viagem de retorno ao Japão (1616 a
1620), em “南蛮国ノ物事、六右衛門物語ノ趣、奇怪最多シ" 伊達治家記録　

(Registros da Casa de Masamune, por Haruie Date: Coisas dos Paises do Sul, registro
de histórias dos contos de Rokuemon) consta que trouxeram fontes visuais:

"Rokuemon foi ao país dos Bárbaros do Sul, demonstrou seu respeito ao Rei Paolo,
esteve lá por alguns anos, e agora navegou de volta de Luzon. Ele trouxe pinturas
dos Bárbaros do Sul, e uma pintura dele mesmo, que ele enviou. Muitas de suas
descrições dos países dos Bárbaros do Sul, e o significado das declarações de
Rokuemon eram surpreendentes e extraordinárias." (Date, 1972-1982. Tradução
nossa)

Mesmo sendo breve as contínuas relações e aproximações entre essas duas
civilizações geograficamente tão distantes - a europeia e a japonesa -, a presença
Namban concebeu nesse enquadramento excêntrico perpassado por barreiras
linguísticas e culturais, e a produção de um universo de objetos únicos que criaram
conexões intercontinentais, seja com a América, seja com a Europa. Sendo efetivamente
os exemplares mais conhecidos dessa arte: os biombos e as lacas que incluem no
repertório de iconografias contendo Nambanjins ou denotando tipologias europeias de
móveis, como oratórios, baús, contadores e arquetas.

O ano de 1587 marca a viragem das relações da Igreja para com o as relações
com o xogunato japonês: morte de Oda Nobunaga (織田信長), grande aliado dos
missionários. O poder sendo sucedido por Toyotomi Hideyoshi (豊臣秀吉）, através do
édito anti-cristão de Hakata (julho de 1587), decretou a expulsão de missionários do
Japão (baten tsuihorei, 伴天連追放令), sem resultados imediatos, mas já delineava a
confiscação da cidade de Nagasaki, uma vez que este poder local dominava a Província
de Kyushu. Isso resultou no recolhimento dos missionários pelos daimyos cristãos que
os apoiavam. Apesar do reinício discreto da atividade e o sucesso numérico das
atividades em território nipônico, além de sucessivos incidentes envolvendo o martírio
de cristãos; o marco fundamental na alteração do mecanismo de apoio da estrutura
social que beneficiava a cristandade se deu após a ascensão do poder sob a tutela do
xogunato Tokugawa, fragilizando, assim, paulatinamente os alicerces que sustentavam
as boas relações comerciais e religiosas com os Nambanjin. O primeiro grande episódio

37 AMATI, Scipione. Historia del regno di Voxu. German book on the embassy of Hasekura, 1615.

44



de martírio foi conhecido como os 26 Mártires do Japão (Nihon Nijūroku Seijin,日本二
十六聖人) com a cruxificação de vinte e seis crentes em Nagasaki, 1597 (Carneiro,
2013; Curvelo, 2007, Kuniyoshi, 1998, Ruiz-de-Medina, 1993; Takase, 2006).

A notícia do martírio dos vinte e seis cristãos em Nagasaki por ordem de
Toyotomi Hideyoshi, em 1597 foi ecoada pela rede ultramarina do Pacífico chegando às
Filipina, México e Peru. O efeito sobre o imaginário e a representação da cena surge,
inclusive, como tema principal de composições óleo sobre tela, realizado por Lázaro
Pardo de Lago, Convento franciscano de La Recoleta, Cusco, Perú e também na pintura
mural anônima nas paredes da Catedral de Cuernavaca, no México (Figura 30),
mesmo que não correspondessem de forma fiel ao contexto do Japão em suas
características culturais e arquitetônicas, mas informas sobre o significado e as
proporções que as notícias cruzavam o mundos entre ventos de leste e oeste. Em
destaque Arimura Rie (2019) observa com atenção a cena do muro norte desta Catedral
que se assemelha a de alguns biombos38 Namban pela representação dos personagens no
porto de Nagasaki, local do martírio, onde se é visto uma Nau onde os estrangeiros nas
terras nipônicas se caracterizam pelas bombachas, camisas, chalecos e sombrinhas de
personagens encenados com recorrência nos biombos da Escola Kano (Curvelo, 2008,
p.490; Rie, 2019, p.46; Serrão, 2013).

Num primeiro momento, a tolerância e a manutenção das relações com as
populações ibéricas, aos poucos, deu lugar às alianças com holandeses e ingleses,
rompendo o monopólio comercial português e criando maior margem para confronto à
atividade missionária e a controvérsia sobre a religião católica. Em 1603, decretado a
proibição da conversão dos membros da nobreza ao cristianismo, progressivamente, a
estrutura vertical da nobreza cristã que influía sobre os poderes regionais levou ao fim
definitivo viria por meio do decreto japonês de 1614, através da supressão da
cristandade dentro da aristocracia guerreira, além de políticas anticristãs com
martírios coletivos e pressão para a renúncia da fé católica.

Em novembro de 1614, os 147 missionários, sendo 121 jesuítas exilaram-se
principalmente em Macau e Manila; restando ainda missionários atuando de forma
clandestina. Dentre os martírios mais simbólicos, em 1622 ocorreu a execução de 51
cristãos em Nagasaki, conhecido como o Grande Martírio (Genna no daijunkyo,元和
の大殉教), e em 1623 foram queimados vivos 50 cristãos em Edo (江戸, atual Tokyo,
東京), episódio conhecido como Grande Martírio de Edo. Como instrumento político
do xogunato Tokugawa, 1639 foi adotado a política de reclusão do país sakoku (鎖

38 Sobre a existência e circulação de biombos japoneses nos vice-reinos espanhóis na América ver: Baena
Zapatero, Alberto. Apuntes sobre la elaboración de biombos en la Nueva España. Archivo Español de
Arte, v. 88, n. 350, p. 173-188, abr./jun. 2015. ISSN: 0004-0428. eISSN: 1988-8511. DOI:
10.3989/aearte.2015.11. Ocaña Ruiz, Sonia Irene. Las elusivas huellas de los biombos japoneses en los
virreinales (siglos XVII y XVIII). In: GUZMÁN, Rafael; MARÍ, Yolanda; SAÉZ, Iván (org.).
Identidades y redes culturales: V Congresso Internacional de Barroco Iberoamericano. Granada:
Editorial Universidad de Granada, 2021. ETTE, Ottmar; BERNASCHINA SCHÜRMANN, Vicente.
Muebles movibles y pintura en movimiento: los biombos y las fronteras ajustables de lo transareal.
Iberoamericana (2001-), v. 14, n. 54, p. 85-95, jun. 2014. Publicado por: Iberoamericana Editorial
Vervuert. Disponível em: https://www.jstor.org/stable/24368555.

45

https://www.jstor.org/stable/24368555


国), sendo permitido o comércio exterior em pontos de comércio específicos e em
1671 foi instaurado o Shumon Ninbetsu Aratamecho (宗門人別改帳, registro de
filiação religiosa) como forma de investigação de cristãos resistentes na população
japonesa39. Desse modo, a sobrevivência cristã, conhecido como kakure kirishitan (隠
れキリシタン), redescoberta por Bernard Petitjean, sendo um cristianismo afastado
dos cânones e muitas vezes sincréticos com deidades e iconografias xintoístas ou
budistas (Figura 34) (Bailey, 2001; Curvelo, 2007; Kotani, 2010; Kaufmann, 2015).

39 As autoridades do xogunato Tokugawa, sob comando de Tokugawa Iemitsu, tinham o processo de
investigação da religiosidade da população, uma das formas de identificação era o fumi-e (踏み絵, pisar
sobre imagem) que consistia no ato de pisar sobre imagens feitas de pedra, pinturas ou reproduções a
partir de xilogravuras que representavam iconografias cristãs - prática investigativa que se estendeu até o
século XIX (Figura 33) (Kaufmann, 2004)

46



4) Corpus visual e Imaginária sobre o Japão

4.1) Hibridismos: Cultura Material e Artística

Nas relações plurais marcadas pelo cosmopolitismo no Japão da Modernidade
Nascentes, séculos XVI e XVII, a cultura material se manifesta como dimensão
concreta das relações sociais, com papel ativo na afirmação de identidades dos
múltiplos agentes, denotando circulação de objetos, ideias e práticas. Nesse contexto,
os objetos que surgiram dessa relação de encontro de civilizações, sobretudo, são
pertinentes para analisar os conhecimentos envolvidos em sua criação, uso e
significado, frutos da profunda interação entre as ideias e os produtos, entre o projeto e
a execução.

A cultura material40, sendo entendida como fenômeno artístico e patrimônio
cultural como documento relacional, mais reconhecida pela historiografia japonesa do
século XX como Arte Namban (Namban bijutsu/ Nanban Bijutsu,南蛮美術), originada
do encontro artístico, cultural, político e religioso entre europeus – principalmente
portugueses, espanhóis e italianos–, com japoneses na Nascente Idade Moderna, entre
os séculos XVI e XVII, desenvolvendo-se através das rotas transoceânicas. Destaca-se a
relevância da contribuição da Sociedade de Jesus e a fundação dos Seminários dos
Pintores no Japão, por Giovanni Niccolò (1560-1626) (Bailey, 2001, p.58-72; Diniz,
2007, p.76; Kotani, 2010).

As pesquisas contemporâneas indicam que esse fenômeno oriundo do
cruzamento de culturas, representa heranças artísticas de regiões diversas no mundo,
influenciado por diversos fatores e preexistências complexas entre geografias e
temporalidades distintas que podem se reconhecer em suas qualidades híbridas, criadas
em contexto sociocultural específicos nas franjas da esfera de ação dos modelos de
governo Ocidentais. As particularidades artísticas conjugam tradições artísticas distintas
e com características originais, cujo corpus visual majoritariamente considerado e
reconhecido centralizam-se em torno de mobiliários e objetos com laca (uruxi) e
biombos. Portanto, não são incluídos objetos importados como aqueles descritos nas
documentações escritas, como em Historia de Japam, de João Rodrigues, no que se diz
respeito a introdução de tipologias de mobiliários e acessórios ao cotidiano do leste
asiático, como óculos, cadeiras, relógios mecânicos e vestuários, além de muitas vezes
não incluir objetos de manifestações religiosas cristãs autóctones, o que ficou conhecido
como kakure kirishitan (隠れキリシタン) devido sua sobrevivência clandestina a
supervisão do Estado.

A introdução da artilharia e suas armas de fogo, que passaram a ser modificadas
e fabricadas no Japão, não se configurou como objeto raro, uma vez que foram
difundidas na sociedade japonesa. Muitas das que se encontram nos museus possuem
rica ornamentação e trabalho com vernizes sobre as madeiras, modificações nas espadas

40 Suporte da informação que diz sobre os mecanismos por intermédio dos quais uma sociedade se
organiza a si própria, age e, sobretudo, se transforma. Sociedade como produto da ação humana e,
portanto, as formas segundo as quais a humanidade continuamente cria e recria sua realidade (Menezes,
1980).

47



e armaduras. Essas armas também foram motivos para modificações na arquitetura das
edificações militares japonesas.

A respeito da ornamentação dos bens enviados em caráter diplomático de
Toyotomi Hideyoshi para o Vice-Rei da Índia:

“(...) na mesma caixa outro papel semelhante ao da carta, em que vão escritas as
peças que elle manda, e juntamente com os nomes dos officiaes e mestres insignes
antigos que fizeram os ferros; os quaes são muy estimados em Japan. E as peças são
as seguintes.

Primeiramente mandou dous corpos de armas da maneira que se uzão em Japão, de
diferentes feições; as quaes, posto que na verdade não sejão para receber os
encontros das nossas lanças, porque são em sy mui delgadas e fracas, todavida sam
muito curiozass e para folgar de ver. E pelo ornamento que tem são ricas e de preço,
porque todas estão chapeadas de rozas, flores e varios animais, lavrados ao buril
muito ao natural pelos melhores officiaes que há em Japão. E com hum corpo destas
armas se reprezenta ao vivo hum japão que está nu da cinta pra cima, com sua
maneira de elmo, que reprezenta a cabeça com rosto e cabelo muito ao natural; e o
outro reprezenta hum feroz homem armado ricamente. E cada corpo destas armas
está metido também em bolsas de seda e posto cada hum em seo caixão, que os
japões fazem de propósito para lhos levarem detrás delles às costas quando vão à
guerra; os quaes são todos cuvertos da mesma maneira de verniz chamado uraxi, de
cor preta, que parecem de preta pedra mui limpa, e luida, de modo que quem os vê
está nelles vendo seo rosto; com sua ferragem toda de cobre dourada e lavrada
lindamente. Sem duvida poderião servir muito bem para arcas de reliquias; e
cuvertas de outras bolsas, vão depois metidas em outro caixão todas juntas”41

(Frois, 1948)

Esses dois aspectos são pouco explorados no que se diz respeito à arte e
arquitetura do encontro civilizatório dos Ibéricos com os Japoneses e pouco se encontra
nos catálogos associados ao tema referido como Arte Namban: a ornamentação de bens
enviados e as modificações da artilharia local (Figuras 35 e 36). Entretanto, é
pertinente, pois a construção defensiva com contrafortes, muralhas de pedra, resistentes
emergiu primeiro na fortaleza construída sob ordem de Oda Nobunaga, entre 1576 e
1579, no Castelo Azuchi como indicado pelo estudo da cultura material realizada na
dissertação de Simões (2012), mesma fortaleza também representada em um par de
biombo desaparecido que fora dado por Oda Nobunaga ao Papa Gregório XIII através
da Embaixada Tensho ou Missão Tensho (天正の使節, assim nomeada por ter
decorrido durante a Era Tensho) foi uma delegação enviada ao papa e aos reis da
Europa em 1582, a primeira viagem de emissários oficiais japoneses à Europa onde
constam de forma oficial a vinda de diversas fontes visuais europeias ao Japão.

41 Fróis, Históra de Japam, Vol.V, Capítulo 50: “Da Carta que Quambaco escreveo ao Vice-Rei e do
prezente que lhe mandou”, 1984, p.378-379

48



4.2) Produção Visual Local e Legados da Interculturalidade

Os biombos Namban são documentos privilegiados da cultura material
sobrevivente decorrente dos contatos entre os europeus e os japoneses do Século XVI e
XVII, sendo representações executadas pela técnica e no suporte asiático, retratando
uma paisagem de uma realidade de encontro e convivência, podendo observar a bordo
do kurofune/ kurobune42 (黒船, navio negro) – termo atribuído às carracas europeias e
podia estar associado a cor decorrente da proteção de alcatrão sobre as madeira das
embarcações. A tripulação multicultural composta por diferentes pessoas de estratos
sociais, em que se destacavam os europeus pelas feições, vestimentas e bens
transportados. Sua existência física se encontra exposta em acervos museológicos de
diversos países, destacando o Museu Nacional de Arte Antiga, Lisboa, Portugal; Museu
da Cidade de Kobe (神戸市立博物館), Hyogo, Japão e o Namban Bunka-kan (南蛮文
化館), Osaka, Japão.

Os três museus citados possuem peças de grande importância para a
representação da cultura material da Arte Namban, cujos biombos permitem a
examinação dos personagens e dos cenários urbanos onde se encontram, além de
brancos europeus, é possível identificar negros africanos, guzerates, chinês ou malaios,
representações de religiosos da Companhia de Jesus. Esses elementos denotam,
portanto, o estreito vínculo entre a atividade mercantil e o cristianismo (Boxer 1967;
Boxer, 1989; Curvelo, 2007, p.125; Okamoto, 1993; Pinto, 1998). Cabe citar que essa
presença transversal e multicultural da atividade cristã-mercantil nos mares da Ásia
também provoca a escravização dos povos asiáticos43, principalmente de Goezes,

43 Ver: SOUSA, Lúcio de. The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan: Merchants, Jesuits and
Japanese, Chinese, and Korean Slaves. Leiden; Boston: Brill, 2019. Disponível em: https://brill.com.
Acesso em: 5 abr. 2024. DOI: 10.1163/9789004388079. Licença CreativeCommons.
Na obra de Sousa, são recuperados alguns nomes de escravos dos mares da ásia, local de residência, país
de origem e, inclusive, constatando até as rotas comerciais com passagens pela América.

42 Sobre o kurofune, é possível inferir que as Naus ibéricas criaram um arquétipo associado ao Ocidente
no Japão. Mesmo posterior a política de isolamento do Japão durante mais de dois séculos, 220 anos, pelo
sakoku (鎖国, país fechado), coordenado pelo xogunato Tokugawa. Sob o comando da expedição
diplomática e militar durante 1853, a Marinha dos Estados Unidos comandados pelo comodoro Matthew
Calbraith Perry, da esquadria do Oeste da Índia, sob ordem do Presidente Milard Fillmore atracou em
Uraga, Yosekaura, Distrito de Kanagawa (浦賀, 横須賀市, 神奈川県), perto da Baia de Tokyo; esse
episódio ficou conhecido no Japão como kurofune jiken (黒船事件, incidente da navegação negra)/
kurofune raiko (黒船来航, atracagem dos navios negros). A Expedição Perry levou diretamente ao
estabelecimento de relações diplomáticas entre o Japão e as Grandes Potências Ocidentais e,
eventualmente, ao colapso do governante xogunato Tokugawa para a restauração do poder efetivo do
Imperador. O restabelecimento das rotas comerciais do Japão com o mundo levaram à tendência cultural
de Japonismo, em que aspectos da cultura japonesa influenciaram a arte na Europa e na América (Dower,
2008; Tomes, 1857).
Durante a estadia no Japão, 2019 e a revisita em 2021, o autor desta pesquisa esteve localizado em
Yokohama, Kanagawa (横浜市, 神奈川県), onde existe o Kanagawa Prefectural Museum of Cultural
History (神奈川県立歴史博物館, Kanagawa Kenritsu Rekishi Hakubutsukan), sendo possível constatar
através da iconografia produzida na época a continuidade simbólica da Nau Negra, associado ao
Kurofune nambanjin. Ver: KANAGAWA PREFECTURAL MUSEUM, KAWASAKI/SUNAGO NO
SATO MUSEUM (Japão). Yokohama Ukiyo-e: Modern Japan Opening: 150th Anniversary of
Transgression. Tokyo: Tokyo Printing Co., 2009. 238 p. BROWN UNIVERSITY LIBRARY;
DEPARTMENT OF AMERICAN STUDIES. Perry in Japan: a visual history. 2011. Disponível em:
https://library.brown.edu/cds/perry/about.html.

49

https://brill.com
https://library.brown.edu/cds/perry/about.html
https://library.brown.edu/cds/perry/about.html


Malaios, Chineses, Japoneses e Coreanos, além da existência documentada e
representada de negros escravizados no Japão.

Através de um levantamento da Embaixada de Portugal no Japão44 - Ministério
dos Negócios Estrangeiros, com adição dos levantamentos realizados em pesquisa de
Iniciação Científica45, CPql FAU-USP, realizado pelo autor (Anexo II), é possível
constatar que muitos biombos e mobiliários atribuídos como Arte Namban se
encontram ainda em posse de Templos Xintoístas e Budistas, além de colecionadores
privados, do mercado leiloeiro e de fragmentos em mobiliários.

No universo pictórico nipônico dos séculos XVI e XVII, as correntes
dominantes eram: Iro-e (色絵), Sumi-e (墨絵), Dei (泥), diferenciadas e
presencialmente percebidas como constam nos relatos de João Rodrigues46, o intérprete.
Iro-e: coisas alegres de cores douradas; Sumi-e: técnica à base de carvão, tinta preta ou
aguada; Dei: pintura com ouro em pó que aplicado sobre superfície com pintura.
Durante o período Azuchi-Momoyama (1573-1603), a sociedade foi marcada pela
família imperial, aristocracia e camponeses. No período seguinte, Edo (1603-1868), sob
o domínio do Tokugawa bakufu, com a expulsão do cristianismo, a sociedade seguia a
divisão de classes sociais do confucionismo chinês, conhecido como shinôkôsho (士農
工商), que divide a sociedade em quatro grupos: os samurais (bushi, 武 士), os
agricultores (nômin, 農民), os artesãos (shokunin, 職人) e os comerciantes (shônin, 商
人), sendo que os dois últimos grupos, artesãos e comerciantes, eram chamados de
pessoas da cidade (chônin,町人) (Curvelo, 2007; Rocha, 2019).

Na Era Azuchi-momoyama (1573-1603), com a ascensão dos daimyos Oda
Nobunaga e Toyotomi Hideyoshi, como principais alianças unificadoras do arquipélago
trouxeram mudanças fundamentais nas diferentes esferas política, social, cultural e
artística. Com a construção de complexos de castelos de grandes dimensões sob o
estatuto da autoridade e do poder da classe guerreira, constitui-se como transição de
tempos artístico através da utilização de ouro fora do contexto religiosos de forma
profusa e exuberante: kinpeki (金泥). A exemplo de tais edificações, notabiliza a cidade
Azuchi (安土), edificada entre 1576 e 1579: centro do domínio de Nobunaga, próximo
à Miyako (atual Kyoto, 京都市): principal o núcleo político, cultural e econômico do
período Momoyama: tema de representação por Kano Eitoku, autor de um par de
biombos com a representação do castelo, dados por Nobunaga para Alessandro
Valignano, que por sua vez presenteou o Papa Gregório XIII – biombos desaparecidos.

46 História da Igreja no Japão (Nihon kyôkaishi, 日本教会史) é uma grande fonte de informação a
respeito das Missões Jesuíticas no Japão, embora só estejam disponíveis publicamente os dois primeiros
livros por meio de uma cópia feita em Macau por volta de 1740 atualmente preservada no Palácio da
Ajuda em Lisboa, Portugal. A Primeira parte são dez livros introduzindo o Japão e o seu povo, enquanto
que a segunda parte traz dez livros que relatam a Missão da Igreja e a terceira parte, quatro livros que
dizem respeito a China, Anam, Sião e Coreia (Rodrigues, 1973. p.18)

45Makino, Ricardo Hiroyuki. Iniciação Científica: Arte Namban: Conexões Globais do Japão na
Modernidade Nascente (Séc. XVI-XVII). São Paulo: Cpq-FAU-USP, 2020. Projeto nº 280, sem fomento.

44Disponível em:
https://toquio.embaixadaportugal.mne.gov.pt/pt/a-embaixada/centro-cultural#arte-namban

50



Narrado por Luís Fróis, ele descreve biombos do ponto de vista funcional e
pictórico; é o mesmo biombo estudado pelo pintor flamengo Philips van Winghe
(1560-1592) e que constam como esboços do castelo Azuchi que é designado como
templo de deuses japoneses, em Le vere enove immagine de gli dei delle antichi,
segundo Vlam, fato também relatado por Curvelo (Curvelo, 2007, p.176; Vlam, 1977).
Este livro, de autoria de Vicenzo Catari é uma coletânea sobre deuses da “antiguidade”,
livro escrito na língua italiana, publicado em Pádua, com duas edições em domínio
público: a de 1615, com menos estudos sobre a Índia, dentre os quais se contemplam a
China e o Japão, sendo a versão de 1616 a consultada por Curvelo (2007) e Vlam
(1977).

Em relatos de João Rodrigues, História da Igreja no Japão (Nihon kyôkaishi,日
本教会史) , existe a observação sobre as artes liberais e manuais, cuja análise de Rocha
(2019), precisamente consegue recuperar o termo grafado nas letras latinas pelo Padre,
“bunbunidô”. A máxima bunbunidô47 (文武二道) é formada pelos ideogramas de
“literatura, arte e cultura” (bun,文) e “militar, cavalaria e armas” (bu,武) seguidos pela
expressão “dois caminhos” (nidô, 二道). A produção de Rodrigues (Tçuzu) nos
apresenta dois subgrupos: gei, que são as artes práticas profissionalmente, ou seja, as
artes mecânicas, e nô que são as artes liberais praticadas pelos membros da nobreza e
pela elite militar como hobby ou refinamento cultural. Nesse livro, é destaque a menção
de que a produção de Rodrigues se partia da comparação e analogia com as práticas da
Europa antiga, uma vez que se pautavam na redação para assegurar a difusão da
mensagem no Oriente em suas “cartas ânuas” motivadas pela promoção dos alcances
espirituais e das ações da Companhia de Jesus (Diniz, 1998; Rocha, 2019)

Em Miyako (atual Kyoto, 京都市), capital imperial, o dinamismo da cidade, o
comércio, a cultura e arte profusa, decisivamente contribuíram no processo de
encomenda e reflexo da produção da Arte Namban. Os suportes artísticos, que muitas
vezes também eram divisores da arquitetura dos ambientes, apresentavam em estilos
monocromáticos em voga nas décadas anteriores, mas outros participavam do novo
gosto pelo decorativismo policromático, numa prática que manifesta com diferentes
estilos e técnicas pictóricas, como também procura de assuntos diversificados e
inovadores.

Usualmente o repertório pictórico se representavam por temas mitológicos
chineses em pinturas ao estilo yamato-e (大和絵), trabalhadas por gerações dentro da
mesma associação clânica de executores artistas. Esse estilo desenvolvido
progressivamente e retrabalhado a partir do Século XV pelas famílias Tosa e Kano.
Desse modo, resistia à continuidade das duas maiores tradições pictóricas no Japão:
Kanga (漢画), de origem chinesa e Yamato-e (大和絵), de origem japonesa.

Os motivos decorativos: representação de pássaros e flores (kacho-ga花鳥画),
originais da China foram absorvidas e transformadas pelos pintores japoneses; a fusão

47Essa expressão que se denomina Yojijukugo (四字熟語) é um recurso literário tradicional, que faz parte
da cultura japonesa, de formular expressões com a composição por 4 ideogramas.

51



de influências da pintura japonesa e a prática pictórica nipônica, caracterizada pela
utilização de uma paleta colorida com recursos de pigmentos minerais e um mínimo
efeito de tinta produzindo o estilo Wakan (和漢融合). (Curvelo, 2007, p.190; Vlam,
1977)

As escolas48 de pintores, organizavam-se no caráter geracional de transmissão de
técnicas e ensinamentos que foram estrututurados desde meados do século XIV, como a
escola Tosa (Tosa-ha, 土佐派), e foram importantes para atender às encomendas do
Império e da sociedade mais prestigiada. Em diferentes suportes, como biombos (屏風
– paineis unidos podendo haver iconografias e estabelecem relações com o espaço para
ocultar ou compartir o espaço); fusuma (襖 – paineis que deslizam horizontalmente para
compartir ambientes tradicionais japoneses), shoji (障子 – paineis translúcidos que
deslizam horizontalmente para transição entre interior e exterior das construções
tradicionais japonesas), makimono (巻物 – rolo para ser desenrolado lateralmente sobre
superfície plana), kakejiku (掛け軸 – rolo suspenso) e, majoritariamente em caráter
secular, foram fundamentais para o aperfeiçoamento do estilo yamato-e. Desse modo,
estabelecendo precedentes importantes para o desenvolvimento e relevância da escola
de pintura Kano (Kano-ha, 狩野派), cuja produção foi muito expressiva no período
Momoyama; suas elaborações em biombos ainda existentes retratam a riqueza do
encontro civilizatório na Arte Namban (Curvelo, 2007, pp. 160-168).

São de autoria, ou atribuídos, a pintores da Escola Kano alguns dos mais
notáveis biombos Namban com a representação de Europeus no Japão. Este patrimônio
móvel, cultura material, possui mais de 70 biombos conhecidos, número expressivo
denotando a relevância e importância da temática. Kano-ha esteve a serviço dos
principais círculos mecenáticos e dentro da esfera de ação das elites governativas e
econômicas, reconhecidos e prestigiados artistas dos períodos Momoyama e Edo.

A Escola Kano através do retrabalho no repertório iconográfico conhecido.
Dentre as distinções que permitem identificar as composições dessa escola estão as
cores brilhantes (dami-e) e a aplicação de outro (kinpeki), elementos distintivos do
estilo yamato-e: contra um plano fundeiro brilhante, em composições de média e
grandes dimensões como biombos e fusoma, criando um discurso visual detalhado e
interrompido pontualmente por nuvens douradas em um esquema compositivo sem
ponto de vista fixo, sem ponto de fuga. O espectador em ponto alto privilegiado permite
uma observação panorâmica detalhada da cidade e de seus agentes sociais, das
construções arquitetônicas, além da dinâmica da cidade. Mais do que uma pintura de
gênero, é uma pintura que ia ao encontro com relatos escritos por missionários
portugueses, como Luís Fróis e que a cultura material sobrevivente permite a
compreensão da progressiva secularização da arte encomendada pelas elites políticas e

48 Optou-se por denominar o sistema de sucessão familiar iemoto (家元), como “escolas”, pois eram
famílias não necessariamente parentais sanguíneas que perpetuavam a linhagem ininterruptamente
através do ensino e aprendizagem onde se compartilhavam espaços físicos e nomes clânicos que se
dispersaram em novas tradições ainda filiadas a centralidade do ensino.

52



econômicas em um universo em que se integram também os biombos namban (Curvelo,
2007, p.215; Vlam, 1977).

Dentre as obras japonesas, como os biombos detalhados que representam
nambanjins entre construções e personagens, serve como testemunho material e
asserção visual eficaz sob o formato, técnica e materialidade. Nessa profusão de
elemento, a carraca portuguesa — chamada de kurofune49 (黒船, barco negro, em
tradução literal), como antes mencionado. As composições se valem de unidades
interdependentes, utilização de nuvens e do alinhamento na superfície como auxiliares
da narração e intermediarios espaciais. A leitura guiada por tempo lento, equivalente
ao desenrolar de um emakimono (da direita para a esquerda. de cima para baixo e,
quando os biombos são em pares, podem estar co-relacionados as composições em
sentido de continuidade picotórica ou temática narrativa), que sob um olhar afastado
detecta num único momento toda a composição, mas os elementos pictóricos vão
assumindo funções próprias e relacionam entre si com a proporção variada de
elementos arquitetônicos e pessoas.

A progressão da leitura visual dos biombos também deve ser atenta a presença
de muitas vezes serem suportes mobiliários compostos por pares e suas cenas tem
prevalência pela proporção entre os elementos humanos e arquitetônicos obedencedo
uma lógica interna de coexistência e representação (Figuras 7 a 14).

49 A designação da Nau do Trato por kurofune (黒船, barco negro, em tradução literal) pode ter sido uma
ressonância simbólica da oposição da existência do junco de Fujian/Fu Jian Chuan (福建船, tradução
literal de navio de Fujian)/Bai Cao (白艚, tradução literal de junco branco), também chamado de Fu
Chuan (福船, tradução literal para návio da fortuna), Dinastia Ming. Alguns estudos do Ocidente sobre a
Arte Namban que tentam analisar a possível origem na carraca negra, quando propõem hipóteses não
incluem ideogramas da escrita original, fato que dificulta a averiguação dos fatos e das fontes
sino-japonesas. Sua importância estaria no fato de que os ideogramas são um alfabeto compartilhado e ,
portanto, carregam significado no próprio carácter. No caso de Curvelo (2007), ela atribui o termo
shirofune (certamente 白船, embora não haja o ideograma), Yamafune (2012), mesmo sendo japonês, sua
tese em inglês desenvolvida na Universidade do Texas não inclui nem a transliteração do termo em
japonês e nem referência de fonte. Sobre as embarcações chinesas da dinastia Ming ver JIANG,
Xiaoyuan. Western Influences in the History of Science and Technology in Modern China. Volume 5.
Tradução da edição em chinês 旧命维新. Shanghai: Shanghai Jiao Tong University Press, Publicado por
Springer Nature Singapore Pte Ltd, 2016.

53



4.3) Fontes visuais da presença estrangeira

Os Biombos Namban mais antigos datados do período de 1593-1605,
destinavam-se a atender aos pedidos de uma clientela abastada principalmente da
região de Kyoto e Osaka. Posteriormente, num processo que se prolongou até a década
de 80 do século XVII, quarenta anos após a expulsão dos Portugueses do território, há
o envolvimento de outros pintores da mesma escola culminando no progressivo desvio
do esquema original, já tardiamente nas composições de qualidade inferior que
atestam o claro desconhecimento das realidades retratadas (Curvelo, 2007, p.196). Na
tese de Curvelo (2007) e de Loh (2012), são corroboradas a argumentação de
Takamizawa (1981) de que os modelos de Nau/Carracas representadas nos biombos
Namban poderiam ter origem na ordem de Toyotomi Hideyoshi, anos seguintes a
1591, quando foi ordenada a construção do Castelo de Nagoya (Nagoya-jo, 名古屋
城), na província de Hizen, em Kyushu, também trabalhando para o Palácio Imperial
de Kyoto, (jurakudai, 聚樂第), Castelo de Osaka (Osaka-jo, 大坂城), pessoas da
escola Kano, entre os quais, Kano Mistunobu, teriam se deslocado à vizinha Nagasaki,
onde, muito provavelmente, teriam tido a oportunidade de realizar esboço dos
europeus e do kurofune, a Nao estrangeira.

Em razão da profusão de obras relacionadas a temática Namban atribuídas a
artistas da escola Kano (Kano-ha, 狩野派), como o leque com a imagem do
Namban-ji (templo-igreja jesuíta em Kyoto), da coleção do Museu da Cidade de Kobe,
atribuído a Kano Soshu (1551-1601); biombo do Museu Nacional de Arte Antiga, de
Lisboa, atribuído a Kano Naizen (1570-1616). Takamizawa (1981) supõe que os
artífices da escola Kano tinham acesso direto e íntimo às comunidades europeias, uma
vez que se encontram detalhamentos e acurácia representativa, por exemplo, das
ilustrações náuticas. Entretanto, não há encontros confirmados (Loh, 2012. p.51).

Sobre a iconografia das naus identificáveis em outros biombos em comparação
a iconografias ocidentais, a tese de mestrado de Kotaro Yamafune (2012) considera a
hipótese de que os navios de várias telas namban sejam representações derivadas de
fontes cartográficas ibéricas contemporâneas à produção dos biombos. Ele identifica
as tipologias náuticas e as diferenças de representação, o que permite entender que tais
biombos também são evidências preciosas do hibridismo cultural e do trânsito global
de iconografias decorrente das situações de encontro. No entanto, diferentemente de
outras dissertações e teses que associam esses biombos com navios os relacionando à
presença das nações ibéricas, deve-se levar em conta que desde o Século XVII,
holandeses e ingleses também penetraram os mares da Ásia e o território nipônico.
Portanto, não se deve considerar as embarcações das nações católicas as únicas
possíveis origens para as fontes visuais e suas interpretações visuais, salientando a
ausência de emblemas nacionais ou dinásticos nas velas ou bandeiras das navegações
dos biombos, até onde se tem conhecimento.

Quanto ao desvio da fidelidade da engenharia náutica na representação dos
biombos Namban é importante ressaltar que há a influência inerente do processo de

54



aprendizagem das tradições do leste asiático50. A formação do pintor, tanto a nível
conceitual e quanto visual, envolveu a incorporação transcultural dos europeus e dos
objetos a eles associados, transformando-os ao serem inseridos em um vocabulários
artístico e em técnicas existentes, mas adicionando contornos originais na dupla
conjugação compositiva: iconografias estrangeiras com novas formas de representação
técnica e artística. Desse modo, o desvio da acurácia na representação das navegações
europeias pode ter tanto sido baseado em fontes secundárias ou terciárias, como
também se reconhece a presença simbólica da iconografia, mais como um motivo do
que, de fato, representações históricas da realidade.

Na dissertação de Joseph Loh (2012), através do exame das fontes imagéticas
de biombos Namban representando mapas, embora não se tenha claras atribuições de
autoria da pintura, as evidências artísticas apresentam espectro diverso de artífices e
treinamentos, sendo possível inferir que houveram biombos Namban pintados por
pessoas treinadas ou que tinham proximidade com os Seminários Jesuítas no Japão
(1590-1614). Mesmo diantes das informações escassas, Vlam (1977), encontrou
evidências de contatos estabelecidos entre discípulos da Escola de pintura Kano e
missionários da Ordem franciscana, sobressaindo os nomes: Juan Kano Ichuin,
discípulo de Kano Eitoku e Pedro Kano Gennousuke, conhecido por Kano Domi51.
Artífices da escola de pintura (Kano-ha, 狩野派) também são possíveis precisar em
suas criações de biombos namban para daimyos e comerciantes prósperos.

Por fim, havia também artífices independentes, conhecidos como machi eshi (
町絵師, artífice da cidade). Dentre as criações mais distantes dos modelos
iconográficos europeus, o autor assinala que mapas Namban e cenas da chegada dos
europeus, a exemplo, da Coleção Namba Matsutaro, Hosshin-ji (発心寺, Obama,
província de Fukui) e Myokaku-ji (妙国寺, Sakai, Província de Osaka) apresentam
evidências de que são representações baseado em obras anteriormente já existentes, ou
até mesmo cópias de cópias, resultando em obras distantes dos mapas originais fontes
ou protótipos. Evidenciando a compensação criativa nas paisagens, nos detalhes e nas
formas podendo, inclusive, as nuvens douradas serem um recurso para complementar
composições, se voltando mais para as convenções da tradição japonesa. Apesar de
compartilharem o assunto semelhante do mapa-mundi, seus detalhes têm grande
variação, podendo inferir que provavelmente não foi um trabalho auxiliado por
estrangeiros ou fontes originais, mas sim de notas ou informações coletadas
disponíveis para eles (Figura 41 e 42)(Loh, 2012, p.51-53).

As lacas constituem outro vasto remanescente: Laca/uruxi/urushi com a
ornamentação geométrica e antropomórfica, zoofitomórfica ou vegetalista com maior
ou menor grau de fidelidade aos modelos e técnicas decorativas nipônicas,
representando cenas sazonais com técnicas japonesas empregadas são: as da laca

51 VLAM, Grace A..Western-style Secular Painting in Momoyama Japan. PhD dissertation in History of
Art. University of Michigan, 1977. p. 282

50Assim como ocorria na China, tinha-se como cânone o método de cópia de modelos antigos e
aprendizado de uma fluência técnica, cujo valor intrínseco era o estágio de aprendizado e não a fraude ou
a ausência de originalidade (Curvelo, 2007, p.198; Fernandes Filho, 2019, p.33)

55



japonesa era usualmente chamada de uruxi (uruxi, 漆), makie/maque (maki-e, 蒔絵) ,
obtidas a partir do polvilhar de ouro ou inserção de lâminas de ouro/prata (chinkin, 沈
金) sobre a laca não curada e incrustações de madrepérola (raden,螺鈿) além da adição
de elementos de metal aplicado52, como cantoneiras, fechadura, ornamentação
vegetalista recortada. Entre as peças características do século XVI e XVII, muitas
apresentam iconografias com Nambanjins distinguíveis pelas feições, fisionomias e
vestimentas, além de tipologias de mobiliários não apenas ao modo local, também
existindo arquetas, baús, oratórios e missais (geralmente atribuídos ao Seminário de
Pintores de Giovanni Niccolò). Parte da ornamentação dos mobiliários também se
faziam pelo uso de motivos geométricos e vegetalistas que se reincidem em diversas
tipologias mobiliárias e têxteis.

Embora haja o desconhecimento de documentação escrita que permite associar
encomenda direta53 de peças lacas Namban em território ibérico/iberoamericano, é
possível inferir que a clientela fosse mais ampla, abrangendo públicos japoneses,
europeus e americanos, assim como a produção específica para o uso cristão religioso.
Sendo essa cultura material sobrevivente numerosa, é necessário a atenção para a
fertilização mútua de culturas e sua dispersão de formas, técnicas e a penetração de
universos que deram origem a obras híbridas em uma dupla ação por parte da
encomenda ocidental e encomenda nipônica, povos simultaneamente agentes e
receptores e com a resposta indígena atuante, influente e desperta em relação
aparecimento de novas ideias, formas e técnicas (Bailey, 2001; Curvelo, 2007, p.216;
Matos, 2015; Ocana, 2017a, 2017b; Kawamura, 2018).

Muitas obras que chegaram aos tempos de hoje muitos já foram alvos de
intervenções (Figuras 37 e 38), podendo ter havido substituição de acessórios metálicos
ou intervenções sobre reforços, preenchimento de lacunas, mas ainda é possível a
localização de peças em seu estado primitivo, assim como realizar associações direta

53 Há casos que se pode encontrar a assinatura da autoria de peças laqueadas, como cita Curvelo (2007)
sobre duas telas com figuras de europeus, uma no Namban Bunkakan, em Osaka e o outro no Museu da
CIdade de Kobe, em Hyogo (Curvelo, 2007, p.222). Em relações flamengo-japonesas, Países Baixos,
existem documentações de encomenda que permitem associar encomendas de mobiliários laqueados no
Japão, sendo, inclusive, confundidos com o mobiliário Namban, associado aos ibéricos.

52 Os trabalhos sobre as peças metálicas e sua ornamentação onde há representação de “nambanjins” é
pouco numerosa e incipiente. É relevante citar que segundo dicionário japonês Kotobank, tradução nossa,
a técnica higo zogan (肥後象嵌) foi uma técnica de metalurgia introduzida pelos “nambanjins” e
visualmente se assemelha a técnica de ourivesaria conhecida como Damasquinado Toledo. Tecnicamente,
no Japão, são em ferro oxidado até se tornar preto (inoxidável), sendo a superfície exterior preenchida
com ornamentação tauxiada de latão/prata ou ouro em frisos burilados que imitam uma malha de tecido
(nunome zogan, 布目象嵌). A liga metálica se constitui geralmente do Shakudō (赤銅), liga metálica
japonesa de ouro e cobre (tipicamente com 4–10% de ouro e 96–90% de cobre), que faz parte do grupo
de metais coloridos conhecidos como irogane, que são trabalhados de forma a desenvolver uma pátina
negra ou às vezes índigo, lembrando laca. Essa liga metálica também é descrita no Vocabulario da
Lingoa de Iapam, de João Rodrigues, como Xacudo.
KOTOBANK. 肥後象嵌 (Higo Zogan). A Iconografia do Kurofune e Nambanjins quando associado a
essa técnica de metalurgia aparece com frequência na tsuba, guarda de katana, sabre japonês, local onde
se aplicava ornamentação no conjunto de armas brancas da classe samurai. Disponível em:
https://kotobank.jp/word/%E8%82%A5%E5%BE%8C%E8%B1%A1%E5%B5%8C-1398384. Acesso
em: 12 nov. 2024. DIGITALIO, Inc.

56

https://kotobank.jp/word/%E8%82%A5%E5%BE%8C%E8%B1%A1%E5%B5%8C-1398384
https://kotobank.jp/word/%E8%82%A5%E5%BE%8C%E8%B1%A1%E5%B5%8C-1398384


entre esses mobiliários pela observação atenta da iconografia, paralelismo em figuras
representadas como observado pela Maria Helena Mendes Pinto54 (1998).

Composto por peças em dimensões variáveis e número expressivo, dentre as
tipologias de objetos tipicamente japoneses que se dispersaram nas coleções européias é
possível encontrar jubako (重箱, caixas laqueadas para alimentos, utilizados em
ocasiões especiais), suzuribako (硯箱, caixa de tinta para escrita com pincel de
caligrafia), kake suzuribako (懸硯, caixa de documento com espaço para guardar
instrumentos de escrita) , abumi (鐙, estribos), seigan (誓願, placa votiva/oratórios
portáteis), baús, arcas, arquetas, caixas, boçetas, escritórios, escrivaninhas, mesas,
cadeiras, tabuleiros, atris/missal, pixides, oratórios portáteis, além de ventó/bento55 nas
epistolografias religiosas dos séculos XVI e XVII para indistintamente denominar arcas
funda, contadores e escritórios, vargueño com charão provenientes da Ásia56 (Anexo III:
tipologias de mobiliário exemplares no corpus da Arte Namban).

No documento Nambanjin do Vocabulario da Lingoa de Iapam, de João
Rodrigues, datado de 1603 com escrita complementar de 1604, onde se transcrevia os
termos em japoneses para o alfabeto latino baseado na fonética das palavras e o
entendimento sobre eles em português, como um glossário, contém entradas específicas
que dão luz sobre o cotidiano, as produção técnica e materiais que despertaram interesse
nos estrangeiros. Leiria (2001) investigou as documentações primárias em que se
descreve a arte da laca nas fontes escritas, principalmente, portuguesas e a relação
comparada entre o que foi descrito no século XVII e as formas contemporâneas de
produção, identificando que o urushi era uma material desconhecido até então pela
europa e no Vocabulário se identificaram, inclusive, as reações alérgicas decorrente do
trabalho com essa substância57, também são identificadas as qualidades de resistência a
ácidos, solventes básicos e impermeabilizantes que os tornam úteis para o transporte
geral e armazenamento de alimentos. No seu artigo do Bulletin of Portuguese-Japanese
Studies, nº3 de 2001, generosamente está anexado um excerto do Vocabulario da
Lingoa de Iapam, do Arquivo da Biblioteca da Ajuda, Lisboa.

57 “Uruximaqe . Inchar o rosto, e abrasarse por tratar o verniz. Vz. Uruxi maqeuo suru”. Voc. Ling.
Iapam, fl. 568.

56Biblioteca Nacional de Lisboa, Cód.1986 (Microfilme F.R.870), Relação individual dos Bens de Dom
Francisco da Gama Conde da Vidigueira XVII Viso Rey da India, e entre os Governadores XXXV Quarto
de Nome, Terceiro de Apellido, e dos Condes Quinto. Prizão do dito. Vide rubrica: «Inventario da
fazenda do conde e Almirante que vay entregue a Miguel Jorge mestre da não bom Jesu monte Calvario
capitão João de Siqueira varejão que fez o Doutor Francisco Borges de Souza Inquisidor mais antigo
nesta cidade de Goa, Ano 1628, 6 de Março». Vide igualmente o Memorial das couzas da procuratura
desta Provª, e o Padre Mel Barreto entregou, hindose pª Japão em Agosto de 1616 ao P.e M.el Borges seo.
posteriormente, para a encomenda holandesa, havendo referências documentais que o comprovam. Cf.
The Deshima Dagregisters. Their original tables of contents. Vol.I: 1680-1690. Leiden: Leiden Centre for
the History of European Expansion, 1986, NFJ 98, 1684- 1685.ARSI, Jap.Sin 13-II, Carta de Diogo de
Mesquita a Claudio Aquaviva, de Nagasaki, 28 de Fevereiro de 1599, fls.294-294v sucessor na
Procuratura, Biblioteca da Ajuda, Jesuítas na Ásia, 49-V-5, fls.196-206v,

55 A tipologia de objeto ventó/bento não deve ser confundida com o bento (弁当, caixa de refeição)

54 Arte Namban. Os Portugueses no Japão. Coord. Maria Helena Mendes Pinto. Lisboa, Fundação
Oriente; Museu Nacional de Arte Antiga, 1998. Se trata do Primeiro Catálogo que tive acesso na
Universidade de São Paulo, Biblioteca Brasiliana Guita e José Mindlin, circulação restrita, mas que teve
fundamental presença para iniciar os estudos na temática sobre a Arte Namban.

57



João Rodrigues descreve o trabalho dos artífices de laca:

"(...) porque hà entre estes officiaes certos q dourão de certa laya a mais prima obra
deste genero q hà no descuberto pintado com ouro solido moido, varias couzas, e
entre [...] rozas de laminas de ouro e prata, madreperola tão ricamente feita que não
hà mais, mas de muito custo de que somente os Senhores podem uzar, e agente rica,
posto que neste genero hà outra de menos custo semelhante na aparencia em parte,
mas muito differente no feito, lustre, e custo, e desta segunda sorte se uza muito no
Reyno entre gente limpa / tem hua arte universal por todo o Reyno que participa da
pintura, que he arte de invernizar, que cà chamamos uruxar, do vocabulo uruxy, que
he verniz de goma de certas arvores, aque em certo tempo do anno se dão golpes no
tronco de q sahe huã goma muy excellente, que serve de vernis”58.(Vocabulário da
Língua de Japão, fl. 146- 291v).

Se identificam também os artífices como “Uruxizaicu (...) . Official q enverniza, ou
charoa com uruxi/ Maqiyexi . O que pinta, ou faz pinturas com ouro em pò”.

Destaca-se no trabalho de Leiria (2001) o discernimento atento dos Nambanjins
sobre a madeira que poderia ser laqueada. Foram identificados termos relacionados aos
artífices e técnicas de produção, como:

"Uruxizaicu (...) . Official q enverniza, ou charoa com uruxi" e "Maqiyexi . O
que pinta, ou faz pinturas com ouro em pò".

Também há distinções importantes sobre os materiais utilizados, como a madeira
apropriada para lacagem:

"Youagi . Materia, ou sugeito fraco: como a materia que se aparelha p.a uruxar, ser
leve, e fraca de maneira q fica mal uruxado" (Vocabulário da Língua de Japão, fl.
645).

“Qigi . Cousa feita de pao q depois ha de ser envernizado com uruxi”.Voc. Ling.
Iapam, op. cit., fl. 737.”Fiqimono. Trabalho para depois tornear”. (Voc. Ling. Iapam,
op. cit., fl. 175).

Destaca-se também as técnicas para juntas das partes de madeira sem a
utilização de pregos ou grampos metálicos designado como:

“Saximono . Boceta, ou caixa, ou qualquer obra semelhante que commummente
fazem caixeiros, ou alguns carpinteiros”.(Voc. Ling. Iapam, op. cit., fl. 433)

Além disso, também se identifica o uso de técnicas para curvar madeira,
definida como:

"Uaguemono . Qualquer boceta, ou caixa feita desta maneira. Uage [...] Fazer
cousas redondas como bocetas, etc. dobrando, e ajuntando as pontas das taboas
delgadas" (Vocabulário da Língua de Japão, fl. 523).

E da mistura do uruxi com colas de origem animal para colar as partes da
estrutura entendidas como:

58 João Rodrigues S.J., Jesuítas na Ásia, Japão, História da Igreja do Japão, 1549- 1570, Biblioteca da
Ajuda., 49-IV-53, fl..

58



“Xicco. Uruxi . Nicaua . Certo verniz, e cola, ou grude feito destas duas cousas .
Xicco zzuqe . Opegar, ou grudar algua cousa com grude”. (Voc. Ling. Iapam, op.
cit., fl. 590).

Esse substrato para que não houvesse espaços entre as superfícies eram
preenchidos com um material identificado como:

“Cocuso . Certa laya de grude feito de uruxi, e panos de linho cortados”.(Voc. Ling.
Iapam, op. cit., fl. 98). outra definição “Tçuyogi. Fundamento que se prepara
primeiro pera depois se por o verniz, ou uruxi de Japão”. (Voc. Ling. Iapam, op. cit.,
fl. 704).

As cores da laca também são diferenciadas em:

“Cocuxit . Curoi uruxi . Verniz preto muito fino, ou uruxi preto de Japão”. (Voc
Ling. Iapam, op. cit., fl. 99).

Também referido por:

“Xin […] Xinno uruxi . Verniz de Japão mto. Preto”. (Voc Ling. Iapam, op. cit., fl.
786).

O verniz preto se obtinha de duas maneiras, com adição de pó de ferro
(hidroxido de ferro), alternativamente se usava pó de carvão - sendo o laqueamento
manufaturado com pó de ferro com a tendência de apresentar cor que tendia ao marrom
pelo envelhecimento, enquanto o que se utiliza pó de carvão era mais estável e
resistente ao tempo:

“Xuuruxi . Cor vermelha de vernis. Vz. Xuuruxioi nuru . Envernizar de cor
vermelha”. (Voc Ling. Iapam, op. cit., fl. 793).

O termo shu é designação do pigmento composto com mercúrio, também
conhecido como vermilion ou cinnabar, o uso dessa laca vermelha se encontra com
frequência nas superfícies internas de algumas lacas Namban. Adicionalmente, o “Xiro
uruxi . Cousa envernizada de branco, ou envernizar de branco (…) Vz. Xirouruxini
nuru .Envernizar desta maneira.” (Voc Ling. Iapam, op. cit., fl. 788). Devido a
decomposição do pigmento com o pH ácido do urushiol (composto orgânico derivado
do urushi pH entre 4.2 e 5.3) não se constatam visualmente lacas brancas nas lacas
Namban (Leiria, 2001). A qualidade lustrosa (migaki) se obtia pelos passos repetitivos
usando óleo, água e saliva com ou sem abrasivos de polimento: argila pulverizada -
tonoko, processo conhecido como dozuri, cal de galhada de cervo - tsunoko, processo
conhecido como roiro-migaki.

Os motivos decorativos se utilizavam pó (fun), lâminas metálicas (haku),
conhcas (kai), pele de raia/tubarão (samegawa). No Vocabulário de João Rodrigues se
identificam:

“Maqiye . Pintura de ouro moido em pó”. (Voc Ling. Iapam, op. cit., fl. 291), se
referindo a maki-e.

59



“Tacamaqiye . O supremo modo de dourar, e pintar com ouro em pó de maneira que
fique a pintura mais sobrelevada, ou alevantada” (Voc Ling. Iapam, op. cit., fl. 458),
se referindo a takamaki-e.

“Ouro salpicado sobre uruxi. Naxigiuo maqu . Dourar desta maneira” (Voc Ling.
Iapam, op. cit., fl. 347), a palavra em questão provavelmente se refere a técnica
nashi-fun/nashiji, metais de diferentes grãos para simular sobre a laca o efeito da
pele da pera asiática.

“Xippacu . Modo de por, ou assentar folha douro sobre uruxa (sic). Xippacuni suru .
fazer obra desta maneira”. (Voc Ling. Iapam, op. cit., fl. 601), para referir a
kinpaku-ji/shippaku, inserção de lâminas metálicas.

As conchas são referidas por:

“Auogai . Obra feita de pedacinhos de casca de ostras pegados com uruxi” (Voc.
Ling. Iapam, op. cit., fl. 28) e as peles de raia/tubarões são referidas por “Same .
Hum certo peixe como raya, ou lixa. Item A pelle deste peixe, que serve de cobrir os
punhos da catana, ou a bainha”,(Voc Ling. Iapam, op. cit., fl. 423f. and 424v)

“Mazame . Pelle de hû peixe do mar, que serve pera bainhas de catanas, ou
vaquizaxis” (Voc Ling. Iapam, op. cit., fl. 295v.).

O corpus dos mobiliários laqueados da Arte Namban (Figuras 43 a 46), o
entendimento sobre as tipologias e as técnicas possuem um caráter transversal na Ásia
frutos da coexistência civilizacional. Os portugueses já tinham familiaridade com a laca
do Guzerate. Bengala, Ryukyu decorada com incrustações de madrepérolas, também
com a laca chinesa e coreana, assim como as cerâmicas que já entraram em circulação
na Europa a partir da década de 1520 (Curvelo, 2007, p.224). Essa confluência se
integrou às tradições locais da produção objetos e influências múltiplas com a
persistência de motivos familiares a realidade japonesa: símbolos heráldicos clânicos
(mon, 家紋), geometrias ortogonais, serrilhados, grelhas, estilização vegetalista,
motivos sazonais e floras locais que alegraram a geografia artística e influenciaram a
produção artística americana também, como é o caso de enconchados virreinais,
vernizes americanos e cuias59 com motivos asiáticos produzidos na amazônia
portuguesa, onde relatos fazem comparações diretas com o “charão da China”/”maques
de China”. Portanto, existe capacidade de estudo da biografia dos objetos, das técnicas e
das oficinas de produção em um estudo cruzando cultura material e registro
documental, contribuindo sobremaneira para a temática da História da Arte Global e
Conectada de forma transversal entre Ásia-América-Europa, sobretudo.

59 Ver: MARTINS, Renata Maria de Almeida. Asia y el patrimonio de las Misiones Jesuíticas en la
América Portuguesa: un enfoque basado en los saberes y la biografía de los artistas y objetos en el Sur
global. In: Patrimonio Religioso de Iberoamérica: expresiones tangibles e intangibles (siglos XVI - XXI).
Santa Cruz de la Sierra: [s.n.], 2021. p. 316-321. Ver também: Martins, Renata; Migliaccio, Luciano.
“Pelos mares, entre sertões. Redes de circulação e de conexões do gosto asiático na arte do Barroco no
Brasil”, en Guzmán, Rafael; Marí, Yolanda; Saéz, Iván (Ed.). Identidades y Redes Culturales (Actas del
V CIBI). Granada: Universidad de Granada, 2021, pp. 489-498

60



4.4) Seminário dos Pintores

Em território macaense, o pintor jesuita italiano Giovanni Niccolò fundou uma
escola de pintura, como igualmente viria a criar no Japão, em Arima（有馬), onde
reproduziu reliquias, imagens religiosas e instrumentos musicais contando com
discípulos distintos. Artífices japoneses que se refugiaram em Macau depois da
proibição das missões no Japão, em 1614, continuaram o exercício dos seus ofícios
neste território, produzindo obras para a Missão da China. Parte dos alunos do
Seminário também se dirigiram para Manila. Dentre o corpo do Seminário de Pintores
entre Macau e Japão, se distinguiu com destaque Jacob Niva/ Jacobo Niwa
(1558-1626), que veio a Macau em 1601, onde pintou o quadro Nossa Senhora com o
Menino nos braços, oferecido ao Imperador da China; além da pintura do quadro O
Martírio das onze mil virgens, para a Capela das Virgens e A Assunção de Nossa
Senhora, obra indicada por Couceiro (1994) para o retábulo da capela-mor da Igreja de
Nossa Senhora da Assunção, que mostrava adaptação ao tema da iconografia cristã
apoiadas pelas orientações da Contra-Reforma tridentina ao imaginário inevitavelmente
cruzado de confluências Cristãs, Budistas, Taoistas, Xintoístas e adquirindo valor
ecumenista no projeto apologético jesuíta.

Entre os principais nomes atuantes na Missão do Japão: Alessandro Valignano60

(1539-1609), desembarcou no Japão 1579, italiano jesuíta Visitador responsável pelas
missões da Companhia de Jesus na Índia (1539-1609), entre o Japão e a China nos anos
de 1573 e 1606, principal responsável por organizar a adaptação jesuítica e missionária
que gerou imediatos resultados muito positivos para a implantação do “Seminário dos
Pintores” em território nipônico. Junto a reforma atendida por Gnecchi-Soldo e
Francesco Pasio culminou nas ideias e na atuação de Alessandro Valignano, que seguia
o humanismo cristão marcado pelo "il modo soave", aberto à experimentação cultural a
nível local. Em uma realidade diferente da intolerante e impositiva ideologia ordenada
sobre as populações originárias da América, na missão japonesa o Ocidente se ajustou
ao Oriente (estrangeiro) emulando61 sua cultura, aprendendo o idioma, mudando as
vestimentas e as atitudes de etiqueta. Um esforço de aceitar e compreender as novas
realidades, tomando a experiência e o conhecimento da sociedade ao qual se deparou
como instrumentos de evangelização e, observando os remanescentes da cultura
material, também é possível a afirmação que houve a acomodação dos suportes visuais
para as práticas religiosas sob tipologias mobiliárias até então não existentes no
Ocidente, assim como a adesão no uso de suportes artísticos locais, como é o caso do
biombo.

61 Sobre a emulação da “Pompa budista“ e o conhecimento, aplicação dos protocolos de etiquetas que
existem entre monges e seculares. Ver: CARNEIRO, Mario Scigliano. Capítulo IV. O projeto
catequético nipônico: de Xavier a Valignano. In: _____. A adaptação jesuítica no Japão do final do
século XVI: entre a história de Fróis e o cerimonial de Valignano. 2013. Dissertação (Mestrado) –
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2013.

60 Alessandro Valignano realizou três inspeções nas Missões Jesuíticas do Japão: 1579-1582, 1590-1592 e
1598-1601, nas três diferentes ocasiões se realizaram encontros com os três principais unificadores do
Japão: Oda Nobunaga, Toyotomi Hideyoshi e Tokugawa Ieyasu, nomes fundamentais para o Japão
Moderno.

61



Essa acomodação pela criação de um clero local orientada por Alessandro
Valignano – política oficial singular concedido por Gaspar Coelho, Superior da Missão,
em 1580– e o investimento sobre a educação de fiéis criando condições para regular
práticas e direcionar a ideologia jesuítica a política de dominação da Ásia aliado a sua
ideia de criar uma escola de pintura e escultura concretizada em 1583 com a fundação
do "Seminário dos Pintores", que se tornou um centro de capacidade de produção em
grande escala no Oriente capaz de suprir as demandas das igrejas locais e para o
mercado de exportação (Bailey, 2001. pp.62-72; Curvelo, 2007).

Dentre as características da arte cristã japonesa à época, a mesma demonstrava
uma grande capacidade de se adequar ao estilo de arte europeia, ainda que denotasse
pouca familiaridade com as convenções ocidentais ou traços do estilo japonês. Em
outros casos, os traços e as cores ocasionalmente revelavam a prevalência de elementos
locais. Apesar da maioria das obras japonesas cristãs se apresentarem principalmente
ligadas ao “estilo europeu”, elas demonstram, sobretudo, a síntese entre duas tradições
culturais (Figuras 47 e 48) (BAILEY, 2001, p. 75).

Entre as lacas japonesas associadas ao uso religioso, sua recorrência de distinção
se dá pela inclusão do monograma pertencente a Sociedade de Jesus: IHS - abreviação
do grego IHSOUS (JESUS, em latim), foi um monograma utilizado pelas ordens
religiosas, ainda que os jesuítas dele se tenham apropriado como símbolo próprio,
associando-o à representação de uma cruz e a um coração trespassado por setas e
inserindo-o num halo(s) raiado(s) (Figuras 15, 35, 45).

O corpus das artes resultantes da experiência estrangeira na Ásia, na sua larga
maioria, é de caráter portátil, de dimensões reduzidas, que denotam a mobilidade da
presença ibérica em muitas zonas da Ásia, ou pelo menos seu caráter de passagem e
transporte. Mesmo em termos materiais e construtivos, eles atestam não apenas a
acomodação, mas a aproximação cultural entre as civilizações europeias e os vários
povos asiáticos, já que ao predomínio das matérias-primas locais utilizadas se juntou ao
saber dos carpinteiros e artistas autóctones (Figura 47) (Bailey, 2001; Curvelo, 2007,
p.95). Outras regiões da Ásia onde houveram comércios regulares mediados pela
presença Europeia é possivel encontrar tipologias mobiliárias similares a Arte Namban,
mas com contornos locais no que toca a materia-prima, técnica, iconografia e
ornamentação.

Dentre a cultura material sobrevivente os oratórios portáteis (Figuras 57 e 58)
são a conjugação entre a técnica de movelaria, laqueação, incrustação de madrepérola
com a combinação de motivos decorativos vernaculares e pinturas à óleo com
iconografias sacras ao modo ocidental: exemplos excepcionais que indicam, além de
tudo, a circulação de modelos e gravuras em território nipônico, que recorriam a
iconografias e gravuras oriundas a princípio da Europa, de Goa ou de Macau e
posteriormente também das Filipinas. A práticas artísticas, como já experimentado em
seminários nos territórios da Índia, era meio persuasivo de concretização do exercício
evangélico, através do exercício programático. A união da técnica individual com a
espiritualidade cristã produziu pinturas religiosas, disseminadas entre camadas

62



socialmente diferenciadas. As pinturas não se limitaram estritamente ao suporte
ocidental, também extrapolando para biombos, shoji e kakemono (掛け物))/kakejiku (掛
け軸), suportes tradicionalmente asiáticos (Bailey, 2001; Curvelo, 2007).

Quanto a este aspecto, é relevante o acervo do Museu da Cidade de Kobe, onde
estão acomodados itens importantes da coleção de Hajime Ikenaga, no Japão. Dentre o
acervo está importante a obra sobrevivente que representa São Francisco Xavier –
santificado em 1622, membro fundador da Sociedade de Jesus e missionário que
introduziu a cristianismo no Japão –, de autoria desconhecida, atribuída ao início do
Século XVII, já no Período Edo. Foi descoberta na herança familiar da família Tojiro na
atual região de Ibaraki. Apesar de atualmente estar emoldurada, originalmente o seu
suporte era um kakejiku ( 掛け軸 – rolo suspenso) apoiado sobre um tecido, com a
pintura com ao estilo europeu e inscrições em latim e na parte inferior, em japonês
(Figura 48).

A iconografia no retrato de São Francisco Xavier é rica e reveladora nas
questões tocantes ao hibridismo cultural, incorporação de tradições artísticas
estrangeiras e originalidade na síntese das criações locais e à recepção de iconografias
no Japão. O jesuíta usa um halo e segura um coração em chamas olhando para a estátua
de Cristo entre o símbolo da Ordem dos Jesuítas. Da boca, saem inscrições em latim:
“SATIS EST DNE [Domine] SATIS EST” ("Senhor, é o suficiente."). Entre nuvens
alvas que se abrem em um céu escuro, querubins são representados. Na parte inferior, a
frase em latim: "SPFRACISCUS XAVERIVS-SOCIETATISV" (FRANCISCUS
XAVIERIVSSOCIETATIS IESV). A face de São Xavier, segundo o Museu da Cidade
de Kobe (2008), recorre a possibilidade de ser baseada em impressões de gravuras em
placas de cobre existentes no Ocidente, datados do final do Século XVI e início do
Século XVII feitos por Theodoor Galle (1517-1663) e Hieronymus Wierix (1553-1619),
entre outros. Portanto, as obras de arte kirishitan dos séculos XVI e XVII constituem
um testemunho da habilidade conciliatória da propagação da fé cristã na
Contrarreforma e a apreensão de referências visuais estrangeiras sob a sensibilidade
japonesa em criar composições híbridas em uma pedagogia visual, instrumento eficaz
para veicular a mensagem cristã em uma prática artística criativa.

Desse modo, em compasso com a presença europeia no contexto político,
mercantil e religioso, paulatinamente houve a incorporação da presença europeia, que
se processou através da repercussão de modelos pictóricos e gramática simbólica
pré-existente, sendo uma ampla variedade de movimentos e expressões artísticas que
integraram a presença religiosa e mercantil ibérica no Japão. Os trabalhos mais
recentes que se debruçam sobre o estudo dessa conexão ibero-japonesa assinalam os
problemas metodológicos e historiográficos que existem sobre a Arte Namban. Naoko
Hioki (2011) e Inês Carvalho Matos (2015) afirmam os problemas persistentes da
literatura sobre a Arte Jesuíta no Japão no que toca à classificação de serem
classificados como "Kirishitan art" (kirishitan no bijutsu, キリシタンの美術), termo
genérico de arte cristã no contexto do japonês que não diferencia a produção
franciscana, dominicana da produção jesuíta e muitas vezes não se integra a existência

63



da Arte Namban e vice-versa, assim como a arte que incorpora as técnicas de pinturas
europeias, por vezes, são classificadas apenas como “early western-style painting”
(shoki yofuga, 初期洋風画) (Hioki, 2011; Matos, 2015). Mais do que isso, há o
problema da classificação da Arte Japonesa de Exportação, devido à circulação
mercantil dessa produção e o problema nos registros que indiferem as produções
asiáticas, colocadas em termos genéricos, proveniente das “Índias” ou “chinesas”,
como bem tratado nos estudos de Bena Zapatero (2012) sobre as rotas dos biombos da
Ásia e Nova Espanha e por Curvelo (2007) e Serrão (2013) na documentação de
inventário de mobiliários Namban, mas cuja origem atribuída é indo-português.

Da mesma forma é necessário retomar que imaginário europeu concebia a Ásia
e a América como partes de uma mesma realidade exótica e estrangeira, retomando
como exemplo o já citado Le vere enove immagine de gli dei delle antichi (ed. 1, 1615
e ed. 2, 1616), que justapõe iconografias referentes a deidades japonesas, chinesas e
hindus próximas às imagens de códex mexicanos, muito embora as pesquisas
contemporâneas sobre Arte Namban exploram aspectos relacionados entre a arte nas
colônias espanholas e as lacas Namban em enconchados: peças realizadas com
incrustações de conchas que revelam a tradição artística florescente nas colônias da
Iberoamérica, século XVII e XVIII. O aspecto interessante se encontra na conectiva
situação da inspiração da pintura da Nova Espanha com a relação dos bens de
exportação provenientes das lacas, cujos estudos contemporâneos estabelecem
relações de similaridade muito grandes com técnicas e motivos decorativos oriundos
da Arte Namban (Figuras 49 e 50) (Curvelo, 2007; Matos, 2015; Ocanã, 2017;
Kawamura, 2018; Zapatero, 2010).

O encontro em termos técnicos, culturais e materiais também se manifesta de
forma densa na apreensão do mundo a partir da reprodução de mapas, cartas e
astronomia. Portanto, constituindo uma cultura material codificada que requer
compreensão profunda e transmissão de conhecimentos que acompanhavam o
entendimento de leituras sociais sobre o mundo e o acompanhamento das
transformações nos saberes. Essa cosmografia e geografia eram influenciados, no caso
japonês, pelas iconografias de princípios budistas e as formas de reconhecer e
representar os espaços (Bailey, 2001). Na operação consciente de reprodução dos mapas
em suas diferentes escalas pode ser destacado o uso do biombo como suporte
iconográfico de visualização com uma ativa participação do artífice em adaptação ao
contexto político e social específico. Dentre os principais primeiros exemplos, se tem o
Sekai Chizu Byobu (世界地図屏風, biombo do mapa do mundo), como exemplo
pictórico que concilia as ciências cartográficas europeias, perspectiva linear e a
adaptação de artistas japoneses na apreensão e adaptações de forma e conteúdo (Loh,
2012).

64



4.5) Cartografia Moderna Japonesa (Século XVI - XVII)

A cartografia moderna nipônica, sobretudo, constituia em uma adição de
conhecimentos empíricos e métricas mensuráveis conjugado a métodos científicos
técnicos que ultrapassam a dimensão da mera justaposição de repertórios e signos. Esse
foi um exercício articulado e bem introduzido na china através da aproximação dos
Jesuítas na Dinastia Ming pelo Imperador Kangxi62. Entretanto, o Japão realizou essa
operação em um cenário sociopolítico pouco claro em virtude das consequências da
política de reclusão do xogunato Tokugawa, mas não inconsciente, pois manteve
conexões comerciais seletivas e restritas para a adequação de conhecimentos científicos
utilizados na inter-relação com os povos estrangeiros.

Curvelo (2007) defende que a modernização da cartografia japonesa e sua
realidade sobre o próprio arquipélago foi um processo de assimilação progressiva,
controlada e interativa. A argumentação se alia ao estudo filológico de Kazutaka Unno
(1994) pela palavra e representação zu (図, leitura literal para mapa/diagrama), aliado a
designação do oficial que representaria essa cartografia o ezukata (絵図), levantamento
e registros realizado promovidos pelo xogunato Tokugawa. Para além dessas arguições,
Loh (2012) propõe que se revisite a história da cartografia e sua expressão artística
levando em conta as esferas culturais e o contato com novas fontes visuais geográficas
contribuíram para a reconsideração da consciência do Japão e sua alteridade frente às
novas visões sobre a diversidade do mundo, logo, eram iconografias de contextos
narrativos, cenários culturais e mecanismo interpretativos para além do seu conteúdo
geográfico.

Precedentes a essa tipo de representação a denominação pe gyokizu (行基図,
diagramas/mapas de monges budistas), cuja representação se pauta principalmente na
relação interprovincial e os principais pontos políticos, a capital e os caminhos,
santuários (shintoístas), templos (budistas). A cartografia Namban encontra, assim,
mapas que resultam da conciliação de conhecimentos distintos e não se esgotam nos
biombos cartográficos, como também constitui uma fonte de informação para a Europa.
Somado aos conhecimentos da tradição Gyotoku e a progressiva compreensão das orlas
do arquipélago delineou os exemplares datados de 1592 a 1672, de onde foram

62 JIANG, Xiaoyuan. Western Influences in the History of Science and Technology in Modern China.
Volume 5. Tradução da edição em chinês 旧命维新. Shanghai: Shanghai Jiao Tong University Press,
Publicado por Springer Nature Singapore Pte Ltd, 2016.
Convém citar que os conhecimentos cartográficos da China e seus territórios relacionados tinham grande
desenvolvimento e precisão sendo, inclusive, a cartografia mais antiga que se tem notícia do registro do
continente africano. Se trada do Mapa Amalgamado do Grande Império Ming (Da Ming Hunyi Tu,大明
混一圖 ), datado de 1389. Abrangendo a dimensão de 386 cm por 456 cm, pintada sobre seda partindo de
litografias. Nele se representa a China no centro do mapa, a Leste a Península Coreana e o Japão. A Oeste
, a Eurásia e o continente Africano. Ao Norte o Império Mongol. Isto é, uma representação geográfica de
um território que foi posteriormente "descoberto” pelo Ocidente Europeu somente 100 anos depois de já
ter sido cartografado (LEITHEAD, 2002). É memorável nesse aspecto da cartografia também que a
bússola magnética é uma invenção chinesa (século II), sendo o principal ponteiro direcionado ao Sul:
chamada de “ponteiro sul” (zhinan,指南), pois essa é a direção dos ventos quentes e do sol e dos
territórios navegáveis, um fator que também influenciou a localização geomântica das casas e dos
túmulos chineses (BROTTON, 2014).

65



realizadas as principais numerosas cópias durante o século XVII. A chegada dos
Jesuítas, via territórios da China, reforça a interculturação com o conhecimento de
navegação local, hipótese sugerida por Curvelo (2007) para explicar a utilização de
nomenclaturas territoriais similares às utilizadas pela Dinastia Ming: Liu-ch’iu (琉球,
Ryûkyû). Desse modo, formando graficamente informações referenciais fundamentais
para os mapas de tipo Ortelius, incluídos no Theatrum Orbis Terrarum, de Abraham
Ortelius, dedicado a Filipe II e o Civitates Orbis Terrarum de Braun e Hogenberg63,
documentos64 que se tem registro entre os presentes oferecidos pelo Papa Gregório XII
aos japoneses evangelizados da Tenshi Ken o Shisetsu (天正遣欧少年使節, Embaixada
Tensho), 1582. Em complemento à educação humanista e parte do programa de estudo
da Companhia, o seminário de pintura e a recepção de fontes pictóricas e cartográficas
incorporam conhecimentos sino-japoneses com o reajuste da nova imagem do mundo,
incluindo as Américas, contextos culturais estrangeiros e representações de outros
povos distantes. Na China, nomeadamente, houve destaque para o padre jesuíta Matteo
Ricci (1552-1610) a liderar um processo de introduzir alterações na representação
ocidental de desenhar a terra a partir do entendimento geográfico local, mantendo,
assim, a ordem da China e sua presença como “O Reino do Meio” (Curvelo, 2007,
p.245).

Segundo o levantamento realizado por Joseph Loh (2012), reconhecem-se vinte
e dois biombos representando mapas do Ocidente que datam do fim do século XVI e
início do século XVII. Vinte biombos namban apresentam o mundo em várias projeções
cartográficas europeias, incluindo cartas marítimas, projeção oval, equiretangular ou
projeções de Mercator. Ademais, há dois biombos de pinturas com a representação do
Hemisfério Ocidental com o “Velho Mundo” - não representando a América, apenas
Europa, África e Ásia. Outros biombos conhecidos são considerados, mas os mais
relevantes na seleção para análise e dissertação do doutorado apresentado na
Universidade de Columbia foram esses revelando a dimensão variável de 68 cm a 204
cm de altura e 226,5 cm a 447 cm em largura. O número de painéis por biombo também
é variável entre quatro, seis e oito, sendo sempre dobrável. Nota-se também que dezoito
biombos são complementares, portanto, formando um par. Quatorze dos quarenta e
quatro em questão são de representações do Japão (Loh, 2012, p.41).

O modelo mais preciso, “modelo Luis Teixeira”, emergiu na última década do
século XVI e foi incluído na edição de 1595 do Theatrum Orbis Terrarum de Ortelius,
mas a primeira carta detalhada do Japão (Archivio di Strato, Firenze) data de 1581,
realizado por Inácio Moreira (Figura 61). A denominação adotada pela europa, já antes

64 PINTO, António Guimarães. Adenda ao livro "De missione legatorum laponensium, de Duarte de
Sande: As Orationes de Gaspar Gonçalves e de Martinho Hara”. 1590. Reedição. Aveiro: Universidade
de Aveiro, 2016.

63 Impressos oriundos de gravuras metálicas com reprodução de iconografias que chegaram ao Japão que
se tem notícia pela reprodução de composições em biombos conservados, além de pinturas óleo inseridas
dentro de oratórios portáteis que sobreviveram a repressão do cristianismo no Japão durante o período de
reclusão, sakoku. Segundo Curvelo (2007), localizou-se no acervo do Tokyo National Museum um
oratório de suspender com plumária representando o Martírio de Santo Estevão, do Periodo Momoyama,
mas não se encontram no site do museu e nem em outras fontes.

66



da presença ibérica na Ásia, teria sido citada e repetida pela mítica viagem de Marco
Polo65 a denominando como Cipango. Mas investigações contemporâneas supões que a
leitura possa ter derivado da leitura chinesa de 日本国 (leitura pinyin: Rìběnguó), já
havendo registros no Suma Oriental, de Tomé Pires escrito em Malaca, onde se
denominava o Japão como “Japun” ou “Japang” (Curvelo, 2007, p. 243). A leitura dos
ideogramas correspondente a denominação nihon (日本国, País onde o Sol Nasce), mas
anteriormente se denominava yamato no kuni (大和国, país de grande paz), por vezes
ainda se utiliza essa denominação na língua japonesa.

Os poderes locais, especificando o xogunato Tokugawa, 1611-1613, liderado
pelo espanhol Sebastian Vizcaíno - também líder de embaixada enviada pelo Vice-rei
do México pela rota Filipinas à Nova-Espanha. Vizcaíno foi responsável por cartografar
a orla costeira de Nagasaki a Akita. Posterior ao encerramento das relações com os
países Ibéricos e o relacionamento restrito aceito com os Holandeses por parte do
governo de Toyotomi Hideyoshi, foi em sua gestão que se procedeu de forma mais
precisa o levantamento e o mapeamento das províncias, uma continuidade de políticas
Tokugawa para a divisão das unidades administrativas (Curvelo, 2007, p.247-248). Este
momento de transição entre a reclusão de relações estrangeiras e abertura seletiva a
conhecimentos exógenos foi um mecanismo de conciliação que houve em diferentes
momentos da história do Japão, notadamente com os países vizinhos, como China,
Coreia, Índia… O conteúdo dos mapas desempenharam um papel acentuadamente
administrativo e territorial, mas também incluíam recursos religiosos, simbólicos e
tinham uma dimensão prática. Portanto, não sendo restrito ao uso shogunal, mas
também um mediador visual para a auto consciência perante a diversidade e as
extensões do mundo.

Dentre os territórios geografados, se destaca a ilha artificial de Deshima (出島,
tradução literal para “ilha de saída”; no século XVII também era referenciada como
Tsukishima, 築島, “ilha construída”), território marítimo edificado entre 1634 e 1636 na
baía de Nagasaki, a princípio, para o uso Ibérico fixado no Japão. Entretanto, com o
encerramento das relações com esses países europeus e com a presença dos Países
Baixos desde 1609, a Companhia Holandesa das Índias Orientais administrava um
posto comercial na ilha de Hirado sem angariar esforços da Contrarreforma, mas
principalmente motivado por interesses financeiros.

A partida dos portugueses deixou os funcionários holandeses da "Vereenigde
Oostindische Compagnie" ("VOC") como os únicos ocidentais com acesso comercial ao
Japão. Por 33 anos, eles foram autorizados a negociar com relativa liberdade. No seu
máximo, o posto comercial de Hirado (Hirado Oranda Shōkan, 平戸オランダ商館)
cobria uma grande área. Em 1637 e 1639, armazéns de pedra foram construídos dentro
do âmbito deste posto comercial de Hirado. Datas de anos da era cristã foram usadas na
alvenaria dos novos armazéns e estas foram usadas em 1640 como pretexto para
demolir os edifícios e realocar o posto comercial para Nagasaki. Com a expulsão dos
últimos portugueses em 1639, Dejima se tornou um posto comercial em declínio e sem

65 Século XVI, Marco Polo (1254-1324) cita em Il Milione, publicado primeiro em 1298, as glórias da
Ilha no Reino de Zipangu. POLO, Marco. Il Milione. A cura di Valeria Bertolucci Pizzorusso. Milano:
Adelphi, 1975. (Letteratura Italiana Einaudi).

67



o comércio anual com navios portugueses de Macau. Os holandeses foram transferidos
por oficiais do xogunato a se mudarem de Hirado para Dejima, em Nagasaki (Figura
52). A partir de 1641, apenas navios chineses e holandeses foram autorizados a vir para
o Japão, e o porto de Nagasaki foi o único em que eles foram autorizados a entrar com
inspeção para todas as embarcações (Curvelo, 2007. p.253).

A morte de Toyotomi Hideyoshi e de Felipe II, foram pontos significativos para
as relações entre Japão e países Ibéricos de forma recíproca interferindo, assim, tanto
nas políticas internas, quanto nas políticas externas, mas não impedindo a continuidade
das “viagem das formas” e a influência sobre o imaginário tanto das Américas, quanto
da Europa.

68



5) Confluências: Lacas Americanas e Biombos Virreinais

A Arte Namban pode ser entendida como uma confluência de vocabulários
artísticos, técnicas e tipologias de objetos com ecos e reverberações entre as quatro
partes do mundo em uma rede ativa de circulação, cópia e transporte de modelos, não
só pela difusão, mas pela reinterpretação duradoura partes do fenômeno de globalização
já no século XV e XVII. Diferente da cultura material dos povos africanos e de outros
povos da Ásia e América que foram coletados para serem expostos em gabinetes de
curiosidades66, reunindo a diversidade “exótica e distante”, marcada pela invisibilidade,
distanciamento e, geralmente, violência sob a alcunha de “arte primitiva”. Os objetos da
Arte Namban foram incorporados pela civilização Ocidental como objetos de luxo de
fina manufatura e rica ornamentação a ponto de serem reutilizados para mobiliarios
europeus.

Enconchados, é o nome referente a técnica de embutir nácar sobre peças de
madeira, suporte para criação artística. Através dessa tradição artística que floresceu nas
colônias ibero-americanas se evidenciam o encontro de origem e inspiração asiática
com os materiais americanos e a temática geralmente de inspiração da iconografia
europeia. Tal qual o fabrico de peças namban na inserção/ incrustação de lâminas de
madrepérola, o efeito obtido era distinto em cores e texturas, mas de uma grande
riqueza material e surpreendente iridescência à luz natural sendo destinado tanto a um
povo laico e religioso, principalmente realizados Nova Granada e do Peru e Prata, mas
com alcance profuso na Europa (Curvelo, 2007, p.494-499; Martins, 2021b). Nessas
regiões é possível localizar motivos geométricos e vegetalistas em composições
semelhantes, quando não idênticas, aos encontrados nas lacas Namban havendo,
inclusive, o uso reaproveitado de partes desses mobiliários japoneses (Figuras 37e 38),
os trabalhos com essas conchas-nácar incrustadas são denominados indistintamente por
“cuadros”, “lienzos”, “imágenes”, “tableros”, “lámina”, e constantemente são
destacados também as molduras (“marcos”) pela riqueza na ornamentação (Figuras 53
e 54) (Curvelo, 2007; Ocaña Ruiz, 2008; Toussaint, 1952; Kawamura, 2016).

Outra técnica híbrida com referenciais na laca asiática se encontra nos
embutidos de conchas que os contemporâneos denominam por “maque”, também
chamado de “laca mexicana”, palavra com possibilidade de origens cruzadas: pode ter
sido termo oriundo do árabe hispánico summáq سماق) ,summaq), para denominar os
vernizes avermelhados provenientes das rotas da seda ou palavra, cuja etimologia pode
ser oriunda da transliteração da palavra japonesa “maki-e” (蒔絵, imagem formada por
polvilhar de pó metálico, geralmente ouro ou prata). As qualidades visuais do maque
são semelhantes a laca negra com técnicas de raízes indígenas, se utilizando a grasa do
inseto semelhante a cochonilha, conhecido como axocuilin (Coccus axin), o azeite de
sementes de chia para “brunir”/”charolar” até conseguir brilho lustroso, mas com adição
de iconografias e referenciais de um repertório ornamental de imaginários estrangeiros
sendo executados sob a sensibilidade do artífice americano. A produção desses objetos

66 Pavilhão Chinês do Palácio Queluz, século XVIII erguido junto ao canal revestido de azulejos
e Café Chinez da Póvoa do Varzim, exemplos de espaços românticos orientalizados para as
culturas do Leste Asiático, demolidos em 1929.

69



com a técnica do maque se encontrava sobretudo no Vice-Reino da Nova Espanha,
século XVIII, com continuidades contemporâneas, sobretudo no México nas
localidades de Uruapán, Olinalá, Pátzcuaro, Acapulco e Cidade do México (Carreño,
Bomchil, 2013;Curvelo, 2007, p.499-503, Martins, 2021).

Na América Virreinal também se encontra o Barniz de Pasto como técnica de
confluência das lacas Namban e referenciais as lacas Chinesas, também podendo ter
reciprocamente sendo auto referenciado as lacas americanas como o citado maque e o
enconchado virreinal pelas proximidades geográficas. A matéria prima dessa arte se
origina na resina vegetal da planta mopa-mopa (Elaeagia pastoensis Mora), habitat do
cordilheira centro-oriental da Colômbia, províncias de Mocoa e Timaná, de
conhecimento autóctone e com uso antecedente as invasões hispânicas na América. O
uso pré-hispânico se encontra em copos rituais queros com base de madeira, pois
apresenta resistência contra a água e dissolventes orgânicos. O uso desta resina se
encontra também nas tradições contemporâneas do Equador, Bolívia, Peru. Entretanto
os exemplares da zona de Pasto e Quito, obras conservadas sobretudo em Navarra67,
apresentam processo de eliminação de impurezas e coloração mesclada com pigmentos
que se elaboraram motivos geométricos e vegetalistas que se assemelha as lacas do
Japão e de Ryukyu (Figuras 49 e 50) (Carreño, Bomchil, 2013; Kawamura, 2016,
2018; Ocaña Ruiz, 2008; Martins, 2021).

A Arte Namban, bem como objetos provenientes de todas regiões da Ásia,
adentraram na América68 por diversas vias, sendo a via do Pacífico um grande fluxo via
Galeão de Manila e Nao de China69, sendo possível verificar a exportação desses
patrimônios móveis através da carga de envio dos navios constantes no Arquivo Geral
das Índias - geralmente referidos como “Caxonis/Caxom/Caja de biobos”70, com grande
presença para os espaços domésticos e com adaptações artísticas que refletiam a
identidade criolla, a América, em especial a Cidade do México, constituia como núcleo
axial para a união das esferas do Atlântico e do Pacífico de diverso universo mestiço
culturalmente, artisticamente e indelével presença colonial (Curvelo, 2007, p.502;
Ocaña Ruiz, 2021). É notável a percepção documental de Curvelo (2007) ao estudar a

70REAL ACADEMIA ESPAÑOLA. Dicionário Histórico de la Lengua Española: Diccionario de
Autoridades. Tomo I, 1726. BIOMBO. s. m. Espécie de mampára hecha de tela, ò papél pintado de
colóres, que sostenida de bastidores unidos por medio de los goznes, se cierra, abre y despliega, segun la
necessidád. Su uso es para atajar las salas grandes, defenderlas del áire, y para cubrir y esconder las
camas y otras cosas que no se quieren tener expuestas. Es alhája que nos vino modernamente de la China,
ò Japón, y con ella el nombre. Lat. Umbella, ae. SOLIS, Hist. de Nuev. Esp. lib. 3. cap. 15. Atajábase la
pieza por la mitad con una baranda, ò biombo, que sin impedir la vista señalaba término al concurso.

69 1573: início de comércio com Ásia através de Manila por parte da Espanha e Nova-Espanha.

68 O comércio com a Ásia através de Manila conectando a Nova-Espanha e a Espanha se deu a partir de
1573. Pelas leis do Vice-reinado mexicano, havia rota regular de Manila ao Peru (El Callao), ocorrido
entre 1581 e 1582, mas com proibições espanholas seguidas pelos anos de 1591, 1593, 1595 e 1604, não
impedindo a atuação de outros agentes e as repetidas infrações. Ver: YUSTE LÓPEZ, Carmen.
Emporios transpacíficos: comerciantes mexicanos en Manila (1710-1815). México: Universidad
Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 2007. 513 p. (Serie Historia
Novohispana, 78). Cuadros e mapas. ISBN 978-970-32-4960-2.

67 Ver: Kawamura, Yayoi. Laca urushi de estilo Namban y sus Influências en las Artes de la América
Virrerinal: un estudio através de las obras conservadas en Navarra. In: Laca Namban: Brillo de Japón en
Navarra. Impressão de Castuera Industrias Gráficas S.A. Navarra: Nafarroako Gobernua / Gobierno de
Navarra, 2016. ISBN 978-84-235-3408-. L.G./D.L.-NA: 217-2016.

70



documentação de que os biombos são identificados como “pinturas” e não como
móveis. Nesse sentido, salienta-se essa dupla qualidade espacial e compositiva, o
biombo, assim como utilizado na Ásia, possui uma estrutura auto-portante capaz de
dividir ambientes, mas também tem qualidades ornamentais no suporte de pinturas,
como se encontram nos biombos japoneses ou relevos incisos, como se encontram nos
biombos de madeira maciça provenientes, geralmente, da China.

Estruturalmente, os biombos iberoamericanos eram realizados em pintura a óleo
sobre tela, em superfície têxtil ou sobre madeira laqueada (maque), com grande
variação de número de folhas (dois à quarenta e seis), predominando o número de dez a
doze painéis. A altura varia entre 83 cm até três metros e meio. A largura varia para
menos de 50 cm. Através do levantamento realizado por Gustavo Curiel é possível
verificar o trânsito e a existência de dezenas dessas peças, quase na ordem da centena,
para o período compreendido entre 1617 e 1796, sendo principalmente dispostos nos
quartos e nas recâmaras, logo, associado aos termos que surgem designando por
“biombo de cama”, “arrimadores de estrado” ou “rodaestrados” (Curvelo 2007 apud
Curiel, 1999). Sob a análise de Ocaña Ruiz, debruçada sobre o corpo de documentos
novohispânico encontra referências de 385 biombos, sendo 27 menções a biombos
japoneses (1612-17733) (Ocaña Ruiz, 2021).

Através de análises formais e técnicas, composição, desenho, cor e análises de
restauração é possível afirmar que os enconchados se baseiam nas tradições artísticas
asiáticas. Nesse sentido, pela existência da evidência de tinta chinesas utilizada para o
desenho primário e pela concentração de populações diaspóricas da China e do Japão71

nas terras americanas do Vicerreinado da Espanha. Memorando, a exemplo, o episódio
marcante da Embaixada Keichō (慶長使節), atracado no México em 1614 com cerca
de cento e cinquenta tripulantes japoneses, episódio que despertou curiosidade e
pensamentos do diário Chimalpahin Cauhtlehuanitzin, nobre cristianizado
Chalco-AmecamecaI, senhorio indígena do sul do vale da Cidade do México, escrito em
náuatle:

“El jueves 16 de diciembre de 1610, a las 6 de la tarde, llegaron y entraron a la
ciudad de México 19 japoneses; los conducía un señor noble, [enviado como]
embajador por el emperador del Japón. [Éste] venia [con la encomienda] de hacer la
paz con los cristianos, para no hacerse la guerra, sino siempre estimarse y vivir en
paz, para que los mercaderes españoles pudieran entrar al Japón sin que lo impidiera
la gente de allá, y asimismo, que los japoneses pudieran entrar a México a comercia
vendiendo los bienes que allá se producen, sin que nadie se lo imidiera. [El
emperador] les ordenó que vinieran a entrevistarse con el señor virrey don Luis de
Velasco, marqués de Salinas. Y don Rodrigo de Vivero, que los trajo y desembarcó
junto con ellos, habia sido gobernador da la ciudad de Manila; éste era sobrino del
señor don Luis de Velasco, marqués y virrey de México, por parte de su esposa. (...)
De los japoneses que vinieron, unos eran ya cristianos, y otros todavia paganos, pues
no estaban bautizados. Todos ellos venían vestidos como allá se visten [, es decir]:
con una especie de chaleco [largo] y un ceñidor en la cintura, donde train su katana
de acero que es como una espada, y con una mantilla; las sandalias que calzaban

71 SOUSA, Lúcio de. The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan: Merchants, Jesuits and
Japanese, Chinese, and Korean Slaves. Leiden; Boston: Brill, 2019.

71



eran de un cuero finamente curtido que se llama gamurza, y eran como guantes de
los pies. No se mostrban tímidos, no eran personas apacibles o humildes, sino que
tenían aspecto de águilas [fieras] (...)/Cuando entraro a México, [ se recibó] con
grandes honores a aquel noble que representava a la nobleza de los japoneses. A
Chapultepec lo fue recibir el coche del proprio virrey para que [en él] recorriera las
calles; [el virrey] habia mandado que en él fueran a recibirlos Chapultepec un
religioso decalzo, a quien habían traído de Japón como intérprete, y un oidor para
que así hicieran su entrada los japoneses. Cuando partiero de Chapultepec, venían en
el coche los tres: el noble japonés, el religioso descalzo y el oidor; y cuando entraron
a la ciudade de México, se hospedaron [en el convento] junto a la iglesia de |San
Agustín. Al día seguiente fueron a ver al señor virrey, y mientras estuvieron en
México se les dio de comer por cuenta del rey” (Chimalpahin, 2000, p 217-221)
“El miércoles 13 de marzo de 1613, durante la cuaresma, se supo en [la ciudade de]
México, llegó de Acapulco la noticia de cómo, a los dos años, por segunda vez habia
arribado un navio de Japón; llegó en él señor Sebastián Vazcaino, español, que habia
partido de México dos años antes y que [ahora] regrasaba trayendo consigo a un
embajador enviado por el emperador del Japón al cual acompañaban 100 súbditos
japoneses y un padre descalzo [religioso] de San Francisco que les servia como
intérprete“ (Chimalpahin, 2000, p.313)

Com a mesma atenção, esse indígena moderno registra os estrangeiros em seu
relatos privados o trânsito transversal de culturas distintas de forma pontual que fazem
parte do processo histórico de grande envergadura aflorando os trânsitos e as conexões
surgidas entre as sociedades aglutinadas, bem como delineando percepções sobre as
diferenças e interesses em questão:

“ El martes 14 de octubre de 1614 salieron de [la ciudad de México con rumbo a
Japón, su tierra, unos japoneses que habian viviendo aquí cuatro años; otros más se
quedaron negociando y comerciando para vender las mercancías que habían traído
de Japón” (Chimalpahin, 2000, p.389)
“El juevenes 23 de octubre de 1614 partieron de [la ciudad de] México dos
religiosos descalzos de San Francisco, que iban al Jaón para doctrinar allá/ El
sábado 7 de febrero de 1615 partieron de [la ciudad de México con rumbo a su tierra
de Japón diez japoneses que habian estado comerciando en México” (Chimalpahin,
2000, p.397)

Ávila Hernández (1997) levantou a tese de que as incrustações de madrepérola
de enconchados podem ter sido uma adaptação ao ambiente novohispânico de asiáticos
formados por artífices asiáticos, embora Baeno Zapatero (2015) aponte que os estudos
técnicos e artísticos dessas obras novo hispânicas não parecem indicar feitura das
tradições asiáticas, mas parecem afirmativamente imitar formas da Arte Namban, mas
não exclui a possibilidade de intervenção de chineses, japoneses, filipinos cristianizados
e hispanizados, ou então na possibilidade de artistas culturalmente mestiços.

72



Dolores Medina72 (1995) e Ocanã Ruiz73 (2008) corrobora com a tese da
possibilidade de japoneses que continuaram em Nova Espanha terem sido participantes
para o processo de hibridização artística e adaptação técnica das lacas asiáticas e através
da inserção de madrepérola (nácar) e o uso de vernizes mesoamericanos para produção
das lacas novohipânicas, as entradas do diário de Chimalpahin (1589 a 1615) respaldam
a presença asiática sobre o comércio do Pacífico na América e as relações
desenvolvidas em especial com os Japoneses, incluindo a passagem da Embaixada
Keichō (慶長使節) no crepúsculo das diplomacias nipo-ibéricas/nipo-americanas,
prementes ao decreto de sakoku pelo xogunato Tokugawa.

Entre os elementos que permitem a aproximação entre biombos virreinais
americanos e os exemplares Namban se verificam pela predominância de
representações de cenários urbanos externos, particularmente sob uma visibilidade
aérea de modo que encenam festividades, cenas bélicas e vistas de grandes dimensões.
Dentre outros assuntos escolhidos também se encontram cartografias, alegorias, temas
mitológicos e profanos, além de pinturas retratando momentos históricos ou “pintura de
gênero”. Os biombos que apresentam maior afinidade ornamental, técnica e
compositiva com os modelos japoneses se caracterizam na aplicação de ouro
(designado como “oro realzado” ou “oro a sisa”) e a utilização de molduras/sanefas
para finalização das bordas dos painéis compositivos dos biombos (Curvelo, 2007, p.
505-509; Ocaña Ruiz, 2021). Os biombos americanos se transformaram através dos
repertórios e motivos decorativos locais mesclando iconografias e soluções que dão a
cor local e progressivamente se afastam dos modelos asiáticos em suas qualidades
compositivas, materiais, mas resistindo em tipologia mobiliária e suporte visual para
representações pictóricas (Figura 55 e 56).

A presença de tradições e de motivos asiáticos na América, embora tenha
predominância geográfica nas regiões da hispano-americanas, também é possível
localizar a circulação e produção de objetos na América Portuguesa e em outras
localidades do sul global. Para além de uma adaptação técnica e material utilizado pelas
culturas ameríndias em uma produção híbrida que converge qualidades do produto e se
assemelham ao gosto europeu pela laca asiática.

Pesquisas contemporâneas desenvolvidas por Martins e Migliaccio (2018 e
2019) consideram a existências das “lacas amazônicas”, principalmente relacionando a
rede de produção das cuias do Baixo Amazonas, envolvendo as localidades das
missiones jesuíticas e franciscanas de Gurupatuba, atual Monte Alegre (Martins 2024).
Esses foram locais de coletada do Alexandre Rodrigues Ferreira em sua Viagem
filosófica (1783-1792) e conservadas no Museu da Academia de Ciências de Lisboa e
Museu de Ciencias de Coimbra, apoiado na escrita documental de Ferreira (1786) sobre
o envio das cabaças a Lisboa é possível ter a dimensão do comércio e da exportação
desse produto americano que conflui qualidades híbridas para o abastecimento de uma

73 OCAÑA RUIZ, Sonia I. Marcos "enconchados": autonomia e apropriação de formas japonesas na
pintura novohispana. Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, v. XXX, n. 92, p. 107-153, 2008.
Distrito Federal: Instituto de Investigaciones Estéticas, México.

72 MEDINA, Dolores. Aspectos técnicos manifestados durante la restauración del enconchado "San
Isidro y el Milagro de la Fuente" pertencente ao Museu de América. Anales del Museu de América, n. 3,
p. 97-100, 1995.

73



demanda local e de exportação: relata-se a produção entre cinco mil a seis mil peças
para comercialização (Ferreira, 1993 apud Martins, 2021b).

Assim como no caso do maque e do barniz de pasto, as cuias envernizadas74

(vernizes feitos do cumatezeiro ou axuazeiro - Myrcua atramentifera) remontam a uma
tradição anterior ao período colonial e que se tem continuidade até o presente com
adaptações regionais sendo executado, principalmente, por mulheres. Os vocabulários
artísticos que formavam o gosto europeu75, incorporados pelos feitores locais em seus
objetos da própria cultura, valendo-se dos materiais e técnicas foi uma prática
coordenada. Martins (2021) salienta a observação de João Daniel em admirar a
durabilidade dos vernizes da floresta e as pinturas indígenas pela característica “melhor
charão de China”, entendimento reiterado pelo jesuíta Anselmo Eckart informando que
as tintas negras mescladas com gomas produziam efeito “como barnizado o coberto
com charão”, além da adição de prata e ouro nas composições, motivos florais e
pássaros representados (Porro, 2011, Martins, 2009, 2016. 2020a, 2020b, 2021 e
Martins e Migliaccio, 2021).

Desse modo, os vernizes americanos através dos repertórios decorativos e
técnicas que se assemelha as lacas asiáticas, produziram, sobretudo, objetos híbridos
que incorporam conhecimentos locais, repertórios globais e locais, sendo possível até
encontrar exemplares que remetem a emblemática, mobiliários japoneses,
indo-portugueses, porcelanas, rendas portuguesas e têxteis chineses (Martins,
Migliaccio 2021, Martins 2021). Através do inventário dos jesuítas na Amazônia
(1759-60), abrangendo os territórios do Grão-Pará, que pelo interior amazônico também
circulavam numerosos objetos da Ásia (Martins, Migliaccio, 2021).

Dessa forma, constitui como um esforço para aprofundar a legitimação das
identidades culturais e o entendimento dos trânsitos na História da Arte Global, dado
que o conhecimento sobre essa cultura material rica e diversa foi, por muito tempo,
reduzido ao seu “exotismo” de contornos coloniais saudosistas, apreciação inconsciente
do valor que reside na cultura material e documental, sendo necessário examinar as
miscigenações artísticas/ hibridizações artísticas, revelando através da particularidade
objetiva o conjunto admirável de ações síncronas de vários agentes para a emergência
das culturas materiais móveis que circulavam já nos século XVI e XVII com grande
alcance entre o Atlântico e Pacífico.

75Difusão do gosto pelas lacas asiáticas em escritos do dominicano Frei Gaspart da Cruz (Tratado em que
contem as cousas da China de 1569), Jesuítas como Martino Martini (Atlante Cinese de 1655), Atanasio
Kircher (China Illustrata, 1667), e Filippo Bonanni (Trattato sopra la vernice detta comunemente cinese,
editado em francês em 1723), Pierre Nicolas (d’ Incarville, escribió Mémoire sur le vernis de la Chine,
1760); pintor Jean-Félix Watin sobre a preparação e aplicação das lacas, emL'Art du Peintre, Doreur,
vernisseur, de 1773. Ver:MARTINS, Renata. Lacquers of the Amazon: Cuias, Cumatê and Colours by
Indigenous Women in Grão-Pará in the 18th Century. Heritage, v. 7, p. 4855–4880, 2024. Disponível em:
https://doi.org/10.3390/heritage7090230.
Em adição salienta-se que no Vocabulario de Lingoa Iapam, de João Rodrigues (1603-1604), na Missão
do Japão, também constam os processos de produção da laca japonesa, além de outra técnicas associadas
a esse trabalho como citado anteriormente.

74 Sobre os acervos de cuias brasileiras ressignificadas em acervos globais: Marquez Souza, Júlia de. As
plantas ressignificadas na circulação global das artes: levantamento de objetos procedentes do Brasil
feitos de frutos (séc. XVI-XX). Pesquisa de Iniciação Científica – FAUUSP, 2024. Número do processo:
2023-5403. Comissão de Pesquisa FAU-USP.

74

https://doi.org/10.3390/heritage7090230
https://doi.org/10.3390/heritage7090230


O gosto miscegenado com ressonâncias chino-japonesas se encontram na
unificação consistente de vários gêneros, por meio das chinoiseries (pinturas
enxaroado/ axaroado), lacados, brutescos (adaptação dos grottesche clássicos),
fingimento marmoreado, guardamecis lavrados… (Serrão, 2013). É possível encontrar
na arquitetura luso-brasileira evidências de que a Ásia não esteve alheia da percepção
imaginativa dos artístas americanos e europeus, sendo principalmente constituintes de
uma morfologia exótica, mas influências sustentadas pelas estruturas marítimas
formadas nas campanhas mercantis e religiosas para os mares da ásia, proporcionando a
difusão da cultura material de forma dialética e fértil para as civilizações em contato.

75



6) Considerações Finais

Abrangendo um fenômeno complexo em sua manifestação artística e social
através da cultura material, o Namban, a Arte Namban é compreendida como suporte
informativo que diz sobre os mecanismos pelos quais uma sociedade se organiza, age e,
sobretudo, transforma. A sociedade, como produto da ação humana, recria
continuamente sua realidade, portanto, sendo produto social de processos históricos de
grande envergadura que afloram os trânsitos e as conexões surgidas entre as sociedades
aglutinadas. Esses processos com feições globalizantes na ordem técnica, estética,
simbólica subjacente revelam hibridizações/mestiçagens complexas de assimilações e
integrações de culturas multidirecionais em vivências sincréticas.

A emergência desses objetos de alteridade cultural permitem a leitura flexivel,
dada a instabilidade de sentido e contexto que os integra. O Namban, neste contexto, se
revela como um espelho distorcido, refletindo não apenas sua própria essência sem
limites claros, mas também as suas relações instáveis com o mundo, desprovido de
fronteiras físicas claras e evidenciando questões de seu tempo entre as diversas partes
do mundo na articulação regional-mundial.

A migração de formas transversalmente caracteriza o corpus das artes
resultantes da experiência estrangeira na Ásia. Em sua larga maioria, esses objetos são
de caráter portátil e dimensões reduzidas, atestando a mobilidade da presença ibérica.
No plano material e construtivo, eles denotam não apenas a acomodação do
cristianismo em terras longínquas da Ásia, mas também a aproximação cultural entre as
civilizações europeias e os vários povos asiáticos, já que ao predomínio das
matérias-primas locais utilizadas se juntou ao saber dos carpinteiros e artistas
autóctones.

Mais do que isso, a adaptação e a transformação desses repertórios das “Índias”,
genericamente engloblando o eixo Indo-Asiático-Americano, como a feitura dos gentios
americanos. Exemplos notáveis, como os biombos e os acharoados iberoamericanos,
expressam uma morfologia inovadora oriunda dessas interações, evidenciando
ornamentações e acabamentos inspirados em técnicas asiáticas e
adaptados/transformados sob a feitura das tradições locais, dando origem as originais
“lacas americanas”, comparativos com as lacas asiáticas.

A temática da Arte Namban é centralizada nas pesquisas portuguesas e
espanholas, principalmente por terem sido agentes participantes dessa relação
principalmente iberico-japonesa, como Maria Helena Mendes Pinto (1988), Leiria
Leonor (2001), Sofia Diniz (1998), além dos estudos fundamentais desenvolvidos por
Charles Boxer (1967), Gonçalo Couceiro (1994), Jurgis Elisonas (1991) e Grace Vlam
(1977).

Há estudos principalmente relacionados ao campo da historiografia da Missão
Jesuítica no Japão, Século XVI e XVII, realizados em universidades brasileiras como
Renata Barnabé (2012), Mário Scigliano Carneiro (2013), Joanes Rocha (2019).

Por parte do Japão como centro de difusão dessa cultura material da Arte
Namban, há mais pesquisadores relacionados aos estudos dos objetos como Yamafune

76



Kotaro (2012), Noriko Kotani (2010), Rie Arimura (2019), além dos pioneiros estudos
de Yoshitomo Okamoto (1993) e Ikenaga Hajime, fundador do Kobe City Museum.

As conexões globais na disperção de vocabulários artísticos e encontros de
tradições culturais foram destacadas de forma extremamente inovadoras por
pesquisadores como Gauvin Bailey (2001), Renata Martinas e Luciano Migliaccio
(2019), Alberto Baena Zapatero (2012), Sonia Ruiz Ocaña (2008), Alexandra Curvelo
(2007), Yayoi Kawamura (2009a, 2009b, 2016), Joseph Loh (2013). Explorando com
perspicácia a dispersão de vocabulários artísticos e tradições culturais que se mesclam e
transpõem as fronteiras geográficas através de artístas, objetos síncronos da formação
de coleções em uma história contínua em transformação por longas durações.

As fontes documentais primárias escritas são profusas e estão localizadas em
diversos arquivos, como o Archivum Romanum Societatis Iesu (sessões: Goa,
Japonica-Sinica, Lusitana) e Instituto Histórico de la Compañia de Jesús (sessões:
Filipinas, Documenta Indica, Documentos del Japón, Monumenta Historica Japoniae,
Monumenta Mexicana), Archivo Segreto del Vaticano; Real Academia de História
(Seções de: Cortes, Jesuitas e Legados), Archivo General de Indias, Arquivo Distrital
de Évora, Arquivo Histórico-Ultramarino, Biblioteca da Ajuda (Seção: Jesuítas na
Ásia), Biblioteca Nacional de Liboa, Biblioteca Nazionale Vittorio Emanuel II; fonte
impressas diversas como os facsimiles de Historia de Japam, de Luis Fróis;
Perigrinação, de Fernão Mendes Pinto; Arte da Lingoa de Japam, de João Rodriguez
Tçuzzu; Historia del Principio y Progresso de la Compañia de Jesús en las Indias
Orientales (1542-64), Il Cerimoniale per i missionari del Giappone: Advertimentos e
Avisos acerca dos Costumes e Cantangues de Jappão, de Alessandro Valignano…

Apesar da quantidade de fontes documentais lidas e coletadas ao longo dos anos
de pesquisa e graduação, muitas dessas fontes acima citadas não foram possiveis de
serem acessadas. Como contramedida, muitas das pesquisas científicas contemporâneas
transcrevem as fontes manuscritas e outras várias estão digitalizadas (principalmente na
Biblioteca Nacional de Lisboa), facilitando a capacidade de realização de leituras
integrais sem a necessidade de deslocamentos físicos, mas não são isentas de vieses de
tradução e erros de transcrição/transliteração.

Catálogos de museus, exposições, coleções e leilões constituem como fontes
visuais valiosas, mas não substituem a possibilidade de análise presencial sobre as
peças, visto a ausência frequente de dimensões, além de não capacitar a leitura
pormenorizada dos detalhes ou o manuseio.

Dentre as dificuldades metodológicas, destacam-se os problemas de
transliteração — como é o caso da confusão gerada pelas palavras laca, uruxi, maque,
charão — palavras distintas que, por vezes, se referem de forma genérica aos vernizes
asiáticos. Outro desafio é a invisibilidade das rotas de escravos asiáticos e tripulações
regionais da Ásia, tema pouco estudado sobre esse fenômeno e as fontes escritas
primárias são mais dificeis ainda de serem obtidas para a apuração.

Em síntese, a Arte Namban reflete uma rica interação cultural e histórica que
transcende fronteiras, desvelando perspectivas sobre a hibridização artística e os
processos globais, portanto, sendo campo promissor de pesquisa e revisões que
conciliam fontes documentais e patrimônio material disperso através do globo.

77



ANEXO I: GLOSSÁRIO

Bakufu幕府:
Governo militar no Japão, geralmente associado ao xogunato, onde o xogum (líder
militar) tem o poder, enquanto o imperador é uma figura mais cerimonial.

Byōbu屏風:
Biombo japonês, painéis dobráveis unidos podendo haver iconografias e estabelecem
relações com o espaço para ocultar ou compartir o espaço

Namban Byōbu南蛮屏風:
Biombo japonês com influências namban (estrangeiras), particularmente das interações
com os europeus durante o período de comércio com os portugueses e espanhóis no
século XVI.

Chanoyu茶の湯:
Cerimônia do chá japonesa, uma prática tradicional que envolve a preparação e consumo
de chá verde matcha em um contexto ritualístico.

Chashitsu茶室:
Sala de chá japonesa, geralmente projetada para a cerimônia do chá (chanoyu), com
ênfase na simplicidade e harmonia com a natureza.

Chugoku中国:
Denominação da China, significado geográfico, entendido por “terra do meio”.

Daimiyō大名:
Senhor feudal japonês, que governava uma província ou território durante o período
feudal.

Dōjuku道塾:
Refúgio ou retiro espiritual, geralmente em contextos religiosos, onde se pratica

meditação ou estudo.

E絵:
Sufixo japonês que significa "imagem" ou "pintura".

Emakimono絵巻物:
Rolos pictóricos horizontais, com ilustrações que contam uma história e, geralmente,
acompanham um texto. Lidos da direita para a esquerda.

Fumi-e踏み絵:
Prática de detectar cristãos no Japão, onde placas com imagens religiosas eram usadas e
as pessoas eram forçadas a pisar nelas para provar que não eram cristãs.

Fusuma襖:
Painéis que deslizam horizontalmente para compartir ambientes tradicionais japoneses.



Gokinai五畿内:
As cinco províncias em torno de Miyako (atualmente Kyoto): Yamashiro, Yamato, Settsu,
Kawachi e Izumi.

Kachōga花鳥画:
Tema pictórico japonês que se concentra em "pássaros e flores", frequentemente

representado em pinturas e outros objetos decorativos.

Kakemono掛物/ Kakejiku掛け軸:
Rolo de pintura ou caligrafia montado e pendurado em uma alcova (Tokonoma,床の間) ou
parede, frequentemente encontrado em salas de chá.

Kami神:
Divindades ou espíritos no xintoísmo. Não há um número fixo de kami, que podem ser
entidades ou aspectos da natureza venerados como sagrados.

Kanga漢画:
Pintura no estilo chinês, particularmente durante a dinastia Tang, influenciando o
desenvolvimento da pintura no Japão.

Kara-e唐絵:
Pintura japonesa ao estilo chinês, especialmente paisagens ou cenas de gênero,

adotando técnicas e temas da pintura chinesa.

Kinpeki金碧:
Folha de ouro, frequentemente usada em decoração e design de objetos artísticos.

Maki-e蒔絵:
Técnica de decoração em laca japonesa, na qual o desenho é feito com pómetálico (ouro,
prata, etc.) sobre a laca para criar padrões elaborados.

Namban南蛮:
Termo usado para se referir aos estrangeiros ou aos comerciantes e missionários

europeus que interagiram com o Japão durante o período Namban (séculos XVI-XVII),
Termo também usado para referir aos poso da Insulíndia

Namban Bijustsu南蛮美術:
Arte Namban, estilo artístico influenciado pelo contato com os europeus no Japão
durante os séculos XVI e XVII, incorporando elementos ocidentais.

Nambanjin南蛮人:
Referente a pessoa Namban. Termo usado para referir a pessoa estrangeira,

principalmente ibéricos e italianos.

Nō能:
Forma tradicional de teatro japonês que mistura canto, dança e drama, com uma estética
refinada e simbolismo.

Miaco/Miyako (atual Kyoto,京都市)京:
Forma antiga de referir a Kyoto, Cidade Capital.



Ryukyu/Léquios:
Povo de Okinawa e das ilhas vizinhas que os pilotos árabes designavam sob o termo
colectivo de Al-ghûr e que, sob a autoridade de um soberano residente em Shuri,
formavam uma entidade que os Ming designavam de Lióeu-k’iéou-kouo ou “País de
Liéou-k’iéou”. De Ghûr os Portugueses retiraram o nome de Gores e de Liéou-k’iéou o
topónimo de Lecquea e o genérico de Lequeos. Daí as expressões de Gores, Gores de
Lecques, Lequeos sob as quais entendiam os indígenas das Ryûkyû.

Sakoku鎖国:
Período de isolamento nacional do Japão, onde o país manteve políticas rigorosas de
fechamento ao comércio e à interação com o exterior, de 1639 a 1853.

Sengoku jidai戦国時代:
Período de guerra civil no Japão (c. 1467-1568), onde feudos estavam em conflito e o poder
do xogunato Ashikaga foi enfraquecido, resultando na ascensão de daimyōs (senhores
feudais).

Shiki-e四季絵:
Pinturas das Quatro Estações, que representam a paisagem e atividades sazonais do
Japão, associadas ao ciclo das estações e à poesia waka.

Shōji障子:
Painéis deslizantes de papel ou seda usados em casas tradicionais japonesas para separar
o interior do exterior ou divisões internas.

Shujō宗朝:
Imperador do Japão, também conhecido pelos termos Mikado ("Porte nobre") e Tennō
("Soberano do Céu").

Suibokuga水墨画:
Pintura a tinta de água, uma técnica artística japonesa que usa gradações de tinta para
criar luz e sombra, com afinidades com a caligrafia.

Tatami畳:
Piso retangular feito de palha entrelaçada, tradicionalmente realizado em palha de arroz
prensada revestida com esteira de junco e uma faixa lateral geralmente na cor preta -
função simbólica e ritual. Refere-se ao piso das áreas secas de uma residência e serve de
medida para os cômodos. Tem uma proporção de 2:1, sendo quatro tamanhos padrão;
Kyouma (京間), Chuukyouma (中京間), Edoma (江戸間) e Danchima (団地間).

Tanegashima種子島:
Costa da ilha de Kyushu (九州) ao sudoeste da antiga capital do império japonês
Meaco/Miaco/Miyako (atual Kyoto, 京都市), Teppo-ki (鉄砲記), crônica escrita pelo monge
zen budista Nampo Bushi para o daimyo de Tanegashima, aponta a chegada dos
estranhos estrangeiros Antonio Mota, António Peixoto e Francisco Zeimoto que chegaram
à praia de Nishimura, atual Nishinoomote, (西之表市), província de Kagoshima, domínio de
Satsuma, (12.8.25 da Era Tembun)

Tennō天皇:
Título do Imperador do Japão, traduzido como "Soberano do Céu", que representa a
autoridade espiritual do país.



Teppō鉄砲:
Nome dado aos primeiros arcabuzes introduzidos no Japão pelos portugueses durante o
período de contato com o Ocidente.

Tokonoma床の間:
Alcova ou nicho em uma sala japonesa, geralmente decorada com objetos de arte, como
pinturas e flores, usado para destacar o espírito da ocasião.

Urushi漆:
Laca japonesa, extraída da árvore Rhus vernicifera, usada para criar uma superfície
durável e brilhante em diversos objetos artísticos.

Wako倭寇:
Piratas do Mar do Sul da China que atacaram as costas do Japão e outros países durante
os séculos XV a XVII.

Yakata館:
Denominação para templos Shintoístas/Xintoístas, termo posteriormente usado para
denominar residência de pessoas importantes no período da Missão do Japão.

Yamato-e大和絵:
Pintura no estilo japonês, distinguida da pintura chinesa, desenvolvida durante o período
Heian. A temática e o estilo são tipicamente japoneses.

Xogun/ Shogun将軍:
Título dado ao líder militar do Japão, especialmente ao chefe dos xogunatos, como o de
Tokugawa, que governou em nome do imperador.

Zen禅:
Escola do budismo japonês focada na meditação e na experiência direta da realidade,
enfatizando a prática e a intuição em vez da doutrina.



ANEXO II: ARTE NAMBAN - MUSEUS E COLEÇÕES

Japão:

1. Idemitsu Museum
Tokyo, Tokyo
3-1-1 Marunouchi, Chiyoda-ku, Tokyo 100

2. Suntory Museum of Art
Tokyo, Tokyo
Tokyo Midtown Gardenside 9-7-4 Akasaka, Minato-ku, 107-8643

3. Tabacco & Salt Museum
Tokyo, Tokyo
1-16-8 Jinnan, Shibuya-ku, Tokyo 150

4. Tokyo National Museum
Tokyo, Tokyo
13-9 Ueno-koen, Taito-ku, Tokyo 110

5. Yasukuni Shrine, Yushukan
Tokyo, Tokyo
3-1-1 Kudan-kita, Chiyoda-ku, Tokyo 102

6. Museum of Imperial Household
Tokyo, Tokyo
Chiyoda, Chiyoda-Ku, Tokyo 100-0001

7. Kanagawa Prefectural Museum
Yokohama, Kanagawa
5-60 Minami-nakadori, Naka-ku, Yokohama-shi, Kanagawa 231

8. Suifumeitokukai, Tokugawa Museum
Mito, Ibaraki
1-1215-1 Mikawa, Mito-shi, Ibaraki-ken 310

9. Sendai City Museum
Sendai, Miyagi
Sannomaru-ato, Kawauchi, Aoba-ku, Sendai-shi, Miyagi-ken 980

10. MOA Museum of Art
Atami, Shizuoka
26-2 Momoyama-cho, Atami-shi, Shizuoka-ken 413

11. The Tokugawa Art Museum
Nagoya, Aichi
1017 Tokugawa-cho, Higashi-ku, Nagoya-shi, Aichi-ken 461



12. Namban Bunka-kan
Osaka, Osaka
6-2-18 Nakatsu, Kita-ku, Osaka-shi, Osaka 531

13. Osaka Castle Museum
Osaka, Osaka
1-1 Osaka-jo, Chuo-ku, Osaka 540

14. Sakai City Museum
Sakai, Osaka
2-cho, Mozu Sekiun-cho, Sakai-shi, Osaka 590

15. The National Museum of Art, Osaka
Suita, Osaka
10-4 Senri Banpaku-koen, Suita-shi, Osaka 565

16. Kobe City Museum
Kobe, Hyogo
24 Kyo-machi, Chuo-ku, Kobe 650

17. Museum Annex to The Tenri University
Tenri, Nara
1 Furu-machi, Tenri-shi, Nara-ken 632

18. The Museum Yamato Bunka-kan
Nara, Nara
1-11-6 Gakuen-minami, Nara-shi, Nara 631

19. Toshodai-ji Temple
Nara, Nara
13-46 Gojou-cho, Nara-shi, Nara 630-8032

20. Kyoto National Museum
Kyoto, Kyoto
527 Chaya-machi, Higashiyama-ku, Kyoto-shi, Kyoto 605

21. Museum of the Literature Dept., Kyoto University
Kyoto, Kyoto
Yoshida-honcho, Sakyo-ku, Kyoto-shi, Kyoto 606

22. Myohoin Temple
Kyoto, Kyoto
675 Sanju Sangendo Magari-machi, Higashiyama-ku, Kyoto-shi, Kyoto 605-0941

23. Fukuoka City Museum
Fukuoka, Fukuoka
3-1-1 Momochihama, Sawara-ku, Fukuoka-shi, Fukuoka 814



24. Amakusa Kirishitan-kan
Hondo, Kumamoto
19-52 Funenoo-cho, Hondo-shi, Kumamoto-ken 863

25. Amakusa Rosario-kan
Amakusa, Kumamoto
Oe, Amakusa-cho, Amakusa-gun, Kumamoto-ken 863-13

26. Amakusa Shiro Memorial Hall
Amakusa, Kumamoto
977-1 Oazanaka, Oyano-machi, Amakusa-gun, Kumamoto-ken 869-36

27. Matsuura Historical Museum
Hirado, Nagasaki
12 Kagamigawa-cho, Hirado-shi, Nagasaki 859-51

28. Hirado Kanko Shiryokan
Hirado, Nagasaki
2496 Okubo-cho, Hirado-shi, Nagasaki 859-5102

29. Nagasaki Museum of History and Culture
Nagasaki, Nagasaki
1-1-1 Tateyama, Nagasaki-shi, Nagasaki 850-0007

30. 26 Martyrs Museum
Nagasaki, Nagasaki
7-8 Nishizaka, Nagasaki-shi, Nagasaki 850

31. Oita Art Museum
Oita, Oita
1-61 Makimidori-machi, Oita-shi, Oita 870

32. Shoko Shusei-kan
Kagoshima, Kagoshima
9700-1 Yoshino-cho, Kagoshima-shi, Kagoshima-ken 892

33. Tanegashima Gun Museum – Teppokan
Nishinoomote, Kagoshima
7585 Nishinoomote, Nishinoomote-shi, Kagoshima-ken 891-31

34. Kirishitan Shiryokan
Hirado, Nagasaki
1502 Oishiwaki-cho, Hirado-shi, Nagasaki 859-537

Singapura

1. Asian Civilisations Museum – Singapura



Austrália

1. Gwinnett Collection, Adelaid
2. Art Gallery of South Australia, Adelaide
3. National Gallery of Victoria, Melbourne

Emirados Árabes Unidos
1. Louvre Abu Dhabi – Abu Dhabi

América

Estados Unidos

1. The Metropolitan Museum of Art – Nova York, Nova York
2. The Cleveland Museum of Art – Cleveland, Ohio
3. Asian Art Museum of San Francisco – San Francisco, Califórnia
4. Art Institute of Chicago – Chicago, Illinois
5. Smithsonian Institution. Freer Gallery of Art – Washington, D.C.
6. The Smithsonian’s Museums of Asian Art – Washington, D.C.
7. Peabody Essex Museum – Salem, Massachusetts
8. Boston Museum of Fine Arts – Boston, Massachusetts
9. Dayton Art Institute – Dayton, Ohio
10. Hickory Museum of Art – Hickory, Carolina do Norte
11. The Speed Art Museum – Louisville, Kentucky

Europa

Portugal

1. Museu Nacional de Arte Antiga – Lisboa, Portugal
2. Fundação Ricardo Espírito Santo Silva – Lisboa, Portugal
3. Museu do Oriente – Lisboa, Av. Brasília, Doca de Alcântara (Norte), Portugal
4. Museu de São Roque – Largo Trindade Coelho, 1200-470 Lisboa, Portugal
5. Convento de Santa Clara-a-Nova – Coimbra, Portugal
6. Museu de Évora – Rua de Serpa Pinto, Évora, Portugal
7. Museu do Caramulo – Rua Jean Lurçat, 42, 3475-031 Caramulo, Portugal
8. Museu de Arte Sacra (Funchal) – Funchal, Portugal
9. Convento de Santa Clara – Coimbra, Portugal
10. Tavira, Igreja de São Brás (S. Braz Church) – Tavira, Portugal
11. Coleção J.G. do Amaral Cabral – Estoril, Portugal
12. Leão D’Areia – Tavira, Portugal
13. Coleção Ernesto Vilhena – Lisboa, Portugal
14. Coleção José Lico – Lisboa, Portugal
15. Coleção A. Paul – Lisboa, Portugal
16. Coleção F. Hipólito Raposo – Lisboa, Portugal
17. Coleção B. Ferrão – Lisboa, Portugal



18. Coleção T. e Távora – Porto, Portugal

Espanha

1. Monasterio de las Descalzas Reales –Madrid, Espanha
2. Monasterio de la Encarnación –Madrid, Patrimonio Nacional, Espanha
3. Parroquia de Orloz de Navarra – Navarra, Espanha
4. Museo de Valladolid – Valladolid, Espanha
5. Parroquia de los Sagrados Corporales – Daroca, Zaragoza, Espanha
6. Parroquia San Miguel y San Nicolás – Valladolid, Espanha
7. Museo Antico Tesoro della Santa Casa – Loreto, Espanha
8. Monasterio de las Trinitarias Descalzas –Madrid, Espanha
9. Santiago Apóstol Parish Church – Gáldar, Gran Canaria, Espanha
10. Museo San Esteban PP. Dominicos – Salamanca, Espanha
11. Museo de la Basílica de Guadalupe – Espanha
12. Capilla Real de Granada – Granada, Espanha
13. Abbey of Sacromonte – Granada, Espanha
14. Convento de Santa María de Jesús – Sevilha, Espanha
15. Monasterio del Espíritu Santo – Sevilha, Espanha
16. Monasterio de Santa Paula – Sevilha, Espanha
17. Monasterio de Mercedarias Descalzas – Toro, Zamora, Espanha
18. Convento del Corpus Christi de Murcia –Murcia, Espanha
19. Museo de Navarra – Pamplona, Espanha
20. Museo Catedralicio y Diocesano de Pamplona – Pamplona, Espanha
21. Parroquia de Santa Eulalia – Segóvia, Espanha
22. Santuario de Nuestra Señora de la Fuencisla – Segóvia, Espanha
23. Fundación Casa de Alba –Madrid, Espanha
24. Fundación Museo de las Ferias –Medina del Campo, Valladolid, Espanha
25. Museo Nacional de Artes Decorativas –Madrid, Espanha
26. Museo de Tudela – Palacio Decanal – Tudela, Espanha
27. Agustinas Recoletas Monastery – Pamplona, Espanha
28. El Salvador Parish – Pedroso (La Rioja), Espanha
29. Asunción Parish Church –Miranda de Arga, Navarra, Espanha
30. Museo Diocesano de Arte Sacro – Vitoria-Gasteiz, Espanha

Itália:

1. Museo Nazionale di Palazzo Venezia – Roma, Itália
2. Palazzo Pitti – Florença, Itália
3. Museo Stibbert – Florença, Itália
4. Reggio Emilia, Musei Civici, Galleria Anna e Luigi Parmeggiani – Reggio Emilia,

Itália
5. Museo Civico Pier Alessandro Garda – Ivrea, Itália

França:

1. Musée de l’Armée – Paris, França



2. Musée national des Arts asiatiques Guimet – Paris, França
3. Musée Cernuschi – Paris, França
4. Musée d’Ennery – Paris, França
5. Musée du quai Branly – Paris, França
6. Musée des Arts asiatiques – Nice, França
7. Musée du monastère royal de Brou – Bourg-en-Bresse, França
8. Musée d’Histoire naturelle et d’Ethnographie – Lille, França
9. Musée des Beaux-Arts – Arras, França

Reino Unido:

1. Victoria & Albert Museum – Londres, Reino Unido
2. The British Museum – Londres, Reino Unido
3. Ashmolean Museum – Oxford, Reino Unido
4. Michael Backman Asian Art – Londres, Reino Unido
5. Mallet & Son Antiques – Londres, Reino Unido

Países Baixos (Holanda):

1. Rijksmuseum – Amsterdã, Países Baixos
2. Groninger Museum – Groningen, Países Baixos

Bélgica:

1. Duchange & Riché Gallery – Bruxelas, Bélgica

Alemanha

1. Schloss Fasanerie – Fulda
2. Herzog Anton Ulrich Museum - Braunschweig Collection - Braunschweig

Áustria:

1. Kunsthistorisches Museum – Viena, Áustria (Kunstkammer)
2. Peter Mühlbauer Kunsthandel – Innsbruck, Áustria

Polônia:

1. Museu Nacional de Varsóvia - Varsóvia



República Tcheca

1. Museu Naprstek (Národni Muzeum) – Praga

Suécia:

1. Royal Collections, Gripsholm Castle – Stockholm.



BIBLIOGRAFIA

Catálogos de Coleções

Bentley, Tamara (ed.). Picturing Commerce in and from the East Asian Maritime
Circuits, 1550–1800. Amsterdam: Amsterdam University Press, 2019. (Visual and
Material Culture, 1300–1700).

BROWN UNIVERSITY LIBRARY; DEPARTMENT OF AMERICAN STUDIES.
Perry in Japan: a visual history. 2011. Disponível em:
https://library.brown.edu/cds/perry/about.html.

Carr, Denis (org.). Made in Americas: The New World Discovers Asia. Boston: Mfa
Publications, 2015. 160 p. (The Museum of Fine Arts).

INSTITUTO PORTUGUÊS DE MUSEUS; MUSEU NACIONAL DE ARTE
ANTIGA. Biombos Namban, curadoria por Maria Helena Mendes Pinto. Lisboa, 1993.

KANAGAWA PREFECTURAL MUSEUM; KAWASAKI/SUNAGO NO SATO
MUSEUM (Japão). Yokohama Ukiyo-e: Modern Japan Opening: 150th Anniversary of
Transgression. Tokyo: Tokyo Printing Co., 2009. 238 p.

KOBE CITY MUSEUM (Japão). Collection of Kobe City Museum: Beauty and
History Transformation. Kobe: Kobe City Museum, 2008. 180 p.

KYOTO NATIONAL MUSEUM (Japão). Kyoto: Highlights of the Kyoto National
Museum: Splendors of the Ancient Capital. Kyoto: Kyoto National Museum, 2014.

MUSEO DE NAVARRA. Laca Namban: Brillo de Japón en Navarra. Textos de Yayoi
Kawamura, Alicia Ancho Villanueva, Berta Balduz Azcárate. Fotografia de
Larrión&Pimoulier. Coordenação de Mercedes Jover Hernando. Impressão de
Castuera Industrias Gráficas S.A. Navarra: Nafarroako Gobernua / Gobierno de
Navarra, 2016. ISBN 978-84-235-3408-. L.G./D.L.-NA: 217-2016.

NAGOYA CITY MUSEUM (Japão). Momoyama: Time of Transformation. Nagoya:
The Chunichi Shimbun, 2010. 268 p.

NARA NATIONAL MUSEUM (Japão); EGAMI, Namio. The Grand Exhibition of
Silk Road Civilizations: The Route of Buddhist Art. Nara: Association for Silk Road
Exposition, 1988. 241 p.

Okamoto, Yoshitomo. The Namban Art of Japan. Tokyo: Weatherhill/Heibonsha.

Tani, Shinichi; SUGASE, Tadashi. Namban Art: A Loan Exhibition from Japanese
Collection. Circulated by the International Exhibitions Foundation, 1973. Impressão nos
EUA. ISBN 0-913304-01-8.

https://library.brown.edu/cds/perry/about.html
https://library.brown.edu/cds/perry/about.html


REAL ACADEMIA ESPAÑOLA. Dicionário Histórico de la Lengua Española:
Diccionario de Autoridades. Tomo I, 1726. Disponível em:
https://apps2.rae.es/DA.html. Acesso em: 23 nov. 2024.

THE METROPOLITAN MUSEUM OF ART. Turning Point: Oribe and the Arts of
Sixteenth Century Japan, ed. Miyeko Murase. New York, 2003.

Bibliografia

Amati, Scipione. Historia del regno di Voxu. German book on the embassy of
Hasekura, 1615.

Arimura, Rie. Nanban Art and its Globality: a case study of the new spanish mural The
Great Martyrdom of Japan in 1597. Historia y Sociedad, [S.l.], n. 36, p. 21-56, 1 jan.
2019. Universidad Nacional de Colombia. Disponível em:
http://dx.doi.org/10.15446/hys.n36.73460.

Arimura, Rie. The Catholic Architecture of Early Modern Japan: Between Adaptation
and Christian Identity. Japan Review, n. 27, p. 53-76, 2014. International Research
Centre for Japanese Studies, National Institute for the Humanities.

Arimura, Rie. Trascendencia geográfica e institucional de los métodos de
evangelización: una reconsideración acerca de las empresas apostólicas del Japón
moderno temprano. Grafia, v. 10, n. 1, p. 90-111, 2013.

Baena Zapatero, Alberto. Un ejemplo de mundialización: el movimiento de biombos
desde el Pacífico hasta el Atlántico (s. XVII-XVIII). Anuario de Estudios Americanos,
[S. l.], v. 69, n. 1, p. 31-62, 20 jun. 2012. Editorial CSIC, 2012.

Baena Zapatero, Alberto. Apuntes sobre la elaboración de biombos en la Nueva
España. Archivo Español de Arte, v. 88, n. 350, p. 173-188, abr./jun. 2015. ISSN:
0004-0428. eISSN: 1988-8511. DOI: 10.3989/aearte.2015.11.

Barnabé, Renata Cabral. A construção da missão japonesa no século XVI.
Dissertação (Mestrado em História Social) – Departamento de História, Faculdade de
Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2012.

Bailey, Gauvin. Art on the Jesuit Missions in Asia and Latin America, 1542-1773.
Toronto: Toronto University Press, 2001. 310 p.

Bailey, Gauvin. Religious Orders and the Art of Asia. In: CARR, Dennis et al. Made in
Americas: The New World Discovers Asia (catalogue of exhibitions), Boston: Museum
of Fine Arts, 2015. p. 91-110.

https://apps2.rae.es/DA.html
https://apps2.rae.es/DA.html
http://dx.doi.org/10.15446/hys.n36.73460
http://dx.doi.org/10.15446/hys.n36.73460


Basílio, Manuel Viseu. De Sanchôão, Lampacau e, por fim, para Macau. Tribuna de
Macau, Macau, 22 abr. 2022. Disponível em: https://www.tribunademacau.com/.

Bell, David. Explaining Ukiyo-e. 2004. 302 f. Tese (Doutorado) - Curso de
Filosofia,University Of Otago, Dunedin, 2002.

Burke, Peter. Hibridismo Cultural. Ed. 6. São Leopoldo: Editora da Universidade do
Vale do Rio dos Sinos – UNISINOS, 2019.

BIBLIOTECA DA AJUDA. Jesuítas na Ásia: Codex 49-IV-56. Capa. 1931.

Boxer, Charles Ralph. Fidalgos no Extremo Oriente, 1550-1570: factos e lendas de
Macau antigo. Macau: Fundação Oriente; Museu e Centro de Estudos Marítimos de
Macau, 1990.

Boxer, Charles Ralph. O Grande Navio de Amacau. Lisboa: Fundação Oriente; Museu
e Centro de Estudos Marítimos de Macau, 1989.

Boxer, Charles Ralph. The Christian Century in Japan 1549-1650. 2. ed. Berkeley and
Los Angeles: University of California Press, 1967.

Brotton, Jerry. "Tolerância. Gerard Mercator, mapa do mundo, 1569". In: Uma
história do mundo em 12 mapas. Rio de Janeiro: Zahar, 2014.

Carreño, Virginia; Bomchil, Sara. El mueble colonial de las Américas. Tomo I:
Historia del Mueble Americano. Buenos Aires: Maizal Ediciones, 2011. ISBN
978-978-9479-54-4.

Carreño, Virginia; Bomchil, Sara. El mueble colonial de las Américas. Tomo II:
Historia del Mueble Americano. Buenos Aires: Maizal Ediciones, 2011. ISBN
978-978-9479-47-6.

Carneiro, Mário Scigliano. A adaptação jesuítica no Japão no final do século XVI. In:
SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA, 26., 2011, São Paulo. Anais do XXVI Simpósio
Nacional de História – ANPUH. São Paulo: ANPUH, 2011.

Carneiro, Mário Scigliano. A adaptação jesuítica no Japão do final do século XVI:
entre a história de Fróis e o cerimonial de Valignano. 2013. Dissertação (Mestrado) –
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2013.

Canepa, Teresa. NAMBAN LACQUER FOR THE PORTUGUESE AND SPANISH
MISSIONARIES. In: Bulletin of Portuguese - Japanese Studies, vol. 18-19,
junio-diciembre,

2009, pp. 253-290.Universidade Nova de Lisboa. Lisboa, Portugal

https://www.tribunademacau.com/


Ciapi, Antonio, Compendio delle heroiche et gloriose attioni, et santa vita di Papa
Greg. XIII, de Macao , editado em Roma, 1591

Catari,Vicenzo. Le vere enove immagine de gli dei delle antichi, editado em Padua, ed.
1, 1615 e ed. 2, 1616

Couceiro, Gonçalo. A missionação: Macau e a arte da Companhia de Jesus na China.
Macau: Instituto Cultural do Governo da Região Administrativa Especial de Macau
(澳門塔石廣場文化局大樓), out./dez. 1994. Disponível em:
http://www.icm.gov.mo/rc/viewer/30021/1744.

Costa, João Paulo Oliveira e. O Cristianismo no Japão e o Episcopado de D. Luís
Cerqueira. Dissertação (Doutorado em História dos Descobrimentos e da Expansão
Portuguesa) – Faculdade de Ciências Sociais e Humanas, Universidade Nova de Lisboa,
1998.

Curvelo, Alexandra. Os Portugueses na Ásia dos séculos XVI-XVII: dinâmicas
económicas e sociais e vivências artísticas e culturais. 2009. 20 f. Monografia
(Especialização) - Curso de História da Arte, Ciências Sociais e Humanas, Centro de
História de Além-Mar. Universidade Nova de Lisboa, São Paulo, 2009.

Curvelo, Alexandra. Nuvens douradas e paisagens habitadas: A arte Namban e a sua
circulação entre a Ásia e a América: Japão, China e Nova-Espanha (c. 1550 – c. 1700).
2007. Tese (Doutorado em História da Arte) – Faculdade de Ciências Sociais e
Humanas, Universidade Nova de Lisboa, Lisboa, 2007.

Curvelo, Alexandra. THE ARTISTIC CIRCULATION BETWEEN JAPAN, CHINA
AND THE NEW-SPAIN IN THE 16TH-17TH CENTURIES. Bulletin Of Portuguese
/Japanese Studies, Lisboa, v. 16, p. 59-69, jun. 2008.

Curvelo, Alexandra. The Disruptive Presence of the Namban-jin in Early Modern
Japan. Journal Of The Economic And Social History Of The Orient, [S.L.], v. 55, n.
2-3, p. 581- 602, 2012. Brill. http://dx.doi.org/10.1163/15685209-12341246.

Curiel, Gustavo. Relación de descripciones de biombos que aparecen em documentos
notariales de los siglos XVII y XVIII. In: Viento detenido. Mitologías e historias en el
arte del biombo: biombos de los siglos XVII al XIX en la colección de Museo Soumaya.
Ciudad de México, DF: Museo Soumaya, 1999.

Chimalpahin, Domingo. Diario. Paleografia e tradução de Rafael Tena. México:
Conaculta, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, Dirección General de
Publicaciones, 2000. ISBN 970-18-5418-7.

Date, Haruie. 伊達治家記録 (Registros da Casa de Masamune: Coisas dos Países do
Sul, registro de histórias dos contos de Rokuemon). Editado por HIRA, Shigemichi.

http://www.icm.gov.mo/rc/viewer/30021/1744
http://www.icm.gov.mo/rc/viewer/30021/1744


*Compilation of Sendai Domain Historical Materials, Vol. 1*. Hobundo Publishing Co.,
Ltd.: Hobundo, 1972-1982.

Daehnhardt, Rainer. The Bewitched Gun: The Introduction of the Firearm in the Far
East by the Portuguese. [S.l.], 1994.

Dellavia, Lilian Tiemy Hirata. Yuanming Yuan, um palácio de verão na China Global:
uma proposta expositiva. Trabalho Final de Graduação – Faculdade de Arquitetura e
Urbanismo, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2024.

Diniz, Sofia Isabel Plácido dos Santos. A arquitectura da Companhia de Jesus no
Japão: a criação de um espaço religioso cristão no Japão dos séculos XVI e XVII. 1998.
Dissertação (Mestrado em História dos Descobrimentos e da Expansão Portuguesa) –
Faculdade de Ciências Sociais e Humanas, Universidade Nova de Lisboa, Lisboa, 1998.

Dower, John W. Black Ships & Samurai: Commodore Perry and the Opening of Japan
(1853-1854). Massachusetts Institute of Technology: Visualizing Cultures, 2008.
Muebles movibles y pintura en movimiento: los biombos y las fronteras ajustables de lo
transareal. Iberoamericana (2001-), v. 14, n. 54, p. 85-95, jun. 2014. Publicado por:
Iberoamericana Editorial Vervuert. Disponível em:
https://www.jstor.org/stable/24368555

ESTADOS DA ÍNDIA. História Luso-Brasileira [online]. Arquivo Nacional.
Disponível em:
https://historialuso.an.gov.br/glossario/index.php/verbetes-de-a-a-z/10-verbetes-iniciado
s-em-e/1137-estados-da-india.

Elison, George. Deus Destroyed: The Image of Christianity in Early Modern Japan.
CAMBRIDGE (Massachusetts); LONDON: Harvard University Asia Center, 1973.

Fernande Filho, Marco Antonio Baena. O Jardim das Oito Virtudes: Chang Dai-chien
e a pintura chinesa de paisagem. 2019. 264 f. Dissertação (Mestrado em Artes) –
Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho”, Instituto de Artes, São Paulo,
2019. Orientador: Prof. Dr. José Leonardo do Nascimento.

Ferreira, Alexandre Rodrigues, “Memoria sobre as cuyas” (1786), en Revista
Nacional de Educação, Rio de Janeiro, n. 6, março 1933, p. 58-63.

Fróis, Luís, S.J. História de Japam – Volume 2 (1565-1578). Lisboa: Biblioteca
Nacional de Portugal, 1981. ISBN 978-972-565-058-5.

Fróis, Luís, S.J. História de Japam – Volume 5 (1588-1593). Lisboa: Biblioteca
Nacional de Portugal, 1984. 641 p. ISBN 978-972-565-061-5.

Guerreiro, Fernão. Relação Anual das Coisas que fizeram os Padres da Companhia de
Jesus nas suas missões do Japão, China, Cataio, Tidore, Ternate, Ambóino, Malaca,

https://www.jstor.org/stable/24368555
https://www.jstor.org/stable/24368555
https://historialuso.an.gov.br/glossario/index.php/verbetes-de-a-a-z/10-verbetes-iniciados-em-e/1137-estados-da-india
https://historialuso.an.gov.br/glossario/index.php/verbetes-de-a-a-z/10-verbetes-iniciados-em-e/1137-estados-da-india
https://historialuso.an.gov.br/glossario/index.php/verbetes-de-a-a-z/10-verbetes-iniciados-em-e/1137-estados-da-india


Pegu, Bengala, Bisnagá, Maduré, Costa da Pescaria, Manar, Ceilão, Travancor,
Malabar, Sodomala, Goa, Salcete, lahor, Diu, Etiópia a alta ou Preste João,
Monomotapa, Angola, Guiné, Serra Leoa, Cabo Verde, Brasil nos anos de 1600 a 1609
e dos processos de conversão e cristandade daquelas partes: torada das cartas que os
missionários de lá escreveram. Tomo Primeiro: 1600- 1603. Biblioteca Nacional de
Portugal, Coimbra: Imprensa da Universidade, 1930- 1942.(Scriptores rerum
lusitanarum. Série A).

Gutiérrez, Fernando G. A survey of Nanban art. In: Revista de Cultura - Portugal and
Japan XVIth and XVIIth Centuries Reflections of Encounters. Lisboa: Instituto Cultural
de Macau, Outubro/Dezembro 1993. p. 70-102. Disponível em:
http://www.icm.gov.mo/rc/viewer/20017/979.

Ginzburg, Carlo. A micro-história e outros ensaios. Coleção Memória e Sociedade,
coordenado por Francisco Bethencourt e Diogo Ramada. Rio de Janeiro: Bertrand
Brasil, 1989. ISBN 972-29-0256-3.

Gruzinski, Serge. A Guerra das Imagens: de Cristovão Colombo a Blade Runner
(1492- 2019). São Paulo: Companhia das Letras., 2006.

Gruzinski, Serge. As Quatro Partes do Mundo: história de uma mundialização. São
Paulo, Belo Horizonte: Edusp, Ufmg, 2014. 573 p.

Hayes, Derek. Historical atlas of the North Pacific Ocean: maps of discovery and
scientific exploration, 1500–2000 (Atlas histórico do Pacífico norte: mapas de
descoberta e exploração científica). Seattle, Washington: Sasquatch Books, 2001.

Hisashibara, Ikuo. Christianity in early modern Japan : Kirishitan belid arid practice -
Leiden ; Boston ; Kijln : Hrill, 2001

Hiraoka, Ryuji. Jesuits and Western Clock in Japan’s “Christian Century”
(1549–c.1650). Journal of Jesuits Studies, v.7, nº 2, 204-220, 2020. Brill.
https://doi.org/10.1163/22141332-00702004

Hioki, Naoko Frances. Visual bilingualism and mission art: a reconsideration of "early
Western-style painting" in Japan. Japan Review, n. 23, p. 23-44, 2011. Published by:
International Research Centre for Japanese Studies, National Institute for the
Humanities. Disponível em: https://www.jstor.org/stable/41304922.

Honda, Takayuki. Urushi and adhesive used for Namban lacquer 「南蛮漆器に使われ
た漆・接着剤. In: International Symposium Proceedings, Revised Edition: In search of
the Multiple Origins of Namban Lacquer. Tokyo National Research Institute for
Cultural Properties (Tobunken), março 2017.

http://www.icm.gov.mo/rc/viewer/20017/979
http://www.icm.gov.mo/rc/viewer/20017/979
https://www.jstor.org/stable/41304922


Jiang, Xiaoyuan. Western Influences in the History of Science and Technology in
Modern China. Volume 5. Tradução da edição em chinês 旧命维新. Shanghai:
Shanghai Jiao Tong University Press, Publicado por Springer Nature Singapore Pte Ltd,
2016.

Kawamura, Yayoi. Reflection on Namban lacquers. Arts of Asia, v. 32, n. 2, p. 92-105,
2009a.

Kawamura, Yayoi. La laca japonesa de exportación en España: del estilo Namban al
pictórico. Archivo Español de Arte, v. LXXXII, n. 325, p. 87-93, 2009b.

Kawamura, Yayoi. Laca urushi de estilo Namban y sus Influências en las Artes de la
América Virrerinal: un estudio através de las obras conservadas en Navarra. In: Laca
Namban: Brillo de Japón en Navarra. Impressão de Castuera Industrias Gráficas S.A.
Navarra: Nafarroako Gobernua / Gobierno de Navarra, 2016. ISBN 978-84-235-3408-.
L.G./D.L.-NA: 217-2016.

Kawamura, Yayoi. Encuentro multicultural en el arte de barniz de Pasto o la laca del
Virreinato del Perú. História y Sociedad, v. 35, p. 87-112, 2018.

Kaufmann, Thomas da Costa. Toward a Geography of Art. [S.l.]: University of
Chicago Press, 2004. 308 p. ISBN 9780226133119.

Kaufmann, Thomas da Costa; DOSSIN, Catherine; JOYEUX-PRUNEL, Béatrice.
Circulations in the Global History of Art. New York: Routledge, 2016.

Kobayashi, Koji. In search of the multiple origins of Namban lacquer - recognition of
problems 「南蛮漆器の多源性を探る　問題点の把握と提起」. In: International
Symposium Proceedings, Revised Edition: In search of the Multiple Origins of Namban
Lacquer. Tokyo National Research Institute for Cultural Properties (Tobunken), março
2017.

Kotani, Noriko. The Historiography of Jesuit Art in Japan: inside and outside japan.
Florença: I Tatti, The Harvard University Center For Italian Renaissance Studies, 2015.

Kotani, Noriko. Studies in Jesuit Art in Japan. Ph. D. thesis in Art and Archeology,
Princeton University, 2010.

Koteku, Carolina Akemi. A corte celeste e o rei Sol: fontes de estudo sobre os
encontros artísticos entre China e Europa na era moderna. 2020. Processo: 19/14113-8.
FAPESP Bolsas no Brasil - Iniciação Científica. São Paulo: Faculdade de Arquitetura e
Urbanismo (FAU-USP).

Kuniyoshi, Celina. Imagens do Japão: uma utopia de viajantes. São Paulo: Estação
Liberdade, 1998.



Leão, Jorge Henrique Cardoso. Os Jesuítas e a participação dos auxiliares japoneses
na missão nipônica (1549-1614). Angelus Novus, n. 6, ano IV, p. 57-64, 2013.

Leiria, Leonor. "The Art of Lacquer in Seventeenth-Century Japan: Observations by
Portuguese Visitors." Bulletin of Portuguese-Japanese Studies, n. 3, 2001, p. 55-74.

Leiria, Leonor. Namban Art: Packing and Transportation. Bulletin of
Portuguese-Japanese Studies, n. 5, p. 49-65, dez. 2002. Lisboa: Universidade Nova de
Lisboa.

Leitão, Ana Maria Ramalho Prosérpio. Do trato português no Japão: presenças que
se cruzam (1543-1639). Dissertação de Mestrado em História dos Descobrimentos e da
Expansão Portuguesa apresentada à Faculdade de Letras da Universidade Clássica de
Lisboa, Lisboa, 1994.

Leithead, Alastair. Africa's oldest map unveiled. In: BBC NEWS: world edition, [S.l.],
10 nov. 2002. Disponível em: http://news.bbc.co.uk/2/hi/africa/2446907.stm. Acesso
em: 10 dez. 2023.

Li, Tana. Nguyễn Cochinchina: southern Vietnam in the seventeenth and
eighteenth centuries. [S.l.]: SEAP Publications, 1998. p. 72. ISBN 0877277222.

Liu, Junping; Huang, Deyuan. The Evolution of Tianxia Cosmology and Its
Philosophical Implications. Frontiers of Philosophy in China, Leiden: Brill, v. 1, n. 4, p.
517-538, dez. 2006.

Lindin, Olof G. Tanegashima: The Arrival of Europe in Japan. Copenhagen: NIAS
Press, 2002. (Nordic Institute of Asian Studies Monograph Series, No. 90). ISBN
87-91114-10.

Loh, Joseph. Art, Cartography, and Japanese Namban World Map Screens. 357 f. Ph.
D. in Philosophy in the Graduate School of Arts and Sciences. Columbia University,
2013.

Pinto, Maria Helena Mendes. Biombos Namban. Instituto Portugues de Museus:
Museu de Arte Antiga. Lisboa, Portugal. 1993

Pinto, Fernão Mendes. Peregrinação. Lisboa: Ferreira, 1908-1910.

Polo, Marco. Il Milione. A cura di Valeria Bertolucci Pizzorusso. Milano: Adelphi,
1975. (Letteratura Italiana Einaudi).

Makino, Ricardo Hiroyuki. Iniciação Científica: Arte Namban: Conexões Globais do
Japão na Modernidade Nascente (Séc. XVI-XVII). São Paulo: Cpq-FAU-USP, 2020.
Projeto nº 280, sem fomento.

http://news.bbc.co.uk/2/hi/africa/2446907.stm


Mantienne, Frédéric. Monseigneur Pigneau de Béhaine. Paris: Editions Eglises
d'Asie, 1999. ISBN 2914402201

Marquez Souza, Júlia de. As plantas ressignificadas na circulação global das artes:
levantamento de objetos procedentes do Brasil feitos de frutos (séc. XVI-XX). Pesquisa
de Iniciação Científica – FAUUSP, 2024. Número do processo: 2023-5403. Comissão
de Pesquisa FAU-USP.

Martins, Renata Maria de Almeida. Tintas da Terra, Tintas do Reino: Arquitetura e
Arte nas missões jesuíticas do Grão- Pará, 1653–1759. Faculdade de Arquitetura e
Urbanismo da Universidade de São Paulo, São Paulo, Outubro, 2009, 2v. (tese
doutorado).

Martins, Renata Maria de Almeida. “Uma cartela multicolor: objetos, práticas
artísticas dos indígenas e intercâmbios culturais nas Missões jesuíticas da Amazônia
colonial”, en Revista Caiana, Buenos Aires, n. 8, 1º sem. 2016.

Martins, Renata Maria de Almeida. Diálogos culturales en el arte de la América
portuguesa: las fuentes del repertorio decorativo de los espacios religiosos jesuíticos y
los inventarios de los bienes de la Compañia, en CAMPOS, Norma (ed.), Barroco.
Mestizajes en diálogo, La Paz, Fundación Visión Cultural, 2017, pp. 214-215.

Martins, Renata Maria de Almeida; Migliaccio, Luciano. “Charles Belleville,
Wei-Kia-Lou. Um jesuíta entre a China, a França e o Brasil”, In: Ação Global da
Companhia de Jesus: Embaixada Política e Mediação Cultural, Fleck, Eliane; Rogge,
Jairo (Ed.). São Leopoldo: Oikos, 2018.

Martins, Renata Maria de Almeida; Migliaccio, Luciano. “Seguindo a pista de
Wei-Kia-Lou. A migração de formas artísticas de gosto oriental através das missões
jesuíticas e a ornamentação de espaços religiosos na América portuguesa”, in Revista de
História da Arte. Série W: The Art of Ornament: Meanings, Archetypes, Forms and
Uses. Lisboa: IHA/FCSH/NOVA, nº 8, 2019, pp. 162-172.

Martins, Renata Maria de Almeida. “La Floresta Cifrada: La Pluralidad Cultural en
el arte de las Misiones Jesuíticas en Amazonía (ss. XVII-XVIII)”, en ZUGASTI,
Miguel (Org.). Trece Ensayos sobre Patrimonio Cultural Andino Amazónico (ss.
XVIXVIII). Navarra, 2020a, pp. 87-100.

Martins, Renata Maria de Almeida. “Práticas de Re-existência e Opção Decolonial
nas Artes da Amazônia: indígenas pintoras e redes de circulação local/global de saberes
e objetos”, en MARTINS, Renata; MIGLIACCIO, Luciano (Ed.). No Embalo da Rede:
Trocas Culturais, História e Geografia Artística do Barroco na América Portuguesa.
Sevilha / São Paulo, 2020b, pp. 343-363.



Martins, Renata. Lacquers of the Amazon: Cuias, Cumatê and Colours by Indigenous
Women in Grão-Pará in the 18th Century. Heritage, v. 7, p. 4855–4880, 2024.
Disponível em: https://doi.org/10.3390/heritage7090230.

Matos, Inês Carvalho. Os objetos artísticos e a integração da epopeia marítima
portuguesa na identidade civilizacional europeia: uma reflexão transdisciplinar. In: R.
Ribeiro, V. de Sousa & S. Khan (Eds.), A Europa no mundo e o mundo na Europa: crise
e identidade. Livro de atas (pp. 108-122). Braga: CECS. 2017.

Matos, Inês Carvalho. Namban Labyrinth, Bulletin of Portuguese / Japanese Studies,
2ª série, vol.1, 77-108. 2015.

Meier-Westhues, Ulrich. Polyurethanes: coatings, adhesives and sealants. Hanover:
Vincentz Network GmbH & Co KG, 2007. ISBN 978-3-87870-334-1.

Menezes, Ulpiano Toledo Bezerra de. O objeto como documento. Aula ministrada no
curso Patrimônio cultural políticas e perspectivas. IABCONDEPHAAT, 1980.

Medina, Dolores. Aspectos técnicos manifestados durante la restauración del
enconchado "San Isidro y el Milagro de la Fuente" pertencente ao Museu de América.
Anales del Museu de América, n. 3, p. 97-100, 1995.

Moura, Carlos Francisco. IV Centenário do Namban-ji, Templo dos Bárbaros do Sul
de Kyoto (1576): Efemérides. Separata dos números 1 e 2 do volume X do Boletim do
Instituto Luís de Camões.Macau: Imprensa Nacional, 1976.

Neves, Jaime Ramalhete. O conhecimento português da Coreia no Século XVI.
Revista Cultura: Edição do Instituto Cultural de Macau, Ano V, n. 1, Aspectos da
Condição da Mulher em Macau e na China, jul./set. 1991.

Nampo, Bushi. Teppoki (Crónica del Arcabuz). Tradução de Mario Martín Merino,
2016. Disponível em:
https://www.academia.edu/34112381/Teppo_ki_Cr%C3%B3nica_del_arcabuz_.

Ocaña Ruiz,, Sonia Irene. Marcos "enconchados": autonomia e apropriação de formas
japonesas na pintura novohispana. Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, v.
XXX, n. 92, p. 107-153, 2008. Distrito Federal: Instituto de Investigaciones Estéticas,
México.

Ocaña Ruiz,, Sonia Irene. Enconchados: Japanese Appropriations, Ornamentation and
Light Symbolism in New Spain. In: caiana. Revista de Historia del Arte y Cultura
Visual del Centro Argentino de Investigadores de Arte (CAIA). No 10 | 1er. semestre
2017a. Pp 1-17

https://doi.org/10.3390/heritage7090230
https://www.academia.edu/34112381/Teppo_ki_Cr%C3%B3nica_del_arcabuz_
https://www.academia.edu/34112381/Teppo_ki_Cr%C3%B3nica_del_arcabuz_


Ocaña Ruiz,, Sonia Irene. De Asia a la Nueva España via Eurpa: lacas asiáticas y
achinadas en el siglo XVIII. Anales Del Instituto De Investigaciones Estéticas, v. 1, n.
111, pp. 131-186, 13 out. 2017b.

Ocaña Ruiz,, Sonia Irene. Las elusivas huellas de los biombos japoneses en los
virreinales (siglos XVII y XVIII). In: GUZMÁN, Rafael; MARÍ, Yolanda; SAÉZ, Iván
(org.). Identidades y redes culturales: V Congresso Internacional de Barroco
Iberoamericano. Granada: Editorial Universidad de Granada, 2021

Oliveira, Francisco. A Construção do Conhecimento Europeu sobre a China (c.1500-
c.1630). 403 f. Tese (Doutorado) - Departamento de Geografia, Universitat Autônoma
de Barcelona. 2003

O´Marlley; Bailey; Harris; Kennedy; Ed, The Jesuits Culture, Sciences, and the Arts,
1540- 1773. Toronto; Buffalo; London; University of Toronto Press, 1999.

Oropeza Keresey, Déborah. Los "indios chinos" en la Nueva España: la inmigración
de la nao de China, 1565-1700. Tese (Doutorado em História) – El Colegio de México,
A.C., Centro de Estudios Históricos, Cidade do México, 2007.

O Sacrosanto, e Ecumenico Concilio de Trento Em Latim, e Portuguez: Dedica, e
Consagra aos Excell., e Rev. Senhores Arcebispos, e Bispos da Igreja Lusitana,
Joaõ Baptista Reycend. Lisboa: Na Officina Patriarc. de Francisco Luiz Ameno, 1781.
Tomo II. A transcrição do item Da invocação, veneração, e Reliquias dos Santos, e das
Sagradas Imagens extraído da Sessão XXV – Nona, e ultima em tempo de Pio IV,
principiada a 3 de Dezembro de 1563.

Pires, Tomé. A Suma Oriental de Tomé Pires e o livro de Francisco Rodrigues. Leitura
e notas de Armando Cortesão. Coimbra: Por Ordem da Universidade, 1978. (Acta
Universitatis Conimbrigensis).

Pines, Yuri. Beasts or humans: Pre-Imperial origins of Sino-Barbarian Dichotomy. In:
AMITAI, R.; BIRAN, M. (org.). Mongols, Turks and Others: Eurasian nomads and the
sedentary world. Leiden: Brill, 2005. p. 59-102.

Polido, Neuza. Lacas de exportação no contexto luso-asiático e a sua circulação entre a
Índia, China e ilhas Ryūkyū. 120 f. Dissertação (Mestrado) - Curso de História da Arte,
Universidade Nova de Lisboa, Lisboa, 2017.

Porro, A. Uma crônica ignorada: Anselmo Eckart e a Amazônia setecentista. In
Boletim do Museu Paraense Emilio Goeldi. Ciências Humanas; Museu Paraense Emilio
Goeldi—MPEG: Belém do Pará, Brazil, 2011; Volume 6.

Priori, Antonio. Spiritual aspects and values of namban art (1549-1639).East and West,
vol. 12, No. 4, pp. 241-253. Dez. 1961.



Raveri, Massimo. Índia e Extremo Oriente: via da libertação e da imortalidade.
Tradução Camila Kintzel. São Paulo: Hedra, 2005.

Ribeiro, Madalena. A Nobreza Cristã de Kyushu. Redes de Parentesco e Acção
Jesuítica. Dissertação (Mestrado) em História dos Descobrimentos e da Expansão
Portuguesa (séculos XV-XVIII). 2006.

Rocha, Joanes. As artes liberais e manuais japonesas do século XVI a partir da obra
Nihon Kyôkaishi. Oficina do Historiador, v. 12, n. 1, p. [n.p.], jan./jun. 2019.

Rocha, Joanes. "Uma xícara de chá que transformou o outro lado das Tordesilhas."
Café História. Disponível em:
https://www.cafehistoria.com.br/uma-xicara-de-cha-que-transformou-o-outro-lado-das-t
ordesilhas/. Publicado em: 22 nov. 2022. ISSN: 2674-5917.

Rodrigues, João. Vocabvlario da Lingoa de Iapam.Manuscrito, Arquivo da Biblioteca
da Ajuda, Lisboa, 1603-1604.

Rodrigues, João. Nihon Kyôkaishi (Jô) (日本教会史・上). Tôkyô: Iwanamishoten,
1967. (Daikôkaijidai Sôsho, IX).

Romero, Ana Tereza Guimarães. Arte Namban no Mercado Leiloeiro Internacional e
Nacional. 135 f. Dissertação (Mestrado) - Curso de Gestão de Mercado de Arte,
Instituto Universitário de Lisboa, Lisboa, 2013.

Ruiz-de-Medina, Juan. Catholicism and Japan: The underground work of the
missionaries in Japan. Review of Culture, n. 17, 2nd series, English edition. Instituto
Cultural de Macau, 1993. p. 53-69. "Portugal and Japan XVIth and XVIIth Centuries:
Reflections of Encounters", out./dez. 1993.

Sande, Duarte de, S.J. (1547-1600). De missione legatorum Iaponensium ad
Romanam curiam, rebusq; in Europa, ac toto itinere animaduersis dialogus... / ab
Eduardo de Sande Sacerdote Societatis Iesu. In Macaensi portu: in domo Societatis
Iesu, 1590. [8], 24, 33-412 p., [24] p.; 4º . Disponível em: https://purl.pt/15122.

Santos, Alexandra Patrício. As Lacas Nanban de Exportação: encomenda e
circulação. 2017. 82 f. Dissertação (Mestrado) - Curso de Arte, Universidade Nova de
Lisboa, Lisboa, 2017.

Santos, Luísa Ximenes. O Concílio de Trento e a discussão acerca do estatuto da
imagem. 2013. Monografia (Especialização em Cultura e Arte Barroca) – Instituto de
Filosofia, Artes e Cultura, Universidade Federal de Ouro Preto, Ouro Preto, 2013.

Serrão, Victor. “Entre a China e Portugal. Temas e outros fenómenos de miscigenação
artística, um programa necessário de estudos”. In: Património Cultural Chinês em

https://www.cafehistoria.com.br/uma-xicara-de-cha-que-transformou-o-outro-lado-das-tordesilhas/
https://www.cafehistoria.com.br/uma-xicara-de-cha-que-transformou-o-outro-lado-das-tordesilhas/
https://www.cafehistoria.com.br/uma-xicara-de-cha-que-transformou-o-outro-lado-das-tordesilhas/
https://purl.pt/15122


Portugal (Actas do Colóquio Internacional, coordenado por Luís Filipe Barreto e Vitor
Serrão), pp. 11-34

Simões, Catarina Anselmo Santana. Para uma análise do conceito de “exótico”: O
Interesse Japonês na Cultura Europeia (1549-1598). 2012. Dissertação (Mestrado em
História Moderna e dos Descobrimentos) – Faculdade de Ciências Sociais e Humanas,
Universidade Nova de Lisboa, Lisboa, 2012.

Sousa, Lúcio de. The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan: Merchants,
Jesuits and Japanese, Chinese, and Korean Slaves. Leiden; Boston: Brill, 2019.

Subrahmanyam, Sanjay. Connected Histories: Notes towards a Reconfiguration of
Early Modern Eurasia. Modern Asian Studies, v. 31, n. 3, Cambridge, jul. 1997, p.
735-762.

Subrahmanyam, Sanjay. The Portuguese Empire in Asia, 1500-1700: A Political and
Economic History. Chichester: Wiley Blackwell, 2012. (e-book).

Suzuki, Takeshi. Legado Português na Cultura Japonesa: as Artes, as Ciências, os
Artefatos, as Comidas, as Palavras... e o Teppo. 100 f. Dissertação (Mestrado) – Lingua,
Literatura e Cultura Japonesa, Departamento de Letras Orientais da FFLCH,
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2018.

Takase, Kōichirō. "A Igreja Cristã (Kirishitan) no Japão e os poderes unificadores
japoneses nos séculos XVI e XVII." Tradução de Hino Hiroshi. The Journal of Ryutsu
Keizai University, Ibaraki, Japão, v. 41, n. 1 (152), jul. 2006.

Takamizawa, Tadao. "Biombos Namban." In: Arte Namban. Lisboa: Fundação
Calouste Gulbenkian, 1981.

Takizawa, Osami; Santa Cruz, Antonio Miguez. Visiones de un Mundo Diferente:
política, literatura de avisos y arte namban. e-Libros Lejano Oriente, Archivo de la
Frontera. Centro Europeo para la Difusión de las Ciencias Sociales. 2015

Teixeira, Manuel. Macau e a sua diocese: as missões portuguesas no Vietnam. Volume
14. Macau: Tipografia do Orfanato Salesiano, 1977.

Thomas, Ema Kubo. Living Kirishitan Icons of Early Modern Japan. 2015. 102 f.
Dissertação (Mestrado) - Curso de Japanese Art History, San Francisco State
University, São Francisco, 2015.

Tomes, Robert. Americans in Japan: an abridgment of the Government Narratives of
the U.S. Expeditions to Japan under Commodore Perry. New York: D. Appleton & Co.;
London: 16 Little Britain, 1857.



Tomio, Yoshino. Namban moyo no makie-hin ni tsuite (About makie objects with
Namban Design). In: Urushi to kogei (Urushi and craft work), vol.431, p.6. Nihon
Shikko-kai. 1937.

Toussainr, Manuel. La pintura con incrustaciones de concha nácar en Nueva España.
Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, v. 5, n. 20, p. 5-20, 1952. Disponível
em: https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.1952.20.531.

Tucker, Spencer. Vietnam. Lexington: University Press of Kentucky, 1999. ISBN
0813128587, 9780813128580. Disponível em:
https://books.google.com.br/books?id=WZry2NaH2_sC&lpg=PA22&dq=Antonio+de+
Faria+Faifo&pg=PA22&redir_esc=y#v=onepage&q=Antonio%20de%20Faria%20Faif
o&f=false.

Unno, Kazutaka. Cartography in Japan. In: HARLEY, J. B.; WOODWARD, David
(ed.). The History of Cartography. v. 2, book 2: Cartography in the Traditional East
and Southeast Asian Societies. Chicago; London: The University of Chicago Press,
1994.

Ulanseit, Ulrich. Theobald. Vietnam [online]. Chinaknowledge. Disponível em:
http://www.chinaknowledge.de/History/Altera/vietnam.html.

Valignano, Alessandro SJ – Il Cerimoniale per I missionari del Giappone
´´Advertimentos e Avisos acerca dos Costumes e Cantangues de Jappão´´. Giuseppe Fr.
Shuctte SJ. Roma: Istituto Grafico Tiberino, 1946.

Vlam, Grace A. H. "Kings and Heroes: Western-Style Painting in Momoyama Japan."
Artibus Asiae 39, no. 3/4 (1977): 220-50.

Vlam, Grace A.. Western-style Secular Painting in Momoyama Japan. PhD
dissertation in History of Art. University of Michigan, 1977.

Yamafune, Kotaro. Portuguese Ships on Japanese Namban Screens. 2012. 134 f.
Dissertação (Mestrado) - Curso de Arte, Antropologia, Texas A&m University, Texas,
2012.

Yamamori, Yumiko. Namban Period (1549-1639). In: Pre-Meiji export furniture and
its historical context, Japanese Export Furniture, 1999.

Yuste López, Carmen. Emporios transpacíficos: comerciantes mexicanos en Manila
(1710-1815). México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de
Investigaciones Históricas, 2007. 513 p. (Serie Historia Novohispana, 78). Cuadros e
mapas. ISBN 978-970-32-4960-2.

Waterhouse, David. The earliest Japanese contacts with Western music. Review of
Culture, n. 26 (2nd Series), English Edition, Instituto Cultural de Macau, abril 1996. A

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.1952.20.531
https://books.google.com.br/books?id=WZry2NaH2_sC&lpg=PA22&dq=Antonio+de+Faria+Faifo&pg=PA22&redir_esc=y#v=onepage&q=Antonio%20de%20Faria%20Faifo&f=false
https://books.google.com.br/books?id=WZry2NaH2_sC&lpg=PA22&dq=Antonio+de+Faria+Faifo&pg=PA22&redir_esc=y#v=onepage&q=Antonio%20de%20Faria%20Faifo&f=false
https://books.google.com.br/books?id=WZry2NaH2_sC&lpg=PA22&dq=Antonio+de+Faria+Faifo&pg=PA22&redir_esc=y#v=onepage&q=Antonio%20de%20Faria%20Faifo&f=false
https://books.google.com.br/books?id=WZry2NaH2_sC&lpg=PA22&dq=Antonio+de+Faria+Faifo&pg=PA22&redir_esc=y#v=onepage&q=Antonio%20de%20Faria%20Faifo&f=false
http://www.chinaknowledge.de/History/Altera/vietnam.html
http://www.chinaknowledge.de/History/Altera/vietnam.html


influência de Portugal na música da Ásia. Três compositores e a poesia de Camilo
Pessanha. Dois compositores de Macau e a invenção da paisagem.






