
UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

ESCOLA DE COMUNICAÇÕES E ARTES 

DEPARTAMENTO DE ARTES CÊNICAS 

 

 

LILIAN BARBOSA DE SOUSA GOMES 

 

 

 

Poesia do movimento: a beleza do que se move 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

-2021-  



UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

ESCOLA DE COMUNICAÇÕES E ARTES 

DEPARTAMENTO DE ARTES CÊNICAS 

 

 

LILIAN BARBOSA DE SOUSA GOMES 

 

 

 

Poesia do movimento: a beleza do que se move 

Trabalho de conclusão de curso de graduação em Licenciatura em Artes 

Cênicas, apresentado ao Departamento de Artes Cênicas da Escola de 

Comunicações e Artes da Universidade de São Paulo. 

Orientação: Profª. Drª. Maria Lúcia de Souza Barros Pupo. 

Coorientação: Profª. Drª. Sayonara Sousa Pereira. 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

-2021- 





AGRADECIMENTOS 

A todos os participantes da oficina “Poesia do movimento”, pela entrega e dedicação. 

Por terem preenchido com tanto carinho esse ritual de passagem que foi para mim conduzir 

aulas sozinha pela primeira vez. Obrigada por me trazerem confiança como professora. 

Aos responsáveis pela minha inclinação à licenciatura: Soler, por colocar a pulga atrás 

da orelha; Malu, por multiplicá-la em uma família de pulgas que fizeram morada em mim.  

À Sayô, por deixar seus rastros no meu corpo e me trazer de volta à dança. 

A todos(as) os(as) professores(as) que deixaram comigo um pouco de si, por balançarem 

minhas certezas. 

Aos meus pais, Enes e Susana, pelo amor incondicional, apoio e incentivo.  

Aos meus irmãos, Lara, Vitor, Laís e Vinícius, pelo aprendizado empírico de uma vida 

sobre dividir e conviver. Em especial, à Laís, por ter sido as rodinhas da minha bicicleta no 

desafio da escrita acadêmica. Obrigada, por, mais uma vez, ler meu trabalho antes da entrega. 

À Helena, pela alegria inigualável que me traz e por ensinar tanto sobre ser e fazer, sem 

medo da bronca. 

Aos meus avôs e avós, por terem vindo antes. 

Às amizades preciosas que ganhei nos últimos anos: Diego, Larissa, Lux, Ícaro, Maciel, 

Felipe, Valmir, Isa, Juliana, Marine, Talisha e Bel. Obrigada pelos abraços, beijos, festas, 

aconchegos e conversas (e não falo pouco, não é?).  

À Julia Lima, pelos desabafos de horas e dias em via de mão dupla. 

À Jady, pelas parcerias dançantes. À Louise, pelas parcerias no decorrer da graduação, 

especialmente a última. 

A José Pedro, Marina e Marcella, pelas dúvidas, crises, conselhos e risos compartilhados 

na trajetória do TCC. Vocês foram fundamentais. 

Aos(às) amigos(as) e parceiros(as) do Lapett.   

À Giullia, pela generosidade inexplicável de alguns anos. 

À toda a turma 017, pelos primeiros intensos anos de graduação. 



A vida só é possível  

reinventada. 

  

Anda o sol pelas campinas  

e passeia a mão dourada 

pelas águas, pelas folhas... 

Ah! tudo bolhas 

que vem de fundas piscinas 

de ilusionismo... — mais nada. 

  

Mas a vida, a vida, a vida, 

a vida só é possível 

reinventada. 

  

Vem a lua, vem, retira 

as algemas dos meus braços. 

Projeto-me por espaços 

cheios da tua Figura. 

Tudo mentira! Mentira 

da lua, na noite escura. 

  

Não te encontro, não te alcanço... 

Só — no tempo equilibrada, 

desprendo-me do balanço 

que além do tempo me leva. 

Só — na treva, 

fico: recebida e dada. 

  

Porque a vida, a vida, a vida, 

a vida só é possível 

reinventada. 

(Reinvenção, Cecília Meireles) 

 

 



RESUMO 

GOMES, Lilian Barbosa de Sousa. Poesia do movimento: a beleza do que se move. 

Trabalho de conclusão de curso – Escola de Comunicações e Artes, Universidade de São Paulo, 

São Paulo, 2021.  

Realizada em meio à pandemia de Covid-19, esta pesquisa visa investigar o que uma 

exploração do movimento corporal, com base na dança teatral, oferecida para adultos, pode 

proporcionar às suas relações com seus corpos e espaços de isolamento social. Para isso, foi 

elaborada a oficina online “Poesia do movimento”, tendo como fundamentos principais: 

princípios metodológicos de Sayonara Pereira; o uso da gestualidade cotidiana na dança teatral 

e a busca por uma poética da interação virtual, levando em conta a relação entre corpo, os 

ambientes de cada envolvido e suas respectivas câmeras. No primeiro capítulo são abordadas 

as origens da oficina, a ideia de “poesia do movimento” – que a acompanhou desde o princípio 

– e a relevância deste tipo de prática para adultos não-profissionais das artes cênicas. O segundo 

versa sobre as especificidades do contexto virtual e caseiro na prática artística do corpo, a partir 

da referida experiência artístico-pedagógica. No terceiro capítulo é discutida a produção de 

sentidos na dança teatral, em especial, através de exercícios de elaboração e leitura de cenas 

realizados em aula. Por fim, elenco alguns dos efeitos principais que a oficina teve sobre seus 

participantes, buscando refletir sobre a sensibilização da percepção para o que mais podem os 

sentidos, o corpo e o movimento e analisar como isso reverberou neles. 

Palavras-chave: Dança teatral; educação; adultos; plataforma digital. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE FIGURAS 

Figura 1 – Duas educandas fazendo o movimento descrito no protocolo..................... 24 

Figura 2 – “direção [sexta feira]”.................................................................................. 31 

Figura 3 – “som bra [sábado]”....................................................................................... 31 

Figura 4 – “perspectiva [terça feira]”............................................................................ 31 

Figura 5 – “proporção [quarta feira]” ........................................................................... 31 

Figura 6 – “intenção (do corpo) [quinta feira]” ............................................................ 32  

Figura 7 – Educandos fazendo uma sequência juntos.................................................... 39 

Figura 8 – Profundidade e proporção do corpo ............................................................ 41 

Figura 9 – Sequência “profanada” do grupo 1 .............................................................. 41 

Figura 10 – Sequência “profanada” do grupo 2 ............................................................ 42 

Figura 11 – Profundidades e objetos ............................................................................. 42 

Figura 12 – Duas câmeras, uma pessoa ........................................................................ 43 

Figura 13 – Gravidade enviesada ................................................................................. 43 

Figura 14 – Segredo, oculto, curiosidade ..................................................................... 46 

Figura 15 – Equilíbrio, corpos nus, cotidiano, felicidade ............................................. 46 

Figura 16 – Imagens para o tema “isolamento” ............................................................ 48 

Figura 17 – Imagens para o tema “desejo” ................................................................... 49 

Figura 18 –  Imagens para o tema “medo de mim” ...................................................... 49 

Figura 19 – “Em que espelho ficou perdida a minha face?”......................................... 50 

Figura 20 –  “Tenho fome de tua boca” ........................................................................ 50 

Figura 21 –  “O nome podia ser ‘1ª dose’”: cena em aula ............................................ 61 

Figura 22 –  Duas perspectivas: cena em aula .............................................................. 63 



Figura 23 –  Luz a pino: cena em aula .......................................................................... 64 

Figura 24 – Os amantes: cena em aula ......................................................................... 64 

Figura 25 –  Sequências da 3ª aula I ............................................................................. 68 

Figura 26 –  Sequências da 3ª aula II ............................................................................ 68 

Figura 27 –  Cadeira, parede e um trio .......................................................................... 70 

Figura 28 –  Sequências da 3ª aula III: assassinato ....................................................... 72 

 

 

 

  



SUMÁRIO 

CONCEDE-ME ESTA DANÇA?................................................................................ 8 

CAPÍTULO 1 - UMA EXPERIÊNCIA MULTIPLICADA .................................... 16 

1.1 Ver no espelho um ser que cria: pulsão de vida ..................................................... 16 

1.2 Poesia do movimento............................................................................................. 18 

1.2.1 “Para você, o que é?” ............................................................................ 19 

1.3 A oficina ................................................................................................................ 21 

1.3.1 Sayô: técnica e qualidade do movimento .............................................. 21 

1.3.2 Gestualidade cotidiana na dança teatral ................................................ 24 

1.3.3 Laban e um pequeno desvio de rota ...................................................... 25 

1.3.4 A rotina da oficina ................................................................................ 28 

1.4 Registros poéticos das aulas e de si: o que foram os protocolos ............................ 28 

1.5 Pra todo mundo dançar .......................................................................................... 34 

 

CAPÍTULO 2 – CORPO-CASA-TELA ................................................................... 36 

2.1 Fazer dos obstáculos pontos de partida.................................................................... 37 

2.1.1 A tecnologia joga: coincidências e imprevistos .................................... 43 

2.2 Pas de deux: a casa te chama para a dança ............................................................. 45 

2.3 Corpo diante da tela ................................................................................................ 48 

CAPÍTULO 3 - TECER SENTIDOS: ENTRE O FAZER E O VER .................... 52 

3.1 Imagem-enigma na dança teatral ............................................................................ 52 

3.2 Ver: o papel dos observadores................................................................................. 57 

3.2.1 Nos últimos três encontros ................................................................... 60 

3.3 Fazer: exercícios de criação.................................................................................... 65 

3.3.1 Reflexões acerca dos exercícios............................................................ 70 

DE ENSEADA A VIDRO MOLE.............................................................................. 73 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ..................................................................... 79 

 

 



8 
 

CONCEDE-ME ESTA DANÇA? 

Eu já disse um pouco porquê. Porque, finalmente, é o 

corpo que tem de pagar, é o corpo que conta, que provê, 

que sofre. E quando eu vejo um corpo se levantar, eu 

sinto que é a humanidade que está se levantando. 

(DECROUX apud MASCARENHAS, 2009, p. 229) 

Vive-se através do corpo. E quando falo de corpo não pretendo reforçar nenhuma 

separação ou hierarquia entre corpo, mente e espírito. Decroux1 (2009, p. 226) diz: “eu sou o 

que se poderia chamar de materialista espiritual. Isto significa que me sinto subjugado pelo 

espiritual quando ele doa sua forma ao material”. Rudolf Von Laban2 fala de um “corpo-mente” 

dentro do qual estão inseridos aspectos espirituais e emocionais. Sobre a arte no palco, ele 

afirma: “Uma representação vital quase sempre decorre do reconhecimento do fato de que os 

meios visíveis e audíveis da expressão do artista são exclusivamente compostos por 

movimentos”, seja do corpo em cena, das cordas vocais ou dos instrumentistas (LABAN, 1978, 

p. 28). E o palco, para Laban (1978, p. 12), é “espelho da existência física, mental e espiritual 

do homem”. 

O corpo é meio de vida, é ele que sofre e é ele que goza. É morada das nossas sensações. 

É meio de transporte em qualquer meio de transporte em que se esteja. O corpo adoece, é ferido, 

mas também se cura. No corpo se pensa e, também, pensa o corpo: “Talvez não seja muito 

inusitado introduzir aqui a ideia de se pensar em termos de movimento, em oposição a se pensar 

em palavras.” (LABAN, 1978, p. 42). Para Ana Maria Costas (2010, p. 35): 

Existe uma produção de pensamento sobre o corpo [ciências humanas e 

biológicas]. Existe uma produção de pensamento do e no corpo [dança, 

abordagens somáticas,…]. Existe a possibilidade de um enriquecimento de 

perspectivas quando se associam os pensamentos sobre o corpo aos 

pensamentos do e no corpo.  

Através do movimento, o corpo se manifesta. Movimento comunica, expressa, informa 

vida e existência. Um corpo vivo, mesmo no seu momento mais estático, move-se – seja o 

sanfonar de um peito adormecido ou o constante pulsar sanguíneo. Movimentos estes às vezes 

pequenos demais para os olhos, mas definitivamente existentes e vitais. A forma como 

caminhamos, sentamos, levantamos, dormimos, cozinhamos, limpamos, abraçamos, mais do 

 
1 Étienne Decroux (1898-1991), ator e mímico francês, criador da Mímica Corporal Dramática. 
2 Rudolf Von Laban (1879-1958) “Foi arquiteto, pedagogo, dançarino, coreógrafo, teatrólogo, musicólogo e 

considerado o maior teórico da dança do século XX. Estudou e sistematizou a linguagem do movimento em seus 

diversos aspectos: criação, notação, apreciação e educação. Criou a Labanotation, um dos principais sistemas de 

notação de movimento utilizados atualmente.” (PEREIRA, 2018, p. 518). 



9 
 

que trejeitos, são partes constitutivas de quem somos. Tanto é que aprender outras formas de se 

mover, seja para a reeducação de algum costume postural, seja para um estudo de atuação 

teatral, é sempre trabalhoso e pode trazer consigo, em diferentes níveis, a sensação de 

transformação do próprio ser. 

Em um artigo publicado no jornal eletrônico El País, Paul B. Preciado nos lembra: 

O mais importante que aprendemos com Foucault é que o corpo vivo (e, 

portanto, mortal) é o objeto central de toda política. Il n’y a pas de politique 

qui ne soit pas une politique des corps (não existe uma política que não seja 

uma política dos corpos). Mas o corpo não é para Foucault um organismo 

biológico dado sobre o qual o poder age. A própria tarefa da ação política é 

fabricar um corpo, colocá-lo em funcionamento, definir seus modos de 

reprodução, prefigurar as modalidades de discurso por meio das quais esse 

corpo se torna ficcionalizado até poder dizer “eu”. (PRECIADO, 2020)   

Partindo disso, podemos pensar na importância da reinvenção poética dos movimentos; 

de olhar para o corpo – em especial, a gestualidade cotidiana – como fonte de criação artística, 

ou seja, ponto de partida para elaboração de novos significados. Afinal, os sentidos já existentes 

conferidos ao corpo e ao movimento são também invenções. Assim, manuseá-los, como um 

artesão diante da matéria-prima de si mesmo, é, de certa forma, brincar de reinventar as ficções 

do corpo e, consequentemente, a percepção, em geral: 

A possibilidade de estarmos atentos às percepções, conectando-nos às 

sensações oriundas da captação dos sentidos, permite a possibilidade de 

ocorrerem novas percepções: “Nosso mundo existe porque o sentimos, o 

interpretamos e construímos uma percepção. Sentimos nosso corpo e sentimos 

nosso ambiente. Dessas sensações construímos um mapa de nosso mundo 

interno e externo”. (COSTAS, 2010, p. 49) 

Sobre esse trecho, retirado da tese de doutorado de Ana Maria Costas, Kalyse Souza 

(2014, p.32) reflete: 

[...] é a partir dos sentidos que podemos captar novas percepções e construir 

um mapa interno e externo do nosso mundo, e o que é nosso mundo se não o 

nosso próprio corpo, pois é através dele que conhecemos o mundo e nos 

reconhecemos nele. Ao refletir sobre a criação com base na poética corporal, 

acreditamos que é a partir de novas percepções corporais que a criatividade e 

a poesia acontecem. 

Poesia — não apenas a literária — e realidade — no sentido de mundo conforme o 

percebemos — vivem um constante processo de retroalimentação. “A vida só é possível 



10 
 

reinventada” (Reinvenção, Cecília Meireles)3 e a poesia é o berço das ideias que reinventam 

mundos: 

O tipo de luz sob a qual examinamos nossas vidas influencia diretamente o 

modo como vivemos, os resultados que obtemos e as mudanças que esperamos 

promover através dessas vidas. É nos limites dessa luz que formamos aquelas 

ideias pelas quais vamos em busca de nossa mágica e a tornamos realidade. 

Trata-se da poesia como iluminação, pois é através da poesia que damos nome 

àquelas ideias que – antes do poema – não têm nome nem forma, que estão 

para nascer, mas já são sentidas. (LORDE, 2019, p. 45) 

Nascida em meio à pandemia de Covid-19, essa pesquisa teve seus protótipos entre as 

paredes da minha casa, através de experimentos corporais que investigaram a poeticidade 

emergente do cotidiano. Formas da casa, objetos e ações da rotina tornaram-se matéria-prima e 

parceiros de cena, ganhando novos significados. Tamanha foi a importância pessoal dessa 

vivência que me intrigou a possibilidade de sua multiplicação e de seus respectivos efeitos para 

outras pessoas. Assim, o objetivo desta pesquisa foi investigar o que uma exploração do 

movimento baseada em dança teatral4, oferecida para adultos através de encontros virtuais, 

poderia proporcionar às suas relações com seus corpos e espaços de isolamento social.  

Se o germe da pesquisa é essa experiência, ela mesma, contudo, tem suas origens na 

minha trajetória de formação entre a dança e o teatro, a qual remonta desde a minha infância 

até os dias de hoje. 

Comecei a estudar dança aproximadamente aos 9 anos, no Conservatório de Valinhos 

Lígia Loschi. Lá permaneci até os 17 anos e estive em contato com alguns gêneros, dentre os 

quais o balé clássico era ensinado como principal. Uma mudança de cidade, porém, afastou-me 

dessa escola e, consequentemente, da dança, com a qual só voltaria a me encontrar 4 anos 

depois. Durante este intervalo, entre 2015 e 2016, fiz um curso técnico de teatro, que contribuiu 

significativamente para a minha decisão de prestar vestibular na área. Nestes 2 anos de curso, 

conheci Pina Bausch5 e Rudolf Von Laban. 

 
3 MEIRELES, Cecília. Vaga Música. In: Obra Poética. Rio de Janeiro: Editora Nova Aguilar S. A., 1983. 
4 Sayonara Pereira, especialista em Dança Moderna, acredita que a palavra Tanztheater não necessita de tradução 

literal, assim como acontece com a expressão Commedia dell’arte. O termo em alemão seria mais apropriado para 

remeter à corrente de Pina Bausch e seus discípulos, enquanto, para quem trabalha a partir dessas referências, 

deva-se falar em “dança teatral”. Para Pereira, esta seria uma tradução mais apropriada do termo, por aproximar 

melhor as duas disciplinas. Neste texto opto por usar ambas as expressões de acordo com este pensamento, embora 

“dança-teatro” possa aparecer em citações de outros autores. 
5 Pina Bausch (1940-2009) foi uma notável coreógrafa e bailarina alemã, dirigindo o Tanztheater Wuppertal por 

mais de três décadas. Discípula de Kurt Jooss, foi um dos maiores nomes do Tanztheater e uma figura 

revolucionária para as Artes Cênicas. 



11 
 

Em 2017, comecei a graduação em Artes Cênicas na Universidade de São Paulo, onde 

conheci a Profª Drª Sayonara Pereira6. Sayô foi uma presença constante na minha formação 

universitária, tanto através de disciplinas curriculares quanto do Lapett7, Laboratório de 

Pesquisa e Estudos em Tanz Theatralidades coordenado por ela.  

Reencontrar a dança com Sayonara foi, mais do que um retorno, uma completa 

(re)descoberta. Pela primeira vez, não pareciam estar entre os principais objetivos do estudo em 

dança ter um en dehors8 super aberto, flexibilidade e força suficientes para levar a perna à altura 

da cabeça ou capacidade de girar piruetas múltiplas. Não que essas habilidades fossem 

menosprezadas. Quando se trata da metodologia pedagógica de Pereira, a técnica, inclusive do 

balé clássico, é bastante valorizada. Força e flexibilidade também são trabalhadas e almejadas, 

mas, com Sayonara, o sentido da dança parecia transcender esses elementos de uma maneira 

tão nítida como jamais me tinha sido apresentado. A qualidade do movimento tinha tanta 

importância quanto sua forma. A respiração fazia parte da dança, não como acessória ou 

inevitável, mas como propulsora e movimento em si. 

De acordo com Lenira Rangel, o tema de movimento9 relacionado com o “significado, 

expressão, comunicação” tem, dentre seus objetivos, “demonstrar que auto-expressão e criação 

artística não são a mesma coisa” (RANGEL, 2001, p. 128). É comum ouvir Sayô dizer aos seus 

alunos “saibam línguas”, incentivando o aprendizado de técnicas: 

Eu penso que técnica liberta porque, quanto mais técnica eu souber, eu vou 

estar livre depois para me expressar, ao invés de eu ficar “me dançando”. Essa 

está entre as minhas expressões mais famosas: Não se dance! Pelo amor de 

Deus! Não queira se dançar. Siga instruções! Então depois, livre, você vai, 

corre lá fora, seja feliz. (AIRES; DANTAS, 2020, p. 298)10 

Seguir as instruções é também um voto de confiança na linguagem do movimento. 

“Reproduzir” uma coreografia é como ler um poema de outro em voz alta, experimentá-lo na 

própria voz, mesmo que não o entenda a princípio, para ver como lhe cai e descobrir coisas que 

 
6 Sayonara Pereira, Professora Livre-docente na área de Artes Cênicas com especialidade em Dança Moderna, 

integra o quadro docente do departamento de Artes Cênicas da Universidade de São Paulo. Teve grande parte da 

sua formação na Alemanha, entre 1985 e 2004, em grandes centros de artes como a Folkwang Hochschule de 

Essen, a Hochschule Für Musik und Tanz- Köln, e o Tanztheater Christine Brunel. 

7 Sou integrante do Lapett desde 2018 até os dias atuais. 

8 “En dehors”, do francês, “para fora”, é uma característica básica da configuração do corpo no balé clássico que 

consiste na rotação da coxa para fora, resultando, entre os pés, um ângulo que visa os 180°. Pode referir-se também 

à orientação “para fora” na realização de algum movimento. 

9 “Tema(s) de movimento(s) são um instrumental didático, de aprendizado da teoria de movimento” desenvolvido 

a partir da teoria sobre o movimento de Laban. (RANGEL, 2001, p. 116). 

10 Palavras de Sayonara Pereira em entrevista concedida a Aires e Dantas. 



12 
 

só existem fora do papel. Tentar trazer o movimento de outra pessoa ao próprio corpo pode 

levar a algumas compreensões que só são acessíveis pelo mover-se, que talvez não possam ser 

descritas com palavras. 

Essas estão dentre as principais experiências que me amparam quando me vejo capaz 

de falar poeticamente com o corpo. Não apenas “me dançar”, no sentido da livre autoexpressão 

— o que também tem seu valor e pode, perfeitamente, fazer parte do processo pedagógico e/ou 

criativo —, mas criar e decupar movimentos, tecer sentidos, falar uma língua que estou 

aprendendo para, através dela, dialogar com outros. 

Pereira também inaugurou, para mim, a noção de que é possível começar a estudar dança 

na fase adulta. Há 5 anos, acompanhando-a, observo seu trabalho e ouço seus depoimentos 

sobre os inícios, sobre dar aula para os primeiros anos de Artes Cênicas. Jovens e adultos que 

chegam, às vezes com nada, às vezes com anos de estudos em dança. E, embora possa se ter 

mais ou menos facilidade na apreensão dos movimentos, em qualquer dos casos é possível 

dançar, aprender princípios, familiarizar-se com uma técnica e dizer algo com ela. No Lapett 

mesmo, integrantes importantes, ótimos dançarinos, ingressaram sem formação anterior em 

dança.  

Em paralelo, podemos também olhar para as 2 remontagens da peça Kontakthof (1978), 

de Pina Bausch. A primeira versão foi construída com o próprio elenco do Wuppertal 

Tanztheater, bailarinos de altíssimo nível técnico. Em 2000, a peça ganhou uma reapresentação, 

mas com um elenco inteiro acima de 60 anos de idade, sem histórico no campo da dança. Em 

200811, a obra ganhou uma terceira versão, com elenco composto por adolescentes de 

aproximadamente 14 anos, também sem trajetória prévia como bailarinos. As diferenças de 

nível técnico podem ser vistas se analisarmos cenas das três versões com esse intuito. Porém, 

em termos de espetáculo, de algo está sendo compartilhado no palco através de uma linguagem, 

não há perdas.   

 
11 Sobre esta versão, no documentário Sonhos em Movimento (2010) é possível ver um pouco do cotidiano dos 

ensaios, questionamentos, reflexões e aprendizados que o processo possibilitou aos seus jovens participantes. 



13 
 

Foi também nas aulas de Pereira que conheci um pouco mais sobre o Tanztheater 

Wuppertal Pina Bausch12. Assisti pela primeira vez aos registros de algumas de suas peças13 na 

íntegra, e, mais uma vez, redescobri a dança. 

Quando dançava em Valinhos, os espetáculos anuais ou semestrais da escola tinham 

seus sentidos dramatúrgicos vinculados a um texto dramático, feito para costurar e, de certa 

forma, dar sentido aos grupos, duos e solos coreografados que ocupariam de forma intermitente 

o palco. A música começava, entravam os dançarinos, abriam espaço os atores e o processo 

inverso acontecia quando acabava o número. Eventualmente poderia haver pequenas cenas (que 

eram chamadas de mise en scènes) no meio da coreografia, sem falas, ilustrando algum 

acontecimento. O enredo em tais peças era carregado por diálogos e ações dramáticas, como 

um “aparte” da dança14, enquanto, na coreografia de Bausch, não vemos esse tipo de separação. 

Esse foi, de fato, um aspecto inovador do Tanztheater em seu tempo: 

Na obra de Bausch, o gesto cotidiano é utilizado nas mais variadas formas 

com o intuito de suscitar emoções que possam ir além do gesto em si mesmo 

e da sua utilização usual: “[...] Mudar a dança do nível da abstração estética 

para um comportamento físico cotidiano não é simplesmente uma questão de 

estilo — também mudou o próprio significado da dança” (Servos, 2008, p. 

22). (MEDEIROS; PEREIRA, 2017, p. 146) 

Significado, este, herdeiro de uma perspectiva na qual não há hierarquia, ou mesmo 

distinção marcada entre as duas linguagens: “É preciso partir do princípio de que à dança-teatro 

subjaz uma mudança de mentalidade com relação ao propósito de dançar, que em Pina coaduna 

muito bem com a ideia de seu mestre Kurt Jooss15, ou seja: a ideia de que a dança é teatro.” 

(TAVARES, 2018, p. 525). Em Bausch, tudo gera sentido, tudo é dramaturgia; corpo e 

movimento principalmente, mas em confluência com outros recursos cênicos.  

Esta é uma das bases sobre as quais me apoio: dança é teatro. O que não significa que a 

dança deva se submeter a valores clássicos do teatro – que nem ao próprio servem como 

padrões. Não nego que haja diferenciação possível entre dança, teatro e dança teatral, no 

entanto, esse não é tema de interesse deste trabalho. O que se destacou na minha prática foi a 

 
12 Companhia dirigida por Pina Bausch entre 1973 e 2009. 
13 A única peça que tive a oportunidade de assistir presencialmente foi Nefés, no Teatro Alfa de São Paulo, em 

2018. Em vídeo, assisti a Café Müller e Sagração da Primavera, incluindo sua remontagem recente com bailarinos 

de 14 países africanos, disponibilizada na edição de 2021 do Vivadança Festival Internacional. 
14 Ou da “dança pura”, tal como Laban a conceitua: a dança que não possui estória descritível, da qual deduz-se 

seu significado “por intermédio do interjogo de ritmos e formas que, na dança, contam sua própria estória, [...]” 

(LABAN, 1978, p. 23). 

15 Kurt Jooss (1901-1979), bailarino, coreógrafo e pedagogo alemão tido como precursor do Tanztheater, foi aluno 

de Rudolf Von Laban e mestre de Pina Bausch 



14 
 

investigação sobre a elaboração e interpretação de sentidos em cenas protagonizadas pelo corpo 

em movimento, como costuma ser na dança teatral. Para isso, lanço mão de referências tanto 

mais próximas do teatro quanto da dança, sem distinção, porque tenho em vista uma categoria 

para a qual princípios de ambas as áreas são bem-vindos. 

Da digestão e nutrição dos referenciais teóricos e práticos que me constituem hoje como 

artista e professora em formação, elaborei a oficina “Poesia do movimento” que, em seus 3 

meses de duração, em 12 encontros às sextas-feiras, foi realizada inteiramente online, através 

da plataforma virtual Zoom16. Divulgada através das redes sociais, a oficina era direcionada a 

adultos sem experiência profissional em artes cênicas. No entanto, não era restrita a esse 

público, podendo abarcar pessoas com os mais variados históricos na área — o que foi uma 

característica do grupo participante. Para esta pesquisa, os registros em vídeo da oficina17, o 

diário de bordo que mantive, os protocolos18 de aula dos participantes e as entrevistas19 

realizadas com eles depois do encerramento foram revisitados e analisados com auxílio de 

referências teóricas e práticas vivenciadas na minha formação. 

Não pretendo buscar definições para dança teatral, nem sugerir que minha prática tenha 

feito jus a qualquer uma de suas linhagens. “Poesia do movimento” não é mais do que uma 

primeira tentativa de materialização da minha atual interpretação sobre essa linguagem. 

Ampara-se em tudo que veio antes de mim. De certa forma, “[...] se equipara a um tipo de 

‘história corpo-oral’ (PEREIRA, 2018) por ser a tessitura de várias informações que recebi de 

outros mestres. Meu corpo tatuou algumas informações, na sequência, filtrou várias delas e 

passou a transmitir para outros corpos, [...]” (PEREIRA, 2020, p. 24). 

No decorrer dos três capítulos a seguir, trago comigo desde pensadores do teatro e da 

dança a teóricos da poesia literária e da arte em geral, além de algumas referências em vídeo de 

dançarinos. No primeiro capítulo, abordo com mais detalhes meus experimentos de quarentena, 

tento delinear melhor minha ideia de “poesia do movimento” e aprofundo os motivos que 

endossam este tipo de prática direcionada a adultos não-profissionais das artes cênicas. 

 
16 Houve apenas um encontro em que foi necessário usar a plataforma Google Meet. Há muitos aspectos técnicos 

que tornam o Zoom um dos melhores programas de videochamada para este tipo de investigação artística, 

entretanto, não abordarei o tema em detalhes. 
17 Destes vídeos, haverá, no decorrer do texto, tanto depoimentos de educandos em aula quanto imagens. Quando 

as imagens forem montagens de mais de um momento do vídeo, será indicado através das notas de rodapé. 
18 O protocolo, como instrumento pedagógico em aulas de teatro, tem como uma de suas funções a síntese da 

aprendizagem de cada encontro. Trazido ao Brasil por Ingrid Koudela, é conhecido como um procedimento do 

pedagogo e dramaturgo alemão Bertolt Brecht. Será um dos temas abordados no primeiro capítulo. 
19 Para me referir aos educandos, todos os nomes usados neste trabalho são fictícios. 



15 
 

Também ofereço uma visão geral sobre a oficina, possibilitando melhor compreensão de seus 

princípios básicos, do seu funcionamento e de alguns dos seus resultados, manifestados na voz 

dos participantes.  

Em “Corpo-casa-tela”, recorto aspectos do contexto virtual e caseiro, que, sendo 

inevitáveis, foram vistos intencionalmente como pontos de partida, ao invés de obstáculos. A 

relação direta com ambos os contextos foi fundamental para inserir a noção de reinvenção dos 

espaços virtuais e dos espaços da casa, que era um dos meus desejos com esta pesquisa.  

O terceiro capítulo reflete sobre a elaboração e leitura de cenas na oficina. Para isso, 

discute-se brevemente a produção de sentidos na dança teatral, tendo como base a noção de 

“imagem-enigma”. Ademais, falo sobre como abordei os exercícios de criação e o papel dos 

espectadores em aula – prática comum na pedagogia teatral. Por fim, retomo e acrescento alguns 

dos efeitos principais que a oficina “Poesia do movimento” teve sobre seus participantes, 

refletindo sobre a sensibilização da percepção para o que mais podem os sentidos, o corpo e o 

movimento e como isso reverberou neles. 

 

  



16 
 

CAPÍTULO 1 - UMA EXPERIÊNCIA MULTIPLICADA 

1.1 - Ver no espelho um ser que cria: pulsão de vida 

Para falar sobre esta pesquisa, é inevitável relatar uma experiência pessoal de 

quarentena. Chegando ao fim de 2020, afastada há alguns meses dos meus estudos práticos em 

dança e teatro e sem perspectiva de retorno à sala de ensaio, pequenas pulsões de dança, que 

vinham se acumulando, começaram a vazar pelo corpo. Na solitude do meu quarto, fui 

ganhando intimidade com as paredes, portas, móveis e, aos poucos, descobrindo, em todas as 

coisas que me rodeavam, escondido atrás das suas funcionalidades cotidianas, um convite à 

dança. Concomitantemente, seus próprios movimentos pareciam dança aos meus olhos e me 

faziam espectadora. Mesmo a estaticidade dotava-se de uma beleza fissurante. A intransigência 

de uma parede dura, fria e manchada contando histórias calada. Os vãos entre as pernas de uma 

cadeira e sua eterna antecipação de um outro corpo.  

Alimentei os disparates poéticos que me levavam a ver coisas demais nas coisas 

normais. Pulverizados pelo dia, manifestavam-se experimentos a partir da abertura de uma 

porta, do deslizar de uma gaveta, da ação de vestir um casaco, limpar um balcão, varrer, deitar-

-me, digitar, da sensação de cansaço, distração, rejeição. Em duo, combinei meus movimentos 

com os do armário da cozinha, dancei a subida e descida das escadas, explorei a combinação 

das formas do meu corpo com os limites quadrados do inferior de uma escrivaninha. Fui 

descobrindo e construindo uma poética do meu isolamento em casa, no intercâmbio entre 

percepção e criação, como quem destila uma experiência para redescobri-la e refazê-la. O 

quarto, a rotina e o corpo isolado ganharam novos sentidos. Para Audre Lorde, a verdadeira 

poesia, da qual nasce o pensamento, brota de uma “destilação da experiência”: 

Na medida em que aprendemos a suportar a intimidade da investigação e a 

florescer dentro dela, na medida em que aprendemos a usar o resultado dessa 

investigação para dar poder à nossa vida, os medos que dominam nossa 

existência e moldam nossos silêncios começam a perder seu controle sobre 

nós. (LORDE, 2019, p. 45) 

Porque o estado criativo, forjado no enfrentamento da investigação e concretizado na 

artesania do material que ela proporciona, é acompanhado da sensação de capacidade. Não nos 

tira de buracos, mas conduz o olhar para a direção de onde entra luz. Não resolveu minhas 

angústias, mas atenuou a sensação de impotência e paralisia através da redescoberta de algo do 

que sou capaz, “dou conta”. Efeito este que aparece como repercussão da oficina “Poesia do 

movimento” no depoimento de Laura: 



17 
 

Porque, além de me conectar com a arte, que eu achei que estava dormindo 

em mim, que eu achei que não tinha mais como eu fazer alguma coisa, só 

consumir — mesmo eu não gostando dessa palavra —, eu fiquei muito 

encantada e feliz com a Laura que estava participando. Porque eu pensava que 

não dava mais para fazer amizade na pandemia, que não dava mais para se 

divertir, que não dava mais... Que ia ser só ficar aqui esperando, como diz a 

minha irmã, “sentada esperando a vida passar”. E eu ficava, tipo: “Ah, então 

‘tá’, vamos esperar a gente vacinar…”. E foi muito legal porque melhorou até 

minha relação com as outras pessoas [...].  Então, eu descobri uma Laura que 

dava conta de fazer, que dava conta de criar, que dava conta de se relacionar.20 

E da restauração da sensação de potência, novos mundos e existências podem ser 

preparados, inventados e erigidos. Valho-me, novamente, da perspectiva de Lorde: 

Para as mulheres, então, a poesia não é um luxo. É uma necessidade vital da 

nossa existência. Ela cria o tipo de luz sob a qual baseamos nossas esperanças 

e nossos sonhos de sobrevivência e mudança, primeiro como linguagem, 

depois como ideia, e então como ação mais tangível. É da poesia que nos 

valemos para nomear o que ainda não tem nome, e que só então pode ser 

pensado. Os horizontes mais longínquos das nossas esperanças e dos nossos 

medos são pavimentados pelos nossos poemas, esculpidos nas rochas que são 

nossas experiências diárias. (LORDE, 2019, p. 47) 

Há quase 2 anos, vivemos uma pandemia amedrontadora, piorada por um caos político 

no Brasil, que desemboca em caos econômico, ambiental e no aprofundamento das já profundas 

desigualdades sociais do país. Tudo isso endossado pelo atual governo. De maneira semelhante 

à qual a poesia é necessária para forjar “sonhos de sobrevivência e mudança” para as mulheres, 

aposto no seu poder de renovar o senso de potência e esperança para corpos vivendo as 

consequências físicas e mentais do isolamento social e do contexto pandêmico. Muitos 

participantes relataram a oficina como um momento de suspensão da rotina frenética ou tediosa; 

de parar para perceber a si e seu entorno de maneira dilatada:  

[...] às vezes a gente cria nossos momentos de escape, de fuga assistindo filme 

ou alguma outra coisa... Mas às vezes não basta, não basta... E daí eu sinto que 

os momentos da oficina eram disso [...]. Que eu estava ali, de corpo presente, 

sabe? E às vezes acho que no dia-a-dia a gente esquece de presentificar o 

momento, a gente esquece de presentificar o nosso corpo. [...] eu sinto que é 

necessário ter esse momento de “meu deus, é só um corpo, e ele é capaz de 

tanta coisa!”.21 

Duas das razões que me levaram à oficina “Poesia do movimento” foram o prazer e a 

redescoberta que brotaram de uma vivência particular e o desejo de compartilhá-los. Não por 

uma expectativa de que a mesma sensação se repetisse, mas por uma intuição de que essa 

 
20 Entrevista concedida pela educanda Laura a mim, via plataforma Google Meet no dia 10/09/2021. Neste 

depoimento ela se refere à sua participação na oficina “Poesia do movimento”. 
21 Entrevista concedida pelo educando Julio a mim via plataforma Google Meet no dia 18/09/2021. 



18 
 

experiência — a depender de como fosse conduzida, desafio que cabia a mim — poderia ser 

relevante de diferentes maneiras para outras pessoas: 

E, para além disso, eu acho que esses espaços são muito potentes porque não 

é só a gente, é o espaço da observação também. É o espaço de como uma 

proposição que a educadora traz reverbera em corpos diferentes, reverbera de 

formas diferentes. E poder acessar a poesia do outro... Ah! Não tem preço. 

Não tem preço.22 

Se pensadores da poesia literária servem à reflexão que venho tecendo é porque, 

intimamente, a poesia das palavras e a poesia do corpo movente têm ocupado lugares bastante 

semelhantes na minha vida. Minha relação com a primeira ajudou a materializar em raciocínio 

as investigações da segunda para que esta pesquisa pudesse nascer como tal. “Poesia do 

movimento" não era uma ideia lúcida a princípio. Era uma intuição. Aos poucos — através da 

prática da oficina — fui compreendendo do que se tratava e o que pretendia com ela.  

1.2 - Poesia do movimento 

Buscando delinear uma função social da poesia, T. S. Eliot confere a ela, primeiro, 

algumas funções fundamentais que ele considera as mais óbvias: a de dar prazer e a de 

comunicar  

alguma experiência nova [...], ou a expressão de alguma coisa que sentimos 

mas para a qual não temos palavras, que amplia nossa conscientização ou 

amplia nossa sensibilidade. Entretanto, assim como não se refere à qualidade 

do prazer individual, essa conferência também não diz respeito aos benefícios 

individuais causados pela poesia. (ELIOT, 1972, p. 32) 

A importância da poesia refere-se diretamente ao seu papel com a língua, a qual é 

preservada, ampliada e melhorada com o trabalho do poeta. Eliot considera a poesia 

fundamental para toda uma nação, incluindo os integrantes que não a leem, porque a 

manutenção de uma língua é a manutenção do pensamento e dos sentimentos a ela vinculados. 

E, como assumir uma nova língua no lugar da própria seria se “transformar numa pessoa 

diferente” (ELIOT, 1972, p. 34), ter a própria língua mantida e atualizada é também se manter 

e se atualizar, como indivíduo e coletivo.  

Trazendo para o contexto desta pesquisa, tomo emprestada a importância da poesia 

literária, traçada por Eliot, para pensar a linguagem do movimento: “A poesia é uma constante 

lembrança de todas as coisas que só podem ser ditas em uma língua, e que são intraduzíveis” 

 
22 Entrevista concedida pelo educando Julio a mim via plataforma Google Meet no dia 18/09/2021. 



19 
 

(ELIOT, 1972, p. 39). Se não fazemos do movimento também poesia, se não estimulamos o 

pensamento pelo movimento, podemos estar relegando a linguagem do corpo ao 

embrutecimento, subjugando-a ao utilitarismo. E o movimento é também, como a língua, a 

própria expressão dos pensamentos, dos sentimentos e da existência.  “O que é poesia do 

movimento?” — perguntei em entrevista: “Seria... representar... Não, não é ‘representar’ a 

palavra. Seria expressar com o corpo o que você não consegue expressar em palavras”23 . 

1.2.1 - “Para você, o que é?” 

“Poesia do movimento é quando você muda o olhar sobre as coisas. Você muda seu 

olhar sobre o que você faz e como se move... Difícil essas perguntas aí, ó (risos).”24. Desde o 

instante em que me brotou à mente o nome da oficina, apeguei-me irreversivelmente a ele. 

Provoquei algumas vezes os participantes a pensarem o que seria, então, essa tal poesia do 

movimento. Paralelamente, buscava minha resposta. Marta me respondeu em entrevista: 

[...] é difícil de explicar mas é simples de perceber, né? E o quanto que isso 

está muito próximo da gente, de forma até cotidiana, sabe? [...] É como um 

despertar [do olhar]. […] Acho que tem uma coisa do maravilhamento, de 

perceber que não precisa ser no extraordinário que isso acontece, sabe? Então 

a poesia do movimento me dá a impressão de que ela é alguma coisa muito 

presente e talvez a gente tenha que buscar esses caminhos pra ela estar mais 

visível ou sentida, sabe? Pelos nossos múltiplos meios de acessar esse 

sensível. E até penso nos nossos sentidos, mesmo. Tipo, para além do visual, 

todos esses sentidos: tato, audição e tudo o mais.25 

A ideia de que “poesia do movimento” estaria relacionada com um aguçamento da 

percepção sobre o que é ordinário se repetiu em outras respostas: “Eu acho que é quando você 

vê alguma coisa e aquilo te toca. Igual uma poesia mesmo, só que visual. Uma poesia visual. 

Uma poesia em movimento. Eu acho que... Poesia do movimento é a beleza das coisas e das 

pessoas que se movem, num todo”26 (grifo meu). 

Dar este nome à oficina tinha a ver, também, com uma vontade de, a princípio, escapar 

um pouco dos estereótipos em torno da dança, em especial quando se pensa nas grandes formas 

estabelecidas. A proposta implícita era que víssemos dança também onde, à primeira vista, não 

pensamos que exista. Compreensão que, para mim, advém especialmente do contato com a 

dança teatral. 

 
23 Resposta de Ana em entrevista concedida a mim via plataforma Google Meet no dia 14/09/2021. 
24 Resposta de Flávia em entrevista concedida a mim via plataforma Google Meet no dia 08/09/2021. 
25 Entrevista concedida pela educanda Marta a mim via plataforma Google Meet no dia 12/09/2021. 
26 Entrevista concedida pela educanda Laura a mim, via plataforma Google Meet no dia 10/09/2021. 



20 
 

Assim como aprendemos o sentido “real” das coisas, um sentido poético também precisa 

ser instigado para que seja possível – o que pode ser percebido como um dos efeitos da 

participação na oficina para Flávia: “Outra coisa que aconteceu, pontual, é que eu fui ao horto 

florestal [...] E aí eu deitei no chão… E aí o vento… As árvores, gigantes, assim [ela ergue os 

braços, levando-os como onda de um lado ao outro], elas dançavam… Quer mais poesia do 

movimento do que isso?”27. 

Essa percepção, em semelhança à “poética do efêmero” proposta por Carmela Soares 

(2010, p. 95),  

[...] se constrói a partir da atitude lúdica do olhar, que no seu dinamismo capta 

as imagens e formas que se manifestam no momento presente e lhes atribuem 

um sentido teatral. É ela que nos permite encontrar na escola a poesia, a 

teatralidade das formas. [...]. Através da atitude lúdica do olhar, podemos 

vislumbrar em meio à imperfeição do mundo contemporâneo, uma ordem, 

uma geometria, um desenho cênico e nessa mesma medida nos descobrimos, 

alunos e professores, seres humanos em permanente processo de 

transformação e aprimoramento.  

Aqui, é fundamental destacar: “Neste sentido, o olhar reúne todos os demais canais e 

instrumentos de comunicação que o homem dispõe para seu relacionamento com o mundo, 

sejam eles a visão, a audição, o tato, o paladar e olfato." (SOARES, 2010, p. 53). A atitude 

lúdica do olhar é um exercício da criatividade, muito caro ao fazer artístico. Ela nos ensina 

sobre o fruir estético, tanto da própria arte quanto do mundo à nossa volta, o que também 

aparece na proposta pedagógica de Soares (2010, p. 101):  

Pedagogia do jogo teatral propõe que toda e qualquer imagem confeccionada, 

seja em sala de aula ou percebida no dia-a-dia do aluno, possa ser apreciada 

através de um olhar consciente, transformando-se em motivo para o 

aprendizado cênico e a elaboração da linguagem teatral. Neste sentido, 

estimulamos o aluno a exercitar a leitura das imagens que se formam no 

mundo, ao seu redor, a perceber o seu contorno dramático, para que, depois, 

através do jogo, possam reinventá-la intencionalmente. 

Se uma das facetas da poesia do movimento é podermos percebê-la potencialmente em 

tudo, outra é que, ao nos apoiarmos nela para a construção de uma cena, é importante trazermos 

consciência às nossas escolhas, pois, “A qualidade consciente do olhar confere à ação uma 

intenção, um sentido estético.” (SOARES, 2010, p. 98). Isso diz respeito não apenas à ação que 

se vê, mas também à ação que se executa com o próprio corpo, o que destaco da resposta a 

seguir à pergunta “para você, o que é poesia do movimento?”: 

 
27 Entrevista concedida pela educanda Flávia a mim via plataforma Google Meet no dia 08/09/2021. 



21 
 

[...] não consigo, talvez, usar o verbo “ser”. Mas a poesia do movimento está 

em um lugar muito próximo da meditação, que é a percepção do presente. 

Porque a poesia do movimento, acho que ela está num lugar cotidiano, mesmo. 

É a tomada de consciência de um movimento simples. Entender e fazer ele 

intencionalmente.28 

Da percepção à intenção, podemos transformar quaisquer movimentos, nossos e de 

outros, humanos ou não, em material para criações próprias. É sobre fruir, também, as pequenas 

coincidências e os detalhes da natureza pela sua beleza, que, entretanto, não serão captadas por 

qualquer disposição de olhar. É sobre despertar essa percepção e descobrir maneiras de se 

“trançar” com ela. É, também, sobre um pensamento do movimento no qual é irrelevante 

perguntar se podemos chamar “isso” ou “aquilo” de dança ou de teatro. Ora dança, ora teatro, 

ora dança teatral, ora a simples existência, é o potencial estético do mover. Daí em diante, 

múltiplos saltos podem ser dados. 

1.3 - A oficina 

Passaram, por ao menos uma aula da oficina “Poesia do movimento”, o total de 15 

pessoas, das quais ficaram, como um grupo mais consistente, 8. Dentre essas 8, as idades 

variavam de 19 a 33 anos. Havia estudantes de Música, Geografia, Publicidade e Propaganda, 

Administração, Biblioteconomia, uma analista físico-química de medicamentos e uma arquiteta 

paisagista cursando Artes Visuais, em busca de uma mudança de profissão. Não havia quaisquer 

pré-requisitos para participar da oficina. Na vida pessoal, todos tinham relação íntima com artes 

(desenho, música, teatro, dança, etc.); no entanto, ninguém tinha experiência profunda com 

ambos dança e teatro. Já a dança teatral era nada ou pouco conhecida, em geral29. 

Até agora, é possível entender um pouco melhor de onde vem o desejo da oficina, a 

trajetória que a precede e a possibilita e até alguns dos seus resultados. Nada disso existe, porém, 

sem um “como”. Vejamos, a seguir, três referências estruturantes dos meus planejamentos e 

algumas mudanças de curso nesse processo. 

1.3.1 - Sayô: técnica e qualidade do movimento 

 
28 Entrevista concedida pela educanda Sara a mim via plataforma Google Meet no dia 10/09/2021. 
29 Sondei as experiências e conhecimentos prévios dos participantes sobre dança, teatro e dança teatral no 

formulário de inscrição e nas primeiras aulas. 



22 
 

A primeira referência, e talvez a mais inevitável, é minha experiência com a Profª 

Sayonara Pereira, em especial, seu olhar cirúrgico para o movimento e os princípios que 

atravessam suas aulas e peças: 

Inicialmente, quatro elementos nos chamam muita atenção em seu trabalho: o 

redondo, os pés, a suspensão e, como em toda aula de dança, a relação entre o 

tempo e o espaço. [...] Os gestos elaborados raramente são rebuscados, em sua 

maior parte, a simplicidade toma conta do material a ser lapidado, mas com 

clareza e precisão. (BANOV, 2020, p. 66) 

Sem dúvida, essa simplicidade do gesto foi algo que atravessou meu trabalho. 

Lembremos, simplicidade não é sinônimo de facilidade: “eu acredito que apenas um bailarino 

muito bom pode fazer coisas muito, muito simples” (BAUSCH apud TAVARES, 2018, p. 257). 

Ver beleza no que é simples se configurou, também, como uma das descobertas dos 

participantes: “Eu não imaginava que eu dar uma olhada diferente, ou mexer um pouquinho a 

cabeça, ou olhar para um lugar... Isso é dança? [...]. Eu achei que tudo tinha que explodir pra 

virar dança.”30.  

Com Sayonara, aprendi a pesquisar o movimento por outros valores que não 

exclusivamente as explosões: “Um dos aspectos que considero como mais importantes no 

processo de aprendizagem é a sensibilização para a qualidade dos movimentos que vai sendo 

gerada e suas diferentes dinâmicas.” (PEREIRA, 2020, p. 75). E para investigá-las é necessária 

uma sensibilização da percepção interna do corpo. Mais do que ver uma forma e saber 

reproduzi-la ao se ver no espelho, o intuito é que cada educando busque uma percepção do seu 

interior enquanto se move e age, descobrindo sua própria gramática corporal. De acordo com 

Costas (2010, p. 65): 

Isso na verdade é um princípio da educação somática: conhecer o corpo 

significa sentir e perceber o próprio corpo, e não buscar um modelo em outro 

corpo. Nesse sentido, diante de uma indicação para que o aluno perceba como 

estão seus apoios no chão, não existe o certo ou errado, mas, sim, a observação 

de como aquele aluno está se dedicando àquela investigação.  

No quesito técnico, em minhas aulas abordei especialmente o “redondo” – que envolve 

toda a coluna, incluindo a cabeça e o quadril, geralmente combinado com certa flexão dos 

joelhos e possivelmente um arredondamento dos braços. O papel ativo da cintura escapular 

também foi bastante ressaltado. Pereira fala, em suas aulas, do “triângulo das costas”, de onde 

partem os movimentos dos braços. Para mim, ele funciona como uma estrutura que ativa certa 

 
30 Entrevista concedida pelo educando Bruno a mim via plataforma Google Meet no dia 10/09/2021. 



23 
 

disposição das costas – em especial das escápulas –, conferindo inteireza e consistência para o 

movimento dos braços e garantindo que os ombros se mantenham baixos, sem apertar o pescoço 

como consequência. É fundamental mobilizar a cintura escapular para alcançar o “redondo” 

que aprendemos com Pereira. 

Quando estamos em aulas presenciais, Sayonara nos junta em duplas para colocarmos 

nossas mãos nas escápulas de alguém enquanto esta pessoa as flexiona e estende. Assim, ambos 

os envolvidos podem alargar sua percepção sobre essa região. Um, através da leve pressão e 

temperatura que o parceiro de trás proporciona, outro, sentindo nas palmas das mãos as 

estruturas ósseas e musculares se mobilizando dentro do corpo da pessoa à frente.  

Essa organização em duplas não é possível no modo online, então, busquei, primeiro, 

mostrar bem o meu corpo, fazendo voltas em 360º para que os participantes pudessem ver o 

movimento de múltiplos ângulos. Além disso, propus que encostassem as costas em alguma 

parede — emulando a pressão e temperatura diferentes da mão de um colega através de sua 

dureza e frieza — e experimentassem a movimentação de braços trabalhada na aula.  

Pequenos novos aprendizados corporais podem inaugurar mundos internos, despertar 

reflexões sobre a origem de nossos movimentos, o que é feito deles e o que mais se pode fazer. 

Sobre isso, o protocolo da 6ª aula foi especialmente marcante:  

Som. Teste. Vocês me ouvem bem? Vocês estão me ouvindo? O que entrego 

aqui já não é uma escrita automática. Mas também não sei dizer o que é ou o 

que será. Então peço licença para esse protocolo, partilha, experimento, 

colagem, áudios, palavras soltas.  

O pé desliza pelo chão enquanto uma perna vai para trás. O braço, do mesmo 

lado, se ergue, formando uma linha. Mão, cabeça, pé. A outra perna fica 

flexionada. Essa imagem me lembrou uma letra do alfabeto japonês: o “ん”. 

E quando essa imagem me veio, vieram também as setinhas, sabe? Aquelas 

que indicam a ordem dos traços, como se desenha a letra. Símbolo. Como 

tantos outros alfabetos, números, códigos, linguagens.  

Você se lembra como foi quando aprendeu a escrever? E andar? E a respirar? 

Como se faz para aprender um movimento? Como se faz para ensinar um 

movimento? Como ter consciência do movimento? Como resgatar a 

consciência do corpo?  

Como chegamos nesse ponto de desconexão com o corpo? Hiperconectados? 

Neste tempo de encontros via telas — de corpos, casas enquadrados, imagens 

rebatidas de um jeito que a gente nem sabe mais o que é esquerda, o que é 

direita — que dança, teatro, que relações são possíveis?  

Na relação corpo-chão, o encontro com cada vértebra em movimento. 



24 
 

Na relação corpo-parede, “prazer, escápulas.”  

Mover a partir das escápulas foi, assim, como ganhar asas.31 

Figura 1: Duas educandas fazendo o movimento descrito no protocolo 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

1.3.2 - Gestualidade cotidiana na dança teatral 

A segunda referência, na verdade, é composta por diferentes fontes para pensar o 

trabalho da gestualidade a partir de ações cotidianas, baseado especialmente na poética de Pina 

Bausch32. Sobre isso, Ciane Fernandes, pesquisadora do Tanztheater, nos diz (2017, p. 34): 

Gestos são movimentos corporais realizados na vida diária ou no palco. No 

cotidiano, gestos são parte de uma linguagem do dia-a-dia associada a 

determinadas atividades e funções. No palco, gestos ganham uma função 

estética; eles tornam-se estilizados e tecnicamente estruturados, [...] Bausch 

utiliza ambos tipos de gestos - técnico e cotidiano. Em muitos casos o gesto 

técnico é repetido até ganhar uma significação social e estética crítica. Gestos 

cotidianos, por sua vez, são trazidos ao palco e, através da repetição, tornam-

se abstratos, não necessariamente conectados com suas funções diárias.  

Num trabalho realizado sobre a peça Kontakthof (MEDEIROS; PEREIRA, 2017), são 

observadas três formas recorrentes de utilização do gestual cotidiano. O “Gesto realista”, 

fazendo paralelo com Stanislavski, seria “aquele colocado em cena em sua forma ‘pura’, ou 

seja, ‘como na vida real’” (MEDEIROS; PEREIRA, 2017, p. 148). O “Gesto estilizado” é 

comparado com o “Gesto dançado", termo utilizado pelo filósofo José Gil para caracterizar “o 

movimento dançado independente de significados prévios ou de gestos cotidianos” 

(MEDEIROS; PEREIRA, 2017, p. 150). E, por último, o “Gesto deslocado”, relacionado a 

 
31 Feito pela educanda Marta, originalmente, este protocolo foi um conjunto de áudios, acompanhados da imagem 

descrita: a letra do alfabeto japonês com suas setinhas. 
32 Além de Sagração da Primavera, Nefés e Café Müller, assistidas na íntegra — a maioria via vídeo —, outros 

materiais fomentam essas referências, como os documentários “Sonhos em movimento” (2010), “Pina” (2012) e 

“Pina Bausch’la Bir Nefes” (2004). 



25 
 

Brecht: “um gesto cotidiano fora de seu lugar original, ou seja, deslocado de sua utilização no 

dia a dia, gerando um estranhamento na plateia” (MEDEIROS; PEREIRA, 2017, p. 152). 

Nessa pesquisa, essas referências foram ferramentas sobre as quais me inspirei 

livremente para elaborar exercícios criativos de aula. Meu mote, neste aspecto, era: como 

“estilizar” gestos da vida diária tendo em vista a construção coreográfica? Como orientar as 

investigações e criações de modo que, naquela curta experiência da oficina, todos os 

participantes pudessem elaborar pequenas sequências autorais?33 Alguns dos recursos usados 

nos exercícios foram: repetição, aceleração, desaceleração, inserção de pausas, uso de palavras 

disparadoras de qualidades — como “euforia”, “arrogância”, “fumaça”, “moleza” —, 

exploração de ações cotidianas e relações físicas com objetos, entre outros. 

A combinação entre diferentes ritmos, velocidades e tensões, muitas vezes com 

alterações bruscas, sempre me atraiu bastante na dança, como espectadora e estudante. 

Chamava isso, por não conhecer termo mais apropriado, de “dinâmica do movimento”. Trouxe-

a em aula primeiro através do corpo. No 3º encontro um dos participantes escreveu no chat34 

que havia gostado de uma sequência trabalhada. Perguntei-lhe, então, do que havia gostado 

nela, ao que me respondeu: “Acho que de ter esses 2 tempos, sabe? Essa segunda parte é super 

‘rapidona’, assim [...], enquanto na outra a gente está ‘deslizaaando’ gostoso...”. Deste 

momento em diante, passei a falar sobre essa “dinâmica do movimento”, deixando evidente, 

inclusive, que não sabia se esse era o melhor nome. Em outro encontro, uma musicista, 

participante da oficina, sugeriu “prosódia do movimento”. Ainda não me aprofundei sobre o 

tema, mas tenho, até então, acatado a sugestão da musicista35. 

1.3.3 - Laban e um pequeno desvio de rota 

A terceira referência foi Rudolf Von Laban (1978), em especial, os fatores de 

movimento peso, tempo e espaço e as ações básicas de esforço — flutuar, socar, pressionar, 

torcer, chacoalhar, deslizar, sacudir, pontuar — resultantes da combinação entre diferentes 

graus dos fatores. 

 
33 A palavra “sequência” é usada na dança em referência a uma sequência de movimentos ou passos. Geralmente 

são curtas e independentes de música específica. 
34 Área reservada a mensagens de texto nos aplicativos de videoconferência. 
35 Poderia se pensar em “dramaturgia do movimento”, mas, o que estou chamando de "prosódia" estaria, na 

verdade, inserido dentro dessa dramaturgia, mais do que valer como sinônimo dela. 



26 
 

A princípio, essas três frentes mencionadas até agora orientariam o planejamento da 

oficina. Porém, com poucos encontros, percebi que seria necessário reduzir os focos de trabalho 

para que pudesse tratá-los com alguma profundidade. Além disso, havia a vontade de lidar com 

características do contexto virtual e digital, pilar do trabalho que acabou exigindo mais tempo 

do que previ36. 

Dois aspectos do trabalho de Laban me foram muito caros quando elaborei o projeto de 

pesquisa. O primeiro é a ideia de que, para pensar o movimento, estamos sempre falando de um 

“corpo-mente”, de tal modo que o estudo da forma é complementar ao estudo do seu respectivo 

impulso interno:  

Quando ele emprega os termos corpo e corporal, está tratando de todos os 

aspectos do corpo: mente-razão/mente-emoção/corpo-sensível/corpo-

mecânico. Para sinônimos desta totalidade de corpo encontramos nos livros 

de Laban: corpo-mente (LABAN, 1978), aspectos espirituais, mentais e 

emocionais do movimento (LABAN, 1966, 1984). (RANGEL, 2001, p. 12) 

O segundo aspecto foi a noção de que seu modo de ver e teorizar sobre o movimento 

não exigiam um corpo com determinadas características físicas ou saberes prévios: “Laban tem 

o propósito de descobrir uma corporeidade autêntica fundamentada na experiência e movimento 

singular de cada pessoa.” (SOUZA, 2014, p. 42). Esse aspecto, porém, foi abalado quando 

procurei sobre a relação do coreógrafo com o governo nazista. 

Francisco Lima Dal Col (2020, p. 210) afirma algo que não é raro de se ler quando se 

trata do legado do coreógrafo: “Laban tinha uma visão em relação ao movimento que 

possibilitava inserir a dança na vida de praticamente qualquer cidadão”. Paralelamente, reflete 

sobre a proximidade entre Laban e o Nacional Socialismo, em especial, nos anos em que ele 

trabalhou como diretor do Deutsche Tanzbühne37. Dal Col fala da contradição entre as 

perspectivas filosóficas e estéticas do coreógrafo e do projeto nazista. Entretanto, também não 

afirma que essa relação se deu por mera resignação ao contexto político da época — de modo 

que não é excluída a possibilidade de Laban ter sido, de fato, um simpatizante do nazismo:  

As diferenças entre os projetos parecem ter sido um problema maior para o 

Nacional Socialismo, do que para Laban. Até que ponto Laban apoiaria e seria 

conivente com tudo que estava acontecendo na Alemanha? É inegável que, 

quem decidiu pelo rompimento na relação entre o nazismo e Laban, em última 

instância, foi o próprio nazismo, e não Laban. (DAL COL, 2020, p. 218) 

 
36 Essas características serão abordadas em mais detalhes no segundo capítulo. Dizem respeito à imagem da 

câmera, em especial. 
37 “[...] a mais alta posição dentro do universo da dança junto ao poder público, [...]” (DAL COL, 2020, p. 211) 



27 
 

Essa parceria soou tão contraditória que foi desconcertante. Como uma perspectiva 

libertadora da dança, que apreciava as diferenças entre corpos, poderia ter sido aliada a um 

movimento político que defendia a eliminação de corpos que escapavam a um padrão 

específico? A quem se dirigia a pedagogia abrangente de Laban? 

T. S. Eliot, citado algumas páginas acima, teve, nas décadas após sua morte, um lado 

controverso exposto com a publicação, dentre outras coisas, de alguns poemas inéditos, os 

quais, de acordo com Mario Sergio Conti (2012)38 são “vagidos adolescentes 

inacreditavelmente obscenos, imundos em seu antissemitismo e seu preconceito contra negros” 

(CONTI, 2012). O que também é de se fazer perguntar quem são as pessoas para as quais a 

poesia tem a importante função social da qual nos fala Eliot (1972). No texto, ele se refere a 

todo um povo ou uma nação. Quem são os cidadãos dessa nação? Qual é a língua — e os valores 

— que esse povo terá atualizada e melhorada através dos seus poetas? Não são perguntas 

retóricas e não têm o intuito de invalidar sua teoria, apenas de acrescentar camadas históricas e 

políticas à discussão. 

Se tudo isso se resumisse à inutilização desses autores, essa reflexão se faria inútil neste 

trabalho. Laban não deixou de ser uma das minhas referências e nem poderia. Sua importância 

é incontornável pelo seu papel na história da dança teatral e pela forte influência que tem sobre 

minhas outras referências. Na oficina, diante da necessidade de reduzir algum dos focos de 

trabalho, não abordei diretamente fatores de movimento e ações básicas de esforço, embora 

esses tenham, também, inspirado a elaboração dos exercícios de criação.   

A relação entre Laban e nazismo foi uma surpresa porque o seu foi um dos nomes mais 

recorrentes nas leituras para essa pesquisa, mas esse aspecto histórico não chegou a ser 

mencionado. Isso gerou algum incômodo porque não me parece um dado irrelevante de sua 

história e, ao mesmo tempo, não há motivo para ser evitado. Pelo contrário, ao meu ver, é 

importante confrontá-lo:  

O legado de Laban é vasto e importante, mas não podemos deixar de incluir 

as contradições que fizeram parte da história deste coreógrafo, para que 

sigamos na construção de uma arte que saiba seu poder de criação de uma 

visão de mundo e de relações entre as pessoas, ou seja, uma arte que não 

desconsidere seu poder intrinsecamente político. (DAL COL, 2020, p. 218-

219) 

 
38 Informação encontrada em: https://piaui.folha.uol.com.br/materia/a-ninfa-partiu/. Acesso em 08 de novembro 

de 2021. 

https://piaui.folha.uol.com.br/materia/a-ninfa-partiu/


28 
 

1.3.4 - A rotina da oficina 

Feito esse apanhado de referências principais, trago sinteticamente como costumava ser 

a rotina dos encontros. 

Salvo raras exceções, as aulas começavam com o compartilhamento do protocolo da 

semana, seguido de uma breve discussão. Depois, fazíamos um aquecimento, que envolvia 

alongamentos guiados, jogos e sequências mais simples. A etapa seguinte da aula se ocupava 

de sequências um pouco mais elaboradas — de autoria minha ou de Pereira39. Os aspectos 

técnicos, mencionados páginas acima, eram trabalhados principalmente nessa etapa, porque, 

nela, todo o grupo se voltava ao aprendizado de uma mesma movimentação. No final do 

primeiro encontro, Julio compartilhou com o grupo a seguinte reflexão: “Sequência é uma 

oração. É um mantra. Podemos fazer do nosso jeito, mas há carinho em aprender e apreender o 

registro do outro. É uma reza.”.  

Além disso, nesta etapa os educandos podiam assistir aos outros se lançando no mesmo 

desafio, através da divisão em dois grupos. Ver outro corpo nos ajuda a entender melhor o 

nosso, a captar nuances dos movimentos que ainda não havíamos percebido e vislumbrar 

possibilidades que, sozinhos, não tínhamos imaginado: “Até no não-virtual eu tenho muita 

dificuldade com coreografias e com sequências. [...] Mas é interessante esse exercício de 

observar, ficar vendo todos os corpos e ficar pensando como que está o meu”40.  

A última etapa das aulas, em geral, eram investigações corporais criativas, 

oportunidades para experimentar a si e ao seu espaço, fazendo um levantamento de material. 

Geralmente esse momento era seguido de exercícios nos quais os participantes deveriam 

organizar e editar seus materiais em uma sequência para compartilhar e discutir em grupo41.  

1.4 - Registros poéticos das aulas e de si: o que foram os protocolos 

Conheci o protocolo como procedimento de aula no curso técnico de teatro. Lá, este 

consistia em textos individuais sobre cada aula a serem entregues aos professores no final do 

mês. Podiam tanto ser mais descritivos quanto reflexivos. Havia um retorno escrito dos 

professores, mas não o compartilhamento com o grupo. Já em 2017, no primeiro ano de 

 
39 A autoria da sequência trabalhada era sempre sinalizada em aula, de modo que se tornou comum referir-se a 

alguns movimentos como, por exemplo, “o braço da Sayô” ou “o derretimento da Sayô”. 
40 Fala do educando Julio, também na 1ª aula. 
41 Os capítulos 2 e 3 abordam em mais detalhes esse momento das aulas. 



29 
 

graduação, com o Professor Marcelo Soler, o trabalho com protocolos ganhou outros 

horizontes. Era sempre um acontecimento coletivo e, com o passar das semanas, os protocolos 

ganhavam camadas poéticas, tanto na própria escrita quanto através de desenhos, diagramação, 

performances e jogos. Nesta modalidade, “Uma (às vezes duas ou três) pessoas ficam 

encarregadas de escrever o protocolo, sendo que elas devem se responsabilizar por fazer uma 

cópia para cada aluno. No início da aula subseqüente, o protocolo é lido em voz alta, sofrendo 

o comentário da classe.” (KOUDELA, 2001, p. 10).  

Na oficina “Poesia do movimento” a inspiração principal foi o segundo caso 

mencionado acima. Apresentei os protocolos como registro e reflexão do encontro, no formato 

e linguagem que o responsável da semana desejasse. O primeiro protocolo dependeria de um 

voluntário, mas, dali em diante, o último escolheria o próximo. O voluntariado nunca foi vetado 

e se repetiu em algumas semanas, embora a palavra final fosse do responsável pela passagem 

de bastão.  

“Uma coisa diferente, que eu nunca tive e eu achei que foi fundamental, [...] tanto 

quando eu tive que fazer quanto assistir, foram os protocolos. [...] Muito legal, de verdade! Eu 

fiquei com medo no começo, [...] mas depois eu falei ‘que ótimo!’42”. Este “medo no começo” 

foi uma sensação que acompanhou semanalmente a maioria dos autores dos protocolos. Às 

vezes, na própria passagem de bastão podia-se ver o escolhido contrariado com a atribuição, o 

que acabava se convertendo em agradecimento. No final das contas havia prazer em fazer o 

protocolo, compartilhá-lo com o grupo e ouvir comentários sobre seu trabalho. É aquela 

sensação conhecida: o receio que é superado uma vez que nos lançamos no fazer e vemos algo 

florescer. A diferença entre o nascimento de uma obra e o nada, às vezes, é apenas ter alguém 

esperando algo de nós. Não fosse essa outra ponta, seríamos mais propensos à desistência 

perante as dificuldades. 

Houve protocolos em formato de texto, áudio, canção, colagem, vídeos e performance 

ao vivo na aula. A cada semana, os participantes revelavam as barreiras íntimas quebradas nessa 

etapa: dançar uma coreografia própria pela primeira vez; cantar; falar sobre o significado 

pessoal de dançar; gravar-se. “Do ponto de vista prático, o protocolo é um registro das 

impressões dos atuantes/jogadores sobre a aula\ensaio que lhe antecedeu”, de modo que, não 

raramente assume o caráter de depoimento. “Não reside aí, porém, a sua função mais nobre. 

 
42 Entrevista concedida pela educanda Laura a mim via plataforma Google Meet no dia 10/09/2021. 



30 
 

[...] Ao almejar como função mais nobre dar conta do caráter estético do experimento, o 

protocolo passa a anunciar a descoberta do conhecimento.” (KOUDELA, 2021, p. 24-25). 

Nas entrevistas, os protocolos foram lembrados com animação, como um dos aspectos 

mais marcantes para muitos: “porque você entra em contato com a subjetividade de outras 

pessoas, né? E eu acho que é uma das formas mais bonitas da gente realmente conhecer as 

pessoas, compartilhar a expressão delas. É muito sutil isso.”43.  

Apesar da expressão subjetiva não ser sua função principal, conforme os protocolos 

foram se tornando mais pessoais escolhi observar o movimento coletivo ao invés de reconduzi-

lo. Não era raro haver grande carga de entrega pessoal, assim como notável entusiasmo do 

grupo com esse momento das aulas e eu não queria arriscar esse interesse que havia se 

instaurado com tanta força. Falando sobre sua experiência docente, em especial da experiência 

acumulada “nas práticas terapêuticas e pedagógicas com leigos”, Costas escreve: “A iniciação 

de processos exige o olhar atento, cuidadoso frente ao despertar da percepção e consciência do 

próprio corpo. Um estar junto de um processo delicado e comovente: fazer-se testemunha da 

descoberta de um sujeito, de uma subjetividade no corpo que dança.” (COSTAS, 2010, p. 12).  

Os protocolos se tornaram um momento de implicação criativa individual em que 

reflexões sobre a aula, registro dos encontros e de si misturavam-se. Uma mescla entre a 

“descoberta da subjetividade no corpo que dança” e “descoberta do conhecimento”.  

Marta — autora do protocolo transcrito no item 1.3.1 deste texto —, ao final de uma 

aula, falou de uma nova disposição que a passagem pelo protocolo lhe proporcionou: 

[...] o que aconteceu comigo durante essa semana foi um despertar do olhar, 

para as coisas que eu queria, do que eu pensei que era o nosso último 

encontro... E aí foi muito bom explorar ao máximo esses temas. Acho que eu 

consegui ampliar um pouquinho, mudar meu olhar, que é muito como uma 

ideia pronta, né? Do tipo “ah, o que é a cadeira? Na cadeira eu sento” [...]. 

Enfim, já penso o que seria o meu próximo protocolo. [...] Mas, acho que o 

que aconteceu comigo durante essa semana foi isso, de pensar na água 

[referência a um exercício da aula anterior], ouvir um monte de música que 

me remetia à água, aí eu pensei no negócio da escápula, dos movimentos, das 

asas... E acho que esse exercício foi muito bonito para mim [...] 

A cadeira à qual ela se refere é parte da aula daquele dia (semana seguinte à do seu 

protocolo). É valiosa a ideia de que fazer um único protocolo possa proporcionar uma nova 

disposição em aulas subsequentes sob a pergunta “o que seria meu próximo protocolo?”. Tenho 

 
43 Entrevista concedida pelo educando Bruno a mim via plataforma Google Meet no dia 10/09/2021. 



31 
 

pensado sobre os espaços que essa ferramenta pedagógica abre dentro de cada participante, 

sobre seus efeitos mais profundos, nem sempre visíveis, tanto no processo de aprendizagem 

quanto na vida pessoal dos educandos. 

Um dos últimos protocolos foi composto por 8 vídeos de aproximadamente 30 

segundos, cada um associado a um tema de aula e um dia da semana. Seu título era “todo 

caminho é um experimento”. Nele, víamos um corpo metonimicamente através de pés e pernas, 

percorrendo esse caminho-experimento de uma semana, que começava e terminava no dia dos 

nossos encontros. Sendo a sequência a seguinte: “direção [sexta feira]”, “som bra [sábado]”, 

“velocidade [domingo]”, “interação [segunda feira]”, “perspectiva [terça feira]”, “proporção 

[quarta feira]”, “intenção (do corpo) [quinta feira]” e um último vídeo sobre o qual falarei a 

seguir. 

Figura 2: “direção [sexta feira]   Figura 3: “som bra [sábado]” 

        

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021)  Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

Figura 4: “perspectiva [terça feira]”  Figura 5: “proporção [quarta feira]” 

       

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021)  Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

 

 

 



32 
 

Figura 6: “intenção (do corpo) [quinta feira]”44 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

Recebi esse protocolo via Whatsapp, com as instruções de reprodução porque, no dia de 

compartilhá-lo, Sara, sua autora, não poderia estar conosco. No encontro ao qual ele se refere, 

demos início a um curto processo de criação que duraria os 3 encontros finais. Portanto, retomei 

em síntese o que havíamos trabalhado até então. Os títulos referem-se a temas de aulas 

anteriores, as ações dos vídeos seriam como a “aplicação” desses temas — o que foi destacado 

pelos outros participantes na nossa discussão. 

No encontro anterior também fiz um parêntesis sobre “intenção”, porque, assistindo à 

gravação da aula, percebi que usava essa palavra muitas vezes, mas em dois sentidos diferentes. 

Uma é a intenção física e sensorial — no protocolo acima, nomeada como “intenção (do corpo)” 

—, que tem a ver com a realização do movimento. Por exemplo, uma queda para a qual 

pensamos na intenção de crescer, ou a intenção de movimentar os braços pelos cotovelos. A 

outra intenção diz respeito ao nosso propósito quando criamos uma cena, ao campo dos 

sentidos, ao que queremos evocar como autores. Esta, vinha à tona especialmente quando 

comentávamos as criações de aula. Servia para cada um confrontar suas intenções com os 

comentários dos observadores. O intuito não era criar cenas para as quais todos os espectadores 

deveriam chegar à mesma resposta, mas manter vivos, para si, seus intuitos como criadores. 

Inclusive, para que se percebesse as mudanças de curso e acasos, podendo torná-los também 

intencionais.  

Como Sara não esteve presente na apreciação do protocolo citado, agradeci pelo seu 

trabalho depois do encontro, através de mensagens, ao que ela me respondeu: 

Esse diário acabou registrando um processo maior na minha vida, vim para a 

cidade do meu pai desocupar a casa dele depois que ele faleceu. É difícil esse 

 
44 Esta imagem é uma montagem de 2 momentos diferentes do vídeo 



33 
 

momento de saber que acaba, sabe? Mas o protocolo transformou esse acabar 

em outra coisa, em um ritual, de alguma forma... Agradeço por isso, Lilian! 

Nessa conversa ela me contou que seu protocolo teria ainda mais um trecho: “E esse 

seria o último vídeo, da intenção dos sentidos. Achei que ia conseguir gravar só amanhã, mas 

hoje a casa finalmente ficou vazia, deu para passar vassoura, um pano e fazer esse luto de 

purificação simbólico também.” 

No vídeo ela gingava e cantava discretamente uma música de capoeira, ainda com um 

recorte da câmera que privilegiava os pés e pernas. Disse-me: “na capoeira angola, usar sapato 

pra jogar é um símbolo de liberdade, é uma intenção”. Em outras vertentes de capoeira é comum 

jogar descalço. O uso do sapato, na capoeira angola, tem um sentido simbólico como tradição, 

não se dá por motivos funcionais. A “intenção dos sentidos”, que dizia respeito às nossas 

escolhas como autores de uma cena, ganhou uma dimensão mais profunda na relação tecida por 

Sara, remetendo à constituição de uma tradição e seu valor simbólico. 

Foi como se eu tivesse, por uma vez, tido a oportunidade de espiar o que fica por debaixo 

dos panos do processo de cada um, que outras vivências pessoais podem estar sendo remexidas 

e reinventadas em cada protocolo e que outras relações podem estar sendo tecidas com os 

elementos trabalhados na oficina.  

Sara poderia ter apenas inserido o vídeo final com o título “intenção (dos sentidos) [sexta 

feira]" sem mais explicações. Também poderia não me contar sobre a relação do protocolo com 

o falecimento do pai. O que me faz pensar: no silêncio, por trás do que cada um escolhe expor, 

sugerir ou omitir, podem haver camadas de significativo aprendizado e transformação pessoal 

que talvez nunca venham à superfície, mas que não deixarão de ter sua importância. Em 

entrevista, perguntei também sobre o significado que teve a oficina para cada participante, ao 

que Sara respondeu:  

Eu acho que o protocolo foi exatamente o que a oficina significou para mim. 

Porque, é o que eu falei, eu acho que eu sinto mais coragem de olhar para os 

movimentos e deixar os movimentos acontecerem, sabe? [...], eu pensei “vou 

fazer algo relacionado com um trajeto” [...] O meu lance era isso, “eu quero ir 

em direção a alguém”. E aí acabou a aula e eu filmei meu pé (risos), “ah vou 

filmar meu pé aqui”, experimentando coisas. [...] E aí, a partir de cada dia eu 

fui elaborando o protocolo. [...] Só foi, sabe? E de alguma forma eu cheguei 

em alguém, né? [...] Só que essa pessoa não está viva, assim, fisicamente. Mas 

de alguma forma acho que existe um relato ali de um encontro, né?45  

 
45 Entrevista concedida pela educanda Sara a mim via plataforma Google Meet no dia 10/09/2021. 



34 
 

O desejo dessa oficina, e o próprio desejo pela licenciatura, para mim, vêm dessa 

camada que a vivência poética pode proporcionar à vida de qualquer pessoa. De novo, estou 

falando de percepção. Expandir o olhar sobre as coisas, fruir esteticamente o mundo, ritualizar 

na arte, na poesia as vivências individuais e coletivas. Multiplicar prazeres, conhecimentos e 

mundos com o que é próprio da experiência artística. 

1.5 - Pra todo mundo dançar 

Tal posição é a que devemos defender hoje: a 

sensibilidade é uma categoria do conhecimento e uma 

categoria política. Ela é a base, a via de acesso ao 

mundo externo ao nosso corpo, o modo como se 

estabelece nossa relação com as coisas, justamente por 

ser um modo como experimentamos nosso corpo e os 

demais corpos. É o modo como olhamos para as coisas, 

como ouvimos, mas também como as pensamos. 

(TIBURI, 2009) 

Jussara Miller abre seu livro, “A escuta do corpo: sistematização da técnica Klauss 

Viana”, com as seguintes palavras: 

Klauss Vianna estimulou o dançar de cada indivíduo, anunciando que dança é 

um modo de existir; é, portanto, vida, um corpo não automatizado, um corpo 

que se escuta. Ele não limitou a dança como privilégio de dançarinos; ao 

contrário, estimulou a expressividade de todos, preservando e (re)descobrindo 

o movimento de cada um. (MILLER, 2007, p. 21) 

No automatismo, o corpo vive sob o risco diário de ser reduzido a ferramenta de 

produção, sendo o prazer, a expressão e a sensibilidade frequentemente tidos como supérfluos. 

Sob a mesma lógica, no pensamento de Lorde, estariam fadados às margens os sentimentos: 

Por vivermos dentro de estruturas definidas pelo lucro, por relações de poder 

unilaterais, pela desumanização institucional, nossos sentimentos não 

estariam destinados a sobreviver. Mantidos por perto como apêndices 

inevitáveis ou agradáveis passatempos, esperava-se que os sentimentos se 

submetessem ao pensamento assim como era esperado das mulheres que se 

submetessem aos homens. Mas as mulheres sobreviveram. Como poetas. 

(LORDE, 2019, p. 48) 

Na tradição filosófica euro-ocidental, historicamente espera-se que a sensibilidade se 

submeta à razão. A hierarquia entre ambas subsiste, vide, por exemplo, a desvalorização 

sistemática do ensino de artes. Afinal, 

[...] se a razão torna-se o meio privilegiado de conhecimento do mundo em 

detrimento da sensibilidade, é possível compreender a desatenção ao ensino 

das artes na escola, que reflete a hierarquização entre as diferentes capacidades 

humanas (sensíveis e inteligíveis) e entre as áreas de conhecimento.” 

(COSTAS, 2010, p 37) 



35 
 

As artes cênicas sofrem desatenção especial: “[...] no Brasil, a despeito das leis que nos 

dariam garantia de existência e manutenção nos espaços escolares e de formação de professores, 

raras são as escolas em que vemos experiências em teatro e dança conduzidas por educadores 

capacitados.” (FERREIRA, 2020, p. 25). 

Entendo, como Klauss Vianna, que a dança é um modo de existir e não deve se restringir 

a dançarinos profissionais. Entendo-a, em conjunto com o teatro, como um direito de estudantes 

da educação básica, geralmente ignorado ao ponto de formarem-se adultos que não se veem 

como corpos que podem fazer e refletir dança e teatro. 

“É você saber ou você entender que você é um corpo criante. [...]. Porque eu não sabia 

que não precisava ser dançarino para criar.”46. Entender-se como “corpo criante” não significa 

equiparar-se a coreógrafos e bailarinos de anos de carreira. Para estudar dança e teatro não é 

necessário que se esteja ao nível de um profissional das áreas. A investigação sobre o 

movimento poético traz prazeres e aprendizados valiosos a qualquer interessado. Que possamos 

superar preconceitos sobre práticas artísticas desvinculadas de intenções profissionais voltadas 

a adultos. Que o corpo que trabalha possa ser também o corpo que dança, sem que, para isso, 

precise ser um corpo que trabalha com dança. 

 

 

  

 
46 Entrevista concedida pelo educando Bruno a mim via plataforma Google Meet no dia 10/09/2021. 



36 
 

CAPÍTULO 2 - CORPO-CASA-TELA 

No vídeo “Exquisite Corps” de 2016, mais de 40 coreógrafos se unem em uma dança 

compartilhada47. Na grande maioria, cada um está sozinho no momento de sua aparição. Alguns 

se encontram em salas de ensaio, alguns em ruas e espaços públicos, alguns em espaços 

caseiros. Quero me voltar especialmente aos que estão em casas, seja em espaços internos ou 

externos. Não só a dança é possível nestes, mesmo quando o espaço é bastante restrito, como, 

em alguns casos, a restrição do espaço é convidada para a dança, através da relação dos 

intérpretes com móveis, chão e paredes. Assisti a este vídeo no ano passado, achando, a 

princípio, se tratar de uma criação de quarentena. Ele me deu algumas pistas para as 

possibilidades artísticas do espaço da casa, apesar de ter sido produzido antes mesmo dessa ser 

a nossa única opção. 

Entre o fim de 2020 e início de 2021 assisti duas vezes a “Gestos Transitantes em Campo 

Expandido”, versão virtual de um espetáculo do Núcleo Dédalus, com coreografia e direção de 

Sayonara Pereira. Foi a primeira peça síncrona48 em plataformas digitais que prestigiei. E foi 

dessas que nos deixam com vontade de criar. Abriu meus olhos para pensar as possibilidades 

cênicas nas plataformas digitais. 

Na época, reconheci alguns recursos no espetáculo, dentre os quais: o uso de filtros na 

imagem; a possibilidade de um intérprete ter mais de uma câmera sobre si de diferentes ângulos 

e movimentar a própria câmera; a alternância entre isolamento de partes do corpo e captação 

de corpo inteiro na imagem; transmissão de vídeos gravados associada com a performance ao 

vivo; relação dos intérpretes com os móveis e espaços da casa (tapete, sofá, chuveiro, bancada); 

e, o que foi impressionante, o uso imediato de falas dos espectadores numa edição sonora 

transmitida ao final do espetáculo. Tudo isso ao vivo, num encontro síncrono entre artistas e 

público. Passei a entrar em reuniões virtuais com vontade de brincar com a minha imagem e 

me perguntando o que mais podem esses “quadrados”?   

No decorrer deste capítulo, trago reflexões sobre este tipo de trabalho online: síncrono 

e na tela. Para isso, descrevo a 5ª aula49, na qual estruturei, pela primeira vez na oficina, o 

 
47 Vídeo disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=B3pFxsYPLgU. Acesso em: 08 nov. de 2021. 
48 A palavra “síncrono” vem sendo usada na pandemia para identificar eventos em que todos os participantes estão 

simultaneamente implicados — no caso de espetáculos, tanto os artistas quanto o público. O termo nos ajuda a 

diferenciar esses casos das transmissões ao vivo de algum vídeo produzido previamente. 
49 Esta foi a única aula feita no Google Meet, por dificuldades de acesso ao Zoom no dia. Portanto, suas imagens 

carecem um pouco mais em qualidade, por causa do modo que a plataforma organiza as janelas e pela ausência de 

alguns recursos que se tem no Zoom. 

https://www.youtube.com/watch?v=B3pFxsYPLgU


37 
 

trabalho sobre a imagem nas janelas virtuais. Este dia foi um ponto de virada no processo. Foi 

quando me dei conta de que esta abordagem era fundamental porque, nela, os problemas do 

contexto online perdem um pouco do seu poder desanimador para tornarem-se dados do espaço 

de criação. Ao final dessa aula havia um estado de euforia e entusiasmo, recordado por 

participantes nas entrevistas: “Ah! A primeira vez que a gente fez coisa com a câmera. Nossa, 

aquilo foi, tipo, ‘uou!’. Eu saí da aula e falei para todo mundo ‘vocês não acreditam no que eu 

acabei de fazer!’. [...] Nunca tinha parado para pensar nisso!”50. 

O exercício que me guiou nessa pesquisa foi me perguntar do que se trata esse contexto, 

esse tipo de convívio para, então, criar com ele. Olhemos para a vida de agora, a cada tempo, e 

busquemos meios de reinventá-la.  

2.1 - Fazer dos obstáculos pontos de partida  

Jean-Pierre Ryngaert (2009) preconiza a consideração do espaço como indutor de jogo 

na pedagogia teatral. Primeiro, por uma necessidade de fazer teatro com as condições 

disponíveis (por vezes marcadas pela escassez), depois, essa perspectiva incorporou-se aos seus 

objetivos. Mesmo o palco de um teatro pode passar batido “como um elemento do jogo teatral. 

A forte tradição literária de nosso teatro prevalece sobre a dimensão plástica ou a limita à noção 

vaga de ‘cenário’.” (RYNGAERT, 2009, p. 125). A natureza do jogo teatral “pressupõe sua 

capacidade de invenção e reinvenção a partir do vazio, dos jogos de corpos, do uso do espaço 

nas condições em que se apresenta”, diz-nos Soares (2010, p. 27), amparada por Ryngaert e 

Viola Spolin. 

Influenciada por esses princípios, decidi olhar para o espaço físico da casa e o espaço 

virtual de uma videochamada como pontos de partida para criação e aprendizado artístico. No 

contexto pandêmico, não tinha muito como contorná-los, mas foi uma escolha não vê-los pela 

perspectiva do “apesar de”. Quis, inclusive, pensar o que talvez só este contexto possa oferecer. 

É algo de certa forma novo ter várias pessoas “reunidas”, com cada uma em sua casa, para fazer 

aulas de dança e/ou teatro. Se ultrapassarmos o primeiro desgosto que a ideia naturalmente gera, 

podemos pensar no que se pode aproveitar disso. 

Do ponto de vista artístico, temos à disposição um espaço com uma série de formas e 

objetos que geralmente não podemos levar facilmente à sala de ensaio; há os sentidos que este 

 
50 Entrevista concedida pela educanda Sara a mim via plataforma Google Meet no dia 10/09/2021. 



38 
 

espaço carrega consigo, como ambiente caseiro e privado, que podem ser bem utilizados e há 

um intimismo singular, que não é incontornável, mas que também pode ser aproveitado. Do 

ponto de vista pedagógico (que abrange também o artístico e vice-versa), ter seu quarto ou sala 

como ambiente de criação pode impulsionar o aprendizado, porque se vive diariamente o 

ambiente da aula. Na perspectiva do desenvolvimento pessoal, pode transformar a relação 

íntima com estes espaços: “Porque eu odiava minha casa e hoje eu até gosto dela (risos). Eu 

não vivia em casa porque eu não gostava. [...] E hoje em dia ela tem um lugar dentro da minha 

cabeça de... Seguro, né? Nossa, aqui eu sei que eu estou segura e aconchegante. Antes era 

fria.”51.  

O espaço que te abriga é o mesmo que abriga os aprendizados e esse espaço é 

também compartilhado com seus pares através das câmeras. Tudo isso pode também gerar um 

efeito de negação ou inibição, já que consiste numa entrega muito maior de si. É o seu corpo e 

é a sua casa. É seu corpo-casa. E uma das formas de buscar contornar a inibição que pode vir 

daí é trazer sempre a ideia de que não há espaço ideal, porque todo espaço carrega em si 

possibilidades expressivas e criativas. Raciocínio este que Flávia manifestou em entrevista: 

“Aqui é meio pequeno. E tem a iluminação, que às vezes eu ficava ‘não vai dar para mostrar o 

que eu queria porque ninguém vai enxergar’. Mas aí no final eu pensei: é limitação ou não? Às 

vezes, é o que a gente tem. E o que que dá para fazer com isso aqui?”52. 

Sem dúvida, para muitas práticas artísticas do corpo, os espaços caseiros consistem em 

impossibilidade. Mas, fora isso, o que eles podem? Que segredos carregam nossas paredes? O 

que podemos descobrir ao olhar com curiosidade a casa, os móveis, a rua e nós mesmos? 

Eu mudei para cá um pouco antes da oficina começar, [...] Então, eu estava 

reconhecendo a casa ainda como um espaço e como meu, também. E aí foi 

ótimo fazer a oficina, porque eu fui descobrindo cada cantinho, cada textura, 

cada parede, cada coisa... [...] Depois que acabava a aula eu ficava olhando, 

tipo, “ai que legal, olha ali aquela planta, olha ali aquele tapete...”. Ficava 

admirando assim.53 

O espaço na imagem da videochamada é uma mistura entre o espaço físico de cada um 

e o espaço virtual (a plataforma utilizada, seu design, sua organização e seu funcionamento). 

Este, não deve ser ignorado porque é ele que compartilhamos. O espaço físico, em sua 

 
51 Entrevista concedida pela educanda Sara a mim via plataforma Google Meet no dia 10/09/2021. 
52 Entrevista concedida pela educanda Flávia a mim via plataforma Google Meet no dia 08/09/2021. 
53 Entrevista concedida pela educanda Laura a mim via plataforma Google Meet no dia 10/09/2021. 



39 
 

tridimensionalidade, é exclusivo a cada pessoa. Os outros o veem em uma versão 

bidimensional, através da qual chega no computador, ao lado de outras “janelas”. 

Na 5ª aula da oficina, comecei o aquecimento com uma sequência, enfatizando 

separadamente o movimento dos pés, propondo que os participantes se deslocassem por todo 

seu espaço com essa movimentação. Então, fizemos mais duas sequências, uma de Sayonara e 

uma minha.  

Figura 7: Educandos fazendo uma sequência juntos 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

Seguimos com o protocolo da aula anterior54. Embora se refira à 4ª aula, por falar de 

características que cabem à oficina em geral, disponibilizo abaixo um trecho desse protocolo 

(originalmente, uma canção): 

A palavra que eu digo 
nunca é a que se escuta 
mesmo com boca fechada 
do meu corpo se desfruta 
uma língua muito estranha  
não me deixa ter segredos 
que derrete minhas fronteiras 
pelo chão em 8 tempos. 

 
Os quadrados se encaixam 
diferente nessa sala 
numa hora tudo sabe 
noutra o sentido exala 
quando muitos corpos falam 
As cores mudam mesmo mudas 
As pessoas que restaram 
tramam histórias cabeludas 

 
54 Neste dia, experimentei fazer a apreciação do protocolo depois do aquecimento inicial, mas na maioria das aulas 

era a primeira coisa. 



40 
 

[...]55 

Começamos, então, a exploração da própria imagem digital investigando o perímetro 

do espaço virtual dentro do espaço físico, conforme o enunciado: “Coloque o centro vertical do 

seu rosto em uma das extremidades laterais da sua imagem e vá até o fundo do seu espaço, 

mantendo o rosto sempre cortado ao meio pela lateral da imagem. Chegando ao fundo do seu 

espaço físico, atravesse para o outro lado e volte para perto da câmera, fazendo o caminho 

inverso, ainda com o rosto partido verticalmente, mas agora pela outra extremidade lateral.” 

Com essa dinâmica, chegamos sem dificuldade ao reconhecimento de um trapézio que 

se delineia no chão pelo trajeto percorrido, tendo sua base menor onde está o computador ou 

celular. Este exercício foi pensado como um modo de trabalhar a conscientização do educando 

sobre os limites do seu espaço físico na imagem digital. A ideia é instaurar e aprimorar a 

independência da mobilidade do corpo diante da câmera, diminuindo a necessidade de ver-se 

na tela para saber se está aparecendo e como. 

Em seguida, propus pequenas tarefas que mobilizaram corpos e câmeras, visando as 

imagens dos participantes. Isso serviu tanto para liberar um fluxo criativo quanto para 

multiplicar o repertório de possibilidades, conforme relatou Bruno em entrevista: 

Hoje a gente está aqui, eu e você, conversando, as duas cabeças bem quadradas 

na câmera e… Bom, eu só conhecia esse jeito. Agora, pulando, mexendo o 

braço, a câmera do chão, a câmera apoiada no guarda-roupa... Não fazia ideia 

que isso seria possível. “Tá”, isso é possível, mas não passava pela cabeça, 

né?56 

Eram tarefas simples, solicitadas para serem cumpridas rapidamente: estar o mais perto 

possível da câmera; isolar um órgão do rosto na sua imagem; encontrar a maior distância 

possível entre você e sua câmera; enquadrar o corpo inteiro dentro da imagem (dependendo de 

cada espaço isso pode ser mais ou menos desafiador); sair da sua imagem e colocar partes do 

corpo específicas através de extremidades específicas (por ex.: braço pela lateral esquerda, pé 

pela extremidade de cima, cotovelo pela extremidade de baixo); eliminar paredes do seu plano 

de fundo (dentre outras coisas, isso leva o jogador a colocar-se à frente do teto ou do chão, com 

a câmera em cima ou em baixo) e isolar partes do corpo na sua imagem (nuca, orelha, dedo 

mindinho, costas, joelho, dedão do pé, etc.).  

 
55 Protocolo realizado pela educanda Flávia sobre a 4ª aula. 
56 Entrevista concedida pelo educando Bruno a mim via plataforma Google Meet no dia 10/09/2021. 



41 
 

Propus uma brincadeira com a profundidade, perguntando: “Como você segura sua 

cabeça inteira dentro de uma mão? E o seu pé? Que outra parte do corpo dá para segurar? Seu 

pé pode ser maior do que sua cabeça?”. Além disso, chamei atenção ao modo que a luz incidia 

sobre cada um, sugerindo, por exemplo, que experimentassem segurar sua câmera de frente e 

dar uma volta no próprio eixo, percebendo o que muda em seu rosto por conta da relação com 

a iluminação do ambiente. 

Figura 8: Profundidade e proporção do corpo 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

Após essa experimentação, retomei uma das sequências que fizemos no início da aula, 

propondo que cada um escolhesse um novo posicionamento para a sua câmera. A primeira 

tentativa não foi muito entusiasmante. Para a segunda vez, pedi que “profanassem” um pouco 

mais, frisando que agora não era necessário que eu visse seus corpos por inteiro: “É para 

experimentar, mesmo. A gente está com uma câmera, a gente está com o olho do espectador na 

nossa mão. O que podemos fazer para transformar essa perspectiva?”.  

Figura 9: Sequência “profanada” do grupo 1 

 



42 
 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

Na segunda rodada – que podemos ver nas figuras 9 e 10 –, ambos os grupos 

apresentaram soluções mais variadas ao desafio. Daí em diante, repeti esse exercício de 

“profanação” das sequências em outras aulas. Nele, não era a movimentação que se modificava, 

mas sim a relação entre corpo e câmera, podendo a primeira sofrer pequenas alterações em 

razão da segunda. Isso sempre era feito em dois grupos, para que todos pudessem fazer e ver.  

Figura 10: Sequência “profanada” do grupo 2 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

Nas imagens abaixo pode-se ver mais alguns exemplos do que exploramos no decorrer 

da oficina: uso de objetos em combinação com diferentes profundidades e uso de mais de uma 

câmera sobre si, simultaneamente. 

Figura 11: Profundidade e objetos 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 



43 
 

Figura 12: Duas câmeras, uma pessoa 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

Muitas dessas estratégias eram simples. Certa vez, uma pequena inclinação da câmera 

de Renata, por exemplo, chamou atenção de Marta, porque para ela isso dava a sensação de 

transtorno da gravidade, como podemos observar na imagem abaixo: 

Figura 13: Gravidade enviesada
57 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

2.1.1 - A tecnologia joga: coincidências e imprevistos 

Da segunda vez que assisti a “Gestos Transitantes em Campo Expandido”, estava 

sentada na minha cama, onde há uma janela bem ao lado. Em determinada cena, o ator-

dançarino Ametonyo estendia um tapete na frente da câmera, fazendo aquele movimento de 

“chicote” que usamos para estender tecidos largos. Exatamente neste momento, entrou uma 

corrente de ar pela minha janela. Foi como se o vento daquele tapete sendo estendido estivesse 

 
57 Esta imagem é uma montagem de 2 momentos diferentes do vídeo. 



44 
 

me atingindo. Uma coincidência, dessas que são irrepetíveis, mas que marcou minha 

experiência com a peça. 

No primeiro dia da oficina, fiz um jogo em que passávamos um soco em câmera lenta 

de um para o outro. O movimento do golpe deveria ser direcionado à câmera e acompanhado 

da voz dizendo o nome de outro jogador. Este, por sua vez, deveria ser atingido pelo golpe 

imaginário e direcionar seu soco para outra pessoa. Tudo em câmera lenta, tanto o corpo quanto 

a voz. Foi o primeiro jogo do primeiro dia de oficina e já tive que enfrentar um problema 

técnico: Daniel, um dos participantes, não estava conseguindo ligar sua câmera. Sugeri, então, 

que compensasse a falta da imagem intensificando a voz. O que não foi necessário, porque a 

câmera acabou funcionando; mas, quando Daniel recebeu um golpe, ela começou a dar sinais 

de falha, distorcendo a imagem até desligar exatamente no momento em que seu soco, em 

resposta, atingiu o clímax. Foi perceptível a comoção dos outros participantes com a 

coincidência. No último ano, ouvi de diferentes pessoas sobre como até a queda da internet, 

muitas vezes, parece ser programada para um momento oportuno — ou inoportuno. 

Depois de fazer as sequências “profanadas”, também conversávamos brevemente sobre 

nossas descobertas e percepções. Sara comentou em aula, certa vez, como “às vezes, um corpo 

complementava a perna do outro e parecia que era um corpo desfigurado.”. O que é mérito da 

própria plataforma usada, já que não controlamos essa organização das janelas58.  

Fazia parte da proposta pedagógica chamar atenção aos acidentes e acasos, fossem da 

tecnologia ou de outra ordem. Inclusive os “erros” eram enfatizados pelas suas potências. Na 

5ª aula, construindo uma imagem para o tema “amar” — em exercício que será descrito à frente 

—, um dos participantes passou boa parte do seu tempo movendo a câmera, o que dava uma 

sensação de confusão e caos. Só depois descobri que ele estava apenas ajeitando o celular que 

havia caído, mas aproveitei para pensarmos em como o movimento da câmera pode ser incluído 

e que sentidos ele pode gerar. Isso foi contaminando os participantes, de modo que eles mesmos 

foram reparando e apontando os acasos que os surpreendiam e os sentidos derivados. 

Em um encontro, uma das participantes não conseguia ver o protocolo. Era o vídeo de 

uma dança, que estava sendo compartilhado pelo Zoom, mas, diante das interrupções causadas 

 
58 Na verdade, no Zoom, se usarmos a ferramenta "fixar a tela” é possível organizar as janelas de modo que todos 

vejam a mesma ordem. Dediquei uma aula da oficina à experimentação a partir desta ferramenta, graças à qual 

pudemos brincar com a complementação entre dois corpos. É uma estratégia que vale a pena ser investigada para 

o contexto de jogos teatrais e dançados em videochamadas. Contudo, há aspectos técnicos que precisam ser 

conhecidos e levados em conta, por exemplo, o espelhamento das imagens. 



45 
 

pela internet, ela decidiu abri-lo direto no seu navegador, mantendo aberta ao lado a janela da 

videochamada. Em algum momento, porém, ambos os vídeos funcionaram, mas com um 

pequeno descompasso de tempo, causando sua admiração. O que foi um acidente provocado 

pela internet acabou gerando um efeito interessante, que ela quis compartilhar com o grupo.  

Isso era valioso, especialmente para a apreciação das cenas, porque os acasos eram 

analisados pelas sensações que provocavam, de modo que podiam ser incorporados às cenas 

quando fosse possível. Quando não — como no exemplo da minha experiência como 

espectadora de “Gestos Transitantes em Campo Expandido”, ou mesmo no exemplo do Jogo 

do soco —, poderiam potencializar a fruição de momentos dos encontros e provocar discussões 

sobre a leitura de sentidos na cena. 

2.2 - Pas de deux: a casa te chama para a dança 

Na continuidade da 5ª aula, propus aos participantes que se relacionassem com as coisas 

que tinham nos seus espaços físicos: “Onde dá para entrar? Em que dá para subir, sentar, deitar? 

No que dá para se apoiar, se escorar? Do que eu tenho que desviar? O que eu consigo carregar, 

empurrar?”. Depois, pedi que escrevessem no chat todas as coisas que se movem, presentes em 

seus espaços. Algumas das respostas foram: banco, tapete, roupas no varal, porta, caderno, 

cadeira, sofá, vaso de flor, caneca, cobertor, livros, janela, espelho, computador, colchão. Então, 

pedi que escrevessem as coisas que não se movem: parede, cama, chão e mesa fixa na parede.  

Em seguida, cada um deveria escolher um dos seus objetos e buscar trazer seu 

movimento e/ou forma para o próprio corpo, “imitá-lo” para, depois, relacionar-se com ele: 

“além de tentar botar no seu corpo as características dessa coisa, o que você consegue fazer 

com ela? Dá para subir, entrar, deitar, enrolar, abrir, apoiar, pegar, amassar?”. Propus que 

pensassem o objeto como parceiro de cena e elaborassem seus movimentos envolvendo-o59.  

Depois dessa experimentação, os participantes sintetizaram o que mais gostaram em 

uma pequena sequência a ser compartilhada com o grupo. A quem observava, a provocação era 

a seguinte: “pensem que essa pessoa e esse objeto estão num relacionamento, não 

necessariamente amoroso. Que características você identifica nesse relacionamento entre esses 

 
59 Neste dia, uma das participantes escolheu uma cama. Senti, durante a exploração, que ela estava enfrentando 

dificuldades e procurei orientações que a ajudassem, como “divida o peso com o objeto”, “apoie-se com diferentes 

partes do corpo”. Perguntei-me se o problema era a imobilidade do objeto, o que me deu vontade de experimentar 

propor ao grupo todo que se relacionasse com objetos móveis e imóveis. Daí surgiu a ideia do 7º encontro, do qual 

falo no 3º capítulo, que, curiosamente, tornou-se o exercício preferido da participante referida aqui, para o qual ela 

escolheu voltar-se na sua criação final e no seu protocolo. 



46 
 

dois seres?”. Essa pergunta servia para instigar o olhar. Não era tão importante a ideia do 

relacionamento em si, e sim direcionar os observadores a detectarem qualidades e sensações 

naquelas interações físicas. Algumas das palavras foram: suavidade, sensualidade, sanguinário, 

sedução, pacífico, ciclo. A primeira figura a seguir é de duas pessoas que estavam no mesmo 

grupo, o que levou algumas interpretações a considerá-las em conjunto. Suas palavras foram: 

segredo, oculto e curiosidade. 

Figura 14: Segredo, oculto, curiosidade 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

Já a próxima imagem é uma montagem de 3 momentos diferentes da sequência deste 

participante. As palavras para ele foram: equilíbrio, corpos nus, cotidiano e felicidade.  

Figura 15: Equilíbrio, corpos nus, cotidiano, felicidade
60 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

Três dias depois desta aula encontrei o vídeo “Invitation to Dance”61, mencionado por 

Pereira (2020) no texto da sua Livre Docência. O vídeo parecia traduzir alguns dos meus desejos 

com a oficina — precisamente o que começara a trabalhar alguns dias antes, na 5ª aula, com 

 
60 Esta figura é uma montagem com 3 momentos diferentes do vídeo. 
61 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=t1s4LI-bBEc. Acesso em 17 nov. 2021. 

https://www.youtube.com/watch?v=t1s4LI-bBEc


47 
 

relação à casa e suas coisas. Nele, Wagner Moreira e Helena Fernandino62 atravessam 

ambientes de uma casa, dançando com as características físicas da arquitetura, dos móveis e 

objetos, lançando mão também de seus usos cotidianos como parte da coreografia. 

Esse vídeo me traz a sensação da casa e objetos como parceiros de dança, porque o 

corpo não se move apesar deles, mas a partir e com eles. O que, ao meu ver, já é uma forma de 

reinventar um espaço e as relações possíveis entre as paredes e os corpos que as ocupam. 

“Invitation to dance” se tornou uma das minhas referências principais. Compartilhei-o com o 

grupo da oficina na semana seguinte e ele acabou tornando-se também uma das referências mais 

marcantes para alguns participantes. 

Se estamos confinados em casa por motivos maiores, porque não nos perguntar: o que 

mais pode (ser) a casa? Por que não tecer novas relações com as coisas mais banais da rotina 

através da arte? Afinal, “ [...] arte é infância. Arte significa não saber que o mundo já existe, e 

fazer um. Não destruir nada que se encontra, mas simplesmente não achar nada pronto. Nada 

mais que possibilidades. Nada mais que desejos.”  (RILKE, 2007, p. 192) 

Farei um salto para a discussão final da 5ª aula, voltando, em seguida, para a sua 

descrição. Sobre o encontro, Julio comentou que havia sentido uma provocação da criatividade, 

tanto na criação quanto na observação, em especial por conta do modo que foram explorados 

os espaços. Ao que Flávia acrescentou: “Isso da criatividade é muito real, porque ela vai 

reverberando durante o dia-a-dia, principalmente porque a gente está em casa e você traz muitas 

coisas do cotidiano. E aí o cotidiano é o cotidiano, está todo dia.”. 

No mundo em pandemia, as salas virtuais, as redes sociais e os aplicativos de mensagens 

são também espaços de convivência marcantes, abrigando do trabalho ao lazer. Estava embutida 

na ideia de reinvenção a relação dos participantes também com a existência digital e seus meios. 

Na continuação da discussão final em aula, Sara acrescentou: 

[...] porque a gente está não só no cotidiano maçante de casa, mas num 

cotidiano na frente do computador e do celular. E eu nunca pensei em 

contracenar com meu celular, sabe? (risos) Tipo, ele se tornou um outro ente, 

porque a gente lidou com ele, numa relação teatral, mesmo, e de dança. 

 
62 A performance de Fernandino no vídeo #stayathomeandbecreative também foi uma referência, que encontrei 

seguindo o rastro virtual de “Invitation to Dance”. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=RFXPuaO5BZ0.  Acesso em julho de 2021. 

https://www.youtube.com/watch?v=RFXPuaO5BZ0


48 
 

Os celulares e computadores fazem parte da dança entre corpo e câmera, de modo que 

também podem ganhar novas camadas de sentidos a partir da investigação solicitada na oficina. 

2.3 - Corpo diante da tela 

Na continuação da 5ª aula, depois da exploração física da relação com objetos, passei 

um exercício que propunha a composição de “quadros-vivos”63, a partir de temas enunciados 

por mim. Para isso, o grupo foi dividido em dois, de modo que sempre havia observadores. 

Pensando em tudo que havia sido explorado até então, a ideia era materializar esse tema através 

da própria imagem, podendo conter um movimento que se repetisse. Nas figuras abaixo 

podemos ver as respostas dos educandos para os temas “isolamento”, “desejo” e “medo de 

mim”: 

Figura 16: Imagens para o tema “isolamento” 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

 

 

 

 

 

 
63 Imagens para as quais os participantes deveriam pensar no posicionamento da câmera, do corpo no espaço e na 

execução de pequenos movimentos cíclicos. 



49 
 

Figura 17: Imagens para o tema “desejo” 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

Figura 18: Imagens para o tema “medo de mim” 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

Finalizei o encontro propondo uma criação individual. Para tal, disponibilizei uma lista 

de frases e versos curtos, dentre os quais cada um deveria escolher o seu e elaborar um “quadro-

vivo” – como no exercício anterior, mas agora com mais tempo de preparo. Para a partilha com 

o grupo, cada um deveria indicar sua frase pelo chat. Então, outro participante, sorteado por 

mim, seria incumbido de trazer pela voz, sem ligar a câmera, a manifestação sonora da frase, 

simultânea à imagem em movimento de um parceiro. 



50 
 

As figuras a seguir correspondem, respectivamente, aos versos: “— Em que espelho 

ficou perdida a minha face?64” e “Tenho fome de tua boca, de tua voz, de teu pêlo […], busco 

o som líquido de teus pés neste dia65”. 

Figura 19: “Em que espelho ficou perdida a minha face?”  Figura 20: “Tenho fome de tua boca” 

         

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021)       Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

Sobre a minha experiência – como proponente da oficina “Poesia do Movimento” e 

integrante do Lapett durante a construção de uma versão online do espetáculo “1º de Abril” –, 

quero trazer à tona algumas especificidades do trabalho virtual síncrono. 

Pela minha vivência, há duas tendências que tenho reparado: a priorização dos membros 

superiores em detrimento dos inferiores e certa recusa às torções e às movimentações 

tridimensionais. As torções de tronco, ou movimentos cruzados em geral, são mais difíceis de 

serem compreendidos na bidimensionalidade da tela, o que pode levar à preferência pela 

frontalidade e lateralidade, assim como ao excesso de trabalho com braços e cabeça. Não é 

surpresa, já que essas características condizem com o modo rotineiro de estarmos diante do 

computador. Por isso, é preciso ter isso em mente se há o objetivo de expansão das 

possibilidades criativas do movimento.  

Uma das estratégias que contornou com bastante naturalidade essa tendência foi o 

trabalho como o da aula que venho descrevendo neste capítulo: a combinação da mobilização 

da câmera com a exploração do espaço e seus objetos. Com relação às aulas anteriores, nesta 

houve um salto das variações de perspectiva das imagens e de ocupação do espaço. O que 

expande, também, as possibilidades de criação e movimentação. Senti, também, que este 

 
64 Retirado do poema “Retrato”, de Cecília Meireles 
65 Retirado do poema “Tenho fome da tua boca”, de Pablo Neruda. 



51 
 

encontro fortaleceu o interesse pela “janela” do outro. Ter em ênfase a função de pensar em 

como nos apresentamos ao olhar externo instiga a nossa curiosidade quando ocupamos a 

posição de observadores. 

Presentes em videochamadas, aulas ou ensaios, somos um corpo diante da câmera, sem 

necessariamente sermos técnicos do aparelho. Câmera e tela se tornam uma extensão do corpo. 

No Lapett, falamos muitas vezes sobre o desafio que é a coreografia dos botões que cabe a cada 

intérprete: ligar a câmera, desligar o microfone, mover o computador, transmitir um vídeo, etc. 

Nesta circunstância, não haverá alguém para manusear a câmera na casa de cada envolvido; é 

trabalho do intérprete, que se move com relação ao seu celular ou computador e, por isso, 

precisa buscar se familiarizar com os limites que a imagem digital lhe dispõe, para criar junto 

com eles. 

Também não adianta pensar só em como nosso corpo está e o que ele faz porque, na 

tela, viramos parte de uma imagem, com outras coisas ao nosso redor. Evidentemente, não é o 

mesmo que estar em qualquer espaço físico com outras pessoas. Na tela, cada um tem a sua 

própria “constelação” espacial. Sempre que vamos começar o ensaio do Lapett, preciso colocar 

meu computador no lugar certo, tirar algumas coisas que ficam penduradas na parede e arrastar 

móveis. E até chegar à configuração espacial que uso atualmente na peça, passei por outras. 

As plataformas de videochamadas tornaram-se espaço diário de convivência durante os 

meses de quarentena. Nós nos tornamos um “corpo-casa-tela”, que tem seu centro aglutinador 

e de irradiação de vida no corpo, mas que só pode marcar presença se estiver acompanhado da 

respectiva estrutura tecnológica — sintetizado em tela — e de um ambiente que aparece ao 

fundo — sintetizado em casa. É tudo isso que é compartilhado, portanto, tudo isso pode ser 

material para jogo. 

 

 

 

 

 

 



52 
 

CAPÍTULO 3 - TECER SENTIDOS: ENTRE O FAZER E O VER 

Uma das coisas que mais me encantou nas obras de Pina Bausch foi o modo como os 

significados são construídos em cena. Este foi um dos temas que me mobilizou ao propor a 

oficina “Poesia do movimento”. Já há algum tempo que passei a ver cenas de peças como as do 

Tanztheater Wuppertal me perguntando: de que é feito isso que gera essa sensação? Sensação 

de que os corpos nos dizem tanto sem precisar de palavras e de que há certa narrativa dos 

acontecimentos que é inseparável das emoções que os atravessam. O que me interessava não 

era achar respostas certas, mas investigar possíveis caminhos criativos, experimentá-los e 

colocá-los sob o jogo de um olhar espectador.  

A oficina foi uma espécie de laboratório artístico-pedagógico sobre a produção e 

interpretação dos sentidos através do movimento dos corpos. No entanto, corpos em cena não 

estão sozinhos. Há o próprio espaço e, além dele, há figurinos, cenário, sons e música que 

contribuem com a mobilização de significados em torno dos corpos dançantes. Em Bausch, 

esses recursos são também fundamentais para a dramaturgia das peças. Assim, busquei sempre 

que possível chamar atenção dos participantes da oficina a todos os elementos geradores de 

sentido, não apenas nossos movimentos. 

Encontro-me ainda nos primeiros passos sobre o tema. Para este trabalho, trago a seguir 

algumas referências teóricas que alimentam o raciocínio que venho construindo. Em 

complemento, recorto exemplos da oficina, tanto do “ver” quanto do “fazer”, sendo a relação 

entre esses dois imprescindível para a reflexão que começo a tatear neste capítulo. 

3.1 - Imagem-enigma e dança teatral 

Rafael Sertori (2020) discute a produção de imagens-enigmas na dança e a decorrente 

reflexão estética possível tendo como objeto de análise a Dança Moderna alemã, em especial, 

o Tanztheater de Pina Bausch. Para isso lança mão, principalmente, do texto “Imagem e 

Enigma”, de Ricardo Fabbrini (2016). 

Fabbrini evoca a reflexão estética de Jean Baudrillard para examinar o conflito da 

imagem na “sociedade da hipervisibilidade”, tendo como cerne do problema o “processo de 

neutralização da arte (entendida como imagem-enigma) decorrente da multiplicação 

‘metastásica’ ou ‘viral’ dos simulacros” (FABBRINI, 2016, p. 247). Estes  



53 
 

[...] são as imagens hegemônicas na sociedade da hipervisibilidade, como as 

que circulam na “tela total”: computador, vídeo, televisão ou celular. São 

“imagens obscenas”, segundo Baudrillard, no sentido de que elas nada 

escondem, ou tudo dão a ver, e não “imagens sedutoras”, porque nessas algo 

ainda restaria fora de cena, ou mesmo em oposição à cena. (FABBRINI, 2016, 

p. 245) 

O esvaziamento, entretanto, característico dessas “imagens planas (ainda que HD ou 

3D); chapadas; lisas; superficiais; [...] sem enigma, sem mistério; sem face oculta”, ocorre, não 

por uma falta, mas “porque, entre outros motivos, a ‘inflação ou excesso de signos’ teria 

produzido, em aparente paradoxo, uma ‘deflação de sentido’.” (FABBRINI, 2016, p. 245). 

Começando a introduzir o conceito de “imagem-enigma” para a dança, Sertori (2020) 

afirma que, dentre as artes cênicas,  

[...] a linguagem da dança é uma das que mais efetivamente opera a força não 

comunicativa das artes [...] Ou seja, enquanto arte da presença, a dança 

“reagiria, assim, ao baralhamento, senão indistinção, entre arte e 

comunicação”, provocando zonas de indiscernibilidade na fruição a partir da 

experiência estética com essa linguagem, de onde “resultaria a distância, o 

mistério, o enigma” das imagens produzidas pela dança. (SERTORI, 2020, p. 

149) 

A Dança Moderna alemã, como movimento que se contrapôs à “mimetização de temas 

sentimentais e fábulas até então representadas pelo balé clássico” (SERTORI, 2020, p. 151), 

resgatou a força expressiva da dança: 

[...] Ela estruturou-se contra uma certa configuração reificante e uniformizante 

da vida social, do corpo e dos processos de subjetivação, produzindo, dessa 

maneira, a consciência de um tempo em ruptura, evidenciando “a emergência 

de processos de desconstituição semântica capazes de nos implicar na abertura 

de transformações estruturais da sensibilidade”. Tal aspecto relaciona-se 

diretamente com a produção de imagens na dança, as quais podem deter 

“algum enigma, que indicie algum segredo, mistério ou recuo”, lançando-nos 

em zonas de indeterminação, de desconforto, de angústia e revolta frente ao 

inominável, ao irredutível, ao não-sentido. (SERTORI, 2020, p. 151) 

Especificamente, ainda, sobre a poética de Pina Bausch, Sertori escreve: 

[...] é possível notarmos um entrelaçamento entre real e imaginário, público e 

privado, biográfico e ficcional. A ação dramática dá lugar a situações 

dinâmicas sem seguir uma linha narrativa contínua; a percepção dos 

espetáculos se constitui enquanto perspectivas múltiplas e simultâneas, de 

modo que a fragmentação presente nas obras nos faz entrever o próprio caos. 

(SERTORI, 2020, p. 157-158) 

O autor finaliza seu artigo afirmando que, para entrever as imagens-enigmas na dança, 

é necessário encarar essa experiência estética da maneira que sugere a “psicanálise implicada”:  



54 
 

Nessa concepção, os sentidos não buscam nos objetos da cultura os dados da 

realidade existente: deixa-se livre o imaginário para que possam surgir 

inúmeras associações, para que os objetos possam expressar sua “vida 

interior”. Ou seja, nessa experiência da percepção, devemos buscar nossa 

“extraordinária faculdade de fundir-se nas coisas. (SERTORI, 2020, p. 161) 

A “valorização do aspecto expressivo do corpo em oposição à significação, à 

mimetização e à representação; [...]” (SERTORI, 2020, p. 152, grifo meu) é ressaltada como 

característica da Dança Moderna alemã. Na linguagem poética de Bausch, Sertori identifica 

“um corpo que buscava expressar aquilo que não é possível nominar; aquilo que causa 

inquietude, perplexidade, dor, revolta e interrogação; aquilo que não encontra uma gramática 

de fácil acesso, significação e apreensão” (SERTORI, 2020, p. 156, grifo meu). Chama minha 

atenção a oposição à significação. O reconhecimento do Tanztheater como produtor de 

imagens-enigma foi uma grande contribuição para pensar o modo como percebo os sentidos em 

obras de Bausch e como busquei trabalhá-los em aula. Porém, não poderia falar em oposição à 

significação, já que a possibilidade dos movimentos dançados terem significados foi aspecto 

fundamental do meu encantamento com o Tanztheater. Aspecto que intuo ser parte das razões 

pelas quais concordo que o conceito de “imagem-enigma” possa ser transposto para a dança 

teatral.  

Os espetáculos de dança que conheci na infância/adolescência tinham sua dramaturgia 

pautada principalmente em diálogos que entremeavam os números de dança. Os movimentos 

dançados, em si — fossem característicos do balé clássico, do jazz, sapateado ou outra 

modalidade —, eram pouco ou nada relevantes para sua construção. Já “Na dança clássica, por 

exemplo, a dramaturgia é quase acessória, na medida em que elementos internos à dança, como 

a virtuose ou o próprio sentido de elevar-se do chão, sustentam-se por si mesmos, seja qual for 

a história principal.” (TAVARES, 2018, p. 526).  

No teatro musical, por exemplo, a dança também pode cair num papel semelhante. São 

casos em que a alteração dos movimentos dançados tem pouco efeito sobre a dramaturgia do 

espetáculo, sustentada, especialmente, pelos outros elementos de cena — texto, músicas, 

figurino, cenário. Enquanto “O sentido que Jooss66 dá à dança como expressão significa uma 

dramaturgia que se expressa através dos próprios movimentos, um transpor de uma história em 

linguagem corporal.” (TAVARES, 2018, p. 526).  

 
66 Kurt Jooss (1901-1979), bailarino, coreógrafo e pedagogo alemão tido como precursor do Tanztheater, foi aluno 

de Rudolf Von Laban e mestre de Pina Bausch 



55 
 

Não que seja uma gramática de fácil apreensão, mas, em peças de Bausch, há uma 

possibilidade de interpretação em comum que me interessa. Uma das cenas que levei em aula 

para assistirmos e discutirmos foi um trecho de Café Müller67, no qual havia a famosa cena em 

que um abraço entre um homem e uma mulher é manipulado por outro homem. Antes de 

mostrar o vídeo, pedi aos educandos: “Vejam pensando em que momentos têm gestos que vocês 

reconhecem e que momentos parecem mais ‘abstratos’.”  

Depois, pedi que elaborassem perguntas para as quais a cena poderia ser uma resposta. 

Vejamos a seguir: “quando que a gente aprende a fazer o que a gente faz e por que fazemos 

isso?”68; “como são as relações humanas hoje em dia?”69; “como chegamos até aqui?”70; “por 

que aprender é mais difícil do que ficar no modo automático?”71 e “é possível controlar o 

outro?”72. A discussão se estendeu: “Nossa, legal essa pergunta do ‘controlar o outro’ porque 

ainda tem essa questão de gênero, que a gente olha e não deixa de ler, né? Que é um homem 

moldando a postura da mulher com um outro homem”73. Flávia, então, relacionou a cena a 

experimentos de comportamento com ratos de laboratório. 

Algumas falas externaram parte do raciocínio por trás das interpretações. Laura disse 

que no início estava feliz, porque o casal parecia resistir, mas com o passar da cena, com a 

aceleração e repetição, foi ficando angustiada. Julio comentou “[...] como vai sendo progressivo 

o barulho deles e como vai virando uma sonoplastia, a respiração e os grunhidos”. Apesar de 

algumas variações, as interpretações remetem a um tema em comum: relações humanas e 

aprendizados condicionantes. Não são apenas os movimentos que contribuem com essa leitura, 

embora possamos entender que eles são os principais. 

Os gestos conhecidos, codificados (como abraçar, beijar, carregar uma mulher nos 

braços) — “gestos realistas” (MILITO; PEREIRA, 2017) — parecem contaminar, com seus 

significados, os “gestos estilizados” (MILITO; PEREIRA, 2017). Estes, por sua vez, também 

possuem seus próprios sentidos74, de modo que contaminam aqueles com cargas especialmente 

 
67 O vídeo mostrado está disponível em: https://ubu.com/dance/bausch_muller.html. Acesso em 15 nov. 2021. 
68 Resposta da participante Laura à minha provocação em relação ao vídeo de Café Müller. 
69 Resposta do participante Julio à minha provocação em relação ao vídeo de Café Müller. 
70 Resposta do participante Bruno à minha provocação em relação ao vídeo de Café Müller. 
71 Resposta da participante Renata à minha provocação em relação ao vídeo de Café Müller. 
72 Resposta da participante Flavia à minha provocação em relação ao vídeo de Café Müller. 
73 Comentário realizado por Julio a partir das respostas dadas a provocação em relação ao vídeo de Café Müller. 
74 “Qualquer coisa de muito especial acontece na dança: o facto paradoxal daquele que olha compreender 

imediatamente “o sentido” do movimento dançado. Tratar-se-á de uma significação precisa? Suponhamos que não, 

suponhamos pelo contrário que os gestos que vê são “abstractos”, quer dizer desprovidos de sentido definido, 

https://ubu.com/dance/bausch_muller.html


56 
 

da ordem dos sentimentos e sensações. Tudo vira um mesmo texto, sem que necessariamente 

vejamos separação entre os tipos de gestos. Há um enredo que pode ser compartilhado e 

discutido entre espectadores, uma mobilização de um tema comum, que ultrapassa a 

interpretação exclusivamente subjetiva. A costura e sobreposição entre os tipos de gestos me 

parece um caminho para tecer malhas de sentidos que operem na qualidade de enigma, sendo a 

parte mais “abstrata” análoga à “face oculta” (FABBRINI, 2016). 

A graça dos enigmas é que eles pressupõem alguma interpretação. Se carecem da 

qualidade de enigma quando a resposta é óbvia demais, também podem perder em estímulo se 

parecerem signos reunidos aleatoriamente, sem jogo algum, sem intenção alguma. Eles 

pressupõem ação de seu interlocutor porque foram feitos para tal e o interlocutor sabe disso. 

Ou seja, há a ação do artista na criação de uma arte como enigma, porém, independente dela, é 

preciso que haja uma disposição ao enigma por parte de quem observa. Um dos exemplos que 

Fabbrini cita em seu texto é o seguinte: 

Em uma fotografia de um quarto vazio, em desordem, de Nan Goldin, no 

exemplo de Baudrillard, “a poltrona é pensativa”, porque nela se apresenta o 

desaparecimento, “a forma virtual da pessoa que não está presente, que não 

está mais presente, mas cuja forma aí ainda está como uma espécie de sorriso”, 

indiciado nos vincos do tecido da poltrona. (FABBRINI, 2016, p. 249) 

É possível, no entanto, estar impassível diante dessa imagem, porque, justamente, não é 

trivial o estado em que se está apto a fruir percebendo detalhes e escavando nuances. Para isso, 

Fabbrini ressalta a necessidade de desenvolver a percepção, fazendo a seguinte ressalva: 

Essa busca de nuances na imagem, que aqui se propõe como forma de 

resistência à sociedade da simulação, não significa a reivindicação de 

sofisticação intelectual, no sentido de uma estilização do pensamento ou de 

um refinamento dandy da sensibilidade, mas apenas de uma tentativa de se 

evitar que o olhar fique refém da fascinação fatal da ciranda aleatória de signos 

da realidade virtual. (FABBRINI, 2016, p. 253) 

Então, como sensibilizar esse olhar? Na minha prática, solicitei aos participantes da 

oficina que identificassem os referenciais, procurassem os significados, não como 

condicionantes totais da leitura de cena, mas como componentes. Se o que significava era 

importante, igualmente era o que se mantinha oculto, “abstrato” ou desconhecido. O objetivo 

implícito era frisar o “vai e vem” entre modos distintos de falar com o movimento, de maneira 

semelhante à qual se constitui a “zona de indiscernibilidade” da imagem: 

 
traduzível na linguagem articulada: nem por isso são menos percebidos como se possuíssem um sentido.” (GIL, 

2001 p. 104). 



57 
 

Não se pode afirmar, portanto, que face às imagens de Bavcar, Mariani, 

Goldin e do próprio Baudrillard, o observador descarte plenamente toda a 

referência que se configura como objeto de conhecimento – seja poltrona em 

quarto desolador de hotel; seja casa caiada concreta em vilarejo sertanejo – 

mas que nessas imagens a dimensão referencial é desestabilizada, instaurando 

uma tensão entre modos distintos de figuração como o representativo e o 

indicial. Ou seja: a imagem pensativa desencadeia uma paixão escópica, 

enquanto “loucura do olhar”, na expressão de Barthes: uma circularidade, ou 

um vai e vem que não cessa, entre distintos modos de enunciação, entre o 

saber de um objeto representado e o não-saber da intratável realidade, que 

força o pensamento.  É dessa “zona de indiscernibilidade”, que é o próprio 

imponderável que resultaria “a distância, o mistério, o enigma” dessas 

imagens. (FABBRINI, 2016, p. 239) 

Parece-me que incentivar a busca de significados, no meu caso, não pesou a balança 

excessivamente para um dos lados. Atribuo isso ao poder não comunicativo da dança, do qual 

Sertori fala. Para os participantes da oficina, pensar que movimentos de dança poderiam 

também conter sentidos, exprimir discursos ou contar histórias foi novidade, mais do que sua 

insubordinação aos significados – que é, também, uma linda característica da dança, mas 

enquanto uma escolha, não uma norma.  

Acredito que a fruição de artes da cena se dá no trânsito constante entre sensível e 

inteligível, imaginação e raciocínio, sentimento e cognição, subjetividade e objetividade. 

Entendo-a como uma ação simultânea do sentir e pensar e ação passível de desenvolvimento. 

3.2 - Ver: o papel dos observadores 

As “três essências dos jogos teatrais” de Viola Spolin (2008) são: foco, instrução e 

avaliação. O foco diz respeito aos problemas específicos sobre os quais os jogadores devem se 

debruçar durante o jogo. As instruções são as palavras ou frases enunciadas no decorrer do jogo 

com objetivo de ajudar os jogadores a se aterem ao foco. A avaliação é quando a platéia de 

jogadores manifesta suas observações a partir do foco do exercício proposto, que deve ser 

rememorado e enfatizado pelo coordenador.  

É muito importante, nos jogos teatrais e em outras práticas pedagógicas do teatro, que 

sempre haja um grupo em cena e outro assistindo (ambas posições ativas), e que essas funções 

sejam alternadas entre os jogadores. Na dança, entretanto, essa não é uma prática comum, de 

modo que não encontrei bibliografia acerca deste aspecto, algo que estava nos meus planos. 

Inspirei-me, então, tanto em referências mais particulares do teatro quanto, mais uma vez, na 

Profª Sayonara. 



58 
 

Em suas aulas, Pereira eventualmente divide a turma em grupos ou duplas, de modo que 

haja ambos os papéis: o do fazer corporal e o de observar. Neste caso, geralmente quem está 

“em cena” executa uma sequência passada pela professora, enquanto os observadores devem 

estar de olho em princípios da movimentação trabalhados em aula — por exemplo, o redondo, 

a extensão de um movimento, sua distribuição no tempo, a forma e posição dos braços, dentre 

outros aspectos muitas vezes particulares de cada sequência. Não é um foco, contudo, a 

apreciação de possíveis significados, neste caso. 

Somarei ao debate um episódio da disciplina “Dança, gestualidades e espaços 

cotidianos” 75, oferecida no segundo semestre de 2021 no Departamento de Artes Cênicas da 

USP (CAC-USP), que foi ministrada por Robson Lourenço76. Em uma aula, após a elaboração 

individual de partitura corporal, criada em cima de uma estrutura delimitada, ele propôs um 

“Jogo do diretor”. Separou-nos em duplas (virtualmente) e destinou um tempo para que cada 

um visse a sequência do seu parceiro, comentasse e sugerisse modificações, se quisesse. 

Quando retornamos ao grupo grande, Lourenço pontuou alguns casos específicos em que as 

sugestões dos “diretores” resultaram numa alteração de sentido, por exemplo, com a simples 

mudança de direção da inclinação da cabeça. Como professor, ele tem o costume de ressaltar o 

corpo como significante, chamando atenção de seus alunos aos sentidos que o movimento pode 

evocar. 

A noção de que observar é um papel importante acompanhou a oficina “Poesia do 

movimento” desde seu princípio. Para instaurar essa ideia, uma das estratégias foi estabelecer 

o costume de nos referirmos às produções de aula como “cenas”, não apenas “sequências” ou 

“coreografias”, já que “cena” pressupõe a posição do espectador mais do que as outras duas 

palavras.  Havia outros dois motivos para essa escolha. Primeiro: gerar atrito com o costume 

do grupo de referir-se ao tema da oficina como "dança" (já que “cena” é um termo mais comum 

de práticas teatrais). Previ que isso pudesse acontecer porque nosso material principal era 

movimento. Todavia, era importante manter em mente “dança teatral”, porque muito do que 

fizemos caberia mais em teatro do que em dança, e vice versa, se não estivéssemos lidando com 

uma terceira coisa, que pressupõe princípios de ambos.  

 
75 Apesar de ter começado após o fim da minha oficina, (de modo que não foi uma referência para a sua 

estruturação), trago-a à tona porque considero um exemplo valioso para o que estou discutindo. 
76 Robson Lourenço é Doutor em Artes da Cena pela Universidade Estadual de Campinas e docente do Curso de 

Dança e Teatro da Universidade Anhembi-Morumbi. Tem um pós-doutorado em curso na Universidade de São 

Paulo, através da qual ministrou a referida disciplina como professor colaborador. 



59 
 

O terceiro motivo, que conversa com os anteriores, é que “cena” funcionava melhor para 

introduzir a ideia de que a movimentação era parte de um sistema, mesmo que ela fosse 

protagonista e levasse a maior parte do tempo de criação. A escolha da posição da câmera, a 

relação com espaço, com a luz, etc. — como já dito —, também produzem sentido. 

Gradativamente foi incentivado que esses aspectos fossem considerados nos exercícios 

criativos de aula. 

Nesta pesquisa, devido à inevitabilidade do contexto online, a noção de imagem é mais 

familiar do que em práticas presenciais. Não à toa, os próprios participantes reconheceram 

vestígios de fotografia e audiovisual no trabalho que fizemos. Afinal, estávamos lidando com a 

imagem da câmera. Ressalto, porém, que não tenho experiência em nenhuma dessas áreas. Tudo 

foi pensado do ponto de vista de uma estudante de artes cênicas, com experiência na prática 

presencial. 

Na avaliação de Spolin, o papel do professor é fundamental: “Questões para avaliações 

objetivas aparecem em cada ficha, centradas no problema (FOCO) e não no julgamento do 

jogador. Para os jogadores na plateia: O que vocês estão vendo? O que os jogadores 

comunicaram? Vocês estão inferindo? Adivinhando?” (SPOLIN, 2008, p. 33). A analogia que 

faço com jogos teatrais, evidentemente, encontra pontos inconciliáveis. Os exercícios criativos 

das minhas aulas funcionavam mais como estruturas e orientações para criação de uma partitura 

corporal, a partir da qual, inclusive, era esperado, em certa medida, que a plateia “inferisse”. 

No entanto, esta e outras referências da pedagogia teatral foram importantes para uma 

preocupação sobre a qual me debrucei: como enunciar o papel do observador aqui? Em geral, 

fiz perguntas como “o que você lê dessa cena? Que sentidos você extrai dela? O que ela parece 

te comunicar?”. 

Não acho que foram as melhores perguntas, mesmo assim, chegando aos últimos 

encontros, percebi que havia um salto, não só nas criações, mas nos comentários. O trabalho 

com a câmera era avaliado com relação às sensações que ele transmitia; os movimentos mais 

sutis eram percebidos e comentados (a respiração, a porta na extremidade da imagem, a 

iluminação, a prosódia do movimento); qualidades de exercícios de aula eram notadas (por 

exemplo, um “derretimento”, característico de uma sequência de Pereira); e eram traçadas 

relações com outras obras que foram assistidas em aula (como o trecho de Café Müller). Os 

olhares, mais atentos aos detalhes, pareciam ter mais o que dizer. 



60 
 

O modo como a sensibilização dos observadores ocorreu poderia ter sido melhor, a meu 

ver. Entretanto, não me surpreende que tenha se dado dessa maneira: não através de perguntas 

precisas, mas de uma construção contínua entre as referências apresentadas, as discussões em 

torno delas, meus apontamentos sobre as cenas, o repertório de movimentos que foi criado 

através das sequências e as discussões sobre as criações de aula.  

Quando penso na experiência com Sayonara, em termos de criação, não há perguntas 

precisas que orientam nossos objetivos. Há a experiência de fazer suas aulas, vê-la criando, ser 

intérprete de suas coreografias, ouvir seus comentários sobre nossas criações, perceber o que a 

interessa como observadora e conhecer suas referências. Nem sempre Pereira orienta o caminho 

para “melhorar” uma criação coreográfica nossa, embora aponte que algo possa ser melhorado. 

Ela nos fala sobre o papel da intuição no seu processo pedagógico e criativo. Com certeza, há 

muito de Sayô, não apenas no meu corpo, mas no meu olhar, embora seja difícil dizer com 

precisão o quê. É um conhecimento sentido, talvez transmitido conforme ela escreve: 

Para o profissional de dança, grande parte do conhecimento que ele irá 

adquirir ao longo de toda a sua vida é passado corpo a corpo e depois é 

experimentado “na pele”, quase como um patrimônio cultural-imaterial que 

comporta valores das tradições e costumes herdados de diferentes culturas, do 

passado, reapropriando-os no presente. Heranças estas que muitas vezes não 

são tocadas, mas sentidas com o coração e se encontram no imaginário das 

pessoas.  (PEREIRA, 2018, p. 448) 

Penso que, de maneira semelhante, alguma coisa da minha experiência afetou aqueles 

que passaram os três meses de oficina comigo, de modo que se concretizou um conhecimento 

que, não raro, foi descrito nas entrevistas como fácil de sentir ou perceber, embora difícil de 

explicar. 

3.2.1 - Nos últimos três encontros 

A provocação para “ler cenas” desde o início da oficina foi construindo uma 

predisposição do olhar dos participantes, instigando-os à curiosidade e ao maravilhamento, sem 

medo de se encantar com as coisas mais simples e banais. Um enigma nada nos diz se não 

acreditarmos que ele exista. Dispor-se ao enigma é não restringir-se à casca e sim arregaçar as 

mangas para descascar. É crer que, de alguma maneira, o que temos diante de nós extrapola a 

si mesmo. 

Os últimos 3 encontros foram destinados a uma criação contínua. Os disparadores dessa 

criação foram os exercícios de duas aulas anteriores (que estavam disponíveis em vídeo) e os 



61 
 

protocolos. No primeiro desses encontros, cada um deveria escolher um dos materiais 

selecionados e trazer para o corpo uma das sequências — sua ou de outro educando —, com 

liberdade para transformá-la nesse processo. Abaixo, apresentarei imagens de algumas dessas 

criações, seguidas de comentários feitos pelos observadores nas aulas, como a seguinte: 

Figura 21: “O nome podia ser ‘1ª dose’”: cena em aula
77 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

Marta: “Achei muito massa a releitura que você fez [da sequência original] e essa 

brincadeira dos tempos também. Além disso, gosto quando você brinca com o espaço, com o 

recorte do corpo.” 

Sara: “[...] essa coisa de ir mudando a velocidade foi criando outra intenção, então, tipo, 

tem um discurso. Quando começou achei que era “nossa, estou indo para um date, sou sexy e 

aí, de repente começou a virar “mano, caos!” 

Bruno: “Então, eu achei bem sensual no começo, mas isso depois virou, tipo... Virou 

um negócio de preocupação em se higienizar, em lavar a mão ou tomar banho e isso me lembrou 

pandemia. Porque quando você aumentou a velocidade ficou parecendo muito a gente tendo 

que passar álcool em gel toda hora ou tendo que lavar a mão toda hora ou, sei lá, estar sempre 

se preocupando em se livrar de bactérias (risos), fazendo coisas do tipo. Então foi uma escalada 

de sensualidade até uma crise pandêmica.” 

Sara: “O nome podia ser “1ª dose”, tipo, “tomei, estou feliz, mas como ainda não estou 

completamente ‘suave’, ainda tenho que me preocupar”. 

Nesta cena, a autora começava de frente para a câmera, trazendo lentamente um dedo 

até a alça do seu macacão, afastando-a do corpo e trazendo-a de volta em seguida, como se 

 
77 Esta imagem é uma montagem de 4 momentos diferentes do vídeo. 



62 
 

fosse um elástico. Isso era bem lento e era quebrado por uma movimentação mais rápida em 

que sua cabeça virava de lado e uma das mãos fazia uma trajetória em diagonal, da altura da 

nuca para cima, sem chegar a tocar os cabelos. Ela repetia isso algumas vezes para ambos os 

lados; levantava-se, de modo que não víamos mais sua cabeça, e caminhava em círculos, 

atritando as mãos. Isso tudo se repetia 3 vezes, aumentando gradativamente a velocidade e 

inserindo pausas.  

Os comentários dos observadores revelam elementos em comum que todos 

apreenderam: a aceleração e uma consequente mudança de sentido, da sensualidade do 

“arrumar-se” à preocupação caótica. Nada da cena fazia referência à vacinação. Seus 

movimentos eram menos específicos do que isso. No máximo, sugeriam ações que rapidamente 

foram relacionadas com o contexto do momento, pandêmico. Verbalizando suas impressões, os 

participantes vão acumulando os comentários, complementando-os, até chegar a uma hipótese 

temática sobre a qual essa cena poderia discutir: “1ª dose da vacina”.  

Três perguntas — inspiradas em Ryngaert (2009, p. 217) — serviram como base para 

os comentários sobre as cenas: “Do que você gosta? O que fica incerto para você? O que pode 

ser potencializado?”. Orientei que cada um anotasse os comentários sobre seu trabalho. Dali 

em diante, eles seriam as balizas para a continuação, a partir dos quais poderiam orientar seu 

próximo ensaio durante as três semanas de criação. 

Lidar com a interpretação na linguagem que trabalhamos é bastante pantanoso. Como 

há grande abertura para a subjetividade do espectador e do autor, pode ser difícil criar o hábito 

de questionar ou sugerir qualquer coisa, sob a justificativa de que é um trabalho “subjetivo” de 

alguém se expressando. Ou mesmo por aquela sensação de “quem sou eu para falar?”, o que 

apareceu na oficina. Este é um ponto melhor resolvido nos jogos teatrais por terem um “foco” 

objetivo e coletivo.  

No nosso caso, especialmente, a observação das cenas precisava se guiar por um 

caminho bastante intuitivo. É preciso não ter medo disso – de não ter certeza, apenas uma 

sensação. Afinal, as interpretações também podiam variar demais, o que é absolutamente 

esperado. Os observadores precisavam ter a coragem de confiar em suas sensações; assim como 

caberia, depois, aos autores das cenas, deixar sua intuição agir no trabalho de reelaboração. Os 

comentários sobre as cenas eram pessoais, mas também falavam de elementos concretos que 

geravam as interpretações: uma alternância de velocidade, o enquadramento da imagem, 



63 
 

determinado movimento ou objeto, etc. Essa união entre ambos os aspectos — subjetivos e 

objetivos — era o objetivo primordial das avaliações de cena na oficina “Poesia do 

movimento”. 

No 11º encontro — o 2º dessa sequência final de três semanas —, uma das participantes 

lançou mão da simultaneidade de duas câmeras, posicionadas em ângulos diferentes. Em apenas 

uma delas aparecia o chão, onde havia um incenso aceso à frente e um tapete, no qual ela se 

ajoelhava e depois, dobrava metodicamente: 

Figura 22: Duas perspectivas: cena em aula 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

Sobre essa cena, os participantes espectadores comentaram: 

Marta: “Sobre essa coisa do posicionamento das câmeras [talvez não ser o ideal], eu 

também pensei um pouquinho no início, mas aí, depois, quando ela foi para esse momento do 

tapete, eu achei muito “foda”! Porque aí o que aconteceu foi que na outra câmera ela virou a 

“fumaça”. Nossa, para mim aquilo foi… Porque num primeiro momento tem ela sendo 

“fumaça” [referência a movimentos da sequência], e aí, depois, num segundo, [...] ela está 

pequenininha ali, e no primeiro plano é a fumaça do incenso. Nossa quando eu vi aquilo fez 

‘pfff’ [faz um gesto de explosão] na minha cabeça, foi lindo!” 

Flávia: “Depois disso fez “pfff” na minha cabeça (risos)! Eu não tinha pensado nisso. 

[...] Mas, assim, eu gostei muito! Um elemento que eu gostei é que numa câmera não dava para 

ver o incenso e na outra dava. E isso me fez pensar muito sobre [...] as nossas visões de mundo. 

Porque em uma a gente não vê o que é aquela fumaça, e na debaixo a gente vê, sabe? A gente 

tem essa — ai, eu amei isso — essa coisa oculta, sabe? E aí quando você abaixa para o tapete, 

na outra câmera a gente não sabe o que você está fazendo, a gente só vê que você abaixou.” 

Bruno: “Eu gostei porque me lembrou muito os ângulos [do protocolo] da Sara, porque 

focou o pé. E isso… O pé por si só já parecia poesia...”. 

Vejamos outra cena e seus respectivos comentários:  



64 
 

Figura 23: Luz a pino: cena em aula78

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

Julio: “Você estava bem embaixo da luz? [...] porque quando você levantava a cabeça e 

ela estava bem iluminada parecia que a luz fazia parte da coreografia. Não sei se era um sol, se 

era uma divindade, o que era… Para mim parecia que você estava muito centralizada embaixo 

da luz [...]. Não sei qual era o motivo subjetivo do seu derretimento [referência a um dos 

movimentos], mas parecia que tinha relação com esse sol, ou essa lua”. 

Bruno: “Para mim lembrou muito uma vela, uma parafina, porque essa imagem que o 

Julio fez, do topo acendendo  com a luz do ambiente e o corpo derretendo, como se fosse uma 

parafina... Eu gostei muito disso”. 

Os comentários mesclam diferentes elementos: a qualidade de algum movimento (como 

“fumaça” ou “derretimento”), o sentido que um objeto exala, as velocidades e ritmos, a relação 

entre o que se vê e não se vê. Tudo isso é reunido no trabalho dos espectadores como signos da 

cena. Um último exemplo deste mesmo exercício: 

Figura 24: Os amantes: cena em aula
79 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

Bruno: “Me lembrou muito “Os Amantes” do René Magritte. Mas para mim não foi um 

beijo, foi um amasso, e muito intenso. Mas depois eu não sabia se esse relacionamento era 

tóxico ou não, porque vieram as “facadas” [referência a um dos movimentos da sequência]. E 

 
78 Esta imagem é uma montagem de 2 momentos diferentes do vídeo. 
79 Esta imagem é uma montagem de 2 momentos diferentes do vídeo. 



65 
 

parecia que isso fazia mal para você, não sei, mas depois eu vi que talvez não fazia, porque 

você veio correndo, feliz, deslizando.” 

No comentário acima lemos a verbalização das impressões de Bruno. Imaginemos que 

algo parecido (não idêntico, já que há a interferência da própria verbalização e do tempo entre 

a apreciação da cena e a discussão) ocorra em questão de segundos, enquanto nos deparamos 

com uma cena ou imagem. Imaginemos que todos os elementos que ele levanta, em algum 

momento estão sobrepostos, sem muita nitidez, ao fim do um minuto de cena. Fazendo tal 

exercício, suponho que essa sobreposição – quando os sentidos apreendidos ainda têm os 

contornos embaçados – seja a origem da sensação intensa e inexplicável que experimentamos 

como espectadores – quiçá, da “zona de indiscernibilidade" (FABBRINI, 2016). 

Esse olhar, que convida outras imagens para a apreciação de uma, conclama memórias 

e referências distintas para o que vê em sua frente e acolhe todas as sensações e acontecimentos 

— inclusive as coincidências e o inesperado —, creio, é o olhar que inventa mundos. Com ele, 

o espectador frui como quem cria junto. Ao mesmo tempo que recepciona, mistura-se. Não 

tenta satisfazer um desejo “fast food” pelos significados, porque não resolve em definitivo o 

enigma. Sabe que não está extraindo uma suposta essência finita das cenas, mas sim, brincando 

de tecer relações entre elas e seu mundo, interno e externo. Ao fazer isso coletivamente, depara-

se com diferentes perspectivas, lida com as convergências e divergências, percebe que é um 

exercício que nunca se encerra.  

3.3 - Fazer: exercícios de criação 

No decorrer da oficina, abordei de diferentes maneiras os exercícios de criação. A leitura 

de sentidos nos movimentos foi incentivada desde o primeiro dia; já a criação visando um tema 

foi algo que demorei um pouco mais para introduzir. Das poucas vezes que o fiz, percebi que 

os processos criativos neste modo emperravam mais e tendiam a cair na figuração literal de um 

tema prévio. 

O objetivo fincado na fisicalidade tende à maior variedade e precisão de movimentação 

naturalmente. Em uma cena protagonizada pelos movimentos, tê-los bem trabalhados é como 

lidar com uma dramaturgia bem estruturada e organizada. Sua reorganização, depois, para 

atender a alguns objetivos específicos, torna-se mais fácil: 

[...] por exemplo, o que eu poderia fazer com um tapete de yoga? Nunca 

imaginei. [...] E o mais legal dos objetos do cotidiano é você se relacionar com 

eles sem pensar e, depois, você dar um significado. Depois, você 



66 
 

interpretar.  [...] eu ficava enrolando o tapete de yoga, jogava nas minhas 

costas e ele se desenrolava. [...] E eu não estava dando nada para isso, no 

máximo, tipo, “estou valsando com alguém”. Depois, eu fiquei pensando na 

metáfora de “cozinhar” alguém, sabe? Tipo, “temperar”, enrolar a pessoa. Aí, 

depois, você joga as questões nas suas costas e as carrega. Eu fiquei pensando 

muito nisso, nos fardos das relações, [...]. Então, eu acho que o mais legal do 

objeto cotidiano é você experimentar, quebrar o sentido dele e, depois, buscar 

um sentido. Eu gosto muito desse caminho, descobri80. 

Compartilhei da descoberta de Julio no decorrer da oficina. Lançar-nos à fisicalidade 

antes mostrou-se o melhor caminho para mobilizar sentidos com o movimento. Num processo 

criativo, pode-se procurar materialidades que se relacionem com um determinado tema, para, 

assim, construir repertório através de explorações físicas; ou mesmo, selecionar ações concretas 

que remetam ao tema e transformá-las – subtraindo partes, repetindo outras, acelerando e 

desacelerando diferentes momentos, inserindo pausas, misturando com outras ações, etc. 

Organizar esse material e compartilhá-lo com alguém, que empresta seu olhar e suas 

impressões, é fundamental para uma continuação desse trabalho criativo.  

Trarei dois exemplos nos quais a relação com materialidades foi o ponto de partida. 

Neles, o foco dos educandos estava concentrado na relação física do corpo com um objeto ou 

na transformação de uma ação já conhecida. Nesse caso, não era um problema que o objeto 

fosse subtraído depois, ou que a ação fosse transformada até se tornar praticamente 

imperceptível. Vamos aos exemplos: 

• 3º encontro: objetos pra se arrumar 

Começo o exercício de criação pedindo que cada um coloque no chat os objetos trazidos 

e, em sequência, fixe sua própria imagem para que se veja melhor. Com cada um se vendo neste 

espelho digital da tela, começo a condução da exploração solicitando que apenas usem esses 

objetos como o fazem em suas rotinas: “[...] Qual é o gesto que você faz, quais são os 

movimentos que você faz para usar esses objetos? Qual é a qualidade dos movimentos? Quanta 

força você usa? Quanto tempo você usa? [...] Vai repetindo várias vezes cada um dos gestos, 

como se estivesse decorando esse movimento.”  

Depois de algum tempo, oriento que escolham uma das ações que estão desempenhando, 

isolem-na e busquem, a cada repetição, uma transformação desse gesto, visando uma ordenação 

que possa ser repetida. “Vai escolhendo que movimentos você quer que façam parte do seu 

 
80 Entrevista concedida pelo educando Julio a mim via plataforma Google Meet no dia 18/09/2021. Essa 

experimentação com o tapete que ele menciona se deu no 5º encontro. Há uma imagem dela no segundo capítulo. 



67 
 

gesto de passar o batom, por exemplo. [...], buscando com isso sintetizá-lo em uma pequena 

sequência de movimentos.” Repito a mesma instrução para os 2º e 3º objetos e, depois, peço 

que organizem os três gestos numa ordem fixa.  

Tendo, cada um, sua pequena sequência, dou algumas tarefas específicas. Peço que 

façam-na o mais rápido possível e o mais lento possível; que isolem um pequeno pedaço da 

sequência e repitam-no em looping; que façam com o corpo pesado, sentindo a tensão dos 

músculos para conseguir se mover; que façam cansados, com os braços moles, como se não 

pudessem parar em pé; que introduzam pausas no meio da movimentação; que façam a 

sequência esnobes, com “nariz em pé” e, por último, eufóricos81. 

A cada nova instrução dou-lhes um tempo de exploração e troco a música, buscando 

relação com a qualidade almejada, por exemplo: “Alô! Carora! (Vals)82”, para o rápido; 

“Passeando”83, para o lento; “Xiquexique”84, para a euforia. A maioria dos objetos vão sendo 

subtraídos naturalmente no decorrer da experimentação. Alguns o fazem por conta própria, 

outros, quando oriento que o façam caso o objeto atrapalhe a repetição da ação. 

Passado esse momento mais exploratório, retomo, verbalmente, todas as qualidades 

experimentadas e oriento-os a pensar como gostariam de inserir essas diferentes maneiras de 

realizar os movimentos nas sequências, editando o material construído até então. Digo: “quando 

você quiser pode começar a botar no corpo essa edição que você fez na cabeça e ensaiar a versão 

final da sua sequência.” 

Para o compartilhamento, sorteio 2 nomes por vez. Estes, abrem suas câmeras e 

começam a fazer sua sequência pelo tempo de um minuto, que é contado por mim. Para quem 

está assistindo, peço que observem como espectadores de uma cena, perguntando-se o que as 

cenas comunicam e anotando suas observações.  

 

 

 
81 Estas instruções são exemplos de como as referências citadas no item 1.3 influenciaram a elaboração desses 

exercícios. A aceleração, repetição e transformação, por exemplo, são baseadas nas análises de Ciane Fernandes. 

O “corpo pesado”, outro exemplo, exige uma tensão que se assemelha aos fatores do movimento peso, quando 

firme, e tempo, quando sustentado, da teoria de Laban. 
82 BRAUNS, Rudá; SEXTETO SUCUPIRA. Cantores del Mundo. 2021. Spotify. 
83 CAMELO, Marcelo. Zé Pereira. 2008. Spotify. 
84 TOM ZÉ. WISNIK, José Miguel. Tratore. 1997. Spotify.. 



68 
 

Figura 25: Sequências da 3ª aula I 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

Figura 26: Sequências da 3ª aula II 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

• 7º encontro: uma parede e uma cadeira 

O segundo exemplo é do 7º dia da oficina. A ideia para este encontro parte, 

especialmente, da exploração com objetos da 5ª aula. Diante da aparente dificuldade de uma 

educanda em explorar fisicamente sua cama, perguntei-me se o tamanho e estaticidade do 

objeto seria o problema. Então, elaborei um encontro em que todos teriam como parceiros de 

cena os mesmos objetos: uma cadeira, que tem mais mobilidade, e uma parede, sem mobilidade 

alguma. Descrevo a seguir o exercício. 

Chamei a primeira etapa de “todos com a parede” – mas poderiam ser outros objetos 

grandes imóveis como armários, que às vezes cobrem as paredes. Começo pedindo que 

posicionem as câmeras de modo que apareçam junto à sua parede e, então, gastem uns segundos 

olhando para ela, perguntando-se: “o que dá para fazer com essa parceira de cena?”. 



69 
 

Começamos a exploração física, a princípio, colocando os corpos em contato com a 

parede. Durante a exploração, vou instruindo possibilidades para essa relação física: “apoie-se 

nela”, “empurre-a, sentindo a força que ela te devolve”, “aproveite-se dela para sentir o peso 

do seu corpo”. Proponho, também, que os educandos experimentem transitar entre níveis alto 

e baixo, enquanto mantêm seus pesos verdadeiramente divididos com a parede. Digo, ainda: “a 

gente costuma se apoiar através das mãos, mas de que outras maneiras é possível apoiar-se? 

Com a cabeça, pescoço, pé, cotovelo, ombro, quadril, joelho,...? Divida mesmo o seu peso, de 

modo que, se a parede não estivesse aí, você cairia. E mais: como ela pode te ajudar a fazer 

algum movimento?”.  

Antes de passar à próxima etapa, então, peço que cada um pense no que mais gostou da 

própria experimentação, registre para si e que vão se desprendendo da parede para trocar de 

parceira de cena. 

A segunda etapa chamava-se “todos com uma cadeira”. Novamente, começo pedindo 

que observem suas imagens na câmera e as ajustem. Também começamos observando a cadeira 

e suas características. Digo: “A cadeira, diferente da parede, que é uma estrutura mais maciça 

e inteira, tem uma série de vãos e espaços entre seus membros. Comece usando o seu corpo 

para preencher esses espaços vazios do corpo dela. Experimente e vá registrando, sempre, o 

que mais gostar. Para isso, você pode parar alguns segundos ou repetir algumas vezes o 

movimento.”. 

Nesta exploração também dou instruções mais precisas sobre possíveis trajetórias físicas 

para auxiliá-los: “Consegue apoiar seu peso nela? Esta é, geralmente, a função de uma cadeira, 

mas de que outra maneira é possível dividir seu corpo com ela que não seja sentando? Tente 

fazer isso com partes diferentes do corpo: cabeça, pé, cotovelo, ombro, costas, nuca…”. Em 

seguida, proponho que busquem fazer o oposto, sustentar o peso da cadeira no próprio corpo 

ou em outros objetos, investigando diferentes composições nessa relação. 

Na terceira etapa, peço que aproximem suas cadeiras das paredes e ajustem suas 

câmeras. Em nenhum desses ajustes é necessário que o corpo inteiro apareça e isso é sempre 

frisado. O intuito é pensar na escolha do ângulo do qual se quer ser visto. O critério de escolha 

é de cada um.  

Dou algum tempo para que experimentem a transição de uma para a outra parceira-

objeto. Em seguida, eles devem sintetizar suas experimentações numa curta sequência, com 



70 
 

uma regra: é necessário passar pelo menos 2 vezes por cada parceira, alternando entre uma e 

outra (por exemplo, cadeira-parede-cadeira-parede ou parede-cadeira-parede-cadeira). Pode 

haver mais transições, mas o mínimo é 4. Ressalto que isso é só uma estrutura: o “como” essas 

passagens acontecerão cabe a cada um a partir do material levantado nas explorações.  

Por fim, disponho uns minutos finais para ensaiarem suas sequências, repetindo-as 

algumas vezes. O compartilhamento é feito em duas duplas e um trio. 

Figura 27: Cadeira, parede e um trio 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

3.3.1 - Reflexões acerca dos exercícios 

No exemplo da 3ª aula, as sequências resultantes foram das mais precisas e variadas em 

movimentos, apesar de serem curtas e um dos primeiros exercícios do tipo na oficina. Estruturar 

a sequência com o uso rotineiro de objetos parece ter sido fundamental para isso. É como se, 

ao invés de um tecido plano para a construção de uma peça de roupa do zero, houvesse uma 

peça antiga para customizar. É um trabalho criativo também difícil, com muitos caminhos 

possíveis, mas que já tem um ponto de partida. Essa estratégia ajuda a contornar a paralisia 

inicial, frequente em exercícios criativos. 

Quanto à elaboração de sentidos, em ambos os exercícios a presença dos objetos tem 

papel fundamental, embora eles sejam trabalhados de maneiras diferentes em cada um. No 

primeiro (3ª aula), são pontos de partida; importa mais a ação física que nos solicitam do que 

sua presença. Os objetos podem ser subtraídos da ação e a própria ação pode ser modificada até 



71 
 

quase sumir. No segundo (7ª aula), a ação cotidiana ligada aos objetos importa menos. São 

solicitadas, desde o início, interações extra cotidianas com eles. No entanto, não deixamos de 

vê-los. Reconhecemo-los, de modo que sua significação rotineira é confrontada com as 

diferentes maneiras que são colocados em cena com um corpo humano. O olhar se vê obrigado 

a extrapolar os significados originais e os objetos ganham novas camadas de sentido. 

Não podemos, entretanto, fugir dos sentidos carregados em imagens comuns. No 7º 

encontro, por exemplo, as costas escorregando na parede foi um tema da discussão, já que é 

uma imagem clichê, até cabotina, relacionada à melancolia, o que tornou difícil interpretar outra 

coisa. Levantei a questão de que, embora estejamos investigando com o olhar, ou seja, buscando 

ir além das primeiras impressões, não precisamos fugir de imagens fortes que nos condicionam 

a determinados sentidos. Numa oficina, interessa-nos muito mais perceber esses 

condicionamentos para pensar como lidamos com eles em nossas criações. Outro ponto 

importante da discussão foi perceber como a multiplicidade de corpos e estratégias criativas 

nos ensina sobre possíveis maneiras de contornar essas imagens carregadas de sentidos. No 

comentário a seguir vemos Marta, ao fim da aula, relacionando a diferença de “forma” e 

“tempo” entre movimentos de dois participantes com a distinção de sentidos: 

[...] A gente está vivendo um clima muito pesado mesmo, né? Não tem como 

olhar para alguém escorregando na parede e não pensar “melancolia” [...]. 

Ainda que a Flávia super mostrou para a gente como se faz (risos). Em várias 

coisas, não só na forma85, mas também no tempo dela. O tempo que o Carlos 

demorou para deslizar na parede, a Flávia já fez a sequência dela inteira. Aí 

tinha esse dinamismo, várias coisas que trazem essas cargas, esses sentidos.86 

Como falei no 2º capítulo, quando nos colocamos nessa disposição para extrair sentidos, 

os acontecimentos imprevistos são percebidos numa medida muito semelhante aos previstos. 

As coincidências chamam atenção como parte das cenas. Em ambos os exemplos citados acima, 

havia, no compartilhamento, ao menos 2 pessoas reunidas aleatoriamente. Eventualmente, as 

movimentações pareciam harmonizar e conversar, o que é muito prazeroso para quem assiste. 

Por conta disso, no 7º encontro, perguntaram-me se eu havia reunido as duplas e trio 

intencionalmente, mas, de fato, havia sido um sorteio. Outro efeito dessa junção em duplas é a 

imaginação de histórias a partir dela. O comentário a seguir foi feito na 3ª aula, após o 

compartilhamento das sequências: 

 
85 Com “forma” Marta se refere a um movimento sinuoso da coluna com o qual Flávia escorregava pela parede. 
86 Fala da educanda Marta na 7ª aula. 



72 
 

[...] A dupla que eu achei mais interessante foi a Laura e o Julio. Porque a 

Laura estava toda séria, [...] eu estava imaginando ela limpando a mão depois 

de matar alguém. Como se ela falasse "agora eu vou sair e buscar minha 

herança". Botava o brinco e ia, toda maravilhosa, enquanto o Julio estava lá, 

morrendo, [reproduz gestos feitos por ele] e ela com a cara maravilhosa.87 

Figura 28: Sequências da 3ª aula III: assassinato 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora (2021) 

É muito difícil, na sala virtual, olhar as janelas dos colegas buscando se influenciar 

reciprocamente. O mais próximo que chegamos do efeito de coro, por exemplo, foi através de 

respostas do grupo às minhas orientações verbais e alterações das músicas. No 3º encontro, 

houve um momento belíssimo em que todos foram de uma alta velocidade para algo muito 

lento. Dois participantes relataram, semanas depois, que, ao ver a gravação dessa aula, 

encantaram-se com este trecho. Um deles chamou-o de “um momento de suspensão”. Foi a 

sensação que tive no próprio dia, com a visão privilegiada de quem estava apenas observando. 

Por fim, quero ressaltar que proporcionar a visão do todo para o grupo é fundamental, 

não apenas no compartilhamento final. Numa segunda edição dessa oficina, buscaria dar mais 

oportunidades de os participantes verem as experimentações e processos de criação dos outros. 

Isso poderia amenizar a insegurança com a própria exploração e multiplicaria momentos como 

o relatado acima, em que dois participantes se maravilharam ao assistir um trecho da aula. 

Desses momentos brotam os aprendizados mais consistentes. 

 

 

 

 

 
87 Fala da educanda Valéria, na 3ª aula. 



73 
 

DE ENSEADA A VIDRO MOLE 

“Trata-se da vida e, portanto, de encontrar uma 

linguagem para a vida. E, como sempre, trata-se do que 

ainda não é arte, mas daquilo que talvez possa se tornar 

arte.” (BAUSCH, 2000). 

Nessas últimas considerações, quero ressaltar os principais efeitos que a oficina “Poesia 

do movimento” parece ter gerado em seus participantes. Alguns deles já foram abarcados no 

decorrer dos capítulos. Primeiro, parece-me que a percepção foi uma das protagonistas deste 

processo. Já falei sobre o despertar desse olhar, que atravessa tanto a vivência mais estrita da 

oficina quanto o estímulo de uma atitude lúdica na percepção do próprio mundo. A esse, que 

era um efeito desejado — e que pode ser percebido em relatos dos participantes —, acrescento 

a sua relação possível com o ato de ser e se tornar espectador de artes cênicas. Para isso, trago 

um depoimento de Marta, de sua entrevista: 

[...] é uma questão que me toca de vez em quando e voltou esses dias. Eu tenho 

uma pergunta, minha para a dança, que é dela enquanto linguagem... Como eu 

sinto que, às vezes, dentre as linguagens artísticas, ela é uma que tem algum 

tipo de dificuldade nessa chegada com o público de uma forma ampliada. 

[...].88 

É claro que isso depende do tipo de dança do qual estamos falando e seria necessária 

uma investigação maior para tomar essa afirmação como fato. Tomemo-la, contudo, como um 

relato de alguém com formação em Arquitetura e Urbanismo, que cursa atualmente Artes 

Visuais e se diz uma “oficineira”89 de diversas linguagens artísticas – incluindo diferentes 

modalidades de dança –, mas que, como espectadora, não costuma frequentar peças de dança. 

O problema levantado tem a ver com a recepção dos espetáculos. E creio que a dificuldade da 

qual ela fala não seja uma questão exclusivamente sua. Quero falar sobre este papel, do 

espectador, mas antes, reconheço que o tema pode se relacionar também com os criadores: “Da 

mesma maneira como o público se pergunta ‘por que ir ao teatro hoje em dia?’, talvez seja 

imprescindível que os artistas de teatro90 levantem questões semelhantes: ‘Por que ir ao público 

hoje? Para fazer o quê? Dizer o quê? Para quem? Qual a necessidade disso, afinal?’ 

(DESGRANGES, 2015, p. 26).  

 
88 Entrevista concedida pela educanda Marta a mim via plataforma Google Meet no dia 12/09/2021. 
89 Embora o termo seja mais usado em referência a quem conduz uma oficina, na entrevista ela usou esta palavra 

para se definir como uma pessoa que frequenta muitas oficinas de diferentes temas e linguagens. 
90 E da dança — acrescento ao raciocínio acima. 



74 
 

Há um trabalho sobre o olhar dos possíveis espectadores que pode ser feito. A fala de 

Marta acima tem uma continuação: 

E ao mesmo tempo, fazendo a oficina e pensando sobre o que é a poesia do 

movimento me parece… “putz”, é isso! É difícil de explicar mas é simples de 

perceber, né? E o quanto que isso está muito próximo da gente de forma até 

cotidiana, sabe? Me marcou muito o protocolo da Sara, nesse sentido, de ser 

uma coisa que de repente está no nosso olhar.91 

“É difícil de explicar mas é simples de perceber” porque é algo que atravessa corpo, 

sensação, sentimento e intuição. É uma coisa que “de repente, está no nosso olhar” porque, 

como espectadores, é preciso querer morder as iscas que os artistas nos deixam no palco, de 

modo semelhante ao qual podemos passar a perceber a beleza de árvores dançantes ao vento, 

do trajeto cotidiano dos pés ou das paredes da sala de casa. É a disposição na qual, diante de 

um espetáculo, o que não vejo, o que não sei ou o que não entendo, não me faz indiferente, pelo 

contrário, eleva-me alguns centímetros da cadeira. Essa atitude exige despertar simultâneo de 

aptidões inteligíveis e sensíveis: corpo-mente pensante-movente. 

Em outras palavras, esse despertar envolve um desenvolvimento da percepção, tal qual 

Fabbrini (2016) preconiza para a apreciação de imagens como forma de resistência à 

“fascinação fatal da ciranda aleatória de signos da realidade virtual” (FABBRINI, 2016, p. 253). 

Problema semelhante pode ser detectado nas artes cênicas, em especial, com relação à televisão: 

A indigestão de signos empurrados goela abaixo, o abuso e banalização da 

ficcionalidade, o estilhaçamento visual, a hiper-fragmentação narrativa 

modificam ainda o campo de percepção do espectador, influenciando seu 

modo de relação com a espetacularidade e seu horizonte de expectativa. 

(DESGRANGES, 2015, p. 38) 

Envolver-se com uma obra de arte dá trabalho. Não é talento ou um botão que se aperta 

e, então, tudo se torna poesia. “Ser espectador requer esforço, não há saída, um esforço 

criativo." (DESGRANGES, 2015, p. 30). “Assim como o corpo físico, [a imaginação] é um 

músculo que também deve ser exercitado e treinado, [...]” (SOUZA, 2014, p, 31). “A leitura do 

teatro,” — da dança e do que mais há entre ambos —, “passeio interpretativo pelos signos que 

constituem uma encenação, como afirmava Brecht, não é atitude evidente, mas adquirida. A 

capacitação estética não é somente aptidão natural, mas conquista cultural.” (DESGRANGES, 

2015, p. 43). 

 
91 Entrevista concedida pela educanda Marta a mim via plataforma Google Meet no dia 12/09/2021. 



75 
 

 Envolver-se com uma obra também exige arriscar-se, abandonar a posição de “quem 

sou eu para dizer o que penso sobre?”. Exige, também, coragem, especialmente quando vamos 

apreciar cenas em grupo, compartilhar o que pensamos, sentimos e percebemos com outras 

pessoas. A discussão sobre o que se detecta da malha de signos de uma cena é uma prática que 

adquiri especialmente no teatro e tenho buscado implementar nas minhas experiências com 

dança.  

A observação de Marta, de que “de repente é algo que está no nosso olhar”, diz respeito 

também a uma descoberta das sutilezas. Isso tem raízes diretas na maneira que interpreto e 

transmito uma perspectiva minimalista do movimento, a qual aprendi com Sayonara. Ao 

mesmo tempo, remete à compreensão de que as artes englobadas na poesia do movimento têm 

como material algo que é íntimo e cotidiano – não apenas a atores e dançarinos: corpo e 

movimento. Compreensão essa que é legado do pensamento de Laban.  

No primeiro dia da oficina, ao final da aula, fiz a pergunta “no futuro, do que você vai 

lembrar do encontro de hoje?”, ao que Renata respondeu: “com certeza, lembrarei de ter 

conhecido Pina, não fazia ideia de quem era”. Flávia, um dia, marcou-me em uma publicação 

em rede social, dizendo que eu era responsável por gerar-lhe um “vício” em vídeos de Pina 

Bausch. Outros dos participantes me mandaram postagens que os lembraram da oficina nos 

últimos meses. Alguns me perguntaram sobre as aulas de Sayô no CAC92, interessados em fazê-

las em oportunidades futuras.  

Ao final da oficina, o grupo estava muito entusiasmado com o material dos últimos 

encontros e decidiu se inscrever em editais para videodanças. Uma das participantes se 

disponibilizou para fazer a edição do material e o grupo marcou reuniões para assistir ao vídeo 

e discutir detalhes. Tudo isso, mais do que qualquer coisa, fala sobre desejos instaurados. Eles 

podem arrefecer e adormecer depois de um tempo, como naturalmente acontece, mas as pontes 

que foram criadas ficam. Não só entre os educandos e o desejo por criar com o corpo e 

coletivamente, mas entre eles e os mestres que tenho como referência. No final das contas, esse 

é o papel principal de um professor: criar as pontes. O que se faz delas depois cabe a cada aluno. 

Outro aprendizado relevante da oficina que quero destacar é a expansão da noção de 

movimentos que podem ser dança: 

 
92 Departamento de Artes Cênicas da USP. 



76 
 

Eu nunca tive aula de dança, mas sempre gostei muito de mexer meu 

corpo,[...] na verdade eu acho que o principal desafio dessa experiência toda 

está sendo um elemento que... Tipo, a experiência que eu tenho com dança é 

aprender coreografia da Lady Gaga por vídeo do Youtube, entende? Então 

está sendo, uma coisa, assim, diferente, no sentido de que eu estou repensando 

o movimento.93 

Daniel, que me mandou a mensagem de áudio acima, esteve em três encontros apenas e 

teve essa reflexão suscitada. Outros relatos de participantes, nas entrevistas, versaram sobre a 

sensação de que a experiência da oficina expandiu o conceito de dança para além de formas 

mais conhecidas, como Jazz, Funk, Hip Hop, Balé. Não no sentido de atribuir maior valor a um 

ou outro, mas de compreender a dança num espectro maior do que um conjunto de técnicas. 

Com isso, não pretendo menosprezar a importância destas, mas sim ressaltar a potência da 

dança como poesia do movimento; potência de dar prazer e de expressar experiências novas e 

sentimentos para os quais não temos palavras (ELIOT, 1972). Endosso as palavras de Pina 

Bausch: 

A dança deve ter outra razão além de simples técnica e perícia. A técnica é 

importante, mas é só um fundamento. Certas coisas se podem dizer com 

palavras, e outras, com movimentos. Há instantes, porém, em que perdemos 

totalmente a fala, em que ficamos totalmente pasmos e perplexos, sem saber 

para onde ir. É aí que tem início a dança, e por razões inteiramente outras, não 

por razões de vaidade. Não para mostrar que os dançarinos são capazes de 

algo de que um espectador não é. (BAUSCH, 2000) 

Acredito numa relação com a técnica em que ela é tida como uma dentre várias partes 

de um sistema maior. Quando se encara desta maneira, diminui-se o risco de legitimar uma em 

detrimento de outras e aumenta-se a sua própria rede de possibilidades criativas, porque facilita 

o encontro com outras técnicas, sem que uma apague a outra.  

No formulário de inscrição para a oficina havia a seguinte pergunta: “Você já ouviu 

falar em dança teatral, Tanztheater ou dança-teatro?”. Dentre aqueles 8 participantes, 6 

afirmaram que não conheciam. Não para definir qualquer coisa, mas para sondar possíveis 

aprendizados, perguntei novamente o que seria dança teatral nas entrevistas finais. Flávia, que 

dissera apenas “nunca ouvi falar” no formulário, respondeu: 

Eu me perguntei várias vezes durante... Foi passando o tempo... “A gente está 

fazendo dança, mas não é dança, é teatro, mas não é teatro, é dança… mas é 

os dois, mas não é nenhum…”, eu ficava assim.[...] Eu acho que seria, então, 

transformar movimentos em texto. [...] nesse caso, o texto não é questão de ter 

significado, acho que texto é você entender alguma coisa mesmo que ela não 

seja para entender. [...] Ah… é mais sensação, né? Transformar o movimento 

 
93 Transcrição de mensagem de áudio enviada por Daniel para mim via Whatsapp. 



77 
 

em sensação. Só que não em você. [hesita] Lógico que em você, né? Mas no 

outro também.94 

Ou seja, trata-se de um diálogo porque pressupõe um interlocutor, um espectador, 

um outro. [...] “não sei, parece que tem uma preocupação maior em contar uma história com o 

corpo”95. É um diálogo de corpo, que nem sempre é verbalizável. Nem sempre o que se diz 

pode ser premeditado racionalmente. Na verdade, as possibilidades são tantas, que não se 

esgotam. “Então, depois dessas experiências, eu acho que dança teatral virou, para mim, uma 

coisa muito fluida. [...] consiste em realizar movimentos performáticos de forma livre, mas com 

uma intenção [do sentido], que você define.” No entanto, “Você pode não definir e descobrir 

depois”96, ou seja, lançar-se na experimentação do corpo e colocar-se diante de um olhar 

curioso, que vai tecer suas próprias interpretações. 

A experiência da oficina pareceu ter expandido as possibilidades de respostas mais do 

que afunilado, o que condiz com minhas intenções e com pensamentos fundantes para a própria 

concepção do que vem a ser a dança teatral. Uma das respostas à pergunta mencionada acima 

ilustra bem esse efeito e remete a certo embaralhamento das fronteiras entre dança e teatro, 

próprio dessa linguagem: 

Eu lembro do que eu te respondi no formulário. [...] e agora acho que sei 

menos e eu não acho que isso é ruim, sabe? [...] Acho que até é como se os 

conceitos tivessem ampliado mais. Acho que sei menos do que é teatro, porque 

acho que eu tinha uma coisa mais limitada, restrita à cena, e a cena muito 

pensada no contexto ainda do palco, sabe? Sobretudo do palco italiano. Então 

me dá a sensação de que jogou uma “bombinha”, assim, e os conceitos estão 

mais ampliados. Eu acho ruim dizer que pode ser tudo porque também acho 

que é uma cilada, sabe? Não é isso, mas… É isso, Li, estou saindo sabendo 

menos (risos) [...], me dá a sensação de que dança e teatro estão até bem 

fundidas depois dessa experiência contigo, sabe? Eu não sei nem como é que 

a gente pensa diferente, como é que elas estão em caixinhas separadas, porque 

tem tudo a ver uma coisa com a outra.97 

Por fim, retomo minha primeira pergunta: o que essa exploração do movimento baseada 

em dança teatral, oferecida para adultos, pode proporcionar às suas relações com seus corpos e 

espaços de isolamento social? Já vimos que ela pode transformá-las: “meu deus, é só um corpo, 

e ele é capaz de tanta coisa!”98; “eu odiava minha casa e hoje em dia eu até gosto dela”99. 

 
94 Entrevista concedida pela educanda Flávia a mim via plataforma Google Meet no dia 08/09/2021. 
95 Entrevista concedida pelo educando Julio a mim via plataforma Google Meet no dia 18/09/2021. 
96 Entrevista concedida pelo educando Bruno a mim via plataforma Google Meet no dia 10/09/2021. 
97 Entrevista concedida pela educanda Marta a mim via plataforma Google Meet no dia 12/09/2021. 
98 Entrevista concedida pelo educando Julio a mim via plataforma Google Meet no dia 18/09/2021. 
99 Entrevista concedida pela educanda Sara a mim via plataforma Google Meet no dia 10/09/2021. 



78 
 

Contudo, por que essa experiência da oficina tem a ver com essas transformações? Perguntei a 

Sara e obtive a seguinte resposta: 

[...] a gente fez muitas, muitas experimentações que tinham a ver com espaço. 

E… É uma coisa, assim... Num dia que você está muito bitolada você não vai 

pensar “bom, eu vou fazer um experimento com o chão e vou me rastejar e 

ver qual é a sensação”. Você não vai fazer isso, vai continuar bitolada no 

mundo, porque esse é o caos que a gente escolhe aceitar, né? Ou não… [...] 

Continuar na oficina100 é sair da zona de conforto, de conformidade, de que as 

coisas são o que elas são, e que o espaço é o que ele é, a função que exerce, 

ali, no cotidiano.101 

É como se apenas um momento de pausa do modo automático — no qual consiste esse 

tipo de prática — plantasse o desejo e o ímpeto pela proliferação de pausas, vida afora. Pausa 

essa que é acompanhada de uma acuidade da percepção e inconformidade com sentidos 

cerrados das coisas. O poema a seguir foi um dos que encontrei durante a pesquisa e me ajudou 

a compreendê-la melhor: 

O rio que fazia uma volta atrás da nossa casa era a imagem de um vidro mole 

que fazia uma volta atrás de casa 
Passou um homem depois e disse: Essa volta que o rio faz por trás de sua casa 

se chama enseada… 
Não era mais a imagem de uma cobra de vidro que fazia uma volta atrás de 

casa. 
Era uma enseada. 
Acho que o nome empobreceu a imagem. 
(Uma didática da invenção, Manoel de Barros)102 

Muito do que pretendi com essa pesquisa se sintetiza na crença de que o caminho inverso 

está sempre aberto. A enseada sempre pode voltar a se tornar vidro mole, cobra de vidro e muito 

mais. Ademais, muitos sem dúvida só conhecem “enseada” e provariam novas sensações diante 

de outros nomes possíveis. Ou seja, a imagem também pode ser enriquecida. No entanto, por 

vezes, esse caminho precisa ser sugerido para ser reconhecido e trilhado. Do mesmo modo, o 

movimento — matéria de vida — pode ser percebido pela sua capacidade de maravilhar, de 

falar, de provocar sensações novas, de proliferar, transtornar e renovar sentidos. Para isso, 

enfatizo a importância de um caminho duplo: a descoberta da delícia do mover poético e o 

encantamento com a beleza do que se move. 

  

 
100 Sara fala em “continuar na oficina” porque uma das perguntas feitas antes foi “o que te fez ficar na oficina?” 
101 Entrevista concedida pela educanda Sara a mim via plataforma Google Meet no dia 10/09/2021. 
102 BARROS, M. Uma didática da invenção. Poesia Completa. São Paulo: Leya, 2011. 



79 
 

 REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

AIRES, Daniel Silva; DANTES, Mônica Fagundes. Traços de Kurt Jooss e Rudolf 

Laban na Trajetória de Sayonara Pereira e seus Desdobramentos. Revista Cena, Porto Alegre, 

no 32 p. 287-299 set./dez. 2020. Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/cena>. Acesso em: 15 

nov. 2021. 

BANOV, Luiza Romani Ferreira. Grafias da dança em deslocamento - experiência, 

memória e transmissibilidade. 2020. 306 p. Tese (Doutorado em Artes Cênicas) – Escola de 

Comunicação e Artes, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2020. 

BAUSCH, Pina. Dance, senão estamos perdidos. Folha de São Paulo. São Paulo, 27 

ago. 2000. Disponível em: <https://www1.folha.uol.com.br/fsp/mais/fs2708200008.htm>. 

Acesso em: 15 nov. 2021. 

BONDÍA, Jorge Larrosa. Notas sobre a experiência e o saber de Experiência. 

Universidade de Barcelona, Espanha. 2002. 

CABRAL, Jeferson. Dança-teatro com jovens: Uma proposta pedagógica inspirada em 

processos de criação de Pina Bausch. 110 p. Dissertação (Mestrado em Artes Cênicas) - 

Instituto de Artes. Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2017. 

COSTAS, Ana Maria Rodriguez. As contribuições das abordagens somáticas na 

construção de saberes sensíveis da dança: um estudo do projeto “Por que Lygia Clark?”. 

2010. Tese (Doutorado em Educação) - Faculdade de Educação da Universidade Estadual de 

Campinas, Campinas, 2010. 

DAL COL, Francisco Lima. Laban para Multidões: a dança-coral e a Alemanha nazista. 

(2020). Revista Cena, Porto Alegre, nº 32 p. 208-220. 2020. Disponível em: 

<https://doi.org/10.22456/2236-3254.104286>. Acesso em 15 nov. 2021. 

DESGRANGES, Flávio. A Pedagogia do Espectador. São Paulo: Hucitec Editora, 3ª 

edição, 2015.  

DUBATTI, J. O teatro como acontecimento. In: O teatro dos mortos: introdução a uma 

filosofia do teatro. Tradução de Sérgio Molina. São Paulo: Edições SESC São Paulo, 2016. p. 

24-45. 

http://seer.ufrgs.br/cena
https://www1.folha.uol.com.br/fsp/mais/fs2708200008.htm
https://doi.org/10.22456/2236-3254.104286


80 
 

ELIOT, T. S. A função social da poesia. In: A essência da poesia. 1. ed. Rio de Janeiro: 

Editora Artenova S. A., 1972. p. 28-42. 

FABBRINI, Ricardo. Imagem e enigma. In: Revista Viso: Cadernos de estética aplicada 

– Programa de Pós-Graduação em Filosofia da UFF, v. 10, n. 19, jul.-dez., 2016. 

FERNANDES, Ciane. Pina Bausch e o Wuppertal dança-teatro: repetição e 

transformação. 3. ed. São Paulo: Annablume, 2017. 

FERREIRA, Thais.  Artes da Cena e Educação: um comparativo entre Brasil e Itália. 

Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 10, n. 2, e88392, 2020. Disponível em: 

<https://doi.org/10.1590/2237-266088392>. Acesso em: 15 nov. 2021. 

GIL, José. O gesto e o sentido. In: Movimento Total: o corpo e a dança. Lisboa: Relógio 

D'Agua Editores, 2001. p. 103-130. 

KOUDELA, I. D. Teatro como alegoria. Urdimento - Revista de Estudos em Artes 

Cênicas, Florianópolis, v. 2, n. 41, p. 1-28, 2021. DOI: 10.5965/1414573102412021e0211. 

Disponível em: <https://www.revistas.udesc.br/index.php/urdimento/article/view/20776>. 

Acesso em: 8 nov. 2021. 

LABAN, Rudolf von. Domínio do movimento. 3. ed. São Paulo: Summus, 1978. 

LORDE, Audre. Irmã outsider: ensaios e conferências. Tradução de Stephanie Borges. 

Belo Horizonte. Autêntica Editora, 2019. 

MASCARENHAS, George. (2009). A origem da mímica corporal. Uma entrevista 

com Etienne Decroux. OuvirOUver, 4(2). Disponível 

em:  <http://www.seer.ufu.br/index.php/ouvirouver/article/view/2044>. Acesso em: 15 nov. 

2021. 

MEDEIROS, Marina Milito; PEREIRA, Sayonara. A utilização do gestual cotidiano e 

alguns de seus desdobramentos no espetáculo Kontakthof (1978) de Pina Bausch para o 

Wuppertal Thantztheater. Rev. Cena, Porto Alegre, n. 22, p. 142-157, jul./out. 2017. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/cena>. Acesso em: 15 nov. 2021. 

MILLER, Jussara. A escuta do Corpo: Sistematização da Técnica Klauss Vianna, 

Campinas: Summus, 2007. 

https://doi.org/10.1590/2237-266088392
http://www.seer.ufu.br/index.php/ouvirouver/article/view/2044
http://seer.ufrgs.br/cena


81 
 

PEREIRA, Sayonara. ENSAIOS: das experiências com o LAPETT e outros rastros… 

Tese (Livre docência) – Departamento de Artes Cênicas, Escola de Comunicações e Artes, 

Universidade de São Paulo, 2020.  

_____________. O Teatro da Experiência coreografado por Pina Bausch. Rev. Bras. 

Estud. Presença, Porto Alegre, v. 8, n. 3, p. 487-521, jul./set. 2018. Disponível em: 

<http://seer.ufrgs.br/presenca>. Acesso em: 15 nov. 2021. 

_____________. Transmissibilidade(s): atualização do passado ao encontro de novos 

Caminho(s). Seminário Nacional de Arte e Educação, [S. l.], v. 26, n. 26, p. p.444–448, 2018. 

Disponível em: https://seer.fundarte.rs.gov.br/index.php/Anaissem/article/view/572. Acesso 

em: 15 nov. 2021. 

PRECIADO, Paul B. Aprendendo com o Vírus. 2020. Tradução de: Gustavo 

Teramatsu e Wagner Nabarro Disponível em:  <http://agbcampinas.com.br/site/2020/paul-b-

preciado-aprendendo-com-o-virus/>. Acesso em: 22 jun. 2021. 

RENGEL, Lenira. Dicionário Laban. 138p. Dissertação (Mestrado em Artes) - 

Instituto de Artes da Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2001. 

RILKE, Rainer Maria. Sobre a arte. In: Cartas do poeta sobre a vida: a sabedoria de 

Rilke. São Paulo, Martins Fontes, 2007. 

RYNGAERT, Jean-Pierre. Jogar, representar: práticas dramáticas e formação. São 

Paulo, Cosac Naify, 2009. 

SERTORI, R. H. V. O Tanztheater e suas imagens. Rapsódia, [S. l.], n. 14, p. 146-

164, 2020. DOI: 10.11606/issn.2447-9772.i14p146-164. Disponível em: 

<https://www.revistas.usp.br/rapsodia/article/view/178874>. Acesso em: 3 nov. 2021. 

SOARES, Carmela. Pedagogia do Jogo Teatral: uma poética do efêmero: o ensino de 

teatro na escola pública. São Paulo: Hucitec Editora, 2010.  

SOUZA, Kalisy Cabeda de. O Sentido se Sente com o Corpo: Reflexões sobre a 

criação poética a partir do corpo cênico. 164 p. Dissertação (Mestrado em Artes Cênicas) - 

Departamento de Artes Cênicas da Escola de Comunicação e Artes da Universidade de São 

Paulo, São Paulo, 2014. 

http://seer.ufrgs.br/presenca
http://agbcampinas.com.br/site/2020/paul-b-preciado-aprendendo-com-o-virus/
http://agbcampinas.com.br/site/2020/paul-b-preciado-aprendendo-com-o-virus/
https://www.revistas.usp.br/rapsodia/article/view/178874


82 
 

SPOLIN, Viola. Jogos Teatrais: o fichário de Viola Spolin. São Paulo: Perspectiva, 

2008 

TAVARES, Renata. O Sentido da Verdade e da Linguagem em Pina: um estudo 

criacional. Rev. Bras. Estud. Presença, Porto Alegre, v. 8, n. 3, p. 522-538, jul./set. 2018. 

Disponível em: <http://seer.ufrgs.br/presenca>. Acesso em: 15 nov. 2021. 

TIBURI, Márcia. O que é sensibilidade? Arte na Escola. Disponível em: 

<http://www.marciatiburi.com.br/textos/sensibilidade.htm#:~:text=Chamamos%20sensibilida

de%20ao%20conjunto%20de,ao%20modo%20como%20os%20experimentamos.&text=O%2

0sentimento%20%C3%A9%2C%20por%20sua,procuram%20%E2%80%9Cexpress%C3%B

5es%E2%80%9D%20para%20eles.>. Acesso em: 15 nov. 2021. 

Vídeos e filmes: 

“A SAGRAÇÃO da Primavera”, por Pina Bausch. 36 min 27s, color. Disponível em: 

<https://www.youtube.com/watch?v=nd_ZCuqYdVE&t=4s>. Acesso em: 17 nov. 2021 

CAFÉ MÜLLER. Alemanha. 1978. 49 min. Disponível 

em:  <https://ubu.com/dance/bausch_muller.html>. Acesso em: 17 nov. 2021. 

KRONES. Steffen. Invitation to dance. 2020. 8 min. Disponível em: 

<https://www.youtube.com/wa8min 7tch?v=t1s4LI-bBEc> . Acesso em: 17 nov. 2021. 

PINA. Direção: Wim Wenders. Nue Road Movies Berlin, Alemanha, 2010. 100 min, 

3D digital. 

Pina Bausch’la Bir Nefes (A Breath With Pina Bausch). Istanbul Theatre Festival, 

2004, (41 min). Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=WrmIxAVTq4s>. 

Acesso em: 17 nov. 2021. 

ROSE, Mitchell. Exquisite Corps (42 choreographers, 1 dance). 2016. 6 min. 

Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=B3pFxsYPLgU >. Acesso em: 17 nov. 

2021. 

SONHOS EM MOVIMENTO. Direção: Anne Linsel e Rainer Hoffman: Imovision, 

Berlim, 2010, 1:29’, (89 min). 

http://seer.ufrgs.br/presenca
http://www.marciatiburi.com.br/textos/sensibilidade.htm#:~:text=Chamamos%20sensibilidade%20ao%20conjunto%20de,ao%20modo%20como%20os%20experimentamos.&text=O%20sentimento%20%C3%A9%2C%20por%20sua,procuram%20%E2%80%9Cexpress%C3%B5es%E2%80%9D%20para%20eles
http://www.marciatiburi.com.br/textos/sensibilidade.htm#:~:text=Chamamos%20sensibilidade%20ao%20conjunto%20de,ao%20modo%20como%20os%20experimentamos.&text=O%20sentimento%20%C3%A9%2C%20por%20sua,procuram%20%E2%80%9Cexpress%C3%B5es%E2%80%9D%20para%20eles
http://www.marciatiburi.com.br/textos/sensibilidade.htm#:~:text=Chamamos%20sensibilidade%20ao%20conjunto%20de,ao%20modo%20como%20os%20experimentamos.&text=O%20sentimento%20%C3%A9%2C%20por%20sua,procuram%20%E2%80%9Cexpress%C3%B5es%E2%80%9D%20para%20eles
http://www.marciatiburi.com.br/textos/sensibilidade.htm#:~:text=Chamamos%20sensibilidade%20ao%20conjunto%20de,ao%20modo%20como%20os%20experimentamos.&text=O%20sentimento%20%C3%A9%2C%20por%20sua,procuram%20%E2%80%9Cexpress%C3%B5es%E2%80%9D%20para%20eles
https://www.youtube.com/watch?v=nd_ZCuqYdVE&t=4s
https://ubu.com/dance/bausch_muller.html
https://www.youtube.com/watch?v=t1s4LI-bBEc
https://www.youtube.com/watch?v=WrmIxAVTq4s

