
disciplina do devaneio

Bianca Mimiza





Universidade de São Paulo
Escola de Comunicações e Artes
Departamento de Artes Plásticas

disciplina do devaneio

Bianca Melo Mimza
Orientador: Prof. Dr. Luiz Cláudio Mubarac





Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao 
Departamento de Artes Plásticas da Escola de 
Comunicações e Artes da Universidade de São 
Paulo, como requisito à obtenção do título de 

Bacharel em Artes Visuais

São Paulo
2020





À Renata Cruz pelo que não cabe nas palavras;

Ao Claudio Mubarac, pela orientação;

Aos meus pais Sandra e Stefano;

À dani-vi, companheire de escuta e coração enormes;

Ao meu irmão André;

Às amigas e amigos: Renata Malachias, Cris Panariello, Laura 
Mallozi, Bia Penha, Juliana Britto, Roberta Segura, Toni, Bru-
no Ferreira, Rafael Aguaio, Paula Viana, Laura Berbert, Pedro 
Ursini, Talita Hoffmann, Clara Amarante, Paula Toni, Carlos 
Jeucken, por construir comigo este trabalho;

Às professoras e professores, mestras e mestres-aprendizes 
que fizeram da escuta um canal de encontro nesta caminhada;

Às funcionárias e funcionários do departamento de artes 
plásticas.







A disciplina do devaneio é uma pesquisa que investiga as 
relações invisíveis ou invisibilizadas do corpo no encontro 
sensível consigo próprio e com o corpo do mundo. Para 
a criação deste trabalho foi necessário cavar um espaço 
de tempo fora do tempo: um ambiente propício que 
pudesse fermentar as sementes de percepção e prática 
de kairós: um tempo qualitativo, oportuno, um estado 
de atravessamento que permite experimentar outras 
possibilidades de relação com aquilo que nos atravessa. O 
tempo quantitativo, cronos, o ontem, o hoje, o amanhã, 
que tem começo, meio e fim, o tempo com o qual o mundo 
utilitarista está acostumado a perceber a realidade, é 
incapaz de revelar alguns aspectos do universo vivo que 
só se tornam disponíveis nesse tempo outro de kairós. 
Sendo assim, a disciplina do devaneio foi criada no desejo 
de instaurar um ambiente em que fosse possível entrar em 
relação comigo mesma e com aquilo que me atravessa a 
partir de outro olhar, ou ainda, de um não olhar, tentando, 
como propõe Matisse, ter olhos de criança – olhar tudo 
como se fosse a primeira vez. 

A disciplina do devaneio teve início em um deslocamento: 
foi a partir da mudança de casa que alguns aspectos desta 
pesquisa começaram a se delinear. A casa para a qual me mudei 
fica em uma montanha na Vila Romana, bairro da zona oeste 
de São Paulo, de onde se pode sentir o rio soterrado pela 
rua de asfalto, que conduz aos dias produtivos inventados 
pelo homem branco ocidental moderno e contemporâneo. 
Essa casa fica no alto de um vale, onde o sol se põe bem de 
frente ao quintal, de forma que o ocaso é um instante que 
se faz intensamente presente. O dia não existe sem a noite 



quando é ocaso, portanto, o pôr do sol é o instante de fusão 
de diferentes estados de sensibilidade, onde é possível 
também reunir o tempo próprio do devaneio. A pequena casa 
de fundos, que um dia foi imaginada, projetada e construída 
por alguém, me faz hoje criar relações com o entorno que 
materializam outras realidades, criam novas conexões, 
inventam outros caminhos, espalham novas moléculas. É 
bonito e intenso pensar que tudo é criação, tudo é invenção. 
É intenso e convoca também para a responsabilidade de 
criar: sei que minhas escolhas vão afetar a paisagem ao 
redor e isto me faz refletir sobre aquilo que sou “livre” para 
escolher. O sol que se põe diariamente me afeta. Quando 
mudam as estações, o sol, que antes se punha atrás daquela 
árvore, agora entardece atrás do prédio. A violeta, que 
antes florescia sobre a mesa do quintal, agora queima com 
a luz forte que atravessa seu corpo. Na lua cheia os bichos se 
algazarram: os cachorros urbanos uivam em sua solidão, os 
pássaros voam por mais tempo, as cigarras cantam mais alto, 
a velocidade dos insetos é diferente e é possível ouvir com 
frequência as freadas bruscas dos carros e as gargalhadas 
dos que se aventuram a habitar a madrugada. O sangue 
que de mim escorre a cada rodada de luas, rega as plantas 
do quintal. Nutridas de vermelho elas brotam – eclodem 
do solo em celebração à vida. A morte de um ciclo nutre a 
vida de outro. A semente que cai de um fruto morto semeia 
uma nova árvore. A vida é multiplicadora de si própria e não 
questiona o inevitável acaso ou o trágico do tempo: ela se 
manifesta plena e sem controle.

Esta pesquisa se iniciou a partir do desenho e se desdobrou 
em diversas linguagens, passando pela prática da escrita, 



da fotografia, da gravura, da aquarela e do bordado, 
culminando em um livro de artista composto de dois 
cadernos entrelaçados por um bordado, onde a palavra 
RELACIONAR-SE foi dividida em duas e se manteve unida 
por fios que ligam os dois cadernos, de forma que um não 
pode ser lido sem se relacionar com o outro. O primeiro 
caderno conta com o registro dos processos vivenciados 
durante a disciplina do devaneio, que teve como única 
finalidade se conectar à vida e entrar no tempo próprio 
do sonho: desobedecer poeticamente as narrativas 
recebidas pela normalidade e sua fixação por cronos e 
demais instituições cristalizadas, experienciar o invisível, 
desnormatizar afetos, desempoderar a violência e cuidar 
da construção dos mundos sutis e materiais capazes de 
transfigurar a ordem instituída. Dessa abertura, brotaram 
alguns inícios: alguns trabalhos começaram a delinear um 
pensamento e foram registrados no segundo caderno.



No envolvimento com o processo de desenhar, surgiram 
algumas questões importantes que desestabilizam o modo 
de perceber a realidade imposto pela ótica ocidental e pelo 
pensamento dicotômico, que por exemplo institucionaliza 
a ideia de sujeito-objeto, e a pretensa soberania do sujeito. 
No ato de desenhar, quando esta soberania não é exercida, 
há algo que acontece no gesto: as forças que passam a atuar 
na relação que se estabelece entre aquilo que é desenhado 
e aquele que desenha são da ordem da presença. Na medida 
em que se envolve com a relação de forças estabelecida 
no desenhar, o corpo que desenha ganha movimento 
próprio – já não há controle e nem desejo de acertar: é 
no gozo de vivenciar o processo que são criadas pontes 
sensíveis de entrelaçamentos e sutilezas inapreensíveis. 
Desenhar pode ser uma oportunidade de forças vitais 
se manifestarem e permitir-se ser atravessada por estas 
forças é se dispor a desconstruir palavras, hábitos e gestos 
já conhecidos e ser tomada por aquilo que se manifesta 
no encontro, provocando uma fenda, uma abertura para 
o novo. É a partir dessa fissura, desse rompimento, que 
se faz possível a irrupção de uma micro – ou até nano – 
política, capaz de desfigurar certas certezas e poderes 
instituídos em nós mesmas, acendendo um corpo que 
encontra potência sensível na troca com o universo dentro 
de si e com a vida que o atravessa.

Entrei em contato com esse pensamento de forma profunda 
ao desenhar uma xícara antiga, que um dia habitou a casa de 
minha avó e me foi presenteada pela minha mãe há algum 
tempo. Foi uma experiência indescritível e atemporal 
me entrelaçar com seu desenho, suas formas e cores, 



perceber suas nuances e tentar reproduzir aquele azul 
acinzentado que não tinha matiz definida. Passei dias com 
essa imagem vibrando em mim e do desenho brotou um 
poema. No instante da experiência, ocorreu uma espécie 
de dilatação do tempo, aonde eu e a xícara viramos uma 
só. Depois desse processo, algo mudou na forma como eu 
me relaciono com a xícara: tomar café nunca mais foi igual. 
Eu e a xícara ganhamos intimidade.

Se tudo é vivo, tudo vibra e tudo traz em si o potencial 
de afetar, porque o invisível de tudo não é notado? Aonde 
está o invisível das coisas visíveis? O que nos impede de 
ter uma relação de intimidade e respeito com a vida que 
compartilhamos?

Estas perguntas me acompanham há um bom tempo 
e hoje me parece oportuno dizer que mergulhar no 
tempo de kairós – esse tempo do sonho, do devaneio, do 
tropeço, daquilo que escapa à produtividade, ao acerto, 
ao pensamento objetivista – é o que permite encontrar o 
invisível que habita tudo o que é vivo. Se entendermos que 
toda a matéria que nos circunda é viva, é fácil perceber 
que mesmo o universo aparentemente inorgânico ou 
sintético, tem uma origem e uma memória. Não é possível 
criar uma xícara ou uma garrafa de plástico sem extrair, 
modificar e sintetizar matérias que passaram por um 
processo de formação milenar, como os minérios utilizados 
na fabricação da porcelana, ou o petróleo que compõe o 
plástico. Neste sentido, nenhuma criação humana pode 
ser fragmentada do resto da vida, uma vez que tudo o que 
é vivo compõe um grande corpo coletivo indissociável.



A vida inventada pelo tempo de cronos, a vida heróica, 
solar, produtiva, assertiva, reativa, agressiva, patriarcal, 
falocêntrica, cognitiva, desconectada da multiplicidade de 
sentidos cruzados do corpo e predominante no modo de 
existir contemporâneo, coloniza, separa, impõe: instaura 
ambientes que silenciam o devaneio – essa experiência de 
tempo sem início nem fim. Já que a potência de vida nunca 
se impõe – ela sempre se manifesta onde há espaço e 
escuta, é aniquilando kairós da vida cotidiana que se elimina 
também a vida que preza por amplitude de sensibilidade, 
e os seres poéticos, assim como os rios, são soterrados, e 
deixam de se conectar por delicadeza e afeto. No entanto, 
ainda que submersas, as águas são impossíveis de conter. 
Escavam seu caminho e resistem, insistem, pulsam, 
pensam, criam fissuras no escuro propulsor de vida aonde 
a luz solar não alcança. É a partir da fenda no tempo que 
podem emergir criando seu próprio rastro. Afetar-se pelo 
corpo do mundo é também abrir espaço para lidar com 
o que brota deste encontro de inúmeras sutilezas, ora 
perceptíveis, ora inapreensíveis. Não ignorar as forças 
de embate que violentamente atravessam o corpo na 
esfera do sensível é admitir-se viva e, portanto, criadora 
de mundos. Admitir-se parcela fundamental na criação da 
realidade e, por estar viva, partícula capaz de modificar a si 
própria e ao seu redor a todo instante, na medida em que 
se envolve com a própria vida.

É desta invenção que surge a disciplina do devaneio, no 
desejo de criar encontros e, a partir deles, transfiguração, 
embates, choques de força, entrelaçamento, respiração, 
fôlego, hálito, estado de ânimo, coragem, vigor.



No entendimento de que relacionar-se é urgente, é 
inadiável criar novas formas de encontro. Será vital partir 
de um lugar totalmente desconhecido, onde não existam 
certezas nem objetivos, em que seja possível recriar o 
entendimento de mundo. Encontrar no abismo a memória 
de um corpo ancestral e, na memória, o eterno movimento 
propulsor de vida. Habitar o fio tênue do encontro com 
tudo o que vibra, que é inevitavelmente um encontro 
consigo mesma.









todos os dias amanhecemos
sentimos juntas
o gosto do café

ligando nossas bocas
gota a gota

enquanto lá fora 
as plantas crescem

nas noites frias
partilhamos

o suor dos chás
por tantas vezes

meus lábios tocaram
sua tez

e eu nunca tinha reparado
no azul acinzentado

da sua carne
esse que tanto me instiga

por não ter
matiz definida





















me deixo
penetrar 
por tudo

estou viva
e posso sentir

no cheiro 
da morte
o pulso

incessante
que faz
tremer
a terra

em giro
respiro

o ar
que insiste
em fazer 

cantar
os pássaros

gozando
sem objetivo

sou aquilo
que brota






