
BELEZA
o preceito transcendental da arquitetura

joão pedro lopes de castro 
Orientação de Andrea B. Loewen



De Castro, João Pedro Lopes

Beleza: O Preceito Transcendental da Arquitetura/ 
João Pedro Lopes De Castro; orientadora Andrea 
Buchidid Loewen. - São Paulo, 2024.

132 p.; 13 x 20 cm

Trabalho Final de Graduação (Bacharelado em 
Arquitetura e Urbanismo) - Faculdade de Arquitetura 
e Urbanismo da Universidade de São Paulo.

1. Belo. 2. Estética. 3. Alberti. 4. Vitrúvio. I. Loewen, 
Andrea Buchidid, orient. II. Título.

Catalogação na Publicação
Serviço Técnico de Biblioteca

Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da Universidade de São Paulo



Universidade de São Paulo 
Faculdade de Arquitetura e Urbanismo

Trabalho Final de Graduação

João Pedro Lopes de Castro

Orientação:

Prof.a Dr.a Andrea Buchidid Loewen

Banca examinadora:

Prof.a Dr.a Andrea Buchidid Loewen 
Prof.a Dr.a Maria Luiza Zanatta de Souza 
Prof. Dr. Clóvis Antônio Benedini Lima

São Paulo, 2024





Agradecimentos

Resumo / Abstract

Preâmbulo 
da necessidade da beleza

Inquietações

Parte 1 
a beleza e as artes

1.	 A questão do Belo
2.	 Gravidade do Belo: a vida e as Artes
3.	 Vocação às avessas

Parte 2 
o preceito da beleza na arquitetura

1.	 A vocação transcendental da Arquitetura
2.	 A Arquitetura e a Beleza
3.	 Arquitetura manquitola

Considerações finais 
da busca da beleza

Quietude

Bibliografia

07

11

 
14

19

 
27

31
36
48

 
61

65
79
93

 
109

113

123

sumário





7

Meu Deus	� sobre todas as coisas, por todas 
as coisas e por fazer Bela sua 
criação; 

Maria e José	 abaixo apenas de Deus;

Meus pais	� pelo dom da vida, pelas opor-
tunidades que me concederam, 
pelos conselhos, pelo apoio que 
em tudo sempre me deram;

Meus irmãos	� pela parceria de vida, pelas ava-
liações dos textos;

Minha família	� pelo suporte em minha traje-
tória, por serem constância em 
minha vida;

Meus amigos	� pelo encorajamento, pelas con-
versas edificantes;

agradeço àqueles que

sempre estiveram comigo





9

Andrea		� por ser orientadora estrito 
senso, sempre apontando o 
melhor caminho, por aceitar 
com entusiasmo e disposição 
me acompanhar nesta jornada;

Banca		�  Maria Luiza Zanatta e Clóvis 
Lima, por aceitarem o convite 
de participar da minha banca, 
apesar das viagens necessárias;

Doutos		�  Alberti, Vitrúvio, D’Agostino, 
Loewen, Ortega y Gasset, 
Tarkovski, et alii, por transmiti-
rem sua sabedoria;

BP		�  por convidar-me a sair da 
caverna platônica e presente-
ar-me com o acesso a cursos 
importantes aos meus estudos;

e àqueles que

a beleza me deu a conhecer





11

Palavras-chave: 1.Belo; 2. Estética; 3. Alberti; 4. Vitrúvio; 

Arquiteto, do grego arkhitékhton, advém 
de arkhé, princípio universal, e tékhton, técnica 
de construir. Arquitetura, por derivação, con-
siste na técnica de construir que se aproxima 
desse princípio universal. Ora, se palavras 
são signos que servem de abstração a concei-
tos, uma vez que na etimologia Arquitetura se 
difere de construção, qual deve ser o ponto de 
inflexão entre ambos? A tríade de Vitrúvio dá 
algumas pistas: enquanto os princípios utilitas 
e firmitas imprescindem à construção, o ter-
ceiro, venustas, não; na Arquitetura, contudo, a 
Beleza é essencial. Eis, portanto, sua vocação: 
por intermédio da Beleza, conduzir a ascese do 
homem à arkhé. Conhecido já na Antiguidade, 
tal chamado foi esquecido no decorrer da 
história, até que, com a máxima de Sullivan 
a forma sempre segue a função, o princípio da 
venustidade foi subjugado pelo funcionalismo 
quase que por completo. Cabe, pois, tornar a 
conhecer tal missão e o modo como alcançá-la.

resumo





13

Keywords 1.Beauty; 2. Aesthetics; 3. Alberti; 4. Vitruvius;

Architect, from the Greek arkhitékhton, 
comes from arkhé, universal principle, and 
tékhton, building technique. Architecture, by 
derivation, consists of the building technique 
that approaches this principle. Thus, since 
words are signs that serve as abstractions for 
concepts, if in etymology Architecture differs 
from construction, what must be the difference 
between them? Vitruvius’ triad provides some 
clues: while the principles utilitas and firmitas 
are essential to construction, the third, venus-
tas, is not; in architecture, however, Beauty is 
essential. Behold, then, its vocation: through 
Beauty, to lead man’s ascesis to arkhé. Known 
since Antiquity, this calling was forgotten in 
the course of history, until, with the maxim 
that form ever follows function, the principle of 
venusticity in Architecture was almost comple-
tely subjugated by functionalism. It is therefore 
necessary to comprehend that mission and 
the paths by which it might be achieved.

abstract





da necessidade da beleza

Preâmbulo





Hallward: Um artista deve criar coisas belas [...] 
Vivemos numa época em que os homens tratam a 

arte como se devesse ser um género autobiográfico. 
Perdemos o sentido abstracto da beleza. Um dia 

hei-de mostrá-la ao mundo

Oscar Wilde, Retrato de Dorian Gray





19

da necessidade da beleza

Inquietações

Como o estatuário que esculpe na pedra 
a beleza dos corpos, o arquiteto, “trans-
pondo” em material mais duradouro as 
disposições dos primeiros templos, não 
almeja um simulacro ou engano dos olhos, 
pretende fazer justiça à realidade sagrada e 

atemporal da beleza. 

D’Agostino, 2012, p. 189.

E ra 2019 quando, do interior do Centro-
Oeste para a grande metrópole de São 

Paulo, retirava-se este que te escreve para, 
pelos próximos anos, dedicar-se à formação 
de Arquiteto e Urbanista. Há quase seis anos 
eu chegava pela primeira vez à Rua do Lago 
e, logo na primeira semana, um anseio por 
aprender a conceber projetos tão funcionais 
quanto o Edifício Vilanova Artigas me tomou. 
A famosa máxima de Sullivan “a forma sem-
pre segue a função”, do original “form ever 
follows funcion”  1, repetida exaustivamente à 
toda a volta, deveria ser minha guia, e eu a 

1 � SULLIVAN, 1896, p. 408.



20

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

repetia inadvertidamente sem me perguntar se 
a forma deve realmente seguir a função nem 
quais eram as implicações de tal afirmação.

De início simpatizava com a ideia de 
um desenho cuja forma fosse resultante da 
concepção racional dos espaços. Meus olhos, 
contudo, ao caminhar pela cidade, ficavam 
aflitos sem saber aonde olhar, pois tudo à volta 
lhes flagelava; aquietavam-se, por outro lado, 
nas edificações históricas. Mas eu não poderia 
admiti-lo nem sequer a mim mesmo, seria ana-
crônico e antiquado demais considerar melhor 
que nova Arquitetura uma Arquitetura aos 
moldes antigos. Apesar disso, os mesmos 
olhos não deixavam de falar-me das maravi-
lhas da Beleza e de sua importância e que não 
há problema em buscá-la, mas que buscá-la é, 
antes, necessário.

Um ano se passou, e esse tempo convi-
vendo com edificações feitas tão somente para 
serem funcionais e estáveis foi mais do que o 
suficiente para me dar a certeza de que lhes 
faltava algo. Entrei em contradição: de um 
lado, meus olhos e consciência conduziam-
-me à Beleza; os tempos modernos, de outro, 



21

da necessidade da beleza

levavam-me a enxergá-la como algo secundá-
rio, pois a forma adequada dos edifícios seria 
resultante de adequadas soluções funcionais. 
Inquietei-me, mas gradualmente desisti de 
lutar contra a minha própria consciência e con-
tra as evidências que me saltavam aos olhos, 
pensando que, se como o aparenta a mim, a 
Beleza for de fato importante, uma vez que 
os modernos abriram mão dela, o vazio dei-
xado por sua ausência deve levar os próximos 
arquitetos a se ocuparem de restituí-la aonde 
pertence.

Ainda um pouco cético, contudo, foi-me 
necessário buscar respostas mais assertivas 
para essas inquietações, e certamente as encon-
traria nas origens da Arquitetura. Eis, então, 
que me vem à memória uma das aulas ini-
ciais do primeiro semestre, ministrada por um 
senhor bastante distinto, dono de um andar 
cambaleante, de um corpo reclinado e de 
uma voz e palavras tais que delas jamais me 
poderia esquecer: o professor Mário Henrique 
Simão D’Agostino. O Maique falava nesse dia 
da etimologia da palavra arquitetura: derivada 
de arkhitéktôn, arquiteto, em grego, que pela 



22

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

aglutinação de arché e tekton seria concernente 
à técnica de construir que busca aproximar-se 
da arché, referente a uma explicação pré-socrá-
tica para a origem das coisas.

Ora, as palavras são signos e não se 
podem desprender de seus significados: se, 
portanto, a Arquitetura está ligada por sua 
etimologia a um elemento como a arché, como 
poderia não fazer jus à sua origem? Com esse 
questionamento, uma nova inquietação surgia 
incitando-me a buscar de que modo me apro-
ximar da transcendência da arché, se essa for 
a vocação que a Arquitetura recebeu em sua 
origem, mas certamente não encontraria como 
satisfazê-la nos autores que exaltavam o fun-
cionalismo. Decidi, portanto, olhar para trás 
e recorrer a Vitrúvio em busca de entender 
os significados de sua célebre Tríade: firmitas, 
utilitas e venustas – firmeza ou estabilidade, 
utilidade e Beleza.

No começo desse estudo, não poderia 
deixar de comparar a tríade vitruviana aos 
pontos da arquitetura modernista, propos-
tos por Le Corbusier: pilotis, terraço jardim, 
planta livre, fachada livre e janela em fita. O 



23

da necessidade da beleza

maior contraste que notei entre ambos é que, 
enquanto Le Corbusier propõe elementos para 
essa nova ideia de uma arquitetura, Vitrúvio, 
em sua tríade, não faz proposta alguma, faz 
antes uma constatação de quais são as noções 
que, somadas, definem o que é a Arquitetura.

Assim pude compreender que, sendo 
três os pontos que definem a Arquitetura, como 
que um tripé sustentando-a em sua conceitu-
ação, abdicar de um desses preceitos em um 
edifício equivale a conceber algo que, embora 
aos desavisados não aparente diferença, é 
essencialmente distinto de Arquitetura: mera 
construção. Isso leva a concluir que a opção 
por seguir uma “arquitetura” funcionalista, 
que subjuga à firmitas e à utilitas (sob uma 
visão certamente distorcida) o princípio da 
venustas, desestabiliza o equilíbrio definido 
pelas três noções que Vitrúvio reconhece na 
Arquitetura, de modo que não mais se fala em 
uma arquitetura modernista, e sim em cons-
truções modernas.

Repetir a frase de Sullivan é como dizer 
que a forma do edifício é um subproduto das 
operações que o adequam às suas funções, de 



24

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

modo que a utilidade e a firmeza tornam-se 
soberanos, enquanto a Beleza nem sequer pre-
cisa ser levada em consideração. Novamente 
cabe reiterar: não é nisso que consiste a 
Arquitetura, pois tirando-se-lhe a Beleza, resta 
apenas construção. Mesmo que útil e sólida, 
sendo a Beleza um preceito fundamental à 
Arquitetura, esta não pode dela carecer sob a 
condição de deixar de ser Arquitetura. Tanto 
quanto a solidez e a utilidade, na Arquitetura 
a Beleza é necessária.

Hoje nos ensinam, ora ativa, ora passi-
vamente, sob um viés muitíssimo materialista, 
que as coisas não tem valor se não cumpri-
rem uma função prática. De fato, a Beleza não 
pode proteger-nos da chuva, como o fazem 
os telhados, nem sustentá-lo, como o fazem 
as paredes. São, entretanto, justamente essas 
coisas que em nossas vidas tem o maior valor, 
como o Amor, as Artes e a Beleza, que jamais 
deixarão de ser-nos necessárias. No caminho 
deste trabalho, a Beleza provar-se-á especial-
mente necessária de inúmeras outras maneiras 
e se revelará a chave que abre à Arquitetura a 
porta para realizar plenamente sua vocação. 



25

da necessidade da beleza

A Beleza é um preceito inerente ao ofício do 
arquiteto, que o acorrentando a si, liberta-o 
das cadeias limitantes do funcionalismo.

Se cheguei à Rua do Lago sedento por 
aprender a projetar edifícios funcionais, saio 
dela suspirando por aprender a projetar a bela 
Arquitetura de cuja importância meus olhos 
sempre me falavam. Gritavam, para ser mais 
preciso, pedindo-me resgatar a Beleza, que nos 
é tão cara e necessária. E este é apenas o pri-
meiro passo.





a beleza e as artes

Parte 1





No momento em que o contempla, é percorrido por um 
estremecimento febril pois que, uma vez recebida pelos 

olhos a emanação da beleza, sente-se aconchegado e essa 
emanação dá vitalidade às asas de sua alma.

Platão, Fedro





31

a beleza e as artes

1.
A questão do Belo

Quais dificuldades pode reservar uma 
concepção assim tão singela, que se afigura 
a muitos como uma ordem natural, um 
juízo de evidência? Acaso não é mais bela 
a beleza que felicita aos olhos a lisura da 
índole? Consagra-nos a beleza o espelho 
da alma ou caleidoscópica vertigem, esti-

lhaços da visão do ser?

D’Agostino, 2012, p. 136.

O que é o Belo em si? Sócrates, em Hípias 
Maior, vê-se incapaz de dar resposta 

a esta questão que lhe propôs em debate seu 
adversário. Em busca do real significado do 
Belo, Sócrates encontra-se com Hípias, tido 
por sábio entre os gregos, e provoca-o para 
que lhe auxilie a encontrar resposta. Vez após 
outra, contudo, o sofista lhe oferece respostas 
incapazes de satisfazer por completo a ques-
tão. Da primeira proposta – “Belo é uma bela 
jovem” – à última – “ser capaz de articular um 
argumento bem e belamente no tribunal (ou no 
conselho, ou em outra instância à qual o argu-
mento seja dirigido) e, logrando persuasão, 



32

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

sair levando não os menores, mas os maiores 
prêmios” –, Sócrates vê apenas exemplos de 
coisas belas e, depurando-lhe as respostas, 
busca o real sentido do Belo, mas não se sacia e 
ultima: “são difíceis as coisas belas”.

Também Leon Battista Alberti (1404-
1472), humanista florentino e autor do De Re 
Ædificatoria, atendo-se aos “aspectos de que 
constam todos os géneros de beleza”, confessa: 
“É sem dúvida uma pesquisa difícil”  2. De fato 
o é, tanto que a pergunta permanece: o que é 
o Belo? Desde os tempos de Sócrates, filósofos 
ocuparam-se de pesquisar a natureza do Belo, 
e mesmo que tal complexa pesquisa ainda não 
se dê por satisfeita, desde a Antiguidade foi 
algo simples reconhecer a existência de coisas 
belas e optar por estas ante às não belas.

não se encontra ninguém tão austero e 
obtuso, tão inculto e boçal, que não se 
impressione intensamente com as coisas 
mais belas, que não dê preferência às coisas 
mais embelezadas em detrimento de todas 
as outras, que não se moleste com as feias  3

2 � ALBERTI, 2011, IX, 5, p. 591.

3 � Ibid., VI, 2, p. 376.



33

a beleza e as artes

Em Hípias Maior exasperaram-se os filó-
sofos em investigar a causa que faz belas as 
belas coisas. Nas obras dos vetustos artistas, o 
atesta Zêuxis, a realização da Beleza era a mira 
maior  4: tomando por modelo as mais admi-
ráveis virgens de Crotona e imitando-lhes as 
mais belas partes, o pintor compôs a imagem 
de Helena com perfeição superior às que se lhe 
apresentavam  5.

Aos incultos e boçais, contudo, jamais será 
concedido conhecer a Beleza, pois não a encon-
tra quem não a procura diligentemente; e não 
a procuram estes de hoje por crerem-na estar 
“nos olhos de quem vê”  6. Não previa Alberti 
tão turvos tempos. Austera e obtusa, generosa 
porção da sociedade atual, ao reputar algo 
como belo, tem como bússola a máxima de gus-
tibus non est disputandum  7, reiterada sem peso 
nem medida à voz viciosa da ignorância, con-
tra a qual escreveu o humanista:

4 � Cf. LOEWEN, 2012, p. 81.

5 � Cf. D’AGOSTINO, 2012, p. 194.

6  Frase atribuída a Ramón Campoamor y Campoosorio.

7 � Do latim: de gosto não se disputa (discute).



34

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

[...há quem...] diga que é uma opinião 
inconstante e sem fundamento aquela com 
que emitimos um juízo acerca da beleza [...] 
sem estar vinculada a nenhum preceito das 
artes. É comum este vício da ignorância: decla-

rar que não existe aquilo que se desconhece.  8

E antes ainda escreve: “é próprio da arte 
fazer o que quer que seja segundo critérios 
racionais”  9. Distintamente, pois, do credo de 
tal parcela, existem preceitos das artes e critérios 
racionais na regência do Belo que impedem 
que se considere uma opinião infundamen-
tada – ou até mesmo outra que, tendo em certa 
medida algum fundamento, bem mais vasta é 
a medida do que ignora – tão válida quanto a 
dos eruditos.

Quanto a este trabalho, longe de ser seu 
objetivo aventurar-se na investigação daquilo 
em que reside a natureza do Belo ou ousar ter 
parte nas disputas de qual deva ser, dentre 
preceitos e critérios, a batuta a conduzir o artí-
fice em sua busca pelo Belo. Despretensioso, 
propõe-se janela de fazer entrever a luz dos 

8 � ALBERTI, 2011, VI, 2, p. 378, grifo meu.

9  �Ibid.,VI, 2, p. 378.



35

a beleza e as artes

doutos que se debruçaram expeditos sobre o 
assunto, com o objetivo de resgatar as noções, 
outrora axiomáticas, de que a Beleza existe e 
deve ser a mira maior das Artes e, por fim, mos-
trar que nestas Artes, de modo particular na 
Arquitetura, a Beleza é o caminho pelo qual 
podem realizar-se em sua vocação.



36

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

2.
Gravidade do Belo: a vida e as Artes

se a vida vale a pena ser vivida, assim o 
é para que o homem possa contemplar a 

beleza

Platão, O Banquete, 211d.  10

P lotino, na Eneida, escreve que “o esplen-
dor da beleza refulge ao máximo grau em 

um semblante vivo“  11. Em um corpo, a Beleza 
é um dos sinais da vida, e é clarividente que 
mesmo antes bem figurado, esvaindo-se-lhe 
a vida, vai-se-lhe igualmente o esplendor da 
Beleza. Ora, como poderia alguém, ao contrá-
rio, reputar não bela a luz que emana do olhar 
dos vivos? Quem poderia chamar belo um 
corpo fétido e cadavérico? Se “do esplendor da 
beleza emana vida”  12, no leito mortuário, inde-
pende se o corpo era antes belo, com sua morte 
irá jazer sua Beleza.

10   �Apud. Tatarkiewicz, 1972, p. 170.

11 �� PLOTINO, Eneida, VI, 7, 22, pp. 24-32, apud D’Agostino, 
2012, p. 201.

12 � D’AGOSTINO, 2012, p. 202.



37

a beleza e as artes

Saltando para além da matéria, em seu 
livro A Beleza e o Mármore, D’Agostino (1963-
2021) revela laços estreitos e antigos entre 
caráter e Beleza  13. Elevando-se à esfera do 
êthos, a Beleza reluz como mostra externa das 
boas disposições internas:

Sócrates argúi que a magnanimidade, a 
liberalidade, a temperança, a prudência, a 
arrogância e outras disposições de caráter 
“se revelam na expressão do rosto e nos 
gestos do homem parado ou em movi-
mento”; e ultima: “Pensas que seja mais 
aprazível ver homens nos quais transpa-
recem sentimentos belos, bons, amáveis 
ou nos quais transparecem sentimentos 

torpes, maus e odiosos?”  14

A visão é sabidamente um instrumento 
preciosíssimo para conhecer o meio em que 
se vive, e, nessa dinâmica, a Beleza e a feiura 
dão ao homem informações valiosas sobre as 
coisas à volta. A Beleza, se refulge num corpo, 
atesta sua vida; se nos semblantes e gestos, 
atesta boas disposições internas. A feiura, pelo 

13 � Cf. Ibid., p. 148.

14 � Ibid., p. 174.



38

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

contrário, se faz repugnante um corpo, pode 
atestar sua morte; se faz torpes semblantes 
e gestos, aponta más disposições. A Beleza 
ou sua ausência captadas pelos olhos dão a 
conhecer informações relevantes sobre a reali-
dade sondante: são guias, em certa medida, do 
modo como as pessoas a interpretam.

Diante disso, convém pesquisar quais 
são os impactos que a Beleza, quando conhe-
cida pelos olhos, causa nos homens e, também, 
quais as consequências que a privação da 
Beleza lhes acarreta, bem como qual deve ser 
a posição das Artes em relação a isso. Para o 
ponto de partida de tal análise, recorra-se a 
Alberti que, a certa altura do De Re Ædificatoria, 
escreve:

os olhos são por natureza avidíssimos de 
beleza e concinidade, e nisso mostram-se 
exigentes e muito difíceis. E não sei por-
que é que mais exigem o que falta do que 
aprovem o que há. Procuram continua-
mente o que se pode acrescentar ao brilho 
e ao esplendor; e ofendem-se se não virem 
patente tanto de arte, trabalho e engenho, 
quanto julgam que teria sido providen-
ciado e realizado por um arquitecto muito 



39

a beleza e as artes

cuidadoso, perspicaz e diligente. E mais 
ainda, às vezes não conseguem explicar 
o que é que os fere, excepto que não têm 
como saciar inteiramente o desmedido 

desejo de contemplar beleza.  15

Assim, se a visão – o mais elevado dos 
sentidos humanos  16 – permanecer sedenta 
tanto quanto se lhe abstenham as coisas belas, 
como se poderia engendrar boa vida? Os 
pulmões precisam do ar; o estômago, dos ali-
mentos; e se há algo de que os olhos precisam, 
esse algo é sem dúvida a Beleza. Quando pri-
vados do esplendor da Beleza, os olhos podem 
se chamar mortos, pois insaciados, como um 
moribundo no transe da morte lutando para 
permanecer entre os vivos, inquietíssimos 
buscam coisas belas onde repousar e lhes é 
preferível revolver-se em uma mortalha a 
serem privados do Belo.

Mas se as Artes buscarem, tanto quanto 
o artifício e o engenho lhes permitirem, con-
ceber coisas as mais belas possíveis, prestarão 

15 � ALBERTI, 2011, IX, 8, p. 611, grifo meu.

16 � Pois dentre os cinco é o que conecta-se o mais diretamente 
à inteligência, à vontade e à memória.



40

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

indubitavelmente grande serviço aos homens 
por ofertar-lhes fontes capazes de saciar a sede 
de seus olhos. Assim, essa mira maior das Artes 
far-se-á ponto cardeal das artēs a que se refere 
Alberti no prólogo de seu De Re Ædificatoria: 
“contribuem para que a vida seja vivida de 
uma forma agradável e feliz”  17. E isto de fato 
se pode provar: a Beleza deve ocupar um 
posto privilegiado no seu escopo de investiga-
ção, como mostra Loewen ao discorrer sobre o 
bom artista:

[...o ótimo pintor...] faz interagir olho e 
mente na investigação permanente da 
Natureza, buscando com estudo e fadiga 
a beleza que, se jamais encontrada em um 
único corpo, é colhida parte após parte na 
seleção da multiplicidade de corpos, para 
que finalmente lhe seja consentido discer-

nir a ideia da beleza.  18

A busca da perfeição na ideia da Beleza – a 
pulchritudinis idea “que os peritíssimos têm difi-
culdade em discernir e que, de fato, escapa aos 

17  �Ibid., Prólogo, p. 137.

18 � LOEWEN, 2012, p. 84, grifo meu.



41

a beleza e as artes

imperitos”  19 –, a que se refere Loewen, era algo 
inerente ao ofício do artista. As complicações 
de tal pesquisa, por sua vez, não são segredo, e 
já no séc. XV, o autor do De Re Ædificatoria, ao 
introduzir o Livro VI sobre a Beleza e o orna-
mento, exclamava: “um trabalho, ó deuses! 
maior do que no início desta tarefa teria por-
ventura exigido de mim mesmo”  20.

Mas apesar de tal arduosíssimo traba-
lho e da consternação de que este se ocupou 
lhes causar, os peritos tinham diante dos olhos 
que sua Arte era, como escreve o filósofo José 
Ortega y Gasset (1883-1955), “transcendente 
num nobre sentido”  21. Assim escreveu um 
“espanhol caracterizado por sua antipatia 
para tudo o que seja transcendente”  22, porque 
independente de suas inclinações particulares, 
recusa enquadrar-se entre aqueles incultos e 
boçais que não reconhecem as evidências que 

19 � ALBERTI, De Pictura, 1972, III, 56, p. 98, apud Loewen, 
2012, p. 84.

20  Id., 2011, VI, 1, p. 373.

21 � ORTEGA Y GASSET, 2001, p. 79.

22 � KUJAVSKY, Ortega y Gasset: a aventura da razão, 1994, 
p. 18, apud Araújo, A beleza foi feita para ser roubada, In: 
ORTEGA Y GASSET, 2011.



42

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

lhes saltam às vistas. A busca por excelência na 
Arte é um ato de serviço que auxilia o obser-
vador a dar um passo adiante em sua própria 
excelência. Isso mostra o filósofo ao explicar o 
porquê de a boa Arte ser transcendente: “Era-o 
por seu tema, que costumava consistir nos 
mais graves problemas da humanidade, e o 
era por si mesma, como potência humana que 
prestava justificação e dignidade à espécie”  23.

Ortega y Gasset, em seu ensaio Mona 
Lisa, comentando o crime de Vincenzo 
Peruggia que, em 1911, roubou do Louvre a 
Gioconda de Da Vinci, a certa altura lamenta: 
“onde buscar outra sagitária tão certeira?”

Porque isto era Mona Lisa: educada como o 
Centauro Quirão, disparando setas, só que 
ela as dirigia contra o coração do educado 
e o deixava ferido, inquieto e descontente. 
[...] Dizia ao erudito, ao sábio, que toda 
sabedoria é cinza e que entre as juntas dos 
conceitos escapa o mais precioso da vida; 
[...] dizia ao engenheiro que em volta dele 
flui uma torrente de poesia, e ao poeta que 
o verso é um parasita da ação, e ao político 
democrata falava das delícias do império, e 

23 � ORTEGA Y GASSET, 2001, p. 79, grifo meu.



43

a beleza e as artes

ao imperialista, da relatividade do poder. 
[...] ao mostrar a cada homem o absurdo 
de sua limitação, [...] exercia uma influên-
cia socializadora, incitando cada qual a ser o 

próximo.  24

Até a restituição do quadro, tal roubo 
deixou vazia a cátedra que ocupava a Mona 
Lisa, pois não há outra que a ela se compare: 
a excelência que alcançou seu autor nesta 
obra fez dela única. Leonardo “sempre foi 
meticuloso: trabalhava para a eternidade”  25, e 
como o polímata florentino, os peritos artistas 
buscavam a perfeição e o Belo não por mero 
capricho ou preciosismo, mas por reconhece-
rem na Arte seu nobilíssimo papel:

Admirando a imagem de um ser perfeito, 
duradouro, alheio à transitoriedade, o 
homem nela reconhece a semelhança com 
o celestial. [...] reconhecendo na imagem 
uma pálida semelhança com a suprema 
perfeição [...], o homem compreende igual-

mente a ascese da alma.  26

24 � Id., 2011, p. 100-101, grifo meu.

25 � Id., 2011, p. 104. 

26 � D’AGOSTINO, 2012, p. 202, grifo meu.



44

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

Aqui, D’Agostino sustenta, ao reconhe-
cer algo de superior na perfeição das Artes e 
no esplendor da Beleza a ela inerente, que o 
homem entra em contato com suas potências 
mais elevadas – memória, inteligência e von-
tade – que clamam por transcendência: em 
contato com o Belo, os olhos se voltam para o 
alto  27, escreve.

Essa necessidade humana de contem-
plar o espelho da perfeição manifesto no 
Belo é, como escreve Charles Baudelaire, o 
sinal de “uma natureza exilada no imperfeito 
e que queria possuir imediatamente nesta 
terra mesma um paraíso revelado”  28. Tal avidez 
brota do cerne de sua natureza e é ulterior à 
de ascese da alma, mas ainda a esta necessá-
ria, pois, desejosa de se elevar, a alma recorre 
aos olhos, fazendo-lhes avidíssimos de beleza e 
concinidade, para que, saciando-se em coisas 
belas, possam auxiliá-la a também saciar-se 
naquela semelhança com o eterno e alheio à 
transitoriedade.

27 � Cf. Ibid., p. 206.

28  Cf. Ibid., p. 200, grifo meu. 



45

a beleza e as artes

Assim, tal desejo insaciável dos olhos 
de contemplar a Beleza, sobre o qual escreveu 
Alberti, prova-se fruto de camadas recôndi-
tas do ser. Do mesmo modo que a Arte retém 
pálida semelhança com a suprema perfeição e dela 
se faz espelho, o apetite dos olhos por Beleza 
faz-se mísera sombra da sede de ascese da 
alma, do drama de sua inquietante vontade 
de possuir, com a mais crítica urgência, o 
paraíso revelado no esplendor da Beleza. O 
artista, desse modo, buscando a excelência em 
sua obra, impulsiona o observador a buscar a 
própria excelência, incitando-o, por meio da 
boa Arte, a deixar a mediocridade e a cumprir 
o desafio proposto pelo poeta grego Píndaro: 
“homem, torna-te o que tu és”.

Em consonância, D’Agostino, douto pro-
fessor que, como os antigos, foi diligente em 
debruçar-se sobre temas complexos, fala com 
a voz eternizada em seus textos, que a “essên-
cia mesma da beleza” é “Não uma realidade 
quimérica, onírica [...], mas um esplendor de 
vida, no qual somos o que somos na medida em que 
desvelamos nele o que nos transcende e ilumina.”  29 

29 � Ibid., p. 152, grifo meu.



46

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

Dada a profundidade dos sentidos que a frase 
encerra, vale ainda comutar esplendor da vida 
por aquilo que ele define – a essência mesma 
da beleza: “somos o que somos conforme des-
velamos na essência mesma da beleza o que 
nos transcende e ilumina”. Aqui, a paráfrase é 
utilíssima ferramenta que mais claramente faz 
perceber a estreita relação entre a Beleza e a 
ascese do observador ao contemplá-la.

No primeiro momento, a Beleza cap-
tura o olhar do observador; depois encanta-o, 
sugere-lhe convidá-la para uma dança. Eis que 
absorto em contemplação, o esplendor do Belo 
o ilumina, toca-lhe o demasiado humano  30 fer-
ramental patético  31 e o move. O que começou 
com um olhar, por intermédio do ato contem-
plativo a descortinar à vista gradativamente o 
que desatenta não capta, culmina num convite 
à sua ascese, à transcendência: eis que, ao fim 
e ao cabo, foi a Beleza que o tirou para dançar. 
O Belo é Píndaro que exorta: homem, torna-te 
o que tu és! É o Centauro Quirão que dispara 
as setas da comoção patética indispensáveis à 

30  Cf. ORTEGA Y GASSET, 2001, p. 75.�

31 � Relativo a pathos.



47

a beleza e as artes

ascese da alma. Sem Beleza não há contempla-
ção. Contempla-se o Belo por sua gravidade e 
dele se ocupa a Arte por sua missão.



48

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

3.
Vocação às avessas

a tendência natural nos leva a crer que a 
realidade é o que pensamos dela, portanto, 
a confundi-la com a ideia, tomando esta de 

boa-fé pela própria coisa.

Ortega y Gasset, 2001, p. 64.

Á ureos os tempos em que os artistas reco-
nheciam a gravidade de sua missão e 

assumiam-na responsavelmente. O artista 
de hoje, contudo, “ficaria aterrado ao se ver 
ungido com tão grande missão e obrigado, em 
consequência, a tratar em sua obra matérias 
capazes de tamanhas repercussões”  32. O que 
acontece, pois, com tempos como estes, cujos 
artistas não apenas ignoram seu chamado, 
mas trilham caminhos opostos a ele?

Levante-se aqui uma questão: se cada 
um vivesse em uma realidade imaginária, 
fruto de seus anseios, vontades, imaginação e 
pensamentos, de modo que, nessa realidade 
particular atribuíssem livremente às próprias 

32  Ibid., p. 80.



49

a beleza e as artes

responsabilidades a gravidade que lhes fosse 
mais conveniente, ignorando os limites reais 
inerentes a elas, que valor teriam tais responsa-
bilidades senão um valor meramente subjetivo 
e contingente a cada indivíduo? Assim, como 
se conceberia uma vida em sociedade, se os 
valores de um nada dissessem respeito aos dos 
demais?

Imagine-se, como ilustração disso, uma 
hipotética cidade em que aos indivíduos é 
garantida a “liberdade” de dizer quais são os 
deveres que devem exercer em seus próprios 
ofícios. Nesta cidade, por exemplo, os gover-
nantes poderiam dizer que não têm obrigações 
para com o povo, senão para consigo, e apenas 
para si mesmos governar; as forças policiais 
poderiam usar o monopólio da violência que 
lhes é concedido para benefício próprio em 
completo prejuízo dos demais; e os artistas 
poderiam chamar Arte ao que quisessem sem 
considerar quais as consequências de sua con-
duta para com o restante da sociedade.

Tratando justamente desse tema da 
liberdade nas Artes, em uma parte de seu livro 
Esculpir o Tempo, o cineasta russo Andrei 



50

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

Tarkovski (1932-1986) confessa-se confuso 
diante da absoluta autonomia que os artis-
tas creem ter  33 e, diante disso, lamenta que 
o homem moderno não saiba ser livre, posto 
desconhecer em que de fato consiste a verda-
deira liberdade:

ai de nós, a tragédia é que não sabemos 
ser livres – pedimos liberdade para nós 
mesmos em detrimento dos outros, e não 
queremos renunciar a nada de nós mesmos 
em prol do outro [...] liberdade significa 
aprender a exigir apenas de si mesmo, não 
da vida ou dos outros, e saber como doar: 

significa sacrifício em nome do amor  34

Com agudez diz, um pouco adiante, que 
a opção pelo ofício artístico acompanha pres-
supostos inerentes à sua vocação, as quais, 
segundo o cineasta, acorrentam o artista – 
inestimáveis correntes! – às necessidades da 
sociedade, pois deve prestar contas a esta pelo 
impacto que causa no seu desenvolvimento 
moral  35. Mas essa imensurável liberdade de 

33 � Cf. TARKOVSKI, 1998, p. 216.

34 � Ibid., p. 216.

35 � Cf. �Ibid., pp. 217-219.



51

a beleza e as artes

que pensa gozar o artista de hoje faz parecer, 
diante de seus olhos (e dos seus apenas), desa-
tarem-se as cadeias que a vocação lhe impõe, e 
daí se sucede que chama Arte ao que quiser, e 
eis que, como escreve Ortega y Gasset:

Precisamente lhe começa a cheirar algo a 
fruto artístico quando começa a notar que 
o ar perde seriedade e as coisas passam a 
brincar ligeiramente, livres de toda norma-
lidade. [...] Se cabe dizer que a arte salva o 
homem, é só porque o salva da seriedade 
da vida e suscita nele uma inesperada 

puerícia.  36 

A escrita orteguiana é sintomática de 
uma jocosa espécie de síndrome do Peter-
Pan auto-imposta por esse “artista”, que quer 
direitos sem os deveres a eles adjacentes: quer 
ser artista sem as responsabilidades que o ofí-
cio lhe outorga. Vendo-se de tal forma livres, 
mais livres que o eterno menino, para brincar 
de artes sem a responsabilidade de prestar 
justificação e dignidade à espécie, esses cínicos 
“artistas”, como Tarkovski analisa, ansiosos 
por agradar, aproveitam-se das pessoas, 

36  ORTEGA Y GASSET, 2001, p. 80.



52

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

ansiosas por diversão, e oferecem-lhes uma 
arte pueril para matar sua sede, como se fosse 
uma garrafa de Coca-Cola, prometendo que 
no fundo da garrafa está a felicidade: no fim 
lucram em cima disso, destruindo suas defe-
sas espirituais.  37 “As atividades de um ‘artista’ 
como esse são repugnantes.”  38

Outro sintoma de tal síndrome, se dá 
quando embarca em uma presunçosa e infin-
dável caça ao tesouro perdido da quimera da 
Arte pura. Assim, o artista da terra do nunca 
pode definir seu próprio conceito de Arte, exer-
cê-la sem gravidade alguma. Com isso, cada 
vez mais profundamente, rebaixa as Artes na 
hierarquia de preocupações humanas  39:

A aspiração à arte pura não é, como se 
costuma crer, uma soberba, mas sim, pelo 
contrário, uma grande modéstia. A arte, 
ao esvaziar-se do patetismo humano, fica 
sem transcendência alguma – como apenas 

arte, sem mais pretensão.  40

37 � Cf. TARKOVSKI, 1998, pp. 216 e 228.

38 � Ibid., p. 228.

39 � Cf. ORTEGA Y GASSET, 2001, p. 82.

40 � Ibid., p. 82.



53

a beleza e as artes

As coisas, contudo, não se devem 
encerrar em si mesmas: uma pessoa que tra-
balha por trabalhar é chamada workaholic, e 
isso é tipo como um distúrbio; alguém que 
vive por viver provavelmente terá depres-
são, que é tratado como uma enfermidade 
grave. Considerando-se alguém saudável e 
equilibrado, por outro lado, uma pessoa que 
trabalha, trabalha talvez por uma rentabili-
dade, buscando esse dinheiro para trocá-lo por 
algo de valor, como a sua alimentação, mas 
alimenta-se não apenas por comer, senão para 
manter-se vivo e ter forças. Por fim, não vive 
para manter-se vivo, mas por um sentido, um 
motivo particular, e nisso gasta sua vida e suas 
forças: seja sua família, seja o bem comum, seja 
uma pessoa amada.

Seguir uma sequência similar ad infini-
tum mostraria que as coisas têm seu fim em 
algo externo, não se encerram em si mesmas, 
mas referem-se sempre a algo além de si mes-
mas. A Arte pela Arte, contudo, fecha-se em si 
própria e, esvaziando-se da missão inerente às 
Artes, torna-se apática.



54

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

Distanciando-se de tal modo dos papéis 
que lhe impunham os ingredientes humanos, 
a começar pela busca da pulchritudinis idea, a 
Arte se empobrece, afinal, seu grande valor 
está em apontar para realidades superiores, 
em ser símbolo. E pior: quando os artistas 
agem sob tal conduta, correm o risco de con-
denar a existência da própria Arte, pois, como 
alerta Tarkovski, “Se a arte não é utilizada 
de acordo com sua vocação, ela morre”  41. 
Descobre-se, enfim, que as cadeias vocacionais 
que atam os artistas à sua missão são compa-
ráveis àquelas que impedem cada cidadão de 
criar a própria República da Ilha das Rosas  42, 
proclamar sua independência, escrever as pró-
prias leis e fazer ali o que bem preferir. Tais 
cadeias são, na verdade, meros guarda-corpos 
que, em qualquer sociedade, estabelecem os 
limites que impedem-na de cair no abismo da 
desordem e colapsar.

41 � TARKOVSKI, 1998, p. 219.

42 � Referência à plataforma de 400 m2 construída por Giorgio 
Rosa em águas internacionais na costa de Rimni, na Itália, 
que em 1968 proclamou-se chefe de sua nação, agora 
independente, reivindicando para si aquela porção oceâ-
nica e estabelecendo suas próprias leis.



55

a beleza e as artes

Fica claro: as dificuldades que se 
interpunham entre os vetustos artistas e a pul-
chritudinis idea, referidas naquelas queixas de 
Alberti, advém de causas distintíssimas dessas 
que aterram os novos artistas. Entre aqueles, 
havia desafios intelectuais, técnicos, filosófi-
cos, investigativos, dentre tantos outros reais 
e inerentes à busca por excelência em quais-
quer saberes ou técnicas. Entre estes, por outro 
lado, as dificuldades se devem ao modo como 
enxergam seu ofício e a obra que dele é fruto, 
mas “não é que ao artista pouco interessa sua 
obra e ofício”, escreve Ortega y Gasset sobre 
os novos artistas  43, “e sim que lhe interessam 
precisamente porque não têm importância 
grave”  44. Mas da mesma forma que tais limites 
são imprescindíveis à existência da sociedade, 
a vocação das Artes é inerente à sua existência, 
e no centro dessa vocação, está a Beleza.

Como Peruggia, que escondeu a 
Gioconda em seu sobretudo e saiu do Louvre 
pela porta da frente, o artista modernista rou-

43 � Por novos artistas compreenda-se os contemporâneos à 
data da primeira publicação do livro, em 1925.

44 � ORTEGA Y GASSET, 2001, p. 79.



56

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

bou da Arte a Beleza e, em seu lugar, “convida 
a contemplar uma arte que é um chiste, que 
é, essencialmente, o escárnio de si mesma”  45; 
acontece que, diferente daquele caso, neste 
não se buscou restituir à Beleza seu lugar de 
direito e os ladrões saíram impunes. O roubo 
da Mona Lisa de 1911 foi apenas prenúncio 
do roubo da própria Arte pelos artistas, que 
agora, de artista para artista, fazem uma arte 
pela arte.

E essa história envolvendo a vocação 
do artista não termina em sua negação, mas 
avança para revertê-la por completo. Os artis-
tas, chamados à busca da perfeição, à busca 
da Beleza e à concepção de obras que refiram 
a realidades superiores, optam hoje por fazer 
obras que são um ode ao vazio. Ilustração per-
feita disso é dita “obra de arte” Lo Sono (2020), 
a escultura imaterial de Salvatore Garau. O 
artista italiano, delimitando um perímetro 
quadrado na Piazza della scalla, em Milão, ale-
gou que ali havia uma escultura invisível, 
existente apenas em sua imaginação. Esse seu 
fragmento de imaginação foi leiloado por mais 

45 � Ibid., p. 76.



57

a beleza e as artes

de 90 mil reais, acompanhando um certificado 
que contém um atestado de sua existência e as 
recomendações de cuidado para com aquele 
pedaço de vazio: “A ser colocado em habitação 
privada, em espaço livre de qualquer desor-
dem de aproximadamente 150x150 cm.”  46

Se existe a Arte é necessário que haja 
diferença entre o que é Arte e o que é todo 
o resto. Se tudo é Arte, nada é Arte; se tudo 
pode ser Belo, nada o pode ser. Por fim, se 
compreende: se o nada e o vazio são os “valo-
res” do artista moderno, nada pode ter valor: 
nem a Arte, nem o Belo. Esse vazio é apenas 
o resultado do que escreveu Ortega y Gasset: 
a Arte, esvaziando-se do patetismo, perde sua 
dimensão transcendental, do que sobra apenas 
a muito despretensiosa l’art pour l’art. 

O problema capital aqui expressado con-
siste no abandono dos artistas de sua nobre 
missão para, no lugar, seguir uma sorte de 
vocação às avessas. Ao avesso porque, antes 
chamados a perscrutar e promover a Beleza, 

46 � Tradução livre da frase original em italiano: “Da collo-
care in abitazione privata, entro uno spazio libero da qualsiasi 
ingombro di circa cm 150x150” retirada do certificado dis-
ponível em: <https://www.art-rite.it/it/lot/13988/71>.



58

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

no lugar, como Tzara, os artistas de hoje pen-
dem mais a dizer “tenho um desejo louco e 
radiante de assassinar a beleza”  47.

“A arte simboliza o significado da nossa 
existência. Por que será que o artista procura 
destruir a estabilidade a que a sociedade aspi-
ra?”  48. O porquê talvez nunca se saiba, o fato 
é que tanto sucesso enxergaram resultante de 
seu arruinador empreendimento que pude-
ram escrever, em um cartaz na Feira Dadá de 
Berlim, em 1920, Die kunst ist tot  49. Gravitas 
gravitatis: era esse mesmo o objetivo: “há uma 
grande tarefa destrutiva, negativa, a cum-
prir. Varrer, limpar.”  50. Varrendo da Arte o 
patetismo, cataram com a pá os cacos de sua 
vocação e, quando se aproximavam do lixo 
para despejar os estilhaços, notaram que já ali 
jazia a Beleza.

A cada um convém, em sentido diame-
tralmente oposto ao da frase de Tzara, varrer 
e limpar cada centímetro quadrado possível da 

47 � Apud Danto, 2015, p. 41.

48 � TARKOVSKI, 1998, pp. 231.

49  Em alemão: �“A arte está morta.” Cf. DANTO, 2015, p. 52.

50 � TZARA, 1987, p. 18.



59

a beleza e as artes

bagunça que tal premeditada destruição cau-
sou. O espaço deste trabalho é curto, mas busca 
ser, além de janela, também um pequeno passo 
adiante para devolver à Beleza sua hierarquia 
de direito no rol das preocupações humanas, 
bem como recordar o artistas de sua responsa-
bilidade e incitá-los a retomar sua nobilíssima 
missão.





o preceito da 
beleza na arquitetura

Parte 2





Minha função é fazer com que todos [...] tenham 
consciência da sua necessidade de amar e de oferecer 

seu amor, e que tenham consciência de que a beleza 
os está convocando.

Tarkovski, Esculpir o Tempo





65

o preceito da beleza na arquitetura

1.
A vocação transcendental da Arquitetura

O artista deveria diferenciar-se por uma 
entrega desinteressada ao dever; mas já faz 

muito tempo que nos esquecemos disso.

Tarkovski, 1998, p. 227.

Q uando uma ideia começa a se formar, 
logo surge a necessidade de uma palavra 

para expressá-la. As palavras compartilham 
algo de comum com as Artes, pois como nes-
tas, sua riqueza está em referir-se a algo para 
além de si próprias: palavras são signos e car-
regam consigo significados intrínsecos.

Tarkovski, com grande sensibilidade, 
afirma que “palavra [...] é, em si, uma idéia, 
um conceito, até certo ponto uma abstração”  51. 
Assim, uma palavra não apenas expressa uma 
ideia, mas sendo cunhada primordialmente 
para servir-lhe de abstração, tem sua existên-
cia mesma intrinsecamente ligada a esta ideia. 
Por esse raciocínio, fica bastante claro que, se 
existe uma palavra “arquitetura”, esta deverá 

51 � TARKOVSKI, 1998, p. 213.



66

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

ligar-se à ideia para a qual serve de abstração. 
Portanto, na origem da palavra arquitetura, é 
possível encontrar pistas de qual seja seu pri-
meiro chamado.

Ora, o que é, pois, a Arquitetura? 
Conforme D’Agostino, que no ano de 2019 
ministrou uma aula em baixo tom e eloquente 
voz, a origem mais precisa da palavra arquite-
tura advém, por derivação, de arkhitéktôn: do 
grego, arquiteto. O vocábulo arkhitéktôn nasce 
da aglutinação de 1) téktôn, relativo à técnica 
de construir ou, mais abrangentemente, a 
saberes e técnicas, com o vocábulo 2) arkhé, 
que se refere, em primeira análise, àquilo que 
é o principal, mas que, ao mesmo tempo, foi 
largamente utilizado por inúmeros pensado-
res pré-socráticos para referir-se ao princípio 
universal do qual todas as coisas provêm.

Sendo palavra a abstração de um 
conceito, pela ideia primeira expressa em 
arkhitéktôn, a Arquitetura concerne à técnica 
de construir que busca aproximar-se da arché, 
esse princípio universal que, sendo às coisas 
ulterior, as transcende. Certamente, assim 
como ao espaço da Parte I não coube discutir 



67

o preceito da beleza na arquitetura

o conceito do Belo em si, a esta não cabe discu-
tir qual a natureza da arché, pois qualquer que 
seja, esta é irrelevante ao trabalho e investigá-
-la cabe aos filósofos, não aos arquitetos. Para 
compreender estes textos, basta saber que a 
arché refere-se a um princípio universal que é 
ulterior e superior à condição humana.

O interesse neste assunto, por fim, está 
no elemento que da arché seja signo, pois onde 
quer que esteja tal signo, eis que também aí 
estará a arché. Encontrar qual seja tal elemento, 
por conseguinte, é a chave para a realização 
do chamado da Arquitetura expresso em sua 
etimologia. Uma vez conhecendo tal elemento 
e o modo de o incluir em sua obra, o arqui-
teto estará, por certo, aproximando-a da arché. 
Mas uma vez que a Arquitetura se manifesta 
na matéria, qual deverá ser tal signo que, uma 
vez incorporado à Arquitetura, poderá fazê-la 
da arché sinal visível? Neste momento cabe 
apenas pontuar a pergunta, pois para respon-
dê-la convém antes fazer um outro movimento 
e, saindo da etimologia, passar à teoria arqui-
tetônica mais remota que o tempo permitiu 
alcançar estes dias.



68

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

Datável de 27 a.C., o De architectura libri 
decem, de Vitrúvio, traz ensinamentos capitais 
sobre o fazer arquitetônico, capacíssimos de 
iluminar com claridade ímpar estes assuntos e 
de guiar, qual farol, os arquitetos a discernirem 
quais sejam os saberes e técnicas necessários 
a que realizem seu chamado. Teorizada pelo 
romano, a chamada tríade vitruviana é, sem 
dúvida, um ponto de grande destaque em 
sua obra e consiste de três princípios basilares 
à constituição daquilo que se quiser chamar 
Arquitetura. Ei-los: firmitas, utilitas e venustas  52. 

Resumidamente, o primeiro corresponde 
à solidez e à durabilidade; o segundo, ao uso, 
ao cômodo e ao adequado; e o último, à agra-
dabilidade e à elegância, em suma, à Beleza. A 
tríade vitruviana, à primeira vista, pode pare-
cer uma simples teoria, mas mais do que isso, 
consiste na constatação dos elementos cons-
tituintes do que é a Arquitetura, de tal modo 
que esta pode ser compreendida como a soma 
dessas três noções, que, sem nenhuma sorte de 
prevalência duma sobre a outra, têm imporân-
cia equivalente entre si.

52 � Cf. VITRÚVIO, 2006, I, 3, 2, p. 41.



69

o preceito da beleza na arquitetura

Basilares no estrito senso, tais princí-
pios formam a base sobre a qual se apoia a 
Arquitetura, quando assim pode ser chamada. 
Tal base, se bem observada, descansa sobre 
três pontos de apoio. A estabilidade de qual-
quer coisa, como é bem sabido, requer um 
apoio mínimo de três pontos, de modo que, 
tirando-se-lhe um apenas, o que quer que 
antes se estabilizasse, não mais se sustenta.

A unidade do corpo da Arquitetura, por-
tanto, estabiliza-se sobre esses três princípios, 
que atuam como apoios de relevância hori-
zontal, sem relação hierárquica. Dessa forma, 
se não coexistirem esses três pés que susten-
tam as bases da Arquitetura, não se pode 
falar de Arquitetura una, senão de estilhaços 
da Arquitetura ou duma arquitetura manqui-
tola e trôpega, desconectada de sua própria 
constituição. Dando a cada carência um exem-
plo, uma edificação com debilidade em um 
dos três princípios pode tornar-se ora inútil 
monumento, ora frágil cabana, ora disforme 
construção. Uma edificação que, por outro 
lado, seguindo os três princípios, seja ade-



70

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

quada ao uso, sólida e de aspecto agradável, 
estará bastante estável sobre seu triplo apoio e 
poder-se-á, então, chamar Arquitetura.

Em um primeiro momento, analisando 
no terceiro exemplo a disforme edificação, 
pode soar estranho que à Arquitetura impres-
cinda o bom aspecto. Para sanar esse 
estranhamento convém, uma outra vez, 
convocar Leon Battista Alberti. Conforme o 
humanista, uma edificação constitui-se de 
seis partes: região, área, compartimentação, 
paredes, cobertura e aberturas  53. Que as par-
tes sejam essas, como diz, é obvio; quais sejam 
os princípios que as regulam, contudo, já nem 
tanto. Dentre eles, Alberti enumera três “que 
de modo algum se devem menosprezar“  54, e 
seu resumo por Loewen os faz bastante cla-
ros: “que os edifícios sejam adequados a seus 
usos, possuam máximas estabilidade e perpe-
tuidade, e que estejam dispostos à graça e ao 
encanto.”  55

53 � Cf. ALBERTI, 2011, I, 1, p. 145.

54 � Ibid., I, 2, p. 148.

55 � LOEWEN, 2012, p. 36.



71

o preceito da beleza na arquitetura

Destas regras, a primeira corresponde 
ao uso, gérmen de existência duma edificação: 
satisfazer a necessidade humana; a segunda, 
à firmeza da obra, que deve visar à durabi-
lidade; a terceira, a que chama digníssima e 
assaz necessária  56, à Beleza, que se deve fazer 
presente de tal modo que a edificação “tenha 
elegância e harmonia e embelezamento em 
todos os pormenores”  57.

Os princípios albertianos, cuja sombra 
cobre aquelas seis partes constituintes da edi-
ficação, referem-se implicitamente à tríade de 
Vitrúvio  58: o primeiro embasa-se na utilitas; 
o segundo, na firmitas; e o terceiro, enfim, na 
venustas. O arquiteto estabelece, assim, por 
regentes das partes constituintes duma edifica-
ção, três princípios que, por sua vez, têm como 
base a tríade de Vitrúvio, aquele triplo apoio 
sobre o qual se estabiliza a definição mesma da 
Arquitetura.

56 � Cf. Ibid., p. 36.

57  ALBERTI, 2011, I, 2, p. 148.

58 � Cf. Ibid, I, 2, p. 148: interpretação emprestada de Mário 
Krüger, nota de rodapé 245.



72

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

Trocando em miúdos, se em uma edi-
ficação as partes não obedecerem aos três 
princípios albertianos, embasados, por sua 
vez, sobre a tríade de Vitrúvio, essa edifica-
ção limitar-se-á a uma mera construção. Desse 
modo, uma construção que, por exemplo, seja 
sólida e adequada ao uso a que se destina, 
se lhe faltar o bom aspecto, não se deveria 
nomear Arquitetura. Assim, reconhece no bom 
aspecto da Arquitetura parte indispensável a 
que seja nomeada como tal.

Alberti desaprova grandemente edifi-
cações dessa espécie, chegando a dizer que, 
sendo deselegantes, o fato de serem úteis e 
cômodas lhes é insuficiente  59. Nesse mesmo 
caminho, após severa crítica aos exageros do 
luxo e da ostentação, censura sobremaneira os 
casos de obras em que os gastos com a constru-
ção inviabilizem por completo ornamentá-la  60.

Ainda noutra parte, advoga que a 
Arquitetura se compõe de construção e 
delineamento  61. Ora, se dentre estes dois com-

59 � �Cf. Ibid., VI, 2, p. 377.

60 � Cf. Ibid., IX, 1, p. 575.

61 � Cf. Ibid., I, 1, p. 145.



73

o preceito da beleza na arquitetura

ponentes da Arquitetura, a construção for um 
apenas, sendo o outro o delineamento – cuja 
função e objetivo é “prescrever aos edifícios 
e às suas partes uma localização adequada e 
proporção exacta, uma escala conveniente e 
uma distribuição agradável”  62 –, daí se pode 
compreender que, se o delineamento não cum-
pre sua função e, no lugar de tornar agradável 
um edifício, lhe deforma o aspecto, tal constru-
ção, embora útil e cômoda, também por esta 
perspectiva, permanecerá mera construção. 
Esse tipo de empreendimento, contudo, cabe 
ao operário manual  63, não ao arquiteto: o ofício 
deste profissional exige-lhe

que seja dotado de um alto engenho, de 
acérrimo estudo, de excelente saber, de 
máxima prática e, acima de tudo, de uma 
capacidade de ajuizar e planear séria e 
autêntica [...] que com um método seguro e 
perfeito, saiba não apenas projectar em teo-
ria, mas também realizar na prática todas 
as obras que, mediante a deslocação dos 

62  �Ibid., I, 1, p. 145.

63 � Cf. Ibid., IX, 10, p. 616.



74

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

pesos e a reunião e conjunção dos corpos, 
se adaptam da forma mais bela às mais impor-

tantes necessidades do homem  64

Se ao operário cabe edificar construções 
sólidas; ao arquiteto cabe, por outro lado, com 
o engenho, ajuizar o mais perfeitamente todos 
os elementos, a fim de que sejam adequados e 
convenientes, adaptando-se o mais belamente 
possível às necessidades do homem. De fato, 
solidez, utilidade e comodidade são insufi-
cientes quando uma obra é deselegante e não é 
nisso em que se resume a Arquitetura.

Caso, assim, fique entendido que cons-
trução não necessariamente é Arquitetura, eis 
que se supõe porque na história fez-se neces-
sária a palavra arquitetura. Pode-se pensar que, 
enquanto a prática da edificação limitou-se ao 
suprimento da necessidade  65 de abrigo, recor-
rendo às técnicas para torná-la o mais sólida 
possível, a palavra tékhtôn mostrava-se mais 
do que capaz para, com sua acepção abran-
gente, comportar a ideia desse profissional 

64 � Ibid., IX, 10, p. 616, grifo meu.

65  Cf. Ibid., VI, 9, p. 171.



75

o preceito da beleza na arquitetura

que se ocupava de construir, fosse ele constru-
tor, pedreiro ou carpinteiro. Em um segundo 
momento, contudo, quando a edificação 
passou a ser dignificada pela graça, pelo orna-
mento e pela Beleza concebidos a partir de um 
profissional tal qual descrito por Alberti, bas-
tante diverso dos operários manuais, aparecia, 
também, a necessidade não apenas de distin-
gui-los, mas de condensar em uma palavra a 
ideia do novo profissional que surgia, ao que 
se chamou arkhitéktôn, o arquiteto.

Agora, com essa lógica em vista, retornar 
àquela pergunta traz respostas inquestioná-
veis a qual seja o caminho que o arquiteto deve 
trilhar para cumprir sua vocação. Pergunta-se: 
uma vez que a Arquitetura se manifesta na 
matéria, qual deverá ser tal signo que, uma 
vez incorporado à Arquitetura, poderá fazê-
-la da arché sinal visível? Ora, a Beleza! A 
Arquitetura deve caminhar juntamente àquela 
sagitária que, satisfazendo os olhos, alimenta a 
alma e a encaminha à sua ascese.

Por quatro caminhos se pôde compre-
endê-lo, três deles foram tratados. O primeiro, 
recordando, aprendeu da origem da palavra 



76

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

arquitetura que sua vocação é a aproximar-
-se do princípio universal e transcendental 
da arché, e o melhor meio de fazê-lo é buscar 
aquela pálida semelhança com a suprema 
perfeição e sinal visível da invisível transcen-
dência da arché: a Beleza. O segundo mostrou 
que a Arquitetura, conforme sua teoria mais 
remota, estrutura-se por sobre o apoio mínimo 
de três pontos, dos quais a Beleza é um e, 
portanto, inerente à existência mesma da 
Arquitetura. O terceiro, ainda sob as luzes da 
etimologia, cotejou a Arquitetura à constru-
ção e o arquiteto ao construtor e, no vértice do 
ponto de inflexão entre ambos, mostrou que 
ali reside a Beleza. 

Assim, tal qual nas Artes, a Arquitetura 
faz com que o homem, entrando em contato 
com o Belo, sacie seus olhos avidíssimos de 
concinidade, volte-os para o alto e, por fim, 
sacie a sede de ascese de sua alma. “Quem, 
portanto, negará que uma edificação perfeita e 
digna de aprovação não pode ter origem senão 
na arte?”  66. Uma vez que a Arte Edificatória, 

66 � �Ibid., VI, 2, p. 378.



77

o preceito da beleza na arquitetura

como testifica o próprio nome com que Alberti 
refere-se à Arquitetura, tem nas Artes sua ori-
gem, jaz sobre ela o mesmo jugo destas.

Eis que, do elo entre a transcendente mira 
maior da Arquitetura e a sagitária Beleza das 
Artes, dentre as quais está a Edificatória, reve-
la-se a quarta via pela qual a Beleza se prova, 
além de um preceito do corpo disciplinar da 
Arquitetura, o caminho pelo qual a Arquitetura 
se realiza plenamente. Assim como às Artes 
cabe a missão de ser o Centauro Quirão, de 
ser Píndaro, de alimentar no homem a sede de 
ascese da alma por meio da contemplação da 
Beleza, o mesmo cabe à Arquitetura pela evi-
dente causa de ser também Arte. Por mando 
de sua vocação, o arquiteto deve fazer justiça à 
realidade sagrada e atemporal da Beleza  67.

Sem dúvida alguma, uma vez que esta 
parte que se ocupa da beleza e do orna-
mento é a mais importante de todas, é 
próprio dela um critério racional exacto e 
constante e uma arte tal que quem a des-
prezar não tem o mínimo de bom senso.  68

67 � Cf. D’AGOSTINO, 2012, p. 189.

68  ALBERTI, 2011, VI, 2, p. 378.



78

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

Filho das Artes, o arquiteto deve, por 
método seguro e perfeito, acérrimo estudo  69 
e critérios racionais  70 fazer interagir olho e 
mente na investigação da Natureza  71 e buscar 
discernir a pulchritudinis idea. Por quatro sen-
das a Beleza pleiteia ser vista pelo arquiteto, 
para que, por meio da obra de suas mãos e 
mente, alcance os olhos de todos, que são seu 
acesso para a alma dos homens, onde encontra 
sua morada.

69 � Cf. Ibid., IX, 10, p. 616

70  Cf. �Ibid., VI, 2, p. 378.

71 � Cf. LOEWEN, 2012, p. 84.



79

o preceito da beleza na arquitetura

2.
A Arquitetura e a Beleza

Por conseguinte e antes de mais, devem 
aspirar à mais nobre beleza aqueles, sobre-
tudo, que pretendem tornar a sua obra não 

desagradável.

Alberti, 2011,VI, 2, p. 376.

O capítulo passado buscou, por quatro vias, 
mostrar que a Arquitetura é vocacionada 

à arché e que a Beleza, que dentro do corpo dis-
ciplinar da Arquitetura é o preceito mais capaz 
de conduzi-la à transcendentalidade, oferta-se-
-lha como caminho para cumprir plenamente 
esse chamado. A partir daqui, o próximo passo 
é compreender em que consiste a Beleza da 
Arquitetura para, então, saber por onde princi-
piar a investigação de como alcançá-la.

O filósofo Ficino (1433-1499), estudando 
o conceito de Belo, legou um raciocínio rele-
vante a este entendimento. Dissertando sobre 
a Beleza de coisas simples, como o ouro, 
uma cor sólida ou um som isolado, o filósofo 



80

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

descarta que a noção de Belo esteja ligada à 
relação das partes de um todo, mas isso não 
nega a Beleza de tal relação.

alguns, por seu lado, sustentam que a 
beleza é a disposição precisa de todos os 
membros [...]. Não aceitamos esta opinião 
porque ao considerar-se a disposição das 
partes somente em objectos compostos, 
não poderia ser bela nenhuma coisa sim-
ples. Por outro lado, designamos belas 
as cores puras, a luz, uma voz isolada, o 
resplendor do ouro, e o brilho da prata, o 
saber da alma, todas elas simples: e a nós 
estas deleitam-nos profundamente con-

quanto são realmente belas  72

Ficino, atendo-se ao conceito do Belo 
em si, é preciso em seu comentário. A Beleza 
concernente à Arquitetura, contudo, distan-
cia-se desta face da Beleza das coisas simples 
e aproxima-se daquela primeira, a das coisas 
compostas, pois a Arquitetura trata do edifício: 
um conjunto de partes diversas que, quando 
isoladas, não se podem chamar Arquitetura. 

72 � FICINO, Commentarium in Convivium Platonis, De Amore, 
V, 1, apud Krüger, As Leituras Da Arte Edificatória: 
Introdução a Leon Battista Alberti. In: ALBERTI, 2011, p. 59.



81

o preceito da beleza na arquitetura

E em matéria de Beleza na Arquitetura, Leon 
Battista Alberti talvez seja o mais proeminente 
professor, e seus escritos muito enriquecem 
a pesquisa do assunto. Em seu tratado De Re 
Ædificatoria, o humanista advoga haver relação 
estreita entre um edifício e um corpo, e este 
conceito é muitíssimo relevante à compreen-
são do Belo na Arquitetura por encerrar a ideia 
de que a Beleza do todo advém, também, da 
adequada relação de suas partes, como expõe 
no seguinte trecho:

assim como num ser vivo, a cabeça, o pé e 
qualquer outro membro devem ter relação 
com os restantes membros e com todo o 
resto do corpo, assim também num edifí-
cio, [...] todas as partes do corpo devem ser 
conformadas de modo a que se correspon-

dam entre si  73

Apesar de ser inegável que as partes de 
um todo tomadas individualmente podem ser 
belas em si mesmas, também inegável é que 
não consiste nisto o principal fator pelo qual se 
emite um juízo acerca da Beleza de um edifício, 

73  ALBERTI, 2011, VII, 5, p. 444.



82

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

mas por sua adequada proporção e coerên-
cia  74. Alberti aconselha se investir numa obra 
cuidado e diligência de modo que “mesmo as 
partes mais pequenas pareçam configuradas 
com engenho e arte”  75, reconhecendo a impor-
tância de ser belo até o menor ornamento, mas 
adverte ser necessário cuidado para que não 
se suceda que “concentrando todo o esforço 
no embelezamento numa só parte, fiquem as 
outras completamente desprezadas”  76. Ao 
edifício convém antes que suas partes “se 
articulem entre si de tal modo que assim mais 
pareçam ser um só corpo bem construído, do 
que membros separados e dispersos”  77, pois 
em um edifício

a beleza é a concinidade, em proporção 
exacta, de todas as partes no conjunto a que 
pertencem, de tal modo que nada possa ser 
adicionado ou subtraído, ou transformado 

sem que mereça reprovação.  78

74 � Cf. Ibid., Prólogo, p. 142.

75 � Ibid., I, 9, p. 170.

76 � Ibid., I, 9, p. 171.

77 � Ibid., I, 9, p. 171.

78 � Ibid., VI, 2, p. 377.



83

o preceito da beleza na arquitetura

Quanto à Beleza, compreende-se, pois, 
que a preocupação maior do arquiteto, mais 
do que nas partes individuais que compõem 
um edifício, está primordialmente em con-
formar uma edificação tão bem articulada 
em suas partes que seja apreendida como 
um corpo uno. Com isso, estabelecem-se as 
bases para proceder à investigação de quais 
sejam os saberes e técnicas necessários a que 
na Arquitetura se alcance a Beleza. O princí-
pio desta investigação, por sua vez, dá-se pela 
observação da Natureza que, concentrando 
todo seu empenho em fazer todas as coisas 
que produz o mais belas e perfeitas possível  79, 
oferece ao arquiteto os melhores exemplos que 
seguir na busca pelo Belo em seu ofício.

Alberti chama à Natureza de “a melhor 
artífice das formas”  80 e orienta os arquitetos 
a que a imitem em seus lineamentos. De tal 
modo procedeu ele próprio que, investigan-
do-a exaustivamente, notou nas formas da 
Natureza um princípio absoluto que as fazem 
plenamente concordes em suas partes, prin-

79  Cf. �Ibid., IX, 5, p. 593.

80 � �Ibid., IX, 5, p. 594.



84

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

cípio este que traduziu para o uso da prática 
arquitetônica. Alberti percebeu, na Natureza, 
que um corpo é composto de partes próprias 
e adequadas, de modo que nele nada se pode 
acrescentar ou retirar, nem dele nada aumen-
tar ou diminuir, nem de suas partes alterar as 
posições, sem que neste corpo se deteriore a 
harmonia de antes  81. A este princípio chamou 
concinnitas, cuja essência Loewen explica: 

Nesta perfeita integração entre as partes e 
o todo, não existem incoerências e despro-
porções, e cada coisa possui a posição a ela 
conveniente, em relação ao ofício que lhe 
cabe no conjunto do organismo. [...] Alberti 
escreve que “aquilo que faz um corpo 
sólido e, como se diz, ressonante, não é 
apenas o acrescentar ou juntar isto àquilo, 
mas é o vínculo indissolúvel no qual um 
sustenta e é sustentado pelo outro”. Eis a 

essência da concinnitas.  82

Daí é possível compreender que a con-
cinnitas orbita a indissolubilidade do caráter 
uno de um corpo. No De Re Ædificatoria lê-se 

81  Cf. ��Ibid., IX, 5, p. 592.

82 � LOEWEN, 2012, p. 73



85

o preceito da beleza na arquitetura

que “a forma, o decoro, a beleza e outrossim 
quaisquer conceitos semelhantes consistem 
naquilo que se for eliminado ou mudado, no 
mesmo passo se deterioram e perecem”  83, e a 
concinnitas é um desses conceitos. A concinnitas 
albertiana “traduz a conciliação entre as partes, 
certa condição de harmonia de formas e linea-
mentos aprazível aos olhos do observador”  84 e 
pressupõe um vínculo entre as partes do corpo 
de sorte que o faça uno, mas esta ligadura é de 
tal forma instável que qualquer alteração feita 
nesse corpo faz deteriorar sua pulcritude e 
aquela delicada unidade de suas partes: onde 
há concindade, nada se pode alterar sem que 
se prejudique o belo aspecto do todo.

Alberti observou que, na Natureza, tal 
vínculo entre as partes de um corpo belo orbita 
estas três noções: numero, finitio e dispositio. A 
primeira, número, concerne à quantidade de 
membros num corpo, como as duas pernas 
de um homem, ou as quatro colunas de um 
templo tetrastilo  85; a segunda, delimitação, 

83 � ALBERTI, 2011, IX, 5, p. 592.

84 � LOEWEN, 2012, p.46

85 � Cf. ���ALBERTI, 2011, IX, 5, p. 595.



86

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

diz respeito à correspondência entre altura, 
largura e comprimento  86; a terceira e última, 
disposição, refere-se à posição e ao lugar das 
partes  87.

Destarte, compreende-se que, em 
um corpo, a concinidade fulgura na Beleza 
quando todas as três são respeitadas, ou seja: 
1) quando nada se puder acrescer ao número 
de seus membros, nem dele nada se subtrair; 
2) quando seus membros em nada se pude-
rem diminuir ou aumentar; e 3) quando seus 
membros a nenhum outro lugar se puderem 
realocar. Com tudo isso presente, convém 
agora apresentar a formulação albertiana sobre 
a Beleza em face da concinnitas:

a beleza é a conformidade e a aliança de 
todas as partes no conjunto a que perten-
cem, em função do número determinado, 
da delimitação e da disposição observada, 
tal como exigir a concinidade, isto é, o prin-

cípio absoluto e primeiro da natureza.  88

86 � Cf. ��Ibid., IX, 5, p. 597.

87 � Cf. ��Ibid., IX, 7, p. 608.

88  ��Ibid., IX, 5, p. 593.



87

o preceito da beleza na arquitetura

A concinidade é o princípio absoluto e 
primeiro que rege as belas formas compostas 
observáveis na Natureza, e a Arquitetura, cuja 
obra, segundo os antigos, é semelhante a um 
corpo composto de membros, deve imitar esta 
melhor artífice das formas que é a Natureza. 
Desse modo, tal qual na Natureza, a concini-
dade deve ser o preceito fundamental a reger 
a busca pela Beleza na Arquitetura, ou como 
escreve Alberti: “A arte edificatória segue de 
modo especial esta mesma concinidade; com 
ela reivindica para si decoro, graça e prestígio: 
e é respeitada.”  89

Ainda acerca da Beleza, Alberti apre-
senta outra compreensão fundamental: a 
distinção entre a Beleza inerente e a aderente. 
Conforme o humanista, a Beleza inerente, dita 
pulchritudo, definida como “a concinidade, 
em proporção exacta, de todas as partes no 
conjunto a que pertencem, de tal modo que 
nada possa ser adicionado ou subtraído, ou 
transformado sem que mereça reprovação”. A 
Beleza aderente, por sua vez, dita ornamentum, 
corresponde ao ornato, que tem a natureza 

89  ��Ibid., IX, 5, p. 593.



88

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

de algo ajuntado mais que inato  90. Unindo tal 
distinção à comparação edifício‑corpo, a pul-
chritudo seria concernente à Beleza do corpo 
arquitetônico, enquanto o ornamentum seria 
equiparável às vestes que, sobre um corpo nu, 
dignificam-no  91, como ilustra Loewen:

a pulcritude é concebida [...] qual quali-
dade inerente que, assim como no corpo 
completo, emana da apta compositione 
membrorum. Venusto, o corpo, no entanto, 
não permanece desnudado, mas recebe as 

vestes luminosas do ornamento.  92

No Livro VI de seu tratado, Alberti apre-
senta uma compreensão do ornamento como 
certa espécie de luz subsidiária da beleza  93, con-
ceito este que contempla duas noções distintas, 
mas complementares: o ornamento como o que 
ilumina os atributos da pulchritudo, fazendo-a 
mais claramente visível, ou como o que corrige 

90 � �Cf. Ibid., VI, 2, p. 378.

91 � �Cf. ALBERTI, 2011, VI, 2, p. 378.

92 � LOEWEN, 2012, p. 152.

93 � Cf. ALBERTI, 2011, VI, 2, p. 378.



89

o preceito da beleza na arquitetura

defeitos e imperfeições  94. Da primeira ideia, 
compreende-se, da mesma forma como sem 
luz nada se pode enxergar claramente, que o 
ornato será, parafraseando Loewen, o instru-
mento pelo qual, e no qual, a Beleza melhor 
se faz ver  95. O ornamento, assim, traria à luz 
a pulchritudo que resplandece da concinnitas 
alcançada no edifício por meio das adequadas 
composição e colocação de seus membros  96. 
Por esse motivo, Alberti aponta para a neces-
sidade de finalizar o corpo da edificação antes 
de vesti-lo  97, aconselhando para tanto que a 
ornamentação seja a última coisa a se fazer em 
uma obra, a fim de que tais vestes não ocultem 
imperfeições que mais bem resolvidas seriam 
pelo engenho e Arte com que o arquiteto opera 
aquelas três noções da concinidade: numero, 
finitio e dispositio.

Mas uma vez que a Beleza inata da pul-
chritudo, for alcançada na edificação, como 
permitirem a Arte e o engenho, poder-se-á 

94 � Cf. LOEWEN, 2012, p. 39.

95  Cf. �Ibid., p. 152.

96 � Cf. �Ibid., p. 39.

97  Cf. ALBERTI, 2011, IX, 8, p. 612.



90

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

conceber a ornamentação a ela conveniente, 
conforme exigir a concinidade. Contudo, 
apesar de designar a ornamentação como 
a última etapa dentro da Arte Edificatória, 
em nenhum momento Alberti trata dessa 
Beleza aderente como algo prescindível; para 
ele, pelo contrário, a Beleza e o ornato são 
os aspectos mais nobres e necessários dentro 
de uma edificação  98, e advoga que esta não 
deve permanecer desnuda, tanto que acusa 
como um defeito superior aos excessos da 
ostentação e do luxo (que ao longo do tra-
tado censura veementemente), o caso de um 
edifício sem ornamentação alguma  99. Sendo, 
pois, o ornamento uma parte desse todo que 
é a Arquitetura, compreende-se que a concini-
dade pressupõe a conjugação e a conciliação 
da Beleza inata do edifício com a Beleza ade-
rente do ornato  100:

Tanto quanto não pode faltar ao edifício 
nenhuma de suas partes, também não se 
reputa completo aquele do qual se exclua 

98 � Cf. Ibid., VI, 1, pp. 375 e 378.

99 � Cf. Ibid., IX, 1, p. 575.

100 � Cf. LOEWEN, 2012, p. 56.



91

o preceito da beleza na arquitetura

a ornamentação. Assim, se a concinnitas 
pressupõe a conjugação da beleza inata à 
aderente, não se pode conceber a ausência 

dos ornamentos  101

O ornamento, desse modo, como se lê 
nos textos de Loewen  102, como tais vestes que 
dignificam um corpo nu, ilustrando a Beleza 
e disfarçando seus defeitos, traz à tona toda 
a venustidade concebível numa edificação. 
E uma vez conciliado pela concinidade, o 
ornamento, mesmo que uma parte aderente 
ao corpo, ultrapassa essa dimensão de algo 
ajuntada para tornar-se partícipe dessa nova 
unidade do edifício pulcro, que dignificado 
pelas mais luminosas vestes, não mais se pode 
conceber separado delas, como se corpo e 
vestes fossem soldados numa unidade indisso-
lúvel, que é, em suma, a concinnitas.

Ora, se “raramente é concedido, mesmo 
à própria Natureza, que apresente à vista de 
todos uma coisa plenamente acabada e per-
feita sob todos os ângulos”  103, certamente se 

101 � Ibid., p. 58.

102 � Cf. Ibid., p. 152.

103  ALBERTI, 2011, VI, 2, p. 377.



92

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

compreende quão formidável é o desafio de 
se conceber tal Arquitetura, em toda parte 
tão perfeita, que nada se lhe possa subtrair 
ou acrescentar sem que lhe suceda tornar-se 
menos admirável. Convém aos arquitetos, con-
tudo, diferentemente da atitude modernista de 
pasmar-se perante a grandiosidade da missão, 
abraçá-la, assumir tal desafio e, procedendo 
como Zêuxis, depurar da Natureza as mais 
belas partes, para compô-las num só corpo 
uno e pulcro, segundo a lei da concinnitas que 
reluz em face da Beleza  104, contando com o 
juízo inato dos olhos para julgar o sucesso de 
tal aproximação, pois como escreve Alberti, 
“quando pela vista, pelo ouvido ou por qual-
quer outro modo nos chegam ao espírito 
coisas bem proporcionadas, imediatamente as 
sentimos”  105.

104 � Cf. Ibid., IX, 5, p. 593.

105  Cf. ��Ibid., IX, 1, p. 593.



93

o preceito da beleza na arquitetura

3.
Arquitetura manquitola

Não há dúvida de que é nas formas e nas 
configurações dos edifícios que reside algo 
de excelente e perfeito por natureza, que 
desperta o espírito e de imediato é sentido 
se está presente, mas, se está ausente, gran-

demente se sente sua falta.

Alberti, 2011, IX, 8, p. 611.

O s dadaístas escreveram que a Arte está 
morta, Die kunst ist tot. Mas e quanto à 

Arte Edificatória? Abrangeria também esta o 
obituário veiculado por estes modernistas? 
Seguindo as análises de Tarkovski  106, se a Arte 
Edificatória for também Arte, caso não exer-
cida conforme sua vocação, poderá, de fato, 
morrer. À data da feira de 1920, talvez ainda 
não estivesse morta, mas já decrépita enca-
minhava-se ao seu leito, pois os arquitetos 
contemporâneos, desde antes dos alvores do 
século XX, sinalizavam uma debandada de sua 
vocação e um grande descaso a um preceito 
fundamental da Arquitetura: a Beleza.

106 � Cf. TARKOVSKI, 1998, p. 219.



94

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

Em 1896, mais de duas décadas antes da 
dita feira, Sullivan publicava o artigo “The Tall 
Office Building Artistically Considered” em que 
propõe à Arquitetura uma lei que determina: 
“form ever follows function”  107. Essa máxima, 
conhecida em português como a forma sem-
pre segue a função, teve tão ampla repercussão 
que tornou-se um símbolo do funcionalismo 
na Arquitetura. Mote do modernismo, a frase 
pode ser vista como uma interpretação de que 
o princípio vitruviano da venustas subjuga-se 
aos demais, especialmente à utilitas que, sob 
uma interpretação distorcida, é vista por um 
viés funcionalista. D’Agostino, contudo, repre-
ende esse pensamento: 

O respeito ao uso (e utilitas remete ao 
cômodo e adequado, não à funcionalidade 
moderna) conforma-se à beleza; esta não 
advém por subserviência (a vaticinar que “a 
forma segue a função”), mas como conso-
nância na qual vibram as harmonias uni-

versais da natureza.  108

107 � SULLIVAN, 1896, p. 408.

108  D’AGOSTINO, 2012, p. 112, grifo nosso.



95

o preceito da beleza na arquitetura

D’Agostino revela, em primeiro lugar, 
que a utilitas vitruviana, considerada em suas 
dimensões autênticas, muito distante de uma 
acepção funcionalista, condiz ao que é ade-
quado e cômodo. Com isso, faz compreender 
que, em respeito à adequação e à comodidade, 
o uso em uma edificação submete-se ao prin-
cípio da Beleza, em sentido divergente ao 
da máxima de Sullivan. Em outras palavras, 
seguindo o princípio da utilitas, a Arquitetura 
se adapta o mais belamente possível à utili-
dade que deve atender, de modo que resulta 
cômoda, adequada e bela. Ora, o belo aspecto 
imprescinde à utilidade, afinal, “não há nin-
guém que, ao ver coisas feias, disformes, 
obscenas, nesse mesmo instante não sinta 
aversão e repugnância”  109, como poderia, por-
tanto, ser adequada e cômoda uma edificação 
que seja aos olhos ofensiva?

Um arquiteto que compreenda com 
clareza que firmitas, utilitas e venustas são, 
para além de recomendações à boa prática 
arquitetônica, noções que definem o que é a 
Arquitetura em si, por certo enxergará no Belo 

109 � ALBERTI, 2011, IX, 5, p. 592.



96

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

a equivalência de sua importância em relação 
aos demais preceitos. A uma obra, portanto, 
não basta ser útil e muito sólida se for dese-
legante, e Alberti censura que uma dessas 
dimensões, seja a utilidade, seja a solidez, 
sobreponha-se de tal modo às demais, pois 
sendo hierarquicamente indistintas, não con-
vém antepor uma às outras.

será defeito ter traçado a obra de tal forma 
que, embora não esteja muito mal no que 
respeita aos princípios dos alicerces, [...] 
havendo falta de ornamentos impossibilite 
qualquer modo de tornar sua beleza mais 
apurada, porque com nada se preocu-
pam nos muros senão que sustentasse as 

coberturas  110

Alberti, no Livro IX de seu tratado, 
defende que o arquiteto, ao operar com vistas 
à Beleza e ao ornamento, deve, antes de tudo, 
ter em vista a utilidade  111, o que de modo 
algum implica a superioridade do útil intrin-
cada no pensamento funcionalista. Também 
D’Agostino, versadíssimo em Vitrúvio, avan-

110 � Ibid., IX, 10, p. 611.

111 � Cf. Ibid., IX, 10, p. 618.



97

o preceito da beleza na arquitetura

çando em seus comentários sobre a utilitas 
vitruviana, advoga que “a utilitas convalida-se 
pela justeza e excelência da exposição, pelo 
aspecto belo”, e continua, “Tal parâmetro faz 
do ornatus algo imperativo”  112. Diante disso, 
pode-se compreender que, se a utilitas con-
forma-se à Beleza e esta faz do ornamento 
algo imperativo, este será, por conseguinte, 
imprescindível à própria utilitas, ideia essa que 
Alberti expressa da seguinte maneira:

E no caso de haver em qualquer parte 
alguma coisa, útil sob algum ponto de 
vista, que possa alcançar com a sua arte e 
engenho, não se dará por satisfeito se não 
se apossar dela e a compreender inteira-
mente e, na medida das suas forças, não 
fizer com que, em si, esse mesmo aspecto 
digno de louvor seja levado ao extremo da 

beleza e da perfeição no seu género.  113

Mas eis que, em 1908, doze anos após 
Sullivan redigir sua célebre frase, num tempo 
em que a Beleza estava subjugada ao funcio-
nalismo, Adolf Loos pinga o ponto final de 

112 � D’AGOSTINO, 2012, p. 111.

113 � ALBERTI, 2011, IX, 10, p. 618.



98

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

Ornamento e Delito. Neste seu discurso que 
é, de todos seus escritos, o de mais ampla 
repercussão, Loos condena, especialmente 
na Arquitetura, todo e qualquer uso de orna-
mento.  114 Dentro do tema da Beleza, de que se 
ocupa este trabalho, o pensamento de Loos é 
bastante relevante, pois para ele convergem 
os apontamentos de onde a postura anti-or-
namental modernista se tenha originado.  115 
Desse modo, uma vez considerado, como por 
Colomina  116, o único dentre os de sua geração 
cujo pensamento permanece influente ainda 
hoje, compreender os motivos que o fizeram 
odiar  117 o ornamento é imprescindível a que se 
possa compreender e, se necessário, remediar 
a preferência modernista pela solidez e pela 
utilidade em detrimento da Beleza.

Loos, ao ver na Arquitetura uma disci-
plina que deve responder a uma utilidade, é 
preciso em sua percepção, pois a utilitas de fato 
concerne à Arquitetura. Entretanto, enquanto 

114 � Cf. BENEVOLO, 1976, p. 302.

115 � HERSEY, 1994, p. 28.

116 � Cf. COLOMINA, 2010, p. 70.

117 � HERSEY, 1994, p. 28: “Loos hated ornament in general”.



99

o preceito da beleza na arquitetura

D’Agostino que, bebendo de Vitrúvio e 
Alberti, ao comentar as dimensões do útil e do 
Belo, considera ambas intrinsecamente conec-
tadas uma à outra, Loos, caminhando por 
sobre a via do funcionalismo pavimentada por 
Sullivan, julga-as contraditórias entre si, como 
se não pudessem coexistir  118. Esse pensamento 
de Loos induz à percepção enganosa de que 
é necessário tomar partido por uma em detri-
mento da outra, quando de fato não há nada 
que as contraponha de modo a impor uma 
decisão como tal.

Loos, apesar disso, embasando-se 
nesse pensamento funcionalista, defende 
em sua teoria que “qualquer coisa que ser-
vir para alguma finalidade fica excluída da 
esfera da arte” e, por conseguinte, ao ver que 
a Arquitetura deve servir a uma finalidade, 
coloca-a neste lugar de exclusão. Por fim, ao 
declarar que “arquitetura não é uma arte”  119, 
toma partido pela utilidade em detrimento da 
Beleza. Desconectar a Arquitetura da esfera 
das Artes de tal modo equivale, em primeira 

118 � Cf. BENEVOLO, 1976, p. 302.

119 � LOOS, 1956, Apud. Ibid., p. 302.



100

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

análise, a isentá-la da necessidade de seguir os 
preceitos de seu corpo disciplinar, bem como 
da necessidade de cumprir os papéis inerentes 
às Artes, tema de que tratou a primeira parte 
deste trabalho. A sentença de Loos tem diver-
sas e gravíssimas implicações, mas mesmo 
que, dada a leitura do trabalho até esta altura, 
possa parecer um tanto quanto desconexa, 
a influência que o pensamento de Loos teve 
entre os arquitetos que o sucederam faz neces-
sário prosseguir com estas análises.

De início, cabe memorar: as Artes têm 
um corpo disciplinar com preceitos claros e 
definidos que regem o ofício de quem for que 
atue em sua esfera. Se a Arquitetura, portanto, 
for excluída do rol das Artes, como o teórico 
propõe que o seja, esse corpo disciplinar nada 
dirá respeito ao ofício do arquiteto, de tal modo 
que este poderá infringir preceitos inerentes à 
definição mesma da Arquitetura, como a ine-
xistência de hierarquia entre firmitas, utilitas e 
venustas, o que, sob esta perspectiva, equivale à 
feitura de algo que, mesmo sólido e funcional, 
é distinto de Arquitetura: mera construção.



101

o preceito da beleza na arquitetura

Avançando ainda mais, se fosse desse 
modo, a Arquitetura não mais precisaria, 
como as demais Artes, conceber sob a pul-
chritudinis idea a mais perfeita Beleza de que 
o engenho humano fosse capaz. Assim, per-
dendo a conexão com o patetismo humano, 
desconectar-se-ia de qualquer semelhança com 
um objeto de contemplação, que dele não pode 
carecer sob hipótese alguma. Por consequên-
cia, o papel de prestar justificação e dignidade à 
espécie, introduzido por Ortega y Gasset  120, não 
mais caberia à Arquitetura, nem tampouco 
o papel de exercer, qual Gioconda, simi-
lar influência socializadora  121. À Arquitetura, 
enfim, também não mais caberia, por meio da 
Beleza que sacia os olhos, conduzir a alma à 
sua ascese, o que faria do ornamento algo sem 
muita relevância.

A sentença de Loos “arquitetura não é 
uma arte” é fruto do seu pensamento de que 
as coisas que servem a um fim não podem ser 
Arte, e este último, por sua vez, advém da con-
tradição que enxerga entre utilidade e Beleza, 

120  Cf. �ORTEGA Y GASSET, 2001, p. 80.

121  Cf. �Id., 2011, p. 101.



102

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

de modo que todo seu raciocínio se alicerça por 
sobre as bases estabelecidas por esta última 
premissa. Tais bases, contudo, provam-se um 
tanto quanto instáveis, pois o pressuposto da 
contradição entre utilidade e Beleza esbarra 
na autoridade da obra de D’Agostino, mais 
especificamente no trecho já abordado em que 
escreve: “a utilitas convalida-se pela justeza e 
excelência da exposição, pelo aspecto belo”  122. 
Essa curta análise só, vinda de um especialista 
em Vitrúvio como D’Agostino, é suficiente 
para elucidar que não apenas a utilidade e a 
Beleza não são contraditórias, como também 
concebem-se mutuamente, de modo que a 
utilidade conforma-se à Beleza e esta, por sua 
vez, deve ter em vista, antes de tudo, a utili-
dade, como completaria Alberti  123, mas “não 
advém por sua subserviência”  124.

Quem, portanto, negará que uma edifi-
cação perfeita e digna de aprovação não 
pode ter origem senão na arte? [...] Mas há 
quem não concorde com estes princípios e 

122 � D’AGOSTINO, 2012, p. 111.

123 � Cf. ALBERTI, 2011, IX, 10, p. 618.

124 � D’AGOSTINO, 2012, p. 112.



103

o preceito da beleza na arquitetura

diga que é uma opinião inconstante e sem 
fundamento aquela com que emitimos um 
juízo acerca da beleza e de qualquer edifi-
cação e que a forma dos edifícios varia e 
muda ao bel-prazer de cada um, sem estar 
vinculada a nenhum preceito das artes. É 
comum este vício da ignorância: declarar 
que não existe aquilo que se desconhece.  125

Esclarecendo o vínculo entre a forma dos 
edifícios e os preceitos da Arte Edificatória, 
como a Beleza e o ornamento, Alberti per-
gunta quem negaria que está nas Artes a 
origem das edificações perfeitas, e ele mesmo 
dá a entender a resposta. Loos, contudo, emba-
sando-se na visão de que utilidade e Beleza 
são contraditórias, toma partido pela utilidade 
e pela eliminação do ornamento, excluindo 
da esfera das Artes a Arquitetura, como 
escreve Benevolo  126. Por fim, diante de tudo 
quanto até aqui foi comentado, cabe questio-
nar: Arquitetura é, ou não, Arte? e, quanto à 
Beleza, caminha esta junto ao útil, ou é a ele 
contraditória?

125 � ALBERTI, 2011, VI, 2, p. 378.

126 � Cf. BENEVOLO, 1976, p.302.



104

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

De tudo quanto no pensamento de Loos 
foi de interesse tratar resta, por fim, o tema 
do ornato, que, apesar de ser o ponto central 
do discurso Ornamento e Delito, será abordado 
mais brevemente, pois tudo quanto foi dito 
sobre a Beleza e a Arte Edificatória pode-se 
dizer, também, sobre o ornamento. David 
Bell, no artigo intitulado “The Irritation of 
Architecture”, comenta a compreensão de Loos 
sobre o ornamento na Arquitetura, dizendo 
que, para ele, o ornato oculta a autenticidade 
e a integridade dos edifícios, aos quais deve 
bastar sua Beleza nua, o que faz do ornato algo 
a se eliminar  127. Essa compreensão ignora, con-
tudo, que o ornamento, ao contrário de uma 
máscara que oculta a Beleza inata, é ele mesmo 
“um instrumento através do qual e no qual a 
beleza vem à luz”  128, como escreve Loewen. 
Se, portanto, for sensato considerar que 
Arquitetura é Arte e que utilidade e Beleza não 
se podem separar, o ornato será imperativo à 
Arquitetura, como o classifica D’Agostino  129.

127 � BELL, 2011, p. 113.

128 � Cf. LOEWEN, 2012, p. 38.

129  Cf. �D’AGOSTINO, 2012, p. 111.



105

o preceito da beleza na arquitetura

Adolf Loos, com seu viés anti-ornamen-
tal, muito compartilha daqueles artistas que 
idealizam l’art pour l’art. Estes, como defendido 
por Ortega Y Gasset  130, quiseram remover das 
Artes o patetismo humano em busca da Arte 
pura, mas encontraram uma arte vazia, sem 
transcendência alguma, como escreve. Loos quis 
remover da Arquitetura o ornamento em busca 
de uma Arquitetura funcional, e pode-se dizer 
que tenha, do mesmo modo, encontrado uma 
arquitetura manquitola e tão intranscendente 
quanto aquela Arte. A postura depurativa, 
comum tanto aos artistas modernistas quanto 
a Loos, ora manifestada na busca da Arte pela 
Arte, ora na Arquitetura funcionalista, pode 
ser encarada como resultante da particular 
visão que compartilham quanto ao seu ofício, 
que é clarividente em Ornamento e Delito:

Não admito o argumento de que o orna-
mento aumenta a alegria de viver de um 
homem culto, não admito o argumento 
que se traveste nas palavras: “mas se o 
ornamento é bonito...!”. Para mim e para 

130 � Cf. ORTEGA Y GASSET, 2001, p. 82.



106

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

todos os homens cultos o ornamento não 
aumenta a alegria de viver. [...] O homem do 

século quinze não vai me entender.  131

Adolf Loos, noutra parte, diz pregar 
“às pessoas que estão acima da humanidade 
e que tem a mais alta compreensão das von-
tades e da miséria dos que estão abaixo”  132, e 
na passagem acima, pode-se compreender, 
aparentemente se vê como um desses homens 
cultos de que fala. Ambos os trechos apontam a 
possibilidade de que Loos talvez se visse como 
uma dessas pessoas acima da humanidade que 
estão no vértice da linha evolutiva humana, 
o que é ainda reforçado ao dizer que o homem 
do século quinze não o poderá entender. Apesar 
disso, o pensamento de Loos não deve ser 
compreendido sob uma ótica evolutiva, mas, 
antes, visto como uma tomada de partido por 
renunciar ao ornamento e à busca da Beleza 
em prol do funcionalismo. Essa escolha, con-
tudo, como defende a linha de pesquisa deste 
trabalho, deixou um vazio no lugar deste 

131 � LOOS, 2002, p. 4, grifo meu.

132  �Ibid., p. 8.



107

o preceito da beleza na arquitetura

preceito fundamental à Arquitetura que é a 
Beleza, cuja falta não se deixa abrandar por 
coisa outra qualquer.

Sullivan e Loos, hasteando as bandeiras 
do funcionalismo e da desornamentação, lan-
çaram as bases do movimento modernista, as 
quais foram pontos chave na debandada cole-
tiva dos arquitetos para longe da Beleza que, 
como visto, é o caminho por onde podem rea-
lizar sua vocação. A Arquitetura, assim, de tal 
modo distante de sua vocação e dos preceitos 
que fazem-na ser propriamente Arquitetura, 
firma-se no caminho para enquadrar-se 
no obituário Dadá e, dadas as preceptivas 
arquitetônicas tratadas, pode, então, acabar 
manquitola. Cabe, contudo, quanto estiver 
ao alcance de quem se interessar, devolver 
à Arquitetura seu lugar de direito no rol das 
Artes, onde pulchritudo e ornatus fazem-na 
reluzir em face da concinnitas. “Quem negará 
que esse é o dever de um homem bom?”  133

133 � ALBERTI, 2011, IX, 1, p. 575.





da busca da beleza

Considerações finais





opor-se em muitas coisas à tradição tira a graça, e 
aceitá-la tem vantagens e constitui uma orientação 

segura, [...] não porque, transferindo os seus planos 
para a nossa obra, tenhamos de ficar agarrados às 

suas leis, mas porque tendo em conta as suas adver-
tências e, descobrindo novas soluções, nos devemos 
esforçar por atingir uma glória igual ou, se possível, 

maior que a deles.

Leon Battista Alberti, Da Arte Edificatória





113

da busca da beleza

Quietude

nada seja começado senão segundo o que 
a arte e a razão destinarem, nada se acres-
cente senão em conformidade com os prin-
cípios da obra iniciada, nada seja abando-
nado como concluído que não tenha sido 
trabalhado e acabado com o maior grau de 

empenho e cuidado

Alberti, 2011, VI, 5, p. 391.

A os incultos, fugaz, aos peritos, dificul-
tosa, a ideia da Beleza deve ser buscada, 

discernida  134, já que se oculta de quem não a 
procura. O excerto de Alberti acima faz cla-
rividente o esmero necessário à concepção 
arquitetônica, que é, para ele, indissociável da 
Beleza e da concinidade, parafraseando-o: que 
nada se dê por concluído sem que trabalhado 
com maior empenho e cuidado. Aqueles, pois, 
que repetem que de gosto não se discute, que a 
beleza está nos olhos de quem vê ou que a forma 
sempre segue a função, dificilmente conhecerão 
a Beleza, pois ora a veem como atributo de 

134 � Cf. LOEWEN, 2012, p. 84.



114

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

gostos contingentes, ora como subserviente à 
função e nem sequer necessária, entretanto, 
“não é uma opinião, mas sim um princípio 
inato no espírito, que fará com que possas emi-
tir um juízo acerca da beleza”  135.

Com o avançar do estudo das referên-
cias que abordei neste trabalho, contudo, 
pouco a pouco se desvelaram ante aos meus 
olhos alguns aspectos importantes. Tanto a 
tratadística de Alberti quanto as análises de 
Loewen me auxiliaram a compreender que a 
Beleza não se conforma a gostos particulares 
e opiniões enganosas, mas é antes regida por 
preceitos das artes e critérios racionais  136 e perce-
bida por um princípio inato do espírito  137. Com a 
teoria de Vitrúvio e seus esclarecimentos por 
D’Agostino, entendi que, uma vez que utili-
dade e Beleza não apenas não se contradizem, 
como se concebem mutuamente, a forma não 
precisa seguir a função. Constatei, também, 
somando às teorias destes a filosofia de Ortega 
y Gasset e a sensibilidade de Tarkovski, que 

135 � ALBERTI, 2011, IX, 5, p. 592.

136  �Cf. Ibid.,VI, 2, p. 378.

137  Cf. �Ibid., IX, 7, p. 607.



115

da busca da beleza

a Arte Edificatória, como quer que se a veja, 
é tão Arte quanto as demais Artes e, sendo 
assim, está sujeita às preceptivas inerentes a 
um corpo disciplinar, dentre as quais se inclui 
a Beleza.

Se do pedestal do meu ceticismo exigi 
respostas assertivas às minhas inquietações, 
posso afirmar que cada um destes pontos 
superou minhas exigências e, firmando o 
novo chão por onde haveria de caminhar, 
encorajaram-me todos a romper com as bar-
reiras intelectuais que a doutrina modernista 
radicou em minhas concepções nos primeiros 
anos de contato com a Arquitetura, para bus-
car a Beleza. E da posição de futuro arquiteto 
em que me encontro, percebi ser meu dever 
falar daquilo que aos meus olhos se tornou tão 
claro: no corpo disciplinar da Arquitetura, a 
Beleza é um preceito fundamental que a ela se 
oferta como via por meio da qual se faz possí-
vel cumprir sua vocação, conduzindo a ascese 
da alma  138 ao princípio universal de todas as 
coisas, e que, aos arquitetos que reconhecerem 
na Beleza o caminho a se seguir a fim de reali-

138 � Cf. D’AGOSTINO, 2012, pp. 202 e 206.



116

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

zarem tal vocação que lhes foi dada na origem 
deste nobre ofício, a busca da Beleza faz-se não 
menos que uma sua responsabilidade.

E, aqui, entra o primeiro porquê da 
escolha de um tema complexo como este, que 
a mim fez tantas vezes franzir a testa, e que à 
minha volta foi causa de tantas torpes expres-
sões. Como dito no preâmbulo, seja ao passar 
meus olhares pelas funcionalíssimas e disfor-
mes construções do centro paulista, seja pelo 
conflito entre o ensino que recebia e as realida-
des que enxergava, várias coisas concernentes 
à Beleza causavam-me inquietações diversas. 
É curioso até como o mero escrever sobre a 
existência de algo que, como a Beleza, pode 
saciar os olhos e conduzir-nos àquele paraíso 
revelado  139, de que fala Charles Baudelaire, foi 
suficiente para amenizar tais inquietações. 
Eventualmente, minha busca da Beleza silen-
ciou-as todas, trazendo-me grande quietude, 
pois assim agia em conformidade com o que 
meus olhos sempre disseram à minha consci-
ência: a Beleza importa e pode ser, ela mesma, 
um objetivo a se alcançar.

139 � Cf. Ibid., 2012, p. 200.



117

da busca da beleza

Na Rua do Lago, contudo, minha pos-
tura, como que januária  140, de olhar para trás 
para entender o que vem à frente a muitos 
estranhou, pois criam que o modernismo é 
o ápice evolutivo da arquitetura. Por vários 
outros fui chamado ora leviano, ora corajoso, 
apenas pela decisão de tomar caminhos contrá-
rios às ideologias arquitetônicas ali vigentes, 
chegando até a ouvir de professores que, 
prosseguindo com este tema da maneira como 
pretendia, certamente arranjaria “encrenca“.

Digo isso apenas para introduzir duas 
questões que considero relevantes a este 
fechamento. Primeiro que, por fortes que 
tenham sido as correntes de pensamento a me 
disputarem durante minha formação, tive a 
oportunidade de ser um agente ativo na con-
cepção de minhas ideias e na opção por minhas 
afinidades intelectuais, fato de que este traba-
lho é prova cabal. E segundo, mas talvez ainda 
mais importante, é algo que, no desenrolar 
de todo esse processo, ao meu entendimento 
ficou cada vez mais patente: a busca da Beleza 

140 � Referência a Jano, divindade romana que, com suas duas 
faces em lados opostos, vê passado e futuro mutuamente 
e, considerando o passado, concebe o futuro.



118

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

compensa todo e qualquer esforço, e creio que 
é falando dela que convém arrematar este tra-
balho, especialmente por muito dizer respeito 
aos porquês da minha decisão de seguir com 
o tema da Beleza, apesar dos fatores que me 
foram desfavoráveis nessa escolha.

Citando Ortega y Gasset  141, escrevi sobre 
como os novos artistas ficam aterrados ao reco-
nhecerem a nobre missão que acompanha seu 
ofício, seja por sua grandiosidade, seja pelas 
dificuldades que lhes impõe. Não devemos, 
contudo, imitando semelhante postura, fugir 
covardemente de tal chamado pelo trabalho 
que demanda ou causa outra qualquer, mas 
uma vez reconhecida a sua importância, tendo 
a Beleza por caminho, devemos, imitando os 
antigos, abraçá-la, sabendo que as compli-
cações dessa missão são como o incômodo 
que antecede a cura dum remédio amargo. 
Mas curar o que?, podes perguntar. Ora, a 
Arquitetura que, como visto, sob esta linha de 
pesquisa apoiada na autoridade daqueles tan-
tos doutos, sob o jugo do funcionalismo, neste 
momento jaz manquitola e decrépita.

141 � Cf. ORTEGA Y GASSET, 2001, pp. 79-80.



119

da busca da beleza

A quem reconhece na Arquitetura 
a Arte Edificatória, por certo todo o mais 
quanto foi dito até aqui soará bastante coe-
rente, e é especialmente a este grupo, que 
sem dúvidas também poderá ver na Beleza 
o caminho a se seguir na Arquitetura, que 
direciono meu último apelo. Caso até aqui 
eu tenha conseguido mostrar-te a gravidade 
que na Arquitetura tem a Beleza, peço-te que 
escuteis a estas palavras que são não minhas, 
mas daquela sagitária que, por intermédio de 
Tarkovski, dirige-se a ti: “tenham consciência 
de que a beleza os está convocando”  142. Iniciei 
este trabalho atormentado pelas inquietações 
que a contradição entre a teoria modernista e 
a necessidade da Beleza me causou; termino-o 
do lado oposto, sossegado pela quietude que, 
ao longo desta jornada, a busca da Beleza me 
concedeu. Escutar sua convocação é apenas 
o primeiro passo, resta ainda resgatá-la em 
nosso ofício.

142 � TARKOVSKI, 1998, p. 241.









123

bibliografia

ALBERTI, Leon Battista. Da Arte Edificatória. 
Tradução: Arnaldo Espírito Santo. Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbenkian, 2011. 
Publicado originalmente como De re aedificato-
ria, 1485.

BELL, David. The Irritation of Architecture. 
Journal of Architectural Education, v. 64, n. 2, 
p.  113–126, 2011. Disponível em: <https://
www.jstor.org/stable/41318787>. Acesso em: 
6 maio 2024.

BENEVOLO, Leonardo. História da arquite-
tura moderna. São Paulo, Perspectiva, 1976, 
pp. 298-304.

COLOMINA, Beatriz. Sex, Lies and Decoration: 
Adolf Loos and Gustav Klimt. Thresholds, n. 
37, p. 70–81, 2010. Disponível em: <https://
www.jstor.org/stable/43876552>. Acesso em: 
6 maio 2024.

D’AGOSTINO, Mário Henrique S.; LOEWEN, 
Andrea B. Retórica e ornamento em 
Vitrúvio e Alberti. In: LOEWEN, Andrea B; 

bibliografia



124

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

D’AGOSTINO, Mário Henrique S.; AZEVEDO, 
Ricardo M. de, (orgs.). Preceptivas arquitetô-
nicas, São Paulo: Annablume, 2015, pp. 89-108.

D’AGOSTINO, Mário Henrique S. A bele-
za e o mármore: o tratado De Architectura 
de Vitrúvio e o renascimento. Imprensa da 
Universidade de Coimbra, 2012. Disponível 
em: <http://dx.doi.org/10.14195/978-989-26-
0849-5>. Acesso em: 8 mar. 2024.

_____. A arquitetura, o corpo e o espelho: sobre 
a beleza e o tempo na arte do Renascimento 
e em nossos dias. Tempo Social, v.  15, n.  1, 
p.  113–137, 2003. Disponível em: <https://
doi.org/10.1590/S0103-20702003000100007>. 
Acesso em: 28 fev. 2024.

_____. Geometrias simbólicas: espaço, arqui-
tetura e tradição clássicas, estudo de história 
da teoria da arquitetura e do urbanismo. São 
Paulo: Hucitec, 2006.

DANTO, Arthur C. O abuso da beleza. 1° ed. 
WEditora WMF Martins Fontes, 2015.

GROPIUS, Walter. Manifesto Bauhaus. 
Weimar, abr. 1919. Tradução: ENGEL, H.; 
KELER, W.; RISSONE, N.; WELZEL, E. 



125

bibliografia

Disponível em: <https://pt.scribd.com/do-
cument/147259397/Manifesto-Bauhaus>. 
Acesso em: 26 mar. 2024

HERSEY, George. Why Should Women But 
Not Buildings Be Ornamented? Reflections 
on Adolf Loos. ANY: Architecture New York, 
n. 4, p. 28–31, 1994. Disponível em: <https://
www.jstor.org/stable/41846077>. Acesso em: 
6 maio 2024.

KRÜGER, Mário. As Leituras Da Arte 
Edificatória: Introdução a Leon Battista 
Alberti. In: ALBERTI, Leon Battista. Da Arte 
Edificatória. Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbenkian, 2011, pp. 15-73.

LOEWEN, Andrea Buchidid. A beleza co-
mo ornamento e os tratados de arquitetura 
do renascimento. In: LOEWEN, Andrea B; 
D’AGOSTINO, Mário Henrique S.; AZEVEDO, 
Ricardo M. de, (orgs.). Preceptivas arqui-
tetônicas, São Paulo: Annablume, 2015, pp. 
129-153.

_____. Alberti e a luz da beleza. In: BARTALINI, 
Vladmir; GROSTEIN, Marta Dora, (orgs.). 
Arquiteses volume 3: Arquitetura, História e 
Crítica. São Paulo: Faculdade de Arquitetura 
e Urbanismo da Universidade de São Paulo, 
2015, pp. 11-26.



126

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

_____. Lux pulchritudinis: sobre beleza e or-
namento em Leon Battista Alberti. 2007. Tese 
(Doutorado em História e Fundamentos da 
Arquitetura e do Urbanismo) - Faculdade de 
Arquitetura e Urbanismo, Universidade de 
São Paulo, São Paulo, 2012.

LOOS, Adolf. Ornamento e Delito. Tradução: 
Anja Pratsche. Projeto Babel. Escola de 
Engenharia de São Carlos, USP, 2002. 
Publicado originalmente em como Ornament 
und verbrechen, 1908.

ORTEGA Y GASSET, José. A Desumanização 
da Arte. São Paulo: Cortez, 2001. Publicado 
originalmente como La deshumanización del ar-
te, 1925.

_____. Mona Lisa. In. Ensaios de Estética: 
Mona Lisa, Três quadros do vinho e 
Velásquez. Tradução: Ricardo Araújo. São 
Paulo: Cortez, 2011, pp. 95-108.

OSBORNE, Harold. Estética e Teoria da Arte. 
Tradução: Octavio Mendes Cajado. 2 ed. São 
Paulo: Cultrix, 1974.

PLATÃO. Hípias Maior. Tradução: Lucas 
Angioni. Revista Archai, n. 26, e02608, 2019. 
Disponível em: <https://doi.org/10.14195/
1984-249X_26_8>. Acesso em: 14 mar. 2024.



127

bibliografia

_____. Fedro ou da beleza. Tradução: Jose 
Pinharanda Gomes. 6 ed. Lisboa: Guimaraes 
Editores, 2000.

SOURIAU, Etienne. Chaves de Estética. 
Tradução: Cesarina Abdala Belém. 2 ed. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 1973.

SULLIVAN, Louis. The Tall Office Building 
Artistically Considered. In: Lippincott’s 
Magazine, v. Abril, p.  403–409, 23 mar. 1896. 
Disponível em: <https://courseworks2.co-
lumbia.edu/files/693021/download?downlo-
ad_frd=1>. Acesso em: 26 mar. 2024.

TARKOVSKI, Andrei. A responsabilidade do 
artista. In: TARKOVSKI, Andrei. Esculpir o 
Tempo. Tradução: Jefferson Luiz Camargo. 
2ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 1998, pp. 
211-241. Publicado originalmente como Díe 
Versiegelte Zeh, 1985.

TATARKIEWICZ, Władysław. Did 
Aesthetics Progress? In: Philosophy and 
Phenomenological Research, v.  31, n.  1, 
p.  47-59, 1970. Disponível em: <https://
doi.org/10.2307/2105979>. Acesso em: 
27 mar. 2024.



128

beleza: o preceito transcendental da arquitetura

_____. The Great Theory of Beauty and 
Its Decline. In: The Journal of Aesthetics 
and Art Criticism, v.  31, n.  2, p.  165-
180, 1972. Disponível em: <https://
doi.org/10.2307/429278>. Acesso em: 
27 mar. 2024.

TZARA, Tristan. Manifesto Dada 1918. In: 
TZARA, Tristan. Sete manifestos Dada. 
Tradução: José Miranda Justo. Lisboa: Hiena 
Editora, 1987, pp. 11-19.

UNGERS, Oswald Mathias. Ordo, fondo et 
mensura: the Criteria of Architecture. In: 
Italian Renaissance Architecture: From 
Brunelleschi to Michelangelo. Londres: 
Thames and Hudson, 1996, pp. 307–318.

VITRÚVIO. Tratado de arquitectura. 
Tradução: Manuel Justino Maciel. 1ª ed. 
Lisboa: Instituto Superior Técnico, 2006. 
Publicado originalmente como De Architectura, 
(datável de) 27 a.C.







Andrea Buchidid Loewen

Maria Luiza Zanatta de Souza

Clóvis Antônio Benedini Lima




