
UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO
FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIÊNCIAS HUMANAS -

DEPARTAMENTO DE GEOGRAFIA

Cristiano Buoniconti Camargo

CULTURA E NATUREZA: UMA ANÁLISE DA REPRESENTAÇÃO
GEOGRÁFICA EM ANIMAÇÕES DO STUDIO GHIBLI

São Paulo, 2021.



Cristiano Buoniconti Camargo

 
CULTURA E NATUREZA: UMA ANÁLISE DA REPRESENTAÇÃO

GEOGRÁFICA EM ANIMAÇÕES DO STUDIO GHIBLI

Trabalho de Conclusão de Curso submetido à
Universidade  de  São  Paulo  como  parte  dos
requisitos necessários para a obtenção do Grau
de Bacharel em Geografia. Sob a orientação do
Professor doutor Júlio César Suzuki .

  2



RESUMO

O presente trabalho busca analisar as relações entre cultura e natureza em três filmes do

Studio Ghibli de animação: A Viagem de Chihiro (2001), Mononoke Hime (1997) e

Nausicaä do Vale do Vento (1984). Nota-se que todos os filmes estudados expressam

em suas linhas narrativas conflitos similares, consistentes no embate entre duas visões

de mundo opostas. A primeira concepção é a de que a cultura, como criação humana,

expressa ideia  de progresso capitalista.  A outra  é  de que a  natureza,  ligada com as

tradições e os valores tradicionais japoneses deve prevalecer. Os conflitos apresentados

nos filmes estão intimamente ligados com as crises que vivenciamos atualmente, como

a crise  do trabalho e ambiental.  Por meio  de uma análise  estética  que considera as

particularidades do meio animado, este trabalho explora como se dá geograficamente a

construção do universo ficcional e o modo de construção espacial e cultural nas obras

estudadas. Da mesma forma, ao analisar os filmes, foi utilizada como metodologia a

decomposição das imagens e da estrutura narrativa utilizada, relacionando-as com base

teórica geográfica. Ao final observamos que todos os filmes têm em comum o conflito

das relações contemporâneas regidas pela lógica econômica e de uma resistência de uma

cultura tradicional. Igualmente possuem uma crítica à visão moderna que cinde o ser

humano e a natureza, propondo como solução para o conflito o fim da divisão entre os

dois. 

Palavras-chave:  cultura, natureza, cinema, tradição e modernidade

  3



ABSTRACT

This work seeks to analyze the relationship between culture and nature in three films by

the  animation  studio  Ghibli:  Spirited  Away  (2001),  Mononoke  Hime  (1997)  and

Nausicaä of the Valley of the Wind (1984). It notes that all the films studied express

similar conflicts in their narrative lines, consistent in the clash between two opposing

worldviews. The first conception is that culture, as a human creation, expresses the idea

of capitalist progress. The other is that nature, linked to traditional Japanese traditions

and values, must prevail. The conflicts presented in the films are closely linked to the

crises  we  are  currently  experiencing,  such  as  the  work  and  environmental  crisis.

Through an aesthetic analysis that considers the particularities of the animated medium,

this work explores how the construction of the fictional universe occurs geographically

and the way of spatial and cultural construction in the studied works.  Likewise, when

analyzing the films, the decomposition of images and of the narrative structure was used

as  a  methodology,  relating  these  to  a  geographic  theoretical  basis.  In  the  end,  we

concluded that  all  films  have  in  common  the  conflict  of  contemporary  relations

governed  by  economic  logic  and  a  resistance  from a  traditional  culture.  They  also

criticize  the  modern  vision  that  divides  human  beings  and  nature,  proposing  as  a

solution to the conflict the end of the division between the two.

Keywords: culture, nature, cinema, tradition and modernity

  4



Sumário
I - Introdução...........................................................................................................................6

II  –  A cisão entre  cultura  e  natureza  como o lugar  do  embate  entre  “modernidade”  e

“atraso”....................................................................................................................................8

III – O contexto da cinematografia japonesa........................................................................21

IV - A Viagem de Chihiro – Um embate entre modos de vida..............................................29

V - Nausicaä do Vale do Vento – A natureza como catástrofe............................................80

VI – Mononoke Hime – A visão de um conflito de fronteira.................................................99

VII - Considerações finais...................................................................................................116

VIII – Referências...............................................................................................................125

  5



I - Introdução

O presente trabalho parte da vontade de explorar como a cinematografia

tem representado a relação do ser humano com a natureza, ambos conceitos definidos,

em  última  instância,  pelo  ser  humano.  Como  recorte  buscará  verificar  como  são

concebidos  e  representados  em  algumas  obras  audiovisuais  do  Studio  Ghibli de

animação, um estúdio de cinema japonês com sede em Tóquio, fundado em 1985, que

tem se dedicado a produzir obras de animação audiovisual com qualidade excepcional.

Muitos de seus filmes são reconhecidos pela crítica, pelo público e foram premiados

internacionalmente.  Uma  das  peculiaridades  do  estúdio  é  a  utilização  de  técnicas

artesanais de pintura e a busca por evitar o caminho trilhado por outros do ramo da

animação, que utilizam extensamente de recursos digitais para simplificar a produção,

bem como diminuir os custos envolvidos.   

Entendemos que o cinema possui uma capacidade representativa imensa

que permite discutir questões fundamentais para a geografia. Ao longo do trabalho serão

analisados os filmes Nausicaä do Vale do Vento (1984), Mononoke Hime (1997) e A

Viagem de Chihiro (2001). 

A experiência da cultura permite que as pessoas vivenciem e signifiquem

suas vidas. Portanto tem um poder imenso na criação de realidades, sendo possível dizer

que é nela que se constrói o espaço da utopia e de imaginar uma virada para novas

concepções de mundo.

Para a  consecução do propósito  de nosso trabalho aprofundaremos os

estudos  objetivando  responder  a  seguinte  indagação:  Qual  a  relação  entre  cultura  e

natureza estabelecida nos filmes elegidos a serem analisados?

  6



 Como hipótese de trabalho, entendemos que os filmes do Studio Ghibli

possuem uma crítica à visão moderna que cinde o ser humano e a natureza, portanto

buscamos ao longo do trabalho aprofundar como tem sido feita essa representação. 

Os filmes parecem criticar a concepção majoritária  que opõe cultura e

natureza,  uma que cria uma falsa dicotomia na qual a natureza seria o lugar em que a

modernização ainda não ocorreu e a cultura o espaço do “desenvolvimento”. 

Ao longo da pesquisa utilizamos como metodologia a análise estética que

observa as  particularidades  do  meio  animado.  Buscamos  explorar  como se  dá  a

construção do universo ficcional,  particularmente das relações  entre  os personagens,

bem como o modo de construção espacial e cultural nas obras estudadas. 

Para tanto, ao analisar os filmes estudamos como se dá a concepção das

imagens, as escolhas feitas e seu significado.  Também estudamos a estrutura narrativa

utilizada, buscando revelar quais os sentidos que transmitem. 

A partir do conteúdo extraído dessa apreciação, relacionamos com a base

teórica  geográfica,  discutindo  como  os  temas  aparentemente  locais  podem  ser

transpostos  para  uma  reflexão  sobre  questões  universais  e  contemporâneas  que

enfrentam o ser humano atualmente. 

A  estrutura  do  trabalho  está  dividida  em  quatro  capítulos.  Iniciamos

tratando da cisão entre cultura e natureza, estudando as visões predominantes existentes

ao longo da história.  Observamos que na modernidade temos operada a plena cisão

entre as duas, uma cosmovisão que redunda na crise hodierna que afeta a sociedade

atual.

Prosseguimos  com  um  panorama  da  cinematografia  japonesa,

apresentando de forma sucinta diversos filmes que de uma forma ou de outra dialoguem

com os temas abordados no presente trabalho.    

  7



Depois  analisamos o filme  “A Viagem de Chihiro”,  que apresenta o

conflito  entre  a  protagonista  aprisionada  em  uma  relação  de  trabalho  próxima  à

escravidão  e  uma  bruxa  que  utiliza  de  violência  para  forcá-la  a  permanecer  nessa

condição. A seguir estudamos o filme “Nausicaä do Vale do Vento”, um que apresenta

um futuro distópico, no qual a crise ambiental atinge ponto de catástrofe, desafiando

seus personagens em superar a situação.  Por fim, temos o filme “Mononoke Hime”,

cujo conflito é o embate entre uma mineradora e os seres da floresta.  

Ao  longo  do  trabalho,  considerando  a  capacidade  criativa  da  arte,

discorreremos  sobre  como  a  cinematografia  tem  representado  o  conflito  entre  as

diversas visões sobre natureza e cultura, elegendo esses filmes como representativos da

questão. 

II – A cisão entre cultura e natureza como o lugar do embate entre

“modernidade” e “atraso”

Os três filmes escolhidos para serem analisados no presente trabalho têm

como pano de fundo o debate entre  cultura e natureza.  Partimos da premissa que a

separação entre as duas é problemática e constitui na base do pensamento moderno, que

por meio dessa cisão foi capaz de construir um arcabouço teórico para um embate entre

“modernidade”, que é associada com a melhor cultura, e o “atraso”, associado com a

natureza e todas as formas de pensar distintas de sua lógica. Assim, “essa divisão entre

natureza e cultura é, sobretudo, uma forma de se fazer política, de reunir as coisas em

duas coletividades, por razões que vêm da própria modernidade” (LATOUR, 2009, p.

4).

  8



Primeiramente  faz-se  necessário  buscar  estabelecer  uma  definição  de

cultura.  Em  uma  pincelada  bruta  podemos  dizer  que  a  cultura  corresponde,  por

excelência, a criação humana, abrangendo seus mais diversos aspectos, como de forma

ampla os conhecimentos,  as tradições,  costumes,  a lei  e moral,  bem como de forma

ampla toda arte e criação. 

A  “Cultura”  é  uma  palavra  extremamente  complexa  e  polissêmica.

Frequentemente é definida pelo seu antônimo, a natureza.  No entanto,  é complicado

estabelecer  tal  oposição até do ponto de vista  etimológico,  já que a própria  palavra

cultura tem em seu significado originário a palavra do latim culturae, com sentido de

cultivar uma lavoura.

A agricultura surge como a primeira forma ampla e organizada do ser

humano controlar e direcionar de alguma forma aquilo que chamamos de natureza. De

tal  forma,  a  “cultura”,  que designava o minucioso  processo material  da agricultura,

passou  a  ser  metaforicamente  transposto  para  os  assuntos  da  criação  humana,

distanciando-se paulatinamente da sua interconexão com a natureza. A modificação do

seu  sentido  registra  a  transição  da  humanidade  de  uma  existência  rural  para  uma

existência urbana, bem como a transição para a modernidade. 

Da mesma forma, também é frequente a hierarquização da cultura ou até

mesmo de tentativas de excluir  certas criações humanas da própria categorização de

cultura. Surgem, assim, as verdades culturais,  com a categorização de supostas artes

superiores  ou da defesa  de tradições  de um povo como melhores  do que outras.  O

colonialismo é o exemplo mais  evidente de tal  forma de pensar e que foi capaz de

  9



dividir  o mundo entre aqueles que tinham uma cultura,  os civilizados,  e os que não

tinham, os não civilizados. 

Filosoficamente  a  “cultura”  além de  descrever  uma decisiva  transição

histórica,  também  envolve  reflexões fundamentais.  Como  o  da  liberdade  e

determinismo, pois se cultura significa uma atividade humana direcionada e distinta do

natural, resulta na separação entre o artificial e o natural.

Eagleton (2005, p. 12-13), questiona a distinção, e elucida como estamos

diante de uma interdependência entre cultura e natureza.  Para ele a natureza produz

cultura que, por sua vez, altera a natureza. Como exemplo para ilustrar a interação entre

as duas cita a prática da natação, afirmando que o nadador cria ativamente a corrente

que o sustém, e  recebe como resposta o fluxo de água que permite-lhe  nadar. De tal

forma é precisamente a resistência da água que lhe permite agir sobre ela. Conclui que a

natureza  é  sempre,  de  alguma  maneira,  cultural,  já  que são  construídas  a  partir  da

interação incessante com a natureza a que chamamos trabalho. Criar uma distinção entre

natural ou não seria uma tarefa inglória,  já que cidades erguem-se a partir  de areia,

madeira,  ferro,  aço,  pedra,  água  e  outros  materiais  semelhantes,  e  são tão  naturais

quanto as idílicas paisagens rurais são culturais. 

A cultura, como criação humana nos permite partir da reflexão filosófica

denominada mimesis, a parte da filosofia que se encarrega de estudar a imitação que o

ser humano faz ao criar a arte. Na Grécia antiga a ideia prevalecente era de que a arte

imitava a vida. Assim pensavam seus grandes expoentes, tanto Platão quanto Aristóteles

viam na mimesis a representação do universo perceptível (ainda que para Platão, toda a

  10



criação  era  vista  como uma imitação).  Mais  interessante,  no  entanto,  nos  parece  a

posição  denominada  anti-mimesis,  consistente  em posição  filosófica  que  sustenta  o

oposto  direto  da mimesis  aristotélica;  como fez  Oscar  Wilde  em "A decadência  da

mentira - uma observação", um ensaio publicado em 1891. 

A questão da natureza é fundamental  dentro da Geografia,  pois a sua

concepção expressa as suas bases de sua compreensão, Saffo Binetti (apud BOBBIO,

2005, p. 607) afirma que a natureza é o fundamento da ética e da religião, bem como é o

centro em que conhecimento converge e tem também sua origem. É dela que decorrem

as leis da lógica,  e mesmo da vida social, e que unifica toda a ordem das relações e

finalidades humanas. O ser humano dirige seus interesse e conhecimento com base nela;

mas também a possibilidade de subtrair-se ao domínio da natureza e de até dominá-la,

como uma forma do crescimento do seu poder.

Podemos notar que a relação da natureza com vida humana ocorre em

dois planos: o plano de componentes simbólicos, culturais e políticos; e o plano dos

componentes  que  se  referem à  organização  da  vida  material,  tais  como a  produção

econômica e os sistemas técnicos para a construção dos ambientes humanos (OLIVA,

1999, p. 164). 

 

Na  história  da  humanidade  o  plano  simbólico  foi  o  que  primeiro

predominou. A transformação no plano simbólico é um processo de humanização que

não corresponde necessariamente a modificações na paisagem concreta, mas isso não

significa que ele seja menos real e decisivo para a constituição dos espaços sociais.

Desenhos nas paredes de uma caverna, alteram pouco fisicamente a rocha, mas marcam

  11



intensamente no plano simbólico a relação do ser humano com o espaço.   

Já  o  modo  de  apropriação  da  natureza,  tão  intenso  a  partir  da

modernidade, é mais concreto, atingindo a dimensão física do espaço geográfico. Nesse

caso, ocorrem modificações na Paisagem, entendida como dimensão física do espaço

geográfico. O capitalismo intensifica a modificação física do espaço, criando o período

Antropoceno como um novo período geológico em que o ser humano altera de forma

intensa a superfície terrestre. Tal relação é tão intensa que faz com que a requisição da

natureza chegue ao ponto de gerar a ruptura pela crise ambiental.

Embora "natureza" seja um conceito utilizado amplamente no cotidiano

ou mesmo nas ciências naturais ou sociais, frequentemente o termo é constituído como

um  dado,  que  dispensa  reflexões  maiores.  Isso  não  ocorre  por  acaso,  já  que  o

pensamento positivista dominante na ciência pressupõe que a natureza exista  como algo

externo  à  atividade  humana.  Tratada  como  objeto,  a  natureza  pode  apenas  ser  

conhecida percebendo seus fatos e, como decorrência, descobrindo suas leis. A natureza

é constituída como algo totalmente externo ao ser humano, sendo considerada como um

ambiente de leis naturais autônomas. 

Muito  embora  seja  comum  tratar  o  ser  humano  e  a  natureza  como

distintos. A realidade revela que não estamos fora da natureza,  somos uma natureza

humana que pensa para si mesma e que vai humanizando e integrando o restante do

mundo natural. 

O  processo  de  humanização  da  natureza  é  longo  e  complexo.  Nos

  12



embriões da socialização humana, no período Paleolítico, a humanização da natureza

dava-se  quase  somente  no  plano  simbólico.  A  partir  do  Neolítico  o  ser  humano

efetivamente começou a incorporar a natureza no sentido físico, quando teve início a

agricultura. Por meio dela ocorreu uma importante reorganização humana, decorrente

do excedente de alimentos agrícolas, que permitiu que se pensasse ser possível viver de

modo  desconectado  da  natureza,  foi  o  momento  da  primeira  cisão.  A  partir  desse

momento a natureza que não era concebida como algo separado do ser humano, pode

ser vista como algo externo. 

Posteriormente  o  cristianismo,  com  influência  fundamental  durante  a

Idade Média, fixa algumas concepções de natureza: uma em que a natureza é vista como

o ambiente do mal e do profano, sendo associada com as pulsões corporais e com o

pecado,  devendo,  portanto,  ser domada pelo espírito  racional.  Por  essa concepção a

natureza é inerentemente inferior, devendo ser transformada ou mesmo destruída, para

ser  substituída  pela  capacidade  do  espírito  humano  superior.  Outra  concepção  de

natureza via o mundo como obra divina,  não cabendo hierarquizar  a natureza como

inferior.  Nesse  último  entendimento  a  natureza  deveria  ser  preservada,  pois  seria  a

própria revelação de Deus.   

A modernidade inaugura uma nova concepção de natureza, a concepção

maquinal, por meio da qual o ser humano seria capaz de observá-la e explicá-la, assim

como um mecanismo de  um relógio.  Assim,  Vicente  Rahn  Medaglia  (2010,  p.  77)

afirma que a “Revolução Copernicana”  foi um marco inaugural da Idade Moderna,  já

que rompeu com o pensamento antigo e medieval  sobre a forma como a verdade é

entendida,  passando  de  uma  visão  baseada  em  dogmas para  a  da  experimentação

  13



científica.  No  início  da  modernidade,  permanecia  o  papel  central  de  Deus  como o

fundamento absoluto da existência, em continuidade com o teocentrismo medieval.  É

nesse sentido que Descartes  afirma que  “as leis da natureza” e o fundamento de seu

sistema metafísico são de Deus. A transição da Idade Média para a Idade Moderna é

marcada  por  uma valorização moral  do “indivíduo” em um sentido  diferente  do de

“ovelha  de  Deus”  que  a  moral  medieval  pregava,  ao  mesmo  tempo  que  há  uma

revalorização da realidade visível como algo digno de interesse, o que se observa na

arte,  que  passa  a  buscar  um  realismo,  traduzido,  na  pintura,  pelo  desenho  em

perspectiva e de grande detalhe.

A valorização da realidade visível permite  estabelecer as bases para o

pensamento científico e da cosmovisão do mundo como uma máquina que pode ser

estudada  e  compreendida.  É  assim  que  a  modernidade  marca  além  de  mudanças

materiais, profundas mudanças no pensar, um marcado por diversas cisões, como entre

o natural e o cultural. Ruy Moreira (2006, p. 57) observa que o início da modernidade

constitui uma relação dessacralizada e utilitária com a natureza instituída pela ciência.

Anteriormente, no Renascimento, o natural e o não natural se entrecruzam,  existindo

entre eles um fluxo incessante.  Na ciência moderna, a natureza  torna-se o campo de

forças racionais e lógicas, estabelecendo-se uma separação rígida entre o natural do não

natural.  É  o  que  denominamos  a  dessacralização,  que  consiste  na  passagem para  a

naturalização  absoluta  da  natureza,  sinônimo de  desumanização,  inaugurando  a  sua

relação utilitária. 

Assim, a modernidade tem por definição a concepção de natureza que

segue princípios precisos, podendo ser estudada pela ciência, ao mesmo tempo que tal

  14



conhecimento permite que o ser humano a transforme e explore para fins econômicos.

Logo  no  início  da  modernidade  os  românticos  já  notaram  os  efeitos

perversos da concepção instrumental de natureza, observando a degradação da vida nas

cidades impactadas pela Revolução Industrial,  partindo daí para a valorização de sua

importância  e  idealização,  ao  mesmo  tempo  que  negam  a  cisão  exploratória,  para

sustentar uma unidade do ser humano com o mundo.  

“Quando a natureza é concebida como uma rede ou teia, sua

vulnerabilidade também se torna óbvia. Tudo está interligado.

Se um fio é puxado, toda a trama da tapeçaria pode acabar se

desmanchando.  Depois  de  ver  os  devastadores  efeitos

ambientais  das  plantações  coloniais  no lago  de Valência,  na

Venezuela, em 1800, Humboldt tornou-se o primeiro cientista a

falar das nocivas alterações climáticas causadas pelo homem.

Lá, o desflorestamento havia tornado a terra árida, os níveis de

água do lago estavam baixando e, com o desaparecimento do

matagal  e  da  capoeira,  a  ação  das  chuvas  torrenciais  tinha

provocado o deslizamento do solo nas encostas das montanhas

(...)” (WULF, 2016, p.23).

Os românticos foram capazes de perceber a crise da modernidade e de

apontar o problema na própria condição do período. No mesmo sentido Polanyi (2013,

p. 222-223) elucida o período do romantismo e como representou uma reflexão sobre a

própria sociedade moderna,  que ainda tinha próxima de si o modelo anterior feudal.

Para  ele  as realizações  industriais  da  economia  de  mercado  haviam  sido  atingidas

cobrando o preço de grande dano para a substância da sociedade. Foi uma oportunidade

para que as classes feudais recuperassem parte do seu prestígio perdido, figurando como

  15



defensoras das virtudes da terra e dos seus cultivadores. 

A passagem do feudalismo para a modernidade é descrita com grande

cuidado por Polanyi, revelando que a mudança no pensamento não se operou de forma

suave, mas foi, de fato, acompanhada de grande violência.

No mesmo sentido Goethe acompanhou o evento da introdução do papel-

moeda sem valor intrínseco, que pode ser vista como uma vitória da “cultura” sobre a

“natureza”. Talvez naquele momento pudesse antever o processo de financeirização da

economia vivenciado hodiernamente. 

Essas foram as principais experiências desastradas com

papel-moeda de curso forçado que Goethe acompanhou,

ou sobre as quais ouviu relatos de participantes, e cujos

desfechos apenas reforçavam a narrativa segundo a qual

o uso de papel-moeda,  como dinheiro de curso  legal,

sem valor intrínseco e sem conexão com a natureza era

profano  como  a  alquimia,  e  só  poderia  produzir  a

danação. Entretanto, a despeito do apelo dessa narrativa,

do encaixe com o drama do erudito, especialmente para

um  observador  do  início  do  século  XIX,  é  preciso

reconciliá-la com o fato de que o papel-moeda de curso

forçado,  destituído  de  qualquer  valor  intrínseco,  ou

mesmo de promessas de seus Estados emissores quanto

à  manutenção  de  seu  poder  de  compra,  se  tornou  a

forma  vencedora  de  organização  dos  sistemas

monetários  da  atualidade.  Essa  era  uma  vitória  das

convenções e dos símbolos criados pelo homem sobre

as  imposições  da  natureza;  portanto,  um  triunfo

  16



mefistofélico,  pois  a  inovação  inicialmente  tomada

como diabólica era, na verdade, uma “resposta criativa”

a limitações econômicas objetivas – era o domínio sobre

o  “lado  negro  da  criação”  –,  e  liberava  o  progresso

econômico de restrições arcaicas e sem qualquer outra

motivação  além  do  costume  e  da  tradição.

(BINSWANGER, 2011, p. 154)

Williams trata de inverter o sentido predominante de cultura, aquele de

cultura como consciência moderna, com a visão de mundo das sociedades em que o

capitalismo  está  prevalente.  Assim  a  cultura  seria  uma  esfera  autônoma  produzida

dentro de um contexto específico e por uma diminuta parcela da sociedade. É o que

afirma:

Sei  que  há  um  trabalho  fundamental  a  ser  feito  em

relação à hegemonia cultural. Acredito que o sistema de

significados  e valores  que a sociedade capitalista  gera

tem de ser derrotado no geral e no detalhe por meio de

um trabalho intelectual  e educacional  contínuo. Esse é

um processo cultural a que denominei a revolução longa

e,  ao  fazê-lo,  eu  queria  assinalar  que  era  uma  luta

genuína, parte das batalhas necessárias da democracia e

da vitória econômica da classe trabalhadora organizada.

[...]  a  tarefa  de  um  movimento  socialista  vitorioso

envolverá  a  imaginação  e  o  sentimento,  tanto  quanto

fatos  e  organização.  Imaginação  e  sentimentos  não  no

sentido fraco - "imaginar o futuro" (o que é uma perda de

tempo) ou "o lado emocional das coisas". Ao contrário,

temos de aprender e ensinar uns aos outros as conexões

que  existem  entre  formação  política  e  econômica  e,

  17



talvez o mais difícil, formação educacional e formação

de sentimentos e de relações, que são os nossos recursos

mais imediatos em qualquer forma de luta (WILLIAMS,

2000, p. 75).

A cultura pode ser vista como por excelência a criação humana. Temos a

cultura gerada no contexto capitalista e a outra cultura, que muitas vezes não é sequer

considerada como cultura. Nos filmes do Studio Ghibli há um embate conflitual que é

central  nas  narrativas  dos  três  filmes  analisados.  O  embate  é  o  entre  “cultura”  e

“natureza”, tomando de forma particular as mais diversas formas, como a diferenciação

e  embate  entre  campo  e  cidade;  modernidade  e  atraso;  preservação  ambiental  e

progresso econômico; dentre outros. Assim Williams trata especificamente do embate

entre campo e cidade:

"Campo"  e  "cidade"  são  palavras  muito  poderosas,  e

isso não é de se estranhar, se aquilatarmos o quanto elas

representam na vivência das comunidades humanas. O

termo inglês country pode significar tanto "país" quanto

"campo"; the country pode ser toda a sociedade ou só

sua  parte  rural.  Na  longa  história  das  comunidades

humanas, sempre esteve bem evidente esta ligação entre

a  terra  da  qual  todos  nos,  direta  ou  indiretamente,

extraímos  nossa  subsistência,  e  as  realizações  da

sociedade humana. E uma dessas realizações é a cidade:

a  capital,  a  cidade  grande,  uma  forma  distinta  de

civilização.  Em  torno  das  comunidades  existentes,

historicamente  bastante  variadas,  cristalizaram-se  e

generalizaram-se  atitudes  emocionais  poderosas.  O

  18



campo passou a ser associado a uma forma natural de

vida — de paz, inocência e virtudes simples. A cidade

associou-se a ideia de centro de realizações — de saber,

comunicações,  luz.  Também constelaram-se poderosas

associações negativas: a cidade como lugar de barulho,

mundanidade e ambição; o campo como lugar de atraso,

ignorância  e  limitação.  O  contraste  entre  campo  e

cidade, enquanto formas de vida fundamentais, remonta

a Antiguidade clássica. A realidade histórica, porém, é

surpreendentemente  variada.  A  "forma  de  vida

campestre"  engloba  as  mais  diversas  praticas  —  de

caçadores,  pastores,  fazendeiros  e  empresários

agroindustriais  e  sua  organização  varia  da  tribo  ao

feudo, do camponês e pequeno arrendatário a comuna

rural, dos latifúndios e plantations as grandes empresas

agroindustriais capitalistas e fazendas estatais. Também

a  cidade  aparece  sob  numerosas  formas:  capital  do

Estado,  centro  administrativo,  centro  religioso,  centro

comercial,  Porto  e  armazém,  base  militar,  polo

industrial. O que há em comum entre as cidades antigas

e medievais e as metrópoles e conurbações modernas é

o nome e, em parte, a função — mas não há em absoluto

uma relação de identidade. Além disso em nosso prairie

mundo, entre os tradicionais extremos de campo e vida

existe  uma  ampla  gama  de  concentrações  humanas.

Suburbia  cidade-dormitório,  favela,  complexo

industrial. Mesmo o conceito de aldeia, aparentemente

simples,  revela  ao  longo  da  história  uma  grande

diversificação  —  seja  de  tamanho  e  natureza,  seja,

internamente, quanto ao fato de as comunidades serem

  19



dispersas  ou  nucleadas,  e  isso  tanto  na  Grã-Bretanha

como em qualquer outro Lugar (WILLIAMS, 2000, p.

100). 

Notamos como a cidade é tratada como o lugar das realizações humanas,

da industrialização, das luzes e da criação da cultura. Por outro lado o campo seria o

lugar do rústico, da agricultura e da ligação do ser humano com a terra. A partir daí se

cria  uma idealização  do campo,  como aquele  no qual  a  natureza  se conecta  com o

homem, permitindo um modo de vida harmônico.

A definição de cultura como uma de oposição à natureza, ou seja, cultura

como todo a criação humana, o contrário do que é natural, está arraigada na concepção

moderna do ser humano pensar. De tal forma cultura seria a criação de um povo, sua

língua, religião, artes, ciência, técnicas, normas, costumes e mesmo sua ética.  Tudo o

que não fosse cultura  seria a natureza,  em outras  palavras,  tudo aquilo que não foi

criado pelo homem. Essa concepção, no entanto, tem uma falha fundamental, já que na

prática é impossível separar o ser humano de seu meio e ao mesmo tempo serve como

justificativa teórica para uma relação destrutiva com aquilo que lhe parece externo.

Os  filmes  do  Studio  Ghibli analisados  parecem  buscar  passar  uma

mensagem distinta dessa concepção estanque. Os filmes realçam os diversos conflitos

decorrentes da separação entre cultura e natureza, para atingir uma síntese diversa que

passaremos a analisar a seguir. De certa forma uma que passa por um questionamento

da modernidade e de seus processos de cisão e reducionais. Como afirma Polanyi ao

notar que há dois processos reducionais da modernidade, um de redução do ser-humano

à mão-de-obra e outro de redução da natureza e da terra, aos impulsos da economia de

mercado (POLANYI, 2013, 12).  

  20



III – O contexto da cinematografia japonesa

O  Japão  possui  uma  peculiaridade  interessante:  é  um  país  que  está

geograficamente no oriente, mas que teve a sua industrialização capitalista fortemente

influenciada por padrões ocidentais. Tal característica não deixa de estar presente na sua

produção cinematográfica, que por vezes foca em sua tradição histórica, como do japão

medieval e seus samurais, ou então de uma sociedade futurista, muitas vezes distópica.

Até  1868,  quando o  Japão abriu  os  seus  portos,  estava  relativamente

isolado do ocidente. O cinema chegou ao Japão após a abertura comercial, em 1897,

com a apresentação do Cinescópio de Edison na cidade de Kobe. O cinema foi uma

forma de maior contato do público japonês com a cultura ocidental, que demonstrava

grande curiosidade, mas, ao mesmo tempo, estranhamento. Um estranhamento que se

dava pelo conflito com suas tradições com aquilo que era exibido nas telas. 

A figura do benshi, que era uma pessoa que vocalizava presencialmente,

nas salas de exibição, os diálogos dos filmes, assume um importante papel.  Isso ocorre

não apenas em razão de os filmes serem mudos, mas também porque os benshis agiam

para explicar os filmes, permitindo uma melhor compreensão do cinema ocidental.   

O sucesso do cinema no país propiciou o surgimento de uma indústria

cinematográfica própria.  No primeiro momento os filmes mudos, que continuaram a

usar da figura do benshi, tinham particular apreço por histórias de samurais ou temas

cotidianos locais.

Em  1913  foi  realizada  a  primeira  grande  produção  japonesa

cinematográfica,  com o  filme  “Os  47  Ronins”  (Chushingura).  O  filme  retrata  uma

história lendária japonesa, de um grupo de samurais que busca vingança pela morte de

seu mestre. A escolha da produção, que retrata o Japão tradicional, já mostra como o

  21



cinema do país oscilará entre o retrato de uma cultura tradicional, de um país avançando

para construir sua base industrial capitalista, ou do conflito entre os dois.   

No  ano  de  1923  o  grande  terremoto  de  Tokyo  destruiu  os  estúdios

existentes na cidade, o que causou a interrupção temporária da produção de filmes e ao

mesmo tempo propiciou o desenvolvimento de um novo polo de cinema na cidade de

Kyoto. 

Com  o  avanço  das  políticas  imperialistas  que  antecederam  as  duas

guerras mundiais, o cinema do país passa a ser influenciado pelo governo militarista.

Com o assassinato do Primeiro Ministro Tsuyoshi Inukai e a tomada do poder pelos

militares as salas de cinema e as produções passam a ser controladas. Os filmes exibidos

tinham como objetivo doutrinar as massas para aceitar e apoiar o avanço militarista,

principalmente  para  que  aprovassem a  guerra  contra  a  China  que  o  Japão  travava.

Muitos  dos  filmes  produzidos  tinham claros  objetivos  ideológicos,  algo  que  ocorre

também concomitante em outros países ocidentais, como no filme da Alemanha nazista

“O Triunfo da Vontade”.

  

  22



Imagem 1.1: Um retrato da vida das gueixas no filme “As Irmãs de Gion” de 1936 (11m30s). 

Após Segunda Guerra Mundial, com a ocupação norte-americana sob o

comando do general MacArthur, o controle do cinema é exercido com a destruição de

diversos filmes do período anterior, bem como a censura durante o período de 1946 a

1950.  O  pós-guerra  é  um  momento  em  que  o  conflito  entre  o  ocidente  e  valores

tradicionais  japoneses  se  tornam  exacerbados,  propiciando  a  criação  de  uma  rica

cinematografia. 

Podemos destacar o trabalho de Kenji Mizoguchi em que se destacam os

filmes “As Irmãs de Gion” (Gion no Shimai), Cinco Mulheres ao Redor de Utamaro

(Utamaro  o Meguru Gonin  no Onna),  “A Vitória  das  Mulheres”  (Josei  no Shôri)  e

Mulheres da Noite (Yoru no Onnatachi). Suas produções dedicam-se, em grande parte,

a  mostrar  a  condição das  mulheres  na sociedade japonês,  denunciando  situações  de

opressão. 

No mesmo contexto surge também o diretor  Akira Kurosawa, que foi

capaz de levar o cinema do país para o mundo. Suas narrativas são complexas e evitam

ao  máximo  o  maniqueísmo,  buscando  construir  personagens  e  conflitos  complexos.

Com extensa contribuição e diversos filmes produzidos ao longo de décadas, aqui não

seria possível resumir seu trabalho. Podemos, no entanto,  destacar o premiado filme

Rashomon, de 1950, que conta sobre diversas perspectivas um mesmo evento, de forma

a demonstrar o quão complexo é buscar aproximar-se da verdade.   

Outros filmes que merecem destaque do diretor são Vivendo (Ikiru) de

1952, que conta a história de um homem de meia-idade que descobre que está com

câncer e passa a repensar sua vida;  “Os Sete Samurais” (Shichi Nin no Samurai) de

  23



1954,  um  de  seus  maiores  sucessos  e  que  utiliza  de  inovadoras  técnicas

cinematográficas;  “Dersu Uzala”  de 1975, um delicado filme sobre um caçador  na

Sibéria.

Junto  a  Kurosawa,  outro  importante  diretor  é  Nagisa  Oshima,

responsável  por filmes  como “A Cidade do Amor e  da Esperança”  (Ai to  Kibo no

Machi), de 1959; “O Conto da Juventude Cruel” (Seishun Zankoku Monogatari),  de

1960; Enforcamento (Koshikei) de 1968; “O Império dos Sentidos” (Ai no Corida), de

1976; “O Império da Paixão” (Ai no Borei) de 1978; e “Em Nome da Honra” (Furyo)

de 1983), com participação do cantor David Bowie .  

Imagem 1.2: Cena do filme Tôkyô monogatari (1953), do diretor Yasujiro.

Podemos destacar diversos filmes japoneses do pós-guerra que tiveram

um impacto significativo e que tinham um particular interesse em retratar aspectos da

  24



cultura tradicional  japonesa,  como que em um esforço de voltar  às origens  após os

horrores passados durante o período das guerras. Um deles é “A Balada de Narayama”

(Narayama  Bushi-Ko)  de  1958,  que  mostra  um  aspecto  da  tradição  japonesa  de

abandonar os idosos para morrerem. 

Temos  também a  Trilogia  Noriko  do diretor  Yasujiro  Ozu,  composta

pelos filmes “Era uma Vez em Tóquio” (1953), “Também Fomos Felizes” (1951)  e

“Pai  e  Filha”  (1949),  que  retratam aspectos  cotidianos,  familiares  e  tradicionais  da

cultura japonesa.      

  

Podemos mencionar igualmente o filem “Harakiri” de 1962, que conta

uma história tradicional de samurais, particularmente uma que acompanha um samurai

sem um mestre  para  servir  e  os  conflitos  que  isso  acarreta.  Notamos  que  o  filme

novamente recai em um aspecto comum da cinematografia japonesa, que é de voltar ao

passado feudal, de forma a resgatar a cultura tradicional do país e indiretamente criar

uma comparação com o período atual. “A Mulher Inseto” (Nippon Konchūki) de 1963,

que foca na condição das mulheres no país. Bom Dia (1959) de Yasujiro Ozu, é um

filme que retrata o conflito decorrentes da modernização do país.  Mar de Hiranui de

1975, que retrata um dos  problemas da industrialização do país, notadamente o efeito

da poluição por mercúrio na região costeira de Mianamata, Mudy River de 1981, que

mostra  a  desigualdade social  e  os efeitos  do avanço capitalista.  “Funeral  de Rosas”

(Bara no Sōretsu) de 1969, “A Touch of Fever” (Hatachi no Binetsu) de 1993  e “Como

Grãos de Areia” (Nagisa no Shindobaddo) de 1995, são os primeiros  filmes que se

dedicam  a  retratar  um assunto  tabu  na  sociedade  japonesa,  a  homoafetividade  e  a

transexualidade. 

Mais  recentemente  os  filmes  “Hana-bi”  de  1997,  “Ringu”  de  1998,

  25



“Batoru Rowaiaru” de 2000, Cha no aji  de 2004, “Dare mo Shiranai”  de 2004, “A

Partida” (Okuribito) de 2008, I Wish de 2011, Taleof Iya de 2013, Nossa Irmã Mais

Nova (Umimachi Diary); Nossa Irmã Mais Nova 2015; Assunto de Família (Manbiki

Kazoku) de 2018, que mostra um Japão sob a recessão e de uma família que nesse

contexto recorre ao furto como forma de inserção social.

Os  desenhos  animados  assumem  um  papel  central  na  produção

cinematográfica  japonesa.  Frequentemente,  ao  se  referir  a  produção  do tipo,  o  país

utiliza  a  expressão  anime,  que  significa  todo  o  tipo  de  trabalhos  de  animação.  No

entanto, muitas vezes a palavra anime é utilizada para um tipo de animação específico,

que  é  uma que utiliza  de  técnicas  para  o  barateamento  dos  custos  produtivos,  com

reutilização de  cenas,  uso de efeitos  visuais,  diminuição  dos  movimentos  de fundo,

dentre outras formas. Nesse uso específico o anime se refere a produções de baixo custo

e feitas de modo quase industrial, de modo a ampliar a produção, com o menor custo

possível. Cabe destacar, que no Japão há animação de todo o tipo, desde a com técnicas

artesanais e altíssimos custos de produção, até as mais simples e de custos minúsculos.   

Com uma longa tradição de artes gráficas, o Japão aproveitou muito do

que já tinha de conhecimento  prévio em suas produções.  Historicamente o primeiro

longa-metragem  de  animação  foi  “Momotarou:  O  Deus  dos  Soldados  do  Mar”

(Momotarō:  Umi  no  Shinpei)  de  1945,  um filme  inserido  no contexto  de  guerra  e

produzido  pelo  Ministério  da  Marinha  japonesa.  É  um  filme  com  claros  tons

imperialistas, inclusive tendo um trecho em que soldados japoneses ensinam animais

nativos a falarem, em uma clara desumanização dos povos de outras regiões.

Durante os anos 60 Osamu Tezuka, um produtor de mangas e animador,

utilizou de técnicas de simplificação de animação, como a redução do número de frames

e outras das acima mencionadas. Um dos seus sucessos foi Astro Boy, uma série de

  26



animação televisiva exibida originalmente entre 1963 a 1966.

No  sentido  inverso  dos  animes  simplificados,  floresceu  no  Japão

produções realizadas com um altíssimo nível de cuidado e qualidade gráfica. São uma

verdadeira paixão nacional, que leva milhões de pessoas aos cinemas para assistirem

aos filmes de animação. 

Imagem  1.3:  Referência  de  cores  para  a  produção  do  anime  de  1963  (Disponível  em:

<https://astroboyart.tumblr.com/post/183876937215/color-key-for-atom-uran-cobalt-and-chi-tan-from>

acesso em 29 de maio de 2021.

Dentro da animação um estúdio se destaca, o Ghibli, responsável pelas

produções que são analisadas neste trabalho e que tem em seus quadros o renomado

  27



diretor  Hayao  Miyazaki.  Fundado  no  ano  de  1985,  grande  parte  dos  filmes  mais

consagrados tanto  pelo público  quanto  pela  crítica  são produzidos  pelo  estúdio.  No

Japão a animação não está restrita ao público infantil  como é comum de ocorrer no

ocidente.  As produções abordam temas complexos e que muitas vezes poderiam ser

considerados inapropriados para o público infantil  em outros países.  No entanto,  no

Japão,  boa  parte  dos  longas  de  animações  são  vistos  por  todos  os  públicos  e  são

especialmente populares entre os adultos.

Dentre os muitos filmes do  Studio Ghibli destacam-se “O Túmulo dos

Vagalumes” (Hotaru no Haka) de 1988, uma história retratando os horrores do período

da  Segunda  Guerra  Mundial  pela  perspectiva  de  crianças  e  adolescentes;  O  Meu

Vizinho Totoro (Tonari no Totoro) de 1988, um filme que retrata o lado rural do Japão

do pós-guerra; “Memórias de Ontem” (Omoide Poro Poro) de 1991; Princesa Monoke

(Monoke Hime) de 1997; “Meus Vizinhos Yamada” (Hōhokekyo Tonari no Yamada-

kun) de 1999; “ A Viagem de Chihiro” (Sen to Chihiro no Kamikakushi)  de 2001;

Ponyo  (Gake  no  Ue  no  Ponyo)  de  2008;  “A  princesa  Kaguya”  (Kaguya-hime  no

Monogatari) de 2013, baseado em história folclórica japonesa; e o mais recente “Āya to

Majo” de 2020, que inaugura uma forma de produção até então rejeitada pelo estúdio, a

animação computadorizada. 

  28



Imagem 1.4: Cena do filme “A princesa Kaguya”, um filme inspirado na história folclórica “O conto do

Cortador de Bambu”, que exalta a liberdade de sua personagem principal (1h13m46s).

A cinematografia japonesa tem sido prolífica e produzido filmes sobre os

mais diversos temas. No entanto, nota-se que há uma recorrência nos longas-metragens

do conflito  entre os valores tradicionais e a modernização japonesa, que é vista como

responsável pelo seu esfacelamento. Da mesma forma, a animação do país trabalha com

conflitos semelhantes, como podemos observar nos filmes que passamos a analisar a

seguir.    

IV - A Viagem de Chihiro – Um embate entre modos de vida

A Viagem de Chihiro (Sen to Chihiro no Kamikakushi) é um filme de

2001, escrito e dirigido por Hayao Miyazaki e produzido pelo  Studio Ghibli. Narra a

trajetória de uma menina de dez anos que se vê aprisionada em um mundo fantástico,

  29



tendo que lutar para se libertar.

A  animação  possui elementos  visuais  ricos  em detalhes,  com grande

complexidade.  Seus planos de fundo são  repletos de elementos diversos, e o espaço

construído é feito com atenção meticulosa.

O filme A Viagem de Chihiro, do ano de 2001, inicia com uma mudança.

A protagonista, uma menina de 10 anos, chamada Chihiro, está mudando de uma cidade

grande para uma localidade no interior do Japão. Ela demonstra descontentamento, pois

a mudança se deu em razão de necessidade de trabalho de seu pai e indica que preferia

permanecer no local em que estava. 

Durante  essa  mudança,  mostrada  logo  no  início  do  filme  os  pais  de

Chihiro assim comentam: “Aqui é mesmo o fim do mundo, acho que terei que fazer

compras  em  outra  cidade”.  Tal  frase  demonstra  o  estranhamento  não  apenas  da

protagonista, mas também dos pais que estão acostumados com a vida da cidade. De tal

forma,  logo  no  início  o  filme  já  indica  que  um conflito  central  na  história  será  a

inadaptação a um novo espaço e um embate de valores que cada um carrega.

Na mudança  feita  em um automóvel,  Chihiro ocupa o banco traseiro,

com diversas  sacolas,  enquanto  o pai  dirige  o veículo  e  a  mãe ocupa o assento de

passageiro. Durante o trajeto eles se perdem e acabam adentrando uma estrada de terra

cercada por uma densa floresta. Chihiro nota que há relicários em formas de pequenas

casinhas  na  borda  da  estrada  e  pergunta  aos  seus  pais  o  que  era  aquilo.  Sua  mãe

responde brevemente que se trata de uma forma de expressão religiosa, indicando não

dar muita atenção para aquilo. 

Podemos  observar  nesse  momento  que  os  protagonistas  vivem

plenamente  na  concepção  moderna  capitalista,  uma  que  já  há  muito  abandonou  o

encantamento do mundo. Daí podemos dizer que a natureza não é algo dado, mas sim

  30



algo  que  é  criado  em  sua  relação  com  o  ser  humano.  No  entanto,  a  natureza  é

habitualmente vista como o oposto, justamente o que não poderia ser produzido. É uma

concepção que define a natureza como a antítese da atividade produtiva humana. 

É  interessante  notar  que  no  Japão  a  religião  se  expressa  de  forma

sincrética nas duas formas dominantes: o Xintoísmo e o Budismo. Ambos tem como

centralidade  culto  à  natureza,  aos  antepassados  e  a  contemplação  meditativa.  São

formas  religiosas  que  não  separam  o  ser  humano  da  natureza  e  possuem  forma

intensamente holística. Essa visão está profundamente permeada na cultura japonesa e

tem  sido  fonte  de  um  conflito  histórico  desde  o  início  da  modernização  do  país,

momento em que valores distintos buscam ser implementados na sociedade.

Podemos dizer que nesse momento o filme já delineou o seu conflito

fundamental. De um lado uma visão de mundo da modernidade capitalista e de outro as

formas tradicionais japonesas, de uma visão holística de natureza.

Após  dirigirem  pela  estrada  de  terra  chegam  a  um  grande  muro

vermelho, com apenas uma passagem estreita em que só pedestres passam. Os pais de

Chihhiro decidem explorar o local, mas a menina se mostra assustada e relutante. Por

fim, eles acabam entrando no local e ao adentrarem se deparam com um local com

diversos prédios coloridos e aparentemente abandonados. Chihiro pergunta ao seu pai o

que era aquilo e ele explica que tudo indica ser um parque de diversões abandonado. 

  31



Imagem 1: Cena do filme a Viagem de Chihiro, com a representação de uma rocha xintoísta e o portal de

entrada para o mundo em que o filme se desenvolverá (3m15s).

O  parque  de  diversões  pode  representar  a  faceta  decadente  da

modernidade. “É um parque temático abandonado, estão vendo? Construíram muitos no

começo do anos 90, mas acabaram falindo com a crise. Este deve ser um deles” diz o

pai de Chihiro. Pode representar que os valores da modernidade capitalista buscaram

adentrar naquele local, mas não tiveram sucesso e acabaram se retirando. 

É  possível  traçar  um paralelo  com o  avanço  da  financeirização  e  do

movimento  dos  capitais  altamente  voláteis,  como o que  se mostrou  particularmente

intenso no Japão. Notamos que o parque de diversões segue a estrutura tão comum de

um  grande  empreendimento  capitalista,  utilizando-se  dos  atrativos  como  forma  de

canalizar as pessoas para o consumo, bem como encerramento abrupto de atividades

quando deixa de oferecer a lucratividade esperada.

  32



Imagem 2: O parque temático com sua “main street”, cujo foco central é o consumo (8m6s).

Ao caminhar pelo local encontram um local repleto de alimentos prontos

para serem consumidos. Chihiro estranha aquela situação, mas os pais dela não hesitam

e se sentam e começam a comer sem qualquer preocupação de que isso possa causar

problemas. 

  33



Imagem 3: Cena de A Viagem de Chihiro em que os pais da protagonista comem em um aparente buffet

de coma o quanto puder (8m18s).

Os pais de Chihiro apenas sabiam relacionar com a realidade capitalista,

assim,  quando chegam em um local  desconhecido,  no  qual  comida  estão  expostas,

passam imediatamente a se alimentar. Chihiro, não sente que aquilo possa estar correto,

a comida parece ter uma sacralidade, além de que não concorda com a noção de que

devemos  comer  sem qualquer  moderação,  dissociando  o  alimento  de  sua  produção.

Chihiro alerta seus pais que aquilo pode ser perigoso, mas eles prosseguem comendo,

afirmando que podem pagar pelo alimento depois com cartão de crédito.

Quase  de forma profética,  Chihiro  estava  correta,  e  os  alimentos  que

estavam expostos não podiam ser consumidos, pois pertenciam a bruxa que comanda o

local, Yubaba. Como forma de punição por se alimentar dessa comida seus pais são

transformados em porcos e perdem a sua identidade. 

Imagem 4: Cena de A Viagem de Chihiro em que os pais da protagonista são transformados em porcos ao

não controlarem seus impulsos (12m30s).

  34



Notamos  aqui  uma  clara  crítica  do  filme  à  concepção  ocidental  de

alimentação,  que  dissocia  a  sacralidade  dos  alimentos.  Na  concepção  oriental,

especialmente do Japão Budista antes de se alimentar há que se agradecer. Itadakimasu

(いただきます) é uma expressão dita antes das refeições. Como a tradução literal de

“itadaku”  é  “receber  humildemente”,  o  termo  pode  ser  entendido  como  um

agradecimento por receber a comida.  Por outro lado a concepção ocidental dispensa tais

ações.

Associada aos princípios budistas, sobre respeitar todos os seres vivos,

ambas as expressões referem-se a uma forma de agradecer aos animais e às plantas que

se sacrificaram para que você pudesse receber a refeição.  O agradecimento também

inclui todos aqueles que desempenharam uma função para que a comida chegasse à sua

mesa,  incluindo  agricultores,  produtores,  pescadores  e  aqueles  que  prepararam  a

comida. Nesse sentido a própria história da humanidade pode ser vista como uma de

separação do ser humano em relação à natureza. Nas explicações mitológicas não há

uma cisão clara entre os humanos e os deuses, assim como ser humano e natureza não

aparecem como separados, mas sim em constante contato e retroalimentação.

Tudo começou, no entanto, a mudar por volta do século VIII

a.C., quando se iniciou aquilo que Karl  Jaspers denominou o

período axial da História. Foi realmente o eixo a separar toda a

evolução da humanidade em duas etapas. Entre 600 e 480 a.C.

coexistiram, sem se comunicarem entre si, alguns dos maiores

doutrinadores de todos os tempos: Zaratustra na Pérsia, Buda na

Índia,  Lao-Tsé e Confúcio na China, Pitágoras na Grécia e o

Dêutero-Isaías  em  Israel.  Todos  eles,  cada  um  a  seu  modo,

foram  autores  de  visões  do  mundo,  a  partir  das  quais

estabeleceu-se a grande linha divisória histórica: as explicações

mitológicas anteriores são abandonadas e o curso posterior da

  35



História passa a constituir um longo desdobramento das ideias e

princípios  expostos  durante  esse  período.  (COMPARATO,

2017, p. 37).

Não é por acaso os pais de Chihiro ficam presos nesse ciclo capitalista do

parque de diversões do consumo, aprisionados em seus valores acabam transformados

em porcos,  condenados a se alimentar  constantemente para satisfazer  o interesse do

próprio sistema. Chihiro, por outro lado, demonstra não aceitar tais valores e, portanto,

não  é  transformada  em  porco.  Em  diversos  momentos  do  filme  a  protagonista

demonstrará a sua virtude de restar fiel aos seus princípios. 

Ao adentrar  no mundo imaginário,  o filme trabalha com a simbologia

mitológica.  Um rio que antes era seco,  subitamente  se torna um caudaloso rio com

largura  se  estendendo  até  o  horizonte.  Campbel  trata  da  metáfora  da  água  como o

mergulho no inconsciente:

É uma descida às trevas. Psicologicamente, a baleia representa

o poder de vida contido no inconsciente.  Metaforicamente,  a

água é o inconsciente, e a criatura na  água é a vida ou energia

do  inconsciente,  que  dominou  a  personalidade  consciente  e

precisa ser desempossada, superada e controlada. No primeiro

estágio dessa espécie de aventura, o herói abandona o ambiente

familiar, sobre o qual tem algum controle, e chega a um limiar,

a margem de um lago, ou do mar, digamos, onde um monstro

do abismo vem ao  seu  encontro.  Aí  há  duas  possibilidades.

Numa história do tipo daquela de Jonas, o herói é engolido e

levado ao abismo, para depois ressuscitar; é uma variante do

tema da morte e ressurreição. A personalidade consciente entra

em contato com uma carga de energia inconsciente que ela não

  36



é  capaz  de  controlar,  precisando  então  passar  por toda  uma

série de provações e revelações de uma jornada de terror no

mar noturno, enquanto aprende a lidar com esse poder sombrio,

para  finalmente  emergir,  rumo  a  uma  nova  vida.  Outra

possibilidade é o herói, ao defrontar se com o poder das trevas,

vencê-lo e matá-lo, como Siegfried e São Jorge fizeram quando

enfrentaram o dragão. Mas, como Siegfried aprendeu, é preciso

provar o sangue do dragão para incorporar alguma coisa do seu

poder.  Quando  matou  o  dragão  e  provou  do  seu  sangue,

Siegfried  ouviu  a  música  da  natureza.  Ele  transcendeu  sua

humanidade e uniu se novamente aos poderes da natureza, que

são os poderes da vida, dos quais somos afastados por nossas

mentes (CAMPBELL, 1990, p. 160).

O primeiro contato do mundo do trabalho por Chihiro é com Kamaji, que

se define como um escravo. Ao mesmo tempo também é capataz de pequenos seres

feitos de fuligem que alimentam a caldeira central da casa de banho. São seres também

escravizados que tem a sua existência dominada pelo trabalho. 

Demonstrando a violência da relação existente no local, logo que Chihiro

chega  observa  Kamaji  gritando  com  os  seres  de  fuligem:  “Seus  nanicos!  Mais

trabalho!”.  Sabendo  que  a  existência  na  casa  de  banho  somente  seria  possível  se

mediada pelo trabalho Chihiro pede um trabalho à Kamaji,  dizendo: “Por favor, me

deixe trabalhar aqui!” ao que ele responde “Quê? Já tenho mão-de-obra suficiente!”.

  37



Imagem 5: Com muitas mãos representa o acúmulo de funções feito em uma única pessoa (25m57s).

Para Moreira (2016, p. 29) a técnica é princípio formador de sociedades,

pois medeia a relação homem e natureza no tempo. Para ele, é impossível compreender

uma sociedade sem considerar o papel da técnica na relação que os homens estabelecem

entre si e com a natureza, vez que a relação homem-natureza é estabelecida pelos seres

humanos entre eles, levada para dentro da relação com a natureza. 

É assim nas sociedades comunitárias, do presente e do passado.

E assim também é nas sociedades capitalistas modernas.  Daí

que  tendo na  sociedade  capitalista  um significado  societário

comparado ao poder estruturante das instituições, desde o seu

nascimento,  no  âmbito  da  manufatura  (a  forma  histórica  de

indústria que faz a passagem do artesanato para a fábrica), a

técnica é o instrumento por meio do qual se cria e se disciplina

a forma moderna de sociabilidade, a relação técnica modelando

a relação societária desde a base” (…) É precisamente como

relação  de  sociabilidade  que  desde  a  manufatura  a  técnica

aparece no mundo da produção e do trabalho, emergindo como

  38



o  conjunto  de  regras  e  normas  que,  pelo  viés  funcional  do

artefato, disciplina e estrutura o cotidiano de vida do mundo da

indústria,  cujo  ponto  de  partida  e  embasamento  é  a

padronização  cronológica  e  comportamental  do  processo  do

trabalho.  O  padrão  de  máquinas,  ferramentas  acopladas  ao

gerenciamento  de  uma  máquina  motor  posta  ao  centro,

forjando um sistema de maquinismo que ordena e subordina

tecnicamente o trabalho rio mundo da fábrica e torna o homem

peça  menor  de  uma  grande  engrenagem,  é  a  forma  de

sociabilidade com que a fábrica se organiza e generaliza para

além do industrial, indo organizar o todo da sociedade a partir

do espaço e tempo da cidade. (MOREIRA, 2016, p. 29 e 32).

O exército  de reserva dos seres  de fuligem e a  própria  existência  ser

definida pelo trabalho fica muito clara por meio dos diálogos. Em um momento em que

Chihiro tenta ajudar um ser de fuligem que estava no limite de sua capacidade física,

ouve de Kamaji:  “E você,  saia  daqui.  Não pode tomar  o  trabalho dos  outros”.  Ele

continua: “Se não trabalharem, o feitiço passa e eles voltam a ser reles fuligem. Não há

trabalho para você aqui. Procure noutro lugar”.

Muito  embora  Chihiro  não  sofra  o  mesmo  destino  de  seus  pais,  não

consegue fugir da realidade de exploração capitalista. Assim, vai vivenciar o mundo do

trabalho, ao que tudo indica em uma condição análoga de escravo, na casa de banho.

Portanto,  para sobreviver  Chihiro  terá  de se submeter  a  bruxa Yubaba,  que explora

comercialmente a casa de banhos.

Nota-se pela construção imagética do filme que Yubaba é uma pessoa

muita rica e que acumula muitos bens materiais, conforme imagem 6. Ao mesmo tempo

ocupa-se intensamente da administração monetária do local, contando moedas e fazendo

  39



balanços financeiros, conforme imagem 7. 

Imagem 6: Ao ser contratada Chihiro se vê diante dos luxuosos aposentos de Yubaba (35m11s). 

Imagem 7: Yubaba é apresentada com as características de uma capitalista, em uma mesa conta moedas,

fazendo a contabilidade dos ganhos de sua empresa (36m29s).

Junichiro  Tanizaki  no  livro  “O elogio  da  Sombra”  trabalha  de  forma

  40



interessante com a forma como vê o desenvolvimento japonês. Associa o Japão antigo à

sombra,  enquanto  o  japão  moderno  é  associado  à  luz.  A sombra  parece  comportar

matizes, entretons, tonalidades e nuanças; já a luz plena elimina o espaço do mistério.

De tal  forma o Japão antigo era um que tinha o espaço para o sagrado,  um espaço

dividido  entre  luz  e  sombra,  em que  dois  opostos  podem conviver,  assim  como  a

natureza e o ser humano. 

Podemos  notar  aspectos  contraditórios  na  bruxa  Yubaba,  que  assume

predominantemente  valores  modernos  capitalistas,  ao  mesmo  tempo  que  seu

estabelecimento,  uma casa de banho,  ao estilo  de um tradicional  onsen1 japonês,  se

sustenta com base nos valores tradicionais. A apropriação dos recursos naturais, como

ocorre com a privatização de um recurso natural como uma água termal, segue o enredo

descrito por Polanyi em “A Grande Transformação”.  

A  personagem  principal,  Chihiro,  vivencia  relações  de  trabalho  de

exploração,  em  uma  relação  análoga  à  condição  de  escravo.  Nesta  relação,  perde

inclusive  seus  direitos  de  personalidade,  tendo  mesmo  o  seu  nome  roubado.  A

construção imagética  do filme mostra  que as relações  são mediadas  por uma lógica

capitalista de extrema exploração do trabalho humano.

Ao  ser  contratada  tem  seu  nome  capturado  por  sua  empregadora,

Yubaba.  A  relação  de  trabalho  existente  apresenta  elementos  de  escravização  ou

análoga à condição de escravo, pois, muito embora Chihiro praticamente implore para

conseguir trabalhar no local, somente o faz pois sua própria existência depende disso.

Ao iniciar seu trabalho no local tem todos os seus direitos retirados, inclusivo o mais

básico direito humano, o direito ao próprio nome.

Sobre  o  nome,  o  próprio  diretor  se  manifestou,  afirmando  a  sua

1 Um onsen consiste  em uma “fonte  de água termal”.  É um banho termal  natural  e,  graças  à  sua
abundante atividade vulcânica, o Japão tem muitos deles.

  41



importância na narrativa:

A  word  has  power.  In  the  world  into  which  Chihiro  has

wandered,  to  say  a  word  out  of  one’s  mouth  has  a  grave

importance. At Yuya [the bath house] ... if Chihiro says one

word like “No” or “I wanna go home,” the witch would quickly

throw  Chihiro  out.  She  would  have  no  choice  but  to  keep

aimlessly wandering until she vanishes,  or is changed into a

chicken  to  keep  laying  eggs  until  she  is  eaten.  In  turn,  if

Chihiro says “I will work here,” even the witch cannot ignore

her.  Today,  words are considered very lightly,  as  something

like bubbles....  It is still true that a word has power. It’s just

that the world is filled with empty and powerless words. The

act of depriving a person of one’s name is not just changing

how one person calls the other. It  is a way to rule the other

(person) completely. Sen becomes horrified when she realizes

that she is losing the memory of her name, Chihiro (Miyazaki,

2001, apud  CAVALLARO, 2015, p. 136).

Yubaba, a empregadora,  apresenta um documento pronto para Chihiro

dizendo: “É seu contrato de trabalho. Assine seu nome e poderá trabalhar. Mas se ouvir

mais um pio, te transformarei numa leitoa”. Chihiro responde “É aqui que devo assinar

meu nome?” e Yubaba responde “Isso! Deixa de moleza, e escreva logo! Não acredito

que fiz uma coisa dessas…dar emprego a alguém que bate na minha porta! Acho que já

não sou a mesma! Já terminou?”. O filme deixa claro que Yubaba tem a possibilidade

de determinar todas as condições de trabalho em uma relação completamente desigual

entre empregado e empregador. 

Em seguida temos um diálogo emblemático da forma como essa relação

de trabalho se daria: “Então seu nome é Chihiro?” diz Yubaba; Chihiro então responde

  42



“Sim, senhora”; ao que temos a resposta “Mas que nome…De agora em diante seu

nome é Sen. Entendeu? Se entendeu, responda, Sen!”.

A  legislação  brasileiro,  no  Código  Penal,  traz  como  elementos  que

caracterizam o trabalho análogo ao de escravo a existência de: condições degradantes de

trabalho, caracterizada como incompatíveis com a dignidade humana e pela violação de

direitos  fundamentais  coloquem em risco  a  saúde  e  a  vida  do  trabalhador;  jornada

exaustiva,  que submete a  pessoa a esforço excessivo ou sobrecarga de trabalho que

acarreta  a danos à sua saúde ou risco de vida;  trabalho forçado, incluindo manter  a

pessoa  no  serviço  através  de  fraudes,  isolamento  geográfico,  ameaças  e  violências

físicas e psicológicas; e servidão por dívida. 

Como basta um dos elementos para caracterizar a condição análoga a de

escravo, podemos observar que as relações no local se enquadram no tipo legal previsto,

pois  Chihiro  tem  o  seu  direito  ao  nome  retirado,  o  que  caracteriza  uma  condição

incompatível  com a  dignidade  humana  e  ao  mesmo tempo  há  ameaças  para  ela  se

submeter ao trabalho, pois se não aceitar a condição sua própria vida estaria ameaçada. 

Em  um  outro  momento  Chihiro  dialoga  com  Haku,  um  menino  que

também está submetido à condição análoga de escravo. Eles constatam a sua condição

no momento em que Chihiro percebe que não lembra mais o próprio nome: “Chihiro…

Quem é Chihiro? É meu nome, não é!?” indaga a menina. Ao que Haku responde: “É

assim que Yubaba nos controla, roubando nossos nomes. Aqui, lembre-se de que você é

Sen, e esconda bem o seu nome verdadeiro”. Então ela afirma: “Já estava quase me

esquecendo…Quase me tornando Sen!”. Isso demonstra de alguma forma como aquela

condição fez com que ela de fato perdesse a própria identidade e também a consciência

disso.

Haku conclui: “Sem o seu nome, nunca achará o caminho de volta para

  43



casa”.  Tal  frase  mostra  que  enquanto  ela  permanecer  inconsciente  de  sua  própria

condição não conseguirá sequer lutar contra ela.   

As imagens apresentadas a seguir mostram como é fácil  de traçar um

paralelo com os dormitórios de trabalhadores em situação extremamente precária. Na

imagem 8 temos cena do filme a Viagem de Chihiro,  enquanto a imagem 9 retrata

dormitório  real  em  que  trabalhadores  foram  encontrados  em  situações  de  extrema

vulnerabilidade. A imagem 10, por sua vez, mostra dormitórios em que migrantes se

encontram, buscando fugir  de uma situação de pobreza indo para países  capitalistas

centrais.

Imagem 8: os aposentos dos trabalhadores (44m21s)

  44



Imagem 9: Um sweatshop em que trabalhadores que produziam o Ipod  dormiam (DailyMail, Revealed:

Inside the Chinese suicide sweatshop where workers toil in 34-hour shifts to make your iPod, 11 June

2010).

  45



Imagem 10: dormitório entre a Bósnia e Herzegovina e a Croácia de migrantes que buscam chegar na

"terra  prometida" da Europa Ocidental  (Charlotte  Boitiaux.  2018/07/05. 'There’s  nowhere worse than

here':  In  northern  Bosnia,  migrants  live  in  terrible  conditions.  Disponível

em:<https://www.infomigrants.net/>).

As relações de trabalho são mostradas no filme como de desumanização

e de perda de identidade. A perda inclusive do nome é o sinal mais cabal de uma relação

de total da perda dos direitos mais fundamentais de humanidade. Ao chegar na casa de

banhos Chihiro é hostilizada e apresentada ao mundo da competitividade. Aos poucos,

no entanto,  percebe que pode encontrar  auxílio em uma relação de cooperação com

colegas de trabalho, o que subverte a lógica do próprio local.

As bases teóricas do individualismo competitivo podem ser encontradas

na  Riqueza  das  Nações  de  Adam Smith.  No Capítulo  X do Livro  I,  destaca  que a

remuneração há que sempre ser distinta de acordo com a qualidade do trabalho ou a

importância  do  capital  empregado.  Sustenta  que  se  estabeleça  a  competitividade  e

concorrência  entre  os  trabalhadores,  com  objetivo  de  aumentar  os  resultados

  46



econômicos.

A partir desse princípio de base, Adam Smith vai muito além, e propõe se

estabeleça  análoga  competição  em  outras  atividades  humanas,  estranhas  à  vida

econômica. 

Imagem 12: Chihiro mostra-se ineficiente em seu trabalho, o que, em um ambiente competitivo, é

duramente censurado por seus colegas de trabalho (52min25s).

Em  determinado  momento  do  filme,  Chihiro  mostra-se  fiel  aos  seus

princípios e objetivo último que é de estar perto daqueles que ama. Assim, acaba por

recusar o ouro oferecido pelo “espírito sem rosto”, que pode ser entendido como uma

recusa ao mundo do consumo e ao próprio capitalismo. Ela afirma: “não quero, não

preciso” (1h15min51s). Isso imediatamente faz o espírito tornar-se contrariado, algo que

pode ser comparado aos momentos da história em que o ciclo incessante de consumo é

interrompido. É o que ocorre após o 11 de setembro de 2001 com o ataque ao World

Trade Center – o próprio nome do edifício não deixa de ser sugestivo -  momento em

que  o  presidente  George  Bush  em  suas  primeiras  declarações  pediu  para  que  a

  47



população não tivesse medo de ir às compras. Da mesma forma Trump e Bolsonaro

durante a epidemia do Coronavírus em 2020, não hesitaram em priorizar o consumo,

mesmo diante da ameaça de contágio. Assim afirmaram, a economia não pode parar, de

fato tinham uma clara percepção da centralidade que o capitalismo colocou na busca

incessante do crescimento econômico. 

Imagem 13: Chihiro recusa o ouro oferecido pelo “espírito sem rosto” (1h15min45s).

Podemos também notar que Chihiro acaba por seguir princípios budistas,

pois age conforme os ensinamentos de Buda, que sustentou que sofrimento está sempre

presente no dia a dia da vida e é causado por desejar coisas. A liberdade do desejo leva

ao fim do sofrimento e da realização de paz perfeita, ou nirvana. Da mesma forma está

de acordo com os princípios do xintoísmo, que atribui espírito e divindade à natureza e

aos ancestrais. A recusa de participar do banquete de alimentos não tem sentido para

Chihiro, pois para ela os alimentos têm uma força espiritual e devem ser respeitados.

  48



A virtude de Chihiro, portanto, é a de compreender que não é possível

fazer parte do “banquete” sem se corromper. Por tal motivo a sua recusa em comer ou

aceitar o dinheiro oferecido pelo “espírito sem rosto”. Podemos dizer que ele representa

a faceta tentadora do capitalismo de consumo, que exalta as pessoas constantemente a

consumirem. Chihiro não cai nessa armadilha, o que acaba por enfurecer o “espírito sem

rosto”,  que  passa  a  perseguir  a  menina  (imagem  14),  justamente  por  ela  não  se

conformar com a regra, da mesma forma que fizeram os outros. Interessantemente, a

permanente recusa de Chihiro vai lentamente o enfraquecendo, até um momento que

deixa de apresentar qualquer perigo. 

Imagem 14: Em a Viagem de Chihiro as relações mediadas pelo capital sem do controle, quando um

espírito que é capaz de produzir ouro passa a frequentar o local. Em troca da moeda tudo o que há no

local é oferecido ao espírito, que cresce de forma irrefreada (1h36m).

Na  sociedade  capitalista,  diante  da  crise,  recebemos  mensagens

contraditórias. O próprio ambiente de consumo é propício para que as mensagens sejam

aceitas sem qualquer questionamento. Isso mostra-se muito evidente na sociedade da

  49



informação,  em  que  a  imersão  e  o  bombardeamento  constante  de  dados  dificulta

sobremaneira a reflexão crítica. É o que observa Stengers:  

(...)  “mensagens  abertamente  contraditórias:  “Consumam,  o

crescimento  depende  disso”,  mas  “Pensem  em  sua  pegada

ecológica”;  “Saibam  que  nosso  modo  de  vida  vai  ter  que

mudar”,  mas  “Não  se  esqueçam  que  estamos  engajados  em

uma  competição,  e  nossa  prosperidade  depende  dela””

(STENGERS, 2015, p. 19).

(…)

O modo de transcendência  do capitalismo não é implacável,

apenas  radicalmente  irresponsável,  incapaz  de  responder  por

seja  lá  o  que  for.  E  ele  não  tem  nada  a  ver  com  o

“materialismo” com o qual as pessoas de fé o associam. Em

contraste com Gaia, ele deveria é ser associado com um poder

de tipo “espiritual” (maléfico), um poder que captura, segmenta

e redefine a seu serviço dimensões cada vez mais numerosas do

que constitui nossa realidade, nossas vidas e nossas práticas”

(STENGERS, 2015, p. 36).

É  nesse  sentido  que  Stengers  ressalta  não  ser  possível  conciliar  os

interesses  diversos  do  capitalismo,  não  sendo  possível  que  ele  se  apresente  como

“melhor  amigo  da  Terra”,  como  “verde”  e  preocupado  com  a  preservação  e  com

sustentabilidade. Seria cometer o mesmo erro que o sapo da fábula, que aceita carregar

um escorpião em suas costas para que ele atravesse um rio. 

  50



Se ele  o  aferroasse,  não  se  afogariam os dois?,  o  escorpião

argumenta. Ele o aferroa, no entanto, e bem no meio das águas.

Em seu último suspiro, o sapo pergunta: “Por quê?”. A que o

escorpião, prestes a afundar, responde: “É da minha natureza,

não posso evitar”.  É da  natureza  do capitalismo explorar  as

oportunidades, ele não pode evitar. A lógica de funcionamento

capitalista não pode evitar identificar a intrusão de Gaia com o

aparecimento  de  um  novo  campo  de  oportunidades.  Por

conseguinte, não se toca de modo algum nas leis de bronze do

“livre comércio”. Que são bem-vindas, em compensação, para

as  cotas  de  dióxido  de  carbono,  que  permitem  doravante

fecundas  operações  financeiras.  Correlativamente,  o

acontecimento OGM traduz bem o que, do ponto de vista dessa

lógica,  é  preciso  evitar,  o  que  nossos  responsáveis  estão

encarregados  de  evitar  e  que  deverá  ser  ainda  mais  evitado

quando  os  efeitos  da  intrusão  de  Gaia  se  tornarem

catastróficos:  que  a  produção  de  capacidades  coletivas  se

envolva em questões que afetam o futuro comum. E que se

envolva, antes de tudo, na maneira como essas questões são

formuladas,  pois discutir soluções é dar a outros o poder de

formular o problema a ser resolvido” (STENGERS, 2015, p.

37)..

Em a Viagem de Chihiro há uma representação muito clara entre a cisão

entre modernidade e os outros modos de vida tradicional. Os pais de Chihiro vivenciam

o modo  ocidental  de  vida,  dirigem um automóvel,  consomem de  forma alienada  e

romperam com as tradições do modo de vida japonês anterior à modernidade. Quando

chegam a um local em que há uma estátua de pedra de tradição Xintoísta, afirmam que

aquilo era um resquício da antiguidade, sem qualquer significado. Sabe-se, no entanto

  51



que tais rochas partiam de uma tradição animista, que via divindade em todas as coisas

da natureza, desde uma rocha, uma árvore ou mesmo um rio.

Os  antigos  mantinham  sempre  os  olhos  postos  no  passado,

enxergando as gerações precedentes como envoltas numa aura

mitológica,  de  heroísmo  e  sacralidade.  Daí  o  apego

propriamente religioso às tradições herdadas dos antepassados.

“Quando um romano queria dizer que estimava muito alguma

coisa”, lembrou Fustel de Coulanges, “ele dizia: para mim, isto

é antigo. Os gregos usavam de expressão equivalente: patrion

estinemen”.

Para os povos antigos, como salientou Heródoto, os costumes

tradicionais sempre foram tidos como melhores que os de todos

os  outros  povos.  A  regra  geral  era  que  a  introdução  de

costumes estrangeiros  devia ser  considerada como um crime

punível com a morte (COMPARATO, 2017, p. 35)

Nesse sentido, Comparato observa que o capitalismo pode ser encarado

como uma civilização que é a primeira na história da humanidade que não está ligada a

uma religião. No filme é possível observar esse contraste, já que temos um embate entre

modernidade  capitalista  e  os  valores  da  tradição  Xintoísta  e  Budista,  ligado  a  uma

concepção de mundo ligada com a natureza.

No que concerne,  por  exemplo,  à  mentalidade  coletiva  e  ao

sistema ético, o capitalismo é a primeira civilização da História

não vinculada a religião alguma, aceitando em princípio todas

elas, para transformá-las na prática. Ora, a religião foi o cerne

de todas as civilizações antigas. No tocante à hierarquia social

e às instituições de poder, o contraste com as civilizações do

  52



passado  é  bem nítido,  pois  o  poderio  econômico  capitalista

sempre  se  exerceu  de  forma  oculta  ou  disfarçada  na  esfera

política.  Finalmente,  em  relação  à  base  geoeconômica,  o

capitalismo jamais se fixou definitivamente em região alguma,

mas, bem ao contrário, expandiu-se a todo o planeta. Ele é a

primeira  civilização  mundial  da  História  (COMPARATO,

2017, p. 25).

O grande embate do filme é de um lado uma sociedade corrompida e a

busca da heroína em recuperar a ordem perdida. De forma similar Campbell  analisa

algumas obras refletir quais as trajetórias comuns dos conflitos de seus protagonistas:

A humanidade não provém da máquina mas da terra.  O que

vejo  em Star  Wars  é  o  mesmo problema  que  o  Fausto  nos

coloca:  Mefistófeles, o homem máquina, pode nos prover de

todos  os  meios  e  está  igualmente  apto  a  determinar  as

finalidades  da  vida.  Mas  a  peculiaridade  de  Fausto,  que  o

qualifica para ser salvo, é que ele busca finalidades diferentes

das da máquina. Ora, quando tira a máscara de seu pai, Luke

Skywalker  cancela  o  papel  de  máquina  que  o  pai  tinha

desempenhado. O pai era o uniforme. Isso é poder, o papel do

Estado.

MOYERS: Máquinas nos ajudam a perceber  a  ideia  de  que

queremos um mundo feito à nossa imagem, queremos que ele

seja o que pensamos que devia ser.

(...)

O fato de o poder do mal não estar identificado com nenhuma

nação  específica,  nesta  terra,  significa  que  você  tem  aí  um

poder abstrato, que representa um princípio, não uma situação

histórica específica.  A história do filme tem a ver  com uma

  53



operação de princípios, não com esta nação contra aquela. As

máscaras  de  monstros,  usadas  pelos  atores  de  Guerra  nas

estrelas, representam a verdadeira força monstruosa, no mundo

moderno. Quando a máscara de Darth Vader é retirada, você vê

um rosto informe,  de alguém que não se desenvolveu como

indivíduo  humano.  O  que  se  vê  é  uma  espécie  de  fase

indiferenciada, estranha e digna de pena.

MOYERS: Qual é o significado disso?

CAMPBELL:  Darth  Vader  não  desenvolveu  a  própria

humanidade. É um robô. É um burocrata,  vive não nos seus

próprios termos, mas nos termos de um sistema imposto. Este é

o perigo que hoje enfrentamos, como ameaça às nossas vidas.

O  sistema  vai  conseguir  achatá-lo  e  negar  a  sua  própria

humanidade,  ou você conseguirá utilizar  se dele para atingir

propósitos  humanos?  Como se  relacionar  com o  sistema  de

modo a não o ficar  servindo compulsivamente? Não adianta

tentar mudá-lo em função das suas concepções ou das minhas.

O momento histórico subjacente a ele é grandioso demais para

que algo realmente significativo resulte desse tipo de ação. O

que é preciso é aprender a viver no tempo que nos coube viver,

como verdadeiros seres humanos. Isso é o que vale, e pode ser

feito.

MOYERS: Como?

CAMPBELL: Mantendo se fiel aos seus próprios ideais, como

Luke Skywalker, rejeitando as exigências impessoais com que

o sistema o pressiona (CAMPBELL, 1990, p. 33/159).

Poderíamos  ir  além e  dizer  que  Guerra  nas  Estrelas  é  um filme  que

apresenta um embate entre um sistema corrompido e um ideal, representado pelo herói

do filme Luke Skywalker e sua busca de defender a união democrática que governava
  54



anteriormente  a  galáxia.  De  uma forma  mais  explicita  em “Tempos  Modernos”   o

personagem “O Vagabundo” tenta sobreviver no mundo moderno/capitalista. 

Outro filme com conflito similar  é o japonês “Ikiru” (1952) de Akira

Kurosawa que mostra seus personagens tentando sobreviver em um Japão em que há

uma decadência da própria estrutura social, notadamente governamental do Japão pós-

guerra.  A perspectiva  pode ser  vista,  no  entanto,  como oposta  com a  do  filme  “A

viagem de  Chihiro”, pois neste o conflito se resolve na reconciliação com a natureza e

mesmo com a tradição budista, em uma crítica à modernidade, enquanto naquele temos

uma promoção de uma visão mais ocidentalizada, com a narrativa de um indivíduo que

busca uma realização pessoal.

O  processo  de  acumulação  do  capital  exige  o  constante  aumento  do

consumo.  Tal  consumo  é  estimulado  através  do  incentivo  ao  endividamento

irresponsável através do crédito aos consumidores, combinado com a redução do preço

das mercadorias e serviços. O custo do aumento da produção é uma externalidade às

empresas, repassado à sociedade em geral, aos trabalhadores em relações de trabalho

cada vez mais precárias e mesmo ao meio ambiente.  Em contrapartida o mercado é

inundado de artigos de baixíssima durabilidade,  por meio do sacrifício  constante  da

qualidade.

  55



Imagem 15: Muito embora Chihiro tenha rejeitado o ouro oferecido, os outros não parecem ter o mesmo

sentimento, correndo como vemos nos noticiários das “black fridays” norte-americanas (1h15m).

Imagem 16: (The Telegraph, Black Friday bonanza lifts retail sales to strongest  in a decade, 18 Dec

2014).

A propaganda tem o papel primordial de guiar as pessoas para o consumo

constante, portanto,  uma campanha comercial  bem-sucedida é aquela que justamente

leva as pessoas a agirem como na imagem 16. Há uma crítica evidente no filme de todo

esse processo, apresentado como um de loucura coletiva, conforme a imagem 15, em

que todos agem sem qualquer reflexão sobre as consequências de seus atos. Temos,

portanto, uma construção de valores na modernidade capitalista para que o consumo

seja constante e irrefletido. Assim, Comparato (2017, p. 40) afirma que os empresários
  56



capitalistas têm uma mensagem uníssona de desvalorização do tradicional, sustentando

sempre a superioridade do novo em relação ao antigo. A propaganda comercial  atua

com essa finalidade, de constantemente fabricar a insatisfação material, para fomentar o

consumo de novos produtos em substituição  dos antigos,  de tal  forma a manter  um

perpétuo aumento de vendas.

A justificação teórica da mentalidade capitalista consiste em um longo

empreendimento, que começou a ser dada na Europa, no curso do século XVIII, por

Bernard Mandeville (1670-1733) e Adam Smith (1723-1790). Eles foram os primeiros a

sustentar a tese muito cara ao espírito capitalista, de que a atividade econômica nada

tem a ver com os preceitos éticos e as leis que regem os demais setores da vida social. 

Portanto, o capitalismo rompe com tal estrutura ética baseada na regra de

ouro. A solidariedade e o princípio ético do altruísmo passa a segundo plano a partir da

era moderna, que inaugura a valorização como princípio ético o egoísmo. Passamos,

portanto, a uma era em que a finalidade última da vida reside na satisfação material e a

cidadania se resume a produzir ou consumir mercadorias, um esvaziamento imenso da

vida  como um todo.  Existir  e  ter  dignidade,  nesse  contexto,  significa  participar  de

alguma dessas atividades de produção ou consumo, do contrário os direitos mais básicos

são  negados  ao  ser  humano.  Muito  embora  os  textos  legais  sejam  prolíficos  em

reconhecer direitos, na prática estes só se concretizam nesses dois âmbitos.   

Em a Viagem de Chihiro a mentalidade capitalista  está expressada na

figura de Yubaba.  Esta  personagem,  além de  ocupar-se de acumular  ouro,  vive  em

luxuoso aposento repleto de objetos de consumo conspícuo, no local ela guarda seu bem

mais precioso: um enorme bebê que ela faz questão de mimar constantemente. Em uma
  57



análise  psicológica  a  figura  do  bebê  pode  ser  identificada  com  o  próprio  ego  da

personagem. Ao ser representado como um bebê enorme que necessita constantemente

ser  bajulado,  indica  que  a  personagem é  uma que  sofre  de  um profundo  egoísmo.

Retomando o sentido  etimológico  da palavra  temos  ego somado a  ismo,  em outras

palavras a tendência a suprir constantemente as necessidades do ego. Pode também ser

conceituado como uma busca irrefreada de satisfazer os seus desejos e necessidades,

enfim do próprio ego, tudo isso em detrimento de todos os outros.  É a  vontade do

indivíduo se sobrepujando a qualquer interesse social.

Da  mesma  forma temos  a  figura  do  dragão  mitológico,  que  em uma

narrativa pode significar o embate psicológico ou externo que precisa ser superado:

Quando  me  empenho  nessa  jornada,  indo  lá  embaixo  para

matar aqueles dragões, tenho de ir sozinho?

CAMPBELL: Se você tem alguém para ajudá-lo, isso também

pode  ser  muito  bom.  Mas,  em  última  instância,  a  proeza

derradeira tem de ser praticada por você, só.

Psicologicamente,  o  dragão  é  o  atrelamento  de  si  ao  seu

próprio ego. Estamos aprisionados em nossa própria caverna de

dragão.  O  objetivo  do  psiquiatra  é  desintegrar  esse  dragão,

pulverizá-lo,  para  que  você  possa  se  expandir  num  campo

maior  de  relacionamentos.  O  último  dragão  está  dentro  de

você, é o seu ego, pressionando o. 

MOYERS: Que é o meu ego? 

CAMPBELL: O que você acha que quer, aquilo em que você

deseja acreditar,  o que você acha  que pode enfrentar,  o que

você decide amar, aquilo a que você se julga ligado. Pode ser

tudo muito pequeno,  e  nesse  caso,  seu  ego manterá  você  lá

  58



embaixo. E se você simplesmente fizer o que os seus vizinhos

lhe  disserem  para  fazer,  o  rebaixamento  será  maior.  Seus

vizinhos são, então, o seu dragão,  tal como este se reflete  a

partir do seu próprio interior.

Nossos  dragões,  no  Ocidente,  representam  a  cobiça,  mas  o

dragão  chinês  é  diferente.  Ele  representa  a  vitalidade  dos

pântanos, e emerge batendo na barriga e rugindo, ameaçador. É

uma espécie adorável de dragão, a que libera a generosidade

das águas – uma grande,  gloriosa dádiva. Mas o dragão das

nossas  histórias  procura  juntar,  acumular  coisas,  todas  as

coisas,  para  si  mesmo.  Ele  guarda  essas  coisas  na  caverna

secreta: pilhas de ouro e, quem sabe, uma virgem raptada. Ele

não sabe o que fazer nem com o ouro, nem com a virgem, por

isso  se  limita  a  guardá-los.  Existem  pessoas  assim,  são  os

parasitas.  Não  há  vida  neles,  nem  doação.  Eles  apenas  se

grudam a você, se penduram em volta, e tentam sugar, de você,

a  vida  de  que  necessitam.  Jung  teve  uma  paciente  que  o

procurou porque se sentia só no mundo, no meio dos rochedos,

e no desenho que fez,  a  pedido dele,  para  mostrar  como se

sentia, ela estava na praia de um mar lúgubre, presa entre os

rochedos, da cintura para baixo. O vento soprava, seus cabelos

balançavam;  todo  O  ouro,  toda  a  alegria  de  viver  estava

trancada, longe dela, nos rochedos. O desenho que ela fez em

seguida,  porém,  acompanhava  algo  que  ele  lhe  dissera.  Um

clarão de relâmpago atinge os rochedos e um disco dourado

começa a se erguer dali. Não há mais ouro trancado dentro dos

rochedos. Agora há pedaços de ouro na superfície.  No curso

das  entrevistas  seguintes,  esses  pedaços  de  ouro  foram

identificados.  Eram os  amigos  dela.  Ela  não  estava  só.  Ela

tinha se trancado num quarto e numa vida pequenos, embora

  59



tivesse amigos – mas só se inteirou disso após haver matado o

seu dragão (CAMPBELL, 1990, p. 163-164).

O filme expressa um embate entre uma mentalidade egoísta, expressada

na figura de Yubaba e de uma força contrária  e libertadora,  encarnada na figura de

Chihiro e seus aliados. Ao tratar do ego é interessante notar que Zeniba (a irmã boa de

Yubaba), por meio de um feitiço faz com o bebê de Yubaba seja transformado em um

pequeno rato inofensivo, algo de uma dimensão simbólica importante (imagem 17 e 18).

Do  ponto  de  vista  psicológico  o  capitalismo  pode  ser  visto  como  a

expansão sem limites do ego. No mesmo sentido temos a história de Fausto:

A imagem mais utilizada para apoiar a insensatez da marcha

progressista de Fausto é a artificialidade de seus projetos, em

particular  a  ideia  de  uma  “criação  de  terras”  com  diques  e

canais  que  “roubam”  territórios  do  oceano,  panaceia

semelhante à dos valores fictícios criados pelos papéis pintados

do primeiro ato. Ao que tudo indica, teríamos aqui, uma vez

mais,  a  maldição  de Prometeu,  de  tal  sorte  que  o  sonho de

emancipação  econômica  da  humanidade  pelo  progresso

material  trazido  pelos  megaprojetos  de Fausto seria,  em seu

próprio  enunciado,  impossível  e  fadado  ao  fracasso.

(BINSWANGER, 2011, p. 159).

  60



Imagem  17:  O  enorme  bebê  de  Yubaba  representando  o  seu  ego.  A  fotografia  o  coloca  em  um

enquadramento para enfatizar a sua enorme dimensão simbólica (1h22m37s).

Imagem 18: Por meio de um feitiço o bebê de Yubaba é transformado em um minúsculo rato, algo que

poderia ser explicado como uma forma de erradicar o egoísmo de personagem (1h23m11s)

No transcorrer  da narrativa  do filme,  em um determinado momento a

protagonista  consegue escapar  da relação  laboral  opressiva  que  vivenciava  e  vai  ao

  61



campo. Temos então delineado o embate de valores, os do urbano capitalista em que a

vida é comandada pela bruxa má Yubaba.  Enquanto no campo a vida é regida pela irmã

dela, a bruxa boa, que vive em perfeita harmonia com a natureza. Ela recebe Chihiro

com carinho e a alimenta com as coisas que ela mesmo produziu localmente. Com tais

alimentos,  mesmo  um  espírito  maligno  que  acompanhava  Chiriro  perde  a  sua

nocividade.

  62



Imagem 19: A bruxa boa que vive em um modo de vida distinto do da cidade. Seus alimentos são puros e

não possuem nocividade como os da cidade (1h49m56s).

A Viagem de Chihiro, de tal forma, estabelece uma distinção entre três

espaços:  (i)  o  do  início  do  filme  em  que  estamos  no  Japão  contemporâneo

aproximadamente no ano de 2001, data em que o filme foi lançado; (ii) o do parque de

diversões,  onde se situa a casa de banho em que Chihiro é  forcada a  trabalhar  por

Iubaba; (iii) e, por fim, o espaço de oposição, da bruxa boa, tratado como o de uma

lógica alternativa.

O ambiente da bruxa boa Zeniba é um ambiente de consciência. Uma de

suas poucas frases no filme é: “Nada do que acontece é esquecido, mesmo que não se

lembre”. O que será que tal afirmação enigmática esconde? Interpretamos tal afirmação

como a noção de que as coisas que acontecem ao longo do tempo deixam suas marcas

nas  estruturas,  que  permanecem.  A  geologia  trabalha  fundamentalmente  com  esse

conceito,  já  que é  um ramo que efetua  a  leitura  do passado a partir  dos  resquícios

deixados nos terrenos e rochas pelos eventos geológicos. O estudioso faz uma leitura

dessas informações inscritas, como por exemplo, ao utilizar da datação pelo decaimento

  63



do carbono 14. O “lembrar-se” é o tomar da consciência do que está inscrito, que pode

ser acessado por aqueles que tem a consciência. 

O  papel  da  natureza  e  sua  relação  com os  seres  humanos  é  questão

fundamental para o conhecimento em geral. Aristóteles e Platão já discutiam o tema,

buscando estabelecer o que era virtude e o que violava as normas da natureza. Para

ambos comércio  e  a  mercancia  eram atividades  menos  virtuosas,  pois  não  estavam

diretamente ligadas com a natureza, como a agricultura. Ou seja, para eles a virtude

estava na proximidade com a natureza e no afastamento a corrupção. Platão chega a

afirmar que as cidades marítimas, que cresciam por conta do comércio, eram centros de

corrupção  dos  costumes.  Já  Aristóteles  via  no  comércio  uma  contaminação  moral,

defendendo,  inclusive,  que  a  ágora  deveria  ser  livre  de  qualquer  atividade  do  tipo.

Sustentava  que  as  decisões  tomadas  na  praça  da  ágora  poderiam  ser  corrompidas,

passando a não atender o interesse público, caso o comércio se instalasse. A visão de

ambos os filósofos é a que podemos relacionar com a visão ética tradicional de mundo,

uma  compartilhada  pelas  religiões  da  tradição  judaico-cristã  e  mesmo  da  tradição

budista ou xintoísta. O capitalismo rompe com tal visão de mundo, criando sua base

teórica  própria  e  novas  formas  religiosas  das  denominações  protestantes

(COMPARATO, 2017, 36).

Nota-se  que  o  filme  tem presente  claramente  esse  conflito,  deixando

claro que a vida camponesa é uma que resgata a dignidade dos indivíduos pois está em

ligação  direta  com a  natureza,  estando,  portanto, dissociada  do  modo capitalista  de

estruturar o mundo. A análise das imagens do filme permitem chegar a essa conclusão,

já que em determinado momento temos um trem lotado, em clara alusão aos trens e

metrôs urbanos, o que é ilustrado como um espaço em que as pessoas são sombras, ou

  64



seja, um ambiente em que as suas próprias existências são negadas. Conforme o trem

avança,  ele  adentra  pequenos  vilarejos  camponeses,  momento  em  que  as  pessoas

adquirem rostos e mesmo demonstram relações afetivas, bem como familiares. 

Da esquerda para direita (1h39m50s): O trem que circula em uma planície  alagada representando a

entrada da protagonista no inconsciente (imagem 20); os trabalhadores que voltam para suas casas e

famílias onde resgatam suas identidades (imagem 21); e a vista de uma casa isolada, uma forma de o

filme mostrar que entramos em uma outra dimensão espacial (imagem 22) 

Raymond  Williams  observa  que  a  experiência  inglesa  de  cisão  entre

campo e cidade é especialmente significativa, pois foi uma transformação que ocorreu

  65



na Inglaterra muito cedo e em grau tão acentuado que, sob certos aspectos, não encontra

paralelo.  Nota que a Revolução Industrial transformou a cidade e o campo atacando

intensamente o campesinato tradicional, forçando a transformação para uma população

predominantemente urbana (WILLIAMS, 2000, p. 100).

Ailton Krenak (2020, online) observa que a cisão entre natureza e cultura

está profundamente arraigada no pensamento ocidental ao notar que “todos os grandes

mestres da pintura do ocidente deixaram algum rastro de natureza-morta atrás de si”.

Para ele não foram capazes de perceber que “estavam prenunciando um tempo em que a

natureza ia se erguer, sair daquelas telas e invadir as nossas vidas na forma de vírus, na

forma de afeto, no sentido de nos virar pelo avesso, de nos pôr em questão, e denunciar

que não existe uma fronteira entre cultura e natureza, a não ser nas nossas mentalidades,

convocando a uma mudança de mentalidade”. Conclui que a nociva divisão feita entre

natureza e cultura deve ser desconstruída, para uma que permita que as pessoas vivam

mais imersas na natureza e na própria experiência de ser como parte da natureza.

  66



Imagem 23: Dentro do trem de subúrbio os personagens são representados como seres transparentes,

acinzentados e sem diferenciação, uma forma de mostrar como a relação urbana nas sociedades modernas

transforma as pessoas roubando a sua individualidade e pertencimento (1h38m45s).

Imagem 24: A arte retratando a pobreza dos retirantes como uma que desumaniza as pessoas e que as

torna cinzas, sem uma vivacidade de cor (Retirantes de Cândido Portinari).

Podemos traçar um paralelo entre a imagética do filme a “Viagem de

  67



Chihiro” (imagens  21 e 23) e a obra “Retirantes” de Cândido Portinari (Imagem 24).

Em ambas há uma alusão a pobreza como uma que retira a dignidade das pessoas, algo

que se representa pela própria perda da vivacidade das cores, prevalecendo tons em

branco e preto. No filme as pessoas que viajam no trem são transparentes, expressando

um esvaziamento da substância. O trajeto feito pelo trem é o de uma região urbana, em

que prevalece a lógica da modernidade, para um local distante, que o filme indica como

um que a lógica seria distinta.

Após a longa viagem de trem Chihiro chega ao seu destino, a morada da

bruxa boa Zeniba. Podemos notar que a bruxa tem um amplo conhecimento e conexão

com a natureza. Há em suas prateleiras diversos produtos vegetais frescos (imagem 25).

Imagem 25: A casa de Zeniba, ao contrário da de sua irmã, é de simplicidade e os poucos são os objetos

de uso, não para uma decoração opulenta (1h48m16s).

  68



Imagem 26: Ambiente principal  de uma casa em Sant Josep de sa Talaia.  (Fonte:  Les Illes Balears.

Arxiduc Luís Salvador. Edició SA NOSTRA)

Na casa de Zeniba temos o trabalho artesanal típico de um campesinato,

algo que pode ser comparado com a imagem 26, que retrata um trabalho camponês. Ao

mesmo tempo, quando vemos a mesa com os alimentos consumidos notamos a presença

de bolo e biscoitos com aparência de caseiros.  Podemos dizer que se trata de uma casa

camponesa.

Na casa camponesa a distribuição do espaço corresponde às necessidades

de  seus  habitantes.  Isto  é  uma  arquitetura  funcional,  sem  superfluidades.  Essas

construções não foram feitas por profissionais. Conhecimento básico foi transmitido de

geração em geração e na construção toda a vizinhança participava da casa. No interior

havia  uma  espécie  de  compromisso  recíproco:  ajudar  e  retribuir  o  favor  quando

necessário. É caracterizada por sua dimensão humana. Ou seja, um espaço que se adapta
  69



a  tudo  momento  para  as  necessidades  familiares  das  pessoas  que  a  habitam

(REQUENA, 2004, p. 7).

Imagem 27: Zeniba utiliza uma roca para produzir seus próprios fios de costura (1h50m34s).

Podemos  perceber  que  Zeniba  possui  diversos  saberes  que  estão

profundamente ligados com a natureza.  Na imagem 27 podemos ver uma roca,  que

permite a produção de fios a partir dos materiais colhidos localmente. Ou seja, há um

conhecimento  que  a  conecta  com  a  natureza,  algo  muito  distinto  da  lógica  da

modernidade,  em que a regra é a produção dissociada  do contato com a natureza e

fragmentada.

A relação capitalismo e natureza assume características  peculiares que

são sutilmente abordadas nas animações do Studio Ghibli. Ao tratar da relação do ser

  70



humano com a natureza, podemos partir do ponto de vista convencional no ocidente que

é o de os tratar como esferas distintas. Ou seja, uma coisa seria a realidade social e outra

a natural.  Tal posicionamento pode ser considerado enganoso e notamos que em “A

Viagem de Chihiro” isso é questionado. 

A forma de pensar cindida inclusive se expressa no próprio estudo da

Geografia, com um ramo dedicado à Geografia Humana e outro à Geografia Física. A

separação,  no  entanto,  pode  ser  questionada  ao  se  constatar  que  o  ser  humano,

atualmente, nunca requisitou tanto da natureza e introduziu tantos de seus elementos no

seu interior. 

“Assim,  podemos  afirmar  que  ao  longo  dos  tempos  os

elementos  da  natureza  vêm  se  transformando  em  objetos

geográficos.  É  esse  o  ponto  que  deve  ser  ressaltado:  ao

transformar um elemento natural em objeto geográfico, dando-

lhe função, finalidade e sentido, o ser humano está transferindo

a  esse  elemento  conteúdo  humano,  está  humanizando  a

natureza.  Depois de se separar da natureza,  o ser humano se

reaproxima dela, porém transformando-a em coisa humana, em

objeto geográfico” (OLIVA, 1999, p.104). 

A modernidade mascara a realidade ao fazer parecer possível que um

objeto  seja  produzido  “do  nada”,  de  forma  totalmente  dissociada  da  natureza.

Evidentemente isso é impossível, toda produção surge de algum lugar do planeta e de

forma indissociável  do  espaço  natural.  Assim como um vírus  captura  as  células,  a

modernidade  captura  o  espaço  natural,  submetendo-o  ao  seu  código  “genético”  de

valores. Viralmente, têm como grande característica a sua ampliação sobre o espaço,

expandindo-se além de qualquer limite geográfico e buscando ocupar o mundo inteiro. 

  71



Notamos que o capitalismo operou uma nova espacialidade. Antes dele

os povos se restringiam a um determinado espaço geoeconômico, em maior ou menor

escala.  A espacialidade  capitalista,  desde  as  suas  origens,  procurou romper  com os

limites geográficos, se expandindo além deles e ocupando o mundo inteiro.

 

Os  camponeses  estão  representados  no  filme,  como  aqueles  que  não

vivem sob o modo capitalista, sendo capazes de preservar seu modo de vida e ao mesmo

tempo resistir aos valores que buscam desintegrar suas identidades. Não por acaso, a

conclusão da jornada da heroína ocorre quando ela recupera a sua identidade e é capaz

de relembrar seu nome, bem como identificar sua família (origens).  

Os alimentos, no filme, são centrais para a sua compreensão e podem ser

vistos como a conexão do ser humano com a terra e a natureza.  Notamos que Chihiro,

na  qualidade  de  heroína,  tem  clara  essa  conexão,  sendo  capaz  de  valorizar  a  sua

importância simbólica. Há duas categorias de personagens no filme: os que reconhecem

no alimento  algo  que  transcende  a  mera  alimentação  e  os  que  não são  capazes  de

perceber tal aspecto. 

  72



Imagem 28: Chihiro recebe um alimento que a nutre em todos os sentidos e chora ao comer o onigiri

(bolinho de arroz) (49m58s).

Em determinado momento,  quando Chihiro pensa que não terá  forças

para enfrentar os desafios que a cerca, ela se reestabelece comendo o tradicional onigiri

(imagem 11). Esse momento no filme reforça o papel do alimento como uma ponte de

resgate da identidade que ela estava prestes a perder por completo.

  73



Imagem 29: Cena em A Viagem de Chihiro em uma fazenda adjacente ao local em que Chihiro é forçada

a trabalhar, para liberar seus pais e sobreviver (50m30s).

  74



Imagem 30: O buffet self-service (9m3s).

Os pais de Chihiro tem uma concepção sobre o alimento meramente de

consumo e prazer. Tal noção, evidentemente, é alienada e está dissociada da capacidade

de perceber que os alimentos têm uma origem que deve ser refletida.

Imagem 31: Kamaji (a direita) em seu posto de trabalho cercado das complexas infusões que envia aos

banhos. Ao mesmo tempo Chihiro (a esquerda) se mostra assustada com esse ambiente de trabalho que

  75



acabara de conhecer.  (28m32s).

Ao tratar  dos  alimentos  é  interessante  notar  a  figura  do  personagem

Kamaji  que aparenta  ser  alguém com um profundo conhecimento  sobre essências  e

infusões (imagem 31), já que é o encarregado de enviá-las aos banhos termais de acordo

com a necessidade de cada cliente. O conhecimento sobre alimentos, assim como o de

essências de banho, também envolve um conhecimento profundamente sensorial, cada

qual envolvendo um sentido, notadamente olfato e paladar. Ainda assim, Kamaji está

inserido no espaço capitalista e quando necessita se alimentar faz de forma descuidada e

correndo; inclusive comendo e trabalhando ao mesmo tempo  (imagem 32).     

Imagem 32: A alimentação de Kamaji é feita sem qualquer cuidado em razão de ele ter de trabalhar sem

parar (29m22s).

  76



Imagem 33: Chihiro recebe um alimento do espírito que ela liberou da poluição que o estava intoxicando

(1h5m6s).

Diversos  alimentos  no  filme  apresentam  poderes  mágicos  e

transformacionais. Podemos destacar uma bolinha que Chihiro recebe de um espírito da

natureza. Ela tem uma aparência nada atrativa, o que denota que não se trata de um

alimento para satisfazer prazeres, mas sim um que nutre outras necessidades (imagem

33). 

Já outros alimentos são altamente desejados, como iguarias, e tem um

valor meramente de consumo e prazer. Podemos destacar um lagarto desidratado, que

aparentemente  por sua raridade é  algo altamente  desejado como alimento.  Podemos

  77



compará-lo com  a  trufa negra, que é apreciada por seu sabor, mas em grande parte

valorizada pela sua raridade.    

Imagem 33: Uma lagarto desidratado é tratado como uma iguaria no universo ficcional do filme (29h30s)

Em outro momento  no filme o alimento  é  associado com o consumo

inconsequente, algo que poderia se aproximar da definição daquilo que chamamos de

luxúria. Podemos perceber tal percepção de alimentação nas imagens 34 e 35, em que

vemos  uma  imensa  quantidade  de  alimentos  disposta  para  satisfazer  desejos  de

consumo. O grande incentivador dessa forma de alimentação no filme é o “espírito sem

rosto” que podemos associar  com o aspecto do capitalismo que nos convida a todo

tempo a consumir e desejar.    

  78



Imagem 34: Um banquete feito para servir o espírito sem rosto (31m13s)

Imagem 35: Em uma referência a sociedade de consumo, o ser sem rosto tem um apetite insaciável

(1h11m21).

Enfim,  podemos  dizer  que  o  filme  apresenta  diversas  visões  sobre  a

alimentação, que expressam concepções filosóficas mais profundas, inclusive sobre a

relação do ser  humano com a própria  natureza.  O conflito  central  do filme está  na

relação de opressão regida pela bruxa Yubaba, que escraviza as pessoas ao seu redor por
  79



meio do artifício  da perda da identidade e  de qualquer  forma consciência  ampla.  A

protagonista consegue romper com tais laços opressivos, agindo para desestruturar o

próprio  sistema  por  meio  de  sua  ação  pautada  por  princípios  diversos,  como  a

solidariedade e a recusa ao consumo inconsciente.  

V - Nausicaä do Vale do Vento – A natureza como catástrofe  

Nausicaä Vale do Vento é um filme pós-apocalítico que se passa em um

futuro em que os seres humanos destruíram intensamente os ecossistemas da Terra.   Os

humanos  que  sobreviveram  tentam  sobreviver  em  um  mundo  em  ruínas  e

constantemente castigado por catástrofes. Na história somos apresentados a um vilarejo

que somente consegue sobreviver pois não é atingido pelos ventos tóxicos que sopram

de outras regiões. Uma senhora, profetiza que os problemas que eles enfrentam apenas

serão resolvidos quando surgir alguém que seja capaz de reestabelecer a relação do ser

humano com a natureza.

O filme  apresenta  um vilarejo  composto por  camponeses  que  se vem

diante da crise ambiental. A contaminação do solo e do ar faz com que eles busquem o

isolamento da própria natureza. A protagonista do filme não concorda com tal postura e

se recusa a se afastar do meio ambiente, mesmo que ele apresente um perigo. Como

heroína ela será capaz de mostrar aos outros habitantes que é possível estabelecer uma

nova relação com a natureza. 

O longa foi feito a partir de um mangá publicado em 1983, com o mesmo

nome que a película. Há referência à Odisseia de Homero, especialmente na história da

  80



princesa Nausícaa, o que faz um paralelo com “a jovem princesa Nausícaa depara com

Ulisses  nu  e  empastado  de  sal  numa  praia  da  paradisíaca  ilha  de  Esquéria”

(LOURENÇO, 2009,  p.  9).  No texto do mangá o ambiente  é  descrito  como um de

desastre ambiental. O ser humano havia sido abandonado até mesmo pela generosidade

do mar. O oceano havia se tornado o local de descanso final para todas as substâncias

venenosas espalhadas pela face do planeta.

Ao mesmo tempo o filme é inspirado no folclore japonês,  na história

“Tsutsumi Chūnagon Monogatari”, que pode ser traduzido como “A senhora que amava

insetos” do período Heian2 (794-1185).

O conto pode ser resumido da seguinte forma: existiu uma senhora que

amava borboletas, que vivia em uma casa vizinha de um inspetor provincial. Ele tinha

uma filha única, uma menina, cuja educação ele e sua esposa devotavam cuidados sem

fim. Ela era uma garota  distinta, que costumava  indagar: "Por que as pessoas fazem

tanto  alarde  sobre  borboletas  e  nunca  dão  a  mínima  para  as  criaturas  das  quais  as

borboletas crescem? É a forma natural das coisas que é mais importante". Ela coletava

todos os tipos de répteis e insetos, especialmente os que maioria das pessoas tinha medo

de tocar, e os observava dia a dia para ver no que eles se transformariam, mantendo-os

em vários tipos de caixinhas e gaiolas. Entre todas essas criaturas, sua favorita era a

lagarta  comum.  Ela  descobriu  que  outras  meninas  tinham  medo  desses  animais  de

estimação e que seus únicos companheiros eram alguns meninos bastante rudes, que não

2 Algumas  das  primeiras  poesias  em chinês  eram  devotadas  a  temas  budistas  -  o  que  era  menos
frequente na poesia japonesa. O budismo, em seus primórdios no Japão, era uma religião marcada
pelo generoso patrocínio dos grandes templos da cidade de Nara. No Período Heian, particularmente
como resultado das atividades de homens como Kūkai (774-835), o Budismo se tornou objeto  de
estudo de muitas das melhores mentes da época. O budismo ensinado da linha inaugurada por Kūkai
era aristocrático e restrito àquelas pessoas que  apreciavam demonstrar capacidade intelectual para
compreender suas profundezas e gosto para apreciar suas manifestações estéticas. No final do período
Heian, no entanto, maior atenção foi dada à divulgação dos ensinamentos budistas para todos do
povo.  É  nesse  contexto  que  surge  obras  como "Contos  da  coleção  Uji",  que  foi  pensado para
comunicar em linguagem simples e atrativa algumas das doutrinas budistas. Foi assim que o budismo
passou a ser encontrado em maior ou menor grau na maioria dos famosos escritos do período Heian. 

  81



tinham o menor medo. Ela os fez carregar as caixas de insetos, descobrir os nomes dos

insetos ou, se isso não pudesse ser feito, ajudá-la a dar-lhes novos nomes. Ela detestava

tudo que não fosse natural. Consequentemente, não era capaz de arrancar um único fio

de cabelo das sobrancelhas, e se recusava  a  escurecer os dentes como era tradicional,

dizendo que era um costume sujo e desagradável. Então, ela se dedicou integralmente a

cuidar de seus insetos. Por essa peculiaridade, as pessoas em geral tinham medo dela e

se mantinham afastadas; os poucos que se aventuraram a abordá-la voltavam com os

relatos  mais  estranhos.  Se  alguém  mostrasse  a  menor  aversão  a  seus  bichinhos  de

estimação, ela perguntaria indignada como ele poderia ceder a um preconceito tão bobo

e vulgar (KEENE, 2007, p. 100).  

A protagonista  do filme age como no conto da menina que amava os

insetos, e é capaz de se relacionar com a natureza de modo diverso que o resto das

pessoas de seu povoado. Estabelece, inclusive, boa relação com insetos descomunais e

agressivos que atacavam o vilarejo. Isso é um ponto comum, que torna ambas figuras

peculiares  e  um tanto  quanto  desconectadas  dos  valores  sociais  dos  locais  em que

vivem.

O filme,  partindo  dessas  bases,  tem como temas  a  proteção  do meio

ambiente,  a  busca  pela  restauração  de  uma relação  harmoniosa  entre  ser  humano e

natureza e uma mensagem de respeito a todas as criaturas vivas. Sua narrativa inicia

contando que a história se passa depois de mil anos do fim da civilização industrial, que

teria terminado com um curta guerra de sete dias e imenso ataque bélico entre seus

adversários.  Como  resultado  dessa  guera  o  meio  ambiente  teria  se  tornado  tóxico,

passando a ser ocupado por uma forma tóxica de floresta, denominada fukai.

Os  seres  humanos  restantes,  para  sobreviverem,  instalaram-se  em

pequenas cidades e vilarejos, viajando entre elas em aeronaves ou planadores. A cidade

  82



em que a protagonista vive, a princesa Nausicaä é uma que está situada em um vale

próximo  ao  oceano.  A  brisa  marítima  impede  que  os  gases  tóxicos  da  floresta

contaminem o vilarejo.

A história  incia com a protagonista Nausicaä sobrevoando a região da

floresta tóxica (fukai) com seu planador. Ela adentra o local utilizando uma máscara que

a  protege  das  substâncias  tóxicas  do  local.  Como uma cientista  coleta  amostras  de

substâncias que guarda em tubos de ensaio.

Em sua exploração encontra  uma carcaça  de um inseto gigante que é

chamado de Ohmu. Ao observar a extrema resistência da carcaça é surpreendida por um

barulho distante.  Com seu planador  parte para observar o que estava acontecendo e

encontra um ser humano sendo perseguido por um inseto Ohmu.

Imagem 36A: Cena da perseguição do filme, em que a protagonista interfere para mediar o conflito entre

ser humano e natureza (9m40s).

   Estamos diante de uma história que o conflito principal está na ruptura

dos seres humanos com sua relação com a natureza. A heroína do filme, acaba por ser

  83



aquela que é capaz de resolver o conflito restaurando o vínculo entre a humanidade e a

Terra.

Ela observa que o inseto estava tomado pela raiva e busca acalmá-lo.

Para tanto utiliza um apito de insetos, que emite um som como de um tom meditativo.

Com isso ela é capaz de tranquilizar o inseto e conduzi-lo de volta à floresta.  

Na  cena  seguinte  Nausicaä  volta  para  seu  vilarejo  e  encontra  com a

pessoa que estava sendo perseguida pelo inseto. Era um conhecido seu, o mestre Yupa,

um  homem  que  viaja  incansavelmente  buscando  entender  os  mistérios  da  floresta

tóxica. Ele dá para Nausicaä um pequeno animal selvagem da floresta, semelhante a um

esquilo.  O  animal  em  um  primeiro  momento  se  mostra  agressivo,  mas  Nausicaä

rapidamente é capaz de conquistar a sua confiança. 

Imagem 36B: Cena em que Nausicaä conquista a confiança do animal, demonstrando a sua boa relação

com a natureza (13m47s)

A história prossegue, passando a mostrar panoramicamente o espaço e o

  84



modo de vida do vilarejo em que vive Nausicaä, o Vale do Vento. Observamos que são

camponeses que vivem em uma relação de harmonia com a natureza. O filme prossegue

mostrando uma reunião familiar em que estão Nausicaä, seu pai, mestre Yupa e uma

anciã (Obaba) conversam. A anciã explica que existe uma lenda que diz que um dia

alguém chegaria  para restaurar  o vínculo perdido do ser humano com a terra  e que

conduziria a todos até a terra pura.

Imagem 36C: Cena que mostra a produção do vale do vento, mostrando uvas e uma população que vive

de uma relação direta com a natureza (16m11s).

  85



Imagem 36D: Cena mostrando o vilarejo do Vale do Vento, um local idílico, em que os seus habitantes

parecem conseguir preservar  uma boa relação  com a natureza.  O local  resiste ao avanço do fukai,  a

floresta/natureza tóxica por conta da favorável brisa marítima que sopra constantemente. (16m24s).

A vida no vale do vento é tranquila,  não fosse a ameaça da poluição

daquilo que é denominado Fukai, uma forma de natureza fora de controle. O fukai pode

ser associado aos desastres naturais,  que se agravam diante das atividades humanas,

como o aquecimento global e o aumento do nível dos mares. Os camponeses do vilarejo

não sabem como resistir ao Fukai e resistem como podem, mantendo-se afastados dos

efeitos deletérios dessa natureza descontrolada.

  86



Imagem 36E: Em Nausicaä o Vale do Vento uma anciã profetiza a realização de uma antiga lenda de um

herói que resgataria a relação do ser humano com a natureza.

A história segue mostrando uma enorme aeronave que cai no vilarejo  do

Vale do Vento. Nausicaä consegue resgatar uma sobrevivente do acidente, a princesa do

reino de Pejite, que logo após acaba falecendo. A queda da aeronave traz esporos da

floresta tóxica, que são rapidamente combatidos.

  87



Imagem 36F: O combate de "pragas" agrícolas, representando como a natureza é vista como como uma

ameaça ao progresso.

No Vale do Vendo há uma incompreensão da forma como a natureza

atua. Os seus habitantes vivem em um equilíbrio precário, constantemente ameaçados

pela  natureza  em  desequilíbrio.  Podemos  vê-los  como  refugiados  ambientais,  que

resistem como podem para manter seu modo de vida. O filme mostra que a agricultura

do vilarejo, que vive de um modo tradicional, sofre a ameaça de um fungo destrutivo,

que aniquila  com a produção agrícola.  Os agricultores  utilizam o combate  direto às

supostas “pragas”, assim como fazemos com a utilização de agrotóxicos atualmente. A

protagonista  do filme não concorda  com esse combate,  e  é  capaz de desenvolver  o

plantio de plantas que eram consideradas tóxicas para essa agricultura que era feita, algo

que pode ser comparável aos orgânicos.

A narrativa prossegue, e os personagens, ao averiguar os destroços da

aeronave  que  caiu,  descobrem  que  ela  veio  do  reino  de  Torumekia,  um  reino

militarizado. A aeronave tinha caído por tentar atacar os insetos da floresta tóxica, que

acabaram  subindo a bordo e derrubando o avião.  Logo mais  aeronaves  do reino de
  88



Torumekia  chegam  ao  Vale  do  Vento,  desembarcando  diversos  militares  que

rapidamente dominam o vilarejo.

A  humanidade  sobrevivente  no  filme  é  representada  em  três  grupos

sociais:  

Dentre  estes,  Pejite  e  Torumekia  tratam  e  representam  esta

floresta  tóxica  como  um  inimigo  a  ser  eliminado.  Embora

tenham em comum a atitude de combater os insetos que moram

na floresta tóxica, as duas nações vivem em guerra. Já o grupo

Vale do Vento representa esta floresta com respeito e temor,

mas não busca sua destruição. Este grupo até utiliza e enxerga

os recursos desta floresta como renováveis e importantes para

fabricar  seus  armamentos.  Este  grupo  também  tem  como

referência  as  atitudes  da  princesa  Nausicaä  que  defende  a

possibilidade  de  convivência  entre  os  humanos  e  a  floresta

tóxica (SANTOS, 2020, P. 45). 

  89



Imagem 37: Cena do ataque militar ao vilarejo do Vale do Vento (32m01s).

Os invasores acabam por matar o pai de Nausicaä e a aprisionam. Os

demais habitantes do vilarejo são também subjugados. Por um momento a protagonista

é tomada pelo ódio, mas depois guiada pelo mestre Yupa acaba aceitando que é melhor

seguir pelo caminho da paz. Então, a representante do reino de Torumekia afirma que

está  travando  a  guerra  para  unir  os  povos  da  região  para  construir  uma  terra  sem

preocupações. Afirma que seu plano é destruir a floresta tóxica, de forma a eliminar a

sua ameaça aos seres humanos. Também propõem que com sua guerra serão capazes de

regatar  as habilidades  milagrosas  e  os poderes  que no passado fizeram os  humanos

mestres do planeta Terra. 

Nesse  momento  a  anciã  aparece  e  diz  que  os  humanos  já  tentaram

queimar a Floresta Tóxica inúmeras vezes, mas em todas uma manada de insetos Ohmu,

enlouquecidos de raiva se uniam para contra-atacar os humanos.

O discurso militarista do reino de Torumekia pode ser comparado com o

discurso imperialista que justificou as mais diversas guerras, inclusive diversas travadas

pelo Japão em seu expansionismo pela Ásia. Indiretamente também há uma crítica ao
  90



próprio capitalismo, que buscou, por meio do imperialismo, obter novos mercados por

meio da conquista direta. 

Nesse ponto se esboça duas visões de mundo diversas, que constituem o

conflito básico do filme. De um lado o reino de Torumekia, que acredita na ideia de

progresso  infinito  pela  expansão  e  dominação  da  natureza  e  de  outro  a  visão  de

Nausicaä,  que  é  uma visão de que ser  humano e natureza  são parte  de um mesmo

conjunto, devendo ser buscada a harmonia entre os dois.

 

Imagem 38: Cena de Nausicaä Vale do Vento mostrando um laboratório que a protagonista desenvolveu

para demonstrar que as plantas que eram consideradas tóxicas podiam conviver com os seres humanos.

A protagonista percebe que aquilo que era visto como uma praga, um

fungo, adquiria toxidade em razão da forma como os seres humanos se relacionavam

com a natureza. Se tais espécimes estivessem criados com água e terra não poluída não

tinham nenhuma toxidade. Para mostrar ao seu povo que a natureza não representa uma

ameaça, Nausicaä cria um laboratório próprio em que conduz pesquisas e utiliza seu

próprio  corpo,  recusando-se  a  utilizar  dispositivos  de  proteção  contra  insetos  que

  91



supostamente eram tóxicos ou agressivos. Ou seja, ela não consegue conceber a relação

separada dos humanos com a natureza.

Neste enredo se percebe a crítica ao modo de produção fundamentado no

tipo de desenvolvimento científico, tecnológico, importado do Ocidente e que exerceu

controle sobre o cotidiano dos japoneses neste período pós-Segunda Guerra. “Um modo

de intervenção e de produção que preza pelo consumo dos recursos no ambiente, sem

reflexão sobre os possíveis  impactos  para o seu bem-estar  e de sua biodiversidade”

(SANTOS, 2020, p. 45). 

A protagonista conclui que é o solo e água que estavam contaminados,

resultando que era inútil empreender uma batalha contra a natureza. Sua clara percepção

é  de  que  os  seres  humanos  que  estavam  gerando  os  problemas  ambientais  que

enfrentavam.

É interessante notar que a crise ambiental fez com que o desequilíbrio

chegasse  a  tal  ponto  que  qualquer  contato  com  a  natureza  no  filme  é  feito  com

máscaras. Podemos traçar um paralelo com a pandemia do Covid iniciada em 2019,

também  fruto  de  uma  relação  desequilibrada  do  ser  humano  com  a  natureza,

notadamente o avanço inconsequente sobre a vida selvagem e um mundo em que os

deslocamentos globais permitem facilmente e rapidamente o espalhamento em escala

planetária.

Conforme  o  filme  se  desenvolve  a  protagonista  assume  o  papel  de

heroína mítica que terá a habilidade de restaurar a relação perdida entre ser humano e

natureza. De forma profética ela se enquadra na narrativa mitológica da que atuará nesse

sentido. No entanto, mesmo sabendo a verdade ela não sabe como convencer os demais

da verdade inconveniente que descobriu.

  92



Imagem 39: Nos momentos em que os seres humanos adentra a floresta tóxica necessitam usar máscaras.

Algo que revela que as relações desastradas da humanidade acabam por levar ao desequilíbrio (50m59s). 

Finalmente, quando a oportunidade surge, Nausicaä demonstra perante a

líder do reino de Torumekia que a floresta em si não é tóxica, mas sim sua toxidade

decorre da forma como lidamos com ela. Da mesma forma, os insetos que os atacam

agem de forma meramente reativa, como forma de defesa contra as ações humanas.

  

  93



Imagem 39A: Cena de Nausicaä Vale do Vento no qual a protagonista demostra com seu próprio corpo

que o fukai, aquilo que o outros viam como uma floresta tóxica, era inofensivo.

Apesar  da  demonstração,  os  insetos  já  estavam  atiçados  demais  para

serem contidos e Nausicaä acaba caindo nas profundezas da floresta tóxica. Lá, como

em um mergulho no inconsciente, a protagonista relembra a sua infância e como foi

criada para acreditar que seres humanos e natureza eram distintos, até mesmo opostos.

  

  94



Imagem 39B: Cena que mostra as profundezas da floresta tóxica, que se apresenta como uma grande

catedral (1h03m35s).

Nesse momento no filme, como em uma epifania, Nausicaä compreende

os ciclos da natureza e de emoção começa a chorar.  Ela percebe que as árvores da

floresta tóxica na realidade tinham nascido para limpar o mundo das substâncias tóxicas

contaminadas  pelos  humanos,  absorvendo a poluição  do solo  e  transformando-a em

formas cristalinas sem toxidade.

Ainda assim, os demais não conseguem acreditar em Nausicaä e buscam

reviver uma máquina de guerra dos tempos antigos para empreender uma guerra contra

a floresta tóxica. Algo comparável ao poderio de bombas atômicas. 

A guerra prossegue até o ápice do filme em que os insetos partem em

conjunto para aniquilar a humanidade. Nausicaä, em seu momento de redenção, pratica

o sacrifício último, oferecendo sua vida para apaziguar as tensões. Ela acaba esmagada

pelo bando de insetos, mas a partir desse momento os ânimos se acalmam.  Em uma

  95



cena épica, Nausicaä tem seus ferimentos curados pelos insetos, ressuscitando de forma

mítica. O filme termina o restauro da relação rompida do ser humano com a natureza e a

inauguração de uma nova forma harmônica de viver.

A  protagonista,  ao  final,  revela-se  ser  aquela  que  atua  como uma

redentora.  Ao  contrário  da  salvação  judaico-cristã,  que  se  dá  através  de  um

relacionamento  com  Deus  como  um  ser  supremo,  essa  salvação  ocorre através  da

reconciliação humana com a natureza. É uma concepção holística de que os deuses são

parte da natureza, uma visão próxima da visão xintoísta do Japão. A conexão entre os

humanos e a Terra é, portanto, nossa conexão com os deuses. Por isso, os deuses se

perdem quando a natureza  é  vista  apenas  como um recurso.  De tal  forma,  somente

quando  nos  afastamos  da  visão  da  Terra  como  um  recurso  podemos  renovar  o

relacionamento dos homens com os deuses.

A perda da sacralidade é central na trama de “Princesa Mononoke”,  já

que a floresta sagrada está sendo transformada em uma fonte de ferro, mostrando assim

a  natureza  considerada  sacra,  sendo  explorada  e  reificada.  Os  animais  da  floresta

deixam de ser deuses e se tornam um suprimento de carne. 

A destruição final do deus da floresta é realizada por Lady Eboshi, que

consegue decapitar a floresta com sua arma. Isso é mais do que simplesmente um ato de

violência. O ato de Lady Eboshi representa uma transformação radical do modo humano

de ver a  floresta apenas  como matéria  prima,  visto muito nas práticas  capitalistas  e

consumistas  dos  dias  atuais,  nas  quais  a  produção  só  cresce,  devido  a  uma grande

demanda, sem respeitar o limite de recursos ou o descarte consciente.

  96



Lady Eboshi  pode ser vista  como uma humanista  secular.  Suas  ações

parecem ser racionais na medida em que ela visa alcançar progresso e prosperidade para

sua comunidade. Para ela, não há nada de sagrado na floresta, e os deuses ou animais

são  simplesmente  obstáculos  para  a  extração  eficiente  de  ferro.  Lady  Eboshi,  no

entanto,  não  é  uma personagem totalmente  antipática.  Mas,  suas  ações  provocam a

miséria  geral  tanto  para  a  floresta,  como  para  os  humanos.  Ela representa  nossa

compreensão da tecnologia como simples progresso, e os impactos que gera são vistos

como inevitáveis. 

A  “Princesa  Mononoke”  é  uma  história  de  perda,  mas  também  de

reconciliação, como a que vemos no fim do filme, quando a floresta sagrada começa a

crescer novamente, apresentando esperança para um recomeço (ALVES, 2021, s.p.). 

  97



Imagem  39C:  Cena  mostrando  Nausicaä  sendo  curada  e  de  seus  ferimentos  e  retomando  a  vida

(1h52m11s).

Na última  cena  é  mostrada  uma máscara  abandonada  e  um broto  de

árvore nascendo ao seu lado. A máscara, objeto inevitável quando a natureza entra em

desequilíbrio não é mais necessária. 

Imagem 39D: Cena final do filme mostrando uma máscara abandonada, representando o

  98



fim da ruptura entre o ser humano e a natureza (1h56m50s).

A  imagem  final  do  filme  é  um raio  literal  de  esperança:  uma  única

semente  germinada  crescendo  sob  um raio  de  luz  do  sol  ao  lado  de  uma  máscara

abandonada. A imagem sugere que a recuperação do mundo pode levar centenas ou

milhares de anos, mas enquanto houver vida há uma esperança. A implicação é que, no

mundo, a vida é mais forte do que a violência da humanidade e, mesmo nos ambientes

mais hostis ela pode se regenerar.  

Enfim, podemos dizer que o filme tem como linha central a relação do

ser humano com a natureza.  Há uma especial  ênfase na crise ambiental,  que, muito

embora ocorra no ambiente ficcional do filme, nos permite traçar claros paralelos com a

realidade vivenciada na atualidade.   

VI – Mononoke Hime – A visão de um conflito de fronteira 

Mononoke Hime (A princesa Mononoke) é um filme de 1997 produzido

pelo  Studio Ghibli e dirigido por Hayo Miyazaki.  Foi lançado 13 anos após o  filme

Nausicaä do Vale do Vento,  também de Miyazaki.  O filme retoma a  abordagem  de

tema de preocupação com a natureza e o meio ambiente,  agora deixando de lado o

futuro distópico e as consequências nucleares para criar uma história rica em mitologia

que se passa no Japão feudal em meio a uma guerra declarada pelos espíritos e deuses

da natureza aos humanos. 

No longa,  Ashitaka  é  um jovem da  realeza  da  vila  de  Irontown que

precisa defender sua cidade dos constantes ataques da natureza aos humanos e que é

ferido e amaldiçoado por um deus moribundo. Do outro lado, lutando pelos espíritos da

  99



natureza está San, a Princesa Mononoke, criada por lobos e que odeia profundamente os

humanos por estarem cada vez mais avançando sobre o ambiente com suas máquinas de

mineração e poluição. 

Em sua jornada, Ashitaka busca, antes de qualquer guerra ou vingança, a

compreensão.  Ele quer entender o que transforma deuses em monstros movidos pelo

ódio e o que faz os humanos agirem também como monstros. Afinal,  busca saber as

causas da violência.  

Estamos  diante  de  um filme  que  tem como tema  central  a  luta  pelo

espaço do meio ambiente e sobre qual modo de vida prevalecerá. Ashitaka atua como o

mediador entre os dois mundos em colapso,  já que o herói, ao matar um dos deuses

cujo  ódio  pelos  humanos  o  tornou  impuro  e  maligno,  é  também  contaminado  e

maldiçoado pelo mesmo mal que está matando a vida natural. 

Inicialmente pode-se dizer que há uma ambientação em Mononoke que

remete a uma natureza bruta e descontaminada, na qual ainda é possível encontrar seres

fantásticos, espíritos da natureza e outras criaturas mágicas vivendo em harmonia com

os animais, elementos comuns da religião do xintoísmo. Esse sistema simples funciona

de forma eficaz no filme que mostra um mundo em desequilíbrio.

Outro  aspecto  inserido  no  filme  é  a  representação  física  de  algumas

divindades sob a forma de animais gigantes como o shishigami, o deus javali Nago e o

lobo  de  Mononoke,  todos  seres  originalmente  poderosos  e  puros.  Porém,  com  a

industrialização, Miyazaki mostra que os humanos deixaram de cultivar e respeitar essas

entidades, indo inclusive além, pois partem para a destruição ambiental, acompanhado

da reificação  deles,  que  passam a  ser  tratados  como “coisas”  sem vida  pelos  seres

humanos.

O  filme,  seguindo  a  linha  do  anterior,  também  está  permeado  pela

  100



questão da relação do ser humano com a natureza. Não por acaso inicia com o seguinte

prólogo:

“Em tempos antigos houve uma terra coberta por florestas  e

onde,  em  épocas  muito  passadas,  viviam  os  espíritos  dos

deuses. Então, homem e bicho viviam harmoniosamente. Mas

com o passar dos tempos a maioria das grandes florestas foi

destruída.  As  que  se  salvaram  eram  guardadas  por  animais

gigantescos, súditos do grande espírito da floresta, pois esses

eram os dias de deuses e de demônios”.

Cabe  destacar  que  em nenhum momento  o  filme  explicita  qual  foi  o

momento em que a referida ruptura da harmonia do homem com a natureza. Porém há

alguns indícios que nos permite situar em certos momentos da história da humanidade.

O grande conflito  apresentado no filme é de uma mineradora,  com seus integrantes

humanos, lutando contra a própria natureza, representada pela floresta. A mineração de

pedras e metais é uma atividade humana desde os tempos pré-históricos. No entanto, a

mineração  apresentada  é  uma  típica  do  período  moderno  ou  pré-moderno.  Aos  44

minutos do filme as mulheres que trabalham na mina falam que seus turnos duram

quatro dias, mas que isso era melhor do que trabalhar em um bordel na cidade, ou seja,

estamos diante de trabalhadores com relações modernas ou pré-modernas de trabalho.

Nesse sentido:

Tendo em vista o roteiro do filme, Mononoke Hime faz uma

ótima leitura acerca da constante agressão ao meio ambiente,

colocando os trabalhadores em paralelo com a sociedade, que

pouco  reflete  sobre  o  impacto  de  seus  atos.  Lady  Eboshi

representa  a  noção  de exploração  excedida,  no entanto,  sem

perder  o  caráter  sensível  do  desejo  de  aperfeiçoar  os  meios

tecnológicos a fim de encontrar benefícios para a humanidade,
  101



enquanto San e os deuses fazem o papel da natureza e o que

aconteceria caso ela reagisse direta e agressivamente aos feitos

do homem (SILVA, 2019).

Podemos  dizer  pela  análise  da  arquitetura,  avanços  técnicos  e

vestimentas,  que o filme se passa em algum momento ao final do período medieval

japonês3. O filme busca mostrar o início do conflito aparentemente insolúvel entre o

mundo  natural  e  a  civilização  industrial  moderna.  Evidentemente  um  conflito  que

continua até hoje. De um lado somos apresentados aos humanos que puxam até o limite

a  utilização  dos  recursos  naturais,  ao  ponto  de  degradar  completamente  o  meio

ambiente. No lado oposto temos os espíritos e seres da floresta que lutam para mantê-la

de pé. 

De 1600 a 1850, durante o xogunato (de xogun) Tokugawa, o

Japão  foi  unificado  com  base  num sistema  assemelhado  ao

feudalismo, com rígida divisão de classes.  Houve um grande

florescimento econômico e as províncias mantinham relações

diplomáticas  e  comerciais  co  várias  potências  europeias  da

época, como Portugal, Holanda e Espanha. (…) Foi assim até

que o isolamento com o mundo ocidental fosse encerrado em

1858, quando se inciai a era Meiji, marcado por forte processo

de modernização e abertura do país ao Ocidente. Começava a

surgir o Japão moderno, com significativa influência dos países

capitalistas ocidentais. Com intensa participação do Estado –

estimulando a industrialização e fundando empresas – o Japão

viveu  no  final  do  século  XIX  sua  Revolução  Industrial.

3 Uma análise do filme o situa “na parte tardia do período Muromachi (1336 – 1756), um
tempo de grandes mudanças sociais no Japão, com o começo do fim do sistema feudal que
era  dominante  no  país  desde  mais  ou  menos  o  século  13”.
(https://traduagindo.wordpress.com/2017/10/14/princesa-mononoke-e-o-comeco-do-
capitalismo-japones/).

  102



Construiu-se  a  ferrovia  Tóquio-Iocoama,  instalaram-se

empresas  telegráficas,  abriram-se  novas  minas  de  carvão,

criaram-se  fábricas  de  cimento,  papel,  vidro,  estaleiros  e

fundições  de  ferro.  As famílias  mais  poderosas  participaram

desse  processo,  como  a  Mitsui,  que  abriu  bancos.  Muitas

estatais  foram transferidas  para  outras  famílias,  entre  elas  a

Mitsubishi,  Kawasaki,  Furukawa,  Asano,  entre  outras.  Essas

poderosas  organizações  econômicas  controladas  por  uma

família  ficaram  conhecidas  como  zaibatsu.  (...)A  sociedade

moderna  japonesa,  com  sucesso  econômico  espantoso,  traz

hoje as marcas da modernização capitalista ocidental, inclusive

no plano cultural. Contudo o Japão poderia ser apontado como

um caso de compatibilização cultural, entre Ocidente e Oriente,

pois  alguns  elementos  da  cultura  japonesa  original  foram

essenciais nesse percurso (OLIVA, 1995, p. 254).  

É interessante notar que o filme não apresenta uma visão maniqueísta do

problema, preferindo apresentar os motivos que levam cada lado a agir de determinada

forma.  A  incapacidade  dos  dois  lados  dialogarem  leva  a  uma  guerra  sangrenta.  A

solução acaba se dando por meio de um entendimento e um caminho diverso acatado

por ambas as partes. 

O filme pode ser visto como um que trata do nascimento do capitalismo

no Japão. A personagem Lady Eboshi, empresária responsável pela mineração, pode ser

vista  com características  contraditórias.  De um lado é  bondosa com seus  próximos,

buscando  acolher trabalhadores  discriminados  ou  vulneráveis,  como  mulheres  e

leprosos,  e  por  outro,  age  de  forma  extremamente  agressiva  nos  ataques  aos  seus

inimigos ou de qualquer um que ameace o desenvolvimento de sua atividade. 

  103



Nesse sentido temos uma perspectiva  colonizadora,  que vê a natureza

como o espaço a ser dominada: 

E dominar a natureza, sabemos, é o fundamento da

civilização moderna construída pelos europeus à sua

imagem e semelhança e, para isso, os povos a serem

dominados foram assimilados à natureza começando

por  considerá-los  selvagens  que  significa,

rigorosamente, os que são da selva, logo, aqueles que

devem  ser  dominados  pela  cultura,  pelo  homem

(europeu, burguês, branco e masculino). Vê-se, logo,

que a invenção do europeu civilizado é, ao mesmo

tempo, a invenção do selvagem e, assim, a invenção

da  modernidade  é  inseparável  da  invenção  da

colonialidade (GONÇALVES, 2001).

Lady Eboshi  é  o  arquétipo  do empresário,  uma pessoa que utiliza  de

todos  os  recursos  disponíveis  para  obter  a  riqueza  propiciada  por  sua  atividade

econômica,  no caso a mineração.  Notamos que ela inclusive utiliza intensamente de

armas de fogo sofisticadas para impor sua vontade contra todos os que se opõem aos

seus projetos. A expansão infinita é o seu objetivo e daí surge o conflito com o ambiente

da floresta, que para a empresária é visto como um mero recurso. Nesse sentido afirma

Stenger:  

“Quando  Marx  caracterizou  o  capitalismo,  a  grande  questão  era:

“Quem  produz  as  riquezas?”,  daí  a  preponderância  da  figura  do

Explorador,  esse sanguessuga que parasita  a  força viva do trabalho

  104



humano.  Essa  questão  não  perdeu  evidentemente  nada  de  sua

atualidade; à determinação de não ter cuidado, até e inclusive quando

a barbárie ameaça, pode corresponder uma outra figura que vem se

acrescer,  sem  rivalidade,  à  primeira.  Essa  figura  é  o  Empresário,

aquele  para  quem  tudo  é  oportunidade  –  ou,  antes,  que  exige  a

liberdade de poder transformar tudo em oportunidade – para um novo

lucro, inclusive o que põe em xeque o futuro comum. “Poderia ser

perigoso” é algo que um patrão individual poderia entender, mas não a

lógica operatória do capitalismo, que eventualmente condenará aquele

que recua diante de uma possibilidade de empreender” (STENGER,

2015, p. 46).

Podemos observar também algumas características em Lady Eboshi da

relação de trabalho capitalista nos conformes da cultura japonesa, que é caracterizada

por  longas  horas  de  trabalho,  valorização  de  uma  relação  pessoal  de  dedicação  e

devoção do empregado à empresa, algo que encontra suas origens na relação daimyo-

servo do Japão Feudal. Assim, há uma relação de exploração4 combinada com um senso

de grupo e mesmo de proteção do trabalhador.  

O  capitalismo,  diretamente  associado  com  a  industrialização  e  a

modernidade, por sua vez, pode ser visto como a oposição ao modo de vida tradicional.

Em Monoque Hime temos uma grande mineradora que opera ao lado de uma floresta,

em  um  conflito  permanente.  Os  seres  humanos  que  patrocinam  a  atividade  são

incapazes  de estabelecer  uma relação  de sintonia  com a  natureza. É  algo  um tanto

4 O Japão possui uma das jornadas laborais mais longas do mundo, sendo comum até que
trabalhadores durmam no trabalho e façam horas extras extremamente estendidas.  Em
certos casos temos a exploração extrema, nos denominados "karoshi", um termo japonês
para designar os trabalhadores que morrem por excesso de trabalho.

  105



quanto semelhante  com os conflitos  existentes  no Brasil,  com o desmatamento e as

grilagens de terra para o avanço da fronteira agrícola ou mesmo com a mineração que

invade as terras indígenas. 

Neil  Smith  (2010,  p.10)  explica  que  o  capitalismo  opera  uma  nova

espacialidade, bem como é responsável por definir visões da natureza. A transformação

da natureza promovida pelo capitalismo industrial domina tanto o espaço físico quanto

o  imaterial da natureza. Nesse sentido o filme Monoque Hime está em perfeita linha

com tal reflexão, já que mostra uma época de transição, em que os seres humanos se

separam da natureza, destruindo-a tanto fisicamente (como na atividade de mineração)

ou seu aspecto imaterial (a morte dos deuses). A transição capitalista torna obsoletas as

concepções antigas e incompatíveis da natureza e cria novas formas relacionais. 

O capitalismo industrial inaugura o domínio da natureza o que pode ser

visto com admiração como uma medida do progresso humano ou mesmo com medo de

uma violação  de  uma regra  de  deus5,  o  que  resultaria  no  trágico  aviso  de  desastre

iminente. 

É possível observar uma clara relação entre a tradição xintoísta japonesa

em  oposição  ao  ideal  de  modernização.  No  Japão  o  processo  de  modernização

capitalista é em grande parte visto como uma ideologia externa, ocidental, e entendido

por muitos como um que afastou os japoneses de sua cultura ancestral e de seus valores

espirituais de harmonia com a natureza do xintoísmo. Nesse sentido, após a Segunda

5 Ao  pensar  no  avanço  técnico  como  uma  violação  da  regras  religiosas  podemos  pensar  em
Frankenstein, que é um mito contemporâneo. Nele “A criatura/monstro confronta-nos com questões
como a de sabermos, por exemplo, se a criatura é realmente um produto da natureza, uma forma de
vida sagrada, ou somente um produto do homem, fora da ordem natural  e, portanto, um monstro
(ARAÚJO, 2018, p. 58) 

  106



Guerra Mundial  surgiu um grande ressentimento e uma noção de que o imperialismo

japonês tinha sido sintomático dessa ruptura com a tradição, bem como de uma conduta

de prepotência e busca incessante de ampliar territórios para o capitalismo.

A  busca  por  ampliação  de  territórios  está  presente  no  filme,  com  a

atividade de mineração liderada por Lady Eboshi que busca invadir a região da floresta

destruindo-a. Há uma desconsideração pelo valor da harmonia, presente no xintoísmo,

que se expressa no ato de Eboshi de buscar matar o espírito da floresta, algo que pode

ser entendido como a visão da natureza não apenas como algo externo ao ser humano,

mas como uma ameaça a ser dominada.

A tradição xintoísta japonesa tem como centralidade a noção de amor e

respeito  pela  natureza.  Ao  contrário  de  focar  em  estabelecer  regramentos  morais

valoriza a ideia de que o ser humano de buscar permanecer em permanente contato com

os  kami (espíritos da floresta). Eles podem assumir duas feições: podem estimular e

amar quando respeitados, ou então trazer destruição e desarmonia quando desprezados.

Da mesma forma entende que após a morte, as pendências e conflitos não resolvidos faz

com que a alma permaneça na forma de fantasmas. Na narrativa do filme em diversos

momentos  personagens,  como  um  javali  morto  injustamente  pelos  ataques  dos

humanos, continua atuando no plano terreno como forma de buscar vingança. Enfim,

são espíritos de um ódio concentrado, originados justamente pela ruptura do equilíbrio e

da harmonia. 

A começar por seu ativismo ambientalista. Aqui, destaco dois

filmes:  Nausicaä  do  Vale  do  Vento  (1984)  e  Princesa

Mononoke  (1997).  Em  ambos,  Miyazaki  demonstra  sua

  107



percepção xintoísta  da natureza.  Ela é sagrada,  nela habitam

espíritos  –  como  os  pequenos  e  múltiplos  Kodamas  –  e

devemos  protegê-la,  nutri-la.  A  natureza  não  é  um  meio

(serviente ao ser humano para que este esgote seus recursos em

nome de um “progresso”  científico ou tecnológico)  mas um

fim em si mesma, digna de respeito. O mundo nesses filmes

não é antropocêntrico. Pelo contrário, a natureza é posta como

uma espécie de “rizoma da realidade”, que tem como condição

necessária  um  equilíbrio  entre  o  Homem  e  a  Natureza.  O

conflito ocorre quando esse equilíbrio se perde, normalmente

pela  extração  excessiva  de  recursos  do  meio  ambiente,

ameaçando a vida das árvores, dos animais, dos espíritos etc.

Assim  como em Mononoke  o  Homem é  ‘amaldiçoado’  por

destruir a floresta e decapitar seu espírito, nós também estamos

nos  praguejando  ao  provocar  o  aquecimento  global,  a

destruição  da  fauna  e  flora  da  Amazônia,  a  baleação,  entre

tantas outras coisas.

(…)

Miyazaki mostra que a guerra não é entre nós e o “outro”, mas

entre nós mesmos.  Não há uma dicotomia simplória  entre  o

“bem” e  o  “mal”  presente  em suas  narrativas.  A verdadeira

vitória da guerra não se dá quando eliminamos o inimigo. Ela

ocorre no instante em que escolhemos parar de lutar, saquear,

matar, destruir (LEAL, 2020, documento eletrônico). 

Portanto,  podemos  dizer  que  a  grande  temática  do  filme  é  a  própria

modernidade. Assim definida:

Segundo  Jean  Baudrillard,  a  modernidade  não  é  "nem  um

conceito  sociológico,  nem  um  conceito  político,  nem

  108



propriamente um conceito histórico; é um modo de civilização

característico,  que  se  opõe  ao  modo  da  tradição,  ou  seja,  a

todas as  outras  culturas  anteriores  ou tradicionais" (COSTA,

1998, p.20)

Tal  característica  da  modernidade  a  oposição  ao  tradicional  pode  ser

identificada  em todos os  filmes  analisados.  Podemos  também destacar  a  ligação  da

modernidade com a técnica, utilizando da ciência como instrumento para a dominação

da natureza.

A  ciência  figura  sem  dúvida  no  cume  da  redistribuição  de

horizontes à qual a modernidade está associada. Como vimos, a

constituição  da  ciência  se  confunde  a  tal  ponto  com  o

nascimento  da  modernidade,  que  é  difícil,  quiçá  impossível,

pensar  uma  sem  fazer  referência  à  outra.  O  pensamento

científico moderno é a própria essência da modernidade,  sua

testemunha mais eloquente (COSTA, 1998, p. 67). 

A  mineradora  em  Monoque  Hime,  claramente  representa  no  filme  o

modo  de  vida  capitalista.  Um  que  dissocia  a  produção  de  seus  produtores,  e

especialmente desrespeita a natureza. A natureza, por outro lado, no filme, tem a sua

própria capacidade de resistir. Os heróis do filme cumprem a missão de reestabelecer

uma relação possível entre seres humanos e natureza, como um papel de mediadores.

São os atores que vão agir para restaurar o equilíbrio natural, purificando o mundo com

suas ações e liderando uma nova cosmovisão.

 

  109



Imagem 40: Cena do filme Monoque Hime em que aparece a atividade de mineração (29m30s).

O Japão passa por um processo de modernização que mudou rapidamente

a sociedade japonesa. Isso é retratado nos filmes do Studio Ghibli. O período Meiji que

se  seguiu  à  Restauração  foi  uma era  de  grandes  mudanças  políticas,  econômicas  e

sociais  no  Japão.  As  reformas  promulgadas  durante  a  era  Meiji  provocaram  a

modernização e a ocidentalização do país. Modernização aqui pode ser vista justamente

como a introdução do capitalismo como forma cultural de pensamento dominante.

Cumpre destacar que o Japão entrou na ordem mundial em um estágio

tardio, quando já estava dominada pelo Ocidente. Foi durante o período Meiji o Japão

buscou-se afirmar como um estado-nação e pelo seu reconhecimento internacional. Foi

nesse período que se organiza também um estado industrial e capitalista nos modelos

ocidentais. Ao mesmo, como fruto da própria mentalidade capitalista passa a praticar o

imperialismo, da mesma forma que as potências europeias estavam praticando. 

  110



Imagem 41: Cena do filme Monoque Hime, representando a natureza em sua pureza original (27m25s).

Imagem 42:  Cena do  filme Monoque Hime com o espírito  da  floresta  em primeiro  plano

(1h3m).

É interessante notar que há no filme três grandes espaços delimitados: o

vilarejo, um local remoto que vive em harmonia com a natureza, mas que é afetado pelo

conflito externo; a mineradora que ataca a floresta e seus recursos; e a floresta, que

responde aos ataques na mesma medida. 
  111



A  modernidade  capitalista  apresenta-se  como  tragédia,  como  uma

narrativa  cujo  o  final  parece  inevitável  e  catastrófico.  No  universo  do  filme  os

personagens, de forma geral, parecem seguir essa concepção, com exceção dos heróis,

que não aceitam que a sociedade caminhe para o abismo. São eles que por meio da

restauração simbólica, buscam reunificar o ser humano com a natureza.

A  narrativa  da  expulsão  do  Éden  serve  como  forma  explicativa  da

separação do humano da natureza. Ao adquirirem a racionalidade, comendo do fruto da

árvore  do  bem e  do  mal,  a  humanidade  teria  de  carregar  a  responsabilidade  ética,

podendo escolher seu destino livremente,  com todas as consequências que isso pode

implicar. 

Com o advento da modernidade temos mais uma separação, ainda mais

brutal, já que o ser humano perde a consciência de sujeito e mesmo de lugar no mundo.

Torna-se  alheio  à  possibilidade  de  ação,  visualizando  o  futuro  como  uma  tragédia

anunciada. 

A tragédia  da  modernidade  é  a  segunda  expulsão  do  Éden,  uma que

impede que o humano reconheça o seu papel como responsável pelo seu destino. Temos

então a tragédia de um sujeito atormentado por algo que acredita ser inevitável, como

uma profecia autorealizante, e que por sua inconsciência acaba justamente caminhando

para o que mais temia. Vivemos, então, não apenas separados da natureza, mas também

como seres que já não mais sequer sabem que a reconciliação é  possível. 

Os  personagens  estão  divididos  entre  os  que  estão  alinhados  com  a

  112



natureza e floresta, dentre os quais podemos incluir o grande deus da floresta,  Tatari

Gami (o  deus  javali  que  busca  cegamente  vingança  pela  destruição  da floresta),  os

deuses lobos, e San (a garota humana criada dentro da floresta por deuses lobos). San

vive  como um animal,  no seu sentido  mais  puro,  ela  rejeita  integralmente  a  lógica

dominante dos humanos e chega quase a odiá-los, uma convicção que é abalada quando

conhece  Ashitaka.  Para  qualificar  o  seu  pensamento  podemos  utilizar  da  poesia  de

Clarice Lispector (2019, p. 45) , que diz: “Não humanizo bicho porque é ofensa - há

que respeitar-lhe a natureza - eu é que me animalizo. Não é difícil e vem simplesmente.

É só não lutar contra e é só entregar-se”.

Do lado dos humanos temos a liderança de Lady Eboshi acompanhada de

seus trabalhadores e guerreiros. Ashitaka, o protagonista da história, é o único que não

tem um lado definido. Ele consegue transitar entre os humanos e, da mesma forma, os

seres da natureza.

A  floresta  no  filme  foi  inspirada  pela  ilha  de  Yakushima,  um  local

especialmente preservado no Japão, localizada no mar, a 60 quilômetros da província de

Kagoshima.  No  local  encontram-se  florestas,  repletas  de  árvores  de  cedro  antigas,

muitas  das  quais  com mais  de 1.000 anos.  Uma parte  da  ilha está  registrada  como

Patrimônio Natural Mundial por sua riqueza natural e biológica.

Temos no filme uma representação do espírito criador da natureza, com

um ser que quando anda espalha sementes de plantas que brotam de forma abundante. O

espírito  tem uma força  imensa,  mas  não pode viver  sem a  floresta.  Quando esta  é

destruída  sua  existência  quase  é  aniquilada.  Assim  como  uma  floresta  que  ao  ser

  113



removida  pode  jamais  se  regenerar,  no  filme  temos  a  fragilidade  dos  ecossistemas

naturais.

Mas a perspectiva muda um pouco. Se há uma certeza infantil,

trata-se,  antes  de tudo,  da nossa,  daquela  que colocamos  na

fábula épica do progresso, em suas múltiplas e aparentemente

discordantes  versões,  mas  que  convergem,  todas  elas,  para

juízos  cegos  feitos  sobre  outros  povos  (que  devem  ser

liberados,  modernizados,  educados  etc.).  E  se  deve  haver

emancipação,  ela  terá  que  ser  feita  contra  aquilo  que  nos

permitiu acreditar ser possível definir a direção do progresso

para  a  humanidade  inteira,  ou  seja,  contra  o  domínio  dessa

forma clandestina de transcendência que se apoderou de nós.

Há  muitos  nomes  para  essa  transcendência,  mas  eu  a

caracterizarei aqui por esse estranho direito que se impôs em

seu nome, um direito que teria assustado todos os povos que

sabiam  honrar  divindades  tais  como  Gaia,  pois  trata-se  do

direito de não ter cuidado. (STENGERS, 2015, p. 42).

O filme está permeado por aspectos tradicionais da cultura japonesa, que

são destacados no filme como uma afirmação da tradição do país e da possibilidade de

resistir ao projeto de modernidade destrutivo. Nesse sentido:

Quase  todas  as  civilizações  anteriores  à  Idade  Moderna

apresentaram quatro  características  fundamentais  em matéria

de  mentalidades  e  costumes,  características  essas  fortemente

contrastantes  com  a  civilização  capitalista  dos  tempos

modernos:  o  lugar  central  da  religião,  o  predomínio

incontestado  da  tradição,  a  absorção  do  indivíduo  pela

coletividade e o desprezo pelos ofícios mecânicos e a profissão

  114



mercantil (COMPARATO, 2017, p. 30).

Podemos notar também que no filme são retratados diversos aspectos da

cultura tradicional  japonesa,  como, por exemplo,  na imagem 43, em que se prepara

alimentos  em um fogareiro,  para  comer  em uma tigela  para  servir  o  arroz  japonês

“Gohan” ou caldos como o “Misso-shiru”. Podemos notar que Lady Eboshi, com sua

mineração, significa o avanço modernizante japonês. Porém aqui estamos tratando de

uma modernização  nacionalista,  sem que  se  percam certos  aspectos  tradicionais  da

cultura japonesa. 

Imagem 43: Cena de alimentação em Mononoke Hime  (1997) (18m12s)

De tal forma, notamos no filme um conflito entre dois projetos distintos.

  115



Um dos povos da floresta, que buscam preservar a natureza em sua harmonia, como na

imagem 41. E outro da mineradora, que busca transformar os recursos naturais de forma

intensa e sem cuidado com os impactos causados. O conflito cresce a tal  ponto que

apenas o ódio passa a guiar as ações dos seus oponentes, a tal ponto de ações como

partir para um ataque em que se sabe de antemão que todos morrerão.

O ódio no filme é representado como uma pujante força descontrolada de

busca de justiça. Nesse caso de impor, ao outro que lhe opõe, seus valores e de vindicar

por meio da aniquilação de seu inimigo. Ao mesmo tempo significa a violência, bem

como a  incapacidade  de  mediar  conflitos.  Os  protagonistas  do  filme  são  os  únicos

capazes de ver o problema de uma forma sistêmica, trabalhando para que se inaugure

novas formas relacionais que não sejam estruturadas pela violência.    

VII - Considerações finais

Ao longo do trabalho buscamos trabalhar a relação entre relação cultura e

natureza a partir da análise dos filmes analisados os filmes Nausicaä do Vale do Vento

(1984), Mononoke Hime (1997) e A Viagem de Chihiro (2001). Pela análise dos filmes

percebemos que os filmes do Studio Ghibli possuem uma crítica à visão moderna que

cinde o ser humano e a natureza.

Vimos que a modernidade traz uma concepção de natureza como objeto

explorável, ao mesmo tempo que a partir da técnica, busca dominá-la. A cultura, por sua

vez, em sentido amplo, pode ser vista como a criação humana. A própria expressão da

cultura quase que invariavelmente envolve alguma forma ou de outra transformação da

  116



natureza. Assim uma pedra e um galho de árvore podem virar uma flecha, ou mesmo

uma  caverna  pode  se  tornar  o  local  da  expressão  das  primeiras  formas  de  pintura

humana.

Os filmes do Studio Ghibli buscam mostrar um embate entre um tempo

passado em que o ser humano tinha uma relação holística com a natureza, um em que o

ser humano a respeitava e os tempos atuais de vida em desequilíbrio. Pudemos observar

isso de forma clara em “A Viagem de Chihiro”, como nas referências a esse passado nos

relicários em formas de pequenas casinhas na borda da estrada, formas de se agradecer e

venerar a própria natureza.

“A Viagem de Chihiro” envolve uma protagonista feminina, a menina de

10 anos chamada Chihiro,  que não é  um daqueles  pequenos autômatos  alegres  que

povoam muitos filmes de animação, mas sim uma personagem complexa, com diversos

sentimentos profundos. Na história seu pai perde o caminho em uma floresta escura, e a

estrada parece terminar na entrada de um túnel. Investigando, eles descobrem que leva a

um parque de diversões  abandonado.  Mas ao  anoitecer,  algumas  das  lojas  parecem

reabrir,  especialmente  um  restaurante  com  comidas  altamente  atraentes.  Seus  pais,

ansiosos  se entopem de  comida.  Enquanto  Chihiro,  como  que  por  institno,  reluta,

achando toda a situação muito estranha. Os pais de Chihiro comem como porcos e logo

efetivamente se tornam porcos. Temos aqui uma representação da vida contemporânea

em desequilíbrio, que dessacraliza a natureza e reifica tudo, como mostrado na relação

com os alimentos. 

O parque de diversões leva a uma gigantesca casa de banhos. Chihiro,

sem conseguir voltar se aventura lá dentro.  Descobre que para existir no local todos

devem ter um “emprego”, o que claramente indica que estamos dentro de um espaço em

que as relações econômicas são capitalistas. Yubaba é a dona do balneário e explora a

  117



todos que trabalham no local intensamente.  Notamos que estamos em uma relação de

escravidão,  ou  próxima  a  ela,  quando  Chihiro  tem  seu  direito  ao  nome  tomado,

recebendo  um  novo  “Sen”.  Sem  lembrar  seu  nome  antigo  ela  descobre  que  está

aprisionada.

 A casa de banho é frequentada por diversos espíritos, que vão para o

local  para  tomarem  banhos  em  suas  águas.  Como  estamos  diante  de  um

empreendimento capitalista os “consumidores” são tratados de formas diversas. Os que

oferecem dinheiro na forma de ouro são servidos com o melhor, como o espírito sem

rosto, enquanto outros são tratados com desprezo, como um ser fétido que chega ao

local. 

A protagonista empreende sua jornada para a recuperar sua identidade e

quebrar  o  feitiço  que  recai  sobre seus  pais.  Para tanto  empreende  uma batalha  que

pressupõe livrar-se dos laços de opressão da bruxa Yubaba. Consegue isso através do

estabelecimento  de  laços  afetivos  com  diversos  outros  personagens  que  também

resistem ao status quo. Da mesma forma, o filme mostra que Chihiro jamais sucumbe

aos valores de consumerismo e exploração vigente na casa de banho, o que a torna uma

heroína que obtém sua força pela ética.

Nausicaä Vale do vento, por sua vez, mostra uma história de um futuro

distópico, em que o ser humano contaminou tão intensamente o meio ambiente que a

natureza parece uma ameaça constante. Algo que podemos traçar um claro paralelo com

a atualidade,  em que a natureza parece ameaçar  o ser humano com secas não antes

vistas,  furacões,  chuvas  desmedidas  em  outros  locais,  subida  do  nível  do  mar,

espalhamento  de  doenças  pandêmicas,  dentre  tantos  outros.  Novamente  uma

protagonista  feminina  aparece  como  a  heroína  que  batalha  para  reestabelecer  uma

relação  harmônica  perdida  dos  seres  humanos  com a  natureza.  Ela  refuta  qualquer

  118



forma  de  tratar a  natureza  como  inimiga,  apesar  da  visão  prevalente  dos outros

personagens que a consideram como uma ameaça. Sua trajetória é a de demonstrar que

a natureza tornou-se uma “inimiga” e tóxica pela própria ação humana. A convicção da

menina  é  tão  grande  que  ao  final  ela  se  sacrifica  para  demonstrar  a  sua  verdade,

ressuscitando de forma mítica pela própria força da natureza. 

Em Nausicaä a modernidade chegou ao ponto de catástrofe ambiental, ao

ponto que os seres humanos têm que se proteger  da própria natureza que se tornou

tóxica. É algo que facilmente podemos traçar paralelo com a realidade atual,  com o

aumento  de  eventos  climáticos  catastróficos  decorrentes  do  aquecimento  global,  a

desertificação e mesmo a poluição em geral, que contamina os solos, as águas e o ar.

Podemos traçar  paralelos  interessantes  entre  o  filme  e  a  epidemia  do

Covid-19. Existem alguns evidentes ao se observar o enredo do filme. Nausicaä se passa

1.000 anos após o colapso da civilização  industrial,  quando a  floresta tóxica  (fukai

como é  chamada),  está  ameaçando  espalhar  seus  esporos  venenosos  por  toda  terra.

Nausicaä, a heroína do Vale do Vento, busca entender o ecossistema da floresta tóxica e

insiste  em  compreender,  bem  como  tratar cada  parte  dela,  incluindo  seus  insetos

mutantes  gigantes,  com respeito  e  compaixão,  mesmo quando  os  insetos  e  esporos

ameaçam engolfar o vale onde ela e seu povo residem.

Ao mesmo tempo os residentes do vale aprenderam a conviver com os

esporos  tóxicos  e  a  ameaça  constatante de  insetos  gigantes.  Com  a  invasão dos

Tolmekianos, que querem desenterrar um artefato de guerra para destruir a selva e seus

insetos gigantes. Uma violenta batalha se inicia, com Nausicaä lutando para restaurar a

paz e a harmonia. 

Entre as semelhanças  do mundo de Nausicaä Vale do Vento e o mundo

real durante a pandemia do Covid-19, temos, primeiramente, o fato que os personagens

  119



vivem com esporos tóxicos transportados pelo ar em seu meio, usando máscaras faciais

diariamente  para  se  protegerem.  A realidade  atual  se  aproxima da ficção,  já  com a

ameaça infecciosa transportada também pelo ar devido ao coronavírus, que faz com que

muitos utilizem máscaras diariamente.

Em épocas de crise é habitual que a raiva e a violência possam explodir,

é o que observamos durante a crise pandêmica. Da mesma forma, os Tomelkianos se

recusaram  a  entender  a  selva  tóxica  e  usar  meios  pacíficos  para  diminuir  sua

disseminação, vimos pessoas se recusando a usar máscaras para evitar a propagação do

coronavírus,  ainda  que  estivesse  evidente  que  seu  uso  era  capaz  de  evitar casos

crescentes. Nausicaä, da mesma forma, se vê diante de uma sociedade que se recusa a

aceitar a realidade dos fatos. 

Os Tomelkianos agem como populistas e ao assumir o controle do poder

no Vale  do  Vento,  prometem aos  aldeões  uma vida  de  liberdade  dizendo-lhes  para

deixarem  de  lado  sua  abordagem  vigilante.  No  entanto,  é  essa  vigilância,  com  os

aldeões  usando  máscaras  inspecionando  seu  ambiente  em  busca  de  esporos  e

removendo-os proativamente, que os tem mantido seguros por muitos anos.

A incerteza e o medo no filme são o ponto de partida para o conflito que

permeia  todo  o  filme.  Quando  Nausicaä  conhece  seu  animal  de  estimação,  ela

continuamente diz para ele não se assustar, mas o animal está tão assustado que acaba

mordendo seu  dedo.  A bondoso Nausicaä,  é  claro,  perdoa  o  animal  imediatamente,

reconhecendo que ele apenas atacou devido ao medo.  Ela tem claro também que os

insetos mutantes também estão agindo por medo, e ela pede a todos que os acalmem ao

invés de assustá-los com  ataques. A protagonista age como uma conciliadora, sendo,

enfim, capaz de observar que as ações que são tomadas no filme ocorrem por serem

feitas de modo impulsivo e impensadas. 

  120



No filme Monoque Hime a história se resume entre um conflito entre a

floresta  e  seus  seres,  representando a  própria  natureza,  e  de outro uma mineradora,

simbolizando  os  seres  humanos  e  sua  mentalidade  exploradora.  Os  protagonistas

Ashitake e  San são agentes que buscam evitar o desenvolvimento do conflito entre os

dois espaços. A trajetória envolve uma complexa trama para mediar o problema, mas

eles não são capazes de evitar a guerra. Somente no fim do filme, após diversas perdas

para  ambos  os  lados,  inclusive  com  a  tentativa  de  aniquilar  o  espírito  da  própria

natureza, é  que  a  trégua  é  alcançada.  É  a  partir  daí  que  o  longa  termina,  com  a

perspectiva  de  inauguração  de  novas  formas  de  relação,  não  mais  marcadas  pela

violência e exploração, mas sim pelo respeito e paz.  

Temos, portanto, um filme que alberga um conflito entre a resistência da

floresta e de seus espíritos e de outro a mineradora e a floresta, cada qual aprofundado

em uma relação de ódio destrutivo. As formas de ver o mundo opostas os levam a uma

guerra sem fim e destruidora.  Os protagonistas do filme percebem que nenhum dos

lados  podem  vencer  e  que  a  guerra  apenas  acabará  por  destruir  ambos.  Portanto

trabalham para um esforço de síntese, para pensar uma nova forma de o ser humano se

relacionar com a natureza.

Podemos notar que em todos os filmes há o ponto comum da resistência

ao avanço da modernidade. Os protagonistas dos filmes atuam como os atores capazes

de transformar a relação de cisão do ser humano com a natureza. A protagonista Chihiro

em diversos momentos consegue superar e mostrar que outras relações são possíveis.

Assim, primeiro é capaz de liberar o espírito dos rios que estava soterrado em poluição,

depois rejeita o ouro e os alimentos vazios de espírito sem rosto e ao final consegue ser

liberada  da  relação  exploratória  da  bruxa  Yubaba  ao  conseguir  recuperar  a  sua

identidade roubada.

  121



De tal forma, a modernidade capitalista aparece como a subversão de tal

lógica  de  união,  para  uma  instrumental,  em que  tudo  está  a  serviço  da  ampliação

econômica. Os espaços de avanço da modernidade nos filmes são em “A Viagem de

Chihiro” a casa de banhos de Yubaba e o parque de diversões; em “Monoke Hime” a

mineradora que avança sobre a floresta; e em “Nausicaä” o reino de Torumekia que

quer aniquilar uma suposta a ameaça da natureza.

O desfecho dos  conflitos  em todos os  filmes têm o ponto comum de

acabar no restauro da sacralidade da natureza, com uma modificação mental para ver ela

como sagrada novamente. Observamos, assim, que a filosofia ambiental nos três filmes

analisados  do  diretor  Miyazaki,  se  afasta  tanto  do  capitalismo,  das  tradições  de

dominação industrial e imperialistas, quanto da noção de uma natureza intocável ou de

concepções luditas que colocam na tecnologia o problema humano.

Os filmes buscam convergir na ideia de harmonia entre a natureza e a

criação  tecnológica humana. Mas deixa claro que esta deve se dar em termos distintos

do atual, pois parte da rejeição do colonialismo ocidental, do capitalismo e das diversas

formas de imperialismo. De tal forma, são longas que tem uma contribuição profunda

para a discussão da  atual crise ambiental  internacional apresentando uma mensagem

contra a distopia planetária. 

A crítica presente em todos os filmes analisados é direcionada a qualquer

forma política de dominar o ser humano por meio da superioridade tecnológica. Refuta,

assim,  o  domínio  humano  quando  se  dá  de  forma violenta.  Alguns  personagens

incorporam essa  visão  de  mundo,  como  Lady  Eboshi,  que  controla uma cidade  de

tecnologia avançada, impulsionada pela ciência em nome do progresso material e do

avanço militar; a bruxa Yubaba que explora seus trabalhadores em situação de quase

escravidão;  e  o  reino  de  Torumekia  que  tenta  destruir  e  controlar  a  natureza  por

  122



considerá-la uma ameaça aos seres humanos.

Há contraste nos filmes com as filosofias luditas, que enxergam a própria

tecnologia como agente da crise ambiental. Observamos que a causa da crise explicitada

nos  filmes  reside  nas  relações  humanas  mediadas  pelo  capitalismo  e  não  como

decorrentes da mera técnica.  Nesse sentido o Japão é um país que tem uma imensa

fascinação por robôs (frutos da técnica),  ao contrário do ocidente,  que os enxergam

como uma espécie de Frankstein ou mesmo uma violação de leis divinas. 

“Nausicaä Vale do Vento” é o filme que incorpora mais claramente a

discussão da técnica como um elemento que pode ser neutro ou apropriado para os fins

mais diversos. Nele o reino de Torumekia busca resgatar um poderoso ser ancestral para

ser  utilizado  como  arma  contra  a  natureza,  ou  seja,  o  uso  da  técnica  a  serviço  da

violência e destruição. Há uma crítica indireta  ao poder atômico que causou a imensa

devastação  nos  bombardeios  de  Hiroshima  e  Nagasaki,  vista  como  decorrente  do

capitalismo e do imperialismo. Tal crítica não deixa de incluir o próprio imperialismo

japonês, que é visto como uma deturpação da própria visão tradicional japonesa de vida

em harmonia com a natureza. 

Notamos que todos os filmes incorporam uma reflexão sobre a natureza

contraditória  da modernidade,  apresentados como um projeto  apocalítico que avança

por meio de uma alta tecnologia de império. Os heróis de todos os filmes são figuras

que reconciliam a cultura com a natureza. Temos Chihiro que é capaz de se emancipar

de relações  de exploração que a  desumanizam;  Ashitaka  e Mononoque que buscam

evitar a guerra dos humanos para garantir a exploração de recursos naturais; e Nausicaä

que tem em sua trajetória o objetivo de mostrar que é possível desenvolver uma nova

relação com a natureza.  

Enfim, está presente uma crítica a própria noção de “progresso”, definido

  123



como aquele que propõe que os problemas ambientais ou mesmo do capitalismo podem

ser resolvidos por meio da inovação tecnológica. Há a insistência que a falha não está

em nossa tecnologia, mas em nós mesmos, nas relações humanas.

  124



VIII – Referências

ALVES, Lucas.  Um olhar sobre as obras de Heidegger e Miyazaki: a natureza de
uma forma intertextual - Qual a relação entre natureza, divino, tecnologia e matérias-
primas,  e  o  que  a  filosofia  e  a  animação  dizem sobre  isso?.  25  de Outubro,  2020.
Disponível  em:  <https://revistaarquivo1.com/2020/10/um-olhar-sobre-as-obras-de-
heidegger-e-miyazaki-a-natureza-de-uma-forma-intertextual/> acesso em 30 de maio de
2021.

ARAÚJO, Alberto Filipe (org.),  Rogério de Almeida e Marcos Beccari.  O mito de
Frankenstein: imaginário & educação. São Paulo: FEUSP, 2018.

BINSWANGER, Hans Christoph; BORGES, MARIA LUIZA X. DE A.; MAZZARI,
MARCUS VINICIUS. Dinheiro e magia. São Paulo: Zahar, 2011.

BOBBIO, Norberto. Estado, governo, sociedade: para uma teoria geral da política.
12. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005.

CAMPBELL, Joseph; MOYERS, Bill.  O poder do mito.  São Paulo:  Palas  Athena,
1990.

CAVALLARO,  DANI.  The  animé  art  of  Hayao  Miyazaki.  North  Carolina:
McFarland & Company, 2006.

COMPARATO, Fábio Konder.  A civilização capitalista. São Paulo: Editora Saraiva,
2017.

COSTA GOMES, Paulo C. de. Geografia e modernidade. Estudios Geográficos, v. 59,
p. 135, 1998. 

EAGLETON, Terry. A ideia de cultura. Unesp, 2005.

GONÇALVES.  C.  W.  P.  Da  Geografia  às  Geografias.  Texto  apresentado  na  II
Conferencia Latinoamericana y Caribeña de Ciencias Sociales. Grupo de Trabajo de
Economía Internacional. Universidad de Guadalajara, México, 21-22 de Noviembre de
2001. Mimeo. 41p.

HARVEY, David; BRAUN, Bruce. Justice, nature and the geography of difference.

Oxford: Blackwell, 1996.

HARVEY, David. A Produção Capitalista Do Espaço. São Paulo: Annablume, 2005.

KEENE, Donald (Ed.). Anthology of Japanese literature: from the earliest era to the

  125



mid-nineteenth century. Cambridge: Open Road Grove/Atlantic, 2007.

KRENAK, Ailton.  Somos natureza.  Relato  por  Fabio  Cypriano.  30  de  outubro  de

2020.  Disponível  em:  <https://artebrasileiros.com.br/arte/seminario/ailton-krenak-

naiara-tukano-antonio-nobre-falam-natureza-e-cultura-seminario-artebrasileiros/>,

acesso em 13 de março de 2021.

LATOUR, B.  Jamais fomos modernos: ensaio de antropologia simétrica.  Rio de
Janeiro: Ed. 34, 1994.

LEAL, Felipe. A Filosofia de Hayao Miyazaki. 07 de junho, 2020. Disponível em: 
<https://oquata.com/colunistas/a-filosofia-de-hayao-miyazaki>  acesso  em 19  de  julho
de 2021.

LISPECTOR, Clarice. Água viva. São Paulo: Rocco, 2019.

LOURENÇO, Frederico. Ulisses e Nausícaa ou o Desencontro do Amor. Symbolon I:
Amor e Amizade, p. 9-18, 2009.

MEDAGLIA, Vicente Rahn. Filosofia do meio ambiente e gestão compartilhada da
biodiversidade da Mata Atlântica:  debates públicos  sobre a coleta de frutos da
palmeira-juçara  no  Rio  Grande  do  Sul.  Dissertação  de  Mestrado.  Porto  Alegre:
UFRGS, 2010.

MOREIRA, Ruy. Para onde vai o pensamento geográfico? Por uma epistemologia
crítica. São Paulo: Contexto, 2006.

MOREIRA, Ruy. A Geografia do espaço-mundo: conflitos e superações no espaço
do capital. São Paulo: Consequência, 2016.

OLIVA, Jaime ;GIANSANTI, Roberto.  Temas da Geografia do Brasil.  São Paulo,
Atual Editora, 1999.

OLIVA, Jaime; GIANSANTI, Roberto.  Espaço e modernidade: temas da geografia

mundial. São Paulo: Atual, 1995.

POLANYI, Karl. A grande transformação. São Paulo: Leya, 2013.

REQUENA, Cristina; MARI, Marià. LA CASA PAGESA. GEOGRAFIA HUMANA.

Grup d’Estudis de la Naturalesa. Madrid: GEN-GOB Eivissa, 2004.

  126



SANTOS,  Bruna  Navarone;  SAWADA,  Anunciata.  Contextos  históricos  e

sociopolíticos dos Mangás e Animês e sua potencialidade no ensino. in: BUENO,

Andre; CREMA, Everton; MARIA NETO, José (org.). Ensino de história e diálogos

transversais. Rio de Janeiro: Sobre Ontens/UERJ, 2020. p. 39-47.

SILVA, Ana Paula S., Mononoke Hime:  O Homem em Confronto com o Natural.
Data:  05  de  Julho   de  2019.  Disponível  em:
<https://medium.com/@anapaulassilva0811/  mononoke-hime-o-homem-em-confronto-
com-o-natural-5421cef80e86>.

SMITH, Neil.  La producción de la naturaleza: la producción del espacio. UNAM,
Facultad de Filosofía y Letras, Sistema de Universidad Abierta, 2006.

SMITH, Neil. Nature as accumulation strategy. Socialist register, v. 43, n. 43, 2009.

SMITH, Neil.  Uneven development: Nature, capital, and the production of space.
University of Georgia Press, 2010.

STENGERS, Isabelle. No tempo das catástrofes. São Paulo: Cosac Naify, p. 71, 2015.

WILDE, Oscar. Decay of Lying. London: Alma Books, 2018.

WILLIAMS, Raymond. Cultura e Sociedade. São Paulo: Paz e Terra, 2000.

WULF,  Andrea;  MARQUES,  Renato  LR.  A  invenção  da  natureza:  a  vida  e  as

descobertas de Alexander Von Humboldt. São Paulo: Planeta, 2016.

  127


