
 

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E 

CIÊNCIAS HUMANAS DEPARTAMENTO DE GEOGRAFIA 

 

 

 

ANA CLARA BONAZZI NASCIMENTO 

 

 

 

 

 

 

 

Duas concepções de natureza na geografia do fim do século XX: a natureza em Neil 

Smith e em Milton Santos 

 

Two conceptions of nature in the geography in the end of the 20th century: Nature 

in Neil Smith and Milton Santos 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2021 

 

  



ANA CLARA BONAZZI NASCIMENTO 

 

 

 

 

 

Duas concepções de natureza na geografia do fim do século XX: a natureza em Neil Smith e 

em Milton Santos 

 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Graduação Integrado (TGI) 
apresentado ao Departamento de Geografia da 
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 
da Universidade de São Paulo, como parte dos 
requisitos para obtenção do título de Bacharel em 
Geografia. 

 

Área de Concentração: Geografia Humana 

 

Orientador: Prof. Dr. César Ricardo Simoni Santos 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2021 

 



Agradecimentos 

 

À minha esposa, companheira e parceira intelectual Julia, que partilhou comigo 

todas as leituras e debates de todos os textos do presente trabalho e de toda a graduação, 

que proveu todo o necessário, desde café até um abraço, para que se pudesse concluir essa 

etapa da pesquisa. 

Ao meu orientador, que com muita paciência esperou por tempo mais do que o 

suficiente o desenvolvimento desta pesquisa, e mesmo assim o fez com muito carinho. 

À minha mãe, que não está mais aqui para ver esta pesquisa realizada, mas estava 

lá quando adentrei pela primeira vez o prédio da geografia, e chorou de emoção.  

Aos meus alunos, que me dão a esperança de um futuro melhor. 



  



Resumo 

Natureza é um termo que muito se utiliza, mas sua variedade de 

significados faz desse um conceito abstrato. Mesmo assim, o debate acerca 

da natureza, de seus limites, da sua utilização e da sua relação com a 

humanidade está cada vez mais no centro da política mundial. O intuito do 

presente trabalho, nesse sentido, é o de realizar revisão bibliográfica para 

buscar o conceito de natureza em Milton Santos, talvez o mais importante 

geógrafo brasileiro, e o conceito de natureza em Neil Smith, geógrafo 

marxista norte-americano. 

 

Palavras-chave: natureza, espaço, relação homem-natureza 

 

Abstract 

 

Nature is a term that have several uses, but its multple meanings makes 

it an abstract concept. Any how, the debate about nature, its limits, its uses 

and it’s relation with humankind it is increasingly at the center of word 

politcs.  The purpose of this work, in this sense, is to make a bibliographical 

review to seek the concept of nature in Milton Santos, perhaps the most 

important Brazilian geographer, and the concept of nature in Neil Smith, a 

North American Marxist geographer. 

Keywords: nature, space, man-nature relationship  



 

 

 

 

Sumário 
Introdução ..................................................................................................................................... 7 

Capítulo 1 – Da concepção moderna de natureza ................................................................... 11 

Capítulo 2. Milton Santos e a Natureza ................................................................................... 15 

Capítulo 3. Neil Smith e a Natureza ........................................................................................ 30 

Capítulo 4. Milton Santos e o debate acerca da natureza ........................................................ 49 

Capítulo 5. Considerações Finais ............................................................................................ 51 

Referências Bibliográficas .......................................................................................................... 53 

 

  



Introdução 

 

“Relação das mais complexas é a da humanidade com a natureza. Não 

fosse assim, por que tanta tinta já teria sido gasta procurando apreendê-la? 

De quantas maneiras a relação entre os termos ´homem´ e ´mundo natural´ 

já foi definida, por vezes classificando-os como antinômicos, outra como 

plenamente imbricados?” (TAVOLARO, 2001) 

 A questão que Tavolaro coloca de fato não é simples de ser respondida, pois como 

afirma Harvey (2020), a disputa em torno do termo natureza é uma das principais 

trincheiras de conflito político e ideológico, e precisamente por ser um termo ambíguo 

está aberto a uma diversidade de interpretações. O que permeia o imaginário social acerca 

do tema tem relação com religião, misticismo e dominação. Se em determinado momento 

essa relação era pautada por medos e angústias perante fenômenos dos quais a 

humanidade não tinha controle, depois, a possibilidade de dominá-los leva a humanidade 

a formular uma concepção em que se coloca em oposição ao que é natural. (ADORNO E 

HORKHEIMER, 1985) 

A concepção contemporânea de natureza, que surge com a emergência do 

capitalismo industrial, não é somente fruto de sua época, mas sim de um acumulado de 

significados históricos. Foi selecionando, transformando, descartando e negando diversas 

concepções que se criou o que hoje é hegemônico: a dominação social da natureza 

(ADORNO E HORKHEIMER, 1985). 

O capitalismo industrial trouxe consigo a necessidade de se produzir mercadorias 

cada vez mais rápido e com volume cada vez maior. Levando-se em consideração que as 

mercadorias são materiais, a necessidade de solo, alimento, minerais e água aumenta 

exponencialmente à medida que a industrialização se intensifica, provocando, 

consequentemente, uma transformação sem precedentes na relação social com a natureza. 

Adorno e Horkheimer (1985) tentam traçar um movimento histórico para talvez 

compreender quais os fundamentos filosóficos, morais e científicos que justificam a 

dominação como ideia hegemônica, e afirmam que tal concepção foi se moldando à 

medida que o esclarecimento foi moldando a modernidade. 

Dessa forma, a ciência positivista trouxe consigo a ideia de que, como afirmam 

Adorno e Horkheimer (1985) “o que os homens querem aprender da natureza é como 

empregá-la para dominar completamente a ela e aos homens”, nesse sentido, nada mais 

importaria, “renunciou-se ao sentido e substituíram o conceito pela fórmula, a causa pela 

regra e pela probabilidade”. O que aconteceu foi que a partir dessas ideias, a sociedade 

burguesa se tornou dominada pelo equivalente, onde tudo poderia ser substituído por 



números e equações matemáticas e financeiras, e não só a relação entre os homens se 

reduziu a equações matemáticas – como o valor do trabalho – mas também o meio físico 

– ou natural – foi reduzido à números e transformado em recursos que entram na lógica 

da mercadoria.  

Hoje, os desastres ambientais tais como acidificação do solo, perda de 

biodiversidade, desertificação etc., e as projeções apocalípticas de mudanças climáticas 

iminentes, elevação do nível do mar e intensificação do efeito estufa, são amplamente 

divulgados como resultado da intensificação das ações humanas na natureza, fruto de uma 

separação sem precedentes entre meio social e meio físico (TAVOLARO, 2001).  

É a partir desse cenário que, em meados dos anos 1960 e 1970, organizações 

voltadas à temática ambiental surgem como crítica ao modelo desenvolvimentista 

aplicado à nível global. Mas surgem tão diversos quanto o que entendem por natureza. 

Tavolaro (2001) afirma que há um enorme leque de grupos que trabalham com a temática 

ambiental, quais sejam conservacionistas, preservacionistas, ecologistas do bem-estar 

humano, ativistas do movimento de liberação animal, ecocêntricos, entre outros. 

 Harvey (2020) nos dá um panorama da diversidade de grupos e de como eles 

propõem as soluções para os problemas ambientais: 1. Autoritarismo – diante de uma 

escassez dos recursos naturais, alguns autores argumentam que só uma ordem social que 

mescle uma orientação ´religiosa´ com uma disciplina ´militar´ oferece a promessa de 

fazer as mudanças necessárias; 2. Gerencialismo corporativo e estatal – aplicação de 

técnicas de racionalidade técnico-científico dentro de um Estado administrativo dotado 

de fortes poderes regulatórios em colaboração com a ciência; 3. Liberalismo pluralístico 

– levando em consideração a dificuldade de definir “onisciente ou onipotente” qual seria 

a melhor política ecológico-ambiental, qualquer um que desejar pode falar sobre ou em 

defesa da “natureza”, assim concebe-se uma situação de negociação aberta e perpétua 

para chegar-se a um consenso satisfatório; 4. Conservacionismo – resgata o respeito à 

tradição e a preservação de paisagens por vezes defendidas mediante o apelo a juízos 

estéticos, por muitas vezes contra o desenvolvimento e simpáticos a povos indígenas de 

forma romantizada; 5. Comunidade moral – associado à articulação de valores e políticas 

comunitárias centrados nos ideais das virtudes cívicas; 6. Ecossocialismo – relacionam 

os problemas ambientais com as escolhas de tecnologia de produção, que se dão pelo 

interesse privado de maximização de lucros, e defendem que só haverá “sanidade 

ecológica” quando houver justiça social; 7. Ecofeminismo – Possuem um aprofundado 

debate sobre a controvérsia “nature-nurture” que questiona até que ponto os 



comportamentos humanos seriam inatos ou posteriormente adquiridos; 8. Comunitarismo 

descentralizado – deriva sua inspiração da comunidade autossuficiente modelada sob 

diretrizes anarquistas, e defendem a descentralização, o empoderamento comunitário e o 

biorregionalismo como solução eficaz para a alienação nas relações sociais e nas relações 

com a natureza. 

Diante dos diversos grupos que atuam em relação aos problemas ambientais pode-

se perceber que, para cada um desses grupos, a forma como compreendem os problemas, 

e quais problemas eles enxergam, está intrinsecamente relacionado ao conceito de 

natureza que possuem, evidenciando, novamente, que o conceito de natureza não é único. 

Por isso, é evidente que o debate acerca do conceito natureza se faz necessário, não 

somente para compreender como se deu o desenvolvimento da ideia de sociedade em 

oposição ao meio natural, mas principalmente para enxergar suas consequências e assim, 

encontrar caminhos para pensar um modelo de sociedade onde essa oposição poderia ser 

superada e os problemas ambientais solucionados. 

Em que pese a incontável quantidade de bibliografia acerca do tema, têm destaque 

dois geógrafos do final do século XX que, ao teorizarem sobre a relação sociedade-

natureza, influenciam o entendimento geográfico atual acerca dessa questão.  

Milton Santos foi um geógrafo brasileiro, que estudou, entre outros assuntos, a 

urbanização e globalização. Seus estudos foram tão importantes que, em 1994, recebeu o 

prêmio Vautrin Lud, que como afirma Pedrosa (2018) é quase um Nobel da geografia. 

Santos foi o primeiro e único brasileiro a ganhar esse prêmio.  foi exilado por 13 anos na 

França, Estados Unidos, Canadá, Peru, Venezuela e Tanzânia. Depois de 1977, quando 

pôde retornar, Santos ingressou na Universidade Federal do Rio de Janeiro e depois na 

Universidade de São Paulo, até sua aposentadoria.  

Neil Smith foi um geógrafo estadunidense, orientando de David Harvey, professor 

de antropologia e geografia da City University of New York. Como afirma Ribeiro Junior 

(2014) Smith foi um reconhecido geógrafo marxista, abordando temas como 

desenvolvimento desigual, natureza, espaço, capitalismo, gentrificação, globalização e 

escala. 

Reconhecendo o legado desses dois geógrafos, interessa à essa pesquisa levantar 

aspectos da concepção de natureza presentes tanto em Milton Santos quanto em Neil 

Smith. A partir daí, espera-se com isso que se possa oferecer elementos para uma reflexão 

sobre as origens, os sentidos e a pertinência contemporânea dessas concepções.   



No esforço de tentar explicitar argumentos teóricos que auxiliem na construção 

de tal reflexão, o capítulo I se coloca com o objetivo de desenvolver alguns pressupostos 

acerca da concepção do termo natureza na modernidade, a fim de embasar as hipóteses 

que serão apresentadas. O Capítulo II se dedica a examinar alguns aspectos da abordagem 

de Milton Santos à procura de sistematizar o que o autor teoriza sobre natureza. Em 

seguida, o capítulo III procura examinar, nos mesmos termos que o capítulo II, os escritos 

de Neil Smith. O capítulo IV discute as aproximações e distanciamentos entre as teorias 

dos dois autores, e entre essas teorias e a ideia hegemônica de dominação da natureza. 

  



Capítulo 1 – Da concepção moderna de natureza  

 

Antes de poder se quer pensar em abrir o debate sobre a concepção moderna (ou 

as concepções modernas) de natureza, é preciso evidenciar sob qual prisma será feita tal 

análise. Não é pretensão deste trabalho expor todas as perspectivas sociológicas e 

analíticas que refletem a respeito da modernidade, tampouco realizar uma análise sobre a 

constituição da modernidade e das consequências desse processo, mas sim apresentar uma 

perspectiva analítica que, espera-se, permitirá realizar uma leitura entre outras possíveis 

na pretensão de fundamentar teoricamente o desenvolvimento das análises dos capítulos 

subsequentes.  

Sem entrar em todas as implicações que as reflexões desses autores sugerem, serão 

utilizados como instrumentos analíticos as reflexões acerca da constituição da 

modernidade da chamada Escola de Frankfurt, com Adorno e Horkheimer, autores mais 

contemporâneos como Habermas, e, para além desses, outros autores que dialogam de 

forma mais próxima com o objeto de estudo do presente trabalho, como Tavolaro que se 

baseia nos mesmos pilares teóricos.  

A contemporaneidade é marcada pela disputa em torno do termo “natureza” 

justamente porque esse termo significa coisas diferentes para pessoas diferentes. Mas 

[essa disputa] é mais que mera questão de semântica, [na verdade] é uma das principais 

trincheiras dos conflitos políticos, ainda que na esfera da ideologia (HARVEY,2020. 

Pág 182).  

Segundo Harvey (2020), é difícil ver onde começa a “sociedade” e termina a 

“natureza”, mesmo como ato de abstração, sendo essa configuração de pensamento um 

produto da razão alienada, desprovida de justificação histórica ou cientifica bem 

fundamentada.  Essa afirmação é a síntese do presente capítulo e, para fundamentá-la, 

buscar-se-á um caminho metodológico que parte da construção da razão instrumental em 

contraposição ao mito, perpassa pela criação da subjetividade a partir da racionalidade, 

criando-se, assim, os conceitos que embasam a relação dualista homem-natureza na 

modernidade. 

Em que pese as delimitações da modernidade enquanto período histórico, a 

modernidade está imbricada com o processo de racionalização ao passo que esse passa a 

definir as dimensões constitutivas da vida social (TAVOLARO, 2001). 

Apesar da racionalização alcançar seu ápice na modernidade, não é da 

modernidade o processo de racionalização, ele faz parte de um acúmulo de experiências 



que teve seu início muito antes, na Grécia antiga, nos primeiros momentos da filosofia, e 

que está presente no decorrer da história e tem como objetivo o desencantamento do 

mundo, a substituição da imaginação pelo saber e a dissolução dos mitos. 

Para compreender a modernidade e a racionalidade, Habermas (1990) compara a 

racionalização presente na modernidade com a compreensão mítica do mundo das 

sociedades primitivas, que dentro das tradições culturais que nos são acessíveis, [é a que] 

oferece o mais nítido contraste com a compreensão de mundo que prevalece na 

modernidade. (HABERMAS, 1990). É preciso enfatizar que as diferenças, ainda segundo 

Habermas (1990), não estão no plano das operações lógicas, ou seja, o pensamento 

primitivo não está em uma etapa pré-lógica do conhecimento e da ação, portanto pensar 

em uma evolução do pensamento, ou em um aumento de complexidade, é falacioso.  

A interpretação mítica do mundo evidencia uma angústia frente à ameaçadora e 

incompreensível natureza, e essa angústia traria a necessidade de dominar a natureza a 

fim de manter a integridade da vida humana. Assim teriam sido criadas as primeiras 

tentativas de conceitualização, de controle pelo conhecimento, que são os mitos (Romão, 

2010). 

Os mitos são uma força totalizante da mentalidade primitiva que contém 

informações sobre o entorno natural e social, conhecimento geográficos, astronômicos, 

meteorológicos, conhecimentos sobre a fauna e flora, sobre as relações econômicas e 

técnicas, rios, práticas curativas, direção e guerra (HABERMAS, 1990) ao mesmo 

tempo que cria relações de semelhança e contraste de forma que cada fenômeno 

individual se assemelhe a todos os demais ou se contrasta com eles.  

Nesse sentido, El mito construye un gigantesco juego 

de espejos en el cual la recíproca imagen del hombre y del 

mundo se refleja hasta el infinito y continuamente se 

compone y recompone en el prisma de las relaciones entre 

naturaleza y cultura ... Por medio de la analogía el mundo 

entero adquiere sentido. Todo se torna significante y todo 

puede ser significado dentro de un orden simbólico en que 

todos ... los conocimientos positivos encajan unos con otros 

en toda la plétora de sus detalles (GODELIER, M. in 

Habermas,1990) 

 

Segundo Adorno e Horkheimer (1985), os mitos foram criados pelas sociedades 

primitivas a partir do entendimento de suas próprias realidades, tendo como elemento 

básico o antropomorfismo e a projeção do subjetivo na natureza. Porém, na Grécia antiga, 

com o surgimento da filosofia, os mitos já não bastavam. É a partir das ideias de Platão 



que o mito foi sendo substituído pela razão, e o mundo “exterior” ao humano passou de 

sujeito à objeto passível de ser dominado.  

Além da filosofia, a instauração da propriedade privada também contribui para o 

afastamento dos mitos, pois se fez necessário romper com a ideia de que tudo tinha alma 

para que se pudesse inserir a ideia de dominação – visto que dominar algo inanimado 

seria muito mais simples.  

No processo de racionalização o subjetivo passa a ser do sujeito em si, delegando 

ao mundo físico e à tudo aquilo que não é a razão o papel de objeto na relação sujeito-

objeto. Nessa relação, a racionalização insere o cálculo e a previsibilidade a fim de 

desmitologizar o mundo e delegar à razão (e não mais à religião ou crenças míticas) a 

compreensão do mundo a partir da abstração presente na matemática e na ciência, que 

considera como conhecimento válido só aquilo que pode ser comprovado de forma lógica, 

negando qualquer explicação que foge à razão agora instrumentalizada. A distância do 

sujeito com relação ao objeto, que é o pressuposto da abstração, está fundada na distância 

em relação à coisa, que se conquista através da dominação. 

De acordo com Adorno e Horkheimer (1985), a partir de então, tudo aquilo que 

não se submete ao critério da calculabilidade e da utilidade torna-se suspeito para o 

esclarecimento, o número se torna a base para a lógica formal que oferece o esquema da 

calculabilidade do mundo. Dessa forma, a dominação da natureza é baseada na 

aniquilação dos mitos e na construção de verdades universais que retiram do homem o 

medo perante o desconhecido, colocando ordem ao mundo e elevando a humanidade a 

uma posição de poder perante a natureza agora conhecida, objetivada e previsível.  

Esse processo também se estende à linguagem, que inevitavelmente passa por um 

distanciamento do signo e da imagem, resignada ao cálculo e à cópia, transformando a 

ciência e sua interpretação positivista em um sistema de signos desligados, um jogo 

matemático. A natureza, dessa forma, torna-se uma matéria caótica esperando pela 

classificação, as “múltiplas afinidades entre os entes” são recalcadas por uma única 

relação: a do sujeito doador de sentido e do objeto sem sentido (idem, pág 22). 

A racionalidade desencadeou eventos essenciais para o estabelecimento da 

modernidade e do seu princípio essencial – a subjetividade -, eventos esses que Habermas 

(2000) listou como sendo o iluminismo, a revolução francesa e a reforma protestante. A 

subjetividade desencanta a natureza e liberta o sujeito cognoscente, que determina, a parir 

de então, as manifestações da cultura moderna de forma que tanto a vida religiosa, quanto 

o Estado e a sociedade, além da arte, da moral e da ciência passam a ser personificações 



do princípio da subjetividade, passando pelo crivo da razão para poderem ser validadas. 

Dessa forma, inicia-se uma cisão entre ser e pensar onde a autoconsciência passa a ser o 

ponto de vista dos novos tempos, inaugurando o pensar que parte de si mesmo e a 

racionalização instrumentalizada que acentua o lado autoritário da consciência de si, se 

tornando, então, o princípio da dominação. 

Com isso, o sujeito moderno passa a ser refém da técnica racional e da verdade, 

alienando-se e objetificando a si mesmo, equivalendo-se à todas as outras coisas a partir 

da matematização das relações. O preço que se paga pela identidade de tudo com tudo é 

o fato de que nada, ao mesmo tempo, pode ser idêntico consigo mesmo (Adorno e 

horkheimer, pág 24), ou seja, natureza e sujeito passam a ser igualados pela objetificação, 

forçados ambos à conformidade e à dominação, ao mesmo tempo que são separados pela 

própria razão que os iguala. 

 

  



Capítulo 2. Milton Santos e a Natureza 

 

A escolha de estudar Milton Santos não é simples. Ele, sendo um dos autores mais 

consagrados da geografia brasileira, já foi estudado incansavelmente por muitos 

intelectuais (muitos deles mais experientes, com mais embasamento teórico e com mais 

aprofundamento do que o presente trabalho de conclusão de curso poderia sequer tentar 

fazer). Mas é uma opção corajosa que se tem que fazer pois Milton Santos é de extrema 

importância e relevância para os princípios e noções básicas da geografia, principalmente 

a brasileira. Se a pretensão é encontrar fundamentos teóricos para o conceito de natureza 

que embasam o pensamento geográfico brasileiro, não é possível fazê-lo em autor 

diferente.  

A proficuidade da obra de Milton Santos é incrível, mas aqui se pretende trabalhar 

com apenas dois volumes que se entende serem os principais pilares do seu fundamento 

teórico: o primeiro, “Por Uma Geografia Nova”, lançado pela primeira vez em 1978, 

marca um reencontro da geografia brasileira (mas não só a brasileira) com o seu objeto 

de estudo que, segundo o próprio autor, foi sendo esquecido pelos geógrafos e sendo 

cooptado por outras disciplinas, a saber – o espaço geográfico. Nesse livro, o autor vai 

nos mostrar os conceitos básicos com os quais trabalha, sendo um deles o nosso objeto 

de estudo – o conceito de natureza – e nos traz uma base fundamental sobre o conceito de 

espaço. É nesse cenário, de renovação da geografia, que se acredita ser esse livro um 

formador da base conceitual não só geográfica, mas de muitas disciplinas que buscam em 

Santos uma referência ao conceito de natureza e espaço.  

Depois, passa-se para o ano de 1996, 18 anos depois do lançamento de “Por Uma 

Geografia Nova”, com o lançamento do livro “A Natureza do Espaço. Técnica e Tempo, 

Razão e Emoção”, livro extremamente aclamado e um dos mais divulgados de toda a 

coleção do autor. Também é o livro em que deliberadamente o autor pretende produzir 

“um sistema de ideias que seja, ao mesmo tempo, um ponto de partida para a 

apresentação de um sistema descritivo e de um sistema interpretativo da geografia” 

(SANTOS, 2017. Pág 18). Sendo esse um livro escrito mais de dez anos depois do 

primeiro, acredita-se ser importante levá-lo em consideração na busca por um conceito 

de natureza em Milton Santos.  

Quando a intenção é esmiuçar o entendimento de um autor sobre determinado 

assunto, ou ainda procurar uma definição específica de um termo dada por este autor, faz-

se necessário compreender o momento histórico no qual foi formulada tal definição, pois 



os debates filosóficos, econômicos e sociais de determinada época influenciam o 

pensamento de toda a sociedade. Quando Milton Santos escreve “Por uma Nova 

Geografia”, ele identifica uma necessidade de renovar a geografia como ciência, 

acreditando não ser a partir de ideias filosóficas acerca do que é a geografia, mas sim 

resgatando e dando foco nos objetos de estudo da geografia, para que a geografia possa 

se redescobrir enquanto disciplina científica (SANTOS, 2012. Pág 18). Segundo ele,  

“Vivemos, agora, uma dessas fases onde a significação das coisas 

experimenta uma mudança praticamente revolucionária. Se algumas disciplinas se 

aperceberam dessas mudanças qualitativas e as incorporaram ao seu acervo, 

algumas outras o fizeram apenas parcialmente ou fragmentariamente. Quando esta 

última hipótese ocorre, estamos longe da elaboração de um sistema ou, em outras 

palavras, apenas algumas categorias são analisadas segundo um paradigma novo, 

enquanto outras continuam a ser estudadas sob o influxo de uma construção teórica 

já ultrapassada. O resultado, neste caso, é a impossibilidade de uma análise coerente. 

A geografia se encontra nessa situação”. (SANTOS, 2012. Pág 18). 

Continua, ainda, dizendo que a geografia enquanto disciplina necessitava criar 

seus próprios conceitos ao invés de “buscar em disciplinas afins” (SANTOS, 2012. Pág 

19), principalmente na filosofia. Isso levava a geografia a um grave erro epistemológico 

e complicava ainda mais a construção de um método e de princípios para o estudo, 

compreensão e formulação teórica acerca do espaço geográfico.  

 Santos sabia dos riscos que estava correndo ao propor novas bases 

epistemológicas para a geografia, principalmente no que dizia respeito ao uso político de 

uma ciência comprometida à certos grupos de interesse. Segundo ele, “qualquer tentativa 

de renovar uma ciência para que ela se adapte ao real vai encontrar um enorme acervo 

de obstáculos”, principalmente porque as palavras e conceitos já  existentes exprimem 

ideias pré-estabelecidas (e cooptadas pelo pensamento hegemônico), e, sendo o novo “o 

desconhecido” podendo ser somente “conceitualizado com imaginação”, o autor expõe 

seu receio de que a linguagem já codificada e aprisionada em determinado sentido faça 

com que suas “pré-ideias” sejam mal interpretadas ou que não sejam compreendidas na 

sua totalidade. (SANTOS, 2012. Pág 26) 

 A geografia nasce no “decorrer do triunfo da burguesia” (SANTOS, 2012. Pág 

29), e nasce mais como ideologia do que como filosofia. Ela foi utilizada para esconder 

o papel do Estado e das classes e também para a organização da sociedade e do espaço, 

sendo instrumento para a conquista colonial e imperialista. Segundo SANTOS (2012, pág 

32), muitos geógrafos partilhavam das ideias de Vidal de LaBlache, que dizia que a glória 

da época deles era a colonização que só foi possível pois a natureza não estabeleceu 

limites mais rígidos. Um exemplo claro do pensamento dualista homem – natureza que 



também foi a base para o determinismo geográfico muito adotado na época e que, segundo 

Santos (2012, pág 33) fez a geografia perder a confiança de outros especialistas. 

 Santos identifica que o determinismo levou a criação de diversas tendências 

dentro da geografia, como a geografia humana, onde “seria por intermédio de uma série 

de técnicas confundidas com uma cultura local que o homem entra em relação com a 

natureza. O espaço como objeto de estudo seria o resultado de uma interação entre uma 

sociedade localizada e um dado meio natural” (SANTOS, 2012. Pág 36); ou a geografia 

cultural, onde a explicação é obtida “a partir das relações dos seres com seu meio 

ambiente” (SANTOS, 2012. Pág 36); ou até mesmo a ecologia humana, que apesar de 

pretender auxiliar a geografia, “ocupava-se da natureza e do homem como se fossem 

categorias opostas” (SANTOS, 2012. Pág 38), o que “acentuou os equívocos da 

geografia regional” (SANTOS, 2012. Pág 38) e perpetuou uma concepção dualista.  

“A ‘natureza’ que fazia parte do sistema ecológico era uma natureza ‘primaria’ 

e não uma natureza socializada; uma natureza sem história humana. O homem atuava 

sobre o meio como se estivesse separado dele e não como um dos seus elementos” 

(SANTOS, 2012. Pág 38) 

Segundo Santos, todas essas vertentes da geografia estavam fadadas à falência, 

visto que as relações entre os grupos humanos e o meio geográfico (SANTOS, 2012. Pág 

139) são realizadas de acordo com as necessidades econômicas e industriais muitas vezes 

de lugares outros. Ou seja,  

“os segmentos ou classes sociais criados ou reforçados pelas relações entre 

países ou regiões subdesenvolvidos e países ou regiões desenvolvidos têm 

comportamentos diferentes face às exigências da vida econômica e social. Esses 

diversos comportamentos têm múltiplas consequências geográficas ainda que em um 

mesmo espaço considerado” (SANTOS, 2012. Pág 39). 

 Por exemplo, região, um conceito muito utilizado como uma “realidade viva 

dotada de uma coerência interna” (SANTOS, 2012. Pág 40), não pode mais ser entendida 

dessa forma, e passa a ser ‘definida do exterior, e seus limites mudam em função de 

critérios diversos [...] a região deixou de existir em si mesma’. (SANTOS, 2012. Pág 40). 

Sendo assim, a geografia clássica não mais teria instrumentos para tecer explicações 

coerentes. 

Outro erro que essas vertentes da geografia clássica cometem é criar analogias 

com outras ciências, principalmente às ciências naturais (SANTOS, 2012. Pág 41), visto 

que, segundo Santos,  

“não se pode transpor, sobretudo de forma mecânica, o que se passa no 

mundo físico ao que se passa na história. Em seguida, a analogia muitas vezes leva a 

examinar os objetos do exterior, fato que só permite apreender seu aspecto ou sua 

forma, quando é o conteúdo que em verdade nos permite identificar, individualizar e 

definir”.  (SANTOS, 2012. Pág 41). 



Santos afirma ser um erro a analogia que a geografia faz com as ciências naturais 

pois não se pode utilizar os postulados da física, mesmo as da física relativista, na 

construção de uma epistemologia das ciências sociais, visto que, para o autor, é absurdo 

“considerar a natureza como estranha ela própria ao espírito” (HUSSERL, 1935 apud 

SANTOS, 2012. Pág 43). 

Por fim, a última crítica que Santos (2012, pág 44) faz à geografia clássica é acerca 

da polêmica entre os seguidores de Vidal de La Blache, os “possibilistas” e os seguidores 

de Ratzel, chamados de “deterministas”, onde o primeiro acusa o segundo de dar 

prioridade aos fatos naturais. “Isso significa esquecer que não existem apenas 

determinações naturais, mas também determinações sociais, as quais atingem homem e 

natureza igualmente” (SANTOS, 2012. Pág 44). 

Em seguida, Santos tece um ensaio sobre as contribuições da filosofia, 

principalmente de autores como Descartes, Kant, Darwin, Comte, Hegel e Marx, à 

construção da geografia e afirma que foram as heranças idealistas e positivistas as que se 

impuseram à geografia oficial. (SANTOS, 2012. Pág 48).  

Em que pese as definições filosóficas que, segundo Santos, influenciam a 

geografia, especialmente a noção de espaço de Kant e Newton, deve-se destacar a ideia 

de “uma geografia mundial cujos conceitos e processos integrativos concernem o 

ecossistema mundial do qual o homem é parte dominante” do geógrafo Brian Berry 

(1964, apud SANTOS, 2012, pág 55) da ideia marxista “quando este lembra que a 

natureza e o homem formam uma unidade, pois o homem é uma parte da natureza que 

ele próprio modifica”. (SANTOS, 2012. Pág 55). 

 Seguindo essa mesma linha, Santos afirma que também La Blache, assim como 

outros geógrafos da sua geração, tentaram “definir as relações tão particulares que se 

entretecem entre o homem e o espaço que o envolve” de forma que aparentava ser 

comprometido com as ideias de Marx, “mas na verdade praticava uma distorção contra 

a realidade”. (SANTOS, 2012. Pág 55). 

Finalizando sua explanação sobre a influência da filosofia na geografia, Santos 

(2012, pág 56) afirmará que a busca por um conhecimento racional conduz a geografia à 

uma distinção entre uma geografia geral e uma geografia regional, que terminaram por se 

opor uma a outra. Citando como exemplo Albert Demangeon, que diz, entre outras coisas, 

que é necessário definir “essa coisa dinâmica que resulta da união entre um fragmento 

da terra e um grupo de seres humanos” (DEMANGEON, 1927 apud SANTOS, 2012. 

Pág 57), Santos afirmará que essa formulação não leva em consideração que nas “relações 



entre uma fração da humanidade e um pedaço da natureza, há leis cuja escala ultrapassa 

a dimensão do lugar e que podem representar um papel fundamental. [e, portanto, as 

ideias de Demangeon seriam uma] “inconsequência [...] resultante do ecletismo filosófico 

que guiou a geografia desde os seus primeiros tempos como ciência, paralisaram o 

desenvolvimento da disciplina e anularam os esforços [...] dos fundadores e de tantos dos 

seus discípulos” (SANTOS, 2012. Pág 57). 

 Após a Segunda Guerra Mundial, Santos (2012, pág 59) afirma que a geografia 

não escapou de transformações, bem como todos os domínios científicos também não 

escaparam, e o autor afirma que foram importantes para essa revolução o progresso dos 

suportes do trabalho científico, as necessidades dos utilizadores e o objeto da atividade 

científica, e assim foi se forjando o termo nova geografia (new Geography) “em oposição 

e até mesmo em  contradição com a geografia ‘tradicional’” (SANTOS, 2012. Pág 60). 

Essa nova geografia se propunha a mudar, inclusive, a linguagem, de forma que se 

tornasse mais acessível, além de se tornar internacional valendo-se de colóquios, 

congressos etc. Segundo Santos, “a nova geografia se manifestou sobretudo por meio da 

quantificação, mas utilizou também os modelos, a teoria dos sistemas, a tese de difusão 

de inovações, as noções de percepção e de comportamento, e também as múltiplas formas 

de valorização do empírico e do ideológico.” (SANTOS, 2012. Pág 63). 

Não cabe no presente trabalho a descrição dessas novas geografias, pois o objetivo 

não é de simples resumo do livro e sim a procura de elementos que possam compor uma 

base para o pensamento de Santos acerca da natureza, mas vale destacar a crítica de 

Santos à geografia quantitativa:  

“Temos, assim, uma reprodução de estágios em sucessão, mas nunca a 

própria sucessão. Em outras palavras, trabalha-se com resultados, os processos, 

entretanto, são omitidos. [...]  

Pode-se conhecer uma coisa desconhecendo sua gênese? O espaço que a 

geografia matemática pretende reproduzir não é o espaço das sociedades em 

movimento e sim a fotografia de alguns de seus momentos. Ora, as fotografias 

permitem apenas uma descrição e a simples descrição não pode jamais ser 

confundida com a explicação: somente esta pode pretender ser elevada ao nível de 

trabalho científico.” (SANTOS, 2012. Pág 75) 

Da mesma forma, quando o autor apresenta a utilização do conceito de 

ecossistema, o afasta da geografia regional, esta “se interessa pelo estudo das 

diferenciações espaciais por intermédio das inter-relações entre os dados da natureza e 

as sociedades humanas. A ecologia humana ocupa-se de formas de adaptação do homem 

aos diferentes meios e às realizações materiais que daí decorrem”. (SANTOS, 2012. Pág 

81). A noção de ecossistema, segundo Santos,  



“deveria permitir a incorporação concomitante à análise espacial dos 

subsistemas históricos e dos subsistemas naturais, isso na medida em que, de um lado, 

as condições naturais são utilizadas de formas diferentes pelas sociedades humanas 

em cada período histórico e, de outro, pela própria natureza que é transformada pelo 

homem; isto é, à medida que a história se desenrola, os grupos humanos sucessivos 

se relacionam a um quadro natural já modificado. 

Se o espaço não pode ser definido pelas relações bilaterais entre o homem 

e os dados naturais, tampouco ele é resultado exclusivo da ação de fluxos 

econômicos, como se a superfície da terra fosse o campo de ação de forças de 

modelamento que não levam em conta as rugosidades.” (SANTOS, 2012. Pág 81) 

A nova geografia, segundo Santos (2012, pág 99), exalta a tendência positivista 

ambicionando um lugar na classificação das ciências tendo em vista a quantificação do 

mundo aprofundadas no período pós-guerra, que colocou a ciência em um lugar de 

instrumento de planificação.  

“Desse modo, a humanidade, em seus milênios de história, evoluiu de uma 

situação onde havia uma multiplicidade de modelos produtivos, que eram adaptados 

à constelação de recursos de cada coletividade, para uma outra situação na qual 

adotou-se um modelo único, sem relação com os recursos locais e orientado para as 

necessidades do sistema no seu centro”. (SANTOS, 2012. Pág 101) 

A nova geografia representaria uma involução, suprimindo o homem, tornando a 

geografia “viúva do espaço” (SANTOS, 2012. Pág 108), pois a disciplina agora estaria a 

serviço da realização de um projeto imperial (SANTOS, 2012. Pág 112). 

A geografia do pós-guerra trouxe consigo um empiricismo que Santos (2012, pág 

113) afirma ser miserável pois escamoteia as relações entre os homens e as substitui por 

relações entre objetos, sendo falaciosa pois, segundo o autor, “as coisas por elas mesmas 

não possuem relações”.  

“Então, o espaço geográfico é estudado como se ele não fosse o resultado 

de um processo onde o homem, a produção e o tempo exercem o papel essencial. 

Assim o espaço do homem deveria ser aviltado para dar a impressão de que, no ato 

de produzir, os homens se confrontam com espaço parcelado, desumanizado, 

reificado. O espaço real é substituído por um espaço ideológico sob o qual puderam 

assentar-se falsas teorias substantivas e de planificação. (SANTOS, 2012. Pág 114)  

Sendo assim, a geografia reduziu seu campo de ação até quase pulverizar o espaço 

que passou a ser objeto de estudo de outras disciplinas.  

“A geografia é viúva do espaço. Sua base de ensino e de pesquisa é a 

história dos historiadores, a natureza ‘natural’ e a economia neoclássica, todas as 

três tendo substituído o espaço real, o das sociedades em seu devir, por qualquer 

coisa de estático ou simplesmente de não existente, de ideológico”. (SANTOS, 2012. 

Pág 118) 

Quando Santos (2012, pág 137) ensaia a formulação de uma nova geografia, ele 

começa afirmando a necessidade da geografia de ser interdisciplinar, pois as novas 

realidades exigem novas explicações e, portanto, a geografia deve acrescentar outros 

domínios do saber para explicar os fenômenos de ordem histórica, como é o caso do 

espaço. Uma dessas ciências é a tecnologia, que  

“aparece como ciência a partir do momento em que o processo produtivo 

exige como condição de sua realização um esforço de previsão, isto é, a necessidade 



de dizer, previamente, o que se vai produzir, como, por que e quais os resultados da 

produção.  

A tecnologia se transforma em história por intermédio das técnicas. 

E as técnicas são o intermédio entre o grupo humano e a natureza, com o 

objetivo de modificá-la. 

A cada evolução técnica corresponde uma nova forma de organizar o 

espaço.” (SANTOS, 2012. Pág 137) 

Da mesma forma, Santos afirma que também se faz necessário, entre outras 

disciplinas, acrescentar os princípios da física, para “não esquecer a diferença essencial 

entre a matéria inerte e a matéria humana, que é viva e ativa”. (2012, pág 138). 

Para a construção de uma interdisciplinaridade que “leve em conta a 

multiplicidade de aspectos com os quais se apresenta aos nossos olhos uma mesma 

realidade” (2012, pág 141), Santos  

“supõe que se reconheça um objeto à geografia e que se hajam identificado 

suas categorias fundamentais. [...] Em nosso caso, trata-se da produção do espaço. 

[...] Em realidade, para ter sucesso é, antes de tudo, preciso partir do próprio objeto 

de nossa disciplina, o espaço, tal como ele se apresenta, como um produto histórico 

[...]” (SANTOS, 2012. pág 147). 

 Quando a geografia precisou se preocupar com os princípios e as classificações, 

perdeu de vista seu próprio conteúdo, mas mesmo que retome seu objeto de estudo, esse 

não será o suficiente sem que a geografia seja capaz de definir as categorias fundamentais. 

(SANTOS, 2012. pág 147). Isso quer dizer que, mais do que voltar as análises geográficas 

para o espaço, é necessário construir “um sistema próprio de identificação das categorias 

analíticas que reproduzem a totalidade dos processos, tal como eles se produzem na 

realidade” (SANTOS, 2012. pág 149), o que só é possível por intermédio das categorias 

que definem uma dada realidade.  

Santos vai buscar, portanto, a definição dessas categorias, a começar pelo espaço. 

É necessário levar em consideração que esse é objeto de preocupação desde os filósofos 

gregos e, portanto, tem uma variedade muito ampla de “objetos e significações”, mas o 

que é de interesse de Santos (e da geografia) é o que o autor chama de espaço humano, 

espaço social ou espaço geográfico. (SANTOS, 2012. pág 150). 

“o espaço geográfico é a natureza modificada pelo homem mediante 

seu trabalho. A concepção de uma natureza natural, onde o homem não 

existisse ou não fora o seu centro, cede lugar à ideia de uma construção 

permanente da natureza artificial ou social, sinônimo de espaço humano”. 
(SANTOS, 2012. pág 150).  

Em um esforço para definir o que é espaço, haja vista que é um processo árduo, 

Santos (2012, pág 151) afirma que o espaço do homem seria o espaço geográfico, e que 

o espaço geográfico tem a tendência de mudar com o processo histórico, pois o espaço 

geográfico também é espaço social. 



“O espaço deve ser considerado como um conjunto de relações 

realizadas através de funções e de formas que se apresentam como 

testemunho de uma história escrita por processos do passado e do presente. 

Isto é, o espaço se define como um conjunto de formas representativas de 

relações sociais que estão acontecendo diante dos nossos olhos e que se 

manifestam através de processos e funções. O espaço é, então, um verdadeiro 

campo de forças cuja aceleração é desigual. Daí por que a evolução espacial 

não se faz de forma idêntica em todos os lugares. (SANTOS, 2012. pág 153).” 

Ainda na tentativa de buscar um conceito único de espaço, Santos recorrerá a 

diversos autores que possuem abordagens diferentes para a concepção do conceito 

espaço, sendo por exemplo reflexo da sociedade, um fato social, um fator e/ou uma 

instância social, mas o esforço aqui será o de apontar aqueles que relacionam o espaço 

com o objeto da nossa análise, a natureza, ou pelo menos apontar as passagens que, a 

partir dos diálogos criados por Santos com outros autores, possam nos dar indícios sobre 

a utilização do termo nas ideias de Santos. Portanto, talvez os trechos subsequentes não 

possam explicar detalhadamente todos os pormenores da abordagem de Santos para 

concepção de uma definição de espaço, mas espera-se que possa servir de indícios na 

busca pelo entendimento do autor acerca da natureza. 

 Santos começará seu debate em busca de um conceito de espaço analisando se o 

espaço seria um “mero reflexo da sociedade ou um fato social”. Ou seja, seria o espaço, 

assim como “as coisas que existem”, nada mais que uma “criação do nosso espírito”? 

Para alguns autores, sim. (SANTOS, 2012. pág 155). 

“Segundo a interpretação dada por K. Kosik (1967, p.60) às ideias de 

Gonseth, o homem, no ato de conhecer, não se relaciona com a natureza em si mesma, 

mas apenas com certos horizontes e imagens que são historicamente mutáveis e que 

são capazes de captar a realidade em sua estrutura fundamental. Para Gonseth 

(1940, p. 413) ‘o mundo natural é constituído de tal forma, e nós próprios somos 

constituídos de tal forma, que a realidade não nos deixa alcançar um conhecimento 

definitivo de sua essência.” (SANTOS, 2012. pág 155). 

Santos, na busca de concretizar a explicação do espaço, evocará Hegel e afirmará 

que, para ele, “o espaço existe, antes do mais, em nosso pensamento” (SANTOS, 2012. 

pág 156).  

“Quando Hegel admite que a criação do homem se faz pela 

modificação de suas relações com a natureza, Marx condena essa ideia que, 

aliás, é tão próxima da sua, alegando que Hegel espiritualiza o homem e a 

natureza e reduz a história e a própria vida ao nível de conceito.” (SANTOS, 

2012. pág 157). 

Santos ainda afirma que Hegel admite que  

“a natureza existe por ela mesma, como um objeto [...] Quando utilizamos 

um instrumento de trabalho ou tomamos água de um rio, o que fazemos é reconhecer 

sem poder anulá-lo, o caráter particular do objeto que serve à nossa finalidade. [...]. 

Para Hegel, a natureza seria, enfim, a objetificação do espírito, seguindo o 

caminho apontado por Feuerbach. [...].” (SANTOS, 2012. pág 158). 



Buscando outras formas de compreender o espaço, Santos explora a concepção 

durkheiminiana, onde o espaço seria “uma coisa; ele existe fora do indivíduo e se impõe 

tanto ao indivíduo como à sociedade considerada como um todo.” (SANTOS, 2012. pág 

161). 

 Santos acredita ser cabíveis as concepções de S. Sportelli que diz que a 

objetividade social é frequentemente reduzida a uma objetividade natural.  

 “isso equivale a esquecer que a natureza é objeto de permanente 

transformação por causa da atividade humana, daí por que a natureza é uma 

realidade social e não exclusivamente natural. Nesse sentido, a palavra natural deve 

ser tomada como um sinônimo de social, da mesma forma que podem ser assimilados 

os vocábulos natureza e espaço. Quando se admite que o espaço é um fato social, é o 

mesmo que recusar sua interpretação fora das relações sociais que o definem. Muitos 

fenômenos, apresentados como se fossem naturais, são, de fato, sociais. 

Nessa expressão, natureza socializada, deve-se identificar aquilo que os 

geógrafos chamam normalmente de espaço ou espaço geográfico.” (SANTOS, 

2012. pág 163). 

Ao explorar o espaço como “um fator”, o autor busca reconhecer que o espaço 

não seria somente um “testemunho”, mas também fatores que atuam e influenciam 

questões sociais, econômicas e políticas. (SANTOS, 2012. pág 168).  

“o espaço é a matéria trabalhada por excelência. Nenhum dos objetos 

sociais têm tanto domínio sobre o homem, nem está presente de tal forma no cotidiano 

dos indivíduos. A casa, o lugar de trabalho, os pontos de encontro, os caminhos que 

unem entre si esses pontos são elementos passivos que condicionam a atividade dos 

homens e comandam sua prática social. A práxis, ingrediente fundamental da 

transformação da natureza humana, é um dado socioeconômico, mas é também 

tributária das imposições espaciais. [...]” (SANTOS, 2012. pág 172). 

Nesse sentido, Santos introduzirá o conceito de rugosidade. 

“As rugosidades são o espaço construído, o tempo histórico que se 

transformou em paisagem, incorporado ao espaço. As rugosidades nos oferecem, 

mesmo sem tradução imediata, restos de uma divisão de trabalho internacional, 

manifestada localmente por combinações particulares do capital, das técnicas e do 

trabalho utilizados. 

Assim, o espaço, espaço-paisagem, é o testemunho de um momento de um 

modo de produção nestas suas manifestações concretas, o testemunho de um 

momento do mundo.” (SANTOS, 2012. pág 173). 

Ao analisar o espaço como “instância social”, Santos denuncia alguns 

geógrafos, principalmente os marxistas, de excluir o espaço como uma das instâncias da 

sociedade. Mas, ao retomar seu diálogo com os geógrafos que incluem o espaço nas suas 

análises, o autor volta-se para o empasse de definir o espaço como uma “estrutura social 

como as outras” ou “uma estrutura subordinada” (SANTOS, 2012. pág 181). E sobre 

isso ele afirma: 

“Quando se pretende subordinar o espacial ao econômico, a primeira 

pergunta que acode é a seguinte: pode a economia funcionar sem uma base 

geográfica? A resposta naturalmente é não, mesmo se a palavra geográfico é tomada 

na sua acepção mais equívoca, como um sinônimo e condição natural. O fato, porém, 

é que muitos economistas e tantos outros cientistas sociais somente falam do espaço 

dentro dessa acepção estreita e errada.” (SANTOS, 2012. pág 182). 



E continua 

“Um exemplo? Em seu ensaio tão elogiável por muitas outras razões, 

François Ricci (1974, p. 131) afirma que ‘a elaboração científica da economia não 

desloca nem classifica os dados naturais sobre os quais a atividade econômica se 

edifica’. Caindo na armadilha representada por uma definição vesga do ‘geográfico’, 

esse autor marxista nos conduz a uma concepção dualista das relações entre o homem 

produtor (a atividade econômica) e a natureza (os dados naturais). [...].” 

(SANTOS, 2012. pág 182). 

Santos (2012, pág 185), ao afirmar que o “espaço organizado é também uma 

forma, um resultado objetivo da interação de múltiplas variáveis através da história 

[...]”, nos revela que, apesar do espaço ter um papel fundamental na estruturação social 

não pode ser considerado finalizado e imutável, ou ainda, não pode ser considerado como 

tendo somente um papel passivo.  

“O espaço, por outro lado, não é jamais um produto terminado, nem 

fixado, nem congelado para sempre. Mas um dos sus elementos – e não se trata de 

um elemento sem importante, é fixo ao solo. As formas espaciais, criadas por uma 

geração ou herdadas das procedentes, têm como característica singular o fato de que, 

como forma material, não dispõem de uma autonomia de comportamento, mas elas 

têm uma autonomia de existência. Isso lhes assegura uma maneira original, 

particular, de entrar em relação com os outros dados da vida social. A siso também 

se dá um outro nome: as propriedades de uma coisa. [...]” (SANTOS, 2012. pág 187). 

Parafraseando Hegel, Santos afirma que essas propriedades são as relações com 

as outras coisas, provocando efeito em outras coisas, se exteriorizando. (SANTOS, 2012. 

pág 188). E, evocando Lefebvre, Santos termina afirmando que  

“O espaço (social) não é uma coisa entre as coisas, um produto qualquer 

entre os produtos; ele envolve as coisas produzidas, e compreender suas relações em 

sua coexistência e simultaneidade: ordem (relativa) ou desordem (relativa). Ele é o 

resultado de uma série, de um conjunto de operações, e não pode ser reduzido a um 

simples objeto. Assim, ele não tem nada de ficção, de irrealidade ou de ‘idealidade’ 

comparável à de um signo, de uma representação, de uma ideia, de um sonho. Efeito 

de ações passadas, ele permite ações, as sugere ou as proíbe.” (LEFEBVRE, 1974 

apud SANTOS, 2012. pág 190). 

Dando-se por satisfeito com o debate realizado sobre o espaço, Santos volta-se 

para a tentativa de evocar uma criticidade na geografia. 

Um paradigma, considerando-se que é “um guia para a elaboração de conceitos, 

teorias e modelos” (SANTOS, 2012. pág 165), é utilizado para renovar as concepções 

teóricas, mas, para a criação de um novo paradigma, se faz necessário a observação dos 

fatos concretos. Cada fase nova da ciência “é caracterizada por um paradigma que 

expressa a concepção teórica para explicar e ordenar os fatos da ciência, orientando a 

formulação de problemas e pesquisas” (CHRISTOFOLETTI, 1976 apud SANTOS, 

2012. pág 196). Nesse sentido que Santos afirma que a natureza pode ser entendida como 

um paradigma.   

“Ora, a natureza pode ser definida como o conjunto de todas as coisas 

existentes, ou, em outras palavras, a realidade em sua totalidade.  



A natureza se encontra em estado de movimento permanente e cada um dos 

seus momentos é fugaz. Por isso mesmo, a definição do presente é sempre difícil. 

Conhecer o presente equivale a descobrir o novo comportamento dos seres, uns em 

relação aos outros. [...]  

Cada vez que há uma mudança tecnológica profunda, uma mudança 

organizacional profunda, uma mudança social profunda, os modelos de percepção 

da realidade mudam substancialmente” (SANTOS, 2012. pág 197). 

Seguindo essa lógica, Santos elenca alguns conceitos de natureza, a saber; 

natureza como experiência coletiva, natureza como primordial e natureza como relação; 

e afirma que quando ocorre uma mudança de paradigma é porque ocorreu uma mudança 

completa na visão de mundo e, portanto, o próprio mundo mudou. (SANTOS, 2012. pág 

199). E com o espaço não poderia ser diferente. Santos (2012, pág 201) afirma que todas 

as tentativas de explicar o espaço (a não ser a tentativa de Lefebvre) não levou em 

consideração a produção, que seria, segundo o autor, o problema-chave. E sobre isso, 

Santos afirma que 

“A natureza sempre foi o celeiro do homem, ainda quando este se 

encontrava na sua fase pré-social. Mas, para que o animal homem se torne o homem 

social, é indispensável que ele também se torne o centro da natureza. Isso ele 

consegue pelo uso consciente dos instrumentos de trabalho. Nesse momento a 

natureza deixa de comandar as ações dos homens e a atividade social começa a ser 

uma simbiose entre o trabalho do homem e uma natureza cada vez mais modificada 

por esse mesmo trabalho.” (SANTOS, 2012. pág 201). 

Para a elaboração sobre espaço de Santos, é necessário se basear, assim como 

ele próprio afirma, no fato de o espaço ser um resultado da produção, seja qual for o 

momento histórico. 

“[...] O ato de produzir é igualmente o ato de produzir espaço. A promoção 

do homem animal a homem social deu-se quando ele começou a produzir. Produzir 

significa tirar da natureza os elementos indispensáveis à reprodução da vida. A 

produção, pois, supõe uma intermediação entre o homem e a natureza, através das 

técnicas e dos instrumentos de trabalho inventados para o exercício desse intermédio. 

O homem começa a produzir quando, pela primeira vez, trabalha junto 

com outros homens em um regime de cooperação, isto é, em sociedade, a fim de 

alcançar objetivos que haviam antecipadamente concebido, antes mesmo de começar 

a trabalhar. A produção é a utilização consciente dos instrumentos de trabalho com 

um objetivo definido, isto é, o objetivo de alcançar um resultado preestabelecido.” 
(SANTOS, 2012. pág 202). 

A produção impõe um ritmo de vida, cria práticas coletivas com tendência a se 

repetir, como as horas de trabalho e as horas de descanso, bem como “uma utilização 

disciplinada [...] do espaço”. (SANTOS, 2012. pág 203). Criando-se um ordem espaço-

temporal planejada para atender as necessidades da produção.  

“é assim que, ao mesmo tempo em que o homo faber se transforma em 

homo sapiens, um valor particular é atribuído ao tempo e se impõe uma organização 

específica do espaço, isto é, um arranjo particular dos objetos através dos quais o 

homem transforma a natureza. 

Produzir e produzir espaço são dois atos indissociáveis. Pela produção o 

homem modifica a Natureza Primeira, a natureza bruta, a natureza natural, 

socializando, dessa forma, aquilo que Teilhard de Chardin chama de ‘ecossistema 

selvagem’. É por essa forma que o espaço é criado como Natureza Segunda, natureza 



transformada, natureza social ou socializada. O ato de produzir é, ao mesmo tempo, 

o ato de produzir espaço.” (SANTOS, 2012. pág 203). 

Se a produção do espaço se dá pelo uso de determinada técnica, no momento que 

uma técnica nova se cria a produção do espaço se modificará. De fato, diferentes 

agrupamentos humanos deterão diferentes técnicas e produzirão o espaço de forma 

distinta. 

“De um estágio da produção a um outro, de um comando do tempo a um 

outro, de uma organização do espaço a uma outra, o homem está cada dia e 

permanentemente escrevendo sua história, que é ao mesmo tempo a história do 

trabalho produtivo e a história do espaço. Trata-se, de início, da história de um grupo 

isolado, de um punhado de homens e de um pedaço de Natureza mediatizado pelas 

técnicas que o próprio grupo inventou para assegurar sua sobrevivência. 

Quantos grupos humanos existiam, na aurora do tempo social, sobre a face 

da terra e tantas eram as formas de comandar o Tempo e a Natureza, isto é, tantas 

geografias particulares existiam. Havia milhares e milhares de geografias quando 

dos começos da história. Mas esse tempo passou.” (SANTOS, 2012. pág 204). 

 A criação de técnicas e o desenvolvimento do que Santos chamou de cooperação, 

possibilita a existência de outras relações sociais além das voltadas para a subsistência, 

seja através da melhoria da própria subsistência e do surgimento das oportunidades de 

lazer e ócio, seja com o desenvolvimento das artes e da filosofia, além da produção de 

excedentes. E tudo isso desencadeia uma transformação do espaço produzido. (SANTOS, 

2012. pág 205). 

 A transformação do excedente em mercadoria introduzida pela noção de valor, 

modifica a relação social e introduz o nexo monetário, fazendo com que, segundo Santos, 

“o equilíbrio antigo [seja] desse modo rompido” (SANTOS, 2012. pág 206). 
“A partir desse momento, pode-se falar de classes sociais, de diferença de 

poder aquisitivo, e se instala uma verdadeira revolução nas relações sociais”. [...] 

O tempo se organiza diferentemente. O espaço também já não é mais o 

mesmo. Ele se transforma em função das modalidades de adaptação da sociedade 

local ao novo processo produtivo e às novas condições de cooperação. A cada 

renovação das técnicas de produção, de transporte, de comercialização, de 

transmissão das ideias, das ideologias e das ordens, corresponde uma nova forma de 

cooperação, mais profunda e espacialmente mais extensa.” (SANTOS, 2012. pág 

207). 

Para Santos, a época atual é comandada pela revolução científico-tecnológica e 

é marcada pelas 

" as transformações espaciais [que] provêm da intervenção simultânea de 

redes de influência operando simultaneamente em uma multiplicidade de escalas, 

desde a escala local até a escala mundial. Chegamos, finalmente, a um mundo onde, 

melhor do que em qualquer outro período histórico, podemos falar de espaço total.” 
(SANTOS, 2012. pág 197). 

Nesse momento da história, a tecnologia possibilitou, segundo o autor, a 

solidarização mundial e simultânea dos espaços, um espaço total. (SANTOS, 2012. pág 

208). 

“Na aurora dos tempos, os grupos humanos retiravam do espaço que os 

circundava, isto é, do pedaço da natureza que lhes cabia, os recursos essenciais à sua 

sobrevivência. Na medida em que a divisão do trabalho se acentua, uma parte maior 



das necessidades de cada grupo, de cada comunidade, tem de ser procurada na área 

geográfica de uma outra coletividade.” (SANTOS, 2012. pág 208). 

A partir da mundialização do espaço não se pode falar mais de espaço como 

sendo um conjunto de ‘habitats’ dos homens, que “antigamente era o seu lugar de 

residência e de trabalho e o espaço destinado às relações que uma vida social, 

geograficamente confinada, gerava através do processo produtivo, tanto nos seus 

aspectos materiais como nos seus aspectos não materiais” (SANTOS, 2012. pág 210). A 

produção do espaço deixa de ser uma consequência estrita da produção visto que as 

questões políticas e econômicas passam a influenciar a produção e a produção do espaço 

segundo níveis que vão do mais universal ao mais local. Mas essa universalização é 

perversa pois “o que ela faz, sobretudo, é discriminar e aumentar, de um lado, a riqueza 

e o poder de alguns e, de outro lado, a pobreza e fragilidade da imensa maioria.” 

(SANTOS, 2012. pág 212). 

Neste ponto Santos evoca o uma complexa conceituação filosófica passando por 

Hegel e Spinoza sobre a realidade como dialética e sua importância na análise do espaço, 

afastando assim devaneios metafísicos; para isso ele se utiliza dos conceitos de natura 

naturans e natura naturata: 

“O conceito natura naturata representa uma realidade que não se pode 

conceber na ideia, nem realizar-se de fato, sem as condições oferecidas pela outra 

realidade que o conceito de natura naturans representa. Essa realidade que, 

geneticamente, é a primeira, não é imóvel e se destina inexoravelmente a 

transformar-se em natura naturata. Enfim, há sempre uma primeira natureza prestes 

a transformar-se em segunda; uma depende da outra, porque a natureza segunda não 

se realiza sem as condições de uma natureza primeira e a natureza primeira é sempre 

incompleta e não se perfaz sem que a natureza segunda se realize. Este é o princípio 

da dialética do espaço.” (SANTOS, 2012. pág 214). 

Sobre os instrumentos de trabalho e a relação como espaço, Santos vai dizer que 

“Nos dias de hoje raramente se encontram sobre a face da terra áreas que 

ainda possam ser consideradas como remanescentes da natureza bruta, natural. O 

que aparece aos nossos olhos como natureza não é mais a natureza primeira, já é 

uma natureza segunda, isto é, a natureza selvagem modificada pelo trabalho do 

homem. Isto é fácil de constatar numa cidade ou numa zona agrícola e é menos 

perceptível em certas áreas onde as modificações impostas pelo homem são menos 

visíveis.” (SANTOS, 2012. pág 214). 

 E isso tem relação direta com a transformação da natureza que se dá pela produção 

e, consequentemente, pelos instrumentos de trabalho. Santos afirma que, no início dos 

tempos históricos, o instrumento de trabalho era “como um prolongamento imediato do 

seu corpo” e “havia uma comunhão quase total entre homem e os instrumentos que ele 

utilizava e manipulava”, mas, com o processo produtivo cada vez mais complexo, os 

instrumentos também se complexificaram e se tornaram “um apêndice da própria 

natureza” (SANTOS, 2012. pág 215).  



Toda essa complexidade que foi se desenhando desde o começo do período 

capitalista (em meados do século XVI) até a atualidade, entregou as modificações do 

espaço na mão do Estado-nação e será ele, portanto, o organizador do espaço e o 

controlador das transformações sociais. (SANTOS, 2012. pág 230). É por isso que deve 

ser o Estado, segundo Santos (2012, pág 231), a unidade geográfica de estudo. 

Dando continuidade à explanação sobre as categorias de análise da geografia, 

Santos afirma que 

“Se a geografia, ou, para ser menos paroquial, as ciências do espaço, 

desejam interpretar o espaço humano como o fato histórico que, antes de tudo, ele é, 

só a historia da sociedade mundial e a historia da sociedade local podem servir de 

fundamento à compreensão da realidade espacial e aos esforços para transformá-la, 

pondo-a a serviço do homem. Pois a história não se escreve fora do espaço e o 

próprio espaço sendo social, não há sociedade aespacial. 

Daí porque – insistimos – a noção de formação social como categoria da 

realidade e como categoria analítica parece constituir o meio mais adequado para 

ajudar na formulação de uma teoria espacial válida. Essa categoria concerne à 

evolução diferencial das sociedades – em seu próprio quadro e em relação com forças 

externas das quais frequentemente lhe vem um impulso motor. Acima de tudo, a base 

fundamental da explicação vem da produção, isto é, do trabalho do homem para 

transformar, segundo leis historicamente determinadas, o espaço com o qual o grupo 

se confronta. 

Aceitar esse enfoque equivale afastar de nossas análises esse perigo sempre 

presente, e sobre o qual devemos insistir, de encarar as relações Homem-Natureza 

como uma relação dualista, erro que tanto contribuiu para que a realidade fosse 

interpretada de forma deformada em tantas disciplinas sociais, mas erro cuja 

gravidade parece maior em geografia, pois o problema das relações entre a sociedade 

e o espaço é o próprio centro de nossas preocupações. 

Na realidade, Natureza e Espaço são sinônimos, a partir do momento em 

que se considere a natureza como uma natureza transformada ou socializada, uma 

Natureza Segunda, para utilizar uma expressão de Marx para a qual nem os marxistas 

não geógrafos, nem os geógrafos marxistas parecem ter dado a merecida atenção.” 

(SANTOS, 2012. pág 247). 

Para finalizar seu debate sobre o espaço, Santos afirma que “agora, que a 

natureza modificada pelo trabalho humano é cada vez menos a natureza amiga e cada 

vez mais a natureza hostil, cabe aos que a estudam uma vigilância redobrada” 

(SANTOS, 2012. pág 261), e a geografia precisa deixar de servir à dominação e vir a ser 

uma “ciência do homem” (SANTOS, 2012. pág 261). E para tanto, se faz necessário 

encarar o espaço como uma estrutura social, “dotada de autonomia no interior do todo e 

participando com as outras de um desenvolvimento interdependente, combinado e 

desigual” (SANTOS, 2012. pág 265). 

“para desmistificar o espaço, é preciso levar em conta dois dados 

essenciais: de um lado a paisagem, funcionalização da estrutura tecnoprodutiva e 

lugar da reificação; de outro lado, a sociedade total, a formação social que anima o 

espaço. Assim, desmistificaremos o espaço e o homem. 

Desmistificar o homem   e o espaço é arrancar da natureza os símbolos 

que escondem sua verdade, quer dizer ‘tornar significativa a natureza e tornar 

naturais os símbolos’ (Gillo Dorfle, jan. 1972), é valorizar o trabalho e revalorizar o 

próprio homem para que ele não seja mais tratado como valor de troca. /temos, diante 



de nós, um problema de conhecimento e um problema moral” (SANTOS, 2012. pág 

266).          

Santos ainda afirma que a relação homem-natureza é central em nossos tempos, 

visto que as relações entre os homens não existem se não forem dentro das relações 

homem-natureza, e clama para que a geografia perscrute a produção do espaço à favor do 

capitalismo e exponha “como o uso consciente do espaço pode ser um veículo para a 

restauração do homem na sua dignidade” (SANTOS, 2012. pág 267). Ou seja, é 

necessário buscar um espaço verdadeiramente humano, natureza social aberta à 

contemplação humana, instrumento de reprodução da vida. 

 

  



Capítulo 3. Neil Smith e a Natureza 

 

A escolha por estudar Neil Smith se deu pela leitura que ele faz das ideias 

marxistas, principalmente no que diz respeito a se contrapor às ideias da Escola de 

Frankfurt, que dentre outras escolas, foi uma das principais e mais conhecidas 

propagadoras do marxismo, além de utilizar a filosofia marxista para realizar seus 

próprios estudos, influenciando a filosofia ocidental. 

O principal escrito de Smith é, sem sombra de dúvidas, o livro “Desenvolvimento 

Desigual: Natureza e Capital e a Produção de Espaço”, lançado em 1988 aqui no Brasil, 

mas lançado, nos Estados Unidos, quatro anos antes. No presente estudo trabalhou-se 

com a edição em português e, por causa de algumas inconsistências encontradas na 

tradução, optou-se por trabalhar concomitantemente com a edição em inglês, reeditada 

pelo próprio autor e lançada em 2008. 

Segundo Smith, a intenção do livro é a de teorizar o ponto de encontro entre dois 

tipos de investigação intelectual, “uma exploração teórica e filosófica e uma crítica dos 

conceitos como um meio de interrogar mais incisivamente a realidade em que vivemos.” 

(SMITH, 1988. Pág 7). Assim, é na primeira parte do livro que se dará maior enfoque no 

presente trabalho, visto que é nele que, explicitamente, o autor buscará “renovar a 

concepção terrivelmente arcaica da natureza que domina o pensamento ocidental”. 

Smith ainda destaca que o livro é uma contribuição para o debate na geografia e no 

marxismo ocidental, principalmente depois da reaproximação e da redescoberta do 

marxismo nos anos setenta. (SMITH, 1988. Pág 10). 

Para se fazer uma teoria do desenvolvimento desigual, deve-se compreender o 

processo espacial e social, com cuidado para que não se tome o espaço como um 

“receptáculo”, assim como o faz o senso comum, segundo Smith. Acepção essa que faz 

uma “integração bastante mecânica do espaço e da sociedade; o espaço é visto como 

algo que ‘reflete’ a sociedade. (SMITH, 1988. Pág 18). 

“[...]Objetiva-se aqui alcançar uma fundamental mudança de perspectiva. 

Pois, enquanto nós, como teóricos, podemos ter drásticos problemas conceituais em 

realizar uma integração do espaço e da sociedade, o capital parece realizá-la na 

prática, diariamente. [...] 

A produção do espaço, de fato, é posta como premissa sobre um processo de 

produção mais básico ainda, que pareceria ainda mais quixotesco e que abala nossa 

tradicional aceitação daquilo que até aqui parecia evidente por si mesmo. A produção 

da natureza não somente oferece um fundamento filosófico para se discutir o 

desenvolvimento desigual do capitalismo, mas é um resultado muito real do 

desenvolvimento desse modo de produção. O que mais nos choca com esta ideia da 

produção da natureza é que ela desafia a separação convencional e sacrossanta da 

natureza e da sociedade, e o faz com indiferença e sem pejo. Nós estamos 



acostumados a conceber a natureza como exterior à sociedade, primitiva e pré-

humana, ou ainda como um grande universo no qual os seres humanos não são senão 

pequenas e simples peças. Mas também aqui nossos conceitos não têm correspondido 

à realidade. É o capitalismo que ardentemente desafia a separação, que nos foi 

legada, da natureza e da sociedade e mais com orgulho do que com 

constrangimento.” (SMITH, 1988. Pág 20). 

Smith afirma, ainda, que é o capital o grande responsável por mudar toda e 

qualquer “relação original com a natureza”, em que “a sociedade humana colocou-se no 

centro da natureza” e, nesse sentido, tanto os problemas da natureza, quando os do espaço 

e os do desenvolvimento desigual são colocados juntos pelo capital. (SMITH, 1988. Pág 

21). 

Logo no primeiro capítulo Smith situará na história a concepção contemporânea 

de natureza, esta surgiu com a emergência do capitalismo industrial, onde a dominação 

da natureza era a ordem do dia e a medida do progresso humano. Mesmo assim, diversas 

concepções de natureza foram se acumulando no decorrer da história e aparecem muitas 

vezes de forma complexa e contraditória, e todas têm seus significados existentes 

atualmente, mas todas elas são baseadas em um “dualismo essencial que domina a 

concepção da natureza”. (SMITH, 1988. Pág 28).  

“De um lado, a natureza é externa, uma coisa, o reino dos objetos e dos 

processos que existem fora da sociedade. A natureza exterior é primitiva criada por 

Deus, autônoma; é a matéria-prima da qual a sociedade é construída, a fronteira que 

o capitalismo industrial frequentemente faz recuar. Como árvores e rochas, rios e 

tempestades, a natureza está esperando para ser internalizada no processo de 

produção social. Por outro lado, a natureza é também claramente concebida como 

universal. Ao lado da natureza exterior, nós temos a natureza humana, na qual está 

implícito que os seres humanos e seu comportamento social são absolutamente tão 

naturais quanto os aspectos ditos "externos" da natureza. Desse modo, os tratamentos 

ecológicos da sociedade humana situam a espécie humana como uma entre muitas na 

totalidade da natureza. Em contradição à concepção exterior da natureza, a 

concepção universal inclui o humano com o não-humano da natureza. A natureza 

exterior e a universal não são inteiramente conciliáveis, pois ao mesmo tempo que a 

natureza é considerada exterior à existência humana, ela é simultaneamente tanto 

exterior quanto interior” (SMITH, 1988. Pág 28). 

Smith afirma que foi Kant quem cristalizou essa concepção dualista na ideologia 

burguesa de natureza, principalmente ao distinguir entre uma natureza interior e exterior. 

“A natureza interior dos seres humanos compreendia suas paixões cruas, enquanto a 

natureza exterior era o ambiente social e físico no qual os seres humanos viviam” e a 

mente humana seria “o meio pelo qual esse dualismo era superado”. (SMITH, 1988. Pág 

29). 

“Assim, o dualismo inicial provoca ou pelo menos implica outros que soam 

familiares ainda hoje: a mente e a natureza, a cultura e a natureza. A contemporânea 

ideologia burguesa da natureza está construída sobre essas dicotomias filosóficas 

realizadas por Kant. Sua dicotomia da natureza interior versus natureza exterior 

ainda nos parece intuitivamente correta. Se ela tem algo importante é um caráter 

intuitivo mais imediato que o dualismo da natureza exterior e universal.” (SMITH, 

1988. Pág 29). 



A fim de explicar melhor essa ideologia, Smith usará como exemplo o modo 

científico e o modo poético. Na ciência moderna, Smith (1988, pág 30) afirma que a 

“dominação da natureza” é reconhecida desde seu início, com Francis Bacon, e é 

realizada através do que se chama de “artes mecânicas”. Esse pensamento ficou tão 

impregnado na linguagem e concepção de ciência que ele ainda está em voga, entre outras 

coisas, na pesquisa científica, onde o método consiste na absoluta abstração do 

pesquisador enquanto sujeito na relação com a pesquisa. 

“Seja como for, a concepção da natureza trazida por Bacon é 

explicitamente exterior à sociedade humana; ela é um objeto a ser dominado e 

manipulado. Em comparação com concepções mais antigas, a imagem de Bacon da 

relação com a natureza é antes mecânica que orgânica. A sociedade é separada da 

natureza como sendo o domínio do homem que, com governo presciente, pode ser 

empregada para a dominação do homem sobre a natureza” (SMITH, 1988. Pág 

30). 

Ao mesmo tempo em que a ciência absorveu a concepção de natureza exterior,  

“objetivada na teoria da mesma forma que é objetivada na prática no 

processo de produção, [ela é] simultaneamente universal. [...] Por "natureza" de 

algum objeto ou evento queremos dizer sua essência, o que existe por baixo de sua 

aparência. Sejam naturais ou sociais, todos os fenômenos têm uma essência; a 

natureza é universal nesse sentido” (SMITH, 1988. Pág 33). 

Esse conceito de natureza universal também esteve presente em Newton, na 

formulação de leis naturais, na sociobiologia, com a utilização de conceitos biológicos 

(principalmente os de Darwin) para a explicação do campo social onde a natureza humana 

seria um subconjunto da natureza biológica, e, com o surgimento da teoria quântica de 

Einstein, na redução de todos os eventos em físicos ou químicos. (SMITH, 1988. Pág 34). 

Na natureza poética, o exemplo que Smith apresentará é o da paisagem 

americana, onde a natureza foi utilizada como um símbolo social da tradição americana, 

resultando na “marcha americana rumo ao interior”. Esse tratamento da natureza 

também revelará o mesmo dualismo conceitual da natureza exterior e universal. (SMITH, 

1988. Pág 36) 

A literatura da conquista, desde a época dos puritanos até o século dezenove, 

retratou com repugnância a natureza “selvagem”, onde o natural e o selvagem se 

confundem, eram vistos como obstáculo para o progresso da civilização. No momento 

em que se “domou” a natureza selvagem, essa natureza – exterior – se tornou menos 

ameaçadora e “o fascínio substituiu o temor”, e a natureza humanizada começou a ser 

exaltada pelo movimento de volta à natureza, que começou nas cidades. (SMITH, 1988. 

Pág 37).  

“Domesticada, higienizada e estendida sobre mesas de café, a natureza 

era um pertence, da mesma forma como o gato da família. Através de um largo 

conjunto de atividades, muitas delas destinadas às crianças, o culto à natureza 



tornou-se uma necessidade, primeiramente para a classe média e depois, de maneira 

mais limitada, para o restante da América Urbana. Gozar férias no interior bruto 

tornou-se moda, especialmente depois que a fotografia permitiu a representação 

realista da paisagem; esportes na mata tornaram-se populares e acampamentos de 

verão levaram escolares urbanos para o ambiente supostamente benéfico da natureza 

bruta. O estudo da natureza foi trazido para as escolas e fundos de auxílio foram 

coletados por reformadores sociais para oferecer excursões para crianças dos 

bairros pobres; os escoteiros foram um meio de inculcar valores cívicos através da 

simplicidade, da camaradagem e do individualismo combinados com experiências na 

mata. Hoje, o processo de transformação dos E.U.A. rural em uma área de lazer para 

as cidades está mais adiantado, mas os acampamentos de verão, os escoteiros e a 

estação de caça continuam a existir. Nessas atividades e na onipresente "fuga" da 

cidade nos fins de semana, a visão de natureza inerente ao movimento de "volta à 

natureza" encontra sua expressão contemporânea. (SMITH, 1988. Pág 38). 

A natureza, a partir desse ponto de vista, detinha toda a virtude, tranquilidade e 

dignidade e era tratada no feminino, e é a partir dessa tradição que a universalidade da 

natureza se impõe. Muitas formas de retratar a natureza universal pôde ser encontrada e 

temas como Deus na natureza foram recorrentes. Mas cada vez mais, com o avanço do 

desenvolvimento industrial, “a visão edênica da natureza, centralizada em Deus, foi 

posta de lado por uma visão mais antropocêntrica.” (SMITH, 1988. Pág 41). A natureza 

foi sendo transformada em jardim, num processo de romantização. 

"‘o conceito religioso, moral e frequentemente nacionalista da natureza’ 

da tradição romântica contribuiu ‘para as bases retóricas sob as quais a conquista 

agressiva do país pôde ser realizada’” (NOVAK, 1980 apud SMITH, 1988. Pág 43) 

Outra questão importante levantada por Smith é a concepção da natureza como 

feminina, em que tanto as mulheres quanto a natureza são objetificadas a fim de dominá-

las e oprimi-las. 

“Assim como a natureza exterior, as mulheres são objetos que a 

humanidade tenta dominar e oprimir, arruinar e tornar românticos; elas são objetos 

de conquista e penetração, da mesma forma como idolatria e culto. A linguagem é 

exata. As mulheres são postas em pedestais somente quando sua dominação social 

está garantida; precisamente como se faz com relação à natureza, a romantização é 

aí uma forma de controle. Mas as mulheres não podem nunca ser completamente 

exteriores, uma vez que nelas reside a fertilidade e os meios de reprodução 

biológicos. Neste sentido, elas se tornam elementos de natureza universal, mães e 

nutrizes, possuidoras de uma misteriosa intuição feminina e assim por diante” 

(SMITH, 1988. Pág 43). 

E continua, 

“Em resumo, então, o conceito de natureza abriga um dualismo essencial 

entre exterioridade e universalidade. Estes dois conceitos da natureza estão ambos 

interrelacionados e são mutuamente contraditórios. De fato, nós poderíamos mesmo 

sugerir que cada um deles é dependente do outro no sentido em que sem uma natureza 

exterior não há necessidade de se enfatizar a universalidade da natureza. A 

concepção exterior é um resultado direto da objetivação da natureza no processo de 

produção. E, contudo, não importa quão eficiente esse processo de produção seja e 

quão completamente ele realize a exteriorização da natureza; em uma palavra, não 

importa quão eficazmente ele realize a emancipação da sociedade humana da 

natureza — os seres humanos, sua sociedade e seus artefatos continuam a estar 

sujeitos às leis e aos processos "naturais". A concepção exterior nos dá, assim, tão 

somente uma parte do quadro da natureza; todavia, é também necessário um conceito 



de natureza pelo qual será possível explicar as sociedades humanas na natureza.” 

(SMITH, 1988. Pág 44). 

Essa concepção dualista é um produto social e tinha uma função política de 

dominação e molde do comportamento social, sendo essa a definição de uma ideologia 

da natureza. E essa é a roupagem utilizada ainda hoje, ainda que o sentido hostil seja 

reservado para eventos extremos e a dominação seja de outra ordem. (SMITH, 1988. Pág 

45). 

“A função escamoteadora da concepção universal hoje é atribuir a certos 

comportamentos sociais o status de eventos naturais, pelos quais se quer significar 

que tais comportamentos e características são normais, dados por Deus, imutáveis. 

A competição, o lucro, a guerra, a propriedade privada, o erotismo, o 

heterossexualismo, o racismo, a existência de ricos e de despossuídos, ou de 

"caciques e índios" — a lista é infinita — tudo isso é considerado natural. A natureza, 

e não a história humana, é considerada responsável; o capitalismo é tratado não 

como historicamente contingente mas como um produto inevitável e universal da 

natureza que, enquanto ele possa estar hoje em pleno apogeu, ele pode ser encontrado 

na antiga Roma ou entre bandos de macacos saqueadores, onde a sobrevivência do 

mais apto é a regra. O capitalismo é natural; lutar contra ele é lutar contra a natureza 

humana.” (SMITH, 1988. Pág 46). 

A ideologia da natureza descrita acima foi responsável por muitas das 

configurações sociais que podemos perceber atualmente, uma delas tem relação com um 

apagamento da natureza enquanto objeto de estudo das ciências sociais, como se o objeto 

das ciências sociais fosse o social e esse, por sua vez, não teria qualquer relação com a 

natureza. (SMITH, 1988. Pág 47).  

“[...]Mas não foi sempre assim. Na tradição político-econômico do século 

dezoito os fisiocratas colocavam a "natureza" como a fonte direta do valor. Eles 

concebiam o trabalho agrícola como o único meio de se produzir valor. Com a teoria 

de formação do valor, de Adam Smith, negou-se a prioridade da produção agrícola e 

com ela a da natureza exterior. A partir de então a tradição clássica cada vez mais 

tratou a natureza não como um elemento central da teoria econômica, mas sim mais 

como uma barreira que limitava o desenvolvimento econômico, ou como uma causa 

de crise em suas vicissitudes. De Ricardo até Malthus e Mili, a natureza foi cada vez 

mais sendo considerada um fator externo. Esta desvalorização da natureza em teoria 

acompanhava paralelamente a sua desvalorização efetiva na realidade, seja no 

campo ou na fábrica [...]” (SMITH, 1988. Pág 47). 

Smith identifica, na obra de Marx, uma oposição ao tratamento dualista de 

natureza em que este teria tentado uma reconciliação analítica entre natureza e história, 

chegando a afirmar que “não existiria mais nenhuma natureza que tenha precedido a 

história humana”, mas mesmo nessa visão Smith admite conseguir ver alguma coisa de 

dualista. Admite ele que Marx se dedicou mais no começo de seus escritos do que no fim 

a procurar uma unificação da natureza e do homem, e que, mesmo ciente desse dualismo, 

não fica claro, para os que leem mais desatentamente, se é possível uma definição 

plausível que supere o dualismo. Smith recorre à um diálogo com Alfred Schmidt, um 

dos autores da Escola de Frankfurt, a quem Smith atribui um trabalho meticuloso à 



procura do entendimento de Marx sobre natureza, em especial na obra tardia e mais 

prática de Marx.  (SMITH, 1988. Pág 48). 

Schmidt está preocupado com a relação natureza e sociedade mais do que com a 

natureza em si. Tal relação é vista como um produto histórico e mesmo quando, por 

exemplo, na ciência positivista, coloca-se a natureza aparte do homem, essa diferenciação 

só existe dentro dessa relação, de forma que que pode ser aproximada da distinção entre 

sujeito e objeto, dentro de uma relação dialética, ou seja, dentro da própria natureza. 

(SMITH, 1988. Pág 49). 

Para explicar essa dialética da natureza marxista proposta, Schmidt faz, segundo 

Smith, uma distinção entre primeira natureza e segunda natureza, conceito que ele 

empresta de Hegel e cai muito bem à teoria Marxiana - possivelmente pela influência do 

primeiro sobre o segundo - mas o faz muitas vezes sem distinção, ao mesmo tempo em 

que pretende demonstrar a divisão entre os dois.  Segundo Smith, Schmidt afirma que 

primeira natureza hegeliana consiste no externo ao homem, o inexplicável e a segunda 

natureza é o racional, o objetivo, o todo social. Para Schmidt, Marx coloca o social ainda 

no âmbito desta primeira natureza hegeliana, pois ainda não há pelo homem o total 

domínio racional da sociedade, sendo esse ainda sujeito as necessidades oriundas de sua 

primeira natureza indomada. (SMITH, 1988. Pág 50).  

“A sociedade é interna à natureza, destaca Schmidt, embora elas não 

sejam de forma alguma idênticas. Todavia, a natureza é mediatizada através da 

sociedade e a sociedade através da natureza. Marx designou esta mediação mais 

precisamente como um metabolismo ou como uma interação metabólica, um conceito 

que Schmidt vê como crucial à noção marxista de natureza” (SMITH, 1988. Pág 

50). 

É o trabalho a força motivadora da interação metabólica, sendo o homem o 

sujeito e o material a ser transformado o objeto, seja no trabalho material ou no intelectual 

- a apropriação do conhecimento - por isso uma ciência dialética da natureza, como a que 

Engels se propôs a fazer, faria sentido. Porém, Smith concorda com Schmidt quando esse 

faz sua crítica à dialética da natureza de Engels, tendo em vista que essa dialética “já 

pressupunha a natureza como exterior à sociedade humana, como um Objeto separado 

de seu Sujeito, e desta forma negava a própria condição que permitiria à dialética 

operar” (SMITH, 1988. Pág 51).  

Para Schmidt, a dialética da natureza só poderia ser realizada na interação 

metabólica das sociedades humanas e da natureza, podendo ser transformando somente a 

sua forma concreta, mas nunca abolida completamente, dependendo do momento 

histórico. Smith expõe dois momentos que Schmidt demonstra diferença nesse 



metabolismo – a fase pré-burguesa e a relação burguesa- em que no primeiro momento 

homem e sua existência natural seriam uma coisa só, sendo essa sociedade natural e a-

histórica, enquanto no segundo momento há a separação radical do trabalho e das 

condições naturais objetivas, sendo essa uma sociedade social e verdadeiramente 

histórica. (SMITH, 1988. Pág 52). Schmidt acusa Marx de utopista quando propõe um 

terceiro momento, no futuro, onde o “homem e a natureza”, ou seja, o sujeito e o objeto, 

estariam reconciliados numa “síntese mais elevada baseada no metabolismo entre homem 

e natureza completamente desenvolvidos (SMITH, 1988. Pág 54).  

“Contra esta aparente utopia, Schmidt assevera que o desenvolvimento 

tecnológico, como parte do metabolismo necessário com a natureza, é a fonte de 

dominação, não de emancipação. Mesmo numa sociedade sem classe, com sua recém-

surgida solidariedade entre as pessoas, "o problema da natureza, como um objeto a 

ser dominado, continua a existir" (pág. 136, itálico meu). A luta com a natureza é 

comum a todas as formas de sociedade, incluindo o socialismo, e mesmo que a 

humanidade seja bem-sucedida em emancipar sua própria natureza interior, 

abolindo a dominação de classe pela outra, ele não pode deixar de dominar a 

natureza exterior. "A nova sociedade deve beneficiar somente o homem, e não há 

dúvida de que isto deverá ser às custas da natureza exterior... mesmo num mundo 

verdadeiramente humano não há reconciliação completa do Sujeito e do Objeto"” 

(SCHMIDT, 1971 apud SMITH, 1988. Pág 54) 

Sobre as colocações de Schmidt, é necessário ressaltar, o que é importante para 

o presente trabalho não é a explicação dele sobre sua dialética da natureza, tampouco suas 

formulações acerca do conceito natureza, se fosse assim referenciar-se-ia a ele próprio. 

Mas a importância aqui é a de trazer uma base para evidenciar o debate realizado por 

Smith, esse sim alvo de um esforço de síntese. 

Smith acusa Schmidt de um pedantismo filosófico que influencia sua obra e 

resulta numa visão de natureza “completamente oposta ao espírito e ao objetivo prático 

das últimas obras de Marx” (SMITH, 1988. Pág 55).  Só que essa visão oposta estaria 

escamoteada por uma indistinção, muitas vezes, entre Marx e o próprio Schmidt, em que 

Smith acusa justamente Schmidt, e não Marx, de utopianismo. Para Smith, Schmidt, 

assim como no conceito burguês, mesmo tentando apresentar argumentos para uma 

unidade, trabalha com uma visão dualista de natureza, uma natureza exterior -objeto de 

trabalho- e uma natureza universal -unidade da sociedade e da natureza-. 

“É possível extrair muitas citações de Schmidt que demonstram seu 

conceito dual de natureza. A título de ilustração, três bastarão: "Enquanto os 

processos naturais independentes dos homens [a concepção exterior] são 

essencialmente transformações de matéria e energia, a própria produção humana 

não fica fora da esfera da natureza [concepção universal]" (pág. 77); "a mútua 

interpretação da natureza [concepção exterior] e da sociedade... ocorre dentro da 

natureza [concepção universal]" (pág. 16); "o caráter socialmente estabelecido da 

natureza [concepção universal] e do papel autónomo da natureza constituem uma 

unidade" (pág. 70); e assim por diante” (SMITH, 1988. Pág 56).   



Para Smith, o primeiro erro cometido por Schmidt está numa concepção dualista 

da relação sujeito e objeto, onde sujeito e objeto seriam ao mesmo tempo uma unidade e 

também teriam um limite indestrutível, e a mesma coisa com a natureza, onde ela pode 

ser, ao mesmo tempo, diferenciação e unidade. Outro erro cometido por Schmidt seria o 

de abstração do valo-de-troca, em que este não teria nenhum conteúdo natural, sendo 

natureza somente o valor-de-uso, mas, quanto a isso, Smith o acusa de ter se debruçado 

pouco ao entendimento da relação entre valor-de-uso e valor-de-troca no marxismo, pois 

equiparar natureza e valor-de-uso é essencialmente a técnica burguesa de naturalizar o 

capitalismo, não a marxista. (SMITH, 1988. Pág 60). Por fim, uma das criticas mais 

profundas que Smith faz, é em relação à afirmação de Schmidt sobre a dominação da 

natureza em uma nova organização social, o socialismo, e a aproximação que ele faz de 

socialismo e capitalismo, o que teve largas implicações políticas.  

Sobre a dominação da natureza, inevitável na visão de Schmidt (e dos teóricos 

da Escola de Frankfurt, segundo Smith, 1988), seria cada vez maior à medida que as 

técnicas se desenvolvessem, mesmo que a natureza fosse vingativa. Mesmo que a técnica 

seja, e se reconhece que de fato é, social, ela é inevitável e é ela que media a relação 

homem-natureza, portando é entendida como natural. Smith afirma que essa visão é 

fetichista, nos mesmos moldes do fetiche das mercadorias de Marx, e que levou a um 

entendimento determinista e mecânico da tecnologia e da ciência. 

Outros marxistas também tentaram conceituar a natureza, mas o fizeram ainda 

nos moldes dualistas. Smith (1988, pág 64) acredita que “[...] a natureza não é nada se 

ela não for social. [...]o que se deve fazer é mostrar a relação concreta pela qual a 

natureza assume prioridade social. [...]”. 

“Desta maneira, a prioridade social da natureza não é algo que deva ser 

infundido de fora, mas algo que já existe na relação social com a natureza. Ao invés 

da dominação da natureza, devemos, portanto, considerar o processo muito mais 

complexo de produção da natureza. Enquanto o argumento da dominação da 

natureza sugere um futuro sombrio, unidimensional e livre de contradições, a ideia 

de produção da natureza sugere um futuro histórico que está ainda para ser 

determinado pelos eventos e pelas forças políticas e não pela necessidade técnica. 

Porém, os eventos e as forças políticas são precisamente aquelas que determinam o 

caráter e a estrutura do modo capitalista de produção. Nós temos uma noção, mas 

somente uma noção, desta visão de natureza na obra de Marx” (SMITH, 1988. Pág 

65). 

Feita a crítica, Smith vai tentar, ele próprio, formular uma concepção de natureza 

que satisfaça o entendimento dele da natureza em Marx, mesmo o autor assumindo que 

não encontrou, em Marx, uma compreensão explicita acerca do tema. Para tanto, Smith 



embarcará numa tentativa de buscar o implícito nos usos que Marx oferece ao termo 

natureza afirmando que esses usos não foram aleatórios. (SMITH, 1988. Pág 66). 

O primeiro passo é compreender que a natureza é produzida, mesmo que essa 

compreensão seja um tanto absurda, tendo em vista que geralmente ela é vista exatamente 

como aquilo que não se pode produzir, um substrato material, paisagem, o domínio dos 

valores-de-uso. Ao passo em que ocorre o desenvolvimento econômico nos moldes 

capitalistas, esse substrato se torna social,  

“em suma, quando essa aparência imediata da natureza é colocada no 

contexto histórico, o desenvolvimento da paisagem material apresenta-se como um 

processo de produção da natureza. [...] É na produção da natureza que se fundem e 

se unem os valores-de-uso e os valores-de-troca, e o espaço da sociedade” (SMITH, 

1988. Pág 67).  

Se a natureza é produzida, precisa-se compreender em que termos essa produção 

é realizada.  

“Em suas considerações iniciais sobre os momentos abstratos das 

mercadorias, Marx considerou a produção como um processo pelo qual se altera a 

forma da natureza. O produtor "só pode proceder como a própria natureza, isto é, 

apenas mudando as formas das matérias. Mais ainda. Nesse trabalho de formação 

ele é constantemente amparado por forças naturais". Pela sua atividade, o homem 

"modifica as formas das matérias naturais, de modo a torná-las úteis para ele. A 

forma da madeira, por exemplo, é modificada quando dela se faz uma mesa. Não 

obstante a mesa continua sendo madeira, uma coisa ordinária física" (SMITH, 

1988. Pág 71). 

Esse trabalho supre as necessidades humanas a partir da transformação dos 

objetos, transformando-os em objetos úteis à humanidade, e essa transformação seria 

necessária constantemente, sem a qual a humanidade encontraria dificuldades em se 

manter, e por isso mesmo a transformação não se dá só no objeto, mas também no próprio 

trabalhador 

"[...] ‘Antes de tudo, o trabalho é um processo entre o homem e a Natureza, 

um processo em que o homem, por sua própria ação, media, regula e controla seu 

metabolismo com a Natureza. Ele mesmo se defronta com a matéria natural como 

uma força natural. Ele põe em movimento as forças naturais pertencentes à sua 

corporalidade, braços e pernas, cabeça e mão, a fim de apropriar-se da matéria 

natural numa forma útil para a sua própria vida. Ao atuar, por meio desse movimento, 

sobre a Natureza externa a ele e ao modificá-la, ele modifica, ao mesmo tempo, sua 

própria natureza " (MARX, 1967 apud SMITH, 1988 pág 72) 

Smith afirma que essa relação seria o mais puro valor-de-uso, a troca material 

que ocorre por causa do trabalho que o homem emprega para modificar a natureza e 

modificar a sua própria natureza, satisfazendo as necessidades de reprodução da sua 

própria vida material. Conforme esse processo vai se acumulando, essa reprodução requer 

atividades mais complexas que são necessariamente executadas cada vez mais 

coletivamente. (SMITH, 1988. Pág 73). 



Smith sugere uma unidade entre natureza e sociedade através da atividade 

concreta dos seres naturais, ou seja, através do trabalho. É através do trabalho também 

que os seres humanos em cooperação se desenvolvem como seres sociais, e ainda mais 

profundo é o trabalho que molda os corpos humanos, fruto da adaptação ao uso de 

instrumentos, gradualmente se formando acompanhando milhares de anos de  trabalho. 

Smith afirma que é a atividade produtiva como ato histórico que diferencia os seres 

humanos dos outros animais. Essa condição produz trabalhadores, bem como reproduz a 

vida material. (SMITH, 1988. Pág74). 

A medida em que a reprodução da vida material se complexifica, o próprio 

trabalho se modifica e Smith identifica que a primeira modificação é uma divisão social 

e sexual do trabalho, o que acarreta também uma divisão nas experiencias sociais. 

(SMITH, 1988. Pág 75) 

Ao passo em que essas sociedades foram se construindo, Smith afirma que 

naturalmente foram ocorrendo momentos de escassez e fartura, e que é  da necessidade 

de evitar momentos de escassez que surge a produção de excedentes. Um excedente 

permanente requer um nível de organização social mais complexo, de forma que a divisão 

do trabalho se intensifica, sendo este cenário a base para a divisão social em classes. “Uma 

parte da sociedade deixa de executar trabalho produtivo, em parte ou no todo, e obtém 

lazer às custas da população restante que continua trabalhando.” Essa divisão do 

trabalho inseriu uma nova característica à sociedade, a apropriação da mais-valia, e 

separou a sociedade em duas classes, exploradores e explorados, o que resultou num 

desenvolvimento social e num rompimento do “equilíbrio harmonioso da natureza” 

(SMITH, 1988. Pág 76). 

A relação da natureza com a humanidade, através do trabalho, é harmoniosa e 

igualitária, porém diferentes sociedades se desenvolverão de formas históricas diferentes 

e poderão continuar numa relação harmoniosa ou não, a depender de como se dará esse 

desenvolvimento.  

Um desses desenvolvimentos tem relação com a produção do excedente 

primeiramente para a troca, e sobre isso Smith afirma que: 

[...]A produção para a troca faz com que a relação com a natureza deixe de ser 

exclusivamente a de valor-uso; valores-uso não são produzidos para uso direto, mas para o 

intercâmbio. Quando houver intercâmbio de valores-uso específicos em quantidades também 

específicas, transformam-se socialmente em bens, que existem concomitantemente como 

valores de troca e como valores-uso. O valor de troca de um bem expressa a relação 

quantitativa na qual pode ser trocada por outros bens; com a produção para o intercâmbio, 

o objetivo imediato da produção é o valor de troca e não o valor-uso. De fato, para seu 

proprietário o valor-uso direto de um bem é seu potencial como valor - de troca. Portanto, 



a produção da vida material não é apenas uma atividade natural, na qual a natureza supre 

o sujeito, objeto e instrumento do trabalho. Em uma economia de troca, a apropriação da 

natureza cada vez mais é regulada por firmas e instituições sociais e, destarte, os seres 

humanos começam a produzir mais do que o suficiente para sua subsistência. (SMITH, 1988. 

Pág 77) 

Está dada a base para o desenvolvimento de uma sociedade complexa, com a 

divisão social do trabalho bem desenvolvida, o surgimento de um mercado, de uma 

cidade, do dinheiro, o surgimento do Estado e todas as suas consequências.  

“A questão é que com o aparecimento de classes sociais, o acesso à natureza não 

é distribuído de forma equânime (qualitativa e quantitativamente) entre as classes. A classe 

dominante, que controla diretamente ou não os meios de produção sociais, certamente 

controla o excedente apropriado da natureza pelo trabalho humano de terceiros, enquanto 

a classe trabalhadora opera os meios de produção.”  (SMITH, 1988. Pág 78) 

Surgem, juntamente da diferenciação das classes, o Estado para regulamentar a 

exploração da classe trabalhadora, a propriedade privada, a escravidão, a opressão 

feminina, a família, a divisão entre trabalho manual e mental, e todas as suas 

consequências. (SMITH, 1988, pág 79). 

O indivíduo, tornado produto social pelo desenvolvimento da produção para a 

troca, tem sua existência natural negada pois é determinado socialmente sem que tenha 

sua vontade e sua natureza imediata validadas.  Uma das consequências desse processo é 

a alienação dos indivíduos tanto materialmente, pois serão alienados do produto de seu 

trabalho, quanto intelectualmente. Dessa forma, o trabalhador fica à mercê da ideologia 

da burguesia, pois perde a faculdade de refletir criticamente sobre o processo produtivo 

que agora está aprisionado numa ideologia burguesa. Apesar da classe trabalhadora se 

ligar a natureza através do trabalho estão alienados do próprio produto, além de se alienar 

de si mesmo, enquanto que a classe dominante não realiza trabalho nenhum e está 

alienada de si mesma. “A alienação do trabalho implica, junto com uma alienação 

estritamente material, em uma certa alienação da consciência” (SMITH, 1988. Pág 82)  

Todo esse cenário descrito leva a uma natureza social diferenciada e faz emergir 

a sociedade como tal, onde a natureza é produzida em vista do valor-de-troca. Elementos 

naturais estão sujeitos às forças não humanas, mas também às forças sociais e, “assim, a 

relação com a natureza acompanha o desenvolvimento das relações sociais e, na medida 

em que estas são contraditórias, também o é a relação com a natureza” (SMITH, 1988. 

Pág 85). 

Se até aqui Smith poderia compreender, apesar de não o fazer, os fenômenos 

ocorridos como uma transformação gradual e até certo ponto natural, a transformação 

dessa produção para troca em uma produção capitalista de fato é violenta e nada gradual. 

Com uma nova classe dominante, a burguesia, surge novas relações com a natureza. 



“A relação contemporânea com a natureza obtém o seu caráter específico 

a partir das relações sociais do capitalismo. O capitalismo difere de outras 

economias de troca no seguinte: produz, de um lado, uma classe que domina os meios 

de produção para toda a sociedade, ainda que não produza trabalho, e, de outro lado, 

uma classe que domina somente sua própria força de trabalho, que precisa ser 

vendida para sobreviver. ‘A natureza não produz, de um lado, proprietários de 

dinheiro e bens’, observa Marx, e de outro lado, homens que não possuem nada mais 

do que sua própria força de trabalho. Esta relação não tem fundamentos naturais, 

nem a sua base social é comum a todos os períodos históricos. É, claramente, o 

resultado do desenvolvimento de um passado histórico, o produto de muitas 

revoluções econômicas, e à extinção por completo de velhas forças de produção 

social. (SMITH, 1988. Pág 86). 

Sob a lógica do capitalismo, a classe trabalhadora é privada de todo o necessário 

para a produção e sua força de trabalho também se torna mercadoria, tendo como valor o 

salário que expressa o custo da reprodução do próprio trabalho, ou seja, do modo de vida 

da classe trabalhadora. Mas o valor do trabalho é somente uma fração do valor produzido, 

sendo o valor excedente representado pelo produto excedente que necessariamente 

precisa ser, ao menos parcialmente, reinvestido, de modo a produzir ainda mais, podendo 

voltar a comprar mais trabalho. É através deste ciclo em larga escala, controlado pelos 

detentores do capital, que se forma  

“[...] A estrutura da classe específica do capitalismo [e se] torna a 

acumulação de capital uma condição necessária para a reprodução da vida material. 

Pela primeira vez, "acumulação para fins de acumulação" é uma necessidade 

socialmente imposta. O processo de acumulação é regulado pela lei do valor, que 

opera "somente como uma lei secreta, vis-à-vis com os agentes individuais, como uma 

lei cega da natureza" (SMITH, 1988. Pág 86). 

No capitalismo, a relação com a natureza “implica numa aguda diferença”, visto 

que ela é socialmente determinada baseada numa abstração lógica “que se junta à criação 

e acumulação do valor social. [...] Esta leva a uma única, mas muito complexa, 

determinação da relação com a natureza – natureza como objeto de produção, natureza 

humana, processo de reprodução e consciência humana” (SMITH, 1988. Pág 87). Com 

a reprodução da vida totalmente dependente do valor excedente, a natureza vira meio de 

produção, visto que ela “não somente provê o sujeito, o objeto e os instrumentos de 

produção, mas ela é em sua totalidade um acessório”, e para isso, se fez, e ainda se faz, 

necessário que todo o mundo seja forçado à mesma lógica, suprimindo sociedades pré-

capitalistas e classes artesanais. (SMITH, 1988. Pág 88). 

Smith (1988, pág 89) observa que o trabalho científico se volta para a criação de 

maquinário e facilita as divisões e subdivisões sociais do trabalho e também uma divisão 

técnica do trabalho, e é sob essas bases que se desenvolve a produção capitalista da 

natureza. É também neste movimento que surge atividades de serviço bancário com o 

escopo de garantir a transferência, fluxo, movimentação de capital em massa. 



Esse desenvolvimento técnico-científico do trabalho subdivide o trabalho de 

forma a também solidarizá-lo; assim, cada indivíduo opera um processo muito específico 

na cadeia produtiva, ao mesmo tempo em que faz parte de um todo muito maior que só é 

percebido por quem planeja a produção. (SMITH, 1988. Pág 89). 

“No sentido de fazer o trabalhador coletivo, e através dele o capital, 

valioso como força produtiva social, cada trabalhador precisa ser mantido pobre em 

forças produtivas individuais" (SMITH, 1988. Pág 90). 

Segundo Smith, Marx afirma que esse processo é extremamente perverso pois, 

apesar do indivíduo realizar trabalho, as condições dessa realização o tornam “um 

monstro inválido”, alheio ao processo como um todo, desconfigurado, mutilado, um 

apêndice da máquina. “Essa é a natureza humana sob o capitalismo” (SMITH, 1988. Pág 

90). Smith já havia comentado anteriormente sobre o papel da família e do trabalho da 

mulher (da classe trabalhadora) não remunerado para a reprodução do modo de vida 

capitalista, mas aqui esse domínio passa por uma revolução onde até a reprodução 

humana, com a criação de anticoncepcionais e bebês de proveta, são controlados pelo 

Estado burguês.  

Ao mesmo tempo em que o controle e a alienação chegam a um pico, é 

necessário convencer que todos são consumidores, daí o papel importante dos meios de 

comunicação em massa, chegando ao convencimento, inclusive, de que as diferenças de 

classe não existem, mas inserem outros tipos de diferenciações, como de raça e gênero.  

O que acontece é que “essa capacidade para produzir a natureza não é própria 

do capitalismo. A produção em geral é a produção da natureza”. (SMITH, 1988. Pág 

93) E isso implica dizer que as forças do capitalismo, principalmente as ideológicas, 

foram de tal forma desenvolvidas, que se percebe a produção da natureza de forma 

mundial, um desenvolvimento qualitativo da natureza no sentido de que a natureza é 

“progressivamente produzida de dentro e como parte da chamada segunda natureza. A 

primeira natureza é destituída do fato de sua primitividade, sua originalidade. A causa 

desta troca qualitativa nesta relação com a natureza repousa na relação alterada entre 

o valor-de-uso e o valor-de-troca” (SMITH, 1988. Pág 94). 

“Com o desenvolvimento do capitalismo em escala mundial e a 

generalização das relações de trabalho assalariado, a relação com a natureza é antes 

de mais nada uma relação de valor de troca. Os vestígios fundamentais do valor de 

uso da natureza permanece certamente, mas com o avanço e o desenvolvimento das 

forças produtivas, necessidades específicas podem ser satisfeitas pelo aumento do 

valor de uso e específicas mercadorias podem ser produzidas com um crescimento da 

matéria-prima. A transformação para uma relação de valor de troca é, no entanto, 

conseguida na prática pelo capitalismo. A produção capitalista (e a apropriação da 

natureza) é acompanhada não pela satisfação das necessidades em geral, mas pela 

satisfação de uma necessidade em particular: lucro. Na busca do lucro, o capital 



corre o mundo inteiro. Ele coloca uma etiqueta de preço em qualquer coisa que ele 

vê, e a partir desta etiqueta de preço é que se determina o destino da natureza” 

(SMITH, 1988. Pág 94). 

Sobre primeira natureza e segunda natureza, Smith acredita que a diferença entre 

uma e outra se dá, sob a lógica do valor de troca, pela diferença entre as “criações do 

mundo humano e não-humano”, mas para o autor isso não tem um real significado, pois 

em verdade a primeira natureza também é produto humano. Para ele, “ao contrário, a 

distinção é agora entre a primeira natureza, que é concreta e material, a natureza do 

valor de uso no geral, e uma segunda natureza que é absoluta e derivada da abstração 

do valor de uso que é inerente ao valor de troca” (SMITH, 1988. Pág 94). A segunda 

natureza não é o fruto da transformação material humana, mas a abstração puramente 

social atribuído a um material pelo valor-de-troca sujeito às leis do mercado.  

“A natureza material é produzida como uma unidade no processo de 

trabalho, a qual é conduzida pelas necessidades, pela lógica e pelas idiossincrasias 

da segunda natureza. Nenhuma parte da superfície terrestre, da atmosfera, dos 

oceanos, dos substratos geológicos ou dos superestratos biológicos estão imunes à 

transformação pelo capital. Em forma de uma taxa de preço, todo valor de uso é 

derivado como solicitação do processo de trabalho, e do capital — por sua natureza, 

a quintessência socializada — é forçada a transformar em mercadorias todas as 

solicitações.” (SMITH, 1988. Pág 96) 

Em que pese a percepção de que o objetivo final é transformar tudo em 

mercadoria, a produção da natureza para esse fim abarca muitas transformações, que 

ocorrem de forma deliberada ou não, podendo resultar em transformações requeridas ou, 

outras vezes, as transformações são outras àquelas desejadas no emprego do trabalho, 

como as alterações climáticas, citadas por Smith. Para ele, “é possível que em termos de 

política econômica, a substância natural não incorpore valor de troca, mas é, todavia, 

em termos de valor de uso profundamente alterado pelo trabalho humano, tanto direta 

como indiretamente” (SMITH, 1988. Pág 96). 

Apesar de Smith afirmar que a produção capitalista é a segunda natureza, o 

próprio toma um cuidado epistemológico de diferenciar as leis do mercado das leis 

naturais, como a gravidade, visto que apesar de o capitalismo ser natural e suas leis 

também o serem, não são de forma alguma imutáveis, pois toda relação social pode ser 

alterada de acordo com as circunstâncias históricas. O mesmo não parece ser o caso da 

gravidade. (SMITH, 1988. Pág 98). 

“A distinção entre a primeira e a segunda naturezas é obsoleta. Como uma 

distinção filosófica entre equivalentes abstratos e ontológicos ou até mesmo entre 

realidades similares, tornou-se obsoleta tão logo quando não mais se referia à divisão 

entre sociedade humana e não humana. Como uma divisão entre materialidade e 

abstração, a distinção entre primeira e segunda naturezas certamente capturou a 

complexidade da organização social e o distanciamento da natureza primária. Mas a 

habilidade do capital para produzir o mundo material' 'à sua própria imagem" 5 1 

tornou essa distinção como sua própria vítima — uma abstração que tinha perdido o 



contato com a mudança da realidade e o potencial da história humana. A produção 

da primeira natureza, de e como parte da segunda natureza, faz da produção da 

natureza, não como primeira ou segunda natureza em si mesmas, a realidade 

dominante. (SMITH, 1988. Pág 99). 

Por fim, o capitalismo cria condições contraditórias para a produção da natureza, 

ao passo em que tenta criar uma aparente naturalização das suas leis, o que faz com que 

novas barreiras a sua própria universalização ocorram. Escassez de recursos, doenças, 

poluição, são alguns exemplos das contradições internas próprias do capitalismo. “A 

produção da natureza é universal ao mesmo tempo em que as contradições internas neste 

processo são igualmente universais.” Afirma Smith (1988, pág 100) com a certeza de 

que, sendo o capitalismo um sistema de crise, chegará um momento em que se superará 

essa forma de produção. E essa superação partirá da classe trabalhadora, visto que ela é 

não natural e produto do capitalismo, pois está “privada dos meios de satisfação de suas 

necessidades naturais, [e, portanto,] reagirá a esta privação, às vezes violentamente 

também socialmente e as vezes organizada.” (SMITH, 1988. Pág 101). 

A questão da produção da natureza sob o modo de produção capitalista forja, 

também, falsas relações e dicotomias entre a sociedade e a natureza, entre outras questões 

pela necessidade de dominação. Mas essa dominação da natureza é uma ideia falsa. 

“A matéria não é, de qualquer forma, dominada ou controlada por um 

mundo de abstração — isto rapidamente desembocaria no idealismo —, mas partes 

específicas da matéria no mundo são produzidas (isto é, sua forma é alterada) de 

acordo com leis abstratas, necessidades, forças e acidentes da sociedade capitalista.” 

(SMITH, 1988. Pág 103). 

Ou seja, 

“A primeira questão não é se ou em que extensão a natureza é controlada; 

esta é uma questão colocada na linguagem dicotômica da primeira e segunda 

naturezas, do domínio ou não domínio pré-capitalista sobre a natureza. A questão 

realmente é como produzimos a natureza e quem controla esta produção da 

natureza.” (SMITH, 1988. Pág 105). 

Sobre a produção do espaço, Smith afirmará que é resultado lógico da produção 

da natureza, mesmo espaço sendo um conceito vago, com muitos sentidos diferente e 

muitas vezes contraditórios. O autor se voltará para uma busca do sentido do espaço 

geográfico como o espaço da atividade humana, procurando distinguir o que seria o 

espaço absoluto e o espaço relativo na geografia. Diferenciação essa que surgiu no 

começo dos anos sessenta com o advento da geografia quantitativa, pois antes disso os 

geógrafos tomavam a concepção absoluta de espaço como a régua para seus estudos. E, 

assim como mostra Smith, essas concepções de espaço abarcam diferentes relações com 

a natureza.  (SMITH, 1988. Pág 110). 

“Historicamente, o espaço tem sido sempre concebido em relação à natureza, 

mas o caráter da relação tem sido visto sob várias formas diferentes” (SMITH, 1988. 



Pág 111), como exemplo Smith resgata a concepção de Newton como sendo o senso 

comum atualmente. O espaço, sob a lógica capitalista, é tido como receptáculo, como 

vácuo, é universal. Mas nem sempre foi assim, antes de Newton a ideia de espaço relativo 

tendia a prevalecer, de acordo com Smith (1988, pág 112). Relativo no sentido de relações 

entre as matérias, ou por causa do movimento, ou por causa do comportamento ou por 

causa da composição da matéria, tendo sido a relatividade de Einstein a mais importante 

peça para o espaço relativo ser influente na ciência social. A história do conceito físico 

de espaço relativo evidencia a relação do espaço com a natureza quando 1. ocorre uma 

abstração do espaço em relação a matéria; 2. Se desenvolve uma dialética; 3. Se examina 

a base material do desenvolvimento do conceito. 

“[Todavia,] as concepções contemporâneas de espaço não têm nenhuma 

semelhança com os espaços n-dimensionais abstratos da Física matemática. 

Qualquer que tenha sido a relação histórica, o espaço social hoje é completamente 

diferente do espaço científico. Enquanto o espaço científico tenta completamente se 

abstrair da atividade e dos eventos sociais, o espaço social é geralmente tratado como 

sendo justamente o campo dessa atividade [...] Como sugerimos, a base conceitual 

para o surgimento de um espaço social separado reside mais claramente na 

separação feita por Newton de espaço relativo e do espaço absoluto. Com o espaço 

absoluto de Newton, o mundo dos fenômenos físicos, biológicos e geográficos poderia 

ser tratado como a base natural do espaço físico. O espaço social, por outro lado, 

poderia ser tratado como um espaço puramente relativo, existindo dentro do espaço 

absoluto a relatividade do espaço social é determinada pelas relações sociais 

particulares que ocorrem numa dada sociedade” (SMITH, 1988. Pág 119). 

Smith afirma que essa bifurcação foi fruto do desenvolvimento da segunda 

natureza a partir da primeira. O espaço físico foi associado ao espaço natural na primeira 

natureza, ou seja, espaço físico e espaço natural seriam indistinguíveis e o espaço social 

foi se abstraindo de qualquer referência ao espaço natural e foi tomando uma forma 

metafórica. (SMITH, 1988. Pág 120).  

Mas o espaço geográfico não é o espaço físico nem o espaço social, e por muito 

tempo os geógrafos tomaram como entendimento esse dualismo filosófico de espaço 

“objeto-sujeito, fato-valor, natureza-sociedade, etc.” (SMITH, 1988. Pág 121), sendo 

que de um lado o espaço existe e de outro a sociedade o usa, resultando numa integração 

entre esses domínios.  

Em que pese todas as formas de se compreender o espaço geográfico, Smith 

afirma que só a partir do entendimento da construção do espaço é possível se afastar desse 

dualismo e da concepção errônea de que espaço e sociedade são coisas separadas que 

interagem. “Com a produção do espaço, a prática humana e o espaço são integrados no 

nível do próprio conceito de espaço” (SMITH, 1988. Pág 123).  

“Assinalamos anteriormente que as sociedades humanas primitivas não 

diferenciavam "lugar" de "sociedade". Na experiência imediata, todos os lugares 



estão impregnados de significado social. Não há o espaço abstrato, além do lugar, e 

não há nenhum lugar para além da sociedade. O lugar e a sociedade estão fundidos 

numa unidade. Isto é o que Robert Sack define como concepção "primitiva" do 

espaço. Tais sociedade habitam o espaço natural, querendo dizer com isso, muito 

literalmente, o espaço formado de processos, atividades e formas naturais, sociais ou 

de outros semelhantes. O lugar é tratado em termos de relações sociais que, em si 

mesmas, não se desenvolveram além do estado natural.” (SMITH, 1988. Pág 124). 

E continua 

“Com o desenvolvimento das economias sociais baseadas na troca de 

mercadorias, surge uma segunda natureza e com ela uma ruptura na unidade entre 

lugar e natureza. Isto, como vimos anteriormente, marcou a origem da concepção 

cada vez mais abstrata de espaço empregada na ciência física. A abstração é o timbre 

da concepção "civilizada" de espaço, de Sack. Esta concepção do espaço não está 

ligada ao lugar imediato, mas implica a possibilidade de se abstrair do lugar 

imediato, e a possibilidade de se conceber uma extensão espacial para além da 

experiência imediata. Como resultado disso, a fusão conceitual do espaço e da 

sociedade é rompida e o espaço começa a desenvolver uma existência conceitual 

independentemente. Mas o desenvolvimento de uma segunda natureza não conduz 

exatamente a um desenvolvimento conceitual, mas ao desenvolvimento de um espaço 

produzido socialmente (e tão real quanto ele) a partir do espaço natural. (SMITH, 

1988. Pág 124) 

Desse movimento, é o Estado o ápice da abstração social da natureza, que, apesar 

de representar uma jurisdição territorial, só o faz através de princípios abstratos, como 

“democracia, liberdade, direito, moral etc.” (SMITH, 1988. Pág 126). E isso se torna um 

problema ao passo em que o desenvolvimento dessa segunda natureza se dá mais 

aceleradamente, principalmente em relação aos meios econômicos, e o espaço é sua 

barreira. Aos poucos todos os territórios estão divididos em Estados-nação ao mesmo 

tempo em que se universaliza o mercado, o que resulta, contraditoriamente, na diminuição 

da relevância do espaço para o intercâmbio. (SMITH, 1988. Pág 127). 

“Esta distinção, agora, é histórica e não meramente uma distinção 

conceitual, e aqui confirmamos uma conclusão que foi obtida anteriormente de modo 

abstrato. Nós já sabemos por Marx que o desenvolvimento histórico do capitalismo 

impõe a universalização progressiva do valor como a forma de trabalho abstrato. 

Isso envolve não somente a produção do espaço geográfico através do 

desenvolvimento de redes de transporte, mas a integração progressiva e a 

transformação de espaços absolutos em espaços relativos; os espaços absolutos são 

a matéria-prima para a produção do espaço relativo. Além disso, vistas 

historicamente desta maneira, as determinações sociais da relatividade do espaço 

geográfico tornam-se aparentes. Não é Einstein, nem a Física, nem a Filosofia que, 

em última instância, determina a relatividade do espaço geográfico, mas é o processo 

atual de acumulação de capital.” (SMITH, 1988. Pág 130). 

Isso quer dizer que, para além das propriedades físicas de um espaço, é a 

utilização dele, suas relações espaciais, dentro da lógica capitalista que vai determinar seu 

valor em relação aos outros objetos, eventos e atividades, ou seja, o valor-de-uso. Mas 

não é um valor individual, e sim a integração entre os espaços que é levado em 

consideração quando se está estudando o espaço geográfico. 

Para desenvolver o capitalismo, foi necessário o desenvolvimento de meios de 

produção que suprissem as necessidades de um modo de circulação de mercadoria 



mundial, e “a acumulação pela acumulação e a necessidade inerente de expansão 

econômica conduzem à expansão espacial assim como à expansão social do domínio do 

trabalho assalariado” (SMITH, 1988. Pág 131), que acaba por liberar a classe 

trabalhadora e o capital de qualquer laço inerente com o espaço absoluto. Liberdade, para 

o trabalhador, é ser livre para vender sua força de trabalho mas ser destituído dos meios 

de produção ou da subsistência para a reprodução da sua vida. Já para o capital, a 

liberdade é, de fato, de um espaço absoluto outrora chamado de espaço natural, como 

exemplifica Smith com as transações financeiras de um continente a outro em segundos. 

Esse processo afastou o espaço absoluto, mas criou a necessidade de produzir muitos 

outros espaços relativos integrados. 

“Expresso na forma de território, o espaço geográfico torna-se um 

apêndice do desenvolvimento social. A ideia de que as coisas acontecem "no espaço" 

não é somente um hábito do pensamento mas também um hábito da linguagem, e 

apesar de seu apelo ao absoluto, o espaço natural é anacrônico, até mesmo nostálgico 

e uma barreira a uma compreensão crítica do espaço. Por suas ações, a sociedade 

não mais aceita o espaço como um receptáculo, mas sim o produz; nós não vivemos, 

atuamos ou trabalhamos "no" espaço, mas sim produzimos o espaço, vivendo, 

atuando e trabalhando.” (SMITH, 1988. Pág 132) 

A tentativa de tratar o espaço como um meio de produção se baseia no 

reconhecimento de que o capitalismo produz espaços absolutos específicos, e é assim que 

o espaço entra no escopo marxista de análise, e um exemplo que Smith nos proporciona 

é a necessidade de transporte industrial, de armazenamento e de minério. (SMITH, 1988. 

Pág 134). 

“À semelhança do que ocorreu com o espaço newtoniano depois de 

Einstein, as prioridades inverteram-se; o espaço absoluto torna-se um caso especial 

num universo mais relativo. A questão é que onde o espaço absoluto se manifesta hoje 

em termos geográficos, ele é produto da atividade humana; o caráter absoluto de tais 

espaços é um produto social, não uma característica do espaço natural” (SMITH, 

1988. Pág 134). 

O espaço não é somente o meio de produção, ele é muito mais do que isso, e 

quando se reduz o espaço se perde a relatividade do espaço geográfico e da relação entre 

espaço relativo e absoluto. O desenvolvimento capitalista era, como afirma Smith, uma 

“transformação contínua do espaço natural — espaço absoluto herdado — no espaço 

relativo produzido” e, dessa forma, para a sobrevivência do capitalismo, o espaço 

geográfico se torna cada vez mais o centro dessa questão (SMITH, 1988. Pág 135), visto 

que não restam mais recantos não capitalistas ao redor do mundo, e, portanto, é necessário 

crescer não mais espacialmente, como espaço absoluto, mas o que ele tem é, ainda, se 

tornar mais complexo e desenvolver de forma cada vez mais complexa os espaços 

relativos. 



Portanto, à medida em que a produção do espaço ocorre, com o 

desenvolvimento do capitalismo, a contradição aparentemente abstrata entre o 

espaço absoluto e o espaço relativo se introduz cada vez mais na própria economia 

espacial do capitalismo. Enquanto a expansão geográfica absoluta do capital 

continua, as contradições que existem no tecido social do capital podem-se 

apresentar em termos não-espaciais; o espaço pode ser tratado como algo exterior. 

Quando o desenvolvimento econômico se volta para dentro, rumo à diferenciação 

interna profunda do espaço geográfico, a dimensão espacial da contradição não se 

torna apenas aparente; torna-se mais real quando o espaço é atraído para perto do 

núcleo do capital. Do mesmo modo, as crises desenvolvidas no sistema geral da 

produção capitalista têm-se manifestado cada vez mais diretamente (e visivelmente) 

na geografia do capitalismo. (SMITH, 1988. Pág 137). 

A questão se torna mais complexa quanto mais fundo se estuda a mais-valia 

relativa, tomando como base o capital fixo que é fixo justamente porque está 

especializado. E isso interfere no espaço geográfico de diversas maneiras como a 

centralização e a descentralização da indústria, a industrialização seletiva do Terceiro 

Mundo, o consumismo, o declínio regional, a desindustrialização, o nacionalismo, o 

redesenvolvimento urbano e a gentrificação. (SMITH, 1988. Pág 138). “O 

desenvolvimento desigual é a manifestação concreta da produção do espaço sob o 

capitalismo.” (SMITH, 1988. Pág 139). 

 

  



Capítulo 4. Milton Santos e o debate acerca da natureza 

 

Os caminhos de Smith e Santos se cruzaram pela primeira vez espacialmente, pois 

intelectualmente Smith já lera e estudara Santos a partir de seus artigos na revista 

Antipode, quando Smith ocupou um cargo de professor assistente na Universidade de 

Colúmbia que pertencia, alguns anos antes, a Santos. Smith conta que acabou herdando 

as correspondências de Santos, quando esse deixou seu cargo (SMITH in SOUZA, 1996). 

Smith afirma, ainda, que é um admirador de Santos e que percebe, neste, influências como 

as da Escola de Frankfurt, na apreciação da tecnologia e da dominação da tecnologia, 

mesmo que sua “análise [seja] notavelmente menos desesperada e mais auspiciosa da 

politica do espaço tecnológico”. (SMITH in SOUZA, 1996. Pág 189). Quando 

questionado, em uma entrevista, a respeito da obra de Santos, Smith afirma “Se eu fosse 

fazer algum tipo de crítica, eu diria que talvez fosse muito abstratamente sistêmico, com 

menos ênfase no ‘social’ do que eu gostaria.” (SMITH, 2012). 

De fato, as análises sobre espaço dos dois autores, como tentará se demonstrar, 

são similares, mas a respeito da natureza não é possível se fazer a mesma constatação.  

Sobre a natureza, Santos é muito mais cuidadoso e evita usar o termo, quase 

sempre se utilizando de citações para se referenciar à natureza, já Smith abre seu livro 

com dois capítulos voltados para o questionamento do termo em análise, a saber “a 

ideologia da natureza” e “a produção da natureza”. Tanto um quanto o outro 

compreendem a construção histórica do termo e qual a problemática acerca dele e tentam, 

de formas diferentes, propor uma outra concepção de natureza, cabe desvendar se dualista 

ou não.  

Começando por Santos, é possível perceber que ele faz crítica à utilização do 

conceito de uma natureza “primária” e “sem a história humana”, principalmente no 

âmbito da geografia, identificando e denunciando a influência desse pensamento dentre 

os geógrafos de várias correntes diferentes. O autor busca uma natureza socializada, em 

que a atuação humana, pela técnica, modifica e transforma a natureza, chegando a afirmar 

que social e natural poderiam ser de certa forma sinônimos, da mesma forma que natureza 

pode ser sinônimo de espaço, mas só no momento em que o homem passa a utilizar uma 

técnica socialmente construída. Assim, é possível perceber que Santos diferencia a 

relação da natureza em momentos históricos diferentes, visto que esses momentos mudam 

a concepção da realidade.  



Talvez o argumento central para se compreender a natureza em Santos seja o 

entendimento que ele tem do que é social. Em uma passagem Santos afirma que a natureza 

sempre foi o celeiro do homem, mesmo na sua fase pré-social, ou seja, para ele há um 

animal homem que se desenvolve para um homem social, e, se a natureza é social, quase 

sinônimo de espaço, qual seria essa natureza numa humanidade pré-social? Seria uma 

natureza, como ele próprio afirmará um pouco depois, que comanda as ações do homem, 

uma natureza primeira, natureza bruta, natureza natural.  

Já a natureza segunda, segundo Santos, seria criada a partir do momento em que 

o homem modifica a primeira natureza, partindo da produção do espaço, que se dá quando 

o homem utiliza técnicas para retirar da natureza os elementos para a reprodução da vida. 

Santos identifica, não se pode deixar de salientar, que “no inicio dos tempos 

históricos” a relação entre o homem e a técnica era outra, visto que os instrumentos eram 

quase que parte do corpo dos homens, mas a complexificação do processo produtivo sob 

o sistema capitalista fez com que essa relação se perdesse. O desenvolvimento do 

capitalismo fez, aos olhos de Santos, toda a superfície terrestre ser transformada em 

segunda natureza, daí a afirmação que natureza e espaço podem ser entendidos como 

sinônimos.  

Em Smith, percebe-se que ele também reconhece que há, sob a lógica capitalista, 

uma relação com a natureza outra da que ele chama de “original”. Mas, diferente de 

Santos, a natureza original, ou melhor, a relação com a natureza original, para Smith, é 

na verdade a interação metabólica da qual Marx fala de forma fragmentada na sua obra. 

Essa relação metabólica é a forma da relação homem-natureza unificada e ela existiria 

em qualquer momento da história, modificando-se a depender do período histórico e das 

relações sociais. Isso quer dizer, na visão de Smith, que a primeira natureza, longe de ser 

uma natureza natural, seria o metabolismo homem-natureza, onde o homem modifica e 

interage com a natureza na mesma proporção que a natureza interage e modifica o 

homem. Um dos exemplos que o autor nos apresenta é a modificação do corpo do ser 

humano quando esse o utiliza para modificar alguma matéria, mais especificamente da 

adaptação das mãos para manipular objetos com precisão. Essa relação metabólica é o 

trabalho, onde seu valor seria medido em valor-de-uso.  

O desenvolvimento da lógica capitalista de produção coloca em xeque essa 

relação, criando um sistema a partir, e também às custas, dessa primeira natureza, a 

segunda natureza, onde o trabalho, a relação metabólica, está alheia ao sujeito que o 

realiza, cooptado por alguns poucos que determinam a necessidade de produzir (e trocar), 



para além das suas necessidades imediatas, o excedente. A relação com a natureza é, sob 

o capitalismo, uma relação de valor-de-troca. A segunda natureza seria, nesse sentido, a 

abstração da relação com a natureza, a criação de leis, instituições e uma lógica “fora” da 

materialidade do trabalho.  

Portanto, se utilizarmos os fundamentos de Smith para analisar a obra de Santos, 

podemos admitir que há neste uma visão muito próxima da de Schimidt (e da Escola de 

Frankfurt) outrora criticada por Smith justamente por tentar superar a dualidade homem-

natureza sendo dualista em outros termos. Quando Santos assume a possibilidade de uma 

natureza natural que comanda o homem abre-se a possibilidade de uma interpretação 

segundo a qual Milton Santos estaria afirmando a existência de uma natureza fora do 

homem, ou seja, de que ele estaria assumindo uma visão dualista da natureza. Enquanto 

Smith não vê a possibilidade de uma natureza sem o homem, Santos afirma que esta seria 

a primeira natureza.  

Nesses termos, seria, então, tal concepção dualista responsável por uma ideia 

amplamente difundida sobre a necessidade de dominação da natureza seja pelo modelo 

capitalista de produção criticada por Santos ou por um outro modelo de cooperação 

internacional, defendido pelo autor.  

 

Capítulo 5. Considerações Finais 

 

Toda ação tem suas consequências e efeitos, e a humanidade lida com as 

consequências de suas ações sejam elas esperadas ou não; mas o que não se pode negar é 

que está se criando um cenário cada vez mais acirrado para a sobrevivência da 

humanidade enquanto espécie, vide as mudanças climáticas cada vez mais profundas, os 

solos cada vez mais desgastados, os combustíveis cada vez mais escassos, e muitas outras 

questões como a fome, a desigualdade, etc. E como já citado por Harvey, diversas são as 

formas que se vem tratando essas e tantas outras questões que tem relação com a 

sobrevivência do homem enquanto espécie. Mas essas diferentes formas não são frutíferas 

se as bases filosóficas das concepções de mundo não sofrerem mudanças em seus 

paradigmas. Em outras palavras, não se pode esperar resultados diferentes se as ações (as 

ideias, no caso) forem sempre as mesmas.  

Não se pode esperar uma outra relação do “homem com a natureza” se se continua 

a interpretar essas duas categorias como diferentes, separadas, ou no máximo 



interseccionadas. Qualquer solução que tenha como princípio uma relação dualista entre 

homem e natureza será, no final das contas, falha e insuficiente.  

A intenção do presente trabalho foi muito mais de revelar que o debate acerca da 

natureza não está findado, como imaginam alguns autores, do que realizar um juízo de 

valor acerca de uma ou outra teoria. É necessário, assim como afirma Santos, ter cuidado 

ao tomar numa certeza eterna conceitos que mudam com o movimento da história. Santos 

afirma que o apego às velhas ideias na geografia é prejudicial e desenvolve a disciplina 

de forma muito lenta e, para ele, decepcionante. Portanto, este é, com toda a pretensão 

que um trabalho de graduação possa ter, um convite ao debate.  

Por fim, é necessário buscar as bases filosóficas sob as quais uma nova sociedade 

possa ser formada, e essa busca começa por reconhecer, compreender e superar as bases 

capitalistas, e a relação homem-natureza é uma dessas. 

“Para os marxistas não pode haver retorno, como muitos ecologistas parecem 

propor, a uma relação não mediada com a natureza (ou um mundo construído com base 

em relações presenciais), a um mundo pré-capitalista e comunitário de saberes não 

científicos com divisões de trabalho limitadas. O único caminho é buscar meios políticos, 

culturais e intelectuais que “vão além” de mediações como o conhecimento científico, a 

eficiência organizacional e a racionalidade técnica, o dinheiro e a troca de mercadorias e, 

ao mesmo tempo, reconhecer a importância dessas mediações.  O potencial emancipatório 

da sociedade moderna, fundada na alienação, precisa continuar a ser explorado. Contudo, 

isso não pode ser, como tantas vezes ocorre, um fim em si mesmo, pois isso seria tratar a 

alienação como ponto de chegada, como objetivo. O interesse dos ecologistas e do jovem 

Marx em resgatar a alienação em relação à natureza (bem como em relação aos outros) 

instanciada pelo capitalismo moderno precisa ser um objetivo fundamental de qualquer 

projeto ecossocialista. A busca por trabalho e por fruição significativos [...] converte-se 

em uma questão central por meio da qual o movimento trabalhista pode enfrentar o ponto 

crucial da argumentação ecológica quanto á alienação em relação à natureza, em relação 

aos outros e, em último caso, em relação a nós mesmos.” (HARVEY, 2020. Pág 236) 

 

 

 

  



Referências Bibliográficas 

 

ADORNO, Theodor W., HORKHEIMER, Max. Dialética do esclarecimento: 

fragmentos filosóficos. Rio de Janeiro: Zahar, 1985. 223p 

 

ALFREDO, Anselmo. Três estudos críticos: Kant, Hegel, Marx e o resgate da 

metafísica para a crítica à economia política. Tese (Livre Docência em Método, 

Geografia, História) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade 

de São Paulo, São Paulo, 2018. Acesso em: 07 de outubro de 2020. 

doi:10.11606/T.8.2019.tde-09082019-143849 

 

CAMARGO, Luís Henrique Ramos de. A ruptura do meio ambiente: conhecendo as 

mudanças ambientais do planeta através de uma nova percepção da ciência: a 

geografia da complexidade. 2. Ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2008. 240p 

 

DANTAS, A.; TAVARES, M. A. Introdução Ao Pensamento De Milton Santos: 

Reflexões Sobre O “Trabalho Do Geógrafo...”. GEOUSP Espaço e Tempo 

(Online), [S. l.], v. 15, n. 3, p. 139-148, 2011. DOI: 10.11606/issn.2179-

0892.geousp.2011.74237. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/geousp/article/view/74237 . Acesso em: 12 set. 2021. 

 

HABERMAS, Jurgen. Teoria de la acción comunicativa. Tomo I. Bueno Aires: 

Taurus, 1990. 517p 

 

HABERMAS, Jurgen. O discurso filosófico da modernidade: doze lições. São Paulo: 

Martins Fontes, 2000. 540p 

 

HARVEY, David. Os sentidos do mundo: textos essenciais. 1. ed. São Paulo: 

Boitempo, 2020. 416p 

 

NAGAYOSHI, C. S. A Concepção de Natureza no Ensino de Ciências: um Estudo 

da Visão de Mundo de Estudantes de Licenciatura em Ciências Biológicas. 

Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-Graduação Interunidades em Ensino de 

Ciências, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2014. Acesso em 10 de setembro de 

https://www.revistas.usp.br/geousp/article/view/74237


2022. Disponível em < https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/81/81133/tde-

27042015-152439/publico/Caio_Seiji_Nagayoshi.pdf > 

 

PEDROSA, Breno Viotto. O périplo do exílio de Milton Santos e a formação de sua 

rede de cooperação. Hist. cienc. Saúde - Manguinhos, Rio de Janeiro, v. 25, n. 2, p. 

429-448, junho de 2018. Disponível em  

 <http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-

59702018000200429&lng=en&nrm=iso>. Acesso em 08 de outubro 

de   2020.  https://doi.org/10.1590/s0104-59702018000200008. 

 

RIBEIRO JUNIOR, J. A. S. Neil Smith e o desenvolvimento desigual do capitalismo. 

Revista Percurso (Online). Universidade Estadual de Maringá, Paraná.  v. 6, p. 35-62, 

2014. Disponível em http://periodicos.uem.br/ojs/index.php/Percurso/issue/view/1675 

acesso em 08 de outubro de 2020.  

 

ROMAO, Davi Mamblona Marques. A violência do esclarecimento. TransForm. 

Psicol. (Online), São Paulo, v. 3, n. 2, p. 08-29, 2010.   Disponível em 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2176-

106X2010000200002&lng=pt&nrm=iso  acesso em 11 de setembro 2022. 

 

SANTOS, Milton. A Natureza do Espaço: Técnica e Tempo, Razão e Emoção. 4. Ed. 

9. Reimpr. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2017. 384p 

 

SANTOS, Milton. Técnica, Espaço, Tempo: Globalização e meio técnico-científico-

informacional. 5. ed. 1. Reimpr. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 

2013, 176p 

 

SANTOS, M. Por uma Geografia Nova: Da crítica da Geografia a uma Geografia 

Crítica – 6. Ed. 2. Reimpr. – São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2012. 

 

SMITH, Neil. Desenvolvimento Desigual. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1988. 250p 

 

SMITH, Neil. Uneven Development: Nature, Capital, and the production of space. 

Atenas: The University of Georgia Press. 2008. 323p 

https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/81/81133/tde-27042015-152439/publico/Caio_Seiji_Nagayoshi.pdf
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/81/81133/tde-27042015-152439/publico/Caio_Seiji_Nagayoshi.pdf
https://doi.org/10.1590/s0104-59702018000200008
http://periodicos.uem.br/ojs/index.php/Percurso/issue/view/1675
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2176-106X2010000200002&lng=pt&nrm=iso
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2176-106X2010000200002&lng=pt&nrm=iso


 

SMITH, Neil. Entrevista. Boletim Campineiro de Geografia. v.2, n.2, 2012. 

 

TAVOLARO, Sergio Barreira de Faria. Movimento ambientalista e modernidade: 

sociabilidade, risco e moral. São Paulo: Annablume/Fapesp, 2001. 226p 

 

TOLEDO JUNIOR, R. Por uma Geografia Nova, 30 anos: uma abordagem 

geográfica para a teoria social crítica. In: 12° Encuentro de Geógrafos de America 

Latina, 2009, Montevideo. Anais do 12° Encuentro de Geógrafos de America Latina, 

2009. Disponível em  

http://observatoriogeograficoamericalatina.org.mx/egal12/Teoriaymetodo/Geografiahist

oricaehistoriadelageografia/09.pdf acesso em 12 de setembro de 2021 

 

 

http://observatoriogeograficoamericalatina.org.mx/egal12/Teoriaymetodo/Geografiahistoricaehistoriadelageografia/09.pdf
http://observatoriogeograficoamericalatina.org.mx/egal12/Teoriaymetodo/Geografiahistoricaehistoriadelageografia/09.pdf

