
UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

ESCOLA DE COMUNICAÇÕES E ARTES 

DEPARTAMENTO DE MÚSICA 

 

STEFANI SILVA SOUZA 

 

 

 

 

FAREMOS SONORAMENTE 

PALMARES DE NOVO 

 

 

 

 

 

 

 
São Paulo 

2024 



STEFANI SILVA SOUZA 

 

 

 

 

 

 

FAREMOS SONORAMENTE 

PALMARES DE NOVO 

 

 

 

 
Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao 

Departamento de Música da Escola de Comunicações 

e Artes da Universidade de São Paulo para obtenção do 

título de Licenciatura em Música. 

 

 

Orientador(a): Prof(a). Dr(a): Walter Garcia da Silveira 

Junior. 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2024 



AGRADECIMENTOS 
 

 
Agradeço à espiritualidade, àqueles que vieram antes de mim e preparam o caminho. 

Agradeço à minha família e comunidade, aos amigos e colegas que fizeram esse trabalho 

acontecer. 

Agradeço à Conceição Evaristo por ter visto algo em mim e me escolhido para compor 

o seu Grupo de Estudos em Escrevivência pelo Instituto de Estudos Avançados da USP, entre 

os anos de 2022 e 2023. 

Agradeço ao aquilombamento de estudantes negros na criação e elaboração da 

Comissão Antirracista do Departamento de Música da USP. 

Agradeço a todas as pessoas que fizeram a performance “Faremos sonoramente 

Palmares de novo”, acontecer. 

Por fim, agradeço a todos que atravessaram o meu caminho com sabedoria e respeito, 

que me instruíram de alguma forma, que me mostraram quais caminhos são mais fáceis, que 

sentaram comigo e me auxiliaram na escrita acadêmica. Àqueles que ao longo da minha 

graduação foram verdadeiras e verdadeiros orientadores. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Champanhe para o ar que é pra abrir nossos caminhos. 

 

Racionais MC’s. 



RESUMO 

SOUZA, Stefani Silva. Faremos sonoramente Palmares de novo. 2-24, 84p. Trabalho de Conclusão de 

Curso (Graduação em Música) – Departamento de Música, Escola de Comunicações e Artes, 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2024. 

 

 

Resumo: Este Trabalho de Conclusão de Curso (TCC) é resultado de uma trajetória acadêmica 

desenvolvida no curso de Licenciatura em Música pela USP, marcada por um aprofundamento em temas 

de estética, política, gênero, raça e classe. Minha formação acadêmica e comunitária moldou um 

processo de escrita intimamente ligado às experiências de uma mulher negra, posicionando a escrita 

como um ato de insubordinação ao racismo e ao colonialismo. A partir da influência de autores como 

Conceição Evaristo, busco construir uma visão afrodiaspórica e contracolonial em música, refletindo 

sobre a complexidade da musicalidade afro-brasileira e seus significados culturais. Neste trabalho, 

proponho um olhar crítico sobre a hegemonia branca-europeia na formação musical, discutindo a 

escassez de conteúdos afrorreferenciados e a importância de promover uma pedagogia antirracista no 

ensino musical. O TCC está estruturado em três capítulos: no primeiro, explora conceitos de gênero, 

raça e classe e introduzo o conceito de “Escrevivência” de Evaristo; no segundo, busco expandir 

conceitos sobre o fazer musical a partir de uma perspectiva afrorreferenciada; e, no terceiro, apresento 

o conceito de “aquilombamento sonoro”, criado por mim, mas inspirado nas ideias de quilombo de 

Beatriz Nascimento, para se pensar processos colaborativos na performance artística. A pesquisa 

culmina na performance intitulada “Faremos sonoramente Palmares de novo”, que representa a 

essência desta investigação acadêmica e artística. 

Palavras-chave: Zumbi dos Palmares; Música e pensamento afrodiaspórico; Epistemologia feminista 

negra; Música-escrevivência. 



ABSTRACT 

 
Abstract: This Final Course Work (TCC) is the result of an academic trajectory developed in the 

Bachelor's Degree in Music at USP, marked by an in-depth study of themes of aesthetics, politics, 

gender, race, and class. My academic and community background shaped a writing process closely 

linked to the experiences of a black woman, positioning writing as an act of insubordination to racism 

and colonialism. Based on the influence of authors such as Conceição Evaristo, I seek to construct an 

Afro-diasporic and countercolonial vision in music, reflecting on the complexity of Afro-Brazilian 

musicality and its cultural meanings. In this work, I propose a critical look at the white-European 

hegemony in musical education, discussing the scarcity of Afro-referenced content and the importance 

of promoting an anti-racist pedagogy in music education. The TCC is structured in three chapters: the 

first explores concepts of gender, race, and class and introduces Evaristo's concept of “Escrevivência”; 

in the second, I seek to expand concepts about music making from an Afro-referenced perspective; and, 

in the third, I present the concept of “sound-based quilombo,” created by me but inspired by Beatriz 

Nascimento’s ideas of quilombo, to think about collaborative processes in artistic performance. The 

research culminates in the performance entitled “We will make Palmares again soundly,” which 

represents the essence of this academic and artistic investigation. 

 

Keywords: Zumbi dos Palmares; Music and Afro-diasporic thought; Black feminist epistemology;  

Escrevivencia-music. 



LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

Figura 1: Registro de um dos encontros/aulas com Conceição Evaristo pelo IEA-USP ............ 82 



LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 
 
 

 

CMU Departamento de Música da USP 

CRUSP Conjunto Residencial da Universidade de São Paulo 

ECA Escola de Comunicações e Artes da USP 

EMESP Escola de Música do Estado de São Paulo 

FEUSP Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo 

IEA USP Instituto de Estudos Avançados da USP 

IEB USP Instituto de Estudos Brasileiros da USP 

MNU Movimento Negro Unificado 

TCC Trabalho de Conclusão de Curso 

USP Universidade de São Paulo 



SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO: LUGAR PRIMEIRO. ......................................................................................... 10 

I. PERCURSO METODOLÓGICO ................................................................................................... 14 

II. CADERNO NEGRO .................................................................................................................... 15 

1 REFLEXÕES SOBRE QUESTÕES DE GÊNERO E RAÇA NA PESQUISA ............................. 16 

1. 1 TRAJETÓRIA DE VIDA ............................................................................................................ 17 

1. 2 POR UMA ESCREVIVÊNCIA ANCESTRAL FEMINISTA NEGRA ......................................... 24 

1. 2. 1 PELAS VIAS DA ESCREVIVÊNCIA .................................................................................... 30 

1. 3 O TEMA SE ESCOLHE.............................................................................................................. 35 

2. (DES)AFINANDO CONCEITOS ............................................................................................... 39 

2.1 ANCESTRALIDADE MUSICAL NEGRA .................................................................................. 43 

2.2 CONFLUÊNCIAS SONORAS E A ESCRITA PARA A MULHER NEGRA ................................. 48 

2.3 A ENCRUZILHA DO SABER ARTÍSTICO-MUSICAL. ............................................................. 53 

3. AQUILOMBAMENTO SONORO E PROCESSOS CRIATIVOS ............................................. 56 

3.1 FAREMOS SONORAMENTE PALMARES DE NOVO .............................................................. 61 

3.2 CRIANDO MUSICALMENTE ZUMBI ...................................................................................... 63 

3.3 FORJANDO PROCESSOS DE AQUILOMBAMENTO MUSICAL. ........................................... 67 

MEU ZAMBI: (IN)CONCLUSÃO ................................................................................................. 73 

REFERÊNCIAS .............................................................................................................................. 77 

ANEXO A ....................................................................................................................................... 80 

ANEXO B ....................................................................................................................................... 82 

 



10 
 

 

INTRODUÇÃO: LUGAR PRIMEIRO 

 
Após alguns meses de indecisão, insegurança e muitos questionamentos, decidi abrir 

este trabalho conduzindo o leitor ao meu processo de escrita, relacionando-o com minha 

formação acadêmica, mas também com a formação comunitária que ocorre no seio onde meus 

pares circulam. 

Durante a minha trajetória acadêmica, que compreende minha formação entre 2020 e 

2024 no curso de Licenciatura em Música pela USP, tive a oportunidade de desenvolver e me 

relacionar com a escrita de maneira mais íntima, considerando questões estéticas, políticas, de 

gênero, raça e classe que me compõem e atravessam. 

Meu processo de escrita acadêmica iniciou-se, de forma mais incisiva, em 2021, quando 

decidi realizar uma pesquisa de Iniciação Científica, na época com bolsa PIBIC. Desde então, 

tenho me dedicado a leituras acadêmicas e, principalmente, à publicação de artigos e à 

apresentação de trabalhos em congressos e outros eventos acadêmicos. Assim, este Trabalho de 

Conclusão de Curso (TCC) é resultado de uma trajetória que me permitiu experienciar a 

pesquisa acadêmica ao longo do tempo. 

Todavia, esse movimento por publicações e apresentações em congressos ocorreram 

quando eu percebi a necessidade de aperfeiçoar a minha escrita. Como por exemplo, em poder 

receber, a cada trabalho meu submetido em revista científica, congresso e etc., uma leitura 

especializada sobre o meu trabalho. E isso me ajudou a compreender melhor alguns processos 

que são exigidos pela academia, até mesmo, para me adequar ao rigor de escrita exigido nas 

universidades. 

Nesse movimento de escrita, vivi momentos de grande satisfação, mas também alguns 

dissabores. Escrever não é fácil; pelo contrário, é uma jornada que exige paciência e 

perseverança. A leitura e a produção de artigos, dissertações, teses e outros textos acadêmicos 

exigem tempo e, curiosamente, amadurecimento. A escrita, aliás, assemelha-se ao aprendizado 

de um instrumento musical: requer paciência, tempo, entrega, intimidade e dedicação. 

Logo, o processo de escrita do sujeito costuma se atravessado por inúmeros fatores 

que o auxiliam na construção de um repertório no qual lhe permita estar alinhado com suas 

crenças, convicções, posturas ideológicas, políticas, filosóficas, intelectuais, como também 

religiosas ou não. E o meu processo de escrita deste trabalho não foi diferente.  

 



11 
 

A escritora, professora, mulher negra e doutora em Estudos Comparados, Conceição 

Evaristo, em suas produções costuma discorrer sobre a questão da escrita. Ela nos diz que a 

escrita para as mulheres negras é uma forma de insubmissão ao racismo, sexismo e outras 

formas de violência que acometem mulheres negras. Ou seja, a escrita nesse sentido é uma 

forma de auto inscrição do sujeito, especialmente, o sujeito negro no mundo. Como podemos 

ver no trecho a seguir: 

Escrever pressupõe um dinamismo próprio do sujeito da escrita, proporcionando-lhe 

a sua autoinscrição no interior do mundo. E, em se tratando de um ato empreendido 

por mulheres negras, que historicamente transita, por espaços culturais diferenciados 

dos lugares ocupados pela cultura das elites, escrever adquire um sentido de 

insubordinação. Insubordinação que pode se evidenciar, muitas vezes, desde uma 

escrita que fere “normas cultas” da língua, caso exemplar o de Carolina Maria de 

Jesus, como também pela escolha da matéria narrada. (Evaristo, 2020, pp. 53-54). 

A escrita para mim, uma mulher negra, é um ato de insubmissão à norma imposta pelo 

racismo e colonialismo vigente em nossa sociedade. Refletir, pensar e escrever sobre a minha 

trajetória, sobre a minha percepção em relação à música, especialmente, como eu a penso e 

incorporo no meu cotidiano faz do meu escrever um ato de insubordinação. Por essa razão, eu 

abro esse TCC escrevendo sobre aquilo que me atravessa, buscando assim construir um 

pensamento afrodiaspórico, contracolonial e feminista negro em música. 

Quando eu iniciei os meus estudos formais em música, a perspectiva de tradição branca- 

europeia sempre esteve presente ao longo da minha formação, colaborando, assim, na 

construção do meu imaginário simbólico musical, cultural e artístico a respeito da minha relação 

com tal prática. Logo, as nuances que compõem as práticas musicais de perspectiva negra, ou 

indígena, não fizeram parte da minha formação acadêmica. 

A constante ausência de conteúdos afrorreferenciados, como a presença de corpos 

negros nos espaços docentes das escolas e universidades de música em que estudei, contribuiu 

para a construção de um olhar enviesado que valoriza as práticas musicais de tradição branca- 

europeia como superiores. Essa perspectiva desconsidera um vasto e complexo conhecimento 

sobre a musicalidade afro-brasileira em nosso país, resultando em um apagamento etnocida 

significativo. 

A análise da música afro-brasileira revela a necessidade de uma abordagem 

multifacetada, capaz de considerar as diversas dimensões que a compõem. A interconexão entre 



12 
 

elementos sonoros, contextos culturais e as experiências de seus praticantes é fundamental para 

a compreensão de sua dinâmica. Neste sentido, é imprescindível reconhecer que a produção 

musical não ocorre em um vácuo, mas sim em um espaço onde se cruzam tradições, identidades 

e influências variadas. Tal perspectiva nos leva a considerar a riqueza de interações que 

permeiam essa manifestação artística. 

O etnomusicólogo, músico e professor brasileiro, Tiago de Oliveira Pinto nos convida a 

seguinte reflexão: 

Toda produção musical, em especial a afro-brasileira, obedece a processos complexos, 

que são compostos por elementos sonoros, movimentos, interrelações múltiplas, 

aconteçam elas entre diferentes instrumentos, entre os cantores e instrumentistas, 

entre o contexto e o próprio “texto” musical, e mesmo entre musicalidades e visões 

de mundo. Esta multiplicidade de seu vocabulário vai exigir que se examine as 

diferentes particularidades de estruturas formadoras da música. (Pinto, 2004, p. 90). 

Essa perspectiva sobre a complexidade da música afro-brasileira destaca a importância 

de considerar as experiências individuais e coletivas que moldam a prática musical. Essas inter- 

relações criam uma estrutura musical rica e dinâmica, na qual cada elemento se comunica com 

o outro, formando um “texto” que ultrapassa a partitura e se relaciona profundamente com o 

ambiente cultural e social. Dessa forma, a musicalidade afro-brasileira se caracteriza por uma 

diversidade de elementos que expressam, através da sonoridade, visões de mundo e identidade. 

Embora os avanços na etnomusicologia em relação às questões de raça, classe e gênero 

tenham sido significativos, é importante ressaltar que as produções nesse campo ainda são 

relativamente escassas e recentes. Sendo assim, importa aprofundarmos o debate a respeito das 

questões de raça, classe e gênero na literatura musical como movimento de descentralização 

do discurso hegemônico, monocultural e colonialista que se cristalizou nos currículos do ensino 

de música no Brasil ao longo das décadas. 

Portanto, nesta pesquisa busco refletir sobre a construção de um pensamento decolonial 

e afrodiaspórico em música, considerando o seu fazer artístico enquanto processo e o campo 

educacional como território fértil e dinâmico para a incorporação de um ensino musical 

antirracista. 

No 1º capítulo, começo refletindo sobre questões de gênero, raça e classe que 

atravessaram a minha pesquisa a partir de um movimento interno sobre a minha trajetória de 

vida. Neste capítulo, apresento ao leitor alguns conceitos que serão melhor discutidos e 

trabalhados ao longo da pesquisa, dando ênfase para o termo Escrevivência, de Conceição 



13 
 

Evaristo. Aqui, eu também discorro sobre a oportunidade que tive em trabalhar com ela durante 

os anos de 2022 e 2023. 

No 2º capítulo, proponho uma expansão conceitual, incorporando à pesquisa novas 

abordagens teóricas e metodológicas a respeito do fazer musical e artístico, sob uma perspectiva 

afrorreferenciada. Um dos principais objetivos deste capítulo é trazer ao leitor conceitos não 

tão comuns na literatura musical, a fim de promover um giro conceitual e de perspectiva a 

respeito de um pensamento afrodiaspórico em música. Nesse contexto, o conjunto de saberes 

das diferentes diásporas negras passam a ser valorizados e reconhecidos enquanto episteme. 

Por fim, no 3º capítulo, eu abordo questões que envolvem o fazer artístico musical o 

reconhecendo como processo. Neste capítulo trago o conceito desenvolvido por mim, mas 

também inspirado nas produções intelectuais de Beatriz Nascimento, sobre quilombo. A partir 

de uma perspectiva musical, eu faço uso da ideia de quilombo para pensar processos de 

“aquilombamento sonoro”. Este capítulo, ainda descreve alguns processos que eu desenvolvi 

em coletivo para a performance do meu TCC, que tem como título não só da performance, mas 

também deste trabalho, “Faremos sonoramente Palmares de novo” 



14 
 

II. PERCURSO METODOLÓGICO 

Nesta parte, busca-se apresentar ao leitor o percurso metodológico traçado ao longo 

desta pesquisa, aprofundando, desta forma, o conceito de Escrevivência Evaristiana 

enquanto prática-conceito de ancoragem narrativa para o campo de análise musical e da 

etnomusicologia. 

Por prática-conceito, entende-se a prática como algo anterior a definição 

conceitual a respeito de algo, por exemplo, a experiência do indivíduo ser anterior a mera 

descrição analítica autobiográfica. Neste sentido, as vivências e trajetórias de vida são 

utilizadas como método de estudo e análise de uma prática atrelada a uma sequência de 

experiências, estudos e pesquisas que atravessam um recorte teórico e metodológico sob 

uma perspectiva racial. 

Contudo, importa dizer que esta pesquisa não tem por intenção generalizar e/ou 

totalizar as experiências de negras e negros, bem como suas relações e interações com a 

música. Mas sim, e a partir da Escrevivência, promover a ampliação de perspectivas que 

estejam relacionadas a uma vivência afrodiaspórica que se torna semelhante a partir do 

coletivo. 

Por essa razão, a Escrevivência ultrapassa a ideia de mera descrição 

autobiográfica, pois ela traz consigo as nuances da pessoa negra africana e 

afrodescendente no Brasil (Evaristo, 2020). E este trabalho busca, através de 

manifestações artísticas, culturais, musicais e intelectuais negras, reconhecer e valorizar 

essas vivências a partir da construção de um discurso que humanize esses corpos. 

Atrelado a isso, questões de gênero, raça e classe ajudam a construir uma narrativa 

que valorize e reconheça produções afrodiaspóricas e contracoloniais1, especialmente 

aquelas produzidas por pessoas negras, como epistemologia crítica. 

Por sua vez, a escrita negra revela-se a cada palavra, linha, parágrafo e página 

deste trabalho como resgate a uma coragem-memória das próprias escrevivências da 

 

1 “Contracolonialismo”, “Confluências”, “Biointeração” e outros são conceitos criados e desenvolvidos por 

Antônio Bispo dos Santos, popularmente conhecido como Nêgo Bispo. Nascido no contexto rural e 

quilombola, Bispo desenvolveu seu pensamento a partir da vivência no quilombo, alinhada a experiências 
na militância política. Ele utiliza sua própria trajetória como ponto de partida para discutir questões como 

racismo, colonialismo, desigualdade social e resistência histórica dos povos negros e indígenas no Brasil. 

“O nosso movimento é o movimento de transfluência. Transfluindo somos começo, meio e começo. Porque 

a gente transflui, conflui e transflui. A ordem pode ser qualquer uma. Para nós, o conteúdo determina a 

forma e a forma determina o conteúdo”. (Dos Santos; Pereira, 2023, p.49). 



15 
 

autora, como um movimento de dentro para fora. Especialmente, em “1. REFLEXÕES 

SOBRE QUESTÕES DE GÊNERO E RAÇA NA PESQUISA”. 

 

 

II. CADERNO NEGRO 

O caderno negro trata-se de registros realizados por mim ao longo da minha 

experiência de ter trabalho entre 2022 e 2023 com a escritora Conceição Evaristo, pelo 

Instituto de Estudos Avançados (IEA), da USP2. 

Os registros contidos neste caderno são referentes a disciplina de pós-graduação 

coordenada por Conceição Evaristo, intitulada “Escrevivência: sujeitos, lugares e modos 

de enunciação- corpus literário em diferença”, oferecida pelo IEA USP. 

Durante o período que compreende o dia 6 de março e 19 de junho de 2023, eu 

pude participar das aulas enquanto integrante e bolsista do Grupo de Estudos em 

Escrevivência. Ao longo das aulas eu fiz algumas anotações que irei compartilhar neste 

trabalho a respeito do termo Escrevivência, mas também a partir das minhas reflexões 

como aluna, bolsista e integrante do Grupo de Estudos. 

Contudo, faz-se necessário ressaltar que eu não trago a transcrição das falas de 

Conceição Evaristo para este trabalho, apenas reflexões que eu pude ter a partir das 

discussões em suas aulas, encontros e reuniões, principalmente, os encontros com o 

Grupo de Estudos em Escrevivência. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

2 Fotos do “Caderno Negro”  estarão presentes em “anexo”. 



16 
 

1. REFLEXÕES SOBRE QUESTÕES DE GÊNERO E 

RAÇA NA PESQUISA 

 
Neste capítulo, busco traçar um caminho que possibilite o reconhecimento e a 

valorização de minhas vivências e experiências, utilizando, como recurso metodológico, 

a prática-conceito da Escrevivência Evaristiana. Esse percurso visa ampliar perspectivas 

no campo musical acerca das questões de gênero e raça que atravessam não apenas a 

minha pesquisa, mas também alguns processos que coadunam com um olhar racial. 

Evoco, assim, a celebração de toda a minha ancestralidade e, consequentemente, 

os mecanismos de combate à violência racial, de classe e de gênero que perpassam o 

meu fazer artístico e intelectual. 

Como mulher negra, saxofonista, professora e pesquisadora, a minha prática 

artística e intelectual acontece de modo anterior ao processo de ensino e aprendizagem 

institucional e livresco. São as minhas escrevivências, a forma como eu me relaciono com 

o mundo, as pessoas e a natureza, a incorporação de saberes da minha família e 

comunidade que permitem com que determinados elementos se manifestem no meu 

processo de escrita, que particularmente eu gosto de definir como “processo ritual de 

escrita”. 

Por ritual, entende-se neste trabalho, o processo de escrita que nessas linhas se 

tecem, com a intenção de estabelecer um movimento de interação do pesquisador com o 

pesquisado, indicando que minhas relações com objeto de estudo são capazes de desenhar 

dimensões a partir do conceito de encruzilhada e temporalidade. (Martins, 2021). 

Deste modo, as histórias que são inicialmente individuais, ou seja, vivenciadas 

por mim, passam a compor um quadro que aproximem criticamente os elementos 

ideológicos e simbólicos, gerando expectativas inicialmente, individuais e, 

posteriormente, coletivas. 

Situar-se, conscientemente negro em sua própria escritura permite a quem escreve 

uma autoinscrição de si no interior de suas próprias ideias e convicções carregadas de 

subjetividades. Por isso, a escrita negra é a autoinscrição do negro através de linhas que 

contam a história do negro experienciada por ele próprio. E é neste lugar de consciência 



17 
 

política, estética e sonora negra que este trabalho está situado. Como a minha 

autoinscrição carregada de subjetividades a partir de minha memória, pele e corpo negro. 

A respeito da ideia de se situar conscientemente negro na escritura, Evaristo nos 

diz: 

 

Quando falamos de literatura negra não estamos fazendo mera referência 

étnica, mas antes de tudo a um conceito mais abrangente, a uma ampliação 

mais profunda, que é a de ser, a de se situar conscientemente negro na 

escritura. 

Estamos falando de uma literatura em que seus produtores se propõem 

consciente e politicamente, criar um discurso, uma escrita que parta do “eu 

negro”, sujeito que se inscreve e escreve negro e não que represente o negro. 

(EVARISTO, 1996, p. 41) 

Ao considerar questões sobre gênero e raça na pesquisa, busco reconhecer os 

diversos ambientes de inscrição do corpo negro, especialmente neste trabalho, os 

ambientes de inscrição do corpo negro na música. 

A escrita negra consciente, como apontado por Evaristo, permite a quem escreve 

um convite profundo ao seu interior, resgatando assim, suas memórias, subjetividades e 

sua própria identidade. Desta forma, a pesquisa se debruça a analisar a complexidade das 

expressividades afro-brasileiras na música, tendo como objeto de estudo as minhas 

próprias escrevivências como mulher negra. 

Em última análise, este trabalho se propõe a contribuir para um discurso que não 

apenas represente, mas que, de fato, ressoe com a complexidade e a pluralidade das vozes 

que compõem a literatura negra musical, reafirmando a importância da conscientização 

racial na produção acadêmica e literária. 

 

 

1.1 TRAJETÓRIA DE VIDA 

 
A elaboração deste trabalho iniciou-se em meados de 2023, mais especificamente, 

no segundo semestre. Nesse período, umas das minhas principais preocupações era 

encontrar um tema para a minha pesquisa que estivesse alinhado com as minhas práticas 

e vivências. 



18 
 

Todavia, sua escrita materializada só teve início no final do primeiro semestre de 

2024, quando, após muito refletir sobre a temática escolhida, me permiti tecer alguns fios 

de minha coragem-memória que me levaram até aqui. 

Desde 2023 eu venho experimentando e confluindo com colegas de graduação e 

Pós-Graduação a respeito daquilo que me atravessa, que me instiga e me permiti um olhar 

interno para as minhas práticas, vivências e a forma de me relacionar com o mundo, as 

pessoas, a natureza, minha família, comunidade e tudo àquilo que me cerca. 

Contudo, importa dizer que o período que antecede ao processo de escrita do meu 

TCC, até o final da minha graduação, marca de forma simbólica o reflexo de uma 

trajetória de vida e saberes que é anterior ao meu ingresso na universidade. E é justamente 

sobre isso que eu irei discorrer neste capítulo, com a intenção de trazer ao leitor as 

complexas relações que atravessam o meu eu e ressoam nas linhas que aqui se tecem, 

como ato de reivindicação ao meu processo humanizador. 

Portanto, eis a minha apresentação. Meu nome é Stefani Silva Souza, sou filha de 

Gilza Inácia da Silva Souza e José Barreto Souza, ambos nascidos e criados no interior 

da Bahia na cidade de Ipirá a algumas horas de Salvador- capital do Estado da Bahia- 

mais precisamente, na mesorregião do Centro-Norte Baiano. O nome Ipirá tem origem 

indígena e significa “Rio do Peixe”. Sendo um dos municípios mais antigos da Bahia, 

suas terras são conhecidas desde o século XVII, após indígenas e portugueses travarem 

uma forte batalha. Em 1855 Ipirá desmembrou-se de Feira de Santana. 

Minhas irmãs mais velhas, por ordem cronológica, Joseane da Silva Souza e Eula 

Paula da Silva Souza também nasceram em Ipirá- BA, vindo para São Paulo com os meus 

pais ainda crianças. Eu e o meu irmão mais novo, André Silva Souza, nascemos na Região 

Metropolitana do Estado de São Paulo, na cidade de Ferraz de Vasconcelos, local onde 

ainda é a casa dos meus pais. 

Minhas avós, avôs, tias, tios, primas e primos nasceram e vivem, ainda hoje, em 

Ipirá, residindo em São Paulo, atualmente, somente minha mãe, meus irmãos, um tio e 

sua família composta por esposa e dois filhos. Este último, no interior de São Paulo. 

 

 



19 
 

Toda a minha família e, consequentemente, minha ancestralidade vivem no Estado 

da Bahia, que promoveu aos meus pais saberes ancestrais de cuidado, educação e modos 

de vida com suas complexas relações e nuances de cidadãos baianos afrodescendentes. 

Implicando, dessa maneira, numa pluralidade de cosmovisões acerca do exercício de 

educar a mim e aos meus irmãos sem esquecer das variantes que deram sentido às suas 

interpretações e modos de vida. 

Filha da diáspora afro-nordestina, minha relação com o mundo, a natureza e as 

pessoas que me cercam sempre foram regadas de escrevivências narradas pelos meus pais 

como histórias vivas de suas coragens-memória. E é neste contexto que eu me inscrevo a 

partir da minha pele negra, das histórias dos meus antepassados e das minhas vivências 

enquanto mulher negra, que desde criança apreciava a arte dos muros das casas e prédios 

dispostos ao longo do meu caminho diário entre casa e escola, mas também dos primeiros 

traços que eu me arriscava a desenhar durante horas do meu dia. E em cada desenho eu 

me permitia construir uma narrativa carregada de imaginação e paixão. 

Minha relação com a música é atravessada por diversos momentos, alguns de 

forma mais indireta e outros de forma mais direta. Minha irmã, Eula Paula aprendeu a 

tocar violino ainda criança na igreja e minha mãe cantava no coral, já eu e meus irmãos, 

ainda na infância, chegamos a participar de algumas aulas de teoria musical oferecida 

pela igreja4, mas não permanecemos, como a Eula Paula que estudou toda a sua infância 

e adolescência. 

No período da adolescência, mais precisamente com 16 anos, eu retornei aos 

estudos musicais pela igreja, aos 17 anos ingressei no curso de saxofone erudito pela 

Escola de Música do Estado de São Paulo, mais conhecida como EMESP Tom Jobim, e 

com 18 anos eu estava ingressando na Escola Municipal de Música do Estado de São 

Paulo. Esta última eu cursei entre os anos de 2017 e 2018, já a EMESP eu estudei entre 

os anos de 2016 e 2020, participando dos grupos de câmara de saxofone e sopros, e em 

2019 do ensemble de saxofone composto pela turma de saxofone erudito. 

Este período de estudos e aprofundamento com a música, anterior ao meu ingresso 

na universidade, marca um período de mudanças simbólicas na minha trajetória como 

 

4 A saber, a igreja que minha família costumava frequentar se chama Assembleia de Deus- Ministério do 

Belém Setor 27- Sede. Na cidade de Ferraz de Vasconcelos - São Paulo. 



20 
 

pessoa, desde o meu afastamento do espaço religioso aos 18 anos de idade, até mesmo a 

minha própria maneira de ser e estar no mundo. Questões de gênero, raça e classe sempre 

estiveram presentes em todos esses processos, principalmente quando essas questões, 

enquanto força opressiva da base da estrutura social se renovam nos espaços 

educacionais, religiosos e em ambientes de trabalho. 

Em 2020 ao ingressar no curso de Licenciatura em Música, pela Escola de 

Comunicações e Artes (ECA), da USP, as minhas expectativas em relação ao curso eram 

de expandir meus conhecimentos musicais a partir de um espaço que promovesse a 

ampliação de debates e perspectivas outras acerca do meu fazer artístico musical. 

Contudo, tais expectativas foram diluídas pela força opressora do racismo e sexismo 

presentes nos currículos, no corpo docente, nas discussões em sala de aula e, até mesmo, 

na ausência da construção de um debate crítico a respeito de outras possibilidades 

sonoras e educacionais. 

Importa dizer que o ano de 2020 marca o início de uma quarentena que perdurou 

até o ano de 2021, com a retomada das aulas presenciais na USP somente em 2022, devido 

a COVID-2019. Ou seja, durante os meus primeiros dois anos de graduação, eu cursei 

aulas de coral, percepção musical, harmonia, contraponto, história da música e outras 

disciplinas de forma remota. Noções de tempo e espaço foram brutalmente diluídas ao 

longo desse processo, a exigência das aulas de música mantiveram um rigor acadêmico 

desvinculado das necessidades básicas de sobrevivência de cada aluno, ainda mais 

considerando o ano de 2021, cujo este foi tido como um ano “menos conturbado”, do que 

o ano de 2020. 

Desta forma, a faculdade era o meu quarto, bem como outros espaços da casa dos 

meus pais que se tornaram, posteriormente, ambientes de estudo e desenvolvimento 

intelectual. A respeito do meu desenvolvimento e amadurecimento intelectual, destaco o 

fato deste processo ter ocorrido na casa dos meus pais, cercada pela minha família. E é 

neste período de incertezas, preocupações e indagações que eu começo a observar melhor 

os meus familiares, especialmente, o meu irmão mais novo, André Silva Souza. 

O meu ingresso na universidade permitiu que eu realizasse um movimento interno 

de autopercepção de quem eu era, o lugar de onde eu vim e o espaço no qual agora eu 

passo a ocupar. Como mulher negra e periférica, ingressar na USP me fez refletir sobre a 

minha postura em relação às questões de gênero e raça, considerando que a presença de 



21 
 

corpos negros e femininos na academia, ainda hoje em 2024 é expressivamente inferior a 

corpos brancos, masculinos e heterossexuais. Logo, a sensação de estranhamento e não 

reconhecimento sempre foi algo que atravessou a minha experiência enquanto estudante 

de música. 

Em meio a esse contexto, eu encontrei nos estudos de raça uma válvula de escape 

para o meu desconforto em relação a postura academicista arrogante, colonialista, 

monocultural, racista e sexista presentes na universidade. A partir destes estudos eu 

procurava me identificar com autoras e autores negros. 

Artistas e intelectuais que tiveram uma produção vastíssima e de extrema valia 

para os estudos interseccionais a partir do espaço acadêmico, me ancoraram através de 

seus pensamentos e ideias a respeito das questões sobre gênero, raça, classe, sexualidade 

e música. Como por exemplo, Kabengele Munanga, Abdias Nascimento, Lélia Gonzalez, 

Sueli Carneiro, Conceição Evaristo, Beatriz Nascimento, Angela Davis, Achille Mbembe, 

bell hooks, Franz Fanon, Maya Angelou, Neuza Santos Souza, Grada Kilomba, Nêgo 

Bispo, Carolina Maria de Jesus, Cida Bento, Eurides de Souza Santos, Audre Lorde, 

Stuart Hall, Maria Firmino dos Reis, Marcos dos Santos Santos, Luan Sodré de Souza, 

Leonardo Moraes Batista, Mãe Stella de Oxóssi, Mãe Menininha do Gantois, Luiz Gama, 

Maria Júlia da Conceição Nazaré e outros onde, por via da literatura, cultura e 

religiosidade afro-brasileira fizeram com que eu me conectasse com algo que me 

pertencia. 

Lembro-me do encantamento e da dificuldade ao ler as primeiras páginas do livro 

O Genocídio do Negro Brasileiro (2016), de Abdias Nascimento. Este livro foi uma 

recomendação do meu orientador de Iniciação Científica, Walter Garcia, para que eu 

pudesse me aprofundar nos estudos a respeito da condição do negro no Brasil e as 

múltiplas nuances de um racismo mascarado. Desde aspectos culturais e filosóficos, até 

mesmo questões culturais, religiosas, artísticas e intelectuais. Tal livro foi um divisor de 

águas na minha compreensão sobre questões de gênero e raça, e até hoje me lembro com 

carinho da sensação de folhear e ler as primeiras páginas. 

De forma orgânica, eu trouxe as minhas experiências pessoais e familiares para o 

campo da pesquisa científica, com a intenção de potencializar as vivências de sujeitas e 

sujeitos negros, valorizando e reconhecendo sua importância enquanto episteme. Esse 

processo resultou na minha pesquisa de Iniciação Científica, com bolsa PIBIC, realizada 



22 
 

entre 2021 e 2022 pelo Instituto de Estudos Brasileiros (IEB), da USP, sob orientação do 

professor Walter Garcia. 

A pesquisa tinha como título “O trabalho artístico do grupo Racionais MC’s 

enquanto projeto político, sociocultural e educacional na região da Zona Leste de São 

Paulo”. Foi a partir desta pesquisa que eu pude iniciar o meu processo de letramento 

racial, atrelado ao orgulho étnico. E é nessa movimentação interna que as relações 

familiares e de minha comunidade se tornam mais afloradas em mim. 

De forma sensível, eu começo a observar as movimentações do meu irmão, André, 

através da música, da construção do seu pensamento crítico dialogando com questões de 

raça e gênero. E é através da relação com o meu irmão que eu sou convidada a fazer um 

mergulho acerca das nossas histórias e memórias através do trabalho artístico do 

Racionais. 

Durante a quarentena, as relações familiares ficaram mais expostas e aguçadas em 

mim, foi um momento onde eu pude observar com mais carinho, tempo e atenção meus 

pais e irmãos. Neste período, o meu irmão escutava cotidianamente cantores e grupos de 

rap como, Djonga, Racionais, Facção Central, Orochi, Sabotage, MV Bill, Felipe Ret, 

Matuê, Tasha e Tracie e outros. O que mais me chamou a atenção foi sua escuta e a relação 

construída em torno das músicas do Racionais, anteriormente pouco exploradas e 

conhecidas por mim. 

No decorrer dos dias, eu percebia um amadurecimento e intimidade do meu irmão 

com as questões raciais, e em cada processo seu eu me orgulhava e me inspirava a partir 

de seus posicionamentos e reflexões. Eu estava a cada dia admirando mais o meu irmão. 

Estando inteiramente próxima ao seu desenvolvimento e construção de um 

orgulho étnico-racial e periférico, eu decidi que gostaria de compreender melhor a relação 

da música, em especial, do trabalho artístico do Racionais e seu impacto na vida de 

jovens, em sua maioria negros e moradores das grandes periferias do Estado de São Paulo. 

Minha intenção, inicialmente, era compreender outras possibilidades de afeto e afeição 

com a música, aspecto este pouco discutido no Departamento de Música (CMU), da USP. 

Sabendo que a minha pesquisa não seria possível de ser realizada no CMU, devido 

a inúmeros fatores, como a ausência de professores para assumir e orientar tal temática, 

fiz uma breve pesquisa sobre algumas professoras e professores da USP que pudessem 



23 
 

me orientar. E foi nessas pesquisas que eu realizei um primeiro contato por e-mail com o 

professor Walter Garcia, que me respondeu mostrando que era possível a realização de 

tal pesquisa. 

E assim, desde 2021 eu venho estudando e me encantando com o trabalho artístico 

do Racionais, e me aproximando cada vez mais dos estudos de raça, classe e gênero e, 

consequentemente, experimentando outras possibilidades sonoras, artísticas e culturais. 

Em destaque, temas como educação, arte, cultura, música e performance, me 

possibilitaram uma maior aproximação e identificação com o campo da etnomusicologia. 

No decorrer da jornada que marca de forma simbólica minha aproximação com os 

estudos de raça, classe e gênero sob uma perspectiva musical afrorreferenciada, aconteceu 

um movimento da USP pelo retorno às aulas presenciais no ano de 2022. Ano este que 

compreende a finalização da minha pesquisa de Iniciação Científica. 

Com o retorno das aulas presenciais, eu saio da minha cidade em Ferraz de 

Vasconcelos, e passo a ocupar a moradia estudantil da USP (CRUSP). O que 

anteriormente se resumia a uma experiência universitária a partir da casa dos meus pais, 

em 2022 esse cenário se reconfigura, e agora eu passo a ocupar e experienciar a 

universidade, com seus ônus e bônus, 24 horas por dia. 

Lembro-me que a experiência de sair da casa dos meus pais para experienciar a 

universidade de forma integral me causou diferentes impactos e emoções. Desde a 

sensação de me aventurar por algo novo e desconhecido, o que para mim causava 

conforto, já que em todas as fases da minha vida eu sempre simpatizei com o novo. Mas 

também a sensação de cansaço, de não saber separar os momentos para estudo, bem como 

a distração e a constante insegurança de não dar conta. Não dar conta das exigências 

acadêmicas, de me distrair com coisas superficiais e, principalmente, em prejudicar o meu 

rendimento acadêmico. 

A isto, agradeço meus vizinhos de moradia estudantil, Marcelo, Thaís e Cris, 

ambos mais velhos e pós-graduandos que me apoiaram, auxiliaram, orientaram e me 

aconselharam de maneira respeitosa, leve e profundamente amável a respeito não só sobre 

questões acadêmicas, mas sobre projetos de vida e sonhos. Inclusive, os mesmos puderam 

celebrar comigo a conquista em ocupar a vaga de bolsista e integrante do Grupo de 

Estudos em Escrevivência, coordenado pela professora e escritora Conceição Evaristo, 

pelo IEA. Experiência esta, que será abordada ao longo deste trabalho. 



24 
 

 

 

1.2 POR UMA ESCREVIVÊNCIA ANCESTRAL FEMINISTA NEGRA 

Entre o acontecimento e a narração do fato, há um 

espaço em profundidade, é ali que explode a 

invenção. (Evaristo, 2022, p.11). 

Certa vez, conversando com um colega na universidade disse que a literatura era 

pra mim um espaço onde eu me sentia segura, um espaço no qual eu poderia sempre 

recorrer para consolo das minhas angústias, dúvidas, medos, inseguranças e alegrias. Eu 

disse que a literatura me colocava no “eixo” em períodos de conturbação mental, mas 

também disse que ela era a minha alegria, a celebração de uma interpretação de vida no 

qual os livros teóricos não eram capazes de acessar as complexas dimensões do meu eu. 

Minha relação com os livros, a literatura e a escrita nascem a partir da relação que 

eu passo a estabelecer com a minha família e o constante hábito em observar meus pais e 

irmãos, mesmo que inicialmente, de forma inconsciente. 

Lembro-me de quando criança, observar minha mãe sentada em uma cadeira, ou 

até mesmo em sua cama escrevendo por horas do seu dia em um caderno. Meu pai, um 

grande contador de histórias que compõem o imaginário de um homem negro do interior 

da Bahia, me permitiu explorar a minha imaginação através de seus contos. 

Poder acompanhá-lo nas tardes de domingo no parque, que ficava perto de casa, 

lendo suas revistas sobre eletricidade, pequenas reformas domiciliares e etc., me fizeram 

admirar o prazer de sentar na grama e ler algo. 

Como terceira filha, observava minhas irmãs mais velhas que já sabiam ler e 

escrever. Lembro que sentia um pouco de inveja, pois ainda não havia aprendido a ler, 

mas eu adorava desenhar. Desenhava nas paredes, nos livros, nas contas de água e luz; 

onde eu encontrasse um espaço branco eu estava criando meus registros por meio de 

formas, contornos e alguns personagens que eu criava e representava através do desenho. 

Entre os 6 e 7 anos de idade, aprendi a ler e escrever sob orientação da professora 

Clélia, uma mulher negra que de maneira afetuosa e extremamente respeitosa me ajudou 

a interpretar as primeiras letras, números e frases. Desde então, a escrita me perseguiu até 

aqui, se movimentando e se revelando enquanto manifestação gráfica de toda a minha 

potencialidade e desenvoltura com as palavras. 



25 
 

Entre o Fundamental II e o Ensino Médio, tive uma professora de português 

chamada Ana Paula, que me incentivou durante todo o meu período escolar com a escrita. 

Ela pedia para que eu lesse os textos em voz alta, porque ela dizia que eu me comunicava 

bem, além de elogiaar meus textos e redações. No Ensino Médio me recomendava 

livros de literatura, indicava àqueles que ela já suspeitava de que eu fosse gostar, e 

assim ela me ajudou a estabelecer uma relação bonita de afeto com a leitura e escrita. 

A escrita, desta forma, sempre assumiu um lugar de válvula de escape, e em 

diversos diários que pude ter ao longo da vida eu escrevia como um movimento interior, 

no qual eu descrevia alguns sentimentos, experiências, alegrias, tristezas e dúvidas a mim 

mesma. 

E é desse jeito que nasce esse TCC, como uma escrita de si, ou melhor, de mim, 

tal qual a Escrevivência. É um ato de coragem em meio a um oceano de alegrias por estar 

me formando, ter superado com a ajuda do coletivo momentos de intensa dor devido ao 

racismo e misoginia na universidade. A escrita é o meu ato de insubordinação e 

reivindicação da condição de miséria e racismo. 

A literatura negra, enquanto campo de expressão artística e cultural, desempenha 

um papel fundamental na construção da identidade e na valorização das vozes 

historicamente silenciadas pela nossa sociedade. Em um contexto marcado por narrativas 

hegemônicas que muitas vezes marginalizam as experiências e perspectivas da população 

negra, é crucial que essa literatura se afirme como um espaço de resistência e afirmação. 

Através dela, busca-se não apenas representar, mas também ressignificar a presença negra 

na sociedade, criando um novo entendimento sobre a história e a cultura. 

Assim, o exercício da literatura negra torna-se um ato de liberação, uma forma de 

reescrever a própria narrativa de forma autêntica e ligada às raízes ancestrais. Nesse 

sentido, Conceição Evaristo destaca a importância de um discurso que reconheça o negro 

como sujeito da história, como podemos ver a seguir: 

O exercício primeiro da literatura negra é a tentativa de criação de um discurso 

onde o negro surja como sujeito da história, que se desenrola em consonância 

ao modo negro de ser e de estar no mundo, isto é, orientada por uma 

cosmogonia negra, própria. (Evaristo, 1996, p. 02). 

Portanto, a literatura negra não é apenas uma forma de contar histórias, mas um 

movimento vital que busca empoderar e dignificar as experiências negras, reafirmando 

sua presença e relevância na construção da história. Ao celebrar uma cosmogonia própria, 



26 
 

essa literatura promove uma nova consciência essencial para a transformação social e 

cultural. 

Em uma das aulas e encontros que pude ter entre 2022 e 2023 com Conceição 

Evaristo, lembro-me dela discorrer sobre a importância da escrita para as mulheres 

negras. Ela falava sobre a força ancestral da escrita dessas mulheres, citando como 

exemplo, Carolina Maria de Jesus como a escritora mais insubmissa que nosso país já 

teve. 

As imagens construídas pela branquitude em relação a mulher e ao negro são 

carregadas de estereótipos que os coisificam, ao invés de os humanizar. Quando pessoas 

negras escancaram as portas das universidades e decidem escrever suas próprias histórias, 

torná-las rigorosamente científicas, a letra age como movimento contracolonizador a 

respeito da mentira histórica do negro escravo, burro, preguiçoso e malandro. 

A historiadora, mulher negra, intelectual, ativista e escritora brasileira, Beatriz 

Nascimento, em sua obra Uma história feita por mãos negras (2021), explora a história 

da diáspora africana e a experiência da população negra no Brasil. A autora aborda 

questões de identidade, resistência e a construção de uma narrativa que valoriza as 

contribuições dos negros para a sociedade brasileira. Ao reconhecer a singularidade de 

sua identidade e da experiência brasileira, é possível desconstruir estereótipos e 

reivindicar um lugar legítimo na narrativa nacional. Como nos revela o trecho a seguir de 

sua obra: 

Não podemos aceitar que a história do negro no Brasil, presentemente, seja 

entendida apenas através dos estudos etnográficos, sociológicos. Devemos 

fazer a nossa história, buscando nós mesmos, jogando nosso inconsciente, 

nossas frustrações, nossos complexos, estudando-os, não os negando. Só assim 
poderemos nos entender e nos fazermos aceitar como somos, antes de mais 

nada pretos, brasileiros, sem sermos confundidos com os americanos ou 

africanos, pois nossa história é outra, como é outra nossa problemática. (p. 45). 

 

 

Neste sentido, a mulher negra, historicamente hiper sexualizada pela sociedade 

brasileira, quando adentra o espaço acadêmico revela a cada palavra a força 

potencializadora de combate ao racismo, sexismo e machismo. 

A dinâmica que permeia as questões de gênero, classe e raça passam por uma 

transformação. O que antes era um constante estudo do negro escravo, com a inscrição 

do corpo negro na academia, os saberes, filosofias, ciência e cultura afro-brasileiras 



27 
 

passam a ser cuidadosamente analisados e estudados por intelectuais compromissados 

com uma ciência multicultural, antirracista, autônoma, sensível e engajada. 

A isto, se deve o movimento de descentralização das epistemologias do cânone 

europeu que corroboram na construção de um pensamento monocultural e colonialista. 

“A colonialidade, enquanto uma produção do colonialismo, continua a ser uma eficiente 

máquina de moer sonhos, de moer existências, de moer gente; a rigor, gente preta e não 

branca”. (Santos, 2020, p. 34). 

Por exemplo, como podemos pensar as relações raciais a partir de uma proposta 

pedagógico-musical, ou até mesmo, utilizar-se de termos não tão usuais no campo 

musical para se compreender a complexidade das dinâmicas que compõem a música de 

herança africana em nosso país? É possível pensar o som racialmente? 

Ao refletirmos sobre a riqueza cultural do Brasil, é impossível ignorar a profunda 

influência das tradições afro-brasileiras, que permeiam diversas manifestações artísticas 

e sociais. O samba, a capoeira e o maracatu não são apenas expressões sonoras, eles 

carregam histórias, significados e modos de vida que transcendem a mera análise sonora- 

musical. Essas práticas culturais representam a resistência e a criatividade de 

comunidades que, através da arte, afirmam sua identidade e sua luta. Nesse contexto, a 

citação a seguir ressalta como essas manifestações estão imbuídas de complexidade e 

significados para além do que se convencionou pensar e entender a música dentro das 

escolas, conservatórios e universidades de música. 

O samba, a capoeira, o maracatu e muitas outras manifestações brasileiras com 

evidentes traços africanos, são muito mais do que fenômenos puramente 

acústicos. Estão vinculados a variadas formas de expressão, como à dança, a 

padrões de movimento, à língua, à religião e são constituídos por elementos 

tão abrangentes que, muitas vezes, representam “estilos de vida” e estratégias 

mesmo de sobrevivência de determinados grupos sociais. Sua dimensão não se 

limita, portanto, ao fenômeno musical, na acepção estreita deste termo, mesmo 

porque não existe expressão nas línguas africanas que cobrisse precisamente 

todo o espectro semântico do termo ocidental “música”. (Pinto, 2004, p. 88) 

Assim, ao considerarmos a profundidade das manifestações culturais afro- 

brasileiras, percebemos que elas não apenas refletem a história de resistência, mas 

também moldam as identidades contemporâneas. Esse conjunto de expressões se 

entrelaça com o conceito de Escrevivência, que abrange a experiência de viver e narrar a 

partir da perspectiva negra, incorporando ideias como oralidade e ancestralidade. A 

Escrevivência, neste sentido, atua enquanto elo dinamizador capaz de desenhar 



28 
 

dimensões complexas de interpretação e análise a respeito de um mesmo fenômeno. Ou 

seja, a partir de suas próprias vivências, dos gestos iniciáticos e performativos que narram 

a partir do seu caminhar, as experiências negras. 

Por sua vez, a Escrevivência nos permite uma outra possibilidade de interpretação 

acerca do mesmo fenômeno, compreendendo de forma ampla as diversas estruturas, 

fundamentos e rituais que compõem o vasto campo das produções artísticas, intelectuais 

e culturais negras em nosso país. 

Diante da estrutura social racista brasileira, negras e negros encontram meios de 

gingar como estratégia de sobrevivência as duras investidas do racismo. Expor com 

nitidez e responsabilidade as diferentes formas de opressão presentes na academia, 

especialmente, quando falamos sobre produções negras e o seu reconhecimento enquanto 

episteme, requer ousadia e coragem. 

Nos últimos anos, as ações afirmativas trouxeram transformações significativas 

na estrutura social brasileira, especialmente entre a juventude negra. Esse movimento tem 

possibilitado que jovens de origens periféricas ocupem espaços historicamente negados, 

reconfigurando, assim, uma nova narrativa sobre suas identidades. A valorização da 

estética negra, associada ao reconhecimento de suas próprias raízes, tem sido elemento 

central nessa construção. Assim, esses jovens não apenas reivindicam seu lugar na 

sociedade, mas também celebram suas experiências e vivências. 

A citação a seguir, da professora, mulher negra, pesquisadora e escritora brasileira, 

Nilma Lino Gomes ilustra essa nova configuração da juventude negra, marcada por um 

orgulho étnico-racial, como um dos resultados da implementação das ações afirmativas 

na universidade. 

A partir do advento das ações afirmativas configurou-se um outro perfil de 

juventude negra que se afirma por meio da estética e da ocupação de lugares 

acadêmicos e sociais. Juventude essa, em sua maioria periférica, que aprendeu 

a ter orgulho de ser negro e da periferia, numa postura afirmativa e realista. 

(Gomes, 2017, p. 75) 

A citação de Nilma Lino Gomes evidencia a emergência de uma juventude negra 

que, por meio das ações afirmativas, redefine sua presença no cenário acadêmico e social, 

expressando um orgulho que celebra suas raízes e vivências. Essa transformação não 

apenas desafia estereótipos, mas também destaca a importância de uma narrativa que 

valoriza a estética e a identidade negra. 



29 
 

Nesse contexto, a escrita se torna um instrumento poderoso, permitindo que essas 

experiências sejam contadas e ressignificadas. Assim, ao articular luta, resistência e 

celebração, a Escrevivência abre caminhos para uma nova forma de se expressar, 

fundamentando a trajetória de uma geração que reivindica seu espaço na academia. 

Em diversos encontros que pude ter com Conceição Evaristo, ela dizia 

enfaticamente que a única forma de uma pessoa negra permanecer em espaços 

majoritariamente brancos e racistas, como o caso da USP, era através de processos de 

aquilombamento. Os quilombos, historicamente espaços de resistência e autonomia para 

comunidades negras, inspiraram processos de preservação da cultura, história e origem 

de pessoas, em sua maioria, africanas e afrodescendentes. 

Intelectuais como Beatriz Nascimento, Abdias Nascimento e Clóvis Moura 

dedicaram períodos de suas vidas para estudar as relações que se davam nos quilombos, 

bem como sua importância histórica para a compreensão de um Brasil sob uma 

perspectiva afrorreferenciada. E foi a partir deste fundamento de sabedoria e organização 

negra ancestral, que eu comecei a enxergar as relações raciais e inter-raciais na 

universidade sob um novo olhar. 

O conceito de quilombo transcende suas origens históricas, tornando-se um 

símbolo de resistência e valorização da cultura negra no Brasil contemporâneo. Com o 

tempo, essa palavra passou a representar não apenas os espaços físicos de fuga e 

liberdade, mas também uma forma de vida, uma atitude e uma associação em busca de 

dignidade e reconhecimento. 

A ressignificação do termo reflete um movimento mais amplo de afirmação da 

identidade negra e de luta por direitos, culminando em dados significativos que celebram 

essa herança. Nesse contexto, a escolha do vinte de novembro como Dia da Consciência 

Negra ou Afro-Brasileira, marca um momento de reflexão e celebra as contribuições da 

população negra para a sociedade brasileira, consolidando o quilombo como um 

movimento de esperança e resistência cultural. 

A citação a seguir sintetiza essa transformação e o papel central do quilombo na 

construção de uma sociedade mais justa e igualitária. 

Quilombo passou a ser sinônimo de povo negro, sinônimo de comportamento 

do negro e esperança para uma melhor sociedade. Passou a ser sede interior e 
exterior de todas as formas de resistência cultural. Tudo, de atitude a 

associação, seria quilombo, desde que buscasse maior valorização da herança 



30 
 

negra. Hoje, o Vinte de novembro é data instituída de fato no calendário cívico 

nacional como Dia da Consciência Negra ou Afro-Brasileira. (Nascimento, 

2021, p. 166). 

Felizmente, tive experiências de aquilombamento durante a graduação, como a 

minha própria participação no Grupo de Estudos em Escrevivência, até a criação de uma 

Comissão Antirracista5 no Departamento de Música. Ter experiências como esta é uma 

oportunidade de construir ambientes de afirmação de uma identidade negra quilombola, 

entendendo suas especificidades, responsabilidades e a pluralidade de perspectivas a 

partir de uma mesma comunidade identitária. 

E é em torno dessas questões que este trabalho se estrutura. Como podemos criar 

e/ou proporcionar ambientes de inscrição do corpo negro enquanto espaço de afirmação 

de uma identidade étnico-racial? Como os conceitos de “quilombo”, “ancestralidade” e 

outros podem ser incorporados em música? É possível interpretar/analisar um trabalho 

artístico musical, ou uma manifestação cultural a partir da perspectiva de quilombo de 

Beatriz Nascimento? Essas são algumas das perguntas que este trabalho se propõe a 

refletir nos próximos capítulos. 

 

 

1.2.1 PELAS VIAS DA ESCREVIVÊNCIA 

 Os saberes ancestrais que me revestem são teorias construídas na prática e nos 

gestos do cotidiano, como forma de inscrição da minha pele negra no mundo. Minha 

escrita é o meu lugar de experimentação, assim como quando eu toco o meu saxofone, 

procurando sons que se aproximem do que me é familiar, do que me atravessa, das 

sonoridades que reconstituem um imaginário sonoro periférico e afrodiaspórico em 

mim. 

Escrever sobre o que me atravessa implica coragem, mas também afeto, por isso 

nomeio essa ação como coragem-memória. Há dores e alegrias contidas em cada palavra 

que neste trabalho se revela, e ser estudante do curso de música na USP foi um dos 

maiores desafios da minha jornada. 

 

 

5 O professor, na época responsável por contribuir com a criação da Comissão Antirracista, foi o Paulo de 

Tarso. Da criação da Comissão originou-se a Revista Capa Preta do Programa de Pós-Graduação em Música 
da USP, da qual eu sou revisora textual. Para mais informações, disponível em: 
https://jornal.usp.br/diversidade/revista-capa-preta-sera-espaco-para-artigos-sobre-a-musica-e-a-arte- 

negra/. Acesso: 24 nov. 2024. 



31 
 

Eu sangrei em diversos momentos, meu corpo ardia diariamente de dor, no peito 

eu carreguei uma angústia que doía, sangrava, e eu sentia que em meu corpo já não havia 

mais sangue, somente água. E eu caminhava pelo campus da universidade como um vulto, 

eu não sentia forças em minhas pernas para caminhar, o que me rendeu dois longos meses 

em uma cama sem conseguir levantar e encarar as aulas do curso que eu escolhi. 

Mas o caminho não é único, a encruzilhada se apresenta nas espreitas dia após dia, 

como passos que vêm de longe e carregam consigo uma memória ancestral. E foi a partir 

da percepção desses passos, de quem venho antes de mim, que pelas vias da Escrevivência 

eu costurei um encontro com a literatura negra e Conceição Evaristo. 

Em meados de outubro do ano de 2022, a USP divulgou um edital de bolsa de 

pesquisa para alunos de graduação que tivessem interesse em trabalhar durante o ano de 

2023 com a professora, escritora e doutora em literatura, Conceição Evaristo. Podiam se 

candidatar alunos de diferentes cursos, com diferentes perspectivas acerca da ideia de 

negritude e afrobrasilidade. Neste período, eu já havia finalizado a minha pesquisa de 

Iniciação Científica, e recebi a divulgação deste edital como uma oportunidade de 

aprofundamento dos meus estudos sobre raça e gênero sob uma via literária, na qual eu 

pudesse ampliar as possibilidades de interpretação acerca de um mesmo fenômeno a partir 

do conceito de Escrevivência Evaristiana. 

Durante o período de trabalho com Conceição Evaristo, e outros bolsistas de 

mestrado e pós-doutorado que compunham o Grupo de Estudos em Escrevivência, 

minhas preocupações giravam em torno da relação que eu poderia estabelecer entre a 

Escrevivência e a música. Especialmente, relacionando tal conceito com a produção 

artística do Racionais, bem como a extrapolação de métodos de análise musical onde a 

perspectiva afrorreferenciada fosse reconhecida como fundamento para se compreender 

uma determinada música que rompesse com a análise tradicional de partituras, acordes, 

cadências, figuras rítmicas e etc. 

Em novembro, especificamente no dia 22 do ano de 2022, eu recebi um e-mail do 

IEA-USP comunicando que eu havia sido selecionada como bolsista da Cátedra Olavo 

Setubal de Arte, Cultura e Ciência, para atuar juntamente com Conceição Evaristo durante 

o período de sua titularidade. Este período compreendia os anos de 2022 e 2023, com 

encerramento em dezembro de 2023. 



32 
 

O processo de seleção dos bolsistas de graduação foi composto por duas etapas. A 

saber, a primeira etapa consistia no envio de alguns documentos, como exemplo, histórico 

escolar, comprovante de matrícula, registro de identidade e outros. Nesta etapa também 

deveria ser entregue uma carta de interesse6, na qual deveria constar as motivações, 

expectativas e aspirações do candidato em relação a experiência de compor o Grupo de 

Estudos em Escrevivência. 

Lembro-me de manifestar meu interesse de uma forma um tanto pessoal. 

Atravessada por afetos, descrevi brevemente minha trajetória e relação com a música, 

meus movimentos a partir da experiência universitária e qual era a minha luta, crenças e 

esperanças como uma mulher negra, artista, pesquisadora e intelectual afro-brasileira. 

Trancei pelos fios de minha coragem-memória elos de ligação com o meu 

processo de transição capilar, movimento este que me acompanhou ao ingressar na 

universidade. Utilizo o verbo “trançar”, fazendo um paralelo com o ato de trançar os 

cabelos, resgatando essa tecnologia ancestral, herança da diáspora africana no Brasil, para 

discorrer sobre meus movimentos de confluências, trançando, tecendo e costurando 

pedaços de quem eu sou. Ampliando assim, perspectivas de um saber afrorreferenciado 

musical, cultural, espiritual, intelectual e artístico. 

Em um país onde a diversidade deveria ser celebrada, o cabelo crespo se torna um 

símbolo de resistência e, paradoxalmente, de exclusão. Essa luta por reconhecimento é 

um reflexo das desigualdades enfrentadas por negros e negras, que muitas vezes são 

privados de seu lugar na narrativa da beleza. Para compreender essa dinâmica, é essencial 

considerar o papel fundamental que o negro desempenha na formação da identidade 

nacional, não apenas como uma presença, mas como um ponto de referência que molda 

as relações sociais e culturais. Como nos revela o trecho a seguir: 

O cabelo crespo é um dos argumentos usados para retirar o negro do lugar da 

beleza. O fato de a sociedade brasileira insistir tanto em negar aos negros e às 
negras o direito de serem vistos como belos expressa, na realidade, o quanto 

esse grupo e sua expressão estética possuem um lugar de destaque na nossa 

constituição histórica e cultural. O negro é o ponto de referência para a 

construção da alteridade em nossa sociedade. Ele é o ponto de referência para 

a construção da identidade do branco. Juntamente com o índio, o negro 

 

 

6 A carta de interesse que eu enviei no processo de seleção estará presente ao final deste trabalho em 
“Anexo”. 



33 
 

concretiza a nossa sociedade, a nossa cultura, as nossas relações sociais, 

políticas e econômicas. (Gomes, 2003, p. 80). 

Em suma, a questão do cabelo crespo e da beleza negra no Brasil transcende a 

mera estética, revelando um emaranhado de relações sociais, políticas e culturais que 

moldam a identidade nacional. Ao considerar a importância do negro na construção de 

nossa história, somos desafiados a reavaliar preconceitos e a promover uma visão mais 

inclusiva e diversa da beleza. Celebrar a riqueza da expressão estética negra não apenas 

enriquece a cultura brasileira, mas também contribui para um futuro onde todos possam 

ser valorizados em sua singularidade, promovendo uma sociedade mais justa e 

igualitária. 

A busca por entender a estética negra e suas implicações me levou a uma reflexão 

mais profunda sobre minha própria identidade e o papel que a história influencia na 

construção de nossas percepções. 

Assim, ao iniciar a segunda etapa do processo de seleção, que incluiu uma 

entrevista com Conceição Evaristo e sua equipe, encontrei uma oportunidade valiosa para 

integrar essas reflexões ao meu desenvolvimento acadêmico. O contato inicial com a 

Cátedra e a troca de ideias com figuras tão significativas no campo da discussão racial e 

cultural me proporcionaram um espaço de ampliação teórica e metodológica, permitindo 

um mergulho introspectivo sobre meus modos de vida e perspectivas em relação às 

questões que me cercam. 

A partir de tais movimentos, eu encontrei por meio da escrita, mas também por 

estar próxima ao meu saxofone, a capoeira, colegas e amigos, minha família e 

comunidade, processos de resistência subversivos que permitissem a minha inscrição na 

história. Esses processos de subversão dialogam com ideias de insubmissão à miséria, ao 

racismo, sexismo e misoginia. Minha escrevivência nasce da invisibilidade, é um 

movimento de dentro para fora que não pode ser compreendido como uma ação de escrita 

inocente, ou até mesmo um movimento narcísico. 

Por movimento narcísico, eu me refiro à má interpretação que pode ocorrer a 

respeito do conceito de Escrevivência Evaristiana. Não podemos pensar que a 

Escrevivência seja um movimento de escrita narcísico, no qual a pessoa escritora se volta 

somente para si e para suas questões. Pessoas negras são pessoas plurais e diversas. Pelo 

processo da diáspora nos encontramos em uma beleza própria, seja no sentido cultural, 



34 
 

filosófico, religioso, artístico, intelectual e outros. Portanto, o espelho narcísico não nos 

cabe enquanto sujeitas e sujeitos negros7. 

A construção da identidade negra no Brasil é um processo intrinsecamente ligado 

à valorização da cultura e da história afro-brasileira. Essa identidade não se forma 

isoladamente, mas sim através de um sentido coletivo que une os indivíduos em torno de 

suas experiências, tradições e legados. Compreender essa dinâmica é fundamental para 

apreciar como a cultura negra não apenas enriquece a diversidade cultural do país, mas 

também fortalece a consciência de pertencimento e a luta por reconhecimento. 

A citação a seguir ressalta como essa construção de um “nós” possibilita aos 

negros afirmarem sua identidade e ancestralidade, revelando a profundidade e a riqueza 

da vivência da negritude. 

A cultura negra possibilita aos negros a construção de um “nós”, de uma 

história e de uma identidade. Diz respeito à consciência cultural, à estética, à 

corporeidade, à musicalidade, à religiosidade, à vivência da negritude, 

marcadas por um processo de africanidade e recriação cultural. Esse “nós” 
possibilita o posicionamento de negro diante do outro e destaca aspectos 

relevantes da sua história e de sua ancestralidade. (Gomes, 2003, p. 79). 

Assim, me aproprio da escrita como ato de insubmissão. Amplio minha voz 

através de minhas palavras-corpo como combustível para o resgate da memória de meu 

povo, o povo negro africano e afro-brasileiro. Encontro um jeito para chegar, observo os 

que vieram antes de mim e desta forma me expresso a partir de uma ancestralidade negra, 

enquanto núcleo gerador da história de meu povo que se faz presente em mim e, de 

alguma forma, neste trabalho. 

Sendo assim, abro este trabalho a partir da costura que faço entre os fios de minha 

coragem-memória e dos caminhos estéticos e metodológicos possíveis, enquanto 

 

 

7 A respeito da ideia de que a Escrevivência não se trata de um ato narcísico, eu construo essa relação a 

partir das reflexões que tive em uma das aulas de Conceição Evaristo no IEA-USP. Na aula “Escrevivência: 

Imagens e Espelhos”, Evaristo discorre sobre o processo de escrita adotando a prática-conceito de 

escrevivência, no qual relaciona essa prática com outras imagens e mitos da diáspora africana no Brasil. 

Um deles é o mito Yorubá pertencente à perspectiva religiosa de matriz africana, que nos fala sobre o 
espelho de Oxum. Assim, Evaristo tece um diálogo entre o espelho de Oxum e o espelho narcísico, e ela 

vai nos dizer que enquanto o espelho narcísico se confunde com sua própria imagem, o espelho de Oxum 

além de refletir a imagem dessa orixá, também é uma ferramenta de guerra. Desta forma, Evaristo nos deixa 

um convite a partir dos mitos Yorubás para um exercício que permita saírmos de nós próprios, 

relacionando também com o espelho de Yemanjá. Logo, a escrevivência não pode ser confundida com 

uma escrita narcísica, onde a pessoa escritora se volta para si e para suas próprias questões, já que os mitos 

nos auxiliam a saímos de nós mesmos. 



35 
 

reparação epistêmica de reconhecimento da produção intelectual, artística e cultural de 

negras e negros em nosso país. Minha coragem-memória acontece no coletivo, ela carrega 

minhas subjetividades enquanto pessoa negra. 

 

 

1.3 O TEMA SE ESCOLHE 

Fortaleço os meus pés na caminhada 

Com a licença daqueles que vieram antes, construo hoje a minha história 

Amplio as potencialidades dos caminhos 

Aceito o inesperado daqueles que dizem conhecer o meu povo 

Com um olhar cheio de lágrimas, ouço sua voz acolhedora 

Ele se mostra para mim, ele sabe que eu o estou vendo 

 

Eu preciso acalmar o meu Orí 

Eu preciso descansar 

Na esteira de palha me ensinam como deitar 
Os pratos estão dispostos sobre a minha cabeça 
Eu estou com vestes brancas 

Mulheres me acompanham, tocam e rezam por mim e pelo meu Orí 

Mastigo o obí e peço por caminhos novos 

Oxum se revela grandiosa sob meus olhos 

Custo a dormir, mal faço ideia da jornada que me espera 

 

Mas o caminho está traçado 

Eu retorno àquilo que sempre fui, mas havia me esquecido 

O caminho é meu, a história é minha 
Saio do quarto branco, àquele que foi preparado só para mim naquele dia 
A partir dali as coisas passam a acontecer 

O caminho já foi escolhido, e eu decidi isso8 

 

Na busca de encontrar um jeito para chegar, a temática deste trabalho nasce a partir 

de diversas cosmopercepções que constituem quem eu sou. O tema se revela 

continuamente a cada linha que escrevo, a cada sentimento e intenção que coloco neste 

trabalho como oferenda. 

O meu processo de escrita do TCC é anterior à formalização acadêmica, ele surge 

na prática a partir do resgate da memória que carrego em minha pele negra. Minhas 

corporeidades, gestos, fala e caminhar são carregados de saberes ancestrais, de uma 

filosofia e ciência negra. Neste sentido, busco a partir de minha coragem-memória 

resgatar contribuições de pessoas negras a fim de sistematizar uma epistemologia 

educacional, crítica e antirracista no campo musical. 

 

 
 

 

8 Poema da autora com título “Pratos e Cabeça”, 2024. 



36 
 

Nos limites deste capítulo, a palavra lançada ginga e confronta um pensar 

colonialista, monocultural e racista acerca do fazer artístico e musical negro. Em cada 

linha lanço e amplio perspectivas que promovam um ensino musical antirracista, 

engajado e crítico. As vivências de sujeitas e sujeitos negros passam a ser valorizadas, e 

a memória negra atua como núcleo gerador na concepção de ideias de combate ao 

racismo, sexismo e misoginia. 

Assim, o tema se escolhe, se constrói e se fortalece a partir de passos que vem de 

longe ao longo do desenvolvimento deste trabalho. A força ancestral corpórea e os saberes 

que são construídos a partir da encruzilhada, como a organização que se dá e se estabelece 

entre negras e negros em quilombos, como tecnologia ancestral de resistência, 

sobrevivência e ato de subversão a miséria e ao racismo, tecem uma cosmovisão de modos 

de vidas que serão revelados a cada capítulo que se abre neste trabalho. 

O caminho escolhido não é um gesto isolado, mas uma reverberação de muitos 

passos que já foram dados por meus antepassados e por aqueles que, mesmo sem saber, 

construíram as trilhas por onde hoje posso caminhar. O tema que aqui se delineia não é 

apenas uma escolha acadêmica, mas um encontro entre meu ser e o ser coletivo, uma 

costura entre o passado, o presente e o futuro que carrego nas minhas experiências. Esta 

pesquisa, portanto, se materializa como uma extensão dessas vivências, um reflexo de 

quem eu sou e de quem, através de mim, se faz presente. 

Ao entrelaçar os fios do conhecimento musical com os saberes ancestrais, 

proponho uma abordagem crítica ao ensino de música, uma que não apenas reconheça, 

mas celebre as contribuições negras. O ensino musical, assim como outros campos do 

saber, deve ser capaz de abraçar as múltiplas vozes e experiências, valorizando as 

vivências negras como centrais no processo educativo. O espaço da sala de aula, outrora 

colonizado por uma pedagogia monocultural e excludente, precisa ser transformado em 

território de troca, acolhimento e reconhecimento das diferentes cosmovisões. 

A reflexão sobre a inclusão de diferentes saberes no ambiente educacional nos 

leva a confrontar uma realidade alarmante: o racismo epistêmico. Essa forma insidiosa de 

discriminação não apenas marginaliza vozes de grupos não brancos, mas também 

deslegitima conhecimentos que não se alinham aos padrões ocidentais. Ao ignorar a 

riqueza das experiências e sabedorias que emergem de diversas culturas, perpetuamos 

uma visão limitada e excludente do conhecimento. 



37 
 

Para avançarmos rumo a uma educação mais equitativa, é crucial reconhecer e 

desafiar essa recusa em validar as produções de conhecimento, abrindo espaço para que 

todas as vozes sejam ouvidas e respeitadas. 

O etnomusicólogo, músico, professor e pesquisador negro, Leonardo Moraes 

Batista nos conduz à seguinte reflexão acerca das discussões expostas acima. 

O racismo epistêmico é uma das dimensões mais perniciosas da discriminação 

étnico-racial. Em linhas gerais, significa a recusa em reconhecer que as 

produções de conhecimento de algumas pessoas sejam válidas por duas razões: 

a primeira por não serem brancas e a segunda porque produções de 

conhecimento envolvem repertório e cânones que não são ocidentais. 

Em processos pedagógico-musicais, essa visão discriminatória é amplamente 

visível, tanto no aspecto epistemológico de base de ensino aprendizagem, 

quanto nas metodologias que se utilizam para esse processo. Aponto crítica a 

essa questão porque cunhamos no paradigma estético, pedagógico e cultural 

uma ação pitagórica que nos impede de pensar em outros modos e estruturas 

de fazer música nos espaços educativos. São utilizadas métodos ativos, teoria, 

harmonia, história da música, sob a concepção eurocêntrica, por exemplo, para 

ensinar música desde a escola de Educação Básica até a Universidade no 

Brasil, que possui um vasto arcabouço de saberes outros e um riquíssimo 

campo epistemológico multicultural e étnico, em âmbito estético e simbólico. 

Ou seja, o epistemicídio contínuo nos espaços educativos é gritante. Pode-se 

dizer que vai da formação de professores até o cotidiano da sala de aula. 

fundamental que estejamos engajados para a construção de pedagogias que 

desfaçam equívocos construídos sobre a base do mito de democracia racial, 

utilizando da diversidade sonora-musical que esse país possui, com mola 

impulsora para uma outra forma de aprendizagem e por seguinte o combate ao 

racismo. (Batista, 2018, pp. 114-115). 

Ao ignorar as contribuições de tradições não ocidentais, reforçamos um 

epistemicídio que se insere profundamente no cotidiano escolar e na formação docente. 

Portanto, é imperativo que nos comprometamos com a construção de pedagogias 

inclusivas que valorizem a pluralidade sonora e cultural do Brasil. 

A pedagogia antirracista que aqui proponho é um chamado para que a educação 

musical seja ressignificada, para que os corpos negros, historicamente excluídos dos 

espaços formais de ensino, possam ser ouvidos e vistos em toda sua potencialidade. Esse 

resgate não é apenas teórico, mas prático e urgente. Ele se revela na valorização das 

culturas negras, na aceitação de suas múltiplas linguagens e na disposição em aprender 

com suas histórias e, consequentemente, na ancestralidade. 

O violonista, professor, etnomusicólogo e pesquisador negro, Luan Sodré de 

Souza Santos nos traz uma perspectiva de ensino musical afrodiaspórico, que valoriza as 

múltiplas vivências e identidades do educando, como vemos a seguir: 



38 
 

A ideia de educação musical afrodiaspórica nasce do exercício de refletir sobre 

uma concepção de educação musical que considere, que dialogue, que se 

inspire nas existências afrodiaspóricas. Essas existências são e estão vivas, têm 

múltiplas identidades, mas não abrem mão de sua ancestralidade, de sua 

matriz. Estão permeadas de subjetividades que refletem suas trajetórias. Aqui 

a ideia é de uma matriz que é africana, ressignificada, recriada a partir da sua 
conexão com novas referências e novos territórios. É a criação de uma nova 

existência. Uma existência com possibilidade de múltiplas identidades. Viva e 

em constante transformação. Sendo assim, é uma educação musical de 

conexões e inclusões. Afro, pois reivindica a inclusão, a subsunção de 

referências de matriz africana que foram historicamente invisibilizadas nos 

processos de ensino de música em contextos escolares, mas diaspórica por se 

conectar, dialogar, trocar, permitir-se e reinventar-se ao se deparar numa zona 

de fronteira com outras referências. (De Souza, 2020, 253). 

O processo de resistência negra, desde os quilombos até os espaços de ensino 

formal, é também um processo de construção de um saber que resiste ao apagamento. A 

música, neste contexto, atua como uma ferramenta potente, capaz de engendrar novas 

formas de ser e estar no mundo. Ela carrega em si a memória, o afeto e a ancestralidade. 

É por isso que, ao abordar o ensino musical, proponho uma educação que se dá a partir 

do corpo, da experiência vivida, da escuta ativa e da abertura ao outro. 

Encerrando este capítulo, se torna evidente a necessidade de um movimento 

contínuo de ressignificação das práticas educacionais no campo musical. A travessia que 

aqui começou é apenas uma parte de um caminho mais longo e complexo, que convida 

cada educador e educadora a repensar suas práticas. 

O tema se escolhe, mas também nos escolhe, e nesta escolha mútua, há uma força 

ancestral que não pode ser ignorada. É por essa força que escrevo e caminho, sabendo 

que, ao final de cada linha, há um horizonte a ser alcançado, um futuro a ser construído. 



39 
 

2. (DES)AFINANDO CONCEITOS 
Reflexos aparecem no espelho onde miro o meu olhar 

São reflexos de coisas outras 

Não refletem a minha aparência 

Em uma dança lenta e suave me conduzem a um quarto branco 

Eu e ela dançamos num ritmo antes desconhecido por mim 

Ela me conduz com o seu espelho 

Ela me mostra uma perspectiva plural de mundo 

Ela brilha em dourado sob os meus olhos 

 

O dia está calmo e sereno 

No quarto eu só penso em ficar ao seu lado 
E na dança nunca antes por mim dançada, ela me conduz em movimentos de autopercepção 

Eu nunca a tinha visto antes 

Não sei o seu nome 

 

Antes dela aparecer eu consigo ver o mar pela janela do quarto branco 

É um mar tão calmo que nem parece ter ondas 

O mar tem um tom de azul claro, parece que emenda com o azul do céu e se transforma em um só 

É um sonho de primeiras coisas, primeiras experiências e experimentações 

Eu nunca antes havia visto um mar tão azul e calmo 

Desconfio se realmente era um mar 

Mas era, e eu estava numa casa branca em uma ilha 

Uma pessoa aparece em minha frente 

Em um gesto com as mãos manifesto para que ela não fale 

Aliás, o meu sonho é silencioso 

Em nenhum momento escuto qualquer som 

Danço sem música, mas obedeço a um ritmo 

Como explicar isto? 

Como eu respondo a padrões rítmicos extremamente específicos sem som? 

Eu construo uma imaginação sônica a partir desta experiência 

Desafino minha voz 

Meus movimentos me conduzem a outras possibilidades sonoras 

Há uma potencialidade, há uma intenção 

No meu corpo guardo a memória desses gestos 

O meu corpo desafina em cada som que meus gestos são capazes de emitir 

 

Num estado de encantamento com seu brilho dourado eu acordo 

Acordo em um lugar onde estou de passagem 

As coisas já estavam acontecendo 

O caminho já estava trilhado, e eu escolhi ali estar 

Acordo em estado de plenitude, em estado de graça 

Desde então sou carregada por sensações de amor, carinho e afeto 

Dezenove, vinte e nove e dezenove novamente 

Internamente esses escritos se manifestam corporalmente em mim 

Caminho, danço, sinto e respiro a passos que vem de longe 
Minha perspectiva é circular 

O meu sentir é circular 

A dança acontecia em movimentos de circularidade 

Tudo me desafina 

Tudo me é circular e calmo 

Assim, eu constantemente desafino9 
 

9 Poema da autora com título, “Dezenove, Vinte e Nove e Dezenove novamente”, 2024. 



40 
 

 

Desafinar conceitos é ter ousadia para lidar com imprevisibilidades, sensações 

mutáveis e perspectivas que se moldam a depender do contexto. Os elementos se 

reconfiguram e se moldam a partir de um espaço no qual o tempo não é cronológico, e 

assim, a desafinação acontece na medida em que eu resolvo utilizar termos não tão 

comuns no contexto da literatura musical. 

Ao refletir sobre desafinação, tempo, espaço, encruzilhada e circularidade, volto- 

me para a perspectiva que integra o conjunto de saberes das diversas diásporas negras, 

visando compreender a essência do orixá Iroko. 

O orixá Iroko, na sua essência, representa a intersecção entre tempo e espaço, 

desafiando a linearidade cronológica que frequentemente define nossa percepção da 

existência. Sua manifestação é uma ode à ancestralidade e à sabedoria acumulada, um 

convite a mergulhar em uma temporalidade cíclica, onde passado, presente e futuro se 

entrelaçam como as raízes de uma árvore majestosa. 

Nesse sentido, Iroko não é apenas um símbolo da natureza, mas um elo vital que 

conecta as experiências humanas às forças que moldam a vida. A sua presença ressoa 

como um canto ancestral, que ecoa nas memórias coletivas, convidando-nos a refletir 

sobre as mudanças e transformações que ocorrem no espaço em que habitamos. 

A desafinação proposta pela presença de Iroko nos instiga a reconsiderar nossos 

conceitos sobre musicalidade e expressividade. Ao adotar uma linguagem que transcende 

o habitual, permitindo assim, uma descentralização da hegemonia de vozes, desafiando 

as normas estabelecidas e expandindo as fronteiras do conhecimento. 

Iroko10 nos ensina que o espaço musical é, por si só, um espaço de recriação e 

reinvenção, onde as tradições se entrelaçam com inovações. Assim, ao dialogarmos com 

essa figura emblemática, somos convidados a reconhecer que a arte e a música, como 

práticas profundamente enraizadas em contextos culturais, são também dinâmicas e 

fluidas, capazes de ressoar em múltiplas dimensões temporais e espaciais. Essa 

abordagem nos liberta das amarras do eurocentrismo, revelando um universo sonoro que 

é vibrante e sempre em transformação. 

 

10 Para saber mais sobre o orixá Iroko, recomenda-se a leitura da obra do autor e sociólogo brasileiro 

Reginaldo Prandi, Mitologia dos orixás (2020). 



41 
 

Poderia dizer que esse TCC é uma desafinação completa, e isso é reflexo da minha 

prática enquanto saxofonista. A primeira ação que tenho ao montar o meu instrumento é 

testar a sonoridade, conferir quais sons eu consigo traduzir naquele dia com o meu 

saxofone. 

Ao contrário da maioria dos músicos, especialmente quando tocam coletivamente, 

eu não retiro o afinador da bolsa e confiro se o meu instrumento está afinado, eu convido 

a pessoa que irá tocar comigo a conversarmos através do som. Eu faço um convite para 

que nós nos escutemos, para que possamos sentir por quais caminhos e ritmos nossos 

sons, naquele momento, querem percorrer, e assim nós experimentamos outras 

possibilidades sonoras. 

Quando isso ocorre, procuramos trabalhar com um tempo maior de ensaio para 

que nossas ideias possam ir se diluindo de forma lenta e atenta. Lenta no sentido de não 

ter pressa, já que não podemos controlar o andamento das melodias que ali vão se criando. 

Todavia, há um desafio a ser percorrido por nós, e o nosso maior desafio é o tempo 

cronológico, pois a vida acontece fora do contexto de nossa postura sonora, a correria do 

dia a dia, das aulas, do trabalho, o namoro, os períodos ócios, tudo isso acontece. Então, 

como lidar com esse tempo subjetivo e o tempo cronologicamente enrijecido? Confesso 

que ainda estou descobrindo. É difícil, mas no que nos é possível, procuramos percorrer 

por entre as ondulações que a temporalidade nos permite, caminhando assim, nas 

pequenas frestas, memórias, olhares e sorrisos. 

Esse trabalho também nasce na fresta, nos espaços curtos que me sobram ao longo 

do dia entre trabalho, estudos, aulas, namoro, preguiça e lazer. É uma dança que se 

aprende dançando. Certa vez um companheiro querido me disse: “seu método de escrita 

é o da Carolina Maria de Jesus, você escreve no estágio, no metrô, na sua casa, na 

minha casa…onde dá você está escrevendo”. E de fato, esse TCC é uma dança, é uma 

busca de encaixe em uma rotina intensa, mas não ruim.  

E este capítulo revela um processo que não se esgota neste trabalho, mas sim um 

processo com potencialidade para reverberar em pesquisas e projetos futuros, nos quais a 

subjetividade e a construção simbólica, imagética e estética do artista afro-brasileiro seja 

reconhecida e valorizada em toda sua pluralidade e complexidade. 



42 
 

É um desafinar constante das normas convencionadas pelo ensino musical e 

artístico academicista, tanto na escrita que aqui se constrói, como na prática e teoria posta 

à margem da literatura musical tradicional que conhecemos hoje. 

No entanto, a desafinação que não se busca na prática, mas que já está dada, que 

acontece, encontra meios de afinação para elaborar novas teorias, para contrapor a norma 

padrão vigente. E isso acontece quando pensamos numa perspectiva multicultural, 

contracolonial e afrocentrada, além de trazer contribuições significativas para o 

pensamento decolonial e afrodiaspórico em música. 

Sendo assim, as formações negras musicais passam a trazer ressignificações para 

o campo da literatura, inaugurando com ela novos conceitos, como por exemplo, o 

conceito de “aquilombamento sonoro”, elaborado e criado por mim, que será discutido e 

analisado ao longo deste capítulo. Contudo, importa ressaltar que, o conceito/ideia de 

aquilombamento sonoro corresponde a formas de resistências sonoras, intelectuais e 

artísticas de negras e negros, onde as mesmas passam a confluir com possibilidades 

estéticas musicais acerca de sonoridades afrodiaspóricas e periféricas. 

A respeito da definição de “sonoridades periféricas”, este trabalho se amplia para 

a questão de classe, visto que algumas experiências com alguns tipos de sons são 

vivenciados com mais frequência pelas classes mais baixas, alcançando assim pessoas 

não negras.Já a palavra “quilombo”, sua definição e contexto, neste trabalho, irá dialogar 

com os estudos de Beatriz Nascimento, cuja autora nos traz em suas produções modos de 

vida a partir dos quilombos. 

Outra configuração para a ideia de aquilombamento sonoro, seria as organizações 

e/ou grupos musicais negros e não negros que buscam uma valorização da herança 

africana, enaltecendo a beleza negra por meio da resistência cultural, fruto do movimento 

desses grupos pela consciência negra. Referente a isto, podemos citar os Blocos Afros de 

Salvador, o Carnaval, o Movimento Hip Hop, o grupo Olodum, o Ilê Aiyê, ou a 

musicalidade presente nos terreiros de candomblé e outros espaços que passam a refletir 

elementos da cultura dos povos africanos e afro-brasileiros. 

O conceito de quilombo transcende sua origem histórica, transformando-se em um 

símbolo poderoso de resistência, identidade e valorização da cultura negra no Brasil. 



43 
 

Hoje, mais do que nunca, essa ideia nos convida a refletir sobre a importância de 

consideração e celebração da nossa herança afro-brasileira, que é fundamental para a 

construção de uma sociedade mais justa e igualitária. 

O quilombo como espaço de resistência, resgate e celebração a uma memória 

negra africana, nos convida a nos conectarmos com as raízes de nossa cultura afro- 

brasileira. Neste sentido, o pensamento musical afrodiaspórico, que posteriormente vai se 

tornar latente em nossas práticas, e no caso específico deste trabalho, na performance 

“Faremos sonoramente Palmares de novo”, que será melhor discutida no último capítulo 

que fecha esse trabalho, é um convite a celebração de uma ancestralidade negra africana 

artística e musical. 

A respeito do conceito de ancestralidade, o compreendendo a partir de um 

contexto musical, desde o seu sentido literário, estético e político, é o que nos permitirá 

ampliar as perspectivas acerca do pensamento musical afrodiaspórico. Como veremos a 

seguir. 

 

 

2.1 ANCESTRALIDADE MUSICAL NEGRA 

A ancestralidade é um conceito que transcende o simples vínculo de parênteses, 

representando uma rica tapeçaria de experiências, valores e saberes transmitidos através 

das gerações. Ela nos conecta às nossas raízes, permitindo que reconheçamos os saberes 

revestidos nas trajetórias e modos de vida de nossos antepassados. 

Esse entendimento nos ajuda a formar nossa identidade, ao mesmo tempo em que 

nos convida a uma reflexão sobre o papel que desempenhamos na continuidade dessa 

história. Através da ancestralidade, podemos acessar um profundo conhecimento cultural 

e espiritual, que não apenas enriquece nossa vida cotidiana, mas também nos inspira a 

cultivar um sentido de pertencimento e responsabilidade em relação ao nosso passado e 

ao futuro das próximas gerações. 

Ao honrarmos nossa ancestralidade, celebramos a diversidade e a riqueza das 

tradições que moldam nossa coletiva. “A ancestralidade define de modo estruturante a 

cosmopercepção negro-africana, dispersa pelas suas inúmeras e diversas culturas.” 

(Martins, 2021, p. 58). 



44 
 

A ancestralidade, quando entrelaçada com o pensamento musical afrodiaspórico, 

revela-se como uma poderosa ferramenta de resistência crítica e social. As produções 

afrorreferenciadas não são apenas expressões artísticas, mas também epistemologias 

críticas que desafiam narrativas hegemônicas e afirmam a riqueza das experiências 

negras. 

A citação que se segue expressa bem os elementos e ideias expostas acima a 

respeito do conceito de ancestralidade e a construção de um pensamento afrodiaspórico: 

O pensamento ancestral africano não interpreta as relações entre natureza e ser 

humano como algo “diferente”, “superior” e “inferior”, pois é mais importante 

que haja harmonia entre as coisas. Contudo, importa dizer que a tradição oral 

das matrizes africanas não se restringe a contação de histórias e mitos, ela é 

ciência e a grande responsável por proporcionar elementos que irão ajudar o 

indivíduo a compreender e respeitar o mundo que lhe cerca. (Souza, 2024, p. 

360). 

Na perspectiva das matrizes africanas, o ensino musical se revela como uma 

prática profundamente enraizada na transmissão oral, onde a formulação do saber não se 

baseia em escritos, mas na rica interação entre gerações. 

Nesse contexto, a música se torna um veículo essencial para contar histórias, 

preservar rituais e fortalecer laços culturais, sendo ensinada por aqueles que carregam a 

sabedoria dos mais velhos. Cada canção, cada batida, é uma expressão viva da história e 

da identidade da comunidade, que se transforma e se adapta ao longo do tempo. Ao 

contrário do modelo de música e ensino musical de tradição branco-europeia, que por sua 

vez, é pautado no enrijecimento de formas para se entender a música a partir de 

compassos e estruturas. “As nuances do fazer musical afro-brasileiro diferem deste 

modelo ocidental, que não serve para explicar formas e estruturas musicais afro- 

brasileiras”. (Pinto, 2004, p. 91). 

Em confluência com as discussões tecidas até o momento neste capítulo, podemos 

pensar na oralidade enquanto ferramenta de compreensão de um conjunto de saberes 

constituídos por influência das diferentes diásporas negras no Brasil. 

A oralidade, portanto, não é apenas uma forma de manter tradições, mas um 

processo dinâmico e contínuo que reflete a experiência coletiva e a vivência cotidiana, 

garantindo que o saber ancestral permaneça vivo, não de forma estática, mas em constante 

transformação de maneira recriada e reinventada através da palavra que se inscreve no 

corpo. 



45 
 

A discussão sobre a valorização dos saberes africanos e sua expressão por meio 

da performance oral é fundamental para desmistificar preconceitos que 

historicamente marginalizaram o continente africano. A citação a seguir nos 

convida a reconsiderar a forma como a oralidade é percebida, destacando sua 

importância na construção de experiências temporais e epistêmicas. 

A filosofia africana que leva em conta toda a gama de conhecimentos da 

performance oral como significativa para a inscrição das experiências de 

temporalidade e para sua elaboração epistêmica. A palavra oraliturizada se 

inscreve no corpo e em suas escansões. E produz conhecimento. Ao contrário 

do pensamento preconceituoso europeu que desqualificava África como 

continente pensante. Esse tipo de raciocínio excludente deve-se em muito à 

falsa dicotomia entre a oralidade e a escrita, enfatizada pelo Ocidente, que 
prioriza a linguagem discursiva escrita como modo exclusivo e privilegiado de 

postulação e expansão do conhecimento. (Martins, 2021, p. 32). 

Reconhecer a filosofia africana e a importância da performance oral é um passo 

crucial para combater preconceitos e ampliar nossa compreensão sobre a produção de 

conhecimento. A valorização da oralidade não apenas desafia a dicotomia entre escrita e 

fala, mas também celebra as diversas formas de expressão que refletem a complexidade 

da experiência humana. 

Ao acolher esses saberes, podemos entender que a transmissão de conhecimento 

é um processo dinâmico e multifacetado, que envolve não apenas informações, mas 

também vivências, histórias e emoções inscritas nos corpos e nas culturas. 

Essa nova perspectiva enriquece nosso entendimento da ancestralidade e da 

identidade, permitindo que as vozes africanas sejam ouvidas e respeitadas em sua 

plenitude. Assim, a inclusão da oralidade nas publicações acadêmicas e educacionais se 

torna um ato de reconhecimento e valorização da riqueza cultural que nos conecta a todos, 

promovendo um diálogo mais inclusivo e justo sobre o saber. 

Essa construção diária do conhecimento fortalece a identidade cultural, 

permitindo que a música se torne um elo entre o passado e o presente, criando um espaço 

onde a tradição é ao mesmo tempo respeitada e reinventada. Assim, a prática musical não 

é apenas uma forma de entretenimento, mas um ato de resistência e afirmação cultural 

que reforça a coesão social e a memória coletiva. 

Propondo, desta forma, uma expansão do conhecimento e, consequentemente, 

uma descentralização da hegemonia epistemológica historicamente construída e 

reforçada nos currículos do ensino de música, desde a Educação Básica à Pós-graduação. 

Conforme a citação a seguir: 

Pensar e propor a expansão de um campo de conhecimento onde o 
enraizamento de suas bases venham a transitar por vias antes desconsideradas 



46 
 

é, ao mesmo tempo, reivindicar uma descentralização da hegemonia 

epistemológica constituinte do campo, e também provocar um giro conceitual 

acerca dos ângulos (perspectivas), lentes e abordagens sob as quais 

determinados temas costumam ser tratados. (Santos, 2020, p. 33). 

Ao compartilhar e vivenciar essas experiências sonoras, a comunidade reafirma 

sua herança, cultivando um sentido de pertencimento que transcende gerações. Dessa 

maneira, a música se torna um pilar essencial na manutenção da cultura, garantindo que 

as vozes ancestrais continuem a ecoar na vida contemporânea, inspirando novas criações 

e perpetuando o legado de sabedoria que molda a identidade de cada indivíduo. 

Fruto de uma diversidade e complexidade de expressões culturais e territoriais, a 

música afro-brasileira tem sido historicamente subestimada e marginalizada nos 

currículos formais de ensino de música no Brasil. Apesar do significativo avanço dos 

estudos decoloniais e afrorreferenciados em música, especialmente no campo da 

etnomusicologia e musicologia, ainda assim, são estudos recentes, e dado a 

expressividade de artistas e intelectuais negros, a produção intelectual e seu 

reconhecimento não acompanham toda essa expressividade. Conforme a citação a seguir: 

Na música brasileira, por mais numerosos e expressivos que sejam os nomes 

de artistas negra(o)s e seus repertórios, esses números e expressividade não 

condizem com os estudos desenvolvidos sobre o tema. Ainda são raros os 

estudos que retratam os artistas, a arte e os sentidos da produção musical negra 

brasileira. Nos cursos superiores, observa-se que algumas produções da música 

negra afrodiaspórica tais como o jazz, a música gospel, entre outros poucos 

gêneros, encontram considerável aceitação nos repertórios das orquestras, nos 

corais e demais conjuntos musicais, principalmente, quando se pretende incluir 

alguma variação (dar um pouco de graça) à norma da obrigatoriedade, 

manutenção e prevalência do repertório erudito europeu nas atividades 

institucionais. Essa aceitação, no entanto, não dá acesso à inclusão das 

epistemologias negras nos currículos acadêmicos. Quanto às pessoas negras, 

tem sido crescente o acesso de estudantes aos cursos superiores de música, 

porém, esse acesso esbarra na docência e, consequentemente, nos espaços de 

liderança. (De Souza Santos, 2020, p. 3). 

 

 

Desta forma, se torna urgente discutirmos a descolonização dos currículos do 

ensino de música, e repensar em valores e saberes que se revestem através das 

manifestações de uma ancestralidade musical afrodiaspórica, antirracista, crítica e 

engajada. 

Uma abordagem pedagógico-musical que se fundamenta em uma perspectiva 

afrodiaspórica oferece uma alternativa significativa às narrativas hegemônicas, 

permitindo que as práticas artísticas e musicais sejam vistas como rituais de celebração 

da ancestralidade negra. Essas práticas não apenas reverberam a rica herança cultural, 



47 
 

mas também funcionam como interpretações de mundo, moldadas pelas escrevivências 

que emergem das experiências do sujeito negro. 

As subjetividades, intelectualidades e produções de saberes negros enquanto 

episteme é o que podemos chamar, neste trabalho, de escrita de si no mundo. 

Ou seja, são formas de registros no qual pessoas negras encontraram para 

manifestar sua arte, cultura, musicalidade, pensamento e filosofia. E mesmo 

que outras formas de escrita e grafia de si aconteçam na celebração do 

movimento pela oralitura, a palavra grafada e reconhecida enquanto legítima 

pelo ocidente, ainda hoje, é um meio de articulação para que negras e negros 

possam reivindicar, através de suas produções, o seu direito a interpretações 

outras de si e do mundo. (Souza, 2023, pp. 4, 5). 

Ao assumirmos nossas africanidades e celebrarmos nossa ancestralidade, 

construímos uma educação crítica e engajada, essencialmente antirracista. Esse processo 

de reconhecimento nas encruzilhadas do conhecimento nos permite refletir sobre nossa 

essência, história, vivência e memória, criando um espaço onde todos possam se sentir 

representados. 

Tal reconhecimento não só legitima novas abordagens de ensino e aprendizagem 

musical, mas também enriquece o ambiente educacional, promovendo um diálogo mais 

profundo e inclusivo. Ao integrar essas perspectivas, contribuímos para a formação de 

uma consciência coletiva que valoriza a diversidade e propõe caminhos inovadores, onde 

a música e a cultura afro-brasileira ocupam um lugar central, transformando a educação 

em um espaço de resistência e combate ao racismo epistêmico e estrutural em nossa 

sociedade. 

Exemplo significativo e que elucida bem as questões expostas acima é revelado 

no trecho que se segue: 

Em relação às contribuições do sujeito negro periférico, enquanto educando e 

sujeito ativo do seu processo de ensino e aprendizagem, podemos receber suas 

manifestações como fontes potencializadoras que emerge de suas 

escrevivências e afrografias na dimensão do espaço-tempo não linear. Com 

isso, sua atuação, manifestação e existência enquanto elementos de uma 

corporeidade negra, nasce do seu direito à reivindicação dos saberes ancestrais 

na incorporação dos processos metodológicos do ensino de música. 

A estética negra, por mais que se revele na individualidade de cada sujeito, faz 

parte de um processo que se dá e acontece na celebração da coletividade. 

Expressar nossa negritude, seja através de nossa musicalidade, cultura, história 

e coreografias do cotidiano, enquanto performance, é uma forma positiva de 

afirmar nossa identidade. (Souza, 2023, p. 8). 

Ao integrar tais debates para o estudo da música e suas relações com a influência 

e herança negro-africana em nosso país, criamos um espaço onde essas confluências 

sonoras podem se manifestar em diferentes contextos. Em diálogo com a lei 10.639/03, 



48 
 

que torna obrigatório o ensino da história e cultura afro-brasileira nas escolas, costura-se 

um profundo conhecimento com as ideias aqui apresentadas sobre as contribuições do 

sujeito negro e a valorização de suas experiências. 

Ao considerar a importância das manifestações culturais e das escritas afro- 

brasileiras, essa legislação não apenas promove uma educação mais inclusiva, mas 

também reafirma a necessidade de incorporar saberes ancestrais nos processos de ensino. 

Através dessa lei, é possível legitimar a corporeidade negra e as confluências sonoras que 

emergem do cotidiano, transformando-as em instrumentos de ensino e aprendizagem. 

Assim, a educação musical se torna um espaço onde a negritude é celebrada e respeitada, 

e cada nota, cada ritmo, se alinha a um compromisso mais amplo de reconhecimento e 

valorização da identidade afro-brasileira. 

A seguir, nos aprofundaremos a respeito do conceito de “confluência” e como ele 

pode ser entendido sonora, musicalmente e no sentido estético e político que engendra 

toda uma cosmogonia, fruto de um conjunto de saberes de influência africana e 

afrodescendente para pensarmos a música, o fazer artístico musical e o corpo negro. 

 

 

2.2 CONFLUÊNCIAS SONORAS E A ESCRITA PARA A MULHER 

NEGRA 

Este capítulo é inspirado no artigo que publiquei este ano, em 2024, pela Revista 

Música da USP, intitulado Arte e pensamento negro como epistemologias críticas: 

contribuições para o ensino de música. Esse artigo, assim como demais publicações que 

pude realizar ao longo da minha graduação em Licenciatura em Música pela ECA-USP, 

irão compor este trabalho11, como resultado dos meus estudos e contribuições para um 

pensar decolonial e afrodiaspórico em música. 

Desde 2022, ano em que finalizo a minha primeira Iniciação Científica, eu venho 

me dedicado à escrita e publicação acadêmica sob uma perspectiva afrorreferenciada, 

além de participar de congressos na área de música e outros voltados para a questão racial 

no Brasil. A escrita para mim nasce desse lugar de contradiscurso, que busca uma 

 

11 Todos os trabalhos e artigos que pude publicar ao longo de minha trajetória acadêmica estarão em 

Referências ao final deste trabalho. 



49 
 

descentralização do discurso hegemônico, monocultural, colonialista e 

predominantemente branco nos currículos do ensino de música em nosso país. 

Por meio de reflexões, conversas e processos de confluência com minha família, 

comunidade, colegas de classe e trabalho, eu tenho experimentado e vivenciado 

oportunidades de conscientização de raça, classe e gênero. 

A partir desses estudos interseccionais que me atravessam enquanto mulher negra 

e periférica, eu busco construir um pensamento epistemológico feminista negro. A escrita 

é esse lugar onde me revelo, onde me torno insubmissa, é o lugar onde eu posso contar a 

minha história a partir das minhas escrevivências. Ela me proporciona um ambiente de 

inscrição no interior do mundo, no lugar onde me reafirmo e potencializo minhas crenças, 

modos de vida e de me relacionar com a música e a arte. 

Em diálogo com Conceição Evaristo, destaco uma vez mais, que o meu ato de 

escrever é uma celebração da minha existência, do meu corpo negro e da história, 

memória e cultura do meu povo. “O exercício primeiro de uma literatura negra é a 

tentativa de criação de um discurso onde o negro surja como sujeito da história, que se 

desenrola em consonância ao modo negro de ser e de estar no mundo, isto é, orientada 

por uma cosmogonia negra, própria.” (Evaristo, 1996, p. 2). 

O dinamismo próprio da escrita que eu construo é pautado através de um conjunto 

de saberes das diásporas negras que me revestem enquanto mulher negra. Contudo, é 

importante dizer que esse processo de escrita é atravessado por diversas dificuldades, 

sendo a principal delas o racismo. 

Durante o ano de 2024, como dito anteriormente, eu submeti para a Revista 

Música da USP o artigo que inspira não só este capítulo, mas também todo o meu trabalho. 

Ao receber o parecer tenho a notícia de que ele foi recusado. Um dos comentários do 

parecerista foi: “o trabalho trata-se de um manifesto, um apelo”, e continua: “não é correto 

você afirmar que as discussões que permeiam o universo da música não têm por 

preocupação a questão racial, considerando todo o trabalho que muitos/as de nós estamos 

tendo, na luta, na linha de frente. Sei que não somos muitos/as, mas estamos tentando. Ao 

dizer isso, você nos anula também”. 

O parágrafo anterior elucida bem como as estruturas racistas estão presentes 

dentro dos espaços acadêmicos, principalmente quando esbarramos em docentes, 



50 
 

lideranças e pareceristas de revistas e congressos acadêmicos. Eu poderia citar inúmeros 

exemplos de ocorridos como este, como por exemplo, ao submeter um trabalho receber 

nota 10 de um parecerista e na avaliação do mesmo trabalho receber de outro parecerista 

nota mínima, com a justificativa de que “o trabalho está redundante”. Quem faz a questão 

racial se tornar redundante? Para quais pessoas falar de racismo epistêmico é deixar o 

texto prolixo? 

O artigo que inicialmente fora recusado, após uma segunda rodada de avaliação, 

foi aceito para a publicação. Todavia, importa dizer que isso só ocorreu após eu enviar 

um e-mail no qual justificava cada parágrafo do parecerista como uma postura racista, 

baseada na literatura afrorreferenciada e na Constituição de 1988. A internet também me 

auxiliou na denúncia deste parecer, após eu postar em minhas redes sociais o ocorrido, 

fazendo o público pressionar a Revista de Música e o Departamento de Música da USP. 

A revista me enviou uma nota de repúdio ao parecer, e me concedeu a oportunidade para 

que meu artigo passasse por uma nova rodada de avaliação. 

Ser escritora e, conscientemente uma mulher negra, vai muito além da quantidade 

de textos, ou livros publicados. O ato de escrever para a mulher negra passa pela 

ancestralidade como forma de resgate a uma memória afrodiaspórica capaz de resistir às 

opressões impostas pelo racismo. “Ser escritora preta passa pela consciência e pela 

responsabilidade de honrar a tradição de mulheres pretas, escritoras que chegaram antes 

e que, apesar de todas as opressões, fizeram da escrita um lugar de possibilidades, da 

liberdade e da existência.” (Souza; Garcia, 2022, p. 39). 

Escritoras conscientemente negras contribuem de forma efetiva para o combate 

ao racismo, além de fortalecerem epistemologias feministas negras em todas as áreas do 

conhecimento. Isso gera um novo olhar a respeito da mulher negra, que historicamente 

foi construído a partir das imagens de controle de um passado escravista. 

Surpreende ver mulheres negras que constrói um pensamento, que são 

intelectuais, escritoras, doutoras e outras imagens que não estão associadas a um processo 

de escravidão. Mas não surpreende ver essas mesmas mulheres como empregadas 

domésticas, cozinheiras, babás e demais profissionais que remetem a uma memória 

escravagista em nosso país. 

As discussões aqui levantadas não são sobre quais profissões são melhores ou 

piores, mas como nossa sociedade se acostumou a lidar com o corpo negro feminino, os 



51 
 

sempre remetendo a espaços, trabalhos e relações familiares, amorosas e de amizade 

através do subjulgamento do racismo pautado pelas imagens construídas a partir da 

ideia da negra escravizada. 

Um dos exemplos mais nítidos dessa relação que é construída no imaginário social 

brasileiro é da figura da “mãe preta”. Mulheres negras ou são colocadas em ocupações 

manuais, ou no constante cuidado e zelo ao outro, especialmente, ao filho do outro. Como 

podemos analisar na citação a seguir. 

A mulher negra, elemento no qual se cristaliza mais a estrutura de dominação. 
como negra e como mulher, se vê, desse modo, ocupando os espaços e os 

papéis que lhe foram atribuídos desde a escravidão. A “herança escravocrata” 

sofre uma continuidade no que diz respeito à mulher negra. Seu papel como 

trabalhadora, grosso modo, não muda muito. As sobrevivências patriarcais na 

sociedade brasileira fazem com que ela seja recrutada e assuma empregos 

domésticos, em menor grau na indústria de transformação, nas áreas urbanas, 

e que permaneça como trabalhadora nas áreas rurais. Podemos acrescentar, no 

entanto, ao que expusemos acima, que a essas sobrevivências ou esses resíduos 

do escravagismo se supõem os mecanismos atuais de manutenção de 

privilégios por parte do grupo dominante. Mecanismos que são essencialmente 

ideológicos e que, ao se debruçarem sobre as condições objetivas da sociedade, 

têm efeitos discriminatórios. Se a mulher negra hoje permanece ocupando 
empregos similares aos que ocupava na sociedade colonial, isso se deve tanto 

ao fato de ela ser uma mulher de raça negra quanto a terem sido escravos seus 

antepassados. (Nascimento, 2021, p. 58). 

Essas construções sociais perpetuam uma visão redutora e estigmatizada da 

mulher negra, que muitas vezes é vista apenas como cuidadora ou servidora. Essa 

imagem, enraizada na história da escravidão, continua a influenciar a percepção 

contemporânea, limitando o reconhecimento de suas capacidades e potencialidades em 

outras esferas. A "mãe preta" não é apenas uma figura de amor e devoção, mas também 

simboliza um legado de resistência e luta contra a opressão. Essa dualidade reflete a 

necessidade de desconstruir esses estereótipos e ampliar a representação da mulher 

negra. 

Além disso, a persistência desse estereótipo no imaginário social reflete um 

mecanismo mais amplo de controle e subjugação que ainda afeta as relações interpessoais 

e profissionais. As expectativas sociais que envolvem as mulheres negras perpetuam um 

ciclo de desvalorização e invisibilidade, dificultando o reconhecimento de suas 

contribuições em diversas áreas, desde a cultura até a política. 

Para promover uma mudança significativa, é essencial questionar e desafiar esses 

paradigmas, abrindo espaço para vozes e histórias que celebram a diversidade e a 

complexidade das experiências das mulheres negras. 



52 
 

As mulheres negras desempenham um papel fundamental como líderes em suas 

comunidades, especialmente no contexto do candomblé, onde suas vozes e saberes são 

cruciais para a preservação e transmissão de tradições ancestrais. Essas mulheres, muitas 

vezes conhecidas como mães de santo, não apenas mantêm a espiritualidade viva, mas 

também atuam como pilares de resistência cultural e social em um cenário de 

marginalização. 

Através de suas práticas, elas promovem a valorização da cultura afro-brasileira e 

oferecem suporte emocional e comunitário, fortalecendo laços entre os membros e 

criando um espaço de acolhimento e empoderamento. Além disso, suas lideranças 

desafiam os estereótipos que limitam a visão sobre a mulher negra, mostrando que elas 

são agentes de transformação, capazes de articular e reivindicar direitos, promovendo 

uma nova narrativa que destaca a força e a importância de sua contribuição. 

Na música, a mulher aparece sendo celebrada pelo bloco Afro de Salvador Ilê 

Aiyê, que, desde sua fundação em 1974, reverência à ancestralidade e a resistência 

negra. Esta comemoração destaca o papel fundamental das mulheres negras, 

especialmente das matriarcas da comunidade, que preservam e transmitem as tradições e 

a cultura afro-brasileira. Durante esta semana, o Ilê Aiyê promove eventos que incluem 

rodas de conversa, workshops, apresentações musicais e rituais religiosos, enaltecendo a 

mulher negra como símbolo de sabedoria, força e acolhimento. 

As atividades reforçam os laços com as raízes africanas, enquanto valorizam o 

legado das mulheres que são pilares das comunidades negras e mantêm vivas as memórias 

e o orgulho de um povo. 

A maternidade da Mãe Preta se torna assim, espiritual e evoca a longa tradição 

das dirigentes mulheres que presidem há décadas o candomblé na Bahia, 

gerando em seus barcos de iniciados/as uma abundante descendência 

espiritual, sempre grata e amplamente dominada pela presença feminina. De 

forma consensual, em toda a sociedade baiana, algumas mães de santo são 

celebradas por seu poder espiritual e sua sabedoria. Mãe Aninha e Mãe 

Senhora, do terreiro Axé Opô Afonjá, Mãe Menininha, do terreiro de Gantois, 

Tia Massi, do terreiro da Casa Branca, se tornaram celebridades não apenas 

locais, mas nacionais. Foi assim que, em 1965, a mãe de santo de um dos 

principais terreiros nagôs de Salvador, Mãe Senhora, recebeu, no Rio de 

Janeiro e no Dia das Mães, o título de “Mãe Preta do Ano”. A homenagem foi 

feita durante uma grande festa pública, com a presença de uma orquestra afro- 
brasileira e 24 atabaques. Proclamada Mãe Preta, a mãe de santo lembrou, em 

seu discurso de agradecimento, os componentes históricos da personagem: 

“em nome dos orixás, abençoo meus filhos brancos e negros e todo o Brasil”. 

(Agier, 2024, pp. 114-115). 



53 
 

Mesmo seus saberes postos à margem a partir de um discurso hegemônico, esse 

conjunto de saberes se revestem e se corporificam em outros ambientes de inscrição de 

uma intelectualidade negra afrodiaspórica. Por essa razão, se faz necessário pensar o 

corpo negro enquanto guardião dessa força ancestral que nos reveste em nossas 

complexidades e subjetividades. 

Diante da exposição desse conhecimento ancestral que pulsa nos corpos e ecoa na 

resistência negra, é essencial abrir espaço para uma reflexão profunda sobre como essas 

forças se manifestam no campo artístico musical. A partir desse ponto, seguiremos para 

"A encruzilhada do saber artístico musical", onde exploraremos os caminhos cruzados 

entre a herança afro-brasileira e as expressões musicais, compreendendo-as como 

territórios de invenção, continuidade e resistência cultural. É nesse lugar de interseção 

que o saber artístico musical se torna não só um legado, mas um convite ao diálogo entre 

o passado e o presente, onde uma memória se reescreve em cada nota, em cada 

movimento. 

 

 

 

2.3 A ENCRUZILHADA DO SABER ARTÍSTICO-MUSICAL 

A encruzilhada de saberes que constituem um espaço para o encontro, mas também 

para a expansão do conhecimento das diásporas negras, permitem que, através de uma 

linguagem própria reinscrever o corpo negro na história. Mas porque pensarmos em 

encruzilhada para falarmos de música? Quais são os elementos que constituem um saber 

afrorreferenciado e reinventado a partir das influências e heranças culturais africanas em 

nosso país? Há alguma relação dos conhecimentos que se formam a partir da ideia de 

encruzilhada nos processos de ensino e aprendizagem musical? 

Essas são algumas das questões que serão exploradas não apenas neste capítulo, 

mas ao longo de todo o trabalho. Busca-se, assim, compreender sua complexidade e 

cosmogonia, reflexos de uma herança musical, cultural e artística afrodiaspórica. Este 

percurso tem como ponto de partida para a tomada de consciência, com o objetivo de 

construir um ensino de música afrorreferenciado e decolonial, dentro dos limites de um 

TCC. 

Ao explorarmos as complexas interações entre saberes e práticas culturais nas 

Américas, somos convidados a refletir sobre a riqueza e a diversidade das narrativas que 



54 
 

se entrelaçam neste contexto. A forma como essas histórias são construídas e 

reinterpretadas revela não apenas a multiplicidade de vozes, mas também as 

encruzilhadas que moldam a identidade cultural. É nesse cenário que os modos de 

expressão, desde as linguagens até os rituais, ganham nova vida e significado, ecoando 

tradições milenares que se reconfiguram continuamente. 

Assim, ao considerarmos esses aspectos, podemos compreender como a narrativa 

se torna um espaço dinâmico de resistência e reinvenção, onde cada ato performático e 

cada escolha linguística contribuem para a construção de identidades coletivas e 

individuais. 

A citação de Leda Maria Martins nos instiga a perceber essas interconexões e a 

valorizar as diversas formas de expressão que, ao serem recontadas, continuam a moldar 

o panorama cultural das Américas. 

No âmbito das encruzilhadas que fundam a reinscrição desses saberes nas 

Américas, engenhosos modos de construção do narrado retecem histórias e 

repertórios textuais milenares em seus variados modos de asserção, nos 

volteios das linguagens, nos ritos e em muitas outras práticas performáticas 

que as instauram. (Martins, 2021, p. 116) 

Os registros corporais que carregam a complexidade do existir negro, se tornam 

veículos para que pessoas negras possam expressar sua arte, cultura, espiritualidade, 

musicalidade, filosofia e intelectualidade através dos seus gestos, fala, olhares, caminhar 

e postura política quilombista. 

Esses registros se reinventam a medida em que essas manifestações são capazes 

de compor um complexo e plural repertório advindo do resgate e manutenção de uma 

memória ancestral negra-africana. Também é possível pensar o dinamismo que se 

constitui entre as relações que se dão através de processos de criação de estratégias para 

o combate ao racismo, como também as organizações de comunidades negras. 

Antes de analisarmos a força simbólica e a prática dos quilombos, é essencial 

entender a dimensão histórica e cultural que eles representam para a comunidade negra 

no Brasil. Os quilombos, mais do que espaços físicos de resistência, assumem uma 

mística que une passado e presente, funcionando como um alicerce para a afirmação e 

defesa da identidade negra no país. Esse resgate demonstra como a tradição quilombola 

transcende o espaço e o tempo, mantendo-se viva na memória coletiva e nas práticas de 

movimentos sociais. 



55 
 

Assim, a mística quilombola serve como um eixo fundamental para a construção 

de uma identidade coletiva e fortalece a luta pela justiça social, pela igualdade e pelo 

reconhecimento da cultura negra em nossa sociedade. 

No trecho a seguir, Conceição Evaristo destaca a profundidade simbólica dos 

quilombos, que representam uma forma de resistência e afirmação da identidade negra. 

Esse resgate, marcado pela adição de nomes como “Quilombo” e “Palmares” em diversas 

organizações, reafirma o valor da ação quilombola como um modelo de resistência e 

estrutura comunitária para os negros brasileiros. 

Há uma mística quilombola latente ou patente, como forma defensiva e 

afirmativa do negro, na sociedade brasileira. A retomada do nome Quilombo 

e/ou Palmares em várias organizações do passado, e ainda no presente, aponta 

para o significado da ação quilombola como um paradigma de organização 
social entre os negros brasileiros. (EVARISTO, 2010, p. 7). 

Dessa forma, a simbologia quilombola ultrapassa o aspecto histórico e ganha força 

como referência contínua na luta por direitos e identidade. Essa continuidade revela o 

quilombo como um espaço que, embora nascido em resposta a contextos específicos de 

opressão, permanece essencial no imaginário e na prática social, oferecendo um modelo 

de resistência e unidade para enfrentar os desafios do combate ao racismo, sexismo e 

demais opressões em nossa sociedade. Como podemos refletir na citação que se segue. 

Durante sua trajetória o quilombo serve de símbolo que abrange conotações de 

resistência étnica e política. Como instituição, guarda características singulares 

do seu modelo africano. Como prática política, apregoa ideias de emancipação 

de cunho liberal que a qualquer momento de crise da nacionalidade brasileira 

corrigem distorções impostas pelos poderes dominantes. O fascínio de um 

povo regularmente apresentado como dócil e subserviente reforça o caráter 

hodierno da comunidade negra que se vota para uma atitude crítica frente às 
desigualdades sociais a que está submetida. (Nascimento, 2021, pp. 166-167). 

Sob uma perspectiva musical, podemos pensar os quilombos como espaços para que 

as comunidades pedagógicas-musicais afrorreferenciadas possam expandir a partir de 

processos de aquilombamento sonoro. A respeito disto, poderemos ver com mais detalhes 

e com exemplos a diferença entre ideias de quilombo e aquilombamento no último 

capítulo deste trabalho. Onde eu irei descrever processos criativos que atravessaram a 

performance “Faremos sonoramente Palmares de novo”, idealizada por mim e recriada a 

partir do coletivo com colegas de classe e trabalho, que juntos assumem uma postura 

contracolonial ao discurso hegemônico. 



56 
 

3. AQUILOMBAMENTO SONORO E PROCESSOS 

CRIATIVOS 

A primeira vez que tive contato com a obra de Beatriz Nascimento, foi em 2022 

através de seu filme Orí. Lembro de ter assistido com um colega que conheci na 

graduação, ele do curso de Ciências Sociais, estava cursando uma disciplina na qual o 

filme Orí fazia parte da bibliografia do curso. 

Quando conheci a obra de Beatriz Nascimento, lembro de ter ficado 

profundamente envolvida com tudo o que ela transmitia. Naquela época — e acredito que 

até hoje — eu não consegui compreender completamente a complexidade e a dinâmica 

do seu trabalho. No entanto, o sentimento de que me atravessou em 2022 permanece vivo, 

especialmente neste trabalho, onde revisita alguns de seus conceitos, como “quilombo” e 

“corpo-negro-território”, para pensar a música de forma renovada. Sob essa perspectiva, 

busco refletir sobre uma música que seja pluriétnica, pluricultural e antirracista. 

Desde esse primeiro contato com sua obra, eu tenho me dedicado a conhecer suas 

outras produções, e foi assim que eu conheci seus livros e pensamentos, especialmente o 

livro Uma história feita por mãos negras (2021). Nesta obra, a autora traz um pensamento 

que nos aproxima do feminismo negro correlacionando-o com as ideias de quilombo, 

corpo e ancestralidade africana. 

Nascimento elabora um pensamento a respeito das corporeidades negras 

enquanto um terreno político, fértil e dinâmico, discutindo o racismo, a condição da 

população negra no Brasil e as dificuldades em ser mulher, negra e pesquisadora. 

Entre os anos de 1980 no Brasil, havia uma certa dificuldade em encontrarmos 

produções acadêmicas publicadas por mulheres negras que estavam dentro da academia, 

ainda mais nos circuitos que envolvessem questões de raça e gênero. Podemos afirmar, 

portanto, que Beatriz Nascimento, no campo da história foi uma das únicas mulheres 

negras a discutir tais questões, como aparece em sua obra Uma história feita por mãos 

negras (2021). 

No campo da história e da historiografia, Beatriz Nascimento era 

provavelmente a única mulher negra no circuito dos estudos sobre 

“escravidão”. No terreno das relações raciais, particularmente nos núcleos de 

Rio de Janeiro e São Paulo, havia vários homens brancos e poucas pessoas 

negras como pesquisadoras. (p. 17). 



57 
 

O quilombo como sistema de resistência cultural negra, mas também como 

sistema alternativo para manifestação de outras possibilidades e modos do existir negro, 

é capaz de incorporar uma identidade pessoal e histórica na manutenção de ações que 

promovam o combate ao racismo. E é pensando nesse modo de existir negro que se dá de 

forma não convencional, que cria-se neste trabalho um diálogo entre as produções de 

Beatriz Nascimento e a literatura musical brasileira, para se entender como as ideias de 

quilombo e aquilombamento podem ser incorporadas na teoria e prática de um fazer- 

artístico-musical e pedagógico. 

Por “fazer-artístico-musical”, entende-se neste trabalho, os processos que 

envolvem uma prática artística relacionada com a música, mas que não esteja 

necessariamente preocupada com uma comunicação pedagógica. Contudo, seja a prática 

com viés pedagógico, ou não, nesta pesquisa ambas são atravessadas pelas ideias de 

gênero e raça, de maneira interseccional para se pensar a música e seus processos criativos 

e pedagógicos. 

Deste modo, é possível pensar o corpo negro como lugar primeiro de uma 

intelectualidade afrodiaspórica? Seria o corpo negro o primeiro ambiente de inscrição de 

uma afirmação identitária, histórica e social nas relações raciais no Brasil e no campo das 

artes? Como pensar em processos criativos que são atravessados por ideias de quilombo 

e aquilombamento a partir de uma perspectiva musical afrorreferenciada? 

É claro que muitas dessas perguntas devem ser feitas a partir da consciência de 

que elas são apenas perguntas disparadoras, ou seja, elas são feitas com o objetivo de 

iniciar e/ou ampliar as discussões no campo musical a respeito das questões de gênero e 

raça. Afirmar algumas delas reduziria este trabalho ao campo da generalização, e não é 

sobre isso que esta pesquisa se trata. Contudo, o exercício de refletir sobre essas práticas, 

nos coloca numa posição de questionarmos nossas próprias práticas enquanto 

instrumentistas, pesquisadores, docentes e alunos. Principalmente, ao discutir as 

metodologias incorporadas a partir desses processos, como podemos ver na citação a 

seguir: 

Ao discutir as metodologias presentes no processo de ensino e aprendizagem 

musical, sob uma perspectiva afrorreferenciada, reconhecemos a produção 

intelectual e artística de pessoas negras enquanto episteme. O seu 

reconhecimento pode ser considerado como uma ação político-epistemológica 

de rompimento do ensino canônico europeu, promovendo assim a 

descentralização hegemônica nos currículos de música da Educação Básica e 

do ensino superior. A educação musical intercultural e pluriétnica não pode ser 



58 
 

analisada somente a partir de métodos convencionais, como por exemplo, 

através de uma partitura e/ou da técnica instrumental de uma pessoa, mas sim 

a partir das corporeidades que o sujeito carrega consigo. Logo, o corpo pode 

ser considerado como um dos ambientes de inscrição- se não o primeiro- no 

qual as expressividades musicais emergem. (Souza, 2024, pp. 6-7) 

O trecho citado acima foi escrito por mim e apresentado no Congresso da 

ANPPOM, que é a Associação Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Música, no 

ano de 2024. Neste trabalho, que tem por título Perspectivas pedagógico-musicais e os 

ambientes de inscrição da intelectualidade afrodiaspórica a partir de Racionais MC’s, 

eu busco trazer uma descentralização a respeito do discurso hegemônico presente nos 

bancos acadêmicos no Brasil. 

Desde 2022, eu tenho publicado trabalhos e artigos sobre as relações entre raça e 

gênero que atravessam o campo musical. Ainda são pesquisas recentes, mas que 

acompanham a minha formação enquanto estudante de música. Interessante pensar que 

este movimento contribuiu para que eu me aproximasse de outras obras, como a de 

Beatriz Nascimento que inspira esse trabalho. 

Pensar, refletir, questionar e incorporar os saberes que são gestados a partir da 

ideia de quilombo e aquilombamento, permite que novas abordagens possam ser 

reconhecidas a partir da construção de um pensamento quilombola, no qual as vivências 

negras possam ser assumidas enquanto episteme em toda a sua complexidade nos bancos 

acadêmicos. 

Deste modo, este capítulo busca compreender como esses conceitos podem ser 

incorporados, no seu sentido prático, para elaboração de um fazer artístico musical. E 

neste caso específico, um fazer artístico musical performativo que busca ser engajado, 

crítico e reflexivo. 

Contudo, importa dizer que esses saberes e modos de expressão a partir das ideias 

e noções de quilombo e aquilombamento nascem através do coletivo. Ou seja, são 

processos de busca por uma expressão corporal, musical, cultural, filosófica, intelectual 

e científica que emerge a partir do agrupamento de pessoas que tenham posturas políticas, 

estéticas e filosóficas semelhantes, além de se proporem ao combate às violências de 

gênero, raça e classe através de estratégias que são elaboradas coletivamente. 

Partindo da ideia de coletivo enquanto processo estratégico de sobrevivência, mas 

também de fuga, fuga no sentido de “escapar” das malhas de um racismo cultural e 

epistêmico, eu construí de forma coletiva a performance que tem por título “Faremos 

sonoramente Palmares de novo”. Essa performance, que carrega o título deste 

trabalho, é fruto não 



59 
 

somente desses 5 anos de graduação (o que não seria pouco), mas de todas as 

influências anteriores ao espaço acadêmico que me compõem e forjam o meu existir 

enquanto mulher negra. 

De maneira coletiva, eu busquei aproximar algumas teorias que eu já vinha 

experimentando durante a minha graduação para pensar em como essas ideias e conceitos 

poderiam se manifestar de forma prática. 

Considero que este capítulo seja a descrição da materialização em sua forma 

prática das ideias elaboradas no 2º capítulo deste trabalho, pois ao propor a “(des)afinação 

de conceitos”, eu estou propondo um giro conceitual que busca uma descentralização e 

rompimento do discurso hegemônico presente nas universidades de música no Brasil. 

Esse discurso hegemônico, em sua maioria, construído e tecido de forma enrijecida a 

partir de um cânone eurocêntrico, invisibiliza que outras possibilidades e expressões 

artísticas possam ser reconhecidas enquanto epistemologia crítica. Portanto, a 

performance musical “Faremos sonoramente Palmares de novo”, busca essa 

descentralização, desde sua perspectiva sonora, até mesmo, sua estética e concepção. 

Logo, os processos criativos que compõem essa performance são pautados na 

ideia de combate ao racismo cultural e intelectual. Busca-se com isso, identificar 

elementos de opressão a uma cultura e modo de existir para assumir uma postura 

contracolonial de forma sonora, estética, artística, cultural e política. Refere-se, deste 

modo, àqueles que vieram antes, e que através de seus processos estratégicos de fuga a 

condição de escravidão, miséria e racismo, construíram caminhos de celebração à cultura 

e identidade negro-africana em nosso país. 



60 
 

Sendo assim, está performance, mas também este trabalho como um todo, celebra 

Zumbi Palmares12, Luísa Mahin13, Luiz Gama14, Aqualtune15, Maria Firmino dos Reis16, 

 

 
 

 

 

12 Zumbi, o último líder do quilombo, é uma figura emblemática na história de Palmares e na luta pela 

liberdade dos africanos escravizados no Brasil. Em 1694, após repetidas tentativas de destruição pelo 

governo colonial, Palmares foi finalmente derrotado, e Zumbi foi capturado e morto em 1695. Apesar disso, 

o quilombo e sua história foram um símbolo de resistência e inspiraram gerações de movimentos 

antirracistas e abolicionistas. Hoje, o Quilombo dos Palmares é lembrado como um marco da resistência 

negra, e 20 de novembro, Dia da Consciência Negra. Localizado na Serra da Barriga, na atual região de 

Alagoas, Palmares abrigou milhares de pessoas, incluindo não apenas africanos e afrodescendentes que 

escaparam da escravidão, mas também indígenas e até as mesmas pessoas brancas marginalizadas pela 

sociedade colonial. Palmares era mais do que um refúgio; sob a liderança de figuras como Zumbi e Ganga 
Zumba. Para saber mais, recomenda-se a leitura: REIS, João José; GOMES, Flávio dos Santos. Liberdade 

por um fio: História dos quilombos no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 1996. 
13 Luísa Mahin foi uma importante figura da resistência negra no Brasil do século XIX, associada 

principalmente às lutas pela liberdade e ao protagonismo dos povos africanos em Salvador, na Bahia. De 

origem africana, acredita-se que tenha pertencido ao povo nagô, sendo descrita como uma mulher forte e 

engajada em diversas rebeliões contra o sistema escravocrata. Mahin teria desempenhado um papel central 

na Revolta dos Malês, ocorrida em 1835. Essa revolta, liderada principalmente por africanos muçulmanos, 

foi um dos maiores levantes escravos da história do Brasil, marcado pela busca da liberdade e da resistência 

contra a opressão racial e religiosa. Há registros de que Luísa Mahin atuou como estrategista e mensageira, 

utilizando suas habilidades de comunicação e articulação. Além da Revolta dos Malês, Luísa Mahin 

também teria se envolvido em outras ações de resistência, organizando redes de apoio aos negros que 
buscavam escapar da escravidão. Foi mãe do poeta e abolicionista Luís Gama, que sempre se referiu a ela 

como uma inspiração de coragem e força. Embora existam poucos registros oficiais sobre sua vida, Luísa 

Mahin se tornou símbolo da luta contra a escravidão e da resistência negra no Brasil, sendo lembrada como 

uma figura de resiliência e orgulho para o movimento afro-brasileiro. Para saber mais, recomenda-se a 

leitura: REIS, João José. Rebelião escrava no Brasil: a história do levante dos malês em 1835. São 

Paulo. Companhia das Letras, 2003. 
14 Luiz Gama (1830–1882) foi um importante advogado, poeta, jornalista e ativista abolicionista no Brasil 

do século XIX. Filho de uma mulher negra livre, Luísa Mahin, e de um fidalgo português, Gama nasceu 

livre em Salvador, mas foi vendido como escravo pelo próprio pai aos dez anos, devido a dívidas de jogo. 

Conseguiu sua liberdade aos 17 anos e, apesar de nunca ter recebido formação formal em Direito, tornou- 

se um dos mais destacados defensores de pessoas negras escravizadas no Brasil. Em reconhecimento à sua 

importância histórica, Luiz Gama foi finalmente reconhecido oficialmente como advogado pela Ordem dos 
Advogados do Brasil (OAB) em 2015, mais de um século após sua morte. Ele é lembrado como um herói 

da luta pela liberdade e igualdade no Brasil e um dos maiores símbolos da resistência negra e da abolição 

no país. 
15 Aqualtune foi uma princesa do Congo que, segundo a tradição, teria sido trazida ao Brasil como 

escravizada e se tornou uma das principais figuras da resistência negra. Ela é considerada ancestral dos 

quilombolas e dos líderes de Palmares, sendo descrita como a mãe de Ganga Zumba e a avó de Zumbi dos 

Palmares, duas lideranças fundamentais na história do Quilombo dos Palmares, o maior quilombo do Brasil. 

Como princesa e estrategista militar, Aqualtune liderou exércitos em guerras na África Central. No entanto, 

após uma derrota na batalha, foi capturada e vendida como escravizada, embarcando de forma forçada para 

o Brasil. Ao chegar aqui, foi levado para um engenho de açúcar, com especificações de fuga e localização 

no Quilombo dos Palmares, no estado atual de Alagoas. No quilombo, Aqualtune desempenhou um papel 
crucial para organizar e proteger comunidades de africanos que resistiam à escravidão. Ela também é 

lembrada por ter fundado sua própria comunidade dentro de Palmares, chamada de "Aqualtune", em 

referência ao seu nome e à sua linhagem real, reforçando o sentimento de identidade e resistência do povo 

negro. Para saber mais, recomenda-se a leitura: REIS, João José. Rebelião escrava no Brasil: a história 

do levante dos malês em 1835. São Paulo. Companhia das Letras, 2003. 
16 Maria Firmino dos Reis (1822–1917) foi uma escritora, poetisa, educadora e abolicionista maranhense, 

considerada a primeira romancista negra do Brasil. Ela é especialmente conhecida pelo romance Úrsula 

(1858). A respeito deste romance, sua obra será citada em Referências neste trabalho. 



61 
 

Nzinga Mbandi17, Maria Júlia da Conceição Nazaré18, Dandara dos Palmares19, José do 

Patrocínio20, André Rebouças21, Tereza de Benguela22, Ailton Krenak23, Davi Kopenawa 

Yanomami24 e tantos outros que ajudaram a forjar uma identidade nacional brasileira 

afropindorâmica25. 

A seguir, veremos com mais detalhes a complexidade desse processo criativo 

musical. 

 

 

 

3.1 FAREMOS SONORAMENTE PALMARES DE NOVO 

Vamos exaltar a heroína Zeferina 

Akotirene experiência e o saber 
Aqualtune guerreira princesa negra 

Negra Dandara rainha da beleza 

Ganga Zumba outro nosso grande líder 

A todo povo que a raça negra fez valer 

 

 

17 Nzinga Mbandi (também conhecida como Rainha Nzinga ou Nzinga de Matamba; 1583–1663) foi uma 

rainha e líder militar do Reino de Ndongo e Matamba, localizada no território da atual Angola. Nzinga é 
lembrada como uma das figuras mais importantes e estratégicas da resistência africana contra o 

colonialismo e o comércio transatlântico de escravos, enfrentando o domínio português na África durante 

o século XVII. 
18 Maria Júlia da Conceição Nazaré foi uma escrava liberta, que em 1849 fundou o Terreiro de Gantois em 

Salvador, na Bahia. 
19 Dandara dos Palmares foi uma guerreira e líder quilombola que se juntou ao lado de Zumbi na defesa do 

Quilombo dos Palmares contra as forças coloniais portuguesas. Conhecida por sua bravura e estratégia 

militar, ela simboliza a resistência negra contra a escravidão no Brasil. 
20 José do Patrocínio (1853–1905) foi um importante jornalista, abolicionista e político brasileiro, 

considerado uma das figuras no movimento abolicionista no Brasil. 
21 André Rebouças (1838–1898) foi um engenheiro, inventor, abolicionista ativista social brasileiro, 

tornando-se um dos primeiros profissionais negros na área. 
22 Tereza de Benguela foi uma líder quilombola negra, considerada uma das figuras mais importantes na 
resistência contra a escravidão no Brasil durante o século XVIII. Ela foi a líder do Quilombo do Piolho. 
23 Ailton Krenak é um líder indígena e ativista do povo Krenak, reconhecido pela defesa dos direitos 

indígenas e ambientais no Brasil. Escritor e pensador, ele questiona o modelo de progresso ocidental, 
propondo uma visão harmônica entre os seres humanos e a natureza. Sua atuação é uma referência na luta 

pela preservação das culturas indígenas. Algumas de suas obras constam em Referências neste trabalho. 
24 Davi Kopenawa Yanomami é um líder indígena, xamã e ativista Yanomami. Além de ser um defensor das 

terras indígenas, Davi Kopenawa é um líder espiritual de seu povo e, como xamã, carrega o papel de 

mediador entre os mundos físico e espiritual. Kopenawa também é autor do livro "A Queda do Céu: Palavras 

de um Xamã Yanomami", publicado em 2015. 
25 "Afropindorâmica" é um termo que mistura "afro", remetendo à cultura afrodescendente, com 

"Pindorama", nome indígena para o território que hoje é o Brasil. A palavra "Pindorama" significa "terra 

das palmeiras" na língua tupi e era utilizada pelos povos indígenas. Assim, "afropindorâmica" é uma forma 

de nomear uma identidade ou uma cultura que une as raízes africanas e indígenas brasileiras. O termo 

sugere uma visão de brasilidade que integra e valoriza essas heranças ancestrais, muitas vezes 

marginalizadas, e reivindica um espaço onde as culturas negras e indígenas se entrelaçam, resistem e criam 

novas possibilidades de existência e expressão cultural, artística, musical e intelectual. O termo foi sugerido 

pelo líder quilombola e escritor Antonio Bispo dos Santos e combina as raízes "afro" e "pindorâmica". 

"Pindorama" era o nome dado ao território brasileiro pelos povos Tupis antes da colonização. Algumas de 

suas obras estarão em Referências neste trabalho. 



62 
 

Esse quilombo que hoje completa 15 anos 

Ao líder Quilombola vovô do Ilê Aiyê 

A epopéia negra hoje narrada 

E vai cantando o coral negro Ilê Aiyê 

Rei Zumbi D’Angola Djanga 

Rei Rei Zumbi 

Rei Zumbi D’Angola Djanga 

Rei Rei Zumbi 

Rei Zumbi D’Angola Djnaga 

Rei Rei Zumbi 

Madeira Ôooo 

 

Cem anos sem abolição 

Se tiver de ser, será sim! 

Nós faremos Palmares de novo 

Vamos escrever a nossa verdadeira história 

Zumbi não morreu! 

Ele está vivo em cada um de nós 
Será que eles não veem? 

Será que eles não ouvem o nosso grito de liberdade? 

Valeu, Zumbi! 

 

Madeira Ôooo 

 

O trecho da música descrita acima, que tem por título “Negro de Luz” (1992), é 

do primeiro bloco afro do Brasil, chamado Ilê Aiyê, criado em 1974 em Salvador. A 

música faz parte do álbum Canto Negro. 

A data oficial de fundação do Ilê Aiyê é 1º de novembro de 1974. Alguns dias 

antes, na verdade, em um dos locais de encontro, o bar do Chico, na pracinha 

da rua do Curuzu, parte do grupo se encontra para conversar sobre o próximo 

carnaval (previsto para fevereiro) com os dois líderes - os amigos, vizinhos e 

ex-colegas de escola Vovô e Apolônio (ambos com 22 anos à época). Naquele 

momento, os dois tinham acabado de concluir a escola técnica e estavam 
realizando estágio em empresas de polo petroquímico. Isso também se 

relaciona à formação de uma autoimagem que inclui competência e 

racionalidade, lhes dando confiança de competir com os outros, tanto no 

mercado de trabalho e da respeitabilidade social como num setor particular 

como a gestão do carnaval, em que os negros são geralmente ausentes. (Agier, 

2024, p. 40). 

O bloco nasceu em resposta à exclusão racial nos blocos carnavalescos da cidade. 

Criado no bairro do Curuzu, no coração da Liberdade - maior comunidade negra fora da 

África - o bloco surgiu como um símbolo de resistência ao racismo, buscando valorizar e 

enaltecer a cultura afro-brasileira em um contexto de forte segregação. 

Fundado por Antônio Carlos “Vovô” dos Santos e Apolônio de Jesus, o Ilê Aiyê 

tem como objetivo central o combate ao racismo e à discriminação, destacando as raízes 

africanas da população baiana e brasileira, com um nome que, em iorubá, significa “Nossa 

Casa” ou “Nossa Terra”. Desde sua primeira participação no Carnaval, o bloco marca 



63 
 

presença com seus trajes coloridos, tambores e músicas que exaltam a história e a força 

do povo negro. 

Ao longo das décadas, o Ilê Aiyê se transformou em muito mais do que um bloco 

carnavalesco, tornando-se um movimento cultural e político de grande impacto. Com 

projetos educacionais, oficinas de percussão e dança, e atividades que promovem o 

empoderamento da juventude negra, o Ilê Aiyê se posiciona como um espaço de formação 

e conscientização. 

Suas letras enaltecem figuras históricas como Zumbi, Dandara e Aqualtune, 

conectando a ancestralidade africana com o presente e reafirmando a importância da 

identidade afro-brasileira. Internacionalmente reconhecido, o Ilê Aiyê move influência 

cultural em todo o país e fortalece a autoestima da comunidade negra, reafirmando o lema 

“Que a beleza negra se expanda”. 

É inspirado na produção artística e cultural, não só do Ilê Aiyê, mas de tantos 

outros grupos musicais afrorreferenciados, que eu me inspiro para criar a performance 

que carrega o título deste trabalho: “Faremos sonoramente Palmares de novo”. 

 

 

 

3.2 CRIANDO MUSICALMENTE ZUMBI 

Ao longo de toda a minha formação acadêmica que contempla a minha graduação em 

Licenciatura em Música, eu tenho me questionado a respeito dos conceitos usualmente 

incorporados na literatura musical do meu curso. 

Ao me deparar com um currículo enrijecido, monocultural, masculino e eurocêntrico, 

eu criei algumas estratégias de resistência e, até mesmo, sobrevivência para lidar com 

algo tão distante das minhas vivências, história, cultura e origem. Desde que iniciei a 

minha Iniciação Científica em 2021, sobre o trabalho artístico do grupo Racionais, eu 

tenho realizado um movimento contracolinal em relação às referências bibliográficas 

oferecidas pelo meu curso. 

De forma independente, eu busquei na literatura autoras e autores negros e àqueles 

comprometidos com o combate ao racismo, para fortalecer minha caminhada enquanto 

estudante de graduação que faz pesquisa, participa de grupos de estudos, congressos e 

publica artigos. 



64 
 

De acordo com o edital de TCC do Departamento de Música da ECA-USP, 

atualizado em agosto de 2024, sugere-se que os estudantes do curso de Licenciatura em 

Música entreguem um trabalho escrito e apresentem uma proposta de aula. Contudo, a 

defesa do meu TCC é sobre uma proposta performativa musical que dialoga com os temas 

discutidos ao longo deste trabalho, como também traz questionamentos a respeito dos 

processos de ensino e aprendizagem musical. 

A performance “Faremos sonoramente Palmares de novo”, nasceu do meu desejo 

em poder manifestar de forma prática, corporal e musical os conceitos e discussões que 

eu venho elaborando em minhas pesquisas e trabalhos ao longo de minha formação 

musical. O nome da performance, por sua vez, tem por inspiração a frase do poeta negro 

brasileiro, José Carlos Limeira26, “Se Palmares não existe mais, faremos Palmares de 

novo”, que se tornou grito de resistência do Movimento Negro no Brasil. Marcado pelo 

desejo de liberdade, tendo como símbolo de resistência o Quilombo dos Palmares, que 

foi uma das comunidades mais emblemáticas de quilombos no Brasil colonial. 

Eis o poema de José Carlos Limeira que inspira esse trabalho: 

 
Notícias 

por menos que conte a história 

não te esqueço meu povo 

se Palmares não vive mais 

faremos Palmares de novo 

Ontem um distinto senhor me disse: 
– Filho não pense nessas coisas 

(naturalmente mandei-o à merda) 

 

 

Fundado no século XVII na região da Serra da Barriga, no atual estado de 

Alagoas, o quilombo foi um refúgio de pessoas negras escravizadas que fugiram para 

buscar a liberdade e formar uma sociedade autônoma e igualitária. Durante cerca de um 

século, Palmares resistiu bravamente contra as investidas das autoridades coloniais 

portuguesas. 

 

 

 

26 José Carlos Limeira (1951–2016) foi um notável poeta e escritor brasileiro, cuja obra está intrinsecamente 
ligada às lutas sociais e à afirmação da identidade negra no Brasil. Nascido em Salvador, Bahia, Limeira 

foi uma das vozes mais significativas do movimento negro literário, utilizando a poesia como ferramenta 

de resistência e transformação social. Sua produção literária é marcada pela valorização da cultura afro- 

brasileira e pela denúncia do racismo estrutural que permeia a sociedade brasileira. Limeira também se 

destacou como ativista e intelectual, participando de diversas iniciativas inovadoras à promoção da 

equidade racial e à preservação das tradições africanas na diáspora. 



65 
 

A expressão de Limeira ecoa esse legado histórico, clamando para que as novas 

gerações continuem a lutar contra as injustiças sociais e o racismo, inspirando-se na 

coragem dos quilombolas. Dessa forma, a frase reafirma a continuidade da luta negra, 

uma promessa de resistência e esperança por um futuro mais justo, resgatando a memória 

e a força de Palmares como símbolo de resistência para o presente. 

E foi confluindo com essas ideias de aquilombamento, que eu decidi juntar 

pessoas dispostas a assumirem uma postura estética, filosófica, musical, científica, 

artística e antirracista para criar a performance “Faremos sonoramente Palmares de 

novo”. Ela foi gestada a partir de alguns processos de experimentação sonora e textual, 

buscando apresentar este trabalho de forma multicultural, incorporando linguagens como 

a fala, o texto, o som dos instrumentos e elementos performativos corporais. 

A saber, a formação instrumental é composta por: saxofone, violino, clarinete, 

vozes, percussão, piano, rabeca e trompete. Essa configuração foi idealizada a partir da 

relação pessoal e profissional com os instrumentistas, que são meus colegas de faculdade 

e de trabalho. Tal escolha reflete um processo experimental e criativo de improvisação e 

performance. 

A improvisação, enquanto elemento central, permite que a performance surja de 

forma espontânea, reunindo pessoas que participaram da minha jornada acadêmica e 

profissional e que em certa medida, contribuíram de maneira positiva para a concretização 

dessa performance. Essas conexões foram se consolidando ao longo do tempo no contexto 

acadêmico e no ambiente de trabalho, possibilitando, assim, que essas pessoas 

desenvolvessem recursos de expressão artístico-sonora para construir Zumbi 

incorporando as ideias de aquilombamento. 

O processo de concepção dessa performance começou com questionamentos 

sobre as possibilidades de elaboração de um trabalho acadêmico que rompesse com a 

forma convencional de apresentação musical nas universidades e em congressos. 

Normalmente, nesses contextos, as apresentações musicais e acadêmicas seguem 

um formato rígido, centrado em exposições verbais e visuais, com slides que destacam 

aspectos principais da pesquisa, do percurso formativo e dos objetos. Este formato, apesar 

de específico, limita a dimensão artística da música e não permite a exploração de outras 

formas de expressão, sobretudo no contexto da licenciatura em Música, em que 

performances artísticas não são obrigatórias como parte dos trabalhos de conclusão de 



66 
 

curso, diferentes dos cursos de bacharelado, onde são comuns recitais e apresentações 

performáticas. 

Ao refletir sobre os padrões rígidos de uma cultura monocultural e colonialista, 

questionei-me sobre como poderia, por meio da sonoridade, criar uma representação de 

Zumbi, ou seja, como construir musicalmente uma figura de resistência. Busquei formas 

de desenvolver uma performance que incorporasse as ideias e os conceitos discutidos ao 

longo do meu Trabalho de Conclusão de Curso (TCC). 

A partir disto, idealizei uma performance composta por oito motivos, todos 

baseados em improvisação livre e experimental. Cada um desses motivos carrega 

pensamentos, intenções e emoções que são executados de maneira experimental e sonora. 

Na performance, solicitei aos participantes que se sentissem à vontade para explorar 

livremente os seus instrumentos, sem preocupações com afinação ou precisão nas notas, 

de modo que esses aspectos não fossem priorizados. 

Além disso, trago para a performance uma proposta de ruptura com conceitos 

tradicionais em seu sentido prático. A partir de uma perspectiva de descentralização dos 

discursos hegemônicos, busquei criar uma construção sonora que não estivesse limitada 

à afinação ou à notação convencional, mas que fizesse do som o recurso principal para 

estruturar, de maneira lógica e percussiva, novos processos, formas e estruturas. Dessa 

forma, alcancei uma performance de aproximadamente 30 minutos, na qual se 

experimentam possibilidades sonoras que buscam romper os limites e estruturas musicais 

tradicionais. 

Este processo performativo experimental, que surgiu de forma coletiva, foi 

atravessado por diferentes etapas, onde cada uma delas foi impactada por um novo 

desafio. Esses desafios e confrontos serão discutidos em maior profundidade no subtópico 

seguinte deste trabalho. Contudo, vale ressaltar que o objetivo aqui não é apresentar uma 

descrição exata das atividades ou da elaboração detalhada do desempenho desse processo. 

Em vez disso, procuro oferecer uma análise plural e crítica, destacando os 

principais desafios encontrados ao longo desse percurso de criação coletiva e 

experimental. Aponto, assim, os enfrentamentos e as soluções possíveis que surgiram 

neste primeiro momento de preparação e apresentação da performance. 



67 
 

3.3 FORJANDO PROCESSOS DE AQUILOMBAMENTO MUSICAL 

Nesta parte da pesquisa, pretende-se descrever os processos que atravessaram e que 

compõem a performance “Faremos sonoramente Palmares de novo”. Os processos aqui 

descritos não se limitam apenas aos aspectos musicais, artísticos e cênicos, mas também 

aos desafios, confrontos e dilemas que fizeram parte da composição desse processo 

performativo. 

Considero esse processo como uma ação musical quilombista, cujos fundamentos 

estão alicerçados a partir de uma perspectiva afrodiaspórica a partir da construção de um 

imaginário simbólico do artista. Contudo, importa dizer que esta ação é composta por 

pessoas negras e não negras, que se dispõem a assumir uma postura contracolonial e 

antirracista a partir das expressividades sonoras de seus instrumentos e corpos. 

Buscando um jeito para chegar, a elaboração dessa ação musical quilombista teve 

início no dia 1 de outubro de 2024, quando eu e Fernando27 nos encontramos no 

Departamento de Música da USP para discutirmos caminhos possíveis e sonoros que 

iriam compor a apresentação do meu TCC. 

Anteriormente a isto, eu e Fernando já havíamos nos reunido em outros momentos 

para criar experimentações sonoras através de improvisos a partir do saxofone e piano, e 

quando eu decidi criar esta ação para o meu TCC eu automaticamente lembrei de 

Fernando e de como nossos outros encontros haviam sido revestidos de grande 

sensibilidade e escuta. Importa dizer que a escuta é um dos elementos fundamentais para 

que essa ação pudesse acontecer, ao lado de outros instrumentistas e artistas. 

Começamos então, eu e Fernando a estruturar um formato para a performance, 

nos permitindo elaborar processos criativos que nos conduzissem o mais próximo daquilo 

que acredito e defendo nesta pesquisa. No decorrer de nossos ensaios, eu percebi que 

 

 

27 Fernando Dias Gomes é pianista. Tendo iniciado os seus estudos aos 13 anos de idade, hoje com 22 é 

aluno do curso de Música com habilitação em Composição pela ECA-USP. “Sempre tive interesse pela 

música: minha formação musical começou através do rádio, dos CDs de funk melody e Wilson Simonal de 
minha mãe, e das trilhas de filmes, novelas e jogos de videogame. Após muita insistência, aos 13 anos 

consegui que minha mãe me matriculasse numa escola de música do meu bairro para estudar teclado. Assim 

que comecei as aulas, improvisei e rascunhei minhas primeiras músicas de forma autodidata. Soube da 

EMESP Tom Jobim através da TV, prestei a prova de piano três vezes até ser aprovado em 2018. Dentro da 

EMESP comecei a entender o que era ser um músico profissional, e me apaixonei ainda mais por este ofício. 

Em 2020 fui aprovado no curso de bacharelado em composição pela Universidade de São Paulo, o que fez 

com que eu fosse não só o primeiro músico da família, mas também a primeira pessoa a ingressar em uma 

universidade pública”. 



68 
 

poderíamos pensar em mais pessoas para compor a performance, e essas pessoas foram 

aparecendo a partir de encontros espontâneos pelo campus da universidade e também do 

trabalho. 

Acredito que qualquer pessoa que esteja vivendo intensamente algum processo 

tende a falar repetidamente sobre o contexto no qual está inserida, e com a escrita e 

elaboração deste TCC não foi diferente. Logo, encontrar outras pessoas para compor essa 

performance não foi a tarefa mais difícil, todavia encaixar horários para ensaios que 

correspondessem com a rotina de todas as pessoas envolvidas foi de fato um verdadeiro 

desafio. Sem contar aquelas que por motivos diversos não puderam mais participar 

ativamente de toda a construção dessa ação musical, política, estética e epistemológica. 

Se torna importante ressaltar que, a participação dos músicos se deu de forma 

colaborativa, ou seja, não tiveram quaisquer respaldos financeiros para participarem da 

performance do meu TCC. 

No nosso terceiro ensaio, já não era mais eu e Fernando com o seu piano, mas sim 

Vitor28 com seu violino, que posteriormente decidiu mudar para a rabeca e Ruthe29 que 

nos acompanhou durante todo o ensaio sentada no chão da sala do departamento de 

música da USP. Ela, por sua vez, ainda não sabia como poderia contribuir para a 

performance, mas escutava e observava atentamente ao nosso ensaio. No final do 

processo, ela decidiu que no nosso próximo encontro traria seu clarinete, e assim o fez. 

Agora, tínhamos um clarinete, saxofone, rabeca e piano. 

Mesmo sendo uma formação instrumental não convencional, ou seja, uma 

formação da qual estamos habituados a encontrar em espaços dos quais são forjadas a 

 

28 Vítor Vital é artista, pesquisador e educador nascido na Ilha do Desterro e residente em São Paulo. 

Atualmente desenvolve pesquisa de mestrado sobre música popular e identidade cultural na criação de 

canções. Busca em seu trabalho promover uma prática musical transdisciplinar e inclusiva. 
29 Ruthe Sant'Ana. Clarinetista, compositora, arte-educadora e carimbozeira. Iniciou seus estudos musicais 

através de um projeto social na periferia da grande São Paulo, estudando e vivenciando principalmente a 

cultura popular brasileira. Aos 14 anos ingressou na Escola de Música do Estado de São Paulo - EMESP 

Tom Jobim, e até os seus 18 anos fez parte do grupo musical Guaçatom, e outras formações como a Banda 

Conselheiro Mayrink, onde se apresentou em lugares como o Auditório do Ibirapuera, e Sesc's , Pinheiros, 

Itaquera, Santos entre outros; onde participou de festivais e concursos como o 3º Festival Orff 10-Jog 

Vibratom em 2015 (1º lugar), Festival Imagine Brazil, edição 2016 (semifinalistas regionais), e Prêmio Itaú 

Unicef 13ª edição (semifinalistas). 

Em 2022, deu início a graduação em Licenciatura em Música pela Universidade do Estado de São Paulo 
(USP). Paralelo a graduação e trabalhos como arte- educadora, mantém seu trabalho principalmente como 

clarinetista, acompanhando e gravando com outros artistas e grupos. Atualmente faz parte do movimento 

de salva-guarda do Carimbó Pau-Corda no Estado de São Paulo, integrando o Grupo Carimbó Disguiado e 

Coletivo Carimbó Mete Ficha, e acompanhando a Mestra de Carimbó Nita de Cotijuba e outros grupos 

Carimbozeiros. 



69 
 

música erudita e popular brasileira, nós percebemos que nossos sons poderiam construir 

uma narrativa, contar uma história. 

Essa performance, da qual gosto de chamar de ação musical quilombista, é 

composta por 8 motivos, onde cada um narra uma experiência intensamente vivida por 

mim ao longo do ano de 2024. O primeiro motivo busca explorar sonoramente os 

elementos que nos remetem ao mar, explorando ideias de tranquilidade sem grandes 

ondas, quebras ou contrastes. O segundo motivo busca narrar, através de uma ambiência 

sonora, a subida de uma ladeira, trazendo a perspectiva de algo cansativo, árduo e 

desgastante. Já o terceiro motivo é a repetição dessa ladeira sob um novo olhar, trazendo 

ideias de “confusão” e ideias que ainda estão no campo da nebulosidade mental. 

Neste ponto da performance, uma vez mais eu percebi que poderíamos trabalhar 

com outros instrumentos e sonoridades, desta forma, eu convido Karine30 para contribuir 

com seu violino, César31 com sua voz, Elinas32 com seus instrumentos percussivos e 

Rômulo33 com o seu trompete. O que se iniciou apenas com um duo entre piano e 

saxofone, se tornou uma formação instrumental com 8 pessoas dispostas a explorar as 

sonoridades de seus instrumentos, vozes e corpo a partir da construção imagética de cada 

motivo dessa performance. 

Contudo, algumas questões surgiram, por exemplo, como combinar sonoramente 

todos esses instrumentos? Como evitar que o som do trompete não cobrisse o violino? 

Uma vez que iríamos tocar de forma acústica, precisávamos pensar em estratégias que 

 

30 Karine, 26 anos, bacharel em violino. Atua como arte-educadora e compositora do CCBB-SP. 
31 Arte-educador, cantor e regente, César Velloso é um artista paulistano. Pesquisador da afrobrasilidade na 

música popular, seu corpo e voz buscam expressar musicalidade rica em ritmo, experimentações vocais e 

muitos elementos que caracterizam a música brasileira. Atuando principalmente em grupos vocais desde 

2016 (Coro Juvenil da OSESP, Madriquê e Coral Jovem do Estado de São Paulo), o artista marcou presença 

em vários espaços culturais importantes da cidade de São Paulo, como o Grande Auditório do MASP, 

Catedral da Sé, Theatro Municipal e Sala São Paulo. Atualmente é educador do Centro Cultural do Banco 

do Brasil - São Paulo. No espaço, por meio de atividades artísticas e pedagógicas relacionadas às exposições 
de arte, César realiza sua pesquisa sobre os desafios para construção da identidade de pessoas negras com 

o projeto Banzo, de sua autoria. 
32 Elinaldo Pereira Nasicmento, é Mestrando em Artes Cênicas pela ECA/USP, sob orientação da Profa. 

Dra. Andréia Vieira Abdelnur Camargo. Bolsista CAPES. Músico, Compositor, Produtor Musical, Diretor 

Musical, Diretor Artístico, Poeta e Arte Educador. 
33 Romulo Alexis – Improvisador, (de)compositor, trompetista, produtor, educador e artista multilinguagem 

com ênfase em criação em tempo real. Desde 2008 participa de festivais dedicados à música exploratória e 

performance em instituições públicas e privadas no Brasil e Europa. Possui colaborações com mais de 300 

artistas de diferentes nacionalidades e linguagens artísticas como música, teatro, performance, literatura, 

vídeo-arte, cinema e dança. Integra o duo Radio Diaspora de Free Jazz e Eletrônica. Desenvolve a Máquina 

Vocal, projeto de improvisação coral sob regência. É mestre em Musicologia pela ECA-USP. 



70 
 

possibilitasse que todos os instrumentos musicais fossem ouvidos, inclusive a voz de 

César. 

A solução que eu encontrei foi criar momentos de destaque para cada instrumento, 

mesmo que todos fossem tocar juntos em algum momento, eu optei em dividir essas 8 

pessoas em pequenos naipes, para que assim seus sons pudessem ressoar de maneira 

orgânica. 

E é neste momento que surge o que eu denomino de “confluências sonoras”. Ou 

seja, ao confluir entre si, os músicos podem trabalhar a partir da construção de um 

imaginário afrodiaspórico, contracolonial e não convencional para elaborar 

procedimentos para uma estética musical que busque fazer Zumbi novamente. 

Assim, o quarto motivo dessa performance consiste em uma fala onde eu busco 

apresentar ao público os procedimentos e etapas da elaboração desse TCC. Essa fala é 

acompanhada por alguns instrumentos, e ela é uma ação contracolonial aos métodos 

enrijecidos de exposição de pesquisa acadêmica aos quais estamos habituados a nos 

deparar na universidade. 

Desde o momento que eu decidi criar uma performance para o meu TCC, em 

nenhum momento passou pela minha cabeça tocar e fazer uma fala expositiva sobre o 

meu trabalho de maneira separada, pois eu busco trazer uma contraproposta as 

apresentações de trabalhos acadêmicos. 

Referente a isso, permito abrir breves parênteses para compartilhar uma 

experiência da qual eu tive este ano no XXXIV Congresso da ANPPOM, que aconteceu 

na Universidade Federal da Bahia (UFBA), na cidade de Salvador. 

Como dito anteriormente neste trabalho, eu submeti o texto intitulado 

Perspectivas pedagógico-musicais e os ambientes de inscrição da intelectualidade 

afrodiaspórica a partir de Racionais MC’s, na sessão temática “Música e Pensamento 

Afrodiaspórico, que neste ano teve como coordenadores a professora Eurides de Santos 

Souza (UFPB), e Luan Sodré (UEFS). O meu trabalho é fruto das pesquisas realizadas no 

período em que fiz minha primeira Iniciação Científica. O texto buscava construir um 

diálogo entre o trabalho artístico do grupo Racionais e os processos ritualísticos das 

diferentes expressividades de nossa música afro-brasileira. Principalmente, buscando 

compreender como o movimento hip hop e o rap podem ser utilizados enquanto 



71 
 

ferramentas pedagógicas nos processos de ensino e aprendizagem musical sob uma 

perspectiva afrorreferenciada. 

Ao elaborar e estruturar a fala da minha apresentação para o congresso algo me 

inquietou. Por que eu estava criando um slide para uma apresentação artística? Por que 

não apresentar um trabalho de música através de uma performance? Foi pensando nessas 

questões que eu decidi iniciar minha fala no congresso com uma ação musical-poética- 

quilombista. Inicialmente, eu não me apresentei, eu comecei a discorrer sobre o corpo 

negro enquanto lugar primeiro de uma intelectualidade afrodiaspórica. Eu recitava 

poemas meus, trazia à tona ideias políticas, estéticas e sonoras para se pensar a música 

sob uma perspectiva afrorreferenciada. Eu trazia movimentações à minha voz, à minha 

fala. Eu improvisei um sentimento, uma emoção, uma ideia e um pensamento, eu me 

inscrevi enquanto um corpo negro feminino apresentando um trabalho a partir de uma 

ação contracolonial. 

O resultado foi positivo, inesperado por todos os que estavam presentes, mas 

mesmo assim positivo. Desta maneira, impulsionada por ações de coragem, eu tenho me 

disposto a trazer as principais ideias daquilo que me atravessa enquanto mulher negra, 

artista, pesquisadora, companheira, amiga, filha e professora. 

Retomando aos movimentos da performance, eu decidi rasgar os processos e 

etapas que envolveram uma escrita solitária, da qual as orientações se davam a partir de 

confluências entre colegas nos corredores do trabalho e faculdade. E apesar de 

experimentar uma escrita solitária, sabemos que este processo é só mais um dos muitos 

que as mulheres negras têm de enfrentar, especialmente, quando querem se tornar 

pesquisadoras na universidade. E é sobre isso que eu discorro no 5º movimento da 

performance do meu TCC, de forma que eu rasgo e trago à tona o meu universo de 

pesquisa que se deu sozinho e muitas vezes sem retorno. 

O 6º e 7º movimento confluem com essas ideias sonoras expostas acima, de modo 

reinventado e ressignificado a partir dos instrumentos musicais, tal qual se dá o processo 

de adaptação intelectual, cultural, científica, musical, artística e filosófica do conjunto de 

saberes das diferentes diásporas que no Brasil chegaram. 

Por fim, no 8º movimento eu finalizo a performance discorrendo sobre a 

importância de Palmares, de fazê-lo vivo em nós. São processos de resgate a uma 

identidade feminista negra que se dá pelas vias da escrevivência, tendo como fundamento 



72 
 

o devir quilombola enquanto ação epistemológica de ressignificação sonora a respeito do 

conceito de corpo-negro-território. 

Nos limites que me compete, este trabalho é resultado das minhas e de outras 

escrevivências, àquelas que vieram antes de mim, como Zumbi, Dandara, Luísa Mahin, 

Luiz Gama, Mãe Stella de Oxóssi, Maria Júlia da Conceição Nazaré, Carolina Maria de 

Jesus, Sueli Carneiro, Conceição Evaristo, Beatriz Nascimento, Abdias Nascimento, Léa 

Garcia, Lélia Gonzalez, Audre Lorde, Angela Davis, Mano Brown, KL Jay, Ice Blue, Edi 

Rock, Maria Firmino dos Reis e tantas e tantos outros. “O caminho está traçado e eu 

escolhi isso”. 



73 
 

MEU ZAMBI: (IN)CONCLUSÃO 
Encontro um jeito para chegar 

Mas eu me perco constantemente 

Tudo é uma mentira 

E eu me perco nessas ondas 

Um jeito 

Quê jeito? 

Construo, refaço, pulam fora, corro atrás, me canso…não acredito mais em nada 

Refaço a rota, repenso e analiso 

Sinto nojo, sinto náusea 

Me tocam e eu sinto repulsa 
Escuto vozes 

Pessoas me julgam 

As condeno também, pois eu não sou santa 

Me questiono, questiono outras pessoas 

Aquieto, descanso e desacelero 

Conto os dias 

Caramba, como faltando um mês para se formar de repente se tornou um ano? 

Eu finalizo aqui? É só isso? Não conseguir mais pisar na faculdade em que estudei por 5 anos? 

Não querer lembrar do período de graduação? 

 

Mentira 

Aliados? Nunca conheci 
Espaço acadêmico terrível 

Muitas coisas eu realmente nunca vi, mas já ouvi 

Já ouvi professores falarem do meu corpo, sugerindo que eu tirasse a roupa e mostrasse meus peitos e 

bundas 

Exposição animalesca do corpo negro? Talvez 

Que professor? Nem era, era um metido, um técnico, mas nunca foi 

 

Orientações? Eu não sei nem o que é isso, nunca soube 

Mas eu sempre soube que precisava fazer o meu corre sozinha 

Afinal, eu vou esperar o que da branquitude? 

Uma bolsa? Que leiam o meu trabalho? Que leiam os meus artigos? 
Nunca acreditei 

Nunca me enganei 

Nem eles sabem do que estão falando 

Mas eles sabem negar, atrasar o teu lado, não apresentar os caminhos 

E se você não saber gingar já foi, morô? 

Tu perdeu a bolsa, tu perdeu o time 

Corre até o risco de não se formar, de atrasar o teu corre do lado de cá 

O lado deles? Meu irmão, tá garantido até depois da morte 

Eles são bons de pacto 

 

Quando você vê perdeu o prazo de publicação de artigo 

Não submeteu aquele projeto pra Pós-graduação que tu tanto queria 
Mas eles não atravessam o meu caminho 

Enquanto eles se atiram com seu descaso sujo, eu já contornei a situação 

Dei a volta e me planejei estrategicamente 

O doutô ficou perdido, até se surpreendeu com a minha escrita 

Vai entender, logo eles os donos do notório saber 

 

E vou te falar, viu 

Oh povinho que não sabe falar STEFANI 

Eu tenho nome 

E pra tu saber, significa COROADA 

Meu nome tem história e não é aquela que tu conhece, com mancha de sangue e passado escravocrata 
Vou repetir pra tu aprender 

Meu nome é STEFANI e não me pergunte como pronunciar. Não são vocês os donos do notório saber? 



74 
 

 

Nunca vi, tá ligado? 

Na melhor universidade da América Latina foi o único lugar que não sabiam falar meu nome 

Tá tirando muito 

Mas os sobrenome lá dos cara colonizador tu tem que saber 

Eu vou saber pra quê? Me respeita, meu nome é STEFANI SILVA SOUZA 

 
Escrevi esse trabalho sozinha 
É isso mesmo, tio 

Se dizem aliados, mas na primeira oportunidade quem é o sobrecarregado? 

Vão dizer que não sou eu, é claro 

Sabe como que é, capitalismo e tal 

“A academia é uma máquina de moer gente” 

Mas tu tá aqui, fazendo o teu nome na ciência 

É pra rir mesmo 

 

Mas deixe-me ir 

Preciso andar 

Vou por aí a procurar 
Rir pra não chorar34 

 

 

Entre escritos, respiros, pausas, reflexões e ações de coragem, me questionei 

inúmeras vezes a respeito de como eu gostaria de finalizar este trabalho, assim como eu 

não sabia como começar eu enfrentei dificuldades para essa conclusão. 

Para falar a verdade, eu nunca gostei da ideia de “conclusão” em meus trabalhos, 

eu sempre utilizei “considerações finais”, não sei se melhora ou muda alguma coisa, mas 

nunca fiquei completamente à vontade com a ideia de concluir algo. Talvez isso se dê 

porque eu não acredite muito em finais, eu acredito em encerramentos de ciclos, o que 

para mim é diferente de concluir um pensamento. 

Seja ele em um artigo, TCC e demais trabalhos acadêmicos ou não acadêmicos. Só a 

morte é capaz de nos fazer parar de pensar, e mesmo assim, se o seu pensamento for capaz 

de atingir alguém, essas ideias não morrem, da mesma forma que Zumbi dos Palmares 

vive em nós. 

Permaneço com dificuldades para encerrar este capítulo da minha história, essa 

jornada de graduação que me rendeu 5 anos de formação acadêmica. Mas eu preciso 

encerrar para que novos caminhos sejam percorridos e inaugurados por mim, por outras 

pessoas e para nós que tem Palmares vivo dentro de si. 

 

 

 

34 Poema da autora intitulado “Deixe-me ir”, 2024. 



75 
 

O meu corpo negro enquanto lugar primeiro de uma intelectualidade 

afrodiaspórica abre os seus caminhos, permanece vivo, resistente, feliz. O meu corpo se 

inscreve a partir de ambientes que acontecem a partir de comunidades, de confluências, 

doações e recebimentos. 

Eu sei dar, mas também sei receber 

Eu vou exigir àquilo que é meu por direito 

Projeto minha voz para que todos me escutem 

Em processos de aquilombamento ressignifico orgulhosamente minha condição de mulher negra 

Zambi está aqui, em cada palavra escrita e desenhada 

Ela está em cada frase, pontuação e parágrafo deste trabalho 

Sua força está em mim 

 

Aqualtune reverbera em cada gesto meu 

Eu estou aqui 

Eu estou viva após 5 anos de graduação experimentando as dores mais profundas do racismo e misoginia 
Eu estou aqui, viva e pulsante 

E vão ter que aprender a falar o meu nome 

 

Não grito, eu sou 

Minha presença não é silenciosa 

Eu sou tudo aquilo que sou 

Não assumo responsabilidades das quais não posso cumprir 

Eu honro o meu nome 

Eu sou coroada 

Estrategicamente crio rotas de fuga 

Eles não podem me alcançar 

Eles não me acertam 
Eles não fazem ideia do que planejo 

Por isso fracassam 

Eu estou aqui 

Meu nome é STEFANI SILVA SOUZA 

Eu estou inteiramente viva 

Eu sou ao lado de Ilê Ayê, do Olodum, Racionais, Cartola, Zé Keti, Nina Simone, Tincoãs, Liniker, Lenna 

Bahule, Grupo Ofá, Tiganá Santana, Alcione, Lia de Itamaracá, Djavan, Gabi Guedes, Orquestra 

Afrosinfônica, Gilberto Gil, Dona Ivone Lara, Leci Brandão, Nei Lopes, Mateus Aleluia, Juçara Marçal, 

Cátia de França, Itamar Assumpção, Dorival Caymmi, Luana Bayô, Pixinguinha, Ilú Obá de Min e tantas 

e tantos outros35. 

Eu sou ao lado de tantos! E foi assim que eu costurei esse trabalho, ao lado de 

milhares resgatados pela força convocatória da ancestralidade. Todo dia eu sou, todo dia 

eu me torno, por isso eu abro os caminhos de (in)conclusão desse grande ritual de escrita 

que tem sido minha principal companhia. Zambi está aqui, presente! Marielle Franco está 

aqui, presente! Conceição Evaristo está aqui, presente! Carolina Maria de Jesus está aqui, 

presente! Maria Firmino dos Reis está aqui, presente! Abdias Nascimento está aqui, 

presente! Léa Garcia está aqui, presente! Lélia Gonzalez está aqui, presente! bell hooks 

 

 

35 Poema da autora intitulado “Eu sou ao lado de…”, 2024. 



76 
 

está aqui, presente! Angela Davis está aqui, presente! Martin Luther King está aqui, 

presente! Malcolm-X está aqui, presente! Sabotage está aqui, presente! Racionais está 

aqui, presente! Negra Li está aqui, presente! Machado de Assis está aqui, presente! Paulo 

Freire está aqui, presente! Eu estou aqui, nós estamos aqui porque Zumbi dos Palmares 

Vive, por isso faremos sonoramente Palmares de novo, presente! 



77 
 

REFERÊNCIAS 

AGIER, Michel. Ilê Aiyê: A fábrica do mundo afro. 1ª edição. São Paulo. Editora 34, 

2024. 

BATISTA, Leonardo Moraes. Educação Musical, relações étnico-raciais e decoloneidade: 

tensões, perspectivas e interações para a Educação Básica. Revista Orfeu, v. 3, n. 2, p. 

111-135, 2018. Disponível em: 

https://portal.amelica.org/ameli/jatsRepo/147/147683008/html/. Acesso em: 25 nov. 

2024. 

DE SOUZA, Luan Sodré. Educação musical afrodiaspórica: uma proposta decolonial a 

partir dos sambas do Recôncavo Baiano. Revista da ABEM, v. 28, 2020. Disponível em: 

https://revistaabem.abem.mus.br/revistaabem/article/view/917/579. Acesso em: 25 nov. 

2024. 

DE SOUZA SANTOS, Eurides. Racismo Acadêmico na Música: um diálogo com o 

Manifesto das pessoas negras contra o racismo nos cursos de música. In: XXXI 

Congresso da ANPPOM. 2022. Disponível em: https://anppom- 

congressos.org.br/index.php/31anppom/31CongrAnppom/paper/viewFile/927/533. 

Acesso em: 25 nov. 2024. 

DOS REIS, Maria Firmina. Úrsula. São Paulo. Editora Schwarcz-Companhia das Letras, 

2018. 

DOS SANTOS, Antônio Bispo; PEREIRA, Santídio. A terra dá, a terra quer. São Paulo. 

Ubu Editora, 2023. 

EVARISTO, Conceição. Becos da memória. 7ª edição. Rio de Janeiro. Pallas Editora, 

2022. 

EVARISTO, Conceição. Da grafia-desenho de minha mãe, um dos lugares de 

nascimento de minha escrita. Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra 

de Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, p. 48-54, 2020. 

EVARISTO, Conceição. Literatura negra: uma poética de nossa afro-brasilidade. 

Dissertação (Mestrado em Literatura Brasileira)- PUC-Rio, Rio de Janeiro, RJ, 1996. 

EVARISTO, Conceição. Literatura negra: uma voz quilombola na literatura brasileira. 

Um tigre na floresta de signos: estudos sobre poesia e demandas sociais no Brasil. 

Belo Horizonte: Mazza, p. 132-142, 2010. 

GARCIA, Débora; Souza, Elizandra. Publica, Preta! Manual de publicação 

independente. São Paulo. Sarau das Pretas, 2022. 



78 
 

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos nas lutas 

por emancipação. Petrópolis, RJ. Editora Vozes Limitada, 2017. 

JESUS, Carolina Maria. Quarto de despejo: diario de uma favelada. São Paulo: 

Editora Ática, 2016. 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã 

yanomami. Tradução de Beatriz Perrone-Moisés. São Paulo: Companhia das Letras, 

2019. 

KRENAK, Ailton. O amanhã não está à venda. São Paulo: Companhia das letras, 2020. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo (Nova edição). São Paulo. Editora 

Companhia das letras, 2019. 

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar, poéticas do corpo-tela. Rio 

de Janeiro. Editora Cobogó, 2021. 

NASCIMENTO, Beatriz. Uma história feita por mãos negras. São Paulo. Editora 

Schwarcz-Companhia das Letras, 2021. 

PINTO, Tiago Oliveira. As cores do som: estruturas sonoras e concepção estética na 

música afro-brasileira. África, n. 22-23, p. 87-109, 2004. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/africa/article/view/74580/78183. Acesso em: 25 nov. 2024. 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos orixás. São Paulo. Companhia das Letras, 2020. 

REIS, João José; GOMES, Flávio dos Santos. Liberdade por um fio: História dos 

quilombos no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 1996. 

REIS, João José. Rebelião escrava no Brasil: a história do levante dos malês em 1835. 

São Paulo. Companhia das Letras, 2003. 

SANTOS, Marcos dos Santos. Perspectivas etnomusicológicas sobre batuque: 

racialização sonora e ressignificações em diáspora. Tese (Doutorado) – Universidade 

Federal da Bahia (Escola de Música), Salvador, 2020. 

SANTOS, Eurides; SODRÉ, Luan; SANTOS, Marcos. Música e pensamento 

afrodiaspórico. Salvador: Diálogos Insubmissos, p. 149-1, 2022. 

SOUZA, Stefani Silva. A encruzilhada do saber artístico-musical enquanto potência 

pedagógica crítica a partir da escrevivência do sujeito negro periférico Comunicação. In: 

XXVI Congresso Nacional da ABEM. 2023. Disponível em: 

https://abem.mus.br/anais_congresso/V5/papers/1611/public/1611-7365-1-PB.pdf. 

Acesso em: 25 nov. 2024. 

SOUZA, Stefani Silva. Arte e pensamento negro como epistemologias críticas: 

contribuições para o ensino de música. Revista Música, v. 24, n. 1, p. 341-364, 2024. 

Disponível em: https://www.revistas.usp.br/revistamusica/article/view/229319/208469. 

Acesso em: 25 nov. 2024. 

http://www.revistas.usp.br/africa/article/view/74580/78183
http://www.revistas.usp.br/revistamusica/article/view/229319/208469


79 
 

SOUZA, Stefani Silva. Negro Drama: sonoridades afrodiaspóricas e periféricas na teia 

espiralar entre tempo e memória a partir da escrevivência. In: XXXIII Congresso da 

ANPPOM. 2023. Disponível em: 

https://anppom.org.br/anais/anaiscongresso_anppom_2023/papers/1526/public/1526- 

7474-1-PB.pdf. Acesso em: 25 nov. 2024. 

SOUZA, Stefani Silva. “Pânico na Zona Sul”: Contribuições para o pensar decolonial na 

música a partir de Racionais MC’s. In: XXXII CONGRESSO DA ANPPOM. 2022. 

Disponível em: 

https://anppom.org.br/anais/anaiscongresso_anppom_2022/papers/1214/public/1214- 

5683-1-PB.pdf. Acesso em: 25 nov. 2024. 

SOUZA, Stefani Silva. Perspectivas pedagógico-musicais e os ambientes de inscrição da 

intelectualidade afrodiaspórica a partir de Racionais MC’s. In. XXXIV Congresso da 

ANPPOM. 2024. Disponível em: 

https://anppom.org.br/anais/anaiscongresso_anppom_2024/papers/2229/public/2229- 

10866-1-PB.pdf. Acesso em: 25 nov. 2024. 



80 
 

ANEXO A 

 
Carta que eu submeti ao processo seletivo do Instituto de Estudos Avançados para 

participar do Grupo de Estudos em Escrevivência coordenado por Conceição Evaristo: 

Acredito que haja diversos atravessamentos na vida de uma pessoa negra, ainda 

mais quando esta vida é marcada pelo silenciamento histórico a qual socialmente lhe 

confere o racismo e, principalmente o machismo e a sexualização de corpos negros 

femininos. Porém esses atravessamentos também são brutalmente marcados pelo 

incômodo que estes corpos passam a ocupar com muita luta e resistência dentro dos 

espaços hegemônicos e institucionalizados do saber, como é o caso da Universidade de 

São Paulo. Em 2020 ingressei na Universidade de São Paulo em um dos cursos mais 

elitizado e branco, eu estava ingressando no curso de Licenciatura em Música na ECA 

USP, com meu cabelo alisado, minha pele negra e tocando saxofone. Mas ainda em 2020 

e, mesmo com todos os imprevistos que uma pandemia é capaz de causar e afetar eu 

deixei meu cabelo natural, parei de alisar e ali eu já estava me tornando negra. Quando 

digo que neste momento estava começando a me tornar negra eu me refiro a minha auto 

consciência de minha condição enquanto mulher preta e periférica ocupando um espaço 

historicamente branco e racista. 

Dentro deste processo comecei a pesquisar mais sobre a minha raça, sobre o meu 

povo e tive o privilégio de conhecer autoras e autores negros, como Lélia Gonzalez, 

Abdias do Nascimento, Sueli Carneiro, Carolina Maria de Jesus, Nilma Lino Gomes, 

Conceição Evaristo, Silvio Almeida e tantos outros. Ainda neste processo o meu despertar 

para a causa racial me conduziu a realizar durante o período de um ano uma iniciação 

científica a respeito do trabalho artístico do Racionais MC’s enquanto projeto político, 

sociocultural e educacional, mas também entendendo o impacto de suas narrativas com 

jovens negros de diferentes periferias do Estado de São Paulo. E para entender melhor 

este impacto pude realizar entrevistas com diversos jovens de diferentes periferias do 

Estado, além de desenvolver um projeto na Escola de Aplicação da FEUSP sobre o 

movimento hip hop e o rap, intitulado “hip hop e rap: pedagogias que emergem”. E ao 

longo de todo o meu envolvimento com a minha pesquisa meu cabelo afro já crescia e 

ganhava notoriedade e relevância para a minha jornada, mas também foi a minha 

pesquisa a principal responsável por me alfabetizar racialmente. Hoje eu, uma mulher 



81 
 

preta e periférica, filha de empregada doméstica e um porteiro, nascida e criada em 

Ferraz de Vasconcelos em um cortiço onde pude acompanhar desde a minha infância as 

mais diferentes formas de desigualdade e violência social e racial que assolam as 

grandes periferias do Estado, não consigo nomear o que me fez escapar desse ciclo 

violento e suicida, mas posso dizer e sentir orgulho de hoje ter a possibilidade de me 

candidatar para uma bolsa de pesquisa onde eu possa ter um maior contato com as 

minhas vivências enquanto sujeita periférica, mas principalmente em poder trabalhar 

com algo que eu defendo e acredito, podendo entrar em contato com a minha própria 

história a partir do processo de escrevivência. 



82 
 

ANEXO B 

Registros do “Caderno Negro” que eu utilizei durante as aulas e encontros com Conceição 

Evaristo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Figura 1: Registro de um dos encontros/aulas com Conceição Evaristo pelo IEA-USP. 

Fonte: arquivo pessoal da autora. 



83 
 

 

 

Figura 2: Registro de um dos encontros/aulas com Conceição Evaristo pelo IEA-USP. 

Fonte: arquivo pessoal da autora. 



84 
 

 


	Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao Departamento de Música da Escola de Comunicações e Artes da Universidade de São Paulo para obtenção do título de Licenciatura em Música.
	Orientador(a): Prof(a). Dr(a): Walter Garcia da Silveira Junior.
	INTRODUÇÃO: LUGAR PRIMEIRO
	II. CADERNO NEGRO
	1.1 TRAJETÓRIA DE VIDA
	1.2 POR UMA ESCREVIVÊNCIA ANCESTRAL FEMINISTA NEGRA
	1.2.1 PELAS VIAS DA ESCREVIVÊNCIA
	1.3 O TEMA SE ESCOLHE

	2. (DES)AFINANDO CONCEITOS
	2.1 ANCESTRALIDADE MUSICAL NEGRA
	2.2 CONFLUÊNCIAS SONORAS E A ESCRITA PARA A MULHER NEGRA
	3.1 FAREMOS SONORAMENTE PALMARES DE NOVO
	3.2 CRIANDO MUSICALMENTE ZUMBI
	3.3 FORJANDO PROCESSOS DE AQUILOMBAMENTO MUSICAL

	MEU ZAMBI: (IN)CONCLUSÃO
	REFERÊNCIAS
	REIS, João José. Rebelião escrava no Brasil: a história do levante dos malês em 1835.

	ANEXO A
	ANEXO B

