
UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO

ESCOLA DE COMUNICAÇÃO E ARTES

Pedro Felipe Sousa Garcia

Uma mitologia de marcas - Como a mitologia toma forma

atualmente

SÃO PAULO - SP

2021



Pedro Felipe Sousa Garcia

Uma mitologia de marcas - Como a mitologia toma forma

atualmente

Trabalho de Conclusão de Curso de graduação em Comunicação
Social - Habilitação em Publicidade e Propaganda, apresentado
ao Departamento de Relações Públicas, Propaganda e Turismo,
da Escola de Comunicações e Artes da Universidade de São
Paulo.

Orientação: Prof. Dr. Eneus Trindade Barreto Filho

SÃO PAULO - SP

2021



Nome: Pedro Felipe Sousa Garcia 

Título: Uma mitologia de marcas - Como a mitologia toma forma atualmente

Trabalho de Conclusão de Curso de graduação em Comunicação
Social - Habilitação em Publicidade e Propaganda, apresentado
ao Departamento de Relações Públicas, Propaganda e Turismo,
da Escola de Comunicações e Artes da Universidade de São
Paulo. 

Aprovado em: __ / __ / _____ 

Banca: 

Nome:

_____________________________________________________________

Instituição:

__________________________________________________________ 

Nome:

_____________________________________________________________

Instituição:

__________________________________________________________ 

Nome:

_____________________________________________________________

Instituição:

__________________________________________________________



AGRADECIMENTOS

Pela realização desse trabalho são devidos agradecimentos aos professores

da Escola de Comunicação e Artes da USP, por trilharem o caminho do

conhecimento e fornecerem aos seus alunos os mapas que nos guiam nessa vasta

floresta de informações, em que uma pessoa se perderia caso tentasse explorar por

conta própria. Esse trabalho também não seria possível sem as reflexões propostas

pelos autores vivos e mortos que compõem a base teórica da qual meus escritos se

derivaram e deixo aqui registrado minha gratidão.

Muitas pessoas trabalharam duro por mim durante muito tempo para que eu

pudesse chegar até aqui e esse parece ser o lugar certo para agradecer. Registro

aqui, então, o meu “muito obrigado” aos meus familiares, principalmente minha mãe

e meu pai, que criaram para mim uma vida na qual posso fazer parte de uma

universidade como a USP.



“A arte é uma mentira que nos ajuda a compreender a verdade”

(Pablo Picasso)



RESUMO

O presente trabalho tem como objetivo explorar alguns possíveis paralelos

entre a função desempenhada pelas mitologias antigas e seus arquétipos e a função

cumprida por grandes marcas da modernidade. Em outras palavras, a mitologização

das marcas. Em um esforço de entender adequadamente esses paralelos,

passamos pelas bases psicológicas que geram e sustentam os arquétipos. Para

isso, usamos reflexões amplamente atribuídas a Carl Jung e Joseph Campbell.

Veremos algumas das suas mais populares aplicações na mitologia e, por fim,

iremos desenrolar o paralelo entre as características dos deuses antigos e as

características atribuídas hoje em dia às grandes marcas através da publicidade e

da participação de seus consumidores no processo de definição da identidade da

marca e de si mesmos.

Palavras-chave: Marcas; arquétipos; mitologia; deuses antigos; Carl Jung;

Joseph Campbell

ABSTRACT

This document has the objective of exploring a few possible parallels between

the function played by ancient mythology and their archetypes and the function

played nowadays by big brands. In other words, the mythologization of brands. In the

efforts of properly understanding these parallels, we go through the psychological

basis that generate and sustain the archetypes. For that, we use thoughts largely

attributed to Carl Jung and Joseph Campbell. We will see some of their most popular

roles in mythology and, finally, unravel the parallels between the ancient gods’

characteristics and those that are attributed to big brands nowadays through

advertising and their consumers' participation in the process to define both the

brand’s identity and their own.

Key words: Brands; archetypes; mythology; ancient gods; Carl Jung; Joseph

Campbell



SUMÁRIO

AGRADECIMENTOS 3

EPÍGRAFE 4

RESUMO 5

ABSTRACT 5

SUMÁRIO 6

1. INTRODUÇÃO 7

2. O NINHO DOS ARQUÉTIPOS 8

A. O que é o Inconsciente Coletivo 10

B. A origem do Inconsciente Coletivo 13

3. A MITOLOGIA E O PENSAMENTO SIMBÓLICO 19

A. Articulando o conhecimento em símbolos 26

B. Conhecimento transmitido através de histórias e narrativas 37

4. OS DEUSES MODERNOS 55

A. As marcas têm personalidade 57

B. Como a publicidade e as marcas influenciam comportamentos 65

C. Imortalidade relativa 72

5. CONCLUSÃO 74

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 78



7

1. Introdução

Em histórias de todos os tipos é comum que haja repetição de temas e

símbolos. Essas repetições podem acontecer de diferentes formas e, de acordo com

a forma, são tratadas por diferentes nomes: clichês, tropos, instrumentos, motivos,

temas, arquétipos, estereótipos, e assim por diante. No decorrer da história eles se

manifestam de diversas formas diferentes, como em sonhos, contos de fadas,

folclores, mitos, religiões e rituais - que não são muito mais do que narrativas em

performance ativa. Tanto os temas quanto as formas simbólicas como eles se

manifestam têm, cada um, seu motivo de existir, que podem variar desde simples

fontes de entretenimento despretensioso até complexas estruturas narrativas e

ritualística - como as que constituem as narrativas religiosas e seus rituais. Dentro

desse universo de funções, o mais significativo para o presente trabalho é o de

articulação e transmissão de conhecimento. Ou seja, como formas de representar a

realidade através de um conjunto de símbolos cujas naturezas são tão fundamentais

na composição da mente humana que eles são necessários para a nossa

compreensão de mundo e de nós mesmos: os arquétipos e suas manifestações.

Por serem representações simbólicas bastante fortes - no sentido de poderem

carregar significados muito complexos de forma simples -, os arquétipos e suas

aplicações narrativas e mitológicas foram extensivamente usados na história

humana como forma de representação da realidade. É natural, contudo, que essas

representações acabem se esvaziando com o tempo e cedam lugar para novas

representações arquetípicas mais atuais e bem alinhadas com as demandas

culturais de seus tempos.

O intuito deste trabalho é justamente o de entender as forças desses

conjuntos simbólicos e explorar algumas das formas modernas que eles podem

assumir. Não nos cabe aqui encerrar o assunto, nem temos a pretensão de cobrir

todos os possíveis tópicos acerca do assunto. O que faremos é examinar algumas

características desses símbolos e traçar paralelos com algumas das formas que eles

assumem hoje em dia.



8

2. O ninho dos arquétipos

A característica mais lembrada dos arquétipos - por vezes tida como

definidora - é que eles se repetem incansavelmente em narrativas e ritos que

compõem a História humana. São personagens, estruturas narrativas, doutrinas e

princípios cosmogônicos, contos de heroísmo e traições, padrões de representação

simbólica e imagética, rituais de iniciação e modos de comportamento transculturais

que revelam as mais profundas semelhanças entre as culturas humanas. Esses

personagens, histórias, imagens e rituais podem - e frequentemente o fazem - diferir

em seus detalhes e época em que são contados, contudo, eles são

fundamentalmente os mesmos personagens, as mesmas histórias e imagens e os

mesmos rituais - às vezes, são praticamente idênticos. Não só eles se repetem de

uma cultura para outra, mas também dentro de uma mesma cultura é comum

encontrar histórias que são “figurinhas repetidas”. Apesar dessa repetição

aparentemente redundante, os motivos de base e os temas que fundamentam essas

repetições não parecem ser facilmente exauriveis. Pelo contrário, são temas e

motivos de surpreendente resiliência, maleabilidade e vigor.

Em uma tentativa de explorar e possivelmente explicar a origem dessas

universalidades interpretativas, Carl Jung propôs em seus escritos a existência de

um “Inconsciente Coletivo”. Ele acreditava que os temas presentes em símbolos

mitológicos e religiosos floresciam de uma base comum, cuja raiz fundamental seria

biológica, algo que, por amor à simplicidade, poderíamos chamar de memórias

hereditárias. Embora essa ideia possa parecer completamente lamarckista, quando

não totalmente mística, Jung não acreditava que memórias específicas e individuais

fossem herdadas pela prole de um indivíduo. Na verdade, essa herdabilidade se

refere à competência do organismo para dividir a realidade em categorias, não ao

conteúdo específico do que entendemos como memória ou lembranças.

O simples e marcante fato de que, sim, existem padrões muito significativos

que se repetem nas narrativas constituintes de diferentes - e substancialmente



9

diferentes - culturas. Para além disso, é fato de que em diferentes culturas podemos

identificar “coisas” que classificamos fácil e rapidamente como histórias, mitos,

narrativas, religiões, etc. Esses padrões por si só são fortes evidências de que existe

uma base comum geradora dessas “coisas”.

Podemos usar a capacidade humana para a linguagem como exemplo para

traçar um paralelo com o “Inconsciente Coletivo” e, consequentemente, com os

arquétipos. De todas as espécies conhecidas, o Homo Sapiens é a única capaz de

construir, entender e transmitir informações através de uma complexa estrutura

linguística; uma habilidade única de comunicar quem fez o que a quem através da

manipulação do som. Outros animais, ou não possuem linguagem, ou possuem uma

linguagem muito primitiva. Além disso, a eles, a nossa linguagem não pode ser

ensinada em nenhum nível que possamos considerar sofisticado. Por outro lado,

crianças humanas conseguem apreender, compreender e usar linguagem de forma

espontânea, fluente e até mesmo criativamente. Parece, então, mais do que

razoável concluir que a capacidade linguística humana tem, em algum nível, uma

fundamentação biológica, que é, de alguma forma, uma adaptação biológica para a

comunicação de informações (PINKER, 1995).

Ainda assim, os idiomas falados ao redor do mundo são diferentes entre si.

Um falante exclusivo da língua portuguesa não entende o que ele pode

eventualmente ouvir ser dito em mandarim. Apesar dessa falta de entendimento, ele

sabe que alguém está falando alguma coisa e reconhece que a outra pessoa está

usando uma linguagem para se comunicar. Ou seja, eles são diferentes em um nível

de análise, mas similares em outro. Ainda que estejam falando línguas diferentes e

por isso não possam se entender, os dois operacionalizam suas respectivas línguas

no mesmo “sistema operacional”, por assim dizer.

Enfim, da mesma forma que o idioma não é herdado geneticamente, as

narrativas, os personagens e os ritos de passagem em si não são hereditários. Por

outro lado, o que foi acima referido por “sistema operacional” é uma característica

biológica e, portanto, hereditária e faz o paralelo com o “Inconsciente Coletivo”

proposto por Jung.



10

A. O Inconsciente Coletivo

No final do século XVIII, o filósofo Friedrich Schelling já falava de um

“inconsciente” como parte das suas tentativas de entender a natureza do

pensamento (BOWIE, 2020). Ele sugere dois princípios que nos formam: o “princípio

consciente” e o “princípio inconsciente”, sombrio. Schelling adotou ainda a ideia de

que a Arte é uma rota para se entender aquilo que não pode ser acessado como

objeto de conhecimento, alegando que o “Eu” é consciente quanto à produção, mas

inconsciente em relação ao produto fruto dessa produção. O produto não poderia ser

entendido através das intenções do produtor, pois isso o tornaria em objeto

“condicionado”, e perderia, portanto, aquilo que torna artesanato em Arte.

Outros filósofos como Leibniz, Espinoza, Hegel, Schopenhauer, Nietzsche e

Kierkegaard também já usavam o termo “inconsciente” para se referir a processos

da mente e do pensamento, caracterizando a mente humana como um panteão de

agentes psíquicos.

Posteriormente, outros pensadores viriam a elaborar uma visão mais

sofisticada e formal sobre o inconsciente, como Freud, Jung e outros. Cada um

deles com suas particularidades tanto de abordagem quanto de conclusão sobre o

assunto. Para Freud, o inconsciente funciona como uma conexão entre o que é

somático – ou seja, físico e corporal – e o que é psíquico – fenômenos da mente

(JORGE, 2008). A abordagem de Jung, por outro lado, era mais simbólica, e foi

somente em 1914, “em plena vigência de seu confronto com Jung”, que Freud

introduziu pensamentos sobre o simbolismo presente nos sonhos.

A diferença mais importante entre Freud e Jung (dentro do que esse trabalho

aborda) é a forma como eles entendem o inconsciente. Para Freud, o inconsciente

tem uma natureza exclusivamente pessoal, sendo moldado pelas experiências,

traumas e complexos de uma pessoa. Embora ele estivesse ciente das formas mais

arcaicas e mitológicas da manifestação do inconsciente, o inconsciente em si, de

uma pessoa, seria exclusivo.



11

Mais tarde, em seus trabalhos, Freud fez uma diferenciação parecida com a

de Jung. Ele chamou de “Id” aquilo que caracteriza a psique dos instintos, os

impulsos mais primitivos e a base animal humana, cujo “conteúdo é tudo aquilo que

é herdado, trazido com o nascimento, estabelecido constitucionalmente”; enquanto o

"Superego" carrega a cultura e os aprendizados culturais (FREUD, 2013).

Jung, por outro lado, entendia o inconsciente dividido em duas partes: o

Inconsciente Pessoal e o Inconsciente Coletivo. O primeiro seria uma camada

relativamente superficial do inconsciente, de natureza indubitavelmente pessoal,

baseada em experiências pessoais. O segundo seria uma camada mais profunda, a

qual não é derivada de experiências pessoais e nem é uma aquisição particular, mas

é inata. Ele é “coletivo” justamente porque essa parte do inconsciente é universal,

não individual. Ele constitui um substrato psíquico comum, de natureza

suprapessoal, que contém modos e conteúdos de comportamento e interpretação

que são mais ou menos os mesmos em todo lugar e em todo indivíduo (JUNG,

1968). Em “O homem e seus símbolos”, Jung também distinguiu entre símbolos

naturais e culturais, que são basicamente níveis diferentes de elaboração de um

arquétipo:

“Quando um psicanalista se interessa por símbolos ocupa-se,
em primeiro lugar, dos símbolos naturais, distintos dos
símbolos culturais. Os primeiros são derivados dos conteúdos
inconscientes da psique e, portanto, representam um número
imenso de variações das imagens arquetípicas essenciais. Em
alguns casos pode-se chegar às suas origens mais arcaicas —
isto é, a idéias e imagens que vamos encontrar nos mais
antigos registros e nas mais primitivas sociedades. Os
símbolos culturais, por outro lado, são aqueles que foram
empregados para expressar "verdades eternas" e que ainda
são utilizados em muitas religiões. Passaram por inúmeras
transformações e mesmo por um longo processo de elaboração
mais ou menos consciente, tornando-se assim imagens
coletivas aceitas pelas sociedades civilizadas.” (JUNG. 1968, p.
93)

Para o entendimento mais completo dos arquétipos jungianos, devemos

entender que eles têm sua origem e abrigo no Inconsciente Coletivo, que eles são



12

frutos das informações que estão lá armazenadas e que são por ele transportadas.

Por isso, os motivos e padrões arquetípicos são recorrentes em rituais, religiões,

mitos e histórias milenares e contemporâneas. Esse aspecto comum não é

simplesmente decorrente da vivência social em uma região ou de uma cultura que

abarca uma certa sociedade. Eles não se mantêm somente em uma região ou em

uma cultura, mas são comuns de forma transcultural.

“O inconsciente coletivo é uma parte da psique que pode ser
negativamente diferenciada do inconsciente pessoal pelo fato
de não dever, como ele, sua existência a experiências pessoais
e, consequentemente, não é aquisição pessoal. Enquanto o
inconsciente pessoal é composto essencialmente por conteúdo
que foi, um dia, consciente, mas que desapareceram da
consciência esquecidos ou reprimidos, os conteúdos do
inconsciente coletivo nunca foram conscientes, e portanto
nunca foram aquisição pessoal, mas devem sua existência
exclusivamente à hereditariedade. Enquanto o inconsciente
pessoal consiste em sua maior parte de complexos, o conteúdo
do inconsciente coletivo é composto essencialmente por
arquétipos.” (JUNG. 1968, p. 42)

Ou seja, os arquétipos possuem origem nas bases arcaicas do funcionamento

da mente e da cognição humana que todos nós temos em comum. Essa

comunalidade provém do fato de que não há diferenças nas bases cognitivas dentro

da espécie humana. Como todos os indivíduos hoje tiveram origem dos mesmos

ancestrais comuns que saíram da África há aproximadamente 50 mil anos,

conservamos também as bases cognitivas desses mesmos ancestrais comuns

(WADE, 2006). Por isso, Jung chamou essa parte do inconsciente de “coletivo”.



13

B. A Origem do Inconsciente Coletivo

Para entendermos melhor a origem desse Inconsciente Coletivo, talvez o

melhor seja olhar através da ótica da biologia e psicologia evolutiva.

Para podermos processar as informações externas e o contexto material e

social em que vivemos, precisamos de uma plataforma cognitiva que torne possível

registrar, interpretar e agir. Para podermos processar os acontecimentos do mundo

externo, primeiramente, precisamos de um recurso físico e biológico que possa

receber e registrar esses acontecimentos. Depois que forem registrados, ainda

precisamos de um outro recurso que nos possibilite interpretar o que foi registrado.

Após isso, ainda precisamos de um outro recurso que tome decisões em relação ao

que foi interpretado. Só então podemos, enfim, agir.

Assim como um computador tem a capacidade e as possibilidades de

operação de seus softwares limitados pela qualidade, tipo e forma do seu hardware,

as criaturas vivas têm as suas interpretações, sensações, experiências,

pensamentos e ações limitados à plataforma biológica na qual evoluíram.

Se pegarmos uma esponja do mar e começarmos a cutucá-la, ela nunca –

não importa o tamanho do esforço despendido – sentirá cócegas. Por mais que o

melhor professor do mundo tentasse explicar a uma água-viva que 1+1=2, ela nunca

iria entender. Da mesma forma, nunca um ser humano poderá entender,

sensorialmente, o que acontece na mente do tubarão quando ele se orienta através

de campos elétricos extremamente fracos produzidos pelas células animais em

contato com a água do mar (FIELDS, 2007). Podemos, é claro, elaborar modelos

teóricos, identificar as células e os neurotransmissores e descrever em detalhes o

que acontece no organismo do tubarão, mas nunca entenderemos completamente o

que o tubarão sente naquele momento simplesmente porque a nossa plataforma

cognitiva não funciona da mesma forma, os nossos softwares operam em hardwares

diferentes.



14

O hardware das criaturas vivas, por assim dizer, surgiram de formas

diferentes de acordo com as circunstâncias que conduziram à evolução das

diferentes espécies. O entendimento apropriado dessa plataforma cognitiva, então,

só é possível quando levamos em conta o processo evolutivo que deu origem à

espécie.

O material bruto da evolução, no sentido darwinista da palavra, é o conjunto

de genes de uma espécie e as mutações que acontecem aleatoriamente nesse

conjunto de genes. Isso quer dizer que um organismo, um órgão, aptidão ou

habilidade não pode surgir do nada, sem nenhuma base previamente existente. Isso

só pode acontecer gradualmente, a partir de uma estrutura já existente. Além disso,

cada um dos estágios subsequentes devem gerar algum tipo de vantagem para o

organismo (WADE, 2006).

Por esse motivo, o ser humano compartilha diversos traços comportamentais

em comum com outros animais dos mais variados tipos. Pesquisadores

identificaram, por exemplo, risadas ultrassônicas em ratos quando recebiam um

certo estímulo tátil. Isto é, identificaram que os ratos também sentem cócegas e dão

risadas (PANKSEPP, BURGDORF, 2003). A diferença é que suas risadas são

ultrassônicas, portanto, impossíveis de serem registradas pelo ouvido humano sem

auxílio de algum aparelho.

Um dos reguladores de humor entre os seres humanos é a serotonina,

envolvida, por exemplo, na regulação da ansiedade e na expressão de dominância e

agressividade. Contudo, não somos a única espécie em que a serotonina tem essa

função. Diversos outros animais compartilham conosco o mesmo regulador. A

serotonina é, na verdade, um dos neurotransmissores mais antigos do mundo,

aparecendo em espécies muito primitivas, como o paramécio – organismo

eucarionte unicelular. Sua distribuição na cadeia evolutiva animal é quase unânime,

sendo encontrada desde planárias a vermes, crustáceos, moscas, cães, primatas e,

é claro, no ser humano. Suas funções, contudo, foram amplamente conservadas e

até mesmo expandidas através dos vários braços da árvore evolutiva (NICHOLS e



15

NICHOLS, 2008). Naturalmente, como resultado dessa longa história evolutiva, a

serotonina tem diversas funções comuns entre os animais, chegando até mesmo a

ser a condicional de certos paralelos comportamentais entre seres humanos e outros

animais. O paralelo é tanto que remédios antidepressivos usados em humanos – do

tipo SSRI, usados no tratamento da depressão e ansiedade – como o “Prozac”,

podem ser usados até mesmo em crustáceos e alcançar o mesmo resultado químico

e comportamental (ANTONSEN e PAUL, 1997).

Mas as semelhanças não se limitam ao aspecto bioquímico do que acontece

no organismo de diferentes espécies. Existem paralelos comportamentais notáveis

que apenas reforçam o aspecto evolutivo do comportamento humano.

Quando pássaros migram, por exemplo, eles entram em grandes disputas

territoriais. Os sons que eles emitem, geralmente interpretados por nós como canto,

podem ser gritos e brados de dominação. A “música” deles é um grito de guerra.

Eles buscam os melhores territórios, com bom acesso a alimentos e onde possam

usar como abrigo – protegidos de ventos, chuvas e predadores – para construir um

ninho que pode fazê-los parecer mais atraente para uma potencial parceira sexual.

Os seres humanos, de forma análoga, procuram um bom lugar para morar e garantir

a segurança de suas casas. A diferença é que não o fazemos com gritos – mas é

possível que aconteça em caso de briga de vizinhos sobre a posição de uma cerca,

por exemplo – mas fazemos por meio de cercas, muros, portões, câmeras de

segurança, etc. A forma muda, mas o fundamento é o mesmo: garantir a segurança

do seu abrigo.

Pássaros também passam por rituais de acasalamento – de fato, muitos

animais o fazem – em que os pássaros apresentam à sua pretendida parceira seus

atributos e espera que ela o avalie positivamente a ponto de escolhê-lo para

perpetuar a espécie. Analogamente, o ser humano faz o mesmo. Quando uma

pessoa está interessada em copular, ela busca mostrar seus melhores atributos ao

pretendido parceiro sexual. Novamente, o que muda é a forma de fazê-lo, mas o

fundamento é o mesmo: conseguir um parceiro sexual.



16

A diversidade cultural, por exemplo, amplamente vista como exclusividade

humana, também pode ser encontrada em outras espécies, ainda que em escala e

variedade muito menores (FRAGASZY e PERRY, 2009).

Comunidades de chimpanzés, uma das espécies mais próximas do ser

humano, junto com bonobos, com uma diferença estimada de 6 milhões de anos

(HARARI, 2017) – o que é pouco tempo do ponto de vista evolutivo –, também

entram em guerra de forma organizada e com distinção cultural entre “nós” e “eles”,

comportamento considerado exclusivamente humano até o registro desses eventos

entre chimpanzés.

De 1974 a 1978, foi observada por Jane Goodall o que ficou conhecido como

“Guerra dos chimpanzés de Gombe”: uma violenta guerra que acabou com o

extermínio de uma comunidade inteira de chimpanzés. Conflitos individuais entre

chimpanzés nunca foram novidade, mas, nesse caso, foi um conflito entre duas

comunidades em que os indivíduos de um grupo buscavam a violência contra o

outro grupo simplesmente por pertencerem ao outro grupo (GOODALL, 2010). O

evento aconteceu no Parque Nacional Gombe Stream, na Tanzânia, e chocou até

mesmo os pesquisadores da região. A guerra começou quando um macaco batizado

de Godi foi atacado enquanto se alimentava por outros oito macacos membros de

outra comunidade da região. Alguns dos agressores apenas seguraram e

imobilizaram Godi enquanto os outros o surraram até a morte. O padrão se manteve

pelos anos seguintes. Alguns macacos entravam no território do outro grupo

buscando machos sozinhos para atacar. A guerra seguiu dessa forma durante

quatro anos e acabou somente quando o menor dos grupos havia sido

completamente dizimado.

Inicialmente, alguns cientistas acusaram Goodall de “antropomorfismo

excessivo”, dizendo que ela estava vendo características humanas onde elas não

existiam, enquanto outros diziam que o motivo de tamanha violência fora a

interferência humana sobre as comunidades primatas na região. Contudo, estudos

posteriores (WILSON e outros, 2014) revelaram que as comunidades de



17

chimpanzés, mesmo em estado natural - sem interferência humana -, fazem guerras

de forma organizada, com planejamento, estratégia e discriminação cultural entre

grupos. Tudo isso espontaneamente, não como consequência do contato e

interferência humana.

Durante seus muitos anos de estudos sobre os primatas, Goodall ainda

observou que os chimpanzés constroem e utilizam as próprias ferramentas, são

capazes de se comunicar através de uma linguagem primitiva e ainda conseguem

entender o que seus pares pensam.

Esses paralelos e semelhanças com os seres humanos não são mera

coincidência. Eles são consequências diretas da árvore filogenética, isto é, do fato

de crustáceos, pássaros, macacos e humanos compartilharem ancestrais em

comum. Esse é o motivo da psicologia evolucionista, biologia comportamental e até

mesmo a antropologia conseguirem entender padrões de comportamento humanos

através do estudo de outros animais, principalmente primatas - os animais

geneticamente mais próximos do ser humano.

A seleção natural – e o processo evolutivo como um todo – é o que molda

uma espécie a partir de outras previamente existentes. Em outras palavras, é aquilo

que seleciona qual o “hardware” de uma espécie, sobre o qual os “softwares”

deverão ser executados. É o que determina qual a plataforma biológica de uma

criatura viva. Algumas espécies têm nessa plataforma apenas alguns poucos

recursos extremamente limitados, como no caso, por exemplo, dos plânctons, das

amebas, ou das esponjas. Outras criaturas têm o organismo muito mais complexo,

como no caso dos mamíferos, e, em última análise, do ser humano.

Finalmente, o Inconsciente Coletivo é um dos produtos desse longo processo

de evolução que criou o Homo Sapiens. Para o entendermos de fato, temos que

entender que a seleção natural não se restringe ao surgimento ou à seleção de

órgãos e membros. Mas, da mesma forma que uma pressão ambiental pode

favorecer um novo membro, ou um novo órgão, ela também pode selecionar certos

reflexos, reações, percepções, interpretações, habilidades e comportamentos – ou,



18

pelo menos, certas tendências comportamentais (PINKER, 2003). Freud, inclusive,

chegou a dizer em uma carta que “o inconsciente é certamente o verdadeiro

intermediário entre o somático e o psíquico, talvez seja o link tão procurado”

(JORGE, 2008). Nesse sentido, a mente teria parte de sua estrutura vinculada a

informações genéticas – presentes na estrutura do genoma humano – moldadas

pela seleção natural, sem poder ser completamente moldada e projetada a partir do

zero. O autismo, por exemplo, é uma condição neurológica inata com fortes raízes

genéticas, e ele nos lembra que o aprendizado através da cultura e do convívio

social só é possível porque pessoas neurologicamente normais possuem o

equipamento natural que é capaz de fazê-lo (PINKER, 2003).

Sem isso, não há como entender o motivo de existir um Inconsciente Coletivo

conforme o modelo de Carl Jung, que é uma parte da mente humana comum a

todos os seres humanos, independente de cultura ou contexto social. Ele não se

desenvolve individualmente, mas é herdado (JUNG, 1968).

Foram justamente os conteúdos armazenados no Inconsciente Coletivo

durante o processo evolutivo que foram chamados, por Jung, de “Arquétipos”. Eles

são arcaicos, tipos primordiais, “imagens universais existentes desde tempos

remotos” (JUNG,1968). “O arquétipo é essencialmente conteúdo inconsciente que é

alterado ao se tornar consciente, ao ser percebido, e toma sua cor a partir da

consciência individual na qual ele aparece”, diz Jung em Archetypes and the

Collective Unconscious. Ou seja, embora o Inconsciente Coletivo e seu conteúdo

sejam universais, suas manifestações conscientes assumem formas diferentes,

variando de acordo com o ambiente e a cultura do indivíduo. São elementos da

mente humana que se mantiveram constantes durante os milênios de diferença que

nos separam de nossos ancestrais do Paleolítico; eles transcendem diferenças de

fronteira, de governo, religião e cultura. É esse aspecto universal dos arquétipos que

os tornam inesgotáveis, e, para fins metafóricos, podemos entender que os

arquétipos falam a mesma língua, uma língua comum a todos nós, ainda que com

sotaques diferentes.



19

3. A mitologia e o pensamento simbólico

Jung conduziu estudos muito abrangentes sobre os arquétipos,

identificando-os em assuntos religiosos, mitológicos, contos de fada, pinturas,

histórias clássicas e sonhos. São elementos permanentes e fundamentais à mente

humana, podendo ser encontrados em todas as sociedades, civilizações, e até

mesmo em comunidades tribais primitivas. Eles “não são disseminados apenas pela

tradição, idioma ou migração. Eles podem reaparecer espontaneamente a qualquer

hora, em qualquer lugar, e sem qualquer influência externa” (JUNG, 2000, p.79).

Em seus escritos, Jung não chega a elaborar formalmente uma definição

única e concisa sobre o que são os arquétipos. O mais próximo que podemos

chegar de uma definição mais sintética seria algo como “a manifestação dos

conteúdos do Inconsciente Coletivo”. Contudo, essa definição é um tanto vaga

demais para os nossos propósitos. Uma outra definição, mais útil para o nosso uso e

não menos válida, encara os arquétipos como categorias fundamentais de

interpretação da realidade. Essas categorias são as bases nas quais a nossa

compreensão sobre o mundo se sustenta. Elas podem se manifestar em narrativas,

rituais, mitos e religiões como forma de articulação e transmissão de conhecimento,

compartimentalizando o mundo para torná-lo mais compreensível e, principalmente,

para simplificar um mundo que seria de outra forma infinitamente mais complexo.

“É impossível apreciarmos adequadamente a natureza das
categorias da imaginação mitológica sem desenvolvermos
algum entendimento do processo de categorização. O ato de
categorizar nos permite tratar os mistérios e o mundo
complexo em que habitamos como se fossem simples - como
se fosse, de fato, compreensível. Nós desempenhamos esse
ato de simplificação ao tratar objetos ou situações que
compartilham algum aspecto de estrutura, função ou de
consequência como se eles fossem idênticos. As pessoas são
muito boas em categorizar - tão boas, de fato, que essa
habilidade é tida como garantida e aparentemente simples.”
(PETERSON. 1999, p. 83)



20

A ideia de categorias básicas e universais, contudo, não é nova e muito

menos teve sua origem com Jung. O termo “arquétipo” em si – ou, mais

especificamente, archetypus – pode ser encontrado no pensamento antigo de Philo

Judaeus, ou Fílon de Alexandria, um filósofo judeu que vivia em Alexandria, no

Egito, território que na época era ainda uma província romana. Sua filosofia buscava

combinar Moisés e Platão em um único sistema filosófico. Em seu trabalho, ele

empregava o “arquétipo” como referência ao Imago Dei, ou Imagem Divina. Em

Corpus Hermeticum, conjunto de textos escritos entre os séculos II e IV, Deus é

tratado por “luz arquetípica” – ou, mais precisamente, αρχέτυπον φως. Em seus

trabalhos, St. Agostinho fala da “ideae principales”, que são um certo tipo de ideias

ou pensamentos que não estão formadas – que não estão articuladas –, mas estão

contidas na inteligência divina. A divindade desses pensamentos significa que são

eternos e intrínsecos. Embora a palavra “arquétipo” não apareça em seus escritos, a

ideia do que seria posteriormente elaborada por Jung já estava ali presente.

Além disso, segundo Jung, podemos entender os arquétipos como uma

paráfrase, uma forma diferente de se referir ao que Platão chamava de είδος (eidos),

no sentido de que a ideia é preexistente e supra-ordenada aos fenômenos do

mundo, que existem na psique conteúdos inconscientes e ativos, que continuamente

influenciam pensamentos, sentimentos e ações. Nesse sentido, guardadas as

devidas proporções, podemos entender os arquétipos de forma similar a “ideia” no

sentido platônico (JUNG, 1968). De forma análoga, o arquétipo da Grande Mãe, por

exemplo, não se refere a uma mãe especificamente, nem se refere a todas as mães

do mundo, mas sim a uma categoria interpretativa que agrega características

comuns a todas as mães e incompletas em cada uma delas. Bem como o Mundo

das Ideias de Platão, os conteúdos do inconsciente coletivo – manifestados na forma

de arquétipos – são imagens universais.

O problema maior de se lidar com o estudo dos conteúdos armazenados no

Inconsciente Coletivo, é que eles só podem ser entendidos a partir do momento em

que se manifestam de forma consciente.



21

“A existência psíquica pode ser reconhecida somente pela
presença de conteúdos capazes de consciência. Podemos,
portanto, falar sobre um inconsciente apenas na medida em
que somos capazes de demonstrar seu conteúdo”. (JUNG.
1968, p. 4)

Os arquétipos, por sua vez, são os veículos conscientes que temos

disponíveis para acessar o Inconsciente Coletivo. Eles se manifestam em sonhos,

mitos, rituais, religiões e nas artes de forma geral. Essas foram as primeiras formas

de se articular e transmitir conhecimento que, sem o rigor acadêmico, científico ou

literário moderno, buscava explicar e entender o mundo. Contudo, “entender o

mundo” para nossos antigos ancestrais não significava entender de que átomos as

coisas são feitas, mas, primordialmente, o significado do mundo ao redor; significado

esse geralmente atrelado a como essas coisas podem influenciar e significar

comportamentos (PETERSON, 1999). O ser humano primitivo não tinha interesse

em explicações descritivas objetivas dos acontecimentos do mundo – por exemplo,

para eles pouco ou nada importava que o nascer e o pôr do sol acontecem porque a

Terra tem um movimento de rotação –, mas tinham uma necessidade, um impulso

inconsciente, de apreender experiências sensoriais externas como eventos

psíquicos, internos (JUNG, 1968). Nesse sentido, a mitologização do sol deve

representar acontecimentos psíquicos. O inconsciente humano é pavimentado por

conflitos e dramas internos que foram redescobertos nos processos da natureza por

analogia.

“Todos os processos da natureza que foram mitologizados,
como verão e inverno, as fases da lua, as estações chuvosas,
e assim por diante, não são de forma alguma alegorias dessas
ocorrências objetivas; ao invés disso, são expressões
simbólicas dos dramas internos e inconscientes da psique que
se torna acessível ao consciente humano por projeção – isto é,
espelhados nos eventos da natureza.” (JUNG. 1968, p.6)

Ao falar de expressão simbólica, Jung se refere aos símbolos como “a melhor

expressão possível para um conteúdo inconsciente cuja natureza pode ser somente

adivinhada, porque ainda é desconhecido” (p. 6). Esses símbolos são inicialmente

apreendidos a partir das nossas experiências sensoriais do mundo físico que nos



22

cerca e posteriormente trabalhados e elaborados em narrativas, mitos, rituais e

religiões. As imagens e símbolos arquetípicos são tão carregados de significado e

são tão auto-evidentes para seus receptores, que ninguém precisa parar para

perguntar o que eles realmente significam. É uma forma mais “crua” que “lógica” -

formal - de articular pensamentos e conceitos.

“Em estado natural, por assim dizer, as pessoas não pensam
como se fossem versadas em lógica nem como empiristas.
Para isso é necessário treinamento. Contudo, na falta de tal
treinamento, ainda pensamos, mas de forma mais subjetiva -
como seres “irracionais”, emocionalmente idiossincráticos, que
habitam corpos de um tamanho particular, com propriedades
particulares e limitadas. Nossas categorias naturais - que são
os agrupamentos que geramos espontaneamente - não
consistem somente das propriedades consensualmente
tangíveis compartilhadas pelos objetos e pelas situações com
as quais nos deparamos. Nem estão as categorias naturais
bem amarradas - seus limites são confusos e se sobrepõem. A
construção de agrupamentos é possível - claramente, uma vez
que eles existem - e a habilidade de construir e usar esses
conjuntos já se provou útil em um sem número de formas.”
(PETERSON. 1999, p.84)

Essas “categorias naturais” são as formas básicas de classificação do mundo.

Elas articulam símbolos que são subjetivos em um nível de análise e universais em

outro. O pensamento simbólico não tem interesse em olhar para a água e entender

que ali são dois átomos de Hidrogênio e um de Oxigênio, mas sim no significado que

tem a água dentro de um certo contexto. Mais à frente, veremos como a água

salgada foi usada no pensamento mesopotâmico como forma de simbolizar o caos

e, ao mesmo tempo, os limites do mundo, enquanto a água doce representa a

ordem e a cultura. E da junção – do “casamento” – entre os dois, surgiram os

deuses e o mundo em que habitamos. A água, nesse caso, representa a

possibilidade de fertilidade, a fonte primária da vida, o sexo e a potência. O

pensamento simbólico nos permite analisar um assunto sob diversos ângulos

simultâneos de forma conjunta. Aquilo que impede essa junção e impõe uma coisa

apenas, é o pensamento diabólico. “Dia” é o contrário de “sym”, então,

etimologicamente falando, diábolo é o que separa e impõe um significado apenas.

Sem o pensamento simbólico, a água se torna somente H2O.



23

É esse tipo de articulação simbólica que está presente em tradições tribais

primitivas, mitos, religiões, rituais, fábulas, contos de fadas e até mesmo sonhos.

Essas histórias nos permitem um entendimento quase imediato de assuntos

extremamente complexos (temas milenares discutidos vastamente por filósofos) da

forma mais próxima possível das categorias perceptivas básicas que compõem a

nossa plataforma interpretativa. Esses símbolos arquetípicos não são simplesmente

inventados, não podem ser encomendados ou reprimidos, eles são produções

simbólicas espontâneas da psique humana e cada um carrega em si o poder

germinativo de sua fonte (CAMPBELL, 2004).

Tomemos o exemplo de Deus separando luz e trevas. Na história do Gênesis,

uma das primeiras coisas que Deus faz para começar a dar forma ao universo é

separar a luz das trevas. E aqui podemos entender a luz de algumas formas

diferentes: como fenômeno físico que nos permite ver o que está acontecendo;

como representação simbólica para o conhecimento; ou como representação da

ordem que surge do caos.

A nossa visão é muito competente em reconhecer objetos, pessoas,

predadores e presas durante o dia, quando há abundância de luz. O contrário

acontece na ausência de luz; mal podemos distinguir o ambiente. Ou seja, nossa

capacidade de percepção do mundo está muito ligada à visão, a qual depende da

presença de luz. De fato, o mais importante dos nossos sentidos é a visão (DONDIS,

2007). Inclusive é por isso que os egípcios colocavam no topo das pirâmides o olho

que tudo vê, como referência à importância da visão – mais sobre isso quando

discutirmos o mito da criação egípcia. Não só a luz, mas também a visão estão

associadas ao conhecimento, à explicação e àquilo que é explicável, enquanto as

trevas estão associadas ao desconhecido e àquilo que não é explicável. Em território

conhecido podemos erguer edifícios – simbolicamente falando – e construir um

espaço seguro. No conhecimento habita a ordem, enquanto no desconhecido,

apenas o caos ainda não explorado.

À essa luz, faz sentido que a primeira ação de Deus seja separar a luz da

escuridão. Em um nível fundamental, podemos dizer que o que está acontecendo é



24

a separação do mundo em duas categorias: o conhecido e o desconhecido; a ordem

e o caos. Esse acontecimento inicial não está somente presente no Gênesis, mas

também em todos os outros mitos de criação. Seja na Grécia, Mesopotâmia, Egito,

ou outras mitologias, a criação do mundo, do universo, de certa forma, é narrada

antes da criação do Homem. A separação entre a ordem conhecida e o caos do

desconhecido surge anteriormente à própria existência humana. De certa forma, isso

nos conta que a plataforma cognitiva responsável por separar o mundo entre o

conhecido e o desconhecido precede a própria humanidade e que nós vivemos em

cima desse dilema, em trânsito entre o conhecido e o desconhecido, entre a ordem e

o caos.

Os grandes heróis da história, das grandes religiões do mundo, são

justamente os personagens que saíram em exploração do desconhecido e, por

consequência, criaram ordem a partir do caos. A estrutura narrativa da Jornada do

Herói é a exploração do desconhecido por excelência, e a exploração do

desconhecido é a estrutura básica do monomito de Campbell, em que um herói se

aventura para além do seu mundo comum do dia-a-dia em direção a uma região

desconhecida, onde o herói irá encontrar, enfrentar e vencer os desafios do

desconhecido e finalmente pode desfrutar dos benefícios de sua jornada.

(CAMPBELL, 2004. p, 28). Essa mesma estrutura está presente não somente nas

mitologias e religiões, mas também nas narrativas clássicas e modernas.

Podemos entender melhor o sucesso desse tipo de estrutura narrativa quando

olhamos algumas dezenas de milênios para o passado, quando nossos ancestrais

tiveram que recorrer à migração para poderem sobreviver.

Por volta de 50 mil anos atrás, os indivíduos da espécie humana começaram

a migrar como forma de buscar mais recursos cada vez mais escassos devido à

crescente pressão populacional (HOPPE, 2018). Quando o número de indivíduos da

espécie ainda não superava os 5 mil, e todos estavam confinados ao norte da África,

eles viviam em pequenas comunidades caçadoras-coletoras de algumas dezenas e

de quantidade máxima de aproximadamente 150 pessoas (DUNBAR, 2003).

Contudo, sociedades caçadoras e coletoras viviam parasiticamente, sem cultivar ou



25

criar, apenas consumindo o que a natureza oferecia. Isso significa que a densidade

populacional tinha que se manter bastante baixa para manter uma vida

razoavelmente confortável. Ou seja, se um grupo começasse a crescer demais, os

recursos, antes suficientes, passariam a ser insuficientes para se manter um bom

padrão de vida. As pessoas tentavam impedir que essa pressão populacional

surgisse através de abortos, infanticídios, sacrifícios e redução do índice de gravidez

com longos períodos de amamentação, que, em combinação com baixa gordura

corporal, reduz a fertilidade feminina. Ainda assim, a população continuava em

crescimento. A principal alternativa encontrada para o problema foi a migração. O

processo repetia o padrão. Um grupo invadia um território desconhecido e, quando a

pressão populacional começasse a apertar, parte do grupo ficava por ali mesmo e

outra parte se mudava para outro lugar.

Esse processo, de forma generalizada e simbólica, é a Jornada do Herói. A

capacidade de explorar novos territórios e de expandir os domínios do território

conhecido foi o que fez com que a humanidade chegasse onde chegou. Podemos

entender essa exploração de território desconhecido historicamente, como no caso

da migração, mas também psicologicamente. Nesse caso, o território desconhecido

não precisa ser necessariamente físico, mas pode ser situações desconhecidas,

novidades tecnológicas, por exemplo, as quais o indivíduo pode explorar seus

desafios e desfrutar dos produtos dessa exploração. Ou seja, a estrutura cognitiva e

psicológica que incentiva a exploração do desconhecido, que estimula a dominação

do caos em ordem, é uma parte arcaica da mente humana, isto é, arquetípica. Por

isso, a estrutura da Jornada do Herói pode ser exaustivamente repetida sem nunca

se tornar exaustiva e saturada.



26

A. Articulando o conhecimento em símbolos

Naturalmente, existe um caminho a ser percorrido para transformarmos em

conhecido algo desconhecido, e é exatamente sobre isso de que se tratam as

grandes narrativas da história humana. São as tentativas iniciais de se categorizar -

e, de certa forma, simplificar - a realidade para torná-la mais explicável, mais

comunicável para as gerações posteriores. Se hoje podemos fazê-lo na forma de

artigos científicos cheios de gráficos e tabelas, com teses, argumentos e uma

conclusão que o fecha no final, os antigos, que não tinham - e provavelmente não

sentiam falta - esse tipo de produção textual, usavam narrativas, mitos e rituais para

cumprirem o mesmo propósito. Uma boa história, que cumprisse sua função e fosse

suficientemente arquetípica para se fazer válida por diversas gerações, sobrevivia e

amadurecia de forma espontânea. Por amadurecer, podemos entender como a

filtração, ou - talvez a melhor forma de entender - como a destilação dessas histórias

às suas formas arquetípicas mais puras, mais condensadas. Ao serem densas o

suficiente, os arquétipos presentes nessas histórias, por serem categorias

interpretativas, fazem com que elas sejam tão facilmente compreendidas pelas

pessoas, que elas passam a reproduzi-las e usá-las como forma de entender o

mundo. Para evidenciar a proximidade das simbologias mitológicas com as nossas

categorias interpretativas básicas, Jung traz os sonhos para a discussão:

“Como existem muitas coisas que estão além de nossa
compreensão humana, usamos frequentes vezes – consciente
ou inconscientemente – conceitos e figuras simbólicos quando
a elas nos referimos (sem considerar a linguagem eclesial que
está cheia disso); não só usamos símbolos, mas os produzimos
espontaneamente em nossos sonhos.” (JUNG. 2019, p. 90)

Freud, por sua vez, em “A Interpretação dos Sonhos”, argumenta que esses

símbolos não são restritos aos sonhos. Eles tomam forma mais completa e robusta

nos folclores e mitos populares (FREUD, 2019). Muitas vezes, esses mitos antigos

apresentam conhecimentos que foram posteriormente articulados de forma mais

formal e empírica – de forma mais científica. Vamos ver a história de Prometeu como



27

exemplo de como esse conhecimento pode evoluir, saindo de um estágio narrativo e

simbólico até o mais científico e objetivo.

Prometeu

Podemos imaginar, por exemplo, a dificuldade que os antigos tinham em

articular formalmente a importância que o domínio sobre o fogo teve na evolução

humana. Certamente os gregos antigos não diriam que uma série de mudanças

adaptativas fizeram nossos ancestrais capazes de entender e dominar o fogo,

possibilitando o cozimento de alimentos, o que pode fazer novas mutações não

resultarem em morte, como um trato digestivo mais curto e cérebros maiores, o que

nos fez ser racionais, ou melhor dizendo, nos permitiu uma atividade neural mais

sofisticada. Contudo, por mais surpreendente e aberrante que possa parecer, esse

conhecimento era, sim, transmitido entre os gregos. A diferença é a forma como eles

o faziam: através dos mitos. Mais especificamente, através da história de Prometeu.

A Origem do ser humano, segundo a mitologia grega, tem algumas diferentes

versões – como todas as outras histórias antigas –, mas todas elas passam pela

história de Prometeu. Em certo ponto da Teogonia, os deuses encarregaram os titãs

Epimeteu e Prometeu de criarem os animais que habitariam o mundo recém

conquistado por Zeus e seus irmãos. Epimeteu se encarregou da criação dos

animais e Prometeu ficou responsável por supervisionar os trabalhos do irmão. Em

outras versões, são os deuses que criam os animais e seres humanos, enquanto

aos irmãos sobra a tarefa de lhes atribuir características e qualidades.

De qualquer forma, cada animal recebeu um certo atributo que lhes conferia a

capacidade de sobreviver em meio à natureza. Para alguns, ele deu a habilidade de

voar, para outros, a habilidade de nadar e se mover pela água. Escamas, couro,

pelos grossos, velocidade, força, tamanho, asas, presas, garras, cascos, chifres, etc

foram distribuídos generosamente aos animais. Enquanto isso, Prometeu criava os

humanos a partir do barro. Prometeu os criou à imagem dos deuses, contudo, Zeus

decretou que deveriam continuar como mortais e adorar os deuses do Monte



28

Olimpo. Quando chegou o momento de conferir aos seres humanos suas

características, os titãs se viram esgotados de materiais de confecção, pois foram

todos usados na criação dos animais.

O resultado foi a criação de uma criatura frágil e indefesa, sem pêlos para

resistir ao frio, sem garras ou velocidade para caçar, sem presas apropriadas para o

abate de animais vivos, ou asas para fuga de predadores. Apenas um corpo

vulnerável e sem possibilidades de sobreviver por conta própria no meio natural.

Prometeu sabia que essas características – ou a falta delas – levariam

inevitavelmente à extinção da sua criação ou a sua subserviência total aos deuses

enquanto fossem dependentes de sua proteção. Decidido a evitar esse destino

infeliz, Prometeu decidiu subir ao Olimpo, invadir a oficina de Hefesto e Atena e

roubar o Fogo Sagrado dos Deuses, ou Fogo do Céu, símbolo da inteligência, da

engenhosidade e da astúcia divinas, e entregá-lo aos homens, munindo-os da

inteligência, engenhosidade e criatividade. Com esse atributo, dentre as criações

dos titãs, o ser humano tornou-se o mais semelhante aos deuses, sendo capaz tanto

do raciocínio quanto da engenhosidade, até então exclusiva, e reservada aos

deuses, tornando os homens quase-deuses.

Naturalmente, Zeus e os demais deuses ficaram furiosos com Prometeu e,

como punição, ele foi arrastado e acorrentado a um rochedo no monte Cáucaso, nos

limites do mundo, onde permaneceria sendo torturado por abutres que devorariam

seu fígado. Como titã e imortal, Prometeu seria, então, devorado eternamente à

medida que seu fígado se regenerava. Sua punição seria imediatamente terminada

no instante em que ele se submetesse voluntariamente a Zeus. Contudo, Prometeu

preferiu manter sua perpétua agonia sem nunca mostrar sinais de arrependimento

do seu ato pela humanidade, tornando-se um símbolo da resistência ao sofrimento

imerecido e à opressão.



29

A tortura de Prometeu, por Salvador Rosa
(1646-1648)
<https://fantasticacultural.com.br/imgs/imgs/2
02101080550101-a_tortura_de_prometeu_po
r_salvator_rosa___1646_1648_mito_grego_
mitologia.jpg>  acessado em: 24/06/2021

Prometeu carregando o fogo dos deuses, por Jan
Cossiers <
https://fantasticacultural.com.br/imgs/imgs/202101080
530176-prometeu_carregando_o_fogo_dos_deuses_
por_jan_cossiers__mito_grego_mitologia.jpg>
acessado em: 24/06/20

Quando Prometeu entregou à humanidade o Fogo do Céu, ele garantiu à

humanidade superioridade em relação aos outros animais criados por seu irmão

Epimeteu. Esse “fogo” é tanto literal quanto simbólico – no caso, simbólico da

sabedoria, mais especificamente, da sabedoria divina. Em algumas versões da

história o que Prometeu entrega à humanidade é o fogo, enquanto em outras, é a

inteligência. O fato é que, em posse do fogo, os homens passaram a criar armas

com as quais podiam subjugar os outros animais, instrumentos para cultivar a terra e

ferramentas para que se tornassem mais independentes das variações climáticas,

bem como meios para cunhar moedas e desenvolver o comércio.

Hoje em dia, mais de dois mil e quinhentos anos depois, hipóteses da biologia

evolutiva propõem que o advento do cozimento de alimentos duros – possível

somente devido ao domínio do fogo – possibilitou o desenvolvimento de cérebros

https://fantasticacultural.com.br/imgs/imgs/202101080550101-a_tortura_de_prometeu_por_salvator_rosa___1646_1648_mito_grego_mitologia.jpg
https://fantasticacultural.com.br/imgs/imgs/202101080550101-a_tortura_de_prometeu_por_salvator_rosa___1646_1648_mito_grego_mitologia.jpg
https://fantasticacultural.com.br/imgs/imgs/202101080550101-a_tortura_de_prometeu_por_salvator_rosa___1646_1648_mito_grego_mitologia.jpg
https://fantasticacultural.com.br/imgs/imgs/202101080550101-a_tortura_de_prometeu_por_salvator_rosa___1646_1648_mito_grego_mitologia.jpg
https://fantasticacultural.com.br/imgs/imgs/202101080530176-prometeu_carregando_o_fogo_dos_deuses_por_jan_cossiers__mito_grego_mitologia.jpg
https://fantasticacultural.com.br/imgs/imgs/202101080530176-prometeu_carregando_o_fogo_dos_deuses_por_jan_cossiers__mito_grego_mitologia.jpg
https://fantasticacultural.com.br/imgs/imgs/202101080530176-prometeu_carregando_o_fogo_dos_deuses_por_jan_cossiers__mito_grego_mitologia.jpg


30

maiores e mais sofisticados uma vez que menos energia era necessária para a

digestão. Energia essa que poderia então ser deslocada para a atividade neural, o

que levou a um massivo desenvolvimento cognitivo do ser humano (GIBBONS,

2007). Esse desenvolvimento cognitivo é, de fato, o que distinguiu o homem das

outras espécies, fez possível o desenvolvimento de uma linguagem mais sofisticada

e uma comunicação mais complexa e permitiu um melhor entendimento e domínio

dos eventos naturais.

No fim das contas, é equivalente dizer que Prometeu entregou à humanidade

o fogo ou a sabedoria. Pela beleza poética, diremos que foi o fogo. Mas a simbologia

é simples, o fogo é a luz, é aquilo que ilumina o caos, é a sabedoria e o

conhecimento. Enfim, é, de fato, impressionante que os gregos “soubessem” disso –

ainda que de forma muito arcaica.

A pergunta que esta é: “Mas se eles sabiam disso, por que não simplesmente

dizer de forma clara? Qual o motivo de criar uma história para, no final das contas,

mal conseguirem ser claros naquilo que queriam explicar?”. Bem, a questão é que

eles não sabiam que era isso que estava sendo articulado na história. Eles não

partiram de um conhecimento formal e bem esclarecido sobre o assunto para

poderem, então, criar a história e o personagem Prometeu. Não, essa história era

justamente parte do esforço necessário para articular propriamente o que ainda não

era completamente conhecido.

Esse é o processo de descoberta do desconhecido, ou, mais precisamente,

esse é o processo em que o desconhecido começa a ser articulado e transformado

em algo conhecido. Primeiro encontramos e confrontamos o desconhecido – essa é

a jornada do herói –, depois tentamos organizar o desconhecido em simbologias,

que podem surgir espontaneamente em sonhos, alucinações e visões, um momento

que as religiões podem tratar como um momento de “iluminação divina”, ou, se

formos usar a terminologia comum da Jornada do Herói, o “chamado à aventura”.

Esse momento é amplamente presente em narrativas antigas e já serviu como fértil

solo para pinturas e outras formas de ilustrações dessas mesmas narrativas. E, por

ser um elemento estrutural arquetípico na construção de uma história, ainda é usado



31

hoje em dia como base estrutural de todo tipo de narrativa, desde romances e

contos até séries de tv e grandes produções cinematográficas.

The inspiration of Saint Mathew (1602),
por Caravaggio. Disponível em:
<https://pt.wikipedia.org/wiki/Ficheiro:The_
Inspiration_of_Saint_Matthew_by_Carava
ggio.jpg>, acessado em: 08/08/2021

San Francesco riceve le stimmate (1594), por
Federico Barocci. Disponível em:
<https://commons.wikimedia.org/wiki/File:San
_Francesco_riceve_le_stimmate_-_Barocci.pn
g>, acessado em: 08/08/2021

Em um estágio pouco mais avançado, vemos surgir narrativas sobre o

assunto, expondo-o de forma mais clara. Além disso, há a proposta de que a

filosofia, mãe de todas as ciências, tenha surgido como uma derivação dos mitos,

como tentativa de aprofundar as reflexões mitológicas.

Podemos notar uma gradação na transformação do desconhecido (das

trevas) em conhecimento (luz). Um processo de produção e transmissão de

conhecimento e costumes que sai da experiência bruta do desconhecido, passa

https://pt.wikipedia.org/wiki/Ficheiro:The_Inspiration_of_Saint_Matthew_by_Caravaggio.jpg
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ficheiro:The_Inspiration_of_Saint_Matthew_by_Caravaggio.jpg
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ficheiro:The_Inspiration_of_Saint_Matthew_by_Caravaggio.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:San_Francesco_riceve_le_stimmate_-_Barocci.png
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:San_Francesco_riceve_le_stimmate_-_Barocci.png
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:San_Francesco_riceve_le_stimmate_-_Barocci.png


32

pelas representações simbólicas de sonhos, pelas manifestações narrativas, e vai

terminar na compreensão científica formal do fenômeno primitivamente explicado

nas narrativas. Os elementos que antes eram desconhecidos passam a ser um

pouco melhor compreendidos quando articulados em narrativas e representações

simbólicas. Simbolicamente, podemos dizer que, ao contar uma história e separar o

conhecido do desconhecido, imitamos a ação de Deus no Gênesis, de separar Luz e

Trevas. Com Prometeu, vemos o caminho muito bem exemplificado. A história de

Prometeu é uma explicação simbólica de um fenômeno que foi mais tarde articulado

científica, racional e formalmente. É o que disse Picasso, que a arte é uma mentira

que nos ajuda a compreender a verdade.

Nada mais representativo das histórias mitológicas do que os deuses. Embora

eles nem sempre assumam forma humana, podemos entendê-los como

personificações de elementos da natureza, de modos primitivos do ser, em suma,

dos aspectos da realidade que compõem a experiência humana, mas não estão sob

nosso controle. Por “personificação” aqui podemos entender uma imagem, ou uma

descrição que caracterize uma divindade. Por exemplo, no Antigo Egito, Anúbis,

deus associado à mumificação e à vida após a morte, responsável por conduzir e

orientar as almas no pós-vida, era caracterizado de forma antropozoomórfica, com

corpo de homem e cabeça de chacal. Em outras situações, ele também é retratado

como um chacal completo, em posição de esfinge. Apesar das misturas com formas

de animais, ainda podemos manter a “personificação” sem perda de sentido, pois,

mesmo que tenham forma de animais, ainda possuem características humanas tanto

físicas quanto comportamentais, de personalidade.



33

Anúbis com corpo humano e cabeça de
chacal; disponível em:
<https://pt.wikipedia.org/wiki/Ficheiro:An
ubis_standing.svg>; acessado em:
05/07/2021.

Anúbis em forma de esfinge; disponível em:
<https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Anu
bis_jackal.svg>; acessado em: 05/07/2021.

Podemos lembrar também dos deuses gregos. Eles têm uma forma humana e

mesmo emoções humanas – o que nos remete ao Deus cristão, que fez sua criação

em sua imagem e semelhança –, mas isso porque são representações

antropomórficas (proximidade com a nossa plataforma interpretativa) de elementos

que são incontroláveis, que ditam comportamento e que são eternos (elementos que

fogem da nossa compreensão imediata, elementos desconhecidos em primeira

análise). Os gregos diziam que as pessoas eram os brinquedos dos deuses. Ou

seja, os deuses são representações dos elementos do mundo que nos controlam.

https://pt.wikipedia.org/wiki/Ficheiro:Anubis_standing.svg
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ficheiro:Anubis_standing.svg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Anubis_jackal.svg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Anubis_jackal.svg


34

Na comparação entre os deuses, temos mais uma vez um cenário em que

podemos ver diferenças em um certo nível de análise - como em suas descrições,

funções, personalidades e responsabilidades - ao mesmo tempo em que podemos

identificar semelhanças em outro nível. A mais notável semelhança entre eles é a

imortalidade. Todos os deuses são imortais. Há histórias em que um deus entra em

conflito com outros, mas o resultado nunca é a morte do que sofreu a derrota. O que

ocorre é o aprisionamento, esquartejamento, inutilização, banimento, tortura eterna,

etc, mas não a morte. Cronos, apesar de devorar seus filhos, acaba por vomitá-los

vivos; Zeus aprisiona Cronos no submundo, mas não pode matá-lo; Prometeu é

acorrentado e torturado eternamente; Marduk não mata Tiamate, mas a corta em

pedaços para poder construir o mundo. Ou seja, nem mesmo um deus pode cessar

a existência de um outro, apenas alterar a sua situação, seja momentaneamente ou

de forma permanente.

Outro ponto de destaque é que os deuses controlam o comportamento

humano. Talvez não diretamente, mas, no mínimo, através daquilo que eles

representam. Se seguirmos a linha de raciocínio do Jung sobre a mitologização dos

processos da natureza, podemos, quase que imediatamente, entender os deuses

como personificações - mitologizações - dos elementos da natureza. E por

“elementos da natureza” podemos incluir também comportamentos instintivos,

animalescos e primitivos. Nesse sentido, os deuses também representam

componentes primários da existência.

Por isso as divindades são eternas, porque esses fenômenos já aconteciam

antes de o ser humano existir e continuarão acontecendo depois que o Homo

Sapiens for extinto. Eles nos controlam e são personalidades porque são, além de

fenômenos naturais, elementos primários do ser. Quando se está sob o domínio da

raiva, o indivíduo não se controla. Sob a paixão erótica, ele é quase unicamente uma

ferramenta daquele sentimento primitivo que guia a perpetuação da espécie. O

mesmo vale para fome ou qualquer motivação primitiva. Por isso os gregos

entendiam os humanos como simples brinquedos dos deuses.



35

O exemplo mais claro disso é o Cupido (Eros para os gregos), representação

do amor, do desejo e do que seria posteriormente chamado de luxúria, um dos sete

pecados capitais. Ele é eterno, não só por ser um deus, mas porque o desejo é

muito mais antigo que nós, ele já existia e continuará existindo quando não

estivermos mais aqui. É incontrolável, pois não podemos escolher quando seremos

alvejados por sua flecha. E, por isso, determina comportamento. O Cupido, contudo,

não emerge sozinho com essas características. Todos os deuses as têm, como

Afrodite (Vênus), a deusa da beleza. Aliás, não é coincidência que o Cupido seja

filho dela. Essa espécie de sucessão dos deuses forma uma hierarquia entre eles,

como se estivessem nos dizendo que a existência de um certo fenômeno precede e

condiciona outros.



36

Psyche revived by Cupid’s kiss (1793), por Antonio Canova. Disponível em:
<https://en.wikipedia.org/wiki/Cupid_and_Psyche#/media/File:0_Psych%C3%A9_ranim%C3
%A9e_par_le_baiser_de_l'Amour_-_Canova_-_Louvre_1.JPG>, acessado em: 10/08/2021

Usando essa mesma lente podemos olhar para todos os deuses: Ares e a

guerra (melhor compreendido se vermos guerra como fúria, raiva ou ira); Zeus e os

céus; Apolo e o sol; Poseidon e os mares; etc. À essa luz, seria estranho dizer “Eu

não acredito em Ares!”. Seria como dizer “Eu não acredito na ira, no conflito da

fúria.”, quando uma rápida visita ao trânsito da avenida Tiradentes provaria o

contrário. Claro, não acreditamos em Ares literalmente, no sentido de ele estar

material e fisicamente fazendo guerras por aí, mas, simbolicamente, qualquer

avenida prova sua existência. Isso porque os mitos e as histórias em geral não têm

uma explicação propriamente dita para os eventos, mas buscam entender o

significado desses eventos da forma mais próxima possível à nossa interpretação

mais básica. Isto é, são uma forma particular de articular o que está acontecendo

sem precisar recorrer a conceitos complexos que seriam, sem treinamento e estudo

adequado, difíceis de entender e comunicar. Ao trabalhar com representações

simbólicas, os mitos se faziam auto-evidentes e suficientes em si mesmos. Campbell

adiciona:

“Sonho é o mito personalizado, mito é o sonho
despersonalizado; tanto mito quanto sonho são simbólicos do
mesmo modo que as dinâmicas da psique. Mas no sonho as
formas são particularizadas pelos problemas peculiares do
sonhador, enquanto no mito os problemas e soluções
apresentados são diretamente válidos para toda a
humanidade.” (CAMPBELL. 2004, p. 18)

Isso significa que os mitos têm características de apelo universal. As histórias

se repetem em diferentes roupagens. Elas são diferentes em um nível de análise e

iguais em outro. Enquanto elas diferem em aparência, se assemelham em conteúdo,

temas e mensagem.

https://en.wikipedia.org/wiki/Cupid_and_Psyche#/media/File:0_Psych%C3%A9_ranim%C3%A9e_par_le_baiser_de_l'Amour_-_Canova_-_Louvre_1.JPG
https://en.wikipedia.org/wiki/Cupid_and_Psyche#/media/File:0_Psych%C3%A9_ranim%C3%A9e_par_le_baiser_de_l'Amour_-_Canova_-_Louvre_1.JPG


37

B. Conhecimento transmitido através de histórias e narrativas

Segundo a Jornada do Herói, para podermos adquirir novos conhecimentos,

devemos aceitar o “chamado à aventura” e explorar território desconhecido. O

“explorar” condensa expressões como: estudar, provar, tentar, experimentar, etc. O

“território” se refere aos assuntos que são, de forma geral, alvos dessa exploração,

como História, matemática, economia, música, criptografia, gastronomia, etc.

Contudo, as nossas experiências são limitadas no tempo e no espaço. Logo, o

número de territórios que podemos explorar são bastante limitados, restando muito

mais elementos desconhecidos no mundo do que conhecidos. Por isso, usamos as

histórias para comunicar o que já foi desconhecido e agora se apresentam de forma

um pouco menos sombria, para que as pessoas não partam sempre do zero e,

assim, o conhecimento pode ser comunicado, desenvolvido e acumulado através

das gerações.

O mundo narrativo - isto é, o mundo interno à história, em que a história se

passa - não pode ser, e não é, entendido como um lugar de coisas, no sentido de

ser um ambiente físico onde habitam objetos empíricos com características

sensoriais. Podemos fazer uma breve concessão e acreditar que, para os

personagens vivendo naquele mundo, os objetos têm características sensoriais, mas

sabemos que, para nós, espectadores e leitores, nada daquilo realmente existe.

Contudo, por mais que saibamos dessa falsidade das narrativas, continuamos

assistindo, lendo e nos engajando nas mais diversas histórias. Isso é porque

narrativas podem ser melhor entendidas como um lugar de valores do que como um

lugar para coisas (PETERSON, 1999). Nesse sentido, é menos importante o que

são os objetos em si do que o valor deles na história. E o valor que eles

desempenham na narrativa depende do significado que pode a eles ser atribuído no

correr da história. Em um nível um pouco mais elaborado de análise, esse

significado pode ser entendido como a categoria interpretativa representada pelo

objeto - usando “objeto” aqui como qualquer elemento narrativo, desde personagens

até cenários. Por esse motivo, os mitos não podem ser propriamente interpretados



38

sem ter em mente que o significado e o valor das coisas dentro da narrativa é mais

importante do que a coisa em si e do que ela é feita.

É preciso entender, por exemplo, o que a água significa em um certo contexto

mitológico - como fertilidade, vida, caos, etc -, não simplesmente que ela seja feita

de Hidrogênio e Oxigênio. Quando Nietzsche anunciou a morte de Deus, ele não

quis dizer isso literalmente, mas simbolicamente. Nesse caso, em algum momento

foi perdida a habilidade de enxergar Deus de forma simbólica e as histórias

mitológicas passaram a ser vistas com olhos empíricos, como se elas quisessem

explicar as coisas e não seus significados. Em algum momento, a água se tornou

apenas H2O.

Muitos séculos de firme disciplina e treinamento intelectual foram necessários

para que fossem produzidas mentes capazes de ver apenas o que um objeto é em

suas propriedades físicas e químicas, isto é, suas características intrínsecas. A

mentalidade empírica e científica é capaz de estudar o objeto em si mesmo, ela vê o

mundo como um lugar de coisas, mas não é capaz de lhes atribuir, extrair ou criar

significado (PETERSON, 1999). Mas não podemos ler os mitos com mentalidade

empírica formal sem perda de compreensão do que eles têm a dizer. Isso porque

eles não são a explicação para as coisas do mundo, mas para o significado dessas

coisas no mundo. De fato, toda história tem em si implícita a busca por significado.

Estamos a todo momento tentando dar significado à nossa existência. É essa busca

que nos move. É essa busca a razão de ser de toda história (XAVIER, 2015). A

mentalidade empírica tende a desconsiderar o aspecto espiritual da existência. E

uso o termo “espírito” aqui de forma simbólica, não literalmente como a mente

empírica pode interpretar. Campbell elabora o raciocínio:

“Sempre foi a função principal da mitologia e dos rituais
fornecer os símbolos que carregam o espírito humano em
frente, em contraponto às constantes fantasias humanas que
tendem a prendê-lo. De fato, pode muito bem ser que o alto
nível de neurose entre nós decorre do declínio desse tipo de
remédio espiritual” (CAMPBELL. 2004, p. 10)

A vantagem das narrativas, mitos e rituais em relação a explicações teóricas

mais formais, por assim dizer, é que as categorias representadas pelos arquétipos



39

são categorias fundamentais de interpretação do mundo. Eles podem ser usados

para comunicar um conhecimento ainda em seu estado inicial de articulação, isto é,

quando o assunto abordado ainda tem muito de desconhecido e ainda está em

processo de exploração. E mesmo na comunicação de um conhecimento já bastante

desenvolvido, a forma mitológica pode ser mais eficiente e de imediata compreensão

devido aos seus componentes arquetípicos e às categorias básicas de interpretação

que eles representam. Ou seja, eles estão sempre mais próximos da experiência

bruta e crua do que o mais sofisticado tratado de psicologia.

Podemos observar algumas histórias mitológicas para entendermos melhor

como isso pode acontecer. E, por serem histórias arquetípicas, naturalmente elas se

repetirão em diferentes culturas com formatos diferentes, mas conteúdos

semelhantes, quando não praticamente idênticos. Todas comunicando a mesma

sabedoria.

Vamos usar duas histórias para fins de comparação. Uma delas de origem

mesopotâmica (a história de Marduk) e a outra de origem egípcia (a história de

Hórus). Embora de origens diferentes e compostas por personagens diferentes,

ambas tentam apresentar uma solução para o problema de quais características

fazem um bom governante ou um bom líder.

Marduk e Hórus

Marduk – Mesopotâmia

Os mesopotâmicos acreditavam que a terra era plana, em formato de disco e

cercada por montanhas e água salgada para além das bordas de terra (FOSTER,

1996). Acima do céu e em baixo da terra haveria água doce. Essa é uma

representação fenomenológica, baseada na experiência sensorial de percepção do

mundo. Quando alguém se coloca em qualquer lugar a céu aberto, o mundo parece

um disco. Depois que se caminha por todo o território, encontra-se o mar - água

salgada - circulando e limitando os avanços terrestres. A água doce, por outro lado,



40

provém da chuva, caindo do céu, e também pode ser encontrada ao se escavar a

terra. Os rios que cruzavam a região e o clima eram alternadamente garantidores e

destruidores da vida, dependendo de seu ciclo de cheias e sua violência. Não havia

confiança total nos rios como provedores infalíveis, diferentemente do que acontecia

no Egito com o Nilo.

O mundo era dividido em um centro e quatro regiões, correspondentes aos

quatro pontos cardeais. As montanhas correspondentes a essas regiões eram

retratadas como o lar da existência hostil e bestial humana. Florestas também

aparecem como ameaçadoras na literatura. Todos esses aspectos são

representações do desconhecido, e o desconhecido, bem como a escuridão, gera

tanto medo quanto curiosidade.

A Criação segundo a mitologia mesopotâmica:

No início dos tempos, Tiamate e Apsu estavam interligados por uma espécie

de abraço sexual. Tiamate era a divindade da água salgada, ou o que podemos

chamar de um oceano primitivo. Com efeito, seu lugar de origem e habitação é o

fundo do mar. Apsu era o deus da água doce e funcionava como a contraparte

masculina de Tiamate. O mito da criação mesopotâmico não revela muito sobre ele,

Sabemos apenas que é o consorte masculino do dragão do caos. E, da comparação

de mitos, sabemos que o consorte masculino do dragão do caos geralmente

representa a racionalidade,  a cultura, ou a ordem.

De qualquer forma, eles são os deuses da água – Tiamate da água salgada e

Apsu da água doce. E estão ligados por um abraço sexual, ou seja, eles estão

agindo de forma criativa. O ato sexual, dentro da mitologia, é frequentemente

apresentado como a representação da probabilidade de uma nova forma de vida

passar a existir. Vemos a mesma situação na mitologia grega com Cronos e Gaia.

No caso mesopotâmico, a água – ou a mistura de água salgada e água doce,

para ser mais preciso – está sendo associada ao primeiro elemento da vida, aquilo



41

que originou e moldou a vida. Quando vemos, por exemplo, a transformação de

desertos como resultado da chuva ou a fertilidade da terra como resultado de um rio

– ou de dois rios, como o Tigres e Eufrates, que caracterizaram a mesopotâmia –

podemos entender porque a água seria o elemento que provê a vida, como o

elemento que faz a vida acontecer. Além disso, sabemos que, do ponto de vista

evolutivo, isso é exatamente o que aconteceu. Ela é o fluido corporal, sangue e fluxo

de sangue, o odor do animal e a corporalidade cheia de paixão. A vida surgiu na

água e precisa de água para se sustentar. Daí nota-se, inclusive, o batismo como

uma espécie de renascimento no cristianismo. Além disso, a representação de água

salgada como caos e da água doce como ordem é uma associação direta ao fato de

dependermos muito mais de água doce – rios e lago – para sustentar a civilização

do que precisamos do mar, que para o homem antigo parecia ser muito mais a borda

do mundo, onde habita o desconhecido e o perigo. Ou seja, a consideração da água

como elemento primário da vida não é nenhuma conclusão trivial, não menos do que

a consideração de que o sol é a fonte final de vida. Afinal, também dependemos do

Sol para chegar onde chegamos, do ponto de vista evolutivo.

Enfim, a relação de Tiamate e Apsu dão origem a novas criaturas – podemos

pensar nelas como os deuses primitivos. São forças primordiais caóticas e sem

rumo. Eles eram agitados, moviam-se e agitavam os órgãos vitais de Tiamate,

tumultuavam e perturbavam o mundo. Seus atos eram nocivos e seus

comportamentos eram ofensivos a Apsu e Tiamate. Devido a toda a confusão e

danos causados por suas crias, Apsu propôs a Tiamate que terminasse com a sua

prole, ao que Tiamate ficou indignada, dizendo que, apesar da nocividade de seus

filhos, eles deveriam suportá-los de bom grado. Ainda assim, Apsu elabora uma

estratégia para colocar um fim ao comportamento de seus filhos. Ciente de seus

planos, Ea, um dos deuses, age mais rápido e consegue matar Apsu. Sobre o

cadáver de seu pai, Ea passa a construir sua casa.

Apsu, aqui, representa a cultura. Habitamos o cadáver da cultura. É o

passado que já morreu. Mas não morreu simplesmente. Os deuses antigos foram

tolos o bastante para matá-lo. É a morte de Deus, inclusive, não diferente do que



42

Nietzsche escreveu. Esse colapso dos sistemas de crença tem acontecido há muito,

muito tempo. Mas eles o matam descuidadamente porque não entendem o que

precisam para sobreviver, e então tentam viver sobre o cadáver. Eles mataram a

ordem. Quando se mata a ordem, o caos emerge.

Então, Tiamate, a mãe natureza, por assim dizer, desperta enraivecida e

decide eliminar os deuses. Ela prepara um exército de monstros quiméricos.

Enquanto isso, os deuses continuam se propagando, causando seus problemas e

entrando em guerra uns contra os outros. Para seu exército, Tiamate gera serpentes

monstruosas, portadoras de presas envenenadas; misturas de homem e leão;

homens-escorpião; homens-peixe, homens-touro; demônios de todos os tipos,

destemidos e portadores das mais poderosas armas. Do meio deles, ela fez de

Qingu o mais poderoso e fez dele líder do exército, comandante de batalha e senhor

da guerra. Qingu é a representação mesopotâmica de Seth, na mitologia egípcia,

Hades na mitologia grega e de Satanás, na tradição judaico-cristã. Ele é o rei dos

demônios.

Vale lembrar que essa história está sendo desenvolvida e contada enquanto

os mesopotâmicos estão se organizando para criar uma das primeiras grandes

civilizações humanas a partir da reunião de várias tribos, cada uma com sua forma

de governança, sua própria religião e sua própria hierarquia de valores. A batalha

entre os deuses representa esse processo de embate cultural. Todos os deuses das

diferentes tribos estão, de certa forma, disputando o papel de deus principal, de “rei

dos deuses”. Nesse sentido, os mesopotâmicos estavam tentando entender qual

deus deveria ser rei, ou seja, quais valores deveriam governar, quais os atributos

necessários de um governante.

De volta à história, Marduk é uma nova categoria de deus, com atributos

muito distintos que logo chamam a atenção de todos os outros deuses. Um deles é o

poder de falar palavras mágicas. Quando ele fala, o céu da noite se torna dia e

vice-versa. Ou seja, ele representa a capacidade verbal, a articulação da

comunicação discursiva. Ele também tem olhos por toda sua cabeça que podem ver

em todas as direções. Ou seja, Marduk é o poder que pode falar e enxergar. Os



43

outros deuses percebem imediatamente a singularidade de Marduk e o enviam para

combater Qingu e seu exército.

Contudo, Marduk propõe um acordo: ele faria o que foi pedido e derrotaria

Tiamate em troca de se tornar o rei dos deuses e passar a ter o poder de determinar

destinos. Os deuses, sem muitas esperanças fora de Marduk, aceitam o acordo.

Marduk, então, assume o trono e é saudado por todos os deuses em uma cerimônia

de coroação como prova de sua supremacia. Ele ascende ao posto de rei, escolhe

suas armas e parte rumo ao combate.

Ele avança ao campo de batalha, liderando os demais deuses que,

amedrontados, o acompanham. Até mesmo Qingu está apavorado. Marduk o ignora

e desafia Tiamate diretamente para um combate. Ele consegue derrotá-la, destruir

seu exército e tomar a Tábua dos Destinos.

Ele parte o corpo de Tiamate em pedaços e os usa para criar o mundo, os

céus e a terra. O sangue de seu corpo é carregado pelo vento como evidência de

sua morte. Ele organiza as estrelas e planetas, regula o movimento da lua, do sol,

do clima e das águas subterrâneas. A partir do sacrifício de Qingu, usando seu

sangue como matéria prima, o ser humano é criado. Um paralelo com a ideia egípcia

e judaico-cristã de que existe um elemento satânico no ser humano.

Os mesopotâmicos estavam tentando entender o que é que deve governar.

Em um contexto de misturas culturais, estavam tentando descobrir quais deuses

deveriam ser centrais e qual deus deveria ocupar o topo da hierarquia dos deuses.

Podemos imaginar que os deuses competem por domínio na imaginação

popular através do tempo. Alguns deuses vencem e ocupam a posição principal na

hierarquia dos deuses. Eles são ideais personificados competindo por dominância

no imaginário popular. O deus que surge como vitorioso e dominante carrega uma

substancial carga de informações sobre o que aquele ajuntamento de pessoas

consideravam uma boa resposta aos seus problemas. A resposta que eles

encontraram foi Marduk.



44

Marduk estrutura o mundo, ele constrói as fundações do mundo a partir do

próprio caos – representados pelo estado de conflito entre Tiamate e seus filhos.

Suas habilidades únicas do discurso e da visão foram o que lhe conferiu

competência para fazê-lo. Podemos, inclusive, adicionar aqui um paralelo com o

Gênesis, em que o processo de criação de Deus reside no discurso; é o discurso

divino, por assim dizer, que cria ordem a partir do caos.

Os mesopotâmicos estavam trabalhando a ideia de que aquilo que se

consegue enxergar e falar é o que deve ter o poder de conduzir destinos. O

“enxergar” aqui podemos entender mais como sabedoria e capacidade de entender

o que está acontecendo e ser atento ao que acontece em volta do que como a

capacidade visual fisiológica simplesmente. Ou seja, o rei, o governante, deve saber

se comunicar, deve estar atento ao que acontece ao redor e deve ser capaz de

construir o mundo quando confrontado com o caos. Marduk era o deus chefe da

cidade da Babilônia e o imperador era considerado seu representante e avatar. Sua

soberania era proveniente de ser capaz de fazer o que Marduk fez: criar ordem a

partir do caos.



45

Tiamate e Marduk < https://pt.wikipedia.org/wiki/Ficheiro:Chaos_Monster_and_Sun_God.png>
acessado em: 25/08/2021

Hórus - Egito

Um dos cuidados que devemos ter quando falamos sobre o Antigo Egito é ter

em mente que esse é um termo muito amplo para nomear um período muito longo

da história de uma região. O que conhecemos por Antigo Egito nomeia um período

de tempo de mais de 3 mil anos. Durante esse tempo houveram guerras e

alterações na estrutura política e cultural. Contudo, um elemento perene na história

do Antigo Egito é a importância da religião, fundamental para a cultura egípcia, que

se baseava em sua relação com o divino (TEETER, 2011). O governo, por exemplo,

era meramente um aspecto da religião, que dominava a vida egípcia. O próprio faraó

devia sua legitimidade como governante à sua pretensa ligação com o deus Hórus.

https://pt.wikipedia.org/wiki/Ficheiro:Chaos_Monster_and_Sun_God.png


46

O rei em vida era associado a Hórus, e os reis mortos eram associados ao seu pai,

Osíris (SHAW, 2000).

Os egípcios eram politeístas e tinham em seu panteão uma enorme

quantidade de deuses. Os deuses do Egito tinham muitas formas diferentes:

animais, humanas, uma mistura de animal e humano, e também apareciam como

forças da natureza simplesmente. Ainda assim, existiam alguns deuses centrais,os

quais ocupavam o topo da pirâmide hierárquica dos deuses. Como já foi discutido

anteriormente, os deuses centrais são os ideais dominantes de uma sociedade que

estão personificados, ou simbolizados, através dos deuses.

O mito de criação egípcio predominante varia dependendo do período e do

centro religioso em questão. Durante a pré-história, entende-se que a grande deusa

chamada Nun fora a responsável pela criação a partir de si mesma. Apesar das

mudanças séculos após séculos, alguns aspectos da criação egípcia parecem ser

relativamente constantes, como a fonte de todas as coisas ser a água – o que não é

de se surpreender, dada a dependência do Egito em relação ao Rio Nilo – uma

semelhança mantida com Nun, a presença de um olho que tudo vê que cria o

cosmos dentro do caos das águas ao redor (LEEMING e LEEMING, 1994). Como

toda história antiga, a versão apresentada a seguir é uma das muitas variantes

dessa história e uma das várias histórias nas quais os egípcios baseavam sua

sociedade.

A história começa com Osíris, neto de Rá, o Deus Sol. Ele pode ser entendido

como o antigo rei. No seu nascimento, seu avô o declarou herdeiro do trono.

Quando seu pai se aposentou – vale lembrar que os personagens dessa história são

deuses, portanto imortais – Osíris assumiu seu papel como rei e tomou sua irmã,

Ísis, como rainha. Sua primeira atitude como rei é abolir o canibalismo e estabelecer

a agricultura – Osíris também era tido como deus da fertilidade. Ele construiu

templos e criou leis justas para o seu povo. Osíris é o espírito heróico que

estabeleceu o Estado egípcio. Ele representa a cultura, a tradição e a ordem. Em um

paralelo com outras histórias mais recentes, ele é Dumbledore, de Harry Potter, ou

Mufasa, em O Rei Leão. Contudo, Osíris envelhece – entenda a velhice aqui



47

simbolicamente, mais no sentido de desatualizado do que de idoso. Em sua velhice,

ele está intencionalmente cego – a cegueira também deve ser interpretada

simbolicamente, no sentido de que Osíris se recusa a ver aquilo que poderia ver, ou

talvez não tenha mais a energia e disposição para fazê-lo.

O irmão de Osíris, Seth, quer o controle do reino e representa aqui a maldade

e a destruição, ele é a serpente no Jardim do Éden. Seth é o equivalente a Satanás.

A origem da palavra Satã vem de Seth e Set, dos Cristãos Coptas. Seth é o

precursor da ideia ocidental de Satã. Ele representa o mesmo que Scar em Rei

Leão, irmão de Mufasa. Osíris sabe sobre as intenções e a índole do seu irmão, mas

subestima seu poder, ou seja, ele está intencionalmente cego. Aproveitando o

descuido do irmão, Seth corta Osíris em pedaços e os distribui pelo reino para que

ele não possa se reconstruir – relembrando que, por ser um deus, ele não pode ser

morto. A ordem foi destruída, partida em pedaços. Como no caso dos

mesopotâmicos, o caos emerge.

Ísis é rainha do submundo, cônjuge de Osíris. Ela percorre todo o território

egípcio tentando encontrar os pedaços perdidos de seu marido. Ela consegue

encontrá-los e restaurar o corpo de Osíris com a ajuda de Anúbis, deus da morte e

das tumbas, do embalsamento e mumificação. Osíris torna-se, então, a primeira

múmia. Uma vez reconstituído, Ísis faz com que ele a engravide. Nasce, então,

Hórus. Ele é um tipo messiânico, representado pelo “olho que tudo vê”, fruto da

ordem e do caos, do grande pai (Osíris) e da grande mãe (Ísis). Acredita-se que

parte da mitologia que descreve Hórus foi pega e atribuída, posteriormente, a Jesus

Cristo. Nessa parte da história, Ísis, bem como Maria, mãe de Jesus, cumpre o

arquétipo da Grande Mãe, a mãe ideal e devotada ao seu filho. Ela continuou a

aparecer na cultura ocidental como a personificação da natureza e do aspecto divino

feminino. A ideia cristã de uma mãe sagrada e ideal não é um tema unicamente

cristão, mas um arquétipo profundamente gravado na mente humana.



48

Ísis e seu filho, Hórus. Disponível em:
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Egyptian_-_Isi
s_with_Horus_the_Child_-_Walters_54416_-_
Three_Quarter_Right.jpg. Acessado
em:06/06/2021

Hórus. Disponível em:
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Horuselder.jp
g. Acessado em: 06/06/2021

https://en.wikipedia.org/wiki/File:Egyptian_-_Isis_with_Horus_the_Child_-_Walters_54416_-_Three_Quarter_Right.jpg
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Egyptian_-_Isis_with_Horus_the_Child_-_Walters_54416_-_Three_Quarter_Right.jpg
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Egyptian_-_Isis_with_Horus_the_Child_-_Walters_54416_-_Three_Quarter_Right.jpg
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Horuselder.jpg
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Horuselder.jpg


49

O Olho de Hórus. Disponível em:
https://sk.pinterest.com/pin/274860383484858253/?amp_client_id=CLIENT_ID(_)&mweb_un
auth_id={{default.session}}&simplified=true. Acessado em: 06/06/2021

Hórus foi criado para derrotar Seth e restabelecer a ordem no reino que antes

fora de seu pai. Hórus é descrito como um falcão, ou um homem com cabeça de

falcão. Ele é frequentemente simbolizado pelo “Olho de Hórus”, um conceito e

símbolo que representa bem-estar, cura e proteção. A característica chave que o

distingue de Osíris é sua capacidade de enxergar. A capacidade visual humana é

maior que a de qualquer outro animal, exceto aves de rapina. Enquanto a maioria

dos animais têm seus cérebros organizados em torno do olfato, o nosso cérebro é

organizado em torno da visão. O que os egípcios estão articulando com Hórus é que

é a capacidade visual – simbolicamente – que é capaz de salvar uma comunidade

da destruição.

Diferente de seu pai, ele não está cego, ele não subestima Seth e sabe

exatamente o que está enfrentando. Ele, então, desafia Seth pelo trono. Seus

embates são frequentemente violentos, mas também compostos por disputas como

https://sk.pinterest.com/pin/274860383484858253/?amp_client_id=CLIENT_ID(_)&mweb_unauth_id=%7b%7bdefault.session%7d%7d&simplified=true
https://sk.pinterest.com/pin/274860383484858253/?amp_client_id=CLIENT_ID(_)&mweb_unauth_id=%7b%7bdefault.session%7d%7d&simplified=true


50

corridas de barcos. Suas batalhas duraram mais de 80 anos. Em um de seus

embates, Seth consegue arrancar um dos olhos de Hórus. Aqui reside uma

mensagem similar ao que se vê no Gênesis. Hórus é bem informado, ele enxerga

bem, ainda assim, Seth é capaz de lhe infligir sérios danos, como a perda de um

olho. Ou seja, por mais que você seja bem preparado, a destruição sempre será

capaz de se impor, a serpente sempre estará no paraíso.

Por fim, Hórus derrota Seth e o expulsa do reino. Como Seth é um deus, não

pode morrer, desta forma, o melhor que Hórus consegue é remover seu tio de seus

domínios. Ele, então, se torna rei, recupera seu olho arrancado, volta ao submundo

e o entrega ao espírito débil de Osíris, que, agora provido de visão, recupera sua

força. Os dois voltam ao reino egípcio e passam a governar em conjunto. Os

egípcios acreditavam que o faraó era uma espécie de descendente de Osíris e

Hórus, por isso sua legitimidade em governar.

Assim como estavam fazendo os mesopotâmicos, os egípcios estavam

tentando entender o que é aquilo que deve governar. Osíris é a cultura e a tradição,

ou seja, a cultura de um povo está sempre ameaçada pela cegueira intencional. Ela

não vê aquilo que poderia ver porque foi estabelecida há muito tempo. Toda tradição

tem a tendência de ignorar mudanças. E é por isso que Seth consegue o poder,

porque a tradição não vê aquilo que a ameaça. O que Hórus faz é usar sua

capacidade de enxergar, isto é, de entender a situação, para retomar a ordem que

antes fora estabelecida. A diferença é que agora Osíris – a tradição – não está cego,

mas atento às mudanças e ameaças. A conclusão da história é a de que o

governante deve incorporar sua tradição, sem nunca deixá-la cega. Ele deve dar

visão à cultura cega e manter o caos fora de seus domínios.

Ainda que de formas diferentes - com aparências diferentes -, o conteúdo e o

tema presente nessas duas histórias são o mesmo. A história de Marduk é

simbolicamente a mesma de Hórus. As duas tentam articular e entender o que o

líder, ou, no caso, o governante, deve fazer. Elas propõem certas características que

devem ser atendidas por quem quer ocupar o topo da hierarquia de governo. São

representações simbólicas de um mesmo tema de intrínseca importância à nossa



51

compreensão da sociedade. Não são historinhas inventadas para dar uma

explicação simplista ao mundo, mas, como disse Campbell, são produções

simbólicas espontâneas da psique humana. Campbell, inclusive, parte de Jung e dos

arquétipos:

“o arquétipo é uma tendência de criar representações muito
variáveis, mas sem perder seu modelo primitivo. Existem, por
exemplo, muitas representações do motivo dos irmãos
inimigos, mas só existe um motivo. Só é possível descrever
isso como uma tendência a essa espécie de formação de
representações. Como tal, representa uma disposição
hereditária da psique humana e é possível encontrá-la
praticamente em toda parte e em todos os tempos. Penso
nesse motivo quando falo do arquétipo.” (JUNG. 2019, p. 146)

Ou seja, os arquétipos podem vestir roupas e falar línguas diferentes, mas

serão as representações dos mesmos motivos. Os grandes escritores, aqueles cujas

obras serão lembradas por séculos (Ilíada e Odisseia, O Antigo Testamento, Édipo

Rei, Antígona, a Teogonia, Macbeth, Dom Quixote, A Divina Comédia, etc), lidam

exatamente com esses motivos. Não são apenas histórias que retratam seu próprio

tempo e espaço, elas têm a capacidade de ir além, de resistir tanto ao tempo quanto

ao deslocamento espacial, por isso podemos, ainda hoje, acompanhar Dom Quixote

e Sancho Pança com deleite.

Talvez nenhuma outra antologia de histórias tenha mais influência no mundo

ocidental do que a Bíblia. Ela é um livro que contém várias histórias que buscam

dizer quem somos nós. E vem, há mais de um milênio, funcionando como guia e

bálsamo para as nossas ansiedades existenciais (XAVIER, 2015). Contudo, a Bíblia

não é a única. Todas as grandes histórias o fazem.

Provavelmente todo mundo já pensou em matar alguém, porém poucos

seguem adiante como fez Raskolnikov, em Crime e Castigo, de Dostoievsky. Seria

reducionista demais afirmar que Crime e Castigo trata apenas desse assunto, mas o

tema da culpa é certamente um dos temas centrais. E, caso um assassino não tenha

sentido nada durante ou depois do ato, Camus nos apresenta Mersault, em O

Estrangeiro. São grandes histórias porque os autores não se prendem às



52

mesquinharias dos próprios problemas, mas exploram questões relativas a toda

humanidade, temas universais. Elas lidam com os problemas saídos da Caixa de

Pandora, ou os problemas decorrentes da expulsão do paraíso. Assim, elas dão

significado à nossa existência e sustentam nossos valores, leis e muito do que

somos culturalmente (XAVIER, 2015).

Com isso em mente, não é surpreendente que fiquemos imersos em um filme

ou um livro e suspendamos a descrença tão rapidamente quanto a história se

apresente a nós. Aceitamos com tranquilidade que Pinóquio é um garoto feito de

madeira e que quando ele mente seu nariz cresce, apesar do fato de não vermos

esse fenômeno no mundo em que vivemos. O mais surpreendente, talvez, seja que

o filme não é nem fotorealista. É uma animação altamente estilizada. Por muitas

vezes, aceitamos o mais absurdo dos mundos narrativos, suspendemos a descrença

facilmente desde que esses mundos sejam consistentes em suas regras (ECO,

1994). Passaríamos a achar estranho caso o nariz do Pinóquio não crescesse em

uma cena em que mentiu. Ao vermos Rei Leão, aceitamos que leões falam, que

tenham olhos antropomórficos, que sejam vegetarianos e que planejem golpes de

estado com um exército de hienas.

“A norma básica para se lidar com uma obra de ficção é a
seguinte: o leitor precisa aceitar tacitamente um acordo
ficcional, que Coleridge chamou de “suspensão da descrença”.
O leitor tem de saber que o que está sendo narrado é uma
história imaginária, mas nem por isso deve pensar que o
escritor está contando mentiras. De acordo com John Searle, o
autor simplesmente finge dizer a verdade. Aceitamos o acordo
ficcional e fingimos que o que é narrado de fato aconteceu.”
(ECO. 1994, p.81)

Claramente, as histórias não precisam reproduzir como um espelho as

condições do mundo empírico em que vivemos. Esse fenômeno acontece porque

essas histórias não contêm uma explicação para as coisas, mas sim para o

significado dessas coisas. Em “História da arte”, Gombrich propõe um exercício:

“Suponha-se que recortamos um retrato do nosso campeão
favorito no jornal de hoje: sentiríamos prazer em apanhar uma
agulha e picotar-lhe os olhos? Isso nos seria tão indiferente
quanto se os furos tivessem sido feitos em qualquer outra parte
do jornal? Penso que não. Embora eu saiba, com os meus



53

pensamentos despertos, que o que eu fizer ao seu retrato não
fará diferença alguma ao meu amigo ou herói, sinto, não
obstante, uma vaga relutância em causar danos à sua imagem.
Subsiste algures a sensação absurda de que o que se faz ao
retrato é infligido à pessoa que ele representa.” (GOMBRICH.
1999, p. 15)

Esse exercício evidencia que a natureza das representações não é ser uma

coisa em si, mas carregar um significado. Se a função primária não fosse a

atribuição de significado, um furo no olho seria o mesmo que um furo qualquer. Em

suma, o significado é dependente do símbolo que o carrega. Ou seja, os significados

são articulados através das representações simbólicas.

Como nas histórias, o mundo narrativo não é um lugar de coisas (essa seria a

perspectiva científica), mas sim um fórum para ações (PETERSON, 1999), onde

tudo tem significado. Por esse motivo, é nas histórias onde encontramos as maiores

buscas pelo sentido existencial. Elas são uma gruta onde podemos nos refugiar do

caos e aparente aleatoriedade dos fenômenos que nos cercam. Nelas, tudo faz

sentido.

Ler ficção significa jogar um jogo através do qual damos
sentido à infinidade de coisas que aconteceram, estão
acontecendo ou vão acontecer no mundo real. Ao lermos uma
narrativa, fugimos da ansiedade que nos assalta quando
tentamos dizer algo de verdadeiro a respeito do mundo. [...]
Essa é a função consoladora da narrativa – a razão pela qual
as pessoas contam histórias e têm contado histórias desde o
início dos tempos. E sempre foi a função suprema do mito:
encontrar uma forma no tumulto da experiência humana.”
(ECO. 1994, p. 93)

O princípio da “Arma de Chekhov” ilustra bem como tudo deve ter significado.

O exemplo é o de que, se uma arma foi mostrada no ato I, ela deve ser usada (deve

implicar em ação) posteriormente no ato III. Vemos isso em histórias que vão de

“Macbeth” a “Esqueceram de mim”. Tudo tem um significado e não devem haver

cenas que não avancem a narrativa (XAVIER, 2015).

Ou seja, nas grandes narrativas - tratando-se tanto dos mitos e religiões

quanto dos grandes sucessos narrativos modernos - todos os componentes da

história se articulam entre si para não deixarem vácuos de significado e furos



54

cronológicos. O aspecto diferencial mais importante em relação aos mitos e histórias

antigas é justamente serem antigas. Como as pirâmides, elas sobreviveram ao teste

do tempo. Em outras palavras, ainda não foram devoradas por Cronos. Na história

de Cronos, quando ele devora seus próprios filhos, está presente a mensagem de

que o tempo, representado pelo próprio Cronos, consome suas próprias criações.

De certa forma, quando ouvimos expressões populares como “isso só o tempo

resolve” e afins, ouvimos uma declaração de apelo a Cronos, aquilo que consome

tudo que cria, seja isso bom ou ruim. Pois então, a antiguidade dessas histórias são

provas em si mesmas de sua resistência ao apetite do tempo. O passar dos séculos,

apesar de tender a devorar tudo que produz, não pode fazê-lo com essas histórias

por possuírem elementos narrativos e componentes temáticos arquetípicos. Ou seja,

universais e eternos - considerando o leque temporal humano. Por isso, talvez, o

melhor critério que temos disponível para avaliar a complexidade e a composição

arquetípica de uma história, seja o tempo.



55

4. Os deuses modernos

Nos anos 60, Jung já mostrava em seus textos sua preocupação com a

decadência das grandes narrativas. Segundo ele, as imagens e os conteúdos do

Inconsciente Coletivo nunca haviam sido objeto de estudo da psicologia, mas suas

reproduções se mantinham restritas aos contos populares e religiões. E até mesmo

antes de existirem grandes estruturas sociais e religiosas, essas imagens já existiam

em diferentes formas e em formas diferentes de manifestação, que datam pelo

menos da ainda pouco conhecida pré-história do período Neolítico. A humanidade

nunca esteve em falta de imagens capazes de fornecer “ajuda mágica contra todas

as coisas antigas que vivem na psique” (JUNG. 1968, p. 12).

Contudo, Jung notou um enfraquecimento dessas “imagens sagradas”. Isso

não significa que elas estavam desaparecendo, mas apenas se deslocando. De

acordo com ele, as imagens arquetípicas são tão carregadas de significado e são

geralmente auto-evidentes, que as pessoas dificilmente param para pensar no que

elas realmente querem dizer. Eventualmente, é inevitável que esses símbolos

percam força, não porque seus significados se tornaram obsoletos, mas sim porque

eles já não estão mais lá, porque suas formas deixaram de ser funcionais. Nesse

momento, essas imagens perdem seu sentido.

“Que os deuses morrem de tempos em tempos é devido
à descoberta repentina de que eles não significam nada, que
foram construídos por mãos humanas, ídolos inúteis de
madeira e pedra. Na verdade, contudo, o que foi descoberto foi
o mero fato de que até então nunca se havia pensado sobre
essas imagens. E, quando param para pensar sobre elas, o
fazem com auxílio daquilo que chamam de “razão” - que, por
fato, não é nada mais do que a soma total dos seus
preconceitos e miopias.” (JUNG. 1968, p. 13)

Que os símbolos eventualmente se esvaziam não é, então, novidade. Cada

época teve seus respectivos deuses mortos - entendendo “deuses” aqui tanto como

as figuras religiosas quanto os personagens e heróis populares que habitam o

imaginário cultural de um povo - e posteriormente encontraram em outras imagens e

em outros símbolos o preenchimento para o vazio deixado por seus falecidos



56

deuses. Os romanos, por exemplo, importaram elementos culturais gregos e

posteriormente asiáticos quando os gregos já se esvaziavam. As pessoas estavam

dispostas a aceitar os novos símbolos tão facilmente quanto estavam dispostas a

abandonar os antigos. Podemos discutir sobre os deuses gregos hoje em dia, mas

dificilmente encontraremos alguém que os trate como símbolos religiosos ou que

estruturam seu entendimento de mundo com base neles. Tratamos de seus

arquétipos, mas não os tratamos como mais do que personagens em uma história.

De certa forma, os tratamos da mesma forma que tratamos Dom Quixote. Podemos

analisá-los e tentar entender o que eles querem dizer, mas não os tratamos como

“remédio espiritual” (CAMPBELL, 2004). Mesmo os símbolos religiosos do

cristianismo já começam a perder força e é só uma questão de tempo até que sejam

tratados como hoje tratamos os deuses gregos - como personagens frutos de uma

imaginação longínqua.

“Os deuses gregos e romanos pereceram da mesma doença
que os nossos símbolos cristãos: as pessoas descobriram, na
época, como descobriram agora, que elas não haviam pensado
sobre o assunto. Por outro lado, os deuses estrangeiros ainda
não haviam sido exauridos. Seus nomes eram estranhos e
incompreensíveis, e seus feitos potencialmente sombrios - algo
muito diferente dos banais deuses do Olimpo. Pelo menos as
pessoas não podiam entender os símbolos asiáticos e, por
esse motivo, não eram banais como os deuses convencionais.”
(JUNG. 1968, p. 14)

Isso não quer dizer que os arquétipos em si perdem sua força e tornam-se

banais. São as formas em que se manifestam que se tornam banais e deixam de ter

apelo cultural. Esses arquétipos passam, então, a serem encontrados em outras

representações. Qualquer um que contemple o vazio de símbolos e significados se

vê na beira de um abismo, sem sustentação ou ponte que o auxilie na travessia.

Enquanto a racionalidade e o intelecto podem realizar feitos grandiosos, isso nada

quer dizer e nada implica paz mental. Cada vez menos os fenômenos naturais são

descritos como fórum para ação e cada vez mais como reações físico-químicas. É a

diferença entre entender o sol como uma bola em que átomos de Hidrogênio que se

fundem em átomos de Hélio que libera energia como decorrência dessa reação e o

entender como um deus, imortal, capaz de determinar o destino humano e que



57

possui vontade própria. Há uma enorme diferença descritiva, uma delas descreve o

mundo como um lugar de coisas, a outra o descreve como um fórum para ações.

Esse vácuo pode acabar sendo preenchido por novas ideias religiosas, por ideias e

ideologias políticas ou sociais, por crenças aparentemente justificadas em fatos,

quando esses fatos não passam, na verdade, de pequenos cortes da realidade, ou,

como será abordado logo à frente, pelos símbolos fornecidos pela publicidade.

Esses símbolos, por sua vez, ocupam o espaço deixado pela queda dos símbolos

mais antigos, dos deuses que foram esquecidos, ou simplesmente esvaziados pela

racionalidade.

A. As marcas têm personalidade

O vazio existencial é um problema contemporâneo que não vem sendo

solucionado pelas correntes filosóficas atuais – Sartre e Camus não ajudaram muito

– ou mesmo pelas religiões – lembrando de Nietzsche: Deus está morto. As marcas,

porém, viram aí solo fértil para seu plantio (XAVIER, 2015). No início de Clube da

Luta (1999), o Narrador expõe uma possível colheita desse plantio: “Quando a

exploração espacial decolar, serão as corporações que irão nomear tudo: a Esfera

Estelar IBM; a Galáxia Microsoft; Planeta Starbucks.” Essa passagem do filme ilustra

de forma interessante a força que as marcas e seus símbolos têm ganhado no

imaginário popular. Antigamente, cidades e países - ou territórios descobertos de

forma geral - tinham a tendência de serem nomeados a partir de santos e

personagens bíblicos - como São Paulo, Espírito Santo, Salvador, e também vale

lembrar que o Brasil já foi chamado de “Terra de Santa Cruz”. O filme pontua que,

com a queda desses símbolos mais tradicionais, as empresas e suas marcas

ocuparão esse vazio deixado no imaginário popular. Claro, uma passagem de um

filme não é prova de nada, mas ainda assim, é uma hipotetização interessante.

Para isso, as marcas devem possuir e ter a capacidade de distribuir

amplamente seus símbolos através do tecido social. De certa forma, as empresas se

encaixariam em arquétipos e atribuiriam a si mesmas e aos seus produtos

características que remetem aos deuses, que não estão no produto em si, mas que,



58

devido ao vazio simbólico, passam a ser atribuídas às empresas. A publicidade

ressalta essa tentativa quando passa a atribuir e exaltar características que o

produto em si não apresenta. Ela ressignifica os produtos anunciados a ponto de

fazer com que eles ganhem competências que em muito os transcendem,

colocando-os como causa ou, quando não causa, geram uma correlação imediata

do produto com uma sensação ou uma ideia.

Anúncio Coca-Cola “Taste the feeling”. Disponível
em:
<https://id.pinterest.com/pin/191332684147720296/>
Acessado em: 17/10/2021

https://id.pinterest.com/pin/191332684147720296/


59

Anúncio Harley Davidson. Disponível em:
<https://mundodasmarcas.blogspot.com/2006/05/harley-davidson-rebeldia-sobre-duas.html>
Acessado em: 17/10/2021

Nos exemplos acima, as associações imediatas, sejam visuais ou verbais,

são à paixão - no caso da Coca-Cola - e à liberdade no caso da Harley Davidson.

Enquanto esses produtos em si mesmos não sejam causa de nenhuma dessas

coisas - ninguém se tornará mais ou menos livre por ter comprado uma moto nem

mais ou menos apaixonado por ter tomado uma bebida gaseificada -, eles são

apresentados como se fossem.

As narrativas, por trabalharem com significados, dão às marcas sua

individualidade, atribuindo a elas humor, personalidades e outras características

tipicamente humanas (ROBERTS, 2010). E aqui podemos entender por “narrativa”,

não somente um anúncio que faz uso de storytelling, mas também todo o conjunto

de associações simbólicas feitas à marca. De certa forma, existe uma narrativa no

anúncio da Coca-Cola. Não é uma narrativa no sentido tradicional de ter um roteiro e

uma progressão de eventos, mas o anúncio conta uma história que, por ser muito

breve e pouco detalhada, deixa muito para a imaginação e elaboração do público.

Porém, essa é uma imaginação direcionada não somente por um anúncio pontual,

https://mundodasmarcas.blogspot.com/2006/05/harley-davidson-rebeldia-sobre-duas.html


60

mas também por todo o histórico de comunicação feito pela Coca-Cola ao longo dos

anos, associando-a a felicidade e outras emoções positivas e de alta intensidade,

como pode ser visto em campanhas desde o início do século 20, com slogans como

“Real satisfaction in every glass” (1911), “Enjoy Life” (1923), “Isto faz um bem”

(1957), “Tudo vai melhor com Coca-Cola” (1966), “Coca-Cola dá mais vida” (1972),

“Isso é que é” (1974), “Abra um sorriso” (1979), “Emoção pra valer” (1989), “Gostoso

é viver” (2001), “Viva o lado Coca-Cola da vida” (2006), “Abra a Felicidade” (2009),

“Sinta o sabor” (2016), “Melhor juntos” (2019) e, mais recentemente, “A magia

acontece” (2021).

Em algumas de suas propagandas mais antigas, havia apelos à bebida em si,

suas características e as possíveis vantagens em seu consumo, como bebida

energética, saborosa, refrescante, que sacia a sede e até mesmo saudável. Pouco

tempo depois, contudo, elas se tornaram campanhas que não apelam para

características do produto em si, mas que tratam de um contexto emocional em que

o produto é consumido, implicando uma relação de causalidade e, se não de

causalidade, de correlação imediata. (CAMPOS-TOSCANO, 2009).



61

Anúncio Coca-Cola (1890). No anúncio lê-se:
“O tônico cerebral ideal. Deliciosa bebida de
verão e inverno. Específico para dores de
cabeça. Alivia a exaustão física e mental.”
Disponível em:
<https://hu.pinterest.com/pin/56245744096637
5546/>. Acessado em: 02/11/2021

Anúncio Coca-Cola (ano).
Disponível em:
<https://publicidade-e-consumo.webnode.pt/l/a
5-dicas-minimalistas-bem-uteis/>. Acessado
em: 02/11/2021

https://hu.pinterest.com/pin/562457440966375546/
https://hu.pinterest.com/pin/562457440966375546/
https://publicidade-e-consumo.webnode.pt/l/a5-dicas-minimalistas-bem-uteis/
https://publicidade-e-consumo.webnode.pt/l/a5-dicas-minimalistas-bem-uteis/


62

Anúncio Coca-Cola “Isto faz um bem” (1957).
Disponível em:
<https://www.propagandashistoricas.com.br/20
19/05/coca-cola-natal.html>. Acessado em:
02/11/2021

Anúncio Coca-Cola “Isso é que é” (1974).
Disponível em:
<https://www.propagandashistoricas.com.br/2019/
10/coca-cola.html>. Acessado em: 02/11/2021

Essas associações, feitas consistentemente, aliadas à aceitação ampla do

produto, fazem a Coca-Cola ser mais do que um CNPJ. Elas traçam uma narrativa

em torno da marca que tentam atribuir características humanas a uma empresa ou

um produto específico - nesse caso, um refrigerante. Elas buscam atribuir à marca

características transcendentes e mitológicas, fazendo a marca coincidir com

desejos, sonhos e objetivos humanos (CASAQUI, 2011). Elas conferem a ela uma

personalidade e criam para ela uma imagem mitológica, tentando atribuir a ela um

arquétipo. Marcas fortes são muito mais do que fornecedoras de produtos e

serviços. Elas são um conjunto único e específico de promessas feitas pela empresa

e percepções dos consumidores. Elas permeiam interações e experiências

interpessoais e intrapessoais (XARA-BRASIL; HAMZA; MARQUINA, 2018). Ou seja,

uma marca forte não só tem produtos de grande penetração, mas também têm uma

https://www.propagandashistoricas.com.br/2019/05/coca-cola-natal.html
https://www.propagandashistoricas.com.br/2019/05/coca-cola-natal.html
https://www.propagandashistoricas.com.br/2019/10/coca-cola.html
https://www.propagandashistoricas.com.br/2019/10/coca-cola.html


63

identidade e faz parte da forma como seus consumidores - talvez não todos, mas

pelo menos os mais aguerridos - interagem com o mundo e se tornam parte do

discurso que o indivíduo tem sobre si mesmo.

Seria ingenuidade dizer que a propaganda sozinha é capaz de elevar uma

marca a esse nível, mas também seria igualmente incompleto considerar que isso

pode ser alcançado sem a publicidade e seus esforços. As grandes narrativas

publicitárias tentam fazer com que as corporações cheguem a esse nível de

presença na mente e na vida das pessoas. Elas buscam atribuir à marca

características transcendentes e mitológicas, fazendo a marca coincidir com

elementos fundamentais da mente humana e do momento histórico-cultural em que

está presente: os desejos, sonhos e objetivos humanos (CASAQUI, 2011). Dessa

forma, marcas como a Coca-Cola, Nike, Apple, Harley Davidson, etc, passam a ter

mais do que uma importância unicamente de entrega de um produto. Elas não

perdem sua função instrumental, mas a complementa com uma função emocional.

De forma geral, a intenção é criar um discurso identitário ao redor da marca e de

seus consumidores. Não há forma melhor de fazê-lo do que com boas histórias. Elas

criam uma rede de significados ao redor da marca, transformada em símbolo no

universo narrativo.

Porém, o trabalho narrativo de propaganda é um trabalho inverso ao

desenvolvimento natural do conhecimento e de emersão de arquétipos. Se o

caminho para a transformação do desconhecido (trevas) em conhecimento (luz)

começa com representações simbólicas primitivas – a dos sonhos –, se desenvolve

em formas narrativas e artísticas até se tornar conhecimento totalmente descrito e

articulado cientificamente, o desafio do storytelling na propaganda é fazer

justamente o caminho contrário. Se retomarmos Campbell, podemos lembrar que os

arquétipos são produções espontâneas da psique e uma tentativa de articular em

símbolos humanamente compreensíveis os fenômenos ainda sem explicação.

Nesse sentido, a maior dificuldade de quem pretende criar símbolos profundamente

arquetípicos é justamente a sua consciente intenção de fazê-lo.



64

Afinal, seja lá qual for a ideia a ser propagada, ela já existe e não precisaria

ser reformulada em um maior nível de abstração para poder ser transmitida e

compreendida, ou seja, ela já está dada como conhecimento. Seja fazer propaganda

de um xampu ou de uma ideologia política, ela não é uma tentativa de entender e

articular simbolicamente o desconhecido. É uma tentativa de fazer o caminho

inverso e transformar em símbolos desejavelmente arquetípicos algo que já está

completamente desenvolvido como conhecimento articulado - às vezes, tão bem

articulados que já são assuntos de artigos e pesquisas acadêmicas. É, então,

inevitável que na propaganda falte aquele mistério incompreensível que se mantém

parte das genuínas produções narrativas e mitológicas.

Outra característica dessas narrativas é sua efemeridade. Elas são rápidas e

facilmente se esvaem com o tempo. Tanto não aguentam o teste do tempo como

não são projetadas para fazê-lo. Ainda assim, elas devem ter grande apelo para o

público e devem ser facilmente compreendidas, e, como já exposto anteriormente,

os arquétipos oferecem a forma mais imediata de compreensão.

Existem muitas categorias de signos, mas a simbologia arquetípica é a mais

fundamentalmente ligada às experiências perceptivas humanas, por isso é a mais

fácil e rapidamente apreendida, por ser a forma comunicativa mais próxima da

experiência crua. O maior risco do publicitário em tentar criar esses arquétipos - que,

a rigor, não podem simplesmente ser criados intencionalmente, pois são uma

manifestação espontânea da psique - é exagerar na dose. Xavier (2015) expõe que

“o uso descontrolado dos arquétipos pode levar à negativação de suas qualidades”.

É um dos riscos de se recriar racionalmente algo de manifestação espontânea. Por

outro lado, a falta de qualidades simbólicas e arquetípicas na comunicação

publicitária pode gerar uma narrativa superficial, sem peso emocional e

excessivamente didática. Faz sentido, então, que Xavier descreva o Storytelling

como uma “tecnarte”. Ou seja, a mistura da técnica, do cálculo e da racionalidade

necessários para se argumentar a favor da venda de um produto e do uso de

técnicas para se provocar emoções e reações específicas em momentos

específicos, e da arte, que pressupõe um processo de criação em que a

espontaneidade da psique pode explorar aquilo que não pode ser acessado como



65

objeto de conhecimento. Esse conhecimento que a publicidade tenta articular é o

sentimento associado a uma marca ou a um produto. Ela deve revelar ao público as

vantagens “espirituais” do produto, como se ninguém soubesse o que um produto

provê ao seus consumidores. Isso vale, é claro, para os anúncios pretensamente

arquetípicos, aqueles que não estão interessados em expor preço ou uma promoção

no mercadinho do bairro, mas sim às marcas que pretendem se gravar na mente de

seus consumidores, como a Coca-Cola, Disney, Harley-Davidson, etc.

B. Como a publicidade e as marcas influenciam comportamentos

O período e a sociedade atuais já foram chamadas por diversos nomes

diferentes por diferentes autores, desde “Modernidade Líquida” (BAUMAN, 2001) a

“Sociedade do cansaço” (HAN, 2015) e “Hipermodernidade” (Lipovetsky). Mas,

embora os nomes sejam diferentes, todos concordam que a contemporaneidade é

marcada pela alta velocidade de suas mudanças, a importância do consumo na

concepção de identidade dos indivíduos e a relação desta com os produtos

consumidos.

Atualmente, há uma constante busca pelo novo e desvalorização do que é

antigo. Não podemos dizer ao certo qual a causa e qual a consequência, mas o fato

é que a constante busca pelo novo tem uma enorme importância para o capitalismo

atual. Essa busca movimenta do mercado tecnológico (busca e desenvolvimento por

aparelhos mais eficientes, rápidos e compactos) ao mercado estético (uma vez que

a juventude é altamente valorizada). É seguro dizer que o capitalismo é altamente

dependente da busca por novidades e da renovação dos desejos humanos.

Entretanto, não são somente os produtos da prateleira que tendem à constante

substituição por sua versão mais nova, mas também a identidade do homem

contemporâneo se renova constantemente.

Portanto, entende-se que a negação de uma identidade em
relação à nova representa uma dinâmica necessária à
expansão do sistema capitalista e de seus respectivos valores,



66

independentemente das críticas que possamos ter com relação
a esse processo e seus efeitos. (TRINDADE. 2012, p. 114)

Além disso, as identidades atuais se baseiam pouco em noções de grandes

conjuntos sociais e mais em pequenos grupos de pessoas que pensam e agem (e,

portanto, consomem) de formas similares. As noções de comunidade são mais

influenciadas pelo consumo do que pelo local de nascimento ou mesmo a língua

falada, isto é, os produtos consumidos possuem maior poder de concentração em

um grupo de pessoas.

se ainda existe algo como um desejo de comunidade, este se
relaciona cada vez menos a entidades macrossociais tais como
a nação ou a classe, dirigindo-se, em troca, a grupos religiosos,
conglomerados esportivos solidariedades geracionais e círculo
de consumidores de comunicação de massa. Um traço comum
a estas “comunidades” atomizadas é que elas se organizam
mais em torno de consumos simbólicos do que em relação a
processos produtivos. (...) As sociedades civis aparecem cada
vez menos como comunidades nacionais, entendidas como
unidades territoriais, linguísticas e políticas; manifestam-se
principalmente como comunidades hermenêuticas de
consumidores, ou melhor, como conjuntos de pessoas que
compartilham gosto e pactos de leitura em relação a certos
bens (gastronômicos, desportivos, musicais), os quais lhe
fornecem identidades comuns. (CANCLINI. 1999, p. 285)

A partir dessas reflexões, podemos inferir que os produtos consumidos e a

forma como os são fazem parte da identificação de um grupo de pessoas, ou seja,

fazem parte de seu discurso identitário. Quando a publicidade começa a atribuir

personalidade às marcas e aos produtos através da sua ressignificação, ela reafirma

e mantém acesa essa relação entre identidade e consumo.

Ambos esses aspectos do mundo atual geram uma tendência ao consumo

desenfreado de produtos que prometem situações e sensações com as quais eles

não têm relação quase nenhuma, somente a que foi criada pela propaganda Seus

consumidores, por outro lado, passam a ter no consumo suas maiores fontes de

identificação com outros consumidores. Ou seja, os produtos e as marcas passam a

fazer parte do discurso que o indivíduo tem sobre si mesmo e passam a fazer parte



67

do conjunto de signos responsáveis por comunicar ao mundo quem é aquele

indivíduo.

A comunicação e o discurso se baseiam na simplificação da realidade e na

utilização de signos, sendo que um sistema de signos se propõe representar a

realidade. O signo, por sua vez, é composto de duas partes: significante e

significado. O significante é a parte inteligível do signo, isto é, a forma que o signo

assume, sua imagem acústica. O significado é o conceito que o signo carrega, a

ideia que ele quer representar. Na Idade Média, o signo era caracterizado como

“aliquid pro aliquo” (uma coisa no lugar da outra) (FIORIN, 2010). Ou seja, o signo

não é a realidade, mas um esforço de representá-la através da combinação de um

conceito a uma imagem.

A mensagem publicitária, por sua vez, faz uso de um duplo registro: o verbal e

o visual. As imagens também se comportam como signos, ou seja, de um lado há a

imagem em si, e do outro aquilo que a imagem representa. Umberto Eco estabelece

às imagens de um anúncio publicitário uma análise semelhante à que seria feita a

um texto verbal. Dessa forma, ele estabelece que a imagem do anúncio possui um

sentido denotativo e um sentido conotativo. O sentido denotativo é a imagem em si,

isto é, equivalente ao significante. O sentido conotativo, por sua vez, faz referência

ao conceito (à generalização) que a imagem representa, ou seja, é o significado.

Além disso, estabelece que uma imagem também apresenta suas figuras de

linguagem equivalentes aos dos textos verbais, como metáfora, metonímia,

antonomásia, hipérbole, etc.

Cada entidade isolada que aparece na imagem é, o mais das
vezes, o representante, por antonomásia subentendida, do
próprio gênero ou da própria espécie. Uma jovem ao tomar
uma bebida comporta-se como “todas as jovens”. Pode-se
dizer que a citação do caso isolado assume valor de
exemplum, de argumento de autoridade. Cada caso isolado é
idealmente precedido por aquele signo lógico que se chama
quantificador universal e que faz com que o símbolo x, ao qual
é preposto, seja entendido como “todos os x”. (ECO. 1973, p.
163)



68

A persuasão da mensagem publicitária se baseia em grande parte nessa

antonomásia apontada por Eco. Uma propaganda que mostra uma pessoa feliz

enquanto toma um refrigerante (como a Coca-Cola, por exemplo) está afirmando

que qualquer um pode ser feliz desde que tome o dito refrigerante. Com efeito, a

publicidade faz possível atribuir aos produtos qualidades que os transcendem. A

felicidade não tem nenhuma relação imediata com a ingestão de um refrigerante,

que é uma combinação de componentes químicos. O máximo que ele pode provocar

é uma sensação agradável para aqueles que gostam do seu sabor, mas a

associação feita à felicidade e euforia é quase que totalmente artificial e mitológica.

Não é raro vermos anúncios que deixam de dar ênfase nas características

objetivas de um produto. Se retomarmos o exemplo da Coca-Cola, veremos que as

características físico-químicas do produto não são citadas. De certa forma, seus

anúncios não são um “lugar de coisas”, como definido por Peterson. Em contraste,

eles passaram a dar ênfase menos no produto e mais na experiência que ele pode

proporcionar ao consumidor. Por exemplo, o comercial de refrigerante enfatiza mais

a felicidade do que o produto, mas sempre garantindo o entendimento de que o

produto foi a causa dessa sensação. Esse tipo de propaganda cria uma associação

entre o consumo do produto e as práticas, os objetivos, a ideologia, enfim, a todo um

conjunto imaginário de situações que deveriam acontecer devido ao seu consumo.

Essa é uma estratégia de comunicação de marca que visa a ressignificação

dos produtos, fazendo-os coincidir com os desejos, sonhos e objetivos humanos

através da elaboração de narrativas e da mitificação das mercadorias a fim de

promover sua transcendência (CASAQUI, 2011). Não é à toa que Casaqui usa o

termo “mitificação”. Como vimos anteriormente, os mitos são formas de

categorização do mundo, são narrativas arquetípicas que retratam o mundo como

um “fórum para ações”, não um “lugar de coisas”. Isso não é o mesmo que dizer que

as propagandas têm o mesmo nível de complexidade ou de sofisticação dos mitos.

Estes foram moldados por séculos de desenvolvimento cultural e tiveram suas

características e mensagens mais importantes preservadas no processo de

destilação promovido pelo tempo. Além disso, os publicitários têm o desafio de



69

recriar conscientemente o que seria um processo puramente inconsciente. Apesar

dessa diferença de complexidade simbólica, esses anúncios que “mitologizam” os

produtos têm os mesmo objetivo dos mitos: de operar em um nível maior de

abstração.

A nutrição é substituída pelo prazer gastronômico, o sexo, pelo
erotismo, a excreção, pelo conforto das instalações sanitárias e
pelo papel higiênico macio e perfumado, o carro e o ato de
dirigir são substituídos pelo conforto e status proporcionados
pelo veículo ou pelo conceito de aventura de ultrapassar os
limites de velocidade, testando os limites do equipamento, e as
roupas e os acessórios, além de proteger o nosso corpo,
transformam-se em moda, como acontece também em outros
segmentos de produtos e serviços. (TRINDADE. 2005, p. 90)

De forma geral, esse tipo de propaganda cria um contexto em torno do

produto. Contexto esse que não é o mesmo para todos os produtos. Cada produto

se relaciona a um contexto e a um público-alvo específico, tentando tornar-se parte

da forma como seu público interpreta o mundo e, consequentemente, do discurso

identitário desses grupos. Dessa forma, corporações, marcas e mercadorias

colocam-se como parte da identidade de seus públicos, tornando também o

consumo parte dela e fazendo com que seus discursos identitários ocorra, em certa

medida, através dos produtos consumidos (SCHEMBRI, 2009). Isso não ocorre ao

acaso simplesmente. Parte dos rituais de consumo pós-modernos envolvem uma

dimensão comunitária de consumo. Não é comunitária no sentido de divisão, mas de

semelhança. Nesse sentido, o consumo de um produto está ligado ao papel dele em

uma comunidade em que seus membros compartilham valores em comum (COVA,

1997).

Se o consumo faz parte da identidade - ou, no mínimo, do seu discurso sobre

si mesmo - do indivíduo e do grupo ao qual ele pertence, é correto afirmar que, para

cada coletivo ao qual pertença, ele apresentará um conjunto distinto e único de

produtos que o faz ser reconhecido e se reconhecer como parte desse grupo. Assim,

para cada grupo diferente haverá um padrão de consumo diferente. Além disso,

como o consumo faz parte da identidade do indivíduo, para cada identidade distinta

no mundo, ou seja, para cada pessoa distinta, haverá padrões de consumo que



70

caracterizam aquela identidade, aquela pessoa. Cada um, a partir da própria

concepção sobre si e dos grupos aos quais pertence, desenvolve uma forma única

de consumo de produtos específicos que compõem seu discurso sobre si.

Um dos exemplos mais clássicos e bem conhecidos desse fenômeno é a

relação entre a marca Harley-Davidson e seus consumidores. Eles atribuem o valor

de suas motocicletas não somente à máquina e sua performance, mas também às

suas experiências com a marca e seus outros consumidores. Os motociclistas se

engajam em várias atividades e eventos cuja participação demanda abundância de

tempo e recursos. Com efeito, prevalecem os mais bem garantidos financeiramente

no grupo. Nesses eventos, processos analogamente ritualísticos incorporam o

maquinário e os acessórios associados à Harley-Davidson, como jeans e couro

preto. Ao interagir com as pessoas, com a marca e com os itens associados, esses

motociclistas - jamais “motoqueiros” - passam a conhecer a motocicleta, a marca e

essa cultura como um todo de forma mais íntima. Eles se relacionam com pessoas

de mesmos valores e perspectivas, o que aprofunda e os fazem co-construtores da

“experiência Harley-Davidson”. Ou seja, existe aí a construção de uma comunidade

com forte vínculo emocional (SCHEMBRI, 2009). Nesse sentido, o consumo de uma

Harley-Davidson se torna parte de um contexto de experiências e emoções

compartilhadas, em que um conjunto de rituais simbólicos geram um estilo de vida e

um conjunto de valores que aglutinam seus membros. Dentro dessa comunidade, os

membros também exploram as capacidades e limites das motocicletas. De certa

forma, elas se tornam parte do motociclista.



71

Reunião de motociclistas de Harley-Davidson na Austrália. Imagem retirada do artigo “Reframing
brand experience: The experiential meaning of Harley–Davidson”, de Sharon Schembri (2009)

Em um nível um pouco mais abstrato de análise, podemos facilmente

considerar essas reuniões e eventos, que ocorrem devido à marca e devido a seu

consumo, como versões contemporâneas dos rituais que antes ocorriam devido aos

deuses e suas façanhas. Os rituais tinham justamente a função de integrar o

indivíduo à comunidade e sinalizar a passagem de um estágio para outro, sendo a

sua função principal a de prover os símbolos responsáveis por carregar o espírito

humano em frente (CAMPBELL, 2004).

Mas o exemplo da Harley-Davidson é um caso particular de sucesso. Muitas

outras marcas tentam o mesmo e não são bem sucedidas, ou o são muito

brevemente. Parte dessa falta de sucesso pode ser atribuída ao aspecto líquido da

modernidade, em que tudo muda o tempo inteiro e é difícil encontrar fenômenos

estáveis. Naturalmente, o entendimento de uma pessoa sobre si mesma não é

diferente, ou seja, aquilo que ela entende por ser sua identidade está em frequente

oscilação.



72

Assim que o indivíduo assume para si um discurso identitário distinto de seu

anterior, vê a necessidade de consumir de forma diferente de como fazia

anteriormente. E se na contemporaneidade as identidades são maleáveis e

inconstantes, conclui-se que os padrões de consumo tornam-se igualmente

maleáveis. Quanto mais instável for o discurso identitário, mais esse indivíduo irá

consumir. Em relação aos grupos, estes também não se mantêm fixos a um mesmo

tipo de pensamento, já que uma das modas de comportamento atuais é a

“desconstrução”. Com efeito, quanto mais grupos o indivíduo se sentir pertencente,

mais padrões de consumo ele assumirá. Nesse contexto, passa a existir um

consumo desenfreado cujas causas são a falta de estabilidade da concepção do

indivíduo sobre si mesmo e a vinculação direta entre produto consumido e sua

identidade, o que, consequentemente, leva diferentes padrões simbólicos a serem

adotados e diferentes rituais a serem performados.

C. Imortalidade relativa

Podemos rapidamente perceber duas importantes características a respeito

das grandes marcas: elas têm personalidade e elas influenciam o comportamento

humano. Vale aqui esclarecer que essa influência não é superficial, mas sim uma

espécie de substituição dos rituais antigos, fazendo, inclusive, parte do discurso do

indivíduo a respeito de si mesmo. Mesmo quando esse efeito é fraco e transitório,

ele acontece e supre as necessidades “espirituais” do consumidor durante esse

tempo. A falta de consistência é mais uma decorrência dos arquétipos mal

replicados e da liquidez moderna.

Se antigamente os deuses se confrontavam e entravam em conflito para

saber qual sairia vitorioso, hoje são as marcas que se digladiam em uma arena

simbólica para ver qual vai conquistar a mente de seus consumidores e determinar

qual delas vai assumir o topo da hierarquia dos deuses, ou, melhor dizendo, das

marcas.



73

Ainda podemos retomar o que foi dito anteriormente sobre as principais

características dos deuses e lembrar que a principal delas é a imortalidade. O motivo

de os deuses serem considerados eternos é que eles existiam muito antes dos seres

humanos surgirem como espécie e continuarão existindo depois que forem extintos.

Nesse sentido, as marcas, obviamente, não são eternas. Contudo, se diminuirmos o

espectro temporal, podemos identificar algumas marcas que são muito mais velhas

que seus consumidores - algumas muito mais velhas que seus atuais donos.

Em 1889, por exemplo, era fundada no Japão uma empresa de jogos que se

tornaria uma das mais bem sucedidas no final do século XX: a Nintendo. Assim

como a Harley-Davidson, a Nintendo também possui uma base fiel de fãs e, embora

já tenha perdido boa parte do mercado que antes dominava, ela se mantém sendo

uma empresa relevante e que se reinventa constantemente, sempre explorando

áreas do mercado de jogos que ainda não foram explorados, o “oceano azul”.

Outra das marcas mais longevas é a já citada Coca-Cola. A empresa foi

criada em maio de 1886 e, certamente, existe há mais tempo que qualquer um de

seus consumidores. Sobre o futuro da empresa é impossível prever o que vai

acontecer, mas é certo dizer que ela não dá sinais de que deixará de ser dominante

no mercado de bebidas em um futuro tão próximo. A Harley-Davidson também é

uma marca de longevidade surpreendente. Ela foi fundada em 1903 e, se for

depender dos seus consumidores e da comunidade criada em volta dela, não vai

sumir do mercado tão cedo. Outro exemplo a que podemos recorrer é a Disney,

fundada em 1923 e é hoje a maior empresa no mercado de entretenimento.

Ou seja, são empresas que, embora não sejam imortais, existem há mais

tempo que seus consumidores e não dão sinais de fraqueza. Elas já fazem parte

dos símbolos que caracterizam o mundo moderno. De certa forma, já se gravaram

no imaginário popular e já se estabeleceram como figuras mitológicas.



74

5. Conclusão

Existem componentes e padrões psicológicos humanos que são universais e

têm perdurado há milênios. Alguns dos padrões explorados neste trabalho envolvem

as formas de interpretar o mundo e comunicar essas formas interpretativas. Assim

como uma máquina só pode executar softwares - os programas e aplicações - que

sejam compatíveis com seu hardware - as peças e equipamentos físicos -, a psique

humana encontra suas limitações interpretativas no arranjo físico-químico do

sistema nervoso. Como em todos os seres vivos, os seres humanos não brotaram

em existência, mas foram resultado de um longo e lento processo de evolução em

que as características humanas foram, aos poucos, sendo acumuladas até o ponto

em que nos encontramos hoje.

A importância desse fato reside em entendermos que a mente humana não

pode ser considerada neutra e “uma página em branco”. Ela possui características e

limites determinados pelo “hardware” que a compõe. Esse é, por sua vez, resultado

de um processo evolutivo e adaptativo constante e incessante. Com base nisso,

podemos entender melhor o que Jung propôs em sua hipótese do “Inconsciente

Coletivo”. Ele seria uma parte da mente humana que não é pessoal ou adquirida de

acordo com vivências pessoais e culturais, mas sim hereditária e universal,

construída através do processo de evolução e adaptação.

Os conteúdos desse Inconsciente Coletivo foram descritos por Jung como

“Arquétipos”. Eles são uma espécie de “memória hereditária”. Contudo, isso deve

ser interpretado no contexto da hereditariedade do Inconsciente Coletivo no sentido

evolutivo que foi aqui apresentado, não de forma lamarckista. Os arquétipos, então,

representam categorias básicas de interpretação de mundo presentes e

armazenados no Inconsciente Coletivo. Suas manifestações conscientes acontecem

na forma de símbolos, podendo ocorrer em sonhos, mitos, folclores populares,

religiões e rituais. Ou seja, os arquétipos e seus significados se mantêm os mesmos

em todas as culturas, mas suas manifestações, seus significantes, por assim dizer,



75

variam de acordo com a cultura e com os indivíduos que estão articulando e

contando as histórias.

As culturas todas utilizam histórias e narrativas como componentes na

elaboração de conhecimento e, consequentemente, como forma de definição e

distinção entre o que é conhecido e o que é desconhecido. Essas narrativas

funcionam como forma de articulação simbólica a qual descreve o mundo como um

fórum para ações. Nelas, tudo deve ter significado e aquilo que não o tem é

facilmente retirado da história e esquecido. Com isso, conforme o tempo passa, elas

passam por um processo de destilação, em que os ruídos são excluídos e apenas o

que é significativo sobrevive. Ou seja, apenas os elementos interpretativos básicos:

os arquétipos. Consequentemente, a forma que eles assumem durante e ao final do

processo se tornam o vocabulário simbólico disponível tanto para interpretação do

mundo quanto para a comunicação a respeito daquilo que ainda se encontra na

borda do conhecimento.

Dessa forma, as culturas e os indivíduos que as compõem podem se

sustentar em uma base simbólica que lhes permite articular suas concepções sobre

a realidade. Uma vez que esses símbolos deixam de cumprir essas suas funções,

eles começam a se tornar obsoletos e passam a demandar grande esforço racional

para explicá-los e desvendá-los. Eles, então, deixam de ter um significado

auto-evidente e, consequentemente, perdem sua função de articulação do

conhecimento e da realidade, tornando-se vazios. Esse processo é o que Nietzsche

descreveu com a sua famosa frase “Deus está morto”.

Entretanto, não é porque os símbolos se esvaziam que eles se tornam

desnecessários. O conjunto simbólico que antes era usado cumpria uma importante

função cultural que deve continuar sendo cumprida. Assim, novos símbolos e novas

representações arquetípicas surgem no cenário narrativo e cultural. Se os deuses

morrem, outros devem assumir seu lugar e dar personalidade àqueles componentes

ainda incompreendidos do mundo, mas que têm forte influência sobre o

comportamento humano.



76

Entram, então, as grandes marcas contemporâneas, cujos produtos fazem

parte da vida de seus consumidores, os quais colocam esses produtos como

participantes ativos de suas experiências comunitárias e culturais. Como vimos no

exemplo da Harley-Davidson, ela faz parte de uma espécie de ritual em quel seus

consumidores tomam parte e participam ativa e voluntariamente.

Assim como os deuses antigos, marcas de grande nome, como Coca-Cola,

Apple, Nike, Harley-Davidson, etc, são dotadas de personalidade. Não só suas

peças publicitárias e seus consumidores, mas também as pessoas em geral

entendem como a marca se comporta, como ela se posiciona no mercado e como

seus consumidores se aglutinam em torno delas. Elas passam a assumir o vazio

deixado pelo empobrecimento do corpo simbólico anteriormente utilizado. Nietzsche

comentou sobre a morte de Deus no final do século XIX e, não é coincidência, que

algumas dessas marcas surgiram por volta dessa época e se consolidaram no

século XX, como a Coca-Cola, Nintendo, Disney e Harley-Davidson.

Das características principais dos deuses, foram citadas três: imortalidade,

personalidade e poder de determinar o comportamento humano. As personalidades

dessas marcas já são, há muito tempo, bem estabelecidas e são frequentemente

retomadas pela expressão “posicionamento de marca”. A forma como elas

determinam comportamento, contudo, é um pouco mais sutil do que faziam os

deuses, mas, ainda assim, vimos que elas podem ter grande influência na forma

como as pessoas interagem entre si e consigo mesmas. Muitas campanhas e

narrativas publicitárias fazem uso do conceito dos arquétipos para moldar a imagem

das marcas e suas posições dentro do imaginário popular. A dificuldade mais

imediata de fazê-lo é que a emersão dos arquétipos é espontânea, porém os

publicitários devem executar o caminho contrário, o de conscientemente criar

símbolos espontâneos. Por isso, as narrativas publicitárias devem ser

constantemente renovadas e reforçadas, porque nelas falta o mistério inconsciente.

A imortalidade, por outro lado, é mais fraca, mas não deixa de ser presente se

considerarmos que muitas dessas empresas existem há mais tempo que seus

consumidores estão vivos, e, da mesma forma, dominam o mercado em que atuam



77

de forma tão sólida que não é fácil imaginar elas sendo dissolvidas ou desmontadas

tão cedo.

Como os arquétipos são apenas remodelados, mas nunca abandonados,

podemos ver que os mitos antigos e a força da religião foram enfraquecidos e

passam por um processo de substituição pelos contos contados pela publicidade e

seus deuses: as empresas e as marcas. À essa luz, pode-se dizer, realmente, que o

narrador de Clube da Luta estivesse certo. Talvez tenhamos, em um futuro não tão

distante, planetas com nomes de empresas.



78

Referências bibliográficas

ANTONSEN, B. L., & PAUL, D. H. (1997). Serotonin and octopamine elicit

stereotypical agonistic behaviors in the squat lobster Munida quadrispina

(Anomura, Galatheidae). Journal of Comparative Physiology A: Sensory, Neural,

and Behavioral Physiology. 1997, 181, 501–510.

BAUMAN, Zygmunt. Modernidade líquida. Editora Schwarcz-Companhia das

Letras, 2001.

BECHTER, Clemens et al. Advertising between archetype and brand personality.

Administrative Sciences, v. 6, n. 2, p. 5, 2016.

BOWIE, Andrew, "Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling", The Stanford

Encyclopedia of Philosophy (Summer 2020 Edition), Edward N. Zalta (ed.), URL =

https://plato.stanford.edu/archives/sum2020/entries/schelling/ acessado em:

22/05/2021.

BULFINCH, Thomas. O livro da mitologia: a idade da fábula. São Paulo: Martin

Claret, 2013.

CAMPBELL, Joseph. The hero of a Thousand faces. New Jersey: Princeton

University Press, 2004.

CAMPOS-TOSCANOS, Analúcia Furquim. O percurso dos gêneros do discurso

publicitário : uma análise das propagandas da Coca-Cola. São Paulo : Cultura

Acadênica, 2009.

https://plato.stanford.edu/archives/sum2020/entries/schelling/


79

CANCLÍNI, N.G. Consumidores e cidadãos: conflitos multiculturais da

globalização. São Paulo. Ed.UFRJ. 1995.

CASAQUI, Vander . Por uma teoria da publicização: transformações no

processo publicitário. In: XXXIV Congresso Brasileiro de Ciências da

Comunicação, 2011, Recife. Anais do XXXIV Congresso Brasileiro de Ciências da

Comunicação. São Paulo: Intercom, 2011. v. 1. p. 1-15.

COVA, Bernard. Community and consumption: Towards a definition of the

“linking value” of product or services. European journal of marketing, 1997.

DONDIS, Donis A. Sintaxe da linguagem visual. São Paulo: Martins Fontes, 2007.

DUNBAR, Robin. Grooming, gossip and the evolution of language (Cambridge,

Mass.: Harvard University Press, 1998).

ECO, U. Algumas Verificações: a mensagem publicitária. In A estrutura ausente.

São Paulo. Perspectiva. 1973.

ECO, Umberto. Seis Passeios Pelos Bosques da Ficção. São Paulo: Companhia

das Letras, 1994.



80

FFYTCHE, M., ProQuest, & Ebooks Corporation. (2012). The foundation of the

unconscious : Schelling, Freud, and the birth of the modern psyche. Cambridge:

Cambridge University Press, 2012.

FIELDS, Douglas; FIELDS, Kyle; FIELDS, Melanie. Semiconductor gel in shark in

shark sense organs? Neuroscience Letters Volume 426, Issue 3, 2007, páginas

166-170.

FIORIN, José Luiz. Introdução à Linguística. I. Objetos teóricos. 6ª ed. São

Paulo: Contexto, 2010.

FRAGASZI, D., PERRY, S. The biology of traditions: models and evidence.

Cambridge: Cambridge University Press, 2003.

FREUD, Sigmund. A interpretação dos sonhos: Obras completas volume 4. 1ª

ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.

FOSTER B.R. Before the Muses: An Anthology of Akkadian Literature, volume

1: archaic, classical, mature. CDL Press, 1996.

GIBBONS, Ann. Food for thought: did the first cooked meals help fuel the

dramatic evolutionary expansion of the human brain?, Science 316:5831 (2007),

1558- 1560.

GOMBRICH, Ernst. História da arte. Rio de Janeiro, RJ: LTC, 1999.



81

GOODALL, Jane. Through a window, my thirty years with the chimpanzees of

Gombe. New York: Mariner Books, 2010.

HAN, Byung-Chul. Sociedade do cansaço. Editora Vozes Limitada, 2015.

HARARI, Yuval N. Sapiens: uma breve história da humanidade. Porto Alegre, RS:

L&PM, 2017.

HOPPE, Hans-Hermann. Uma breve história do homem: progresso e declínio.

São Paulo: LVM Editora; 1ª edição, 2018.

HORUS. In: THE EDITORS OF ENCYCLOPAEDIA BRITANNICA. Encyclopedia

Britannica, 12 Jul. 2016. Disponível em: <https://www.britannica.com/topic/Horus>.

Acesso em: 23/08/2021.

JUNG, C.G. et al. O Homem e seus Símbolos. Editora Nova Fronteira, Rio de

janeiro - RJ, 2a edição, 2008.

JUNG, C.G. O si-mesmo oculto – Símbolo e interpretação dos sonhos.

Petrópolis, RJ: Editora Vozes, 2019.

JUNG, C.G. The collected works of C. G. Jung, volume 9, part 1: Archetypes

and the collective unconscious. Princeton University Press, 2a edição, 1968.

JORGE, Marco Antonio Coutinho. Fundamentos da psicanálise de Freud a Lacan.

Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed, 5.ed., 2008.

https://www.britannica.com/topic/Horus


82

LEEMING, D.A., LEEMING M.A. A Dictionary of Creation Myths. 1 ed. Oxford

University Press; 1994.

LLOYD, Stephen; WOODSIDE, Arch G. Animals, archetypes, and advertising

(A3): The theory and the practice of customer brand symbolism. Journal of

Marketing Management, v. 29, n. 1-2, p. 5-25, 2013.

MARDUK. In: THE EDITORS OF ENCYCLOPAEDIA BRITANNICA. Encyclopedia

Britannica, 12 Jul. 2016. Disponível em: < https://www.britannica.com/topic/Marduk>.

Acesso em: 21/08/2021.

MAYNTZ, Melissa. How birds claim territory. The spruce, 17/08/2019. Wild birds.

Disponível em:

<https://www.thespruce.com/how-birds-claim-territory-386444#:~:text=Birds%20claim

%20territory%20through%20several,claim%20to%20the%20maximum%20range>

Acessado em: 11/08/2021.

NICHOLS, David E.; NICHOLS, Charles D. Serotonin Receptors. Chem. Rev. 2008,

108, 1614–1641.

PANKSEPP, Jaak e BURGDORF, Jeff. “Laughing” rats and the evolutionary

antecedents of human joy? Physiology & Behavior Volume 79, Issue 3, August

2003, Pages 533-547.

https://www.britannica.com/topic/Marduk
https://www.thespruce.com/how-birds-claim-territory-386444#:~:text=Birds%20claim%20territory%20through%20several,claim%20to%20the%20maximum%20range
https://www.thespruce.com/how-birds-claim-territory-386444#:~:text=Birds%20claim%20territory%20through%20several,claim%20to%20the%20maximum%20range


83

PETERSON, Jordan. Maps of meaning. New York, NY: Routledge, 1999.

PINKER, Steven. The Blank Slate: the modern denial of human nature. Penguin

Books, 2003.

PINKER, Steven. The language instinct: how the mind creates language.

Harper-Collins Publishers, 1995.

ROBERTS, Candice. Exploring brand personality through archetypes. 2010.

Tese de Doutorado. East Tennessee State University.

SCHEMBRI, Sharon. Reframing brand experience: The experiential meaning of

Harley–Davidson. Journal of Business Research, v. 62, n. 12, p. 1299-1310, 2009.

SHAW, Ian. The Oxford History of Ancient Egypt. Oxford University Press, 2000.

SPANGENBERG, Katie. Brand Archetypes. 2021. Tese de Doutorado. University of

Washington.

TEETER, E. Religion and Ritual in Ancient Egypt. New York, NY: Cambridge

University Press, 2011.

TRINDADE, E. A publicidade e a modernidade-mundo. As representações de

pessoa, espaço e tempo. In: BARBOSA, I.S. (org.) Os sentidos da publicidade.

Estudos Interdisciplinares. São Paulo: Thomson Learning, p. 81-96, 2005.



84

TRINDADE e BARBOSA. A narrativa publicitária e a metáfora perversa da fada

madrinha. XXIV Congresso Brasileiro de Ciências da Comunicação. Campo

Grande: Intercom, 2001.

WADE, Nicholas. Before the Dawn. New York: Penguin Press, 2006.

WILSON, M., BOESCH, C., FRUTH, B. et al. Lethal aggression in Pan is better

explained by adaptive strategies than human impacts. Nature 513, 414–417

(2014). Disponível em:

<https://sci-hub.se/https://www.nature.com/articles/nature13727>. Acessado em:

12/08/2021.

XARA-BRASIL, Duarte; HAMZA, Kavita Miadaira; MARQUINA, Percy. The meaning

of a brand? An archetypal approach. Revista de Gestão, 2018.

XAVIER, Adilson. Storytelling: Histórias que deixam marcas. Rio de Janeiro:

Editora Best Business, 2015.

https://sci-hub.se/https://www.nature.com/articles/nature13727

