
 

 

 

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE GEOGRAFIA 

 

 

 

 

 

Amanda Martins Ferreira Coutinho 

 

 

 

 

 

 

Soberania alimentar e a relação dos Povos Indígenas  com a alimentação: um 

estudo a partir das Terras Indígenas do município de São Paulo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2020 

 



 

 

AMANDA MARTINS FERREIRA COUTINHO  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Soberania alimentar e a relação dos Povos Indígenas  com a alimentação: um 

estudo a partir das Terras Indígenas do município de São Paulo 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho apresentado à Universidade de São 

Paulo como requisito para obtenção do título de 

bacharel em Geografia 

Orientadora: Profa Dra Marta Inez Medeiros 

Marques 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

 2020 



 

 

 

Agradecimentos 

 

Gostaria de agradecer minha mãe por sempre ter me apoiado nas minhas 

decisões, principalmente em relação à escolha da geografia para minha vida. Também 

a meu pai e aos meus avós, que ajudaram a tornar possível minhas realizações até 

aqui. Gostaria de deixar minha gratidão também ao meu marido por ser um dos 

maiores incentivadores do meu estudo e da realização desse trabalho em meio à 

pandemia e outros desafios enfrentados.  

Além disso gostaria de agradecer a todas as minhas experiências profissionais 

que me possibilitaram estar na USP e me manter dentro dela (principalmente o projeto 

MapBiomas e o Instituto Arapyaú), sem trabalho, eu não teria conseguido chegar até 

aqui.  

Gostaria de agradecer à minha orientadora que foi uma inspiração desde o 

primeiro contato, além de ter sido muito paciente e atenciosa. 

E por fim aos entrevistados que possibilitaram a realização desse trabalho, em 

meio a uma pandemia, aceitando conversar por telefone ou responder minhas 

questões por escrito.   

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Você pode adquirir outros hábitos, mas não 

deixa de ser índio.” (Doethyró - Carlos Tukano)



 

 

Resumo 

 

Esta monografia apresenta um panorama dos desafios enfrentados pelas terras 

indígenas Tenondé Porã e Jaraguá em relação à segurança e soberania alimentar. 

Para tentar entender melhor esse tema, além da pesquisa bibliográfica, 

também foram realizadas entrevistas semiestruturadas e estruturadas com indígenas 

das aldeias estudadas e de outras aldeias do Brasil ao longo de 2020. 

A segurança alimentar é um tema que vem sendo amplamente discutido no 

mundo há muito, mas a soberania alimentar surgiu como projeto a partir da Via 

Campesina, como um contraponto a esse conceito. O projeto de soberania alimentar 

agrega fatores culturais e reivindica o poder de decisão das comunidades e povos 

sobre os alimentos que produz e consome, principalmente dos grupos camponeses e 

populações tradicionais (indígenas, caiçaras e quilombolas). 

Dentro disso, a população indígena brasileira, que tem sofrido grandes perdas 

desde o início da colonização, se encontra hoje em muitas áreas sem espaço e sem 

condições para uma alimentação de qualidade satisfatória, que leve em conta todos 

os fatores históricos, culturais e nutricionais.  

Vê-se assim, o papel central desempenhado pela demarcação e regularização 

das terras para assegurar a alimentação e a reprodução social dessas populações, 

ao proporcionar uma área adequada para o plantio e o desenvolvimento de atividades 

extrativas. A falta do atendimento ao direito à terra é um dos fatores identificados 

nessa aproximação inicial como crucial para os altos índices de insegurança alimentar 

observados entre as populações indígenas.  

Além do tema de pesquisa inicialmente previsto, por conta da situação terrível 

enfrentada em 2020, foram registrados apontamentos sobre a pandemia de COVID-

19. A inserção dessas populações em uma cidade como São Paulo evidencia as 

desigualdades vivenciadas pela comunidade indígena quanto à questão alimentar, e 

a pandemia do COVID-19 contribuiu para agravar ainda mais a insegurança alimentar 

desse grupo. 

 

Palavras-chave: alimentação, populações indígenas, Guarani Mbya. 

  



 

 

Abstract 

This monograph presents an overview of the challenges faced by the Tenondé 

Porã and Jaraguá indigenous lands in relation to food security and sovereignty. 

In order to better understand this theme, in addition to bibliographical research, 

semi-structured and structured interviews were also carried out with indigenous people 

from the studied villages and from other villages in Brazil throughout 2020. 

Food security is a topic that has been widely discussed in the world for a long 

time, but food sovereignty emerged as a project from Via Campesina, as a counterpoint 

to this concept. The food sovereignty project brings together cultural factors and claims 

the decision-making power of communities and peoples over the food they produce 

and consume, especially peasant groups and traditional populations (indigenous, 

caiçaras and quilombolas). 

Within this, the Brazilian indigenous population, which has suffered great losses 

since the beginning of colonization, finds itself today in many areas without space and 

without conditions for a food of satisfactory quality, which takes into account all 

historical, cultural and nutritional factors. 

Thus, one can see the central role played by the demarcation and regularization 

of lands to ensure food and social reproduction of these populations, by providing an 

adequate area for planting and the development of extractive activities. The lack of 

compliance with the right to land is one of the factors identified in this initial approach 

as crucial for the high levels of food insecurity observed among indigenous 

populations. 

In addition to the research topic initially planned, due to the terrible situation 

faced in 2020, notes were recorded on the COVID-19 pandemic. The insertion of these 

populations in a city like São Paulo highlights the inequalities experienced by the 

indigenous community regarding the food issue, and the COVID-19 pandemic 

contributed to further aggravate the food insecurity of this group. 

 

Keyword: food, indigenous populations, Guarani Mbya 



 

 

Lista de Siglas 

 

1. ISA: Instituto Socioambiental  

2. TI: Terra indígena 

3. FAO: Organização das Nações Unidas para Alimentação e Agricultura 

4. IBGE: Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

5. UC: Unidade de Conservação  

6. CIMI: Conselho indigenista Missionário  

7. FUNAI: Fundação Nacional do Índio 

8. FIAN: Rede de Ação e Informação pelo Direito a se Alimentar  

9. CPI: Comissão Pró-Índio 

10. MST: Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra 

  



 

 

Lista de Figuras 

 

Figura 1 Mapa de localização das Terras Indígenas no Estado de São Paulo 17 

Figura 2 Tabela de municípios com as maiores populações indígenas do Brasil 18 

Figura 3 Mapa de Densidade demográfica de populações indígenas dentro do 

Estado de São Paulo 18 

Figura 4 Mapa político das áreas de Estudo 21 

Figura 5 Tabela da situação das Tis no Brasil e homologações por gestão 

presidencial 23 

Figura 6 Mapas comparativos de uso do solo no entorno da TI Tenondé Porã entre 

os anos de 1995 e 2018 25 

Figura 7 Foto aérea da TI do Jaraguá 26 

Figura 8 Foto aérea da TI do Jaraguá 27 

Figura 9 Tabela da situação da TI do Jaraguá 28 

Figura 10 Mapas comparativos de uso do solo no entorno da TI do Jaraguá entre os 

anos de 1995 e 2018 29 

Figura 11 Foto de uma plantação na TI Tenondé Porã 37 

Figura 12 Tabela de Alimentos mais citados nas entrevistas 37 

Figura 13 Foto de artesanatos para vender em uma visita a TI Tenondé Porã 38 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

SUMÁRIO 

1. INTRODUÇÃO 10 

EXPERIÊNCIA DE PESQUISA 10 

1.2. OBJETIVO 12 

1.3. PARÂMETRO HISTÓRICO 13 

1.4. O POVO GUARANI MBYA 14 

1.5. A SOBERANIA ALIMENTAR 15 

2. ÁREA DE TRABALHO 16 

3. DEMARCAÇÃO DAS TERRAS INDÍGENAS 22 

3.1. DEMARCAÇÃO TI TENONDÉ PORÃ: 23 

3.2. DEMARCAÇÃO DA TI DO JARAGUÁ: 26 

4. PRODUÇÃO E ALIMENTAÇÃO INDÍGENA 30 

4.1. FOME DA POPULAÇÃO INDÍGENA BRASILEIRA 31 

5. ALIMENTAÇÃO INDÍGENA HOJE 33 

5.1. PRODUÇÃO DE ALIMENTOS NAS TEKOAS ENTREVISTADAS 35 

6. ALIMENTAÇÃO INDÍGENA NA PANDEMIA 41 

7. CONCLUSÃO 42 

8. REFERÊNCIAS 43 

9. GLOSSÁRIO 49 

10. ANEXOS 50 

ANEXO 1: 50 

ANEXO 2: 52 

ANEXO 3: 55 

ANEXO 4: 57 

ANEXO 5: 60



 

 

1. INTRODUÇÃO 

1.1. EXPERIÊNCIA DE PESQUISA 

 

2020 foi um ano desafiante e cheio de perdas, mas foi neste ano que iniciei a 

minha pesquisa, que foi de grande importância para a minha formação acadêmica. 

Confesso que não correu tudo como planejado. A intenção inicial era visitar as aldeias 

ou Tekoá, colher entrevistas, tirar fotos, observar os locais, colher informações sobre 

alimentação com diferentes tipos de pessoas de idades diferentes com experiências 

diferentes nas comunidades, e estar próxima das pessoas era exatamente o que eu 

mais queria para esse trabalho.  

Mas seria extremamente perigoso e irresponsável realizar as pesquisas de 

forma presencial, principalmente para os povos indígenas que, ao todo até hoje, dia 

25 de janeiro de 2021, já perderam 932 pessoas para a COVID-19, segundo o ISA 

(mas os números oficiais costumam esconder os povos indígenas que vivem em áreas 

urbanas). Também é preciso lembrar os mais de 200 mil mortos em todo o país, 

incluindo pessoas próximas a mim ou a meus amigos.  

Por tudo isso, eu decidi não realizar o trabalho da forma que eu idealizei, com 

a visita às aldeias e entrevistas presenciais para entender os desafios enfrentados por 

eles, então contei com a ajuda da tecnologia e da paciência de cada uma das pessoas 

com quem eu me comuniquei para realizar a pesquisa.  

Consegui falar com a Yamani Kãbara da TI do Jaraguá, Carlos Tukano do Alto 

do Rio Negro, que vive entre a cidade do Rio de Janeiro e o Rio Negro, Kiriguaçu 

Ibiaça do Kariri e Jera Poty Mirí da Aldeia Kalipety, na TI Tenondé Porã. Apesar de 

focar nas aldeias do município de São Paulo, achei que seria enriquecedor conhecer 

outras experiências, principalmente em relação à alimentação, apesar de entender 

que não conseguiria contemplar todo o território brasileiro. Por isso, foram coletadas 

entrevistas com pessoas de outras áreas, além das terras indígenas estudadas. As 

informações coletadas permitiram, no entanto, apenas uma aproximação inicial da 

realidade das TI’s estudadas e uma primeira visão do que é a alimentação indígena 

no Brasil. Assim, é importante ressaltar que esse trabalho não tem um caráter 



 

 

etnográfico e que, dadas as suas limitações, apresenta apenas uma abordagem 

introdutória de uma temática bastante complexa.  

 

Não tirei fotos novas, mas consegui imagens de amigos e o mais inusitado foi 

contar com a criatividade de uma pessoa da comunidade, que me indicou um clipe 

que continha imagens ótimas da TI do Jaraguá feitas com um drone. Toda ajuda foi 

de extrema importância, mas foi a generosidade das pessoas que falaram comigo por 

celular neste período de tantas necessidades e correrias que fizeram esse trabalho 

existir afinal.  

Fora a experiência de realizar uma pesquisa em um período atípico, eu 

aproveitei cada leitura, cada livro, cada artigo, cada tese, cada vídeo e cada entrevista 

para tentar responder minhas perguntas e formular outras questões que talvez 

precisarão de outra pesquisa para serem respondidas.  

Me surpreendi com o livro de Luís Câmara Cascudo e com a importância de 

voltar no tempo para entendermos melhor o presente como ele é. Como a comida está 

ligada ao que somos como povo em nossa essência, como a natureza do nosso país 

dita a variedade de possibilidades que temos para nos alimentar. Me surpreendi 

também com o Guia Alimentar da População Brasileira e como ele pode ser simples 

e muito esclarecedor ao mesmo tempo. Um material assim, se usado e compartilhado 

corretamente, pode transformar a saúde do nosso país.  

Voltando às expectativas que eu tinha sobre essa pesquisa, uma delas eu 

consegui cumprir. Quis desde o início escrever de forma fácil e acessível, pois acredito 

que a academia deve se aproximar cada vez mais da população que não teve 

oportunidade de estar em uma universidade, levando informação de qualidade com 

transparência e sem deixar de lado todo conhecimento não científico que existe em 

nosso país, ou seja levando em consideração e validando todos os tipos de 

conhecimento.  

 

 

 

 



 

 

1.2. OBJETIVO  

 

Esse tema surgiu depois de um trabalho de campo realizado em 2018 em uma 

aldeia Guarani localizada no Extremo sul do município de São Paulo, chamada 

Tenondé Porã, onde me deparei com uma grande variedade de espécies alimentícias. 

Essa experiência me trouxe os questionamentos deste trabalho. Que tipos de práticas 

são usadas pelos povos Guaranis do Estado de São Paulo para a preservação e 

transmissão dos conhecimentos sobre cultivos tradicionais e variedades vegetais, 

levando em consideração o papel destes para a sua Soberania Alimentar? O que eles 

comem? Como é a segurança alimentar dessas populações? Qual a relação da área 

disponível para plantio e a Soberania Alimentar desses povos? Outras dúvidas vieram 

com a Pandemia como: qual o impacto da COVID-19 na alimentação dos indígenas 

da cidade de São Paulo? 

 

O principal objetivo deste trabalho foi compreender os processos e práticas 

indígenas da produção e transmissão de conhecimentos sobre alimentos e formas de 

cultivo agrícola e sua relação com o espaço para plantio e demarcação das terras. 

Para isso se fez necessário também: 

● Pesquisar e entender sobre a soberania alimentar e seu histórico dentro da 

perspectiva indígena; 

● Conhecer e caracterizar o sistema de produção agrícola da Terra Indígena da cidade 

de São Paulo;  

● Identificar se há uma rede de compartilhamento de práticas agrícolas, sementes e 

produtos agrícolas entre os povos Guaranis do Estado de SP; 

● Mapear a evolução do uso do solo no entorno da aldeia estudada e avaliar a sua 

relação com o processo de demarcação;  

● Entender o processo de demarcação das Tis 

● Entender os impactos da Pandemia do COVID-19 na alimentação desses povos 

 

 



 

 

1.3. PARÂMETRO HISTÓRICO 

Os povos originários de várias partes do mundo foram marcados por um 

grande Genocídio viabilizado por países Europeus que mais tarde chamariam os 

locais invadidos de colônias. 

Tal tragédia universal consubstancia-se expressivamente na forma de um 

verdadeiro holocausto efetuado dentro do território, com o escopo de formar 

uma nação. Ao longo desse drama, inúmeras vidas foram ceifadas, 

instituições foram subjugadas, assim como as viabilidades econômica e 

cultural desses povos foram rompidas. (WILL, 2014. p.8) 

 

O caso das populações indígenas do Brasil não é diferente, desde a invasão 

dos Europeus, os povos indígenas têm sido arrancados de suas terras e mortos para 

que houvesse a exploração e ocupação deste solo, que era e é até hoje um bem muito 

valioso e lucrativo. 

  

Um longo processo de devastação física e cultural eliminou grupos 

gigantescos e inúmeras etnias indígenas, especialmente através do 

rompimento histórico entre os índios e a terra. (Silva, 2018. p.481) 

 

O peso desse rompimento histórico entre os indígenas e a terra de que a 

Elisangela Silva fala pode ser avaliado claramente hoje nas lutas pelo reconhecimento 

do direito e pela demarcação de suas terras, contra o reiterado desrespeito às terras 

indígenas praticado por diferentes segmentos da sociedade brasileira. Esse assunto 

não morreu em mais de 500 anos e parece não ter um fim tão próximo. Apesar de 

todo o sangue derramado, essa guerra por terras não retirou de muitas populações 

indígenas brasileiras a sua cultura, costumes, modo de se alimentar e modo de viver.  

 

 

1.4. O POVO GUARANI MBYA  

Ainda antes da colonização os Guaranis já formavam um conjunto de povos de 

mesma origem, falavam um mesmo idioma, praticavam uma agricultura muito 



 

 

produtiva e tinham grandes festas com distribuição dos produtos excedentes, 

conforme a economia coletiva existente entre as comunidades na época. Esses povos 

habitavam desde a costa atlântica até o Paraguai (SOUZA 2002). 

Os Guaranis Mbya são um dos três grandes grupos de Guaranis que vivem 

hoje no Brasil, sendo os outros dois Ñandeva (Xiripa) e Kaiowa. Segundo LADEIRA 

2001, a identificação do grupo Mbya é determinada através de especificidades 

culturais e linguísticas e, apesar da vasta dispersão geográfica de suas aldeias na 

América do Sul (Argentina, Paraguai, Uruguai, Brasil), os Mbya se reconhecem 

plenamente enquanto povo diferenciado.  

O nome Mbya foi traduzido de muitas formas: como “muita gente num só lugar”, 

“estrangeiro, estranho, aquele que vem de fora, de longe”, “gente diferente que vem 

de longe” O curioso observado por LADEIRA sobre essas traduções é:  

 

(...) que se pode absorver das explicações de meu interlocutor mbya, é que o 

processo de identificação do outro passa pelo sentido de se reconhecer no 

outro através da sua própria e igual condição de “diferente”. (LADEIRA, 1990, 

p. 34) 

 

Atualmente o povo Guarani Mbya se encontra distribuído no Brasil entre São 

Paulo, Rio Grande do Sul ao Espírito Santo, além de alguns pontos no Maranhão, 

Pará e Goiás, contabilizando uma população de mais de 896 mil indígenas em todo o 

Brasil, conforme o Censo do IBGE de 2010. Os estudos sobre a quantidade e 

localidade desse povo não são precisos, levando-se em consideração o aspecto não 

sedentário dos indivíduos.  

Os deslocamentos territoriais guarani após a colonização tiveram vários 

motivos, desde um recuo para garantir uma certa invisibilidade, até  uma concentração 

ao longo do litoral sul e sudeste para melhores condições de terras. 

 O grupo Mbya “(...) continua migrando e é reconhecido, na literatura 

etnológica, como o mais resistente ao domínio colonial e neocolonial” (Ciccarone, 

2011) e segundo a entrevista realizada com Yamani Kãbara da TI do Jaraguá o perfil 

caminhante hoje abrange desde visitas de parentes e rituais até intercâmbios de 

artesanato e cultivos.  

 



 

 

 

1.5. A SOBERANIA ALIMENTAR  

 

Neste trabalho vou tratar mais especificamente dos conhecimentos e tradições 

alimentares e agrícolas das populações indígenas da cidade de São Paulo que estão 

diretamente ligadas à terra, e se essas populações são soberanas em relação à sua 

alimentação. Para tal, é necessário entender o contexto em que o conceito de 

Soberania Alimentar surge e o que ela representa para essas populações.  

Antes do surgimento do conceito ‘Soberania Alimentar’, já muito se falava da 

fome no mundo, este é um tema que chama atenção e é muito discutido, por ser um 

problema antigo que muitos países enfrentam até hoje. A partir disso, a política de 

segurança alimentar foi criada e é defendida pela FAO com o intuito de que todos 

tenham o que comer, ou seja “(...) que todos tenham condição de acesso a alimentos 

básicos para uma alimentação saudável em qualidade e quantidade.” (ZANOTTO, 

2017, p.51)  

Em contraponto a esse conceito, o termo Soberania Alimentar1 foi criado e é 

defendido pela Via Campesina, organização que conta com a participação de 

camponeses, população sem-terra, indígenas, quilombolas e outras populações 

tradicionais. Segundo ZANOTTO, o movimento da Soberania Alimentar vai além da 

segurança, já que este leva em consideração que um povo deve ser livre e soberano 

em relação à sua alimentação. Para ela, ser soberano é “comercializar localmente, 

vinculado à cultura, ao modo de vida de cada povo, afastando a dependência dos 

grandes mercados que veem os alimentos, a água, a natureza como mercadorias.” 

(ZANOTTO, 2017, p. 51) 

 

 
1 Surgido no final do século XX no contexto dos embates políticos travados em face do avanço 
do processo de globalização neoliberal, esse conceito não tem origem indígena. Porém, ele 
aponta para questões fundamentais que ajudam a refletir sobre os desafios relacionados à 
reprodução social de povos e populações tradicionais sob o domínio da sociedade capitalista 
e do sistema de Estados territoriais em que se baseia. Assim, buscou-se realizar uma 
abordagem crítica da realidade alimentar de populações indígenas por meio do uso desse 
conceito, considerando as particularidades da territorialidade indígena. Um termo que 
apareceu na banca de defesa deste trabalho foi o de “autonomia alimentar”, que se aproxima 
mais dos ideais indígenas e inclusive foi citado em uma das entrevistas da pesquisa.  



 

 

2. ÁREA DE TRABALHO 

Existem algumas terras indígenas no Estado de São Paulo, a maior parte fica 

concentrada na porção leste do estado, próximo ao litoral, mas podemos encontrar 

duas delas dispersas no centro e oeste do estado, como podemos ver no mapa 

abaixo.  

 



 

 

Figura 1 Mapa de localização das Terras Indígenas no Estado de São Paulo 

 

Mapa formulado por Amanda Martins 



 

 

   

A distribuição das populações indígenas no estado se dá da seguinte forma: 

 

 

Figura 2 Tabela de municípios com as maiores populações indígenas de São 
Paulo Brasil 

 

Fonte: Censo IBGE 2010 

 

Figura 3 Mapa de Densidade demográfica de populações indígenas dentro do 
Estado de São Paulo 

 

Fonte: Site do IBGE, disponível em: 



 

 
https://dadosgeociencias.ibge.gov.br/portal/apps/sites/#/indigenas/app/3f8db5414cd74999942b074e7

7a4a853, acesso em 07 de janeiro de 2021. 

 

Na cidade de São Paulo temos duas TI’s, uma na parte sul do município e outra 

na parte noroeste. Mesmo com apenas duas terras indígenas, São Paulo é a 4ª cidade 

no ranking de cidades com mais população indígena do Brasil, com aproximadamente 

4 mil pessoas morando em terras indígenas no município. 

Os cinco municípios mais populosos desse conjunto são os seguintes: São 

Gabriel da Cachoeira (Amazonas); São Paulo de Olivença (Amazonas); 

Tabatinga (Amazonas); São Paulo (São Paulo); e Santa Isabel do Rio Negro 

(Amazonas). (Os indígenas no Censo Demográfico 2010, 2010, p.15) 

Segundo o estudo realizado pela Comissão Pró Índio de São Paulo, depois da 

colonização e dispersão dos indígenas pelo Brasil “há pelo menos três décadas de 

registro oficial sobre indígenas vivendo nos centros urbanos” (CPISP 2013 p.91). Na 

cidade de São Paulo essa história é um pouco mais antiga, a primeira migração 

indígena conhecida é do povo Pankararu que veio de Pernambuco para São Paulo na 

década de 1950 e hoje se encontra vivendo em ambiente urbano (não aldeado), mas 

ainda se reconhece enquanto povo indígena. 

A questão fundiária sempre foi uma pauta ativa em relação à questão indígena, 

assim logo pensamos em demarcação e regularização de terras e os conflitos 

associados vindos da construção de grandes obras para o uso dos recursos hídricos 

na geração de energia no agronegócio e na exploração de minério. Mas hoje tem 

crescido a discussão sobre a relação dos povos indígenas com o contexto urbano, 

levando em consideração que 36% da população indígena vivia em 2010 (último 

censo do IBGE) em áreas urbanas, como por exemplo São Paulo que ocupa o primeiro 

lugar no país com 12,9 mil indígenas vivendo em área urbana (CPISP, 2015). Entre 

as questões que envolvem o aumento da população indígena nas grandes cidades 

um deles é que: 

(...) as terras indígenas acabaram sendo reduzidas e/ou englobadas 

pelo processo de expansão urbana embasado na lógica da valorização 

fundiária que confinou os indígenas em territórios estanques e menores que 

seus territórios tradicionais.  

about:blank
about:blank


 

 

Em paralelo ao crescimento da população indígena na cidade de São Paulo 

conseguimos observar um crescimento urbano contínuo no município, como mostram 

os dados do MapBiomas. 

Infraestrutura urbana da cidade de São Paulo em Hectares  

Ano 1985 1990 1995 2000 2005 2010 2015 2019 

Infraestrutura 

Urbana 

78.783 82.454 84.483 87.263 88.210 89.082 89.881 90.749 

Fonte: MapBiomas, 2020. https://plataforma.brasil.mapbiomas.org/ acesso em 13.03.2021 

Esse crescimento evidencia a pressão fundiária urbana sofrida pela população 

que mora nas periferias ou aldeias indígenas do município, essa pressão aumenta por 

conta desse crescimento. Levando em consideração a especulação imobiliária, 

grandes construtoras e outras empresas se interessam pelas áreas ocupadas por 

essas populações. 

A área de estudo deste trabalho são duas TIs da cidade de São Paulo: a Terra 

Indígena do Jaraguá e a Terra Indígena Tenondé Porã onde habitam indígenas da 

etnia Guarani Mbya e Guarani Ñandeva, segundo o ISA.  

A primeira se localiza na cidade de São Paulo, na parte Oeste da Zona Norte, 

mais precisamente no bairro do Jaraguá, e tem uma pequena parte de seu território 

dentro do município de Osasco. 

  

about:blank


 

 

Figura 4 Mapa político das áreas de Estudo 

 

Mapa formulado por Amanda Martins 



 

 
 

O local é ocupado por aproximadamente 586 pessoas do povo Guarani Mbya, 

que, apesar de ser um dos maiores povos indígenas brasileiros, é o que tem entre as 

suas áreas de ocupação legal a menor de todas: a TI do Jaraguá, que tem apenas 1,7 

ha de área Homologada pelo Decreto 94.221 de 15/04/1987 e é dividida em 6 tekoas 

ou aldeias (Tekoa Ytu, Tekoa Pyau, Tekoa Itakupé, Tekoa Itaverá, Tekoa Itaendy e 

Tekoa Yvy Porã) (ISA, 2015). 

 

A Segunda TI estudada se localiza no extremo Sul do Município de São Paulo, 

mas também abrange partes dos municípios Mongaguá, São Bernardo do Campo e 

São Vicente. Tem aproximadamente 15.969 hectares e possui trechos em 

sobreposição com duas UCs: a Área de Proteção Ambiental Capivari-Monos, do 

município de São Paulo, e o Parque Estadual da Serra do Mar. Atualmente existem 

cerca de 1.500 Guaranis vivendo na TI Tenonde Porã, que se dividem em 8 tekoas: 

Tenonde Porã (ou “aldeia da Barragem”), Krukutu, Guyrapaju, Kalipety, Yrexakã, 

Kuaray Rexakã, Tape Mirĩ e Tekoa Porã. 

 

3. DEMARCAÇÃO DAS TERRAS INDÍGENAS 

 

Segundo o Conselho indigenista Missionário (CIMI 2016), existem atualmente 

1296 terras indígenas no Brasil, entre terras já demarcadas (401), em alguma das 

etapas de demarcação (306), terras que se enquadram em outras categorias que não 

a de terra tradicional (65) ou terras sem nenhuma perspectiva de início de demarcação 

pelo Estado (530). 

Abaixo podemos ver essa quantidade em porcentagem e entender como os 

presidentes brasileiros atuaram em relação a essas demarcações a partir da 

constituição de 1988, que previa até 5 anos para delimitação de todas as TIs.  

 

 

 

 

 



 

 

 

 

Figura 5 Tabela da situação das TIs no Brasil em 2016 e homologações por 
gestão presidencial 

 

Fonte: Imagem do site do CIMI, disponível em: <https://cimi.org.br/terras-

indigenas/#:~:text=Existem%20atualmente%201296%20terras%20ind%C3%ADgenas%20no%20Bra

sil.&text=Como%20reflexo%20disso%2C%20hoje%20a,ind%C3%ADgenas%20em%20todo%20o%2

0Brasil.> 

3.1. DEMARCAÇÃO TI TENONDÉ PORÃ:  

 

Sobre a demarcação da TI Tenondé Porã, em 1987 foi realizada a primeira 

demarcação, foram demarcadas as aldeias Barragem e Krukutu com apenas 26 

hectares cada. Em 2012 a Funai terminou o estudo de identificação das terras, 

reconhecendo cerca de 16 mil ha como sendo dos Guarani Mbya da região. Os anos 

seguintes ao estudo foram marcados por mobilizações, criação de novas aldeias como 

a Kalipety onde vive uma das entrevistadas (Jera Poty), protestos e ocupações em 

prédios públicos. Assim, depois de quase 30 anos de luta, desde a primeira 

demarcação, em 2016, o Ministério da Justiça publicou a portaria declaratória da 

Portaria MJ/GAB nº 548 assinada pelo Ministro da Justiça Eugênio Aragão 



 

 

reconhecendo os 15.969 hectares, relativos aos limites dos estudos feitos pela Funai.  

Segundo o site da própria TI Tenondé Porã:  

A portaria declaratória é o marco mais importante do rito de demarcação, 

garantindo de forma definitiva a posse permanente sobre nosso território 

tradicional e autorizando as etapas conclusivas do processo: a colocação dos 

marcos físicos nos limites e a desintrusão das áreas ocupadas por não 

indígenas mediante a indenização de benfeitorias, formalizando em seguida 

a homologação presidencial e o registro final da Terra Indígena. 

 

Segundo Jera Poty Mirí, uma das líderes da tekoá  Kalipety: “Agora sim, temos 

quase 16 mil hectares de área. Antes eram apenas duas aldeias, ambas com 26 

hectares, ficamos por muito tempo sem espaço para o plantio.” 

A área não mudou muito em relação ao uso do solo de 1985 para 2018, 

podemos ver pequenas áreas que se regeneram dentro da área da TI e um pequeno 

crescimento urbano em volta (identificado no mapa como área não vegetada). Isso 

não quer dizer que a área seja menos cobiçada por pessoas não indígenas, mas 

conforme vamos ver mais à frente, a pressão sofrida pela TI do Jaraguá é muito maior. 

 



 

 

Figura 6 Mapas comparativos de uso do solo no entorno da TI Tenondé Porã 
entre os anos de 1995 e 2018 

 

Mapa Formulado por Amanda Martins 



 

 

3.2. DEMARCAÇÃO DA TI DO JARAGUÁ: 

O grupo indígena da TI do Jaraguá ainda luta para aumentar o seu território. 

Com 1,7 hectares regularizados, essa TI tem a menor área demarcada hoje no Brasil 

e os indígenas que aí habitam têm buscado por mais espaço, principalmente para 

plantar.  

 

Figura 7 Foto aérea da TI do Jaraguá 

 

Fonte: Imagem da TI do Jaraguá tirada do Clipe de Oz Guarani - O índio é forte, 2018. 

 

  



 

 

Figura 8 Foto aérea da TI do Jaraguá 

 

Fonte: Imagem da TI do Jaraguá tirada do Clipe de Oz Guarani - O índio é forte, 2018. 

 

Em maio de 2015 o Ministro da Justiça, José Eduardo Cardozo, assinou a 

Portaria Declaratória da Terra Indígena Jaraguá, de ocupação tradicional do povo 

indígena Guarani. A TI passou a ter 532 hectares, abrangendo o Parque do Pico do 

Jaraguá, mas essa decisão durou menos de 2 anos e foi anulada pela Portaria MJ nº 

683/2017:  

A Terra Indígena Guarani foi constituída, inicialmente, pelo Decreto 94.221, 

de 14 de abril de 1987, com uma área de 1,7 ha (817,6 metros de perímetro), 

nas imediações do Pico do Jaraguá, entre os municípios de São Paulo e 

Osasco (...) Em razão desse histórico, a TI Jaraguá ostenta hoje o título de 

menor terra indígena do Brasil. (Diário Oficial da União  PORTARIA Nº 683, 

DE 15 DE AGOSTO DE 2017, p. 21). 

 

Nessa nova portaria, o principal argumento apresentado para a anulação da 

extensão foi o de que “a nova área abrange quase integralmente o Parque Estadual 

do Jaraguá e, todavia, teria sido demarcada sem a participação do Estado de São 

Paulo na definição conjunta das formas de uso da área”.(Portaria MJ nº 683/2017).  

Atualmente, segundo o site da Funai, a situação da TI do Jaraguá é de 1,7 ha 

regularizados e 532 ha declarados, como podemos ver na tabela abaixo:  



 

 

 

Figura 9 Tabela da situação da TI do Jaraguá em data? 

 

Imagem retirada do site da Funai: disponível em: <http://www.funai.gov.br/index.php/indios-no-

brasil/terras-indigenas> 

 

Os trâmites estão sendo marcados por luta e ocupações em áreas próximas da 

TI atual. Segundo YAMANI KÃBARA, moradora da aldeia do Jaraguá, o Espaço de 

1,7 ha não é suficiente para a subsistência dos quase 600 moradores:  

Perto daqui tem um aterro sanitário que é 20 vezes maior que a nossa 

terra. Vários se denominaram donos ao longo dos anos, mas são 

donos falsos, o último dono cultivava Boi, as plantas que o boi comia 

infestam as matas nativas. Plantaram eucalipto perto dos rios, e agora 

estamos tendo que recuperar essa área. Estamos com três lagos por 

conta dessa recuperação. (Depoimento obtido em entrevista em 

agosto de 2020) 

Quando observamos o mapa abaixo, podemos ver as mudanças no entorno da 

aldeia e é possível entender a pressão que essas mudanças fazem na Tekoá. Vemos 

a regeneração da floresta em parte da área da aldeia enquanto vemos no entorno que 

as mudanças acontecem com a passagem de formações naturais e áreas de 

agropecuária para área não vegetada e, em sua maior parte, área urbana.  

 



 

 

Figura 10 Mapas comparativos de uso do solo no entorno da TI do Jaraguá entre 
os anos de 1995 e 2018 

 

 Mapa formulado por Amanda Martins 



 

 
 

Como já dito anteriormente, as aldeias chamadas urbanas, ou seja com grande 

proximidade à cidade, são as que sofrem mais pressão imobiliária. O caso da TI do 

Jaraguá é um exemplo de aldeia de resistência, já que é o tempo todo ameaçada por 

construtoras e supostos donos da terra onde estão.  

A Tekoa Pyau, por exemplo, uma das aldeias da TI Jaraguá tem sua validade 

contestada por um suposto dono que segue na justiça para uma reintegração de posse 

(FARIA, 2015), outro caso é o das baixas no terreno causadas pela construção da 

rodovia Bandeirantes. Além da devastação do entorno da TI pela construtora TENDA 

que gerou indignação nos moradores que ocuparam o terreno e paralisaram as obras, 

até o início da pandemia, a justiça segue analisando o caso até agora, início de 2021, 

não temos um veredicto. 

 

4. PRODUÇÃO E ALIMENTAÇÃO INDÍGENA 

 

A alimentação indígena passou por algumas mudanças desde a época pré-

colonial, mas ainda apresenta algumas semelhanças.  

O primeiro depoimento que temos sobre alimentação indígena vem da carta de 

Pero Vaz de Caminha e, segundo Cascudo (2011), o cardápio da população indígena 

que teve o primeiro contato com o homem branco em território que viria a se tornar o 

Brasil era basicamente de inhames. O “inhame”, principal alimento descrito nas cartas 

de Pero Vaz de Caminha, era a mandioca, que foi descrita como sendo usada cozida, 

em farinha ou em forma de pão. Além da mandioca, Cascudo fala dos palmitos, frutas 

e da caça. Segundo o autor, os indígenas não tinham criações de animais para 

alimentação, toda proteína animal era vinda da caça. O alimento era assado, tostado 

ou cozido, principalmente as carnes, mas também aqueciam as bebidas antes de 

servir, mesmo que já tivessem sido fervidas anteriormente. Sobre o tempero, não era 

usado sal, nem ervas, mas usavam muito a pimenta.  

Sobre a agricultura Guarani, um estudo da CTI com a Município de São Paulo, 

conta um pouco sobre a prática desde de a época pré colonial. 

 



 

 
(...) os Guarani valorizam tanto o policultivo, seja entre espécies 

distintas relacionadas por zonas, seja na modalidade de consórcio. E pela 

mesma razão, eles valorizam sobretudo possuir uma grande variedade de 

sementes, que lhes permitam trocar com os parentes, próximos ou distantes. 

(CTI e Município de São Paulo, 2020. p. 17). 

 

Ainda segundo o estudo não há, como saber com precisão as características 

da produção agrícola dos Guarani dos séculos passados. O que se sabe é que a 

agricultura guarani se caracterizava pela abundância e diversidade, que acabaram 

sustentando experiências históricas, como as missões jesuíticas por exemplo.  

4.1. FOME DA POPULAÇÃO INDÍGENA BRASILEIRA 

 

Apesar do direito à alimentação adequada ser previsto na Declaração Universal 

dos Direitos Humanos e na Constituição Federal, sabemos que existe fome em nosso 

país. A fome é, segundo Verdum (2012, p.130), a incapacidade ou impossibilidade de 

uma sociedade ou grupo social de atender, de forma adequada, às suas demandas 

alimentares (incluindo água). Ainda, segundo ele:  

O conceito de fome pode comportar uma diversidade de significados: pode 

ser utilizado para indicar ou um grande apetite de comer um determinado 

alimento ou uma urgência de ingestão de alimentos, pode também estar 

indicando uma subalimentação ou, quem sabe, a falta do necessário, a 

penúria ou a miséria. Pode também reforçar relações de poder e colonialismo. 

(Verdum (2012, p 132) 

Existem muitos estudos e pesquisas sobre a fome no Brasil, um exemplo é a 

Pesquisa de Orçamentos Familiares (POF) do IBGE, divulgada em setembro de 2020. 

Segundo ela, 10,3 milhões de brasileiros passavam fome entre 2017 e 2018 (período 

do levantamento), ou seja, 5% da população.  Isso significa um aumento de 3 milhões 

de pessoas sem acesso normal a refeições em 5 anos. Esses dados não contam a 

população em situação de rua, o que torna o número ainda mais assustador.  

No contexto indígena, esse estudo se mostra de maior complexidade, já que, 

para a população não indígena são usados parâmetros de renda familiar, o que seria 

um dado pouco eficaz para a identificação da fome entre os indígenas. Além de outros 



 

 

fatores de complicação para esse tipo de estudo, é preciso atentar para a 

sazonalidade do plantio de alimentos, da caça e da coleta.  

O primeiro estudo sobre a fome entre os indígenas é o “Projeto Mapa da Fome 

entre os Povos Indígenas no Brasil” realizado em 1994. Ele foi elaborado a partir da 

análise de um conjunto de informações fornecidas pelos entrevistados: a afirmação 

de fome ou não, os indicadores sobre a saúde da comunidade, as bases alimentares 

e a dieta, o tamanho do território, a qualidade do meio ambiente (qualidade da terra 

para o plantio, água etc.), a forma de incidência da fome (ocasional, sazonal, 

permanente) e a parcela da população afetada, quais eram os excedentes e se 

haviam.  O resultado desse estudo foi que pelo menos 28,27% da população indígena 

no Brasil estava em situação de insegurança alimentar, dentro de insegurança 

alimentar estão a fome/ carência alimentar, fome sazonal e dificuldades sazonais. 

Esse estudo foi apresentado na 1ª Conferência Nacional de Segurança 

Alimentar em 1999, quando foi realizado um debate envolvendo representantes de 

organizações governamentais e não-governamentais, representantes indígenas e 

delegados da Conferência. A partir do estudo, foram tiradas algumas conclusões 

sobre como garantir a segurança alimentar dos povos indígenas no Brasil, dentre elas, 

destacamos as mais relevantes:  

• a demarcação imediata de todas as terras indígenas; 

• que as demarcações sejam realmente garantidas, protegidas e respeitadas pelo 

Estado e pela sociedade brasileira;  

• que, no traçar de seus planos e projetos de desenvolvimento, o Estado reconheça e 

respeite os territórios indígenas como unidades sócio-políticas;  

• que seja executada uma reforma agrária que resolva o problema da fome e da 

miséria de milhões de brasileiros, respeitando os direitos indígenas sobre seus 

territórios e recursos naturais neles existentes;  

• que haja uma reformulação da política e do órgão indigenista de forma a que os 

povos indígenas possam realmente ser sujeitos de sua história. 

A partir dessa reunião, deu-se início ao segundo estudo sobre o Mapa da Fome 

Indígena, divulgado em 1996. Esse estudo detectou que: 106.764 indígenas tinham 

dificuldades para garantir satisfatoriamente o seu sustento alimentar e isto acontecia 

em 66.67% das terras indígenas.  



 

 

Os estudos chegaram à conclusão de que estas situações de insegurança 

alimentar estavam relacionadas a quatro grandes questões, segundo Verdum (2012):  

(1) a extensão dos territórios (terras indígenas) garantidos efetivamente pelo Estado;  

(2) a qualidade do ambiente natural no interior desses territórios e entorno;  

(3) a invasão destes territórios por não-indígenas;  

(4) as políticas governamentais de desenvolvimento regional que induzem mudanças 

nos padrões de ocupação territorial e de exploração dos recursos naturais; 

Em 2014, o problema da insegurança alimentar dos povos indígenas no Brasil 

voltou a chamar atenção e virou pauta da Organização das Nações Unidas para a 

Alimentação e a Agricultura (FAO), que reconheceu o sucesso do Brasil nas políticas 

de combate à pobreza e à fome, mas ressaltou a insegurança alimentar ainda sofrida 

pelas populações indígenas no país.  

Em 2016, um estudo da Rede de Ação e Informação pelo Direito a se Alimentar 

(FIAN) com o CIMI (Conselho Indigenista Missionário), realizado em três comunidades 

Guarani e Kaiowá do Mato Grosso do Sul – Guaiviry, Apyka’i e Kurusu Ambá, mostrou 

que 100% das famílias estudadas encontravam-se em algum grau de insegurança 

alimentar e nutricional. 

Ainda em 2016, foi lançado o 2º Plano Nacional de Segurança Alimentar e 

Nutricional (Plansan 2016-2019) que, apesar de não fazer um diagnóstico, 

apresentava um conjunto de ações do governo federal para garantir a segurança 

alimentar e nutricional, com políticas públicas e ações específicas para a população 

indígena. Entre outras medidas, o plano visava dar acesso à população indígena a 

políticas públicas como o Bolsa Família. O texto traz também como pauta as 

demarcações de terras indígenas e apresenta como meta “constituir 6 reservas 

indígenas para atender os casos de maior vulnerabilidade de povos indígenas 

confinados territorialmente ou desprovidos de terras” (CAISAN, 2011), além de 

delimitar 25 terras indígenas. 

5. ALIMENTAÇÃO INDÍGENA HOJE  

 

Com base em entrevistas semiestruturadas e estruturadas, consegui conhecer 

quais os principais alimentos consumidos por algumas tekoas do Brasil. Falei com 

quatro pessoas de diferentes territórios indígenas, duas delas da cidade de São Paulo 



 

 

(Yamani Kâbara e Jera Poty), um do Kariri (Kiriguaçu Ibiaçá), e um que veio da 

Amazônia e hoje mora no Rio de Janeiro (Carlos Tukano Doethyró). Primeiro 

precisamos admitir a existência de diferenças entre a alimentação das populações 

indígenas por conta de etnia, região e costumes, além da diferença entre os indígenas 

que vivem nas cidades ou nas aldeias.  

A base mais comum presente entre as falas foi a Mandioca e o Milho, além da 

carne, seja de caça ou comprada. Também foram citadas a batata doce, farinha de 

beiju, arroz, feijão, farinha comprada, verduras e legumes plantados na própria aldeia 

e muitos itens de cesta básica. A erva mate foi citada apenas uma vez como alimento, 

pois é considerada sagrada e feminina - em alguns locais existe um ritual de ano novo 

(a primeira chuva de agosto) em que eles fazem um bolinho de erva mate que 

representa as crianças e penduram nas casas. Quanto às bebidas, eles citaram o 

chimarrão e uma bebida de milho sem açúcar. 

Segundo Carlos Tukano Doethyró: 

 

[a base alimentar] depende da região, temos dois tipos de separação, 

os aldeados e os urbanos. Basicamente os aldeados continuam com 

o costume da mandioca, farinha beiju e milho e no contexto urbano 

tem uma mistura maior por conta da falta de área para plantar então a 

comida vira arroz feijão e farinha comprada. (Depoimento obtido em 

entrevista em novembro de 2020). 

 

 

O significado do alimento para a população indígena é mais do que o de 

alimentar o corpo. A partir das entrevistas, pudemos ver a sua importância em relação 

à própria tradição. Para eles, quem planta e colhe, por sua vez alimenta o corpo e o 

espírito, principalmente por existir uma conexão entre o alimento que vem da mãe 

terra com os ancestrais, e pelo fato de seus saberes serem mantidos também por 

meio do cultivo e do preparo do alimento. “Você pode adquirir outros hábitos, mas não 

deixa de ser índio” (Carlos Tukano Doethyró), e comer a farinha, mesmo que tenha 

uma alimentação baseada em arroz e feijão, já ajuda a manter a tradição. Além desse 

fator de conexão, é do alimento que eles tiram energia pra luta. 

 

 



 

 

5.1. PRODUÇÃO DE ALIMENTOS NAS TEKOAS ENTREVISTADAS 

 

Voltando ao início deste capítulo, falávamos da Mandioca como principal 

alimento indígena quando da chegada do colonizador e hoje isso não mudou tanto 

assim. Nas entrevistas, pude perceber que a Mandioca era bem citada, assim como o 

Milho e o Feijão, que chegam a aparecer mais vezes. Itens como arroz e feijão não 

estão no cardápio original das comunidades indígenas, mas foram inseridos por conta 

da mistura cultural e da falta de espaço para plantio nas aldeias.  

Dos produtos alimentícios citados e indicados no gráfico abaixo, os que são 

mencionados como sendo plantados nas aldeias são: Milho, Batata Doce, Banana 

Verde, Mandioca, Plantas Medicinais, Fumo de Corda, Erva Mate, Feijão, Algodão 

Abóbora, Verduras e Legumes. O arroz e a farinha são itens comprados, a alternância 

entre a carne comprada e a de caça depende da temporada e tem também alguns 

itens como sal, açúcar e óleo, que são consumidos por estarem dentro de cestas 

básicas doadas às aldeias.  

Os núcleos familiares têm suas próprias roças, mas geralmente todos 

participam no trabalho e na manutenção das roças coletivas. O plantio é realizado 

(mas não estritamente) pelos homens das aldeias, as mulheres ficam responsáveis 

pelas preparações dos alimentos. Nas roças hoje da TI Tenondé Porã eles voltar aos 

costumes como Jera Poty fala nesse trecho da entrevista: 

 

Hoje temos 11 aldeias [na TI Tenondé Porã], e tirando as duas mais 

antigas, todas as novas estão trabalhando bastante para resgatar as sementes 

tradicionais, as práticas dos saberes com o modo de plantar Guarani. Algumas 

estão mais avançadas, como Kalipety que tem uma variedade de batatas doce 

e de milho. E a aldeia Tekoa Porã, onde a comunidade está bem empenhada 

para concretizar o objetivo de conseguir de volta a autonomia alimentar. 

(Trecho de entrevista coletada em Novembro de 2020) 

 

Existe uma preocupação em garantir o sustento das crianças e dos 

semelhantes a longo prazo, com o cultivo sustentável e a preservação do ambiente. 

Por isso a caça é realizada em pouca quantidade para preservar o equilíbrio 

ambiental, a plantação é toda livre de insumos agrícolas, não utilizam o fogo como 

limpeza para o próximo cultivo, além de fazerem a rotatividade das terras para o 



 

 

plantio, que garante a saúde do solo e assim garante o uso do espaço por muito mais 

tempo. 

O conhecimento do plantio é passado de geração para geração através do 

ensinamento entre familiares e escola (no caso da TI Tenondé Porã). Além desse 

ensinamento eles utilizam da troca de alimentos como forma de diversificação da 

alimentação, o que exemplifica a manutenção de redes de conhecimentos e troca de 

saberes e alimentos.  

A capacidade de compartilhar alimentos, bem como o espaço ao redor 

do fogo (tataypy rupa)7, os mutirões, caracterizado pela prática de realizar 

trabalhos para os demais, de compartilhar ensinamentos por meio de palavras 

e de ações, e tudo mais que envolve produzir coletivamente um território, é a 

virtude mais enaltecida de uma liderança guarani. (CTI e Município de São 

Paulo, 2020. p. 19) 

 

No estudo realizado peça CTI e Município de São Paulo sobre a produção 

agrícola da TI Tenondé Porã, avaliaram em termos de agrobiodiversidade, que nas 81 

roças, foram encontrados pelo menos 190 espécies entre hortaliças, culturas anuais 

e perenes, arbustivas e arbóreas, isso apenas nas áreas dos roçados, em considerar 

outras áreas do entorno nas aldeias utilizadas para coleta.  

 

 



 

 

Figura 11 Foto de uma plantação na TI Tenondé Porã, aldeia Kalipety 

 

Foto por: Deyse Marques 29.09.2018 Aldeia Kalipety 

 

Figura 12 Número de vezes em que é citado nas entrevistas 

 

Tabela elaborada por Amanda Martins 

 



 

 

Observando essa base alimentar, podemos perceber uma semelhança com as 

tradições mostradas por Cascudo (2011) em “História da Alimentação no Brasil”, mas 

vemos também a introdução de alguns alimentos. 

A introdução de alimentos não tradicionais como arroz, macarrão, carnes 

embutidas, bolachas e doces se dá por vários fatores. O primeiro que podemos citar 

é o avanço da tecnologia e contato direto da população da cidade com os indígenas 

aldeados, essas relações despertam a curiosidade nos mais jovens conforme o fato 

contado pela YAMANI KÃBARA em uma das entrevistas. Ela disse que hoje na aldeia 

do Jaraguá as crianças, muitas vezes, querem fazer festa de aniversário (mesmo não 

sendo de sua cultura), mas não querem alimentos tradicionais para a festa, querem 

doces, bolos, salgadinho etc.  

Outra questão importante para essa mudança de hábito é a falta de espaço 

para o plantio e a caça. Em locais muito pequenos, o roçado não dá conta de alimentar 

toda a população aldeada. Por isso, os aldeados recorrem ao artesanato como fonte 

de renda para a compra de alimentos, que nem sempre são os tradicionais da 

alimentação indígena. Muitas vezes compram alimentos ultraprocessados, por conta 

da publicidade e dos preços mais baixos.  

 

Figura 13 Foto de artesanatos para vender em uma visita a TI Tenondé Porã 

 



 

 
Foto por: Amanda Martins 29.09.2018 TI Tenondé Porã 

 

  Além da compra, chegam doações da FUNAI e de outros parceiros nas aldeias. 

Mas, conforme todos os relatos, o alimento chega em cestas básicas com arroz, feijão, 

macarrão, açúcar, farinha de trigo e outros produtos que não fazem parte da tradição 

indígena. Somente em uma pequena parte dos casos, chegam também verduras e 

legumes.  

Os problemas enfrentados por essa introdução de alimentos não tradicionais 

são muitos, mas podemos destacar a descaracterização cultural e possíveis 

problemas de saúde associados à má alimentação.  

No primeiro caso, precisamos entender um pouco da relação dos povos 

indígenas com o alimento para entrar na questão cultural. Por exemplo, ao perguntar 

para os entrevistados qual era a importância do alimento e a diferença entre a comida 

produzida na aldeia a e comprada, obtive as seguintes respostas: 

Yamani Kãbara: “O gosto é diferente, o orgânico e o com agrotóxico, o preparo 

também difere (...) As coisas que vêm da terra têm espírito, começamos o período de 

plantio no ano novo, temos um milho que é só do guarani, rezamos para plantar e para 

comer. Todas as árvores, animais, rio, vento, são vivos. Pois NHANDERU o criador 

que criou.” (anexo 1)2  

Doethyró: “Existe uma diferença, por exemplo, para fazer o peixe o jovem da 

cidade acha estranho o jeito de fazer esse peixe. Ele não vai querer comer. Até os 20 

anos eu não comia arroz e feijão. Chamam de comida de padre, pois os missionários 

que chegavam lá comiam. Prefiro a comida da aldeia, as frutas silvestres, o peixe 

assado. O Açaí, por exemplo, ninguém conhecia, hoje misturam com muita coisa. (...) 

Manter a troca de saberes, não deixa de comer a farinha, apesar de comer arroz e 

feijão.” (anexo 2) 

Kiriguaçu Ibiaça: “Os alimentos produzidos tem o nosso suor, tem nossa 

energia, são mais saudáveis pois não usam venenos. Os comprados, a gente compra 

por necessidade mesmo, mas muitos compram muitas vezes sem querer comprar (...) 

A importância que o alimento tem para nós é enorme, pois dele nós tiramos a energia 

pra luta, e outra, por eles terem ligação com os ancestrais. São parte da mãe terra, 

importante para nossa subsistência.” (anexo 3) 

 
2 As entrevistas encontram-se reproduzidas na íntegra nos anexos. 



 

 

Jera Poty: “Produzidos na própria aldeia, alimentam o corpo e o espírito. E o 

que vem de fora não, ele alimenta e ao mesmo tempo traz doenças para as pessoas. 

(...) A importância que se tem é em relação à nossa própria tradição, os que plantamos 

e colhemos, os mesmos que por sua vez alimentam o corpo e o espírito, como os 

pratos derivados das variedades de milhos. Por isso os mais velhos falam que a 

alimentação dos brancos é alimento morto, pois plantam com veneno. É que adoece 

o corpo mais cedo e rápido.” (anexo 4) 

Essas respostas me fizeram entender alguns aspectos da relação do povo 

indígena com a comida.  

Já sobre o segundo fator, vou me basear no Guia Alimentar para a População 

Brasileira do Ministério da Saúde de 2014 para mostrar como a mudança na 

alimentação pode afetar a saúde dos indivíduos. 

O Guia defende que a alimentação é bem mais que a ingestão de nutrientes e 

leva em consideração as dimensões culturais e sociais das práticas alimentares. 

 

Por olhar de forma abrangente a alimentação e sua relação com a saúde e o 

bem-estar, as recomendações deste guia levam em conta nutrientes, 

alimentos, combinações de alimentos, preparações culinárias e as dimensões 

culturais e sociais das práticas alimentares. (Ministério da Saúde, 2014) 

 

O Guia aponta que existe uma relação, principalmente nos países em 

desenvolvimento, entre a mudança na alimentação envolvendo aumento de alimentos 

processados e o crescimento no número de indivíduos com obesidade, desnutrição, 

diabetes, hipertensão (pressão alta), doenças do coração e certos tipos de câncer. Ele 

não apresenta dados específicos sobre a população indígena, mas leva em 

consideração sistemas de produção agrícola, tamanho da propriedade e poder de 

decisão de quem planta, além da autonomia do indivíduo de decidir o que comer.  

A constituição da autonomia para escolhas mais saudáveis no campo da 

alimentação depende do próprio sujeito, mas também do ambiente onde ele 

vive. Ou seja, depende da capacidade individual de fazer escolhas de 

governar e produzir a própria vida e também de condições externas ao sujeito, 

incluindo a forma de organização da sociedade e suas leis, os valores 

culturais e o acesso à educação e a serviços de saúde. (Ministério da Saúde, 

2014, p.22). 



 

 

 

O Guia recomenda que, para se ter uma alimentação saudável, a base da 

alimentação deve ser composta por alimentos in natura ou minimamente processados 

como legumes, verduras, arroz, feijão, raízes e outros alimentos de origem vegetal. 

Essa base é a que encontrávamos a um tempo atrás nas comunidades indígenas 

brasileiras. Hoje existe um aumento na ingestão de alimentos processados e 

ultraprocessados que, a médio e longo prazo, podem aumentar a incidência de 

doenças já citadas. 

 

6. ALIMENTAÇÃO INDÍGENA NA PANDEMIA  

 

A crise que a pandemia de COVID-19 trouxe coloca em evidência a 

vulnerabilidade alimentar que já existe há muito tempo entre os povos indígenas. 

Principalmente em casos de aldeias inseridas em contextos urbanos, o fechamento 

de comércios locais, a pausa no turismo e nas vendas de artesanato, além da perda 

de emprego de alguns jovens que trabalhavam fora da aldeia e tiveram que se isolar, 

prejudicaram muito o acesso aos alimentos que não são plantados na própria aldeia, 

seja por falta de dinheiro ou pela dificuldade de acesso a locais para a compra.  

Se lembrarmos de temas já discutidos como o pequeno espaço que algumas 

aldeias têm para o plantio, conseguimos perceber quão grave tem sido a insegurança 

alimentar dos povos indígenas durante a pandemia do COVID-19. Nesse período, 

essas pessoas têm se tornado cada vez mais dependentes de cestas básicas e 

doações. 

Como se não bastasse toda essa crise, em novembro de 2020 o presidente da 

Funai, Marcelo Augusto Xavier da Silva, assinou um memorando proibindo viagens de 

servidores a terras indígenas não homologadas ou regularizadas. Mas é justamente 

nesses locais, marcados por conflitos e invasões de terras, onde existem mais casos 

de fome e subnutrição. 

 

 



 

 

7. CONCLUSÃO 

A minha hipótese inicial era que existe alguma relação entre a área delimitada 

e a potencialidade da soberania alimentar nesses povos, além da existência de uma 

rede de compartilhamento e de transmissão de saberes agrícolas, entre gerações e 

entre aldeias.   

A estratégia usada para chegar às conclusões deste trabalho foi falar com as 

pessoas envolvidas no assunto, ou seja, os próprios grupos indígenas do Brasil, além 

de pesquisar artigos e livros que me dessem um histórico sobre as aldeias estudadas, 

sobre a alimentação indígena e sobre os conceitos utilizados.  

Foi de extrema importância entender o contexto histórico e traçar a linha do 

tempo até hoje para saber como chegamos até a situação atual, em relação à 

alimentação indígena no município de São Paulo. Alguns aspectos foram destacados 

para dar suporte a essa análise: a demarcação das TI’s e suas dimensões, a 

discussão sobre a fome e a soberania alimentar no Brasil e no mundo e sobre a 

introdução de alimentos não indígenas na alimentação dessas populações.  

Além desse contexto histórico, pudemos conhecer as experiências das aldeias 

indígenas da cidade de São Paulo e de outros locais do país, apesar da pequena 

aproximação com as aldeias devido à pandemia, as entrevistas foram muito 

reveladoras, mostraram que as condições de alimentação nas aldeias são precárias 

e que várias questões precisam ser revistas pelas autoridades para que os grupos 

indígenas estudados alcancem ao menos a segurança alimentar. Na TI do Jaraguá, 

por exemplo, o espaço que eles têm hoje é insuficiente para a subsistência daquela 

população e a luta por uma terra maior é validada pelos desafios apresentados em 

relação à alimentação, sem contar tantos outros desafios (saneamento básico, espaço 

para manifestações culturais etc.). 

Houve um estranhamento ao se perceber que os produtos do extrativismo 

quase não foram citados nas entrevistas. Os motivos para isso são desconhecidos, 

mas pode-se considerar um indicador de que a atividade extrativista esteja 

provavelmente prejudicada, seja pelo espaço pequeno da T.I. que ocupam, ou pelos 

desencontros que existem entre as restrições determinadas pela gestão de unidades 

de conservação situadas nos limites das aldeias e os interesses das populações 



 

 

indígenas próximas. Apesar dessas suposições ou hipóteses, resta ainda uma 

pergunta a ser respondida: “como e qual é a participação do extrativismo para a 

soberania ou a autonomia alimentar das populações indígenas do município de São 

Paulo?” 

Portanto, são vários os fatores que podem contribuir para a insegurança e falta 

de soberania alimentar das populações indígenas de São Paulo. Porém, conforme 

pudemos ver a partir dessa pesquisa, alguns deles se destacam como: a falta de 

espaço para o plantio e a introdução de hábitos relacionados à alimentação urbana 

industrial. Mas esse assunto é extremamente amplo e pede uma pesquisa muito maior 

e mais próxima das comunidades para esgotar todas as possibilidades. 

 

8. REFERÊNCIAS  

 

ALTIERI, Miguel A. Agroecologia, agricultura camponesa e soberania alimentar 

REVISTA NERA – ANO 13, Nº. 16 – JANEIRO/JUNHO DE 2010. 

 

ATHILA, Adriana Romano; LEITE, Maurício Soares. “A medida da fome”: as escalas 

psicométricas de insegurança alimentar e os povos indígenas no Brasil. Cad. Saúde 

Pública,  Rio de Janeiro ,  v. 36, n. 10,  e00208019,    2020 .   Available from 

<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-

311X2020001005001&lng=en&nrm=iso>. access on  04  Jan.  2021.   

 

AZEVEDO, Marta Maria do Amaral . Estudo do conceito e percepção de segurança 

alimentar e nutricional entre os Guarani no estado de São Paulo. In: Roberto 

Teixeira Mendes; Roberto Vilarta; Gustavo Luis Gutierrez. (Org.). Qualidade de Vida 

e Cultura Alimentar. 01ed.Campinas: IPES, 2009, v. , p. 167-173. 

 

Brasil, Diário Oficial da União. Publicado em: 21/08/2017,  edição: 160, seção: 1, 

página: 21 Órgão: Ministério da Justiça e Segurança Pública/GABINETE DO 

MINISTRO. 

 



 

 

Câmara Interministerial de Segurança Alimentar e Nutricional. Plano Nacional de 

Segurança Alimentar e Nutricional: 2012/2015. -- Brasília, DF: CAISAN, 2011 

 

CASCUDO, Luís da Câmara, A história da Alimentação no Brasil Global Editora; 

Português edição (1 janeiro 2011). 

 

Censo Brasileiro de 2010. Rio de Janeiro: IBGE, 2012. INSTITUTO BRASILEIRO DE 

GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). 

 

CHONCHOL, J. A soberania alimentar . Estudos Avançados, [S. l.], v. 19, n. 55, p. 

33-48, 2005. Disponível em: https://www.revistas.usp.br/eav/article/view/10092. 

Acesso em: 17 fev. 2021. 

 

Comissão Pró-Índio de São Paulo e Centro Gaspar Garcia de Direitos Humanos “A 

Cidade como Local de Afirmação dos Direitos Indígenas” São Paulo, maio de 2013 

1ª edição. 

 

FARIA, Camila Salles de. A luta Guarani pela terra na metrópole paulistana: 

contradições entre a propriedade privada capitalista e a apropriação indígena. 

2015. Tese (Doutorado em Geografia Humana) - Faculdade de Filosofia, Letras e 

Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2015. 

doi:10.11606/T.8.2016.tde-03032016-142809. Acesso em: 2021-03-13 

 

FELIPIM, Adriana Perez. O Sistema Agrícola Guarani Mbyá e Seus Cultivares de 

Milho: Um Estudo de Caso na Aldeia Guarani da Ilha do Cardoso, Município de 

Cananéia, SP. Tese de Mestrado da Universidade de São Paulo, São Paulo, 2001. 

Disponível em < https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/11/11142/tde-04062002-

085431/publico/adrianafelipim.pdf> Acess on .10.dez 2020. 

 

FERNANDES, Bernardo Mançano e PEREIRA, João M. Mendes. Desenvolvimento 

territorial e questão agrária, Editora UNESP, 2016. Brasil, América Latina e Caribe. 



 

 

FRANCESCHINI, Thaís. O Direito Humano à Alimentação Adequada e à Nutrição 

do povo Guarani e Kaiowá: um enfoque holístico – Resumo Executivo– Brasília: 

FIAN Brasil, 2016. 87 p. 

 

FRONCHETI, Alceu e ZAMBERLAN, Jurandir. Agroecologia: Caminho de 

preservação do agricultor e do meio ambiente 1ª edição, 2012 

FUNAI, História e cultura Guarani <http://www.funai.gov.br/index.php/ascom/1947-

historia-e-cultura-guarani#> Acess on 23 nov 2020 

 

FUNAI, ÍNDIOS NO BRASIL/TERRAS INDÍGENAS. Modalidades de Terras Indígenas 

<http://www.funai.gov.br/index.php/indios-no-brasil/terras-indigenas> Acess on 23 

nov 2020 

 

Giordani, Rubia Carla Formighieri. Comportamento alimentar entre os Guarani: 

cultura e alimentação.  Programa de Pós-Graduação em Sociologia, Setor de 

Ciências Humanas, Letras e Artes da Universidade Federal do Paraná. Curitiba, 2012 

 

HARARI, Isabel .Terra Indígena Jaraguá, em São Paulo (SP), é declarada pelo 

Ministério da Justiça. ISA, 2015. Disponível em: <https://www.socioambiental.org/pt-

br/noticias-socioambientais/terra-indigena-jaragua-em-sao-paulo-sp-e-declarada-

pelo-ministerio-da-

justica#:~:text=No%20pr%C3%B3ximo%20dia%2018%2C%20quinta,no%20v%C3%

A3o%20livre%20do%20Masp.&text=A%20TI%20Jaragu%C3%A1%20foi%20reconh

ecida,a%20menor%20TI%20no%20Brasil.>. Acesso em: 21 de dezembro de 2020. 

IBGE. Os indígenas no Censo Demográfico 2010: primeiras considerações com base 

no quesito cor ou raça.  INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA, 

Rio de Janeiro, 2012. 

 

IBGE. Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios. Segurança Alimentar 

2004/2009. Rio de Janeiro: Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística; 2010. 19.  

 

about:blank
about:blank
about:blank


 

 

ISA, Povos Indígenas no Brasil: Guarani Mbya 

<https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Guarani_Mbya#Hist.C3.B3ria.2C_nomes_e_l

ugares> Acess on 01 de set 2020 

 

ISA, Terras Indígenas do Brasil <https://terrasindigenas.org.br/pt-br/terras-

indigenas/3707#demografia> Acess on 15 out 2020 

LADEIRA, Maria Inês. Espaço Geográfico Guarani-mbya: significado, constituição e 

uso, 2001. Tese de Doutorado em Geografia Humana – FFLCH/ Universidade de São 

Paulo - USP  

 

LADEIRA, Maria Inês. Espaço Mbya entre as águas ou caminho aos céus - os índios 

Guarani no litoral do Paraná - CTI. 1990. 

 

MACEDO, Valéria “Alimento morto” e os donos na cidade: comensalidade e alteridade 

em uma aldeia guarani em São Paulo », Etnográfica [Online], vol. 23 (3) | 2019, Online 

desde 28 novembro 2019, consultado em 17 fevereiro 2021. URL: 

http://journals.openedition.org/etnografica/7247 

 

MELO, Juliana. Identidades fluidas: ser e perceber-se como Baré (Aruak) na 

Manaus Contemporânea. 2009. Tese (Doutorado em Antropologia Social) – 

Universidade de Brasília/UnB, Brasília, 2009, p. 76 

 

Ministério da Saúde: Guia Alimentar para População Brasileira promovendo a 

alimentação saudável. Normas e manuais técnicos: Brasília, 2014. 5) BRASIL. Lei 

11.346 / 2006. 

 

NASCIMENTO, Adir Casaro e  VIEIRA, Carlos M. Naglis. O ÍNDIO E O ESPAÇO 

URBANO: breves considerações sobre o contexto indígena na cidade. Cordis. 

História: Cidade, Esporte e Lazer, São Paulo, n. 14, p. 118-136, jan./jun. 2015. ISSN 

2176-4174. 

 

Os agricultores guarani e a atual produção agrícola na terra indígena Tenondé 

Porã, Município de São Paulo /organização Keese dos Santos, Lucas & Oliveira, 

about:blank
about:blank
about:blank


 

 

José Eduardo.--1.ed.--São Paulo: Prefeitura do Município de São Paulo -Secretaria 

Municipal de Desenvolvimento Urbano (SMDU),2020 

 

OLIVEIRA, Roberto Cardoso de; FERNANDES, Florestan. Urbanizacao e tribalismo: 

a integracao dos terena numa sociedade de classes. 1966.Universidade de São 

Paulo, São Paulo, 1966. 

 

Projeto MapBiomas – Coleção 4 da Série Anual de Mapas de Cobertura e Uso de 

Solo do Brasil, acessado em julho de 2020 através do link: 

https://plataforma.brasil.mapbiomas.org/ 

 

Resenhas. Cad. Saúde Pública,  Rio de Janeiro ,  v. 12, n. 2, p. 271-274,  June  1996.   

Available from <http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-

311X1996000200017&lng=en&nrm=iso>. access on  05  Jan.  2021.   

 

SANTOS, Ricardo Ventura; PONTES, Ana Lucia; COIMBRA JR., Carlos E. A.. Um 

“fato social total”: COVID-19 e povos indígenas no Brasil. Cad. Saúde Pública,  Rio 

de Janeiro ,  v. 36, n. 10,  e00268220,    2020 .   Available from 

<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-

311X2020001000201&lng=en&nrm=iso>. access on  17  Feb.  2021.  Epub Oct 02, 

2020.   

 

SILVA, Gilberto, F. PENNA, Rejane. CARNEIRO, Luís Carlos C. RS Índio: 

cartografias sobre a produção do conhecimento, EDIPUCRS 1ª Edição, Porto 

Alegre, 2009 

 

SOUZA, José Otávio Catafesto de. O sistema econômico nas sociedades 

indígenas Guarani pré-coloniais. Horiz. antropol.,  Porto Alegre ,  v. 8, n. 18, p. 211-

253,  Dec.  2002.   Available from : 

<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-

71832002000200010&lng=en&nrm=iso>. acesso em  19 de  Julho  2020.   

 

TERRAS INDÍGENAS. CIMI, 2016. Disponível em: <https://cimi.org.br/terras-

indigenas/>. Acesso em: 18, outubro de 2020 

 



 

 

WILL, Karhen Lola Porfirio. GENOCÍDIO INDÍGENA NO BRASIL, Universidade de 

Coimbra, 2014. 

VERDUM, Ricardo . Mapa da Fome entre os Povos Indígenas: uma contribuição à 

formulação de políticas de segurança alimentar no Brasil. Sociedade em Debate 

(UCPel) , v. 9, p. 104-121, 2004. 

 

ZANOTTO, Rita. Soberania alimentar como construção contra-hegemônica da 

Via Campesina: experiências no Brasil e na Bolívia. Tese de Mestrado para a 

Universidade do Estado de São Paulo. 2017 Disponível em: 

<http://hdl.handle.net/11449/153897> Acess on: 30 jul, 2020 

  



 

 

9. GLOSSÁRIO 
 

Tekoá ou Tekohá: aldeia Guarani. 

Nhanderu: Criador do mundo segundo a crença Guaraní. 

Tipá: Pão sem fermento de trigo, Guaraní. 

Rorá: é como um cuscuz de fubá, Guaraní. 

Terras Homologadas: Terras que possuem os seus limites materializados e 

georreferenciados, cuja demarcação administrativa foi reconhecida por decreto 

federal. 

Alimentos Ultraprocessados: produtos que estão prontos para consumo, 

necessitando de aquecimento ou não, são formulações industriais compostas 

inteiramente ou majoritariamente com substâncias extraídas de alimentos.  

  



 

 

 

10. ANEXOS 

ANEXO 1: 

Entrevista Semi-estruturada 1: 

YAMANI KÃBARA, 30 anos, casada. Pataxó. Mora na aldeia do Jaraguá pois casou 

com um morador de lá. 

 

O que é que vocês comem?   

Base é milho e mandioca, mas também comem batata doce, palmito, minhoca do 

palmito, carne de caça e peixe (carne de açougue comem pouco), não pode caçar e 

pescar nos períodos de reprodução, erva mate (sagrada e feminina - tem um ritual de 

ano novo  que para eles é na primeira chuva de agosto que eles fazem um bolinho de 

erva mate que representa as crianças e penduram nas casa. De bebida tem o 

chimarrão e uma bebida de milho sem açúcar. Hoje em dia os jovens têm nojo das 

larvas.  

Incorporaram o trigo no Tipá. 

 

Qual a importância do alimento para vocês? 

As coisas que vem da terra tem espírito, começamos o período de plantio no ano novo, 

temos um milho que é só do guarani, rezamos para plantar e para comer.  

Todas as árvores, animais, rio, vento são vivos. Pois NHANDERU o criador que criou.  

 

Com a pandemia quais as dificuldades para conseguir alimento? 

 

Recebem cesta básica da FUNAI (arroz, feijão, farinha, açúcar, café, macarrão), 

apoiadores como MST Irmã Alberta levam hortaliças, frutas. Dividem essas doações 

muitas vezes, mas isso é paliativo, já que o ideal seria que tivéssemos espaço para 

plantar.  

 

Gostaria de saber, de maneira geral, como é feito o plantio na aldeia (quem 

planta, onde planta (há prática de rotação de terra? usa fogo / coivara? tem que 

respeitar alguma restrição externa à aldeia com a de órgãos ambientais quando 



 

 

são comunidades próximas a unidades de conservação?), qual a distribuição do 

trabalho nessa atividade ao longo do ano, quais são os métodos e o que plantam 

mais). (a pergunta só deve ocorrer depois de saber se eles plantam.) 

 

Povo ticuna é o maior povo indígena, o segundo maior é o guarani, mas têm a menor 

TI homologada do País, falam que é aldeia urbana, mas não é, é uma aldeia de 

resistência.  

Perto daqui tem um aterro sanitário que é 20 vezes maior que a nossa terra. No pico 

do Jaraguá tem mais de 30 nascentes. Vários se denominaram donos ao longo dos 

anos, mas são donos  falsos, o último dono cultivava Boi, as plantas que o boi comia 

infestam as matas nativas. Plantaram eucalipto perto dos rios, e agora estamos 

recuperando essa área. Estamos com três lagos por conta dessa recuperação. 

Têm um espaço para plantar, mas tem trabalho com a terra que não está boa. 

Estimamos três anos para termos peixes e temos um projeto de ampliar as hortas. 

Arroz, feijão, mistura e salada.  

Pelos ataques que sofremos (Luta contra a construtora TENDA que ia derrubar várias 

árvores ao lado da aldeia). 

 

Vocês como aldeia inserida no Estado de São Paulo participam de alguma 

rede de compartilhamento de sementes ou saberes sobre o plantio? Se sim, 

quais? 

 

De pai para filho, compartilhamento dentro da aldeia e outras aldeias próximas. 

Doação compartilhamos mais longe. Mas por sermos nômades então a rede existe 

mais por isso.  

A minha avó conta que tudo que vocês chamam de floresta são os nossos jardins, 

uma semente que um ancestral plantou hoje pode ser uma grande árvore. 

 

Existe alguma prática de ensino para as novas gerações sobre os 

cultivos? O cultivo tem o interesse dos jovens?  

Adolescentes estão mais difíceis, mas as crianças gostam mais, é da tradição a 

criança plantar, pela pureza e força do crescimento.  

 



 

 

Vocês vendem seu cultivo, ou ele é apenas para os integrantes da aldeia? 

Não vende, não tem espaço para plantar excedente e tem burocracia para vender o 

produto in natura. 

 

Vocês compram muita comida de fora? Em mercados, mercearias etc?  

Compramos, mas não muita, pois plantamos e recebemos as doações com esses 

alimentos de fora.  

 

Vocês trocam ou vendem entre as famílias os alimentos que produzem? 

Sim, trocamos, por exemplo não temos Erva mate hoje na aldeia então para fazer o 

ritual da erva mate buscamos em outra aldeia.  

 

Qual a diferença entre os alimentos produzidos e os comprados? 

O gosto é diferente, o orgânico e o com agrotóxico, o preparo também difere. Nós 

temos um bolinho (parecido com o bolinho de chuva nos ingredientes, mas sem 

açúcar) chamado TIPÁ de preguiçoso, quando se faz com a massa mais consistente 

de abrir com a mão é o TIPÁ. O RORÁ é como um cuscuz de fubá, comemos também  

polenta e farofa de feijão. Dependendo do preparo já muda o nome, às vezes com os 

mesmos ingredientes se assar é uma coisa se fritar já é outra.  

 Hoje as crianças pedem aniversários - comida de aniversário, não é da cultura 

indígena. 

Festas importantes: ano novo, ritual de nome em janeiro, o pajé ouve o nome do 

espírito da criança só a partir de um ano.  

 

ANEXO 2: 

Entrevista Semi-estruturada 2: 

Nome: Carlos Tukano (Doethyró - primogênito) 

Idade: 60 

Etnia: Tukano (Alto Rio Negro-Amazônia) Representa os indígenas do Rio de 

Janeiro presidente da Associação Indígena Aldeia Maracanã 

Onde mora: Rio de Janeiro  

 



 

 

 

  

 

O que é que vocês comem?   

Dependendo da região, temos dois tipos de separação, os aldeados e os urbanos. 

Basicamente os aldeados continuam com o costume da mandioca, farinha beiju e 

milho e no contexto urbano tem uma mistura maior por conta da falta de área para 

plantar então a comida vira arroz, feijão e farinha comprada.  

 

Qual a importância do alimento para você?  

Língua, tradição e rituais. Manter a troca de saberes não deixa de comer a farinha, 

apesar de comer arroz e feijão. Você pode adquirir outros hábitos, mas não deixa de 

ser índio, o meio de transporte é diferente, por conta da tecnologia, mas continuam 

sendo índios. A língua por exemplo: é língua, não dialeto. No brasil temos 276 línguas 

em 306 etnias.  Só na Amazônia temos 90 etnias isoladas. O índio não tem religião, 

tem crença.  

 

Com a pandemia, quais as dificuldades para conseguir alimento? 

Pro Rio de Janeiro, não é a primeira pandemia, pois tiveram sarampo e outras 

doenças de branco. O plantio geralmente é para consumo próprio e a arte também 

serve para troca, além de venda. Os guaranis da costa do Rio de Janeiro (Paraty, 

Angra dos Reis etc) estão em um local com muita pedra e não tem o que caçar e 

plantar.  

O governo tem feito muito essa parte de assistência e tentativa de demarcação (os 

vizinhos são muito perigosos e sufocam as comunidades).  

Essa pandemia levou muitos jovens, lideranças, 16 mil já morreram entre lideranças 

indígenas. Usam as ervas medicinais como o breu branco e breu preto para manter o 

pulmão limpo.  

 

 

Gostaria de saber, de uma maneira geral, como é feito o plantio na aldeia 

(quem planta, onde planta (há prática de rotação de terra? usa fogo / coivara? 

tem que respeitar alguma restrição externa à aldeia como a de órgãos 



 

 

ambientais quando são comunidades próximas a unidades de conservação?), 

qual a distribuição do trabalho nessa atividade ao longo do ano, quais são os 

métodos - o trabalho é realizado de forma coletiva entre membros da aldeia, por 

unidade familiar ou outras formas associativas - e o que plantam mais). (a 

pergunta só deve ocorrer depois de saber se eles plantam.) 

Coivara o homem que faz, o plantio é das mulheres e limpeza é geral. 

A mandioca e a subsistência. Em SP tem aldeias plantando a mais para dar para as 

aldeias que não tem como plantar.  

O índio depende da caça e da pesca, não tem uma renda, então precisa da área de 

plantio.  

 

Vocês como aldeia inserida no Estado de São Paulo participam de alguma 

rede de compartilhamento de sementes ou saberes sobre o plantio? Se sim, 

quais? 

Em São Paulo tem uma troca de plantio, ele tem uns vídeos de redes.  

 

 

Como se dá a transmissão dos conhecimentos relativos à produção e 

manejo dos alimentos para as novas gerações? O cultivo tem o interesse dos 

jovens?  

O jovem de hoje tem o interesse, mas é uma preocupação formar novas lideranças 

indígenas, pois os jovens se perdem um pouco na tecnologia.  

Ter um centro de referência  da cultura viva dos povos indígenas, associação aldeia 

maracanã ficará onde hoje é a Funai capacitar o indígena para o mercado de trabalho.  

 

Qual a diferença entre os alimentos produzidos e os comprados? 

Existe uma diferença. Por exemplo, para fazer o peixe o jovem da cidade acha 

estranho o jeito de fazer esse peixe. Ele não vai querer comer. Até os 20 anos eu não 

comia arroz e feijão, chamam de comida de padre, pois os missionários que chegavam 

lá comiam.  

Prefiro a comida da aldeia, as frutas silvestres, o peixe assado, o Açaí por exemplo, 

ninguém conhecia, hoje misturam com muita coisa.  

 



 

 

ANEXO 3: 

- Entrevista Semi-estruturada 3: 

 

Nome: Eduardo Barbosa  (Kiriguaçu Ibiaça Kariri Quixelô) 

Idade: 24 anos 

Etnia: Kariri Quixelô  

Papel na comunidade indígena: Cacique  

Onde mora: entre Cidade e comunidade 

 

 

O que é que vocês comem?   

Nossa alimentação boa parte vem da agricultura familiar, mas produtos que não se 

plantam aí temos que buscar na cidade. Ex: Feijão, Mandioca, milho, frutas, verduras, 

caça. Todo alimento que a terra dá a gente come. 

 

 

Qual a importância do alimento para você?  

A importância que o alimento tem para nós é enorme, pois dele nós tiramos a     

energia pra luta. E outra por eles terem ligação com os ancestrais. São parte da mãe 

terra Importante para nossa subsistência.  

 

 

Com a pandemia, quais as dificuldades para conseguir alimento? 

Foram muitas as dificuldades, principalmente quando se fechou o comércio e os 

transportes, a comunidade ficou totalmente isolada, ficamos dependentes apenas de 

doações de algumas pessoas e organizações.  

 

Na comunidade onde você vive é feito o plantio de alimentos para uso 

próprio? 

Sim, as famílias produzem a maior parte daquilo que consomem. 

 

Se sim gostaria de saber, de uma maneira geral, como é feito o plantio 

(quem planta, onde planta, se há prática de rotação de terra? usa fogo / coivara?   



 

 

Bom, entre as famílias indígenas da comunidade existe o plantio particular, cada um 

em seu roçado, pedaço de terra. 

Quem planta geralmente são os homens da casa, ficando pras mulheres mais o 

preparo dos alimentos, mas existem algumas mulheres que plantam também. 

Nós temos um sistema de uso responsável da terra, onde plantamos uma parte e 

preservamos outra e passado alguns anos usamos a parte preservada para o plantio 

e usamos a do plantio para reflorestar.  

Não usamos fogo, apenas retiramos o mato de onde vamos plantar. 

 

Qual a distribuição do trabalho nessa atividade ao longo do ano, quais 

são os métodos - o trabalho é realizado de forma coletiva, por unidade familiar 

ou outras formas associativas? 

O trabalho de plantio é feito por unidade familiar, mas sempre as famílias se ajudam 

umas às outras. 

Estamos tentando conseguir apoio para começar uma horta comunitária.  

 

Vocês trocam ou vendem entre as famílias os alimentos que produzem?  

As famílias usam muito da troca de alimento Sim, e boa parte delas também vendem 

para as pessoas na cidade ou na própria comunidade.  

 

 

O que plantam mais? 

Algodão, batata, abóbora, Mandioca, todo tipo de verduras e legumes. 

Fora as plantas medicinais. 

 

Vocês participam de alguma rede de compartilhamento de sementes ou 

saberes sobre o plantio? Se sim, quais? 

Somente dentro da comunidade mesmo. Fora, nunca tivemos oportunidade.  

 

Como se dá a transmissão dos conhecimentos relativos à produção e 

manejo dos alimentos para as novas gerações? O cultivo tem o interesse dos 

jovens?  



 

 

Os mais velhos sempre incentivam os jovens e mostram a importância de preservar 

essa tradição. Nós fazemos reuniões mensais e tratamos sempre desses assuntos. 

 

Vocês compram muita comida de fora? Em mercados, mercearias etc?  

Compramos o básico. Aquilo que não se planta na comunidade ou alimentos que não 

se plantam, como açúcar, sal, óleo, margarina etc. 

 

Para você qual a diferença entre os alimentos produzidos e os 

comprados? 

Os alimentos produzidos tem o nosso suor, tem nossa energia, são mais saudáveis 

pois não usam venenos. Os comprados, a gente compra por necessidade mesmo, 

mas muitos compram muitas vezes sem querer comprar. 

 

ANEXO 4: 

- Entrevista Semi-estruturada 4 

Nome: Giselda Pires de Lima (Jera Poty Mirí) 

Idade: 38 anos 

Etnia: Guarani Mbya 

Papel na comunidade indígena: Liderança e agricultora de sementes 

tradicionais 

Onde mora: Aldeia Indígena Kalipety, na RI Tenondé Porã 

 

O que é que vocês comem?   

A nossa alimentação diária se resume no mesmo tipo de alimentação dos brancos, 

com muita falta de complementos tais como legumes, hortaliças e outros, pela falta 

de hábito. 

Qual a importância do alimento para você?  

A importância que se tem, é em relação a nossa própria tradição, os que plantamos e 

colhemos, os mesmo que por sua vez alimentam o corpo e o espírito. Como os pratos 

derivados das variedades de milhos. Por isso os mais velhos falam que a alimentação 

dos brancos é alimento morto, pois plantam com veneno. É que adoece o corpo mais 

cedo e rápido. 



 

 

Com a pandemia, quais as dificuldades para conseguir alimento? 

Durante a pandemia desde o início recebemos muito apoio, muitas cestas básicas. 

Não tivemos problemas com falta de comida, ainda que seja alimento morto. 

 

Na comunidade onde você vive é feito o plantio de alimentos para uso 

próprio? 

Hoje temos 11 aldeias [na TI Tenondé Porã], e tirando as duas mais antigas, todas as 

novas estão trabalhando bastante para resgatar as sementes tradicionais, as práticas 

dos saberes com o modo de plantar Guarani. Algumas estão mais avançadas, como 

Kalipety que tem uma variedade de batatas doce e de milho. E a aldeia Tekoa Porã, 

onde a comunidade está bem empenhada para concretizar o objetivo de conseguir de 

volta a autonomia alimentar. 

E todos nesse caminho pensam em apenas o suficiente para o próprio sustento. 

 

Se sim gostaria de saber, de uma maneira geral, como é feito o plantio 

(quem planta, onde planta, se há prática de rotação de terra? usa fogo / coivara?   

Não usamos fogo. 

Usamos técnicas milenares que não usam fogo. 

Usamos adubos orgânicos etc. Para recuperar e trabalhar as nossas roças que a 

maioria é coletivo. 

 

 

Qual a distribuição do trabalho nessa atividade ao longo do ano, quais 

são os métodos - o trabalho é realizado de forma coletiva, por unidade familiar 

ou outras formas associativas? 

As unidades que são núcleos familiares têm suas próprias roças, mas todos participam 

no trabalho e na manutenção das roças coletivas 

 

Vocês trocam ou vendem entre as famílias os alimentos que produzem? 

Existem as rodas de trocas de sementes para o plantio e tbm as colheitas do que cada 

1 tem  

O que plantam mais? 

Plantamos mais milho, batata doce, banana verde e mandioca. 



 

 

 

Vocês participam de alguma rede de compartilhamento de sementes ou 

saberes sobre o plantio? Se sim, quais? 

Fora da aldeia às vezes em feiras de troca de sementes, mas não é algo frequente. 

Em algumas oportunidades  

 

Como se dá a transmissão dos conhecimentos relativos à produção e 

manejo dos alimentos para as novas gerações? O cultivo tem o interesse dos 

jovens?  

Sempre são os mais velhos (a) que ensinam, e os jovens principalmente das aldeias 

novas, sempre são muito participativos. 

Na sua comunidade você acha que tem terra suficiente para as atividades 

da aldeia e para o plantio de comida suficiente para a alimentação de todos? 

 Agora sim, temos quase 16 mil hectares de área. 

Antes eram apenas duas aldeias, ambas com 26 hectares, ficamos por muito tempo 

sem espaço para o plantio. 

 

 Vocês compram muita comida de fora? Em mercados, mercearias etc?  

Como respondi anteriormente, compramos muito ainda 

 

Para você qual a diferença entre os alimentos produzidos e os 

comprados? 

Produzidos na própria aldeia alimentam o corpo e o espírito. 

E o que vem de fora não, ela alimenta e ao mesmo tempo traz doenças para as 

pessoas. 

 

ANEXO5:  

 

- Entrevista Estruturada 5, Adaptada para a Comissão pró Índio: 

Nome: Patrícia Vaz 

É indígena? Se sim, qual etnia? : não sou indígena 



 

 

Qual o seu papel na CPI? Assessora de Programas da Comissão Pró-índio de São 

Paulo 

 

Para vocês o que é soberania alimentar? Qual a importância dela para as 

populações Guaranis da cidade de São Paulo?  

Para a Comissão Pró-índio de São Paulo, a soberania alimentar dos povos indígenas 

tem relação direta com a autonomia da posse dos territórios e o pleno acesso aos 

recursos naturais: condições fundamentais para a produção de alimentos adequada 

às suas necessidades e cultura alimentar. 

 

Em todo o Estado de São Paulo, as terras de tamanho diminuto, uma população 

crescente pressionando os limitados recursos naturais e os novos hábitos de consumo 

são alguns dos fatores da insegurança alimentar dos povos indígenas que têm baixo 

acesso aos alimentos, tanto em termos qualitativos quanto quantitativos. 

 

O problema da insegurança alimentar é verificado mesmo em terras demarcadas, já 

que grande parte delas não apresenta as adequadas condições para sobrevivência 

física e cultural. 

 

Cada vez mais, os índios dependem dos não índios para garantir a sua alimentação, 

o que afeta sua autonomia e sustentabilidade. O acesso à alimentação nas aldeias no 

estado se dá pelas doações (cesta básica), mas também, pela compra dos alimentos, 

com recursos da venda de artesanato, assalariamento, aposentadorias e do programa 

Bolsa Família; não mais pela agricultura, caça e pesca. Porém as fontes atuais não 

garantem a alimentação na constância, na quantidade e na qualidade necessárias. 


