
 

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

ESCOLA DE COMUNICAÇÕES E ARTES 

DEPARTAMENTO DE ARTES CÊNICAS  

 

 

 

 

 

IGOR VINNICIUS AMARANTE TROYSE SILVA 
 

 
 
 
 

7 Palmos: O território, os espíritos e as memórias de São Bernardo do 
Campo 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 

 
 

São Paulo 

2024 

 



 

 

IGOR VINNICIUS AMARANTE TROYSE SILVA 

 
 

 
 

 
 

7 Palmos: O território, os espíritos e as memórias de São Bernardo do 
Campo 

 
 
 

 
Trabalho de Conclusão de Curso 

apresentado ao Departamento de Artes 

Cênicas da Escola de Comunicações e 

Artes da Universidade de São Paulo para 

obtenção do grau de licenciado em Artes 

Cênicas.  

 

Orientação: Profa. Dra. Maria Lúcia de 

Souza Barros Pupo  
 

 
 
 
 
 

 
 
 

 

São Paulo 

2024 

 



 

 

 

FOLHA DE APROVAÇÃO 
 

SILVA, Igor V. A.T.  7 Palmos: O território, os espíritos e as memórias de São 
Bernardo do Campo. 2024. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura em 

Artes Cênicas) - Escola de Comunicações e Artes, Universidade de São Paulo, 

São Paulo, 2024. 
 

 
 
 

Aprovado em:  
 
 

 
BANCA EXAMINADORA 

 
 

 
 

________________________________________________________________ 
Profª. Drª. Maria Lúcia de Souza Barros Pupo  

Orientadora - Universidade de São Paulo  (USP/São Paulo-SP) 

 
 
 
 

________________________________________________________________ 
Profª. Drª. Naira Neide Ciotti 

Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN/Natal-RN) 
 

 

 

 



 

 

“Começo, meio, começo”  

BISPO, Nego. 2023. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

AGRADECIMENTOS 
 

Laroyê Exu, Exu mojubá! 

Abro este caminho com a espiritualidade que esteve o tempo todo comigo. 

Saúdo Exu Tranca Rua, que me acompanhou antes de sonhar em pisar na cidade 

de São Paulo. Saúdo a todas as entidades, espíritos, deuses e orixás que me 

confortaram nos momentos mais difíceis da minha graduação. Com eles eu entro, 

com eles eu escrevo, com eles este trabalho foi feito. 

Pilar de todas as minhas realizações, saúdo minha mãe Adriana, que me guia 

e me guiou pelo mundo espiritual. Sua corrente, que inunda a todos com o poder do 

espírito, bebe da fonte de nossa matriarca Dona Nica. Dessa forma, saúdo toda a 

corrente dos meus ancestrais, que mantiveram suas ritualidades frente à hegemonia 

dos cultos. Agradeço imensamente por ter sido abençoado com a minha família: 

minhas avós Elenice e Marlene, meus avôs Benedito e João, meus irmãos Amanda 

e Matheus e meu pai Joimar. Eles são a fonte viva de toda a minha espiritualidade e 

trajetória. 

Neste percurso até aqui, deixo meu coração, meu espírito e minhas 

memórias com Lucas Abner, meu companheiro desde o primeiro ano de nossas 

graduações. Hoje, é uma satisfação enorme poder concluir este trajeto ao seu lado, 

como parceiros na academia e amantes confidentes. Neste texto, haveriam outras 

diversas páginas se eu pudesse rascunhar o que nossa conexão significa e 

significou para mim. Todas as práticas desenvolvidas aqui tiveram seu toque, sua 

genialidade e seus registros emocionados. A você, sou grato por encontrar mil 

outras possibilidades de ser eu. 

Agradeço aos meus amigos persistentes nesta arte comigo: Ingrid, Breno, 

Isabela, Beatriz e Carlos, que percorreram longas distâncias até chegarmos aqui. 

Sou grato por todos os anos ao lado do professor Marcos Bulhões, que me abriu as 

portas da performance e instigou-me a vasculhar entre as frestas. Agradeço a 

brilhante condução da professora-orientadora Maria Lúcia Pupo, por me guiar em 

águas tempestuosas. Agradeço aos meus amigos e participantes desta pesquisa: 

Eduarda, Geovana, Katarina, Lucas, Isabela e Júlia, por compartilharem as suas 

manhãs de sábado comigo, investigando a nós e o espaço. Saúdo todos os 

moradores do CRUSP, espaço de resistência que me permitiu o permanecimento 

durante minha graduação, foi meu refúgio e morada.  

 



 

 
 
 

 

Para todas as minhas manhãs de domingo em São Bernardo do Campo 

acompanhado de minha família.  

 

 

 

 

 

 

Ah, se o mundo inteiro me pudesse ouvir 
Tenho muito pra contar, dizer que aprendi 

 
E na vida a gente tem que entender 

Que um nasce pra sofrer enquanto o outro ri 
 
 

Mas quem sofre sempre tem que procurar 
Pelo menos vir achar razão para viver 

 
Ver na vida algum motivo pra sonhar 

Ter um sonho todo azul, azul da cor do mar 
 
 

Mas quem sofre sempre tem que procurar 
Pelo menos vir achar razão para viver 

 
Ver na vida algum motivo pra sonhar 

Ter um sonho todo azul, azul da cor do mar 

 

Azul da cor do mar                      
Tim Maia 

 

 

 

 
 

 

https://genius.com/2442428/Tim-maia-azul-da-cor-do-mar/Ah-se-o-mundo-inteiro-me-pudesse-ouvir-tenho-muito-pra-contar-dizer-que-aprendi
https://genius.com/2442428/Tim-maia-azul-da-cor-do-mar/Ah-se-o-mundo-inteiro-me-pudesse-ouvir-tenho-muito-pra-contar-dizer-que-aprendi
https://genius.com/2442412/Tim-maia-azul-da-cor-do-mar/E-na-vida-a-gente-tem-que-entender-que-um-nasce-pra-sofrer-enquanto-o-outro-ri
https://genius.com/2442412/Tim-maia-azul-da-cor-do-mar/E-na-vida-a-gente-tem-que-entender-que-um-nasce-pra-sofrer-enquanto-o-outro-ri
https://genius.com/2442415/Tim-maia-azul-da-cor-do-mar/Mas-quem-sofre-sempre-tem-que-procurar-pelo-menos-vir-achar-razao-para-viver
https://genius.com/2442415/Tim-maia-azul-da-cor-do-mar/Mas-quem-sofre-sempre-tem-que-procurar-pelo-menos-vir-achar-razao-para-viver
https://genius.com/4465690/Tim-maia-azul-da-cor-do-mar/Ver-na-vida-algum-motivo-pra-sonhar-ter-um-sonho-todo-azul-azul-da-cor-do-mar
https://genius.com/4465690/Tim-maia-azul-da-cor-do-mar/Ver-na-vida-algum-motivo-pra-sonhar-ter-um-sonho-todo-azul-azul-da-cor-do-mar
https://genius.com/2442415/Tim-maia-azul-da-cor-do-mar/Mas-quem-sofre-sempre-tem-que-procurar-pelo-menos-vir-achar-razao-para-viver
https://genius.com/2442415/Tim-maia-azul-da-cor-do-mar/Mas-quem-sofre-sempre-tem-que-procurar-pelo-menos-vir-achar-razao-para-viver
https://genius.com/4465690/Tim-maia-azul-da-cor-do-mar/Ver-na-vida-algum-motivo-pra-sonhar-ter-um-sonho-todo-azul-azul-da-cor-do-mar
https://genius.com/4465690/Tim-maia-azul-da-cor-do-mar/Ver-na-vida-algum-motivo-pra-sonhar-ter-um-sonho-todo-azul-azul-da-cor-do-mar


 

 
 

RESUMO 
 
 

Esta pesquisa percorre por São Bernardo do Campo na intenção de investigar 

novas perspectivas sobre o território, a memória e a espiritualidade, através das 

práticas performativas e pedagógicas enquanto propulsoras de novos caminhos. 

Em conexão com os espíritos e entidades regionais, foram realizados 

encontros-gira em espaços históricos e ambientais da cidade. Desta forma, 

explorando os vínculos que se cruzam nesse percurso, as narrativas não 

hegemônicas e a espiritualidade local, ressaltamos a cidade na busca por suas 

histórias e comunidades. Torna-se uma investigação pelos corpos vivos que 

resistem no município, uma dança entre os vivos e os mortos no fortalecimento 

de nossas ligações ancestrais, comunitárias e territoriais. Assim, são propostos 

procedimentos e instalações performativas que provocam múltiplos olhares para 

a composição do território de SBC, na exploração de maneiras de cartografar 

artisticamente o ambiente e suas percepções.  

 

Palavras-Chaves: Territorialidade; Práticas Performativas; Memórias; 

Espiritualidade e São Bernardo do Campo.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

 
LISTA DE FIGURAS 

 
Figura 1 - Bandeira de São Bernardo do Campo...…………………………….……..…….22 

Figuras 2 e 3 -Bacias hidrográficas……………………………………………………..…….23 

Figura 4 - Travessia em São Bernardo……………………………………………………….24 

Figura 5 - O córrego……………………………………….……………………………………25 

Figura 6 - Trajeto primeiro encontro………………………..…………………………………26 

Figura 7 - Túmulo do Soldado Desconhecido……………………………………………….27 

Figuras 8, 9 e 10 - Transcrição ……...………………………………………………………..29 

Figuras 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18 e 19 - Mapa…………………………….……………30 

Figura 20 - Círculo………………………………………………………………………….…..32 

Figuras 21, 22 e 23 - Malabares …..………………………………………………………....36 

Figuras 24, 25, 26 e 27- Cantarolando pela pequena calunga……………………….…37 

Figura 28 - O brinde…………………………………………………………………………….39 

Figuras 29, 30 e 31 - Acordando………………...……………………………………………42 

Figura 32 - Cheiros……………………………………………………………………………..44 

Figuras 33, 34, 35 e 36 - Banho……………………………………………………………....46 

Figuras 37, 38, 39 e 40 - Patuá…………………………………………………………...…..48 

Figura 41 - A Profetiza, Ilha Comprida-SP..………………………………………………….52 

Figuras 42, 43 e 44 -Nas manhãs de domingo………………………..…………………….53 

Figuras 45 e 46 - Materialidades……………………………………………………………...55 

Figuras 47, 48, 49, 50, 51, 52 e 53 - Profetizando……………………..............................56 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 

 



 

 
SUMÁRIO 

 
 

1. Manhãs de domingo em São Bernardo__________________________________10 
 
2. As Práticas Performativas em ritualidade_______________________________ 12 

2.1. Planos para um programa________________________________________ 14 
2.1.1 Os ciclos dos encontro-giras_____________________________________ 16 
2.2 Quem participa? Ausências e presenças_____________________________ 18 
 

3. Pisando em folhas secas: Um estudo sobre a territorialidade de São Bernardo 
do Campo____________________________________________________________20 

3.1 Como carregar os mortos_________________________________________ 25 
 
4. Pela calunga pequena_______________________________________________ 32 

4.1. Como se despedir dos mortos: em busca das memórias________________ 35 
 
5. O rio empossou: A Represa Billings e sua espiritualidade_________________ 41 

5.1 Ervas que dançam______________________________________________ 43 
 
6. Profetizando novos mundos__________________________________________ 50 
 
7. Rastros arquivados__________________________________________________57 
 
8. Referências________________________________________________________ 59 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 



10 

1.​ Manhãs de domingo em São Bernardo 
 

Segunda. Terça. Quarta. Quinta. Sexta. Sábado. Domingo 

Uma contagem de dias que desperta memórias no aguardo das manhãs do 

domingo, quando ao acordar estávamos reunidos em família no bairro Dos Casas, 

subúrbio de São Bernardo. Nessas manhãs, o cheiro de produtos de limpeza 

invadia todos os cômodos. Minha mãe, Adriana, tinha um jeito especial de começar 

o dia dominical: colocar os sucessos do Tim Maia para nos acordar e revirar a casa. 

Nesses momentos, ao entregar-se à melodia, sonolentos, cantávamos juntos. A 

vela, o copo de água e os presentes às entidades que minha mãe trabalha já 

estavam postos acima da geladeira. Suas velas acendiam nossa ligação com o 

mundo dos espíritos, e alí confluíamos nas manhãs de domingo.  

 Numa dessas manhãs, entre as diversas histórias que surgiam na mesa do 

café, foi-me passada a história do meu nascimento. Minha mãe, casada às pressas 

aos 25 anos pela descoberta de sua primeira gravidez, perdeu seu primeiro filho. 

Logo depois, outra gravidez é anunciada, seguida pela segunda perda. Para sua 

terceira gravidez - desta vez planejada - consultou as entidades para que pudessem 

firmar sua gravidez. Assim, por intermédio do mundo espiritual, nasce seu 

primogênito, chamando no terreiro meu próprio espírito.  

As memórias de minha primeira infância são bagunçadas, mas as histórias 

de meus familiares costuram toda uma experiência diante dos espíritos desde 

então. Algumas delas continuam a ser narradas nas manhãs de domingo, como: 

nas igrejas, ao acompanhar meus avós nas missas, via anjos correndo por todos os 

lados e contava aos que estavam em minha volta sobre essas visões - o que 

encantava minha avó e suas amigas, mesmo sem ao menos eu entender o porquê.  

Também tive um amigo e aliado especial, o Juninho, chamado de erê1 por meus 

familiares. Eu o via todas as tardes, já minha mãe chegou a vê-lo vez ou outra 

quando ele permitia.  

Juninho foi uma participação crucial de acordo com a memória familiar, 

principalmente de minha mãe que também vinha criando vínculos com ele. O erê 

era meu companheiro entre todas as brincadeiras. Nas refeições não tocava em um 

grão de arroz, mas fazíamos questão de dispor seu prato com todos à mesa. A noite 

1 Erês são entidades espirituais advindas de ritualidades Afro Brasileiras que manifestam-se como 
crianças mas detém de grande sabedoria e poder espiritual. 

 



11 

se despedia, dizia que vovó o chamava… Um dia, Juninho anunciou sua partida, 

dizendo que uma menina chegaria, minha irmã Amanda, nascida em 29 de junho de 

2002 e desde então nunca mais o vi.  

Neste constante contato com o mundo espiritual, as forças de minha mãe me 

guiaram diante da névoa do desconhecido, sempre aberta ao diálogo e vivenciando 

a intervenção dos espíritos. Adriana então tornou-se nossa ponte com a 

espiritualidade, carregando os ensinamentos de minha bisavó. Deste modo, por 

estar acompanhado por meus familiares entre banhos, conversas, consultas e 

passes, nunca estive desamparado na minha vivência espiritual. São guias que nos 

levam por diversos ritos, entre a Umbanda, o Candomblé, o Kardecismo, a Jurema 

Sagrada e a Quimbanda - religiões e cultos de matriz africana e indígena - que hoje 

compõem nossa espiritualidade familiar em SBC..  

 Não temos como falar sobre a manifestação de hoje, sem falar em quem 

plantou nossa espiritualidade. Esse tecer de nossas relações com os espíritos 

advém em grande parte de minha Bisavó Dona Nica, benzedeira de São Bernardo 

do Campo, cuja influência direta motiva a busca dos nossos cultos e ritos. Vem em 

1935 do Vale do Ribeira e constroi um pequeno barraco na beira da rodovia 

Anchieta, na favela do D.E.R, onde deu continuidade ao seu trabalho espiritual. Sua 

vinda para cá, deu-se mediante a construção de vias que cortam o território, sendo 

a rodovia Anchieta uma construção chave. Em seu barraco que abrigava nossos 

parentes que construíram a rodovia, transformou sua casa em espaço de cura. 

Imagino como eram suas manhãs de domingo, pois começou cada vez mais ser 

procurada por viajantes e vizinhos, e em grande parte de sua vida viveu a partir de 

doações de pessoas curadas e agradecidas pelo tratamento. Produzia chás, banhos 

e garrafadas, compartilhava com todo o entorno os seus saberes advindos de sua 

experiência de vida no Vale do Ribeira. Essa movimentação de minha bisavó, me 

inspira a investigar as nossas e as ritualidades de outras famílias não-hegemônicas, 

cujas raízes são incertas mas praticam a magia carregada por gerações - aquelas 

cujo território esbanja comunicação e fruição.  

Desta forma, adentro esta pesquisa com um percurso que alimenta meu 

interesse nas experiências que compõem as memórias sensíveis e vívidas do 

território de SBC. Nas confluências entre os vivos e os espíritos, entre aqueles que 

vivem no território e suas heranças territoriais. Portanto, estas experiências orientam 

 



12 

minha prática enquanto propositor de experiências performativas em diálogo com o 

mundo dos espíritos. 

 

 
2. As Práticas Performativas em ritualidade 
 

O meu interesse pelas ritualidades encontrou dentro do campo da 

performance um terreno fértil para a exploração do tempo, do espaço e do rito, na 

perspectiva de elaborar procedimentos performativos com moradores e transeuntes 

de SBC. A não separação da vida do ato performativo revela uma arte que atém-se 

à constante transformação de suas nomenclaturas e ideias. Então, a performance 

emerge aqui para compreender o mundo através de uma percepção simbólica, 

estética e epistemológica, criando provocações no cotidiano do território de SBC. 

Deste modo, adentramos umas das mais antigas expressões humanas para 

instaurar um processo vivo e fluido.  

 
Nosso recorte despreza o estriado que nos permite reconhecer e 
trafegar pela cidade, e se espalha pelo liso espaço da praça, do 
largo, dos vazios. Este espaço que se abre ao cotidiano e às suas 
contingências, tais como pressa, vagar, observar, deambular, 
iluminado pelo céu claro, é invadido pelos corpos performáticos 
(CRUZ; MENDONÇA, 2009). 

 

Segundo Cohen, “antes do homem ser consciente da arte, ele tornou-se 

consciente de si mesmo. Autoconsciência é, portanto, a primeira arte. Em 

performance a figura do artista é o instrumento da arte. É a própria arte. (COHEN, 

2002). Desta forma, a noção da performance elabora outras possibilidades 

estéticas, sociais e culturais, rompendo com as normas hegemônicas e buscando 

um envolvimento direto, quase visceral, com a realidade. Ela é atravessada 

constantemente pela vida no reconfigurar de tradições e performatividades, 

possibilitando experiências borradas entre as múltiplas linguagens humanas. Desta 

forma, a performance se expande no ambiente através da dilatação temporal, 

abarcando nossas percepções para com o passado, presente e futuro. 

 
As performances rituais, cerimônias e festejos, por exemplo, são 
férteis ambientes de memória dos vastos repertórios de reservas 
mnemônicas, ações cinéticas, padrões, técnicas e procedimentos 

 



13 

culturais residuais recriados, restituídos e expressos no e pelo 
corpo. (MARTINS, 2021).  

 

Expandida pelo campo das práticas performativas, a performance é exposta 

para além de suas percepções artísticas e propõe-se como ponto primordial da 

constituição humana. É o exercício da repetição - reperformances - e da 

transformação das ações, que na destituição da contemplação convida todos os 

envolvidos a tornarem-se agentes nas manifestações que constituem nossas 

performances cotidianas. A performance, portanto, enquanto linguagem artística é 

evocada pela relação que se propõe no espaço, alargando nossa percepção com a 

palavra, o gesto e a estética. Assim, “a relação entre o espectador e o objeto 

artístico se desloca então de uma relação precipuamente estética para uma relação 

mítica, ritualística, onde há um menor distanciamento psicológico entre o objeto e o 

espectador” (COHEN, 2002).  

Diante de transformações que reconfiguram objetos e sujeitos em contato 

com a ritualidade, constantemente reperformamos as estéticas, modos e 

percepções de existência. Assim manifestamos múltiplas culturas que nos compõe, 

na modificação e renovação dos atos ancestrais reiterados. “As performances 

funcionam como atos de transferência vitais, transmitindo o conhecimento, a 

memória e um sentido de identidade social por meio do que Richard Schechner 

denomina "comportamento reiterado2” (TAYLOR, 2013). 

Evoco as práticas performativas para este trabalho com a perspectiva de 

analisar em diversos ângulos as propostas coletivas deste processo, compartilhando 

nossas leituras e nos propondo a experienciar em coletivo atos performativos.  

Neste caminho, somos provocados por um presente transbordando o 

passado e o futuro, seguindo no espiralar do tempo. Leda nos lembra que “a 

primazia do movimento ancestral, fonte de inspiração, matiza as curvas de uma 

temporalidade espiralada, na qual os eventos, desvestidos de uma cronologia linear, 

estão em processo de uma perene transformação" (MARTINS, 2021). 

Contra-atacando a temporalidade do gigante Chronos, a linearidade temporal é 

2 Comportamento restaurado: ações físicas, verbais ou virtuais, que não são pela primeira vez, que 
são preparadas ou ensaiadas. Uma pessoa pode não estar ciente que ele ou ela desenvolve uma 
porção de comportamento restaurado. Também conhecido como comportamento duas vezes 
vivenciado. (SCHECHNER, 2006) 

 



14 

confrontada no ciclo de um tempo que mergulha em um complexo modo de viver e 

elaborar cultura. 

Portanto, as práticas performativas nesta pesquisa investigam as 

composições dos estados e reuniões comunitárias. É a maneira de aproximar o 

pensamento artístico de perspectivas que não dicotomizam a arte e a cultura em um 

sistema cartesiano. Este leque plural nos possibilita adentrar comunhões distintas 

do pensamento ocidental e estar envolto nos estudos da performance de uma 

maneira singular, tensionando também as hegemonias desta linguagem.  

De acordo com os estudos de Victor Turner, o estado de transição entre a 

materialidade corporal e a transformação empírica - explorado nesta pesquisa pelos 

encontros-gira e pelos programas performativos -  são denominados como estado 

de liminoide. Este movimento de profunda transformação do sujeito, aproxima a 

performance da ritualidade na transformação e modificação através das ações e das 

palavras. Assim, por intermédio de um programa de ações ou então de uma 

ritualidade espiritual, os encontros incorporam a convergência de nosso campo 

imaginário e material.  

 

2.​ 1. Planos para um programa 
 

 
Diante do objetivo de propor encontros abertos à participação do mundo 

espiritual, de modo a confluir com as memórias dos participantes vivos, 

mergulhamos na estruturação de encontros-giras. Esses encontros nutrem-se nos 

campos das práticas performativas e embasam-se na pedagogia das Artes Cênicas. 

Com eles proponho manifestar figuras que versam por esse diálogo no espaço da 

territorialidade, das memórias, dos espíritos e do bioma de SBC.  

Deste modo, buscamos a biointeração3 entre todos os organismos que 

compuseram nossas práticas, para investigar através da confluência com o território 

as potências dessas energias em um processo artístico e didático. O propósito é 

suscitar outras perspectivas de modos de existência que potencializam outras 

maneiras de construção de um futuro de seus moradores e transeuntes.  

Para gerar experiências performativas através desses encontros-giras foram 

realizados procedimentos para artistas e não artistas, transeuntes ou moradores de 

3 Termo cunhado por Nego Bispo em contraposição ao desenvolvimento sustentável, disponível em 
(BISPO, 2023). 

 



15 

SBC, maiores de idade e disponíveis a explorar através da espacialidade as 

performatividades4 da cidade em quatro encontros modulares. 

Os encontros foram realizados em diferentes ambientes:  

 

-​ No centro da cidade - pela pulsão de vida dos transeuntes;  

-​ Nos cemitérios - pela memória e história neles contida;  

-​ Nas correntes de água - pelo corpo vivo do bioma.  

 

Estes locais foram escolhidos por sua importância histórica ou pela 

espiritualidade popular no local, sendo o cemitério o lar de entidades conhecidas por 

seu envolvimento com a vizinhança, assim como o centro e a Represa Billings por 

sua notoriedade na formação e abastecimento do território. Deste modo, toda a 

trajetória de investigação preocupou-se em experienciar coletivamente as potências 

dos espaços escolhidos.  

Nos intitulados encontros-gira, a gira sustenta todas as nossas 

experimentações: a abertura, o envolvimento e o fechamento - um fechamento 

sempre disposto a ser reaberto.  

 Nesta condução, assim como nos terreiros, cada encontro torna-se a reunião 

de corpos, palavras e ações que evocam nossas espiritualidades entre o material e 

o invisível. A abertura então convida as diversas potências a entrar em diálogo com 

o coletivo. O trabalho, em confluência com as práticas performativas, geram 

experiências únicas de transição entre os dispositivos e as vivências dos 

participantes. No fechamento, despejamos nossos pensamentos, dúvidas e 

incertezas de todo o trabalho, encerrando por hora mas mantendo-se em ritualidade 

nos dias subsequentes ao encontro. 

    A circularidade constante permite que na autonomia dos encontros a 

composição pré-programa possa ser camuflada, contrastada, evocada e irradiada 

com as práticas no centro urbano, nas instituições públicas e nos espaços de 

proteção ambiental.   

4 A performatividade não é, portanto, um “ato” singular, pois sempre é a reiteração de uma norma ou 
de um conjunto de normas, e na medida em que adquire a condição de ato no presente, ela oculta ou 
dissimula as convenções das quais é uma repetição. Além disso, esse ato não é primariamente 
teatral; de fato, sua aparente teatralidade é produzida na medida em que sua historicidade 
permanece dissimulada (e, reciprocamente, sua teatralidade ganha certa inevitabilidade dada a 
impossibilidade de divulgar de forma plena sua historicidade) (BUTLER, 2019). 
 

 



16 

Assim, os encontros-gira desta pesquisa ativam e relacionam as experiências 

dos participantes com os espaços em que a prática é proposta. Para tal, o conceito 

de programas performativos elaborados por Eleonora Fabião se perspectivam aqui 

na propulsão de experimentação dos corpos por meio da ação. 

 
Chamo este procedimento de “programa” inspirada pela uso da 
palavra por Gilles Deleuze e Félix Guattari no famoso “28 de 
novembro de 1947– como criar para si um Corpo sem Órgãos”. 
Neste texto os autores sugerem que o programa é o “motor da 
experimentação”5. Programa é motor de experimentação porque a 
prática do programa cria corpo e relações entre corpos; deflagra 
negociações de pertencimento; ativa circulações afetivas 
impensáveis antes da formulação e execução do programa. 
Programa é motor de experimentação psicofísica e política 
(FABIÃO, 2023). 

 

Na realização destes programas, o participante pode suspender seus 

comportamentos programados e contrapor o seu ato de pertencer. Nas práticas 

desses enunciados, o programa toma corpo e cria relações entre os corpos que 

experienciam um conjunto de ações, que deflagram seu pertencimento, autonomia e 

estética.  

 

2.1.1. Os ciclos dos encontro-giras 
 

O primeiro encontro-gira teve como eixo a territorialidade de São Bernardo do 

Campo. Em preparação para este momento, foram realizadas pesquisas na internet 

para a busca de registros e documentos da cidade, a fim de constatar as 

materialidades acadêmicas e formais produzidas acerca do território. A exploração 

prática deu-se em campo aberto no centro da cidade com programas performativos 

- propostos ao coletivo - que evidenciasse essa trajetória de história da cidade. 1 

palmo. 

Aprofundando o território, o segundo encontro-gira teve como eixo as 

memórias, percorrendo o Cemitério Municipal da Vila Euclides em SBC, onde foi 

proposto um desvelar das histórias e narrativas do município. A escolha deste 

espaço, revela uma maneira de alcançar a espiritualidade na materialidade dos 

5 DELEUZE, Gilles e Félix GUATTARI “28 de novembro de 1947 – como criar para si um Corpo sem 
Órgãos” In: Mil Platôs: Capitalismo e Esquizofrenia vol.3 (São Paulo: Editora 34, 1999), p. 12 
 

 



17 

nossos encontros, desprovendo de oráculos e maneiras de abrir diálogo com os 

mortos. Mais 1 palmo. 

Como a partir da materialidade elaborar a potência de vida de um corpo 

póstumo? 

O terceiro encontro-gira aconteceu na beira da Represa Billings, ao lado da 

Avenida Ângelo Demarchi, em uma área de preservação ambiental de São 

Bernardo do Campo. Apesar de ser uma área protegida por lei, é evidente o 

descaso com a saúde deste corpo d’água, observado pelo acúmulo de lixo e na sua 

constante exploração para a geração de energia. Este espaço foi escolhido na 

procura de um corpo não humano que é continuamente deteriorado pela relação 

governamental e que carrega em si as marcas da exploração e do abandono. 

Assim, para trabalharmos nesse ambiente evocamos em nossas práticas quatro 

ervas de cura: alecrim, arruda, hortelã e folha de louro. Abrindo um diálogo com o 

espaço através de planos de ação e roda de coco, desejando a cura para nossas 

enfermidades e para o ambiente que nos acolhe. Mais 2 palmos. 

Em nosso quarto e último encontro-gira, permanecemos na represa para 

profetizar o futuro que flecha o passado deste bioma. Com a reperformance da 

instalação performativa “A Profetiza”6. Essa instalação retorna para esta pesquisa 

como forma de anunciar este novo mundo que ainda pulsa sobre as águas e a terra. 

Em coletivo, criamos um corpo neste ambiente que aponta para a reestruturação do 

ecossistema e de nossas perspectivas com o passado, o presente e o futuro. Mais 3 

palmos. 

Estes encontros lançam outras possibilidades de redescobrir São Bernardo 

do Campo, partindo de estudos territoriais, memoriais e espirituais, constantemente 

atravessados pelas práticas performativas. O percurso teve como objetivo 

documentar, de maneira sensível e artística, histórias não contadas sobre a 

formação e manutenção deste município. Todo o trajeto buscou evidenciar estes 

pontos espaciais na exaltação de suas potencialidades soterradas na 

contemporaneidade.  

 

6 Anteriormente realizada em colaboração com Lucas Abner através da Ninhada, na cidade de Ilha 
Comprida em 2023. Instalação a partir de compostos orgânicos do ambiente que urgem em ruir na 
urbanização. 

 



18 

2.2 Quem participa? Ausências e presenças 
 
Sem vínculos diretos com instituições públicas ou privadas, o chamamento 

dos participantes para as atividades desta pesquisa ocorreu através de campanhas 

de divulgação pelas redes sociais e em compartilhamento com escolas e instituições 

culturais de SBC. Esse caminho teve como intuito convidar artistas e não artistas da 

região, maiores de 18 anos que tivessem o interesse de investigar a cidade através 

de dispositivos performativos.  

A divulgação buscou atingir diversos indivíduos que trabalhassem ou não as 

suas relações com a espiritualidade, tendo o território como eixo de toda nossa 

investigação.  

São Bernardo do Campo foi escolhida como a cidade de atuação deste 

trabalho por sua carga afetiva pessoal e por sua pulsão de vida natural, que persiste 

e resiste à chegada do asfalto. A cidade também participa integralmente das 

relações constituídas aqui. Embora marcada por sua forte ligação industrial, São 

Bernardo do Campo se revela como terreno fértil para a germinação de arte, cultura, 

ciência e história. 

Desprovido de grandes galerias e centros culturais, o município de São 

Bernardo do Campo rega-se pela força de vontade de diversos artistas da região 

que instauram grupos de teatro, companhias de dança, oficinas, etc. A arte da 

cidade é feita por braços mal ou não remunerados. A idealização entre a 

comunidade são bernardense sobre São Paulo urge em uma desesperada corrida 

para sustentar-se da arte - tal ímpeto esmaga os nossos entornos e nos desloca a 

abastecer as grandes cidades.  

Entretanto, me propus nesta pesquisa a um retorno para as minhas raízes, 

para nutrir e fortalecer meu primeiros vínculos com a percepção de mundo, 

buscando encontrar outros artistas entusiasmados com as possibilidades da arte. 

Mas como chegar até eles? 

Foram diversas as dificuldades de execução dos encontros-gira, entre todos 

os percalços, a maior frustração está ligada à participação da cidade. Com um 

município com mais de 810 mil habitantes, 40 pessoas entraram no grupo virtual, 22 

confirmaram presença e 3 chegaram ao primeiro encontro. Para a participação de 2 

pessoas, foi necessário garantir o seu transporte, buscando estes participantes em 

suas casas. Através de campanhas virtuais, disparo de e-mails para escolas e 

 



19 

centros culturais - todavia, nem um terço dos habitantes de São Bernardo do Campo 

tiveram acesso a informação desta atividade acontecendo.  

Desta forma, seria fácil dizer que a população da cidade não tem interesse 

para com o fazer artístico. No entanto, diante do sucateamento das escolas públicas 

do estado de São Paulo, é evidente o desinteresse dos habitantes em 

manifestações artísticas por acharem que estas expressões não são prioridade em 

suas vidas. Por outro lado, não excluo desta constatação as manifestações culturais 

que o sujeito envolto de seu cotidiano expressa. O indivíduo, mesmo abdicando de 

chamamentos artísticos, não deixa de participar da cultura do território, estando 

imerso dentro das semióticas que revelam seu modo de ser no mundo. Estou me 

referindo às periferias e subúrbios de São Bernardo do Campo cujo avanço 

industrial cresceu em exponencial com a indústria automobilística, mas não 

reservou acessos e formação à cultura, lazer e bem estar à essas comunidades. 

Deste modo, a baixa adesão de pessoas nos encontros deste projeto, 

exprimem um afastamento de moradores e transeuntes de SBC para com o fazer e 

discurso artístico. Um reflexo desta situação é o esvaziamento do recém inaugurado 

Teatro Elis Regina, mesmo com os esforços em revitalizar este importante espaço 

para a cidade, a população não é envolvida em uma agenda artística que elabora 

este acesso aos espaços de cultura. 

Diante de uma escola básica que não se dedica a investigar através das 

artes do corpo, destaco, em contrapartida, o trabalho da professora Adriana Silva de 

Oliveira na Escola de Aplicação da USP, que acompanha artisticamente o 

desenvolvimento dos estudantes durante toda sua trajetória escolar. Seu trabalho 

tem como foco a formação de espectadores das artes, aproximando os estudantes 

do fazer artístico com o objetivo da participação ativa desses indivíduos em 

instituições e centros culturais/artísticos.  

Transgredindo as reproduções e dinâmicas associadas às aulas de artes, 

Adriana torna-se um bom exemplo na formulação de um currículo artístico dentro 

das escolas básicas do estado. Pelo contato com diversas linguagens e expressões 

artísticas, o aluno é encorajado a compreender as estéticas e simbologias do teatro, 

da dança e das artes plásticas. O que manifesta enquanto caminho da pedagogia 

das Artes Cênicas compromissada na formação de público e participantes, capazes 

de fruir entre diferentes noções artísticas e culturais. 

 



20 

 
3.​ Pisando em folhas secas: Um estudo sobre a territorialidade de São 

Bernardo do Campo 
 

 
 

Retornando às ruas de São Bernardo do Campo, adentramos pelas matas, 

represas e vielas da cidade. Ao reencontrar paisagens que fazem parte de minha 

vivência, possuo, inicialmente, a ideia de já ter conhecido cada risco que se compõe 

o horizonte. Todavia, redescubro outra cidade diante do fazer artístico e pedagógico 

ao revisitar o território. Neste caminho encontrei em minha volta diversas histórias 

veladas e suprimidas, narrativas não-hegemônicas que foram soterradas diante do 

avanço da região metropolitana de São Paulo.  

Com uma busca sobre o município nos campos de pesquisa, torna-se 

evidente o apagamento das vivências deste espaço em função de uma agenda de 

embranquecimento europeu. Os registros nos levam diretamente à Fazenda de São 

Bernardo, cedida aos monges pelo império portugues em meados do século XVIII, 

que dariam origem à grande cidade que faz a travessia dos postos de Santos ao 

centro da megalópole latina. Entretanto, são raros os registros que envolvem as 

comunidades originárias do município, como indígenas Carijós, Tupiniquins e 

Guaranis. Onde estão as histórias desta terra para além das fazendas coloniais? 

​ No despertencimento comunitário e geográfico dos indivíduos nestas 

localidades, o discurso capitalista esculpe a construção de individualidades avessas 

às organizações coletivas e territoriais. Os terrenos são loteados, gradeados e 

digeridos pela especulação fundiária. Deste modo, o local de habitação dos 

cidadãos de SBC se configura como objeto de luxo e troca, desmontando os valores 

para com o pertencimento espiritual, social e material em suas moradias.  

 
Por meio da regulação, a compartimentação dos territórios, na 
escala nacional e internacional, permite que sejam neutralizadas 
diferenças e mesmo as oposições sejam pacificadas, mediante 
um processo político que se renova, adaptando-se às realidades 
emergentes para também renovar, desse modo, a solidariedade 
(SANTOS, 2001). 

 
​ Esta pseudo solidariedade pontuada por Milton, nos evoca o processo de 

controle sobre os corpos e a significância dos símbolos na sociedade. 

Transformando todas discussões e objetos em valores especulados. 

 



21 

Deste modo, o indivíduo moderno, bombardeado pela sensação de progresso 

e aquisição, sujeita-se a experienciar a vida a partir dos moldes capitalistas, 

programando seus corpos para uma agenda de trabalho exaustiva e almejando 

materialidades em sua maioria não necessárias. Nesta disputa entre narrativas, o 

campo do imaginário coletivo é terreno de batalhas sobre a apropriação e uso de 

diversas simbologias que erguem-se nos mastros. Proposto como brasão da cidade, 

está um bandeirante e uma pessoa indigena lado a lado, colocados de igual para o 

outro, carregando o município pelo concreto e o ferro - simbolizados pela torre e o 

capacete no topo da bandeira de São Bernardo do Campo. 

 

Figura 1 - Bandeira de São Bernardo do Campo 

 

 
Fonte: Google Imagens (2024) 

 

​ Diante desta imagem, podemos observar como a cooptação dos discursos 

pelo sistema capitalista é estratégica em inverter as situações históricas ocorridas. 

Assimilam a histórias na criação de uma narrativa colonial que romantiza as 

relações entre as populações originárias do território e os colonizadores. Como 

símbolo recorrente no dia-a-dia dos são bernardenses, o símbolo da cidade nos 

instiga a compreender a formação do município e revelar outras narrativas que 

contam a história de SBC.  

Com a dificultosa tarefa de buscar registros que não arquivassem apenas as 

histórias de colonização e dominação da cidade, foi instigada uma preocupação 

 



22 

entre os participantes em relatar e remexer nas narrativas e nos espaços do 

município. Deste modo, como podemos aproximar as nossas vivências com a 

territorialidade materializada em nossos pés? E ainda, como escrever o espaço a 

partir da relação que se estabelece entre moradores, transeuntes e os espíritos? 

Em nosso primeiro encontro-gira, sob o paço municipal da cidade, estávamos 

- para a surpresa do grupo -  também sobre um dos diversos córregos que 

atravessam e cortam o município. A partir de um círculo feito com giz no chão 

entramos nesta roda para contar a história desse córrego.  

Recorrente em alagamentos passados, a supressão da força da água insistia 

em retornar-se para a superfície e desvelar-se diante dos habitantes. Esta potência 

afogada do território nos interessa pelas possibilidades de ressurreição deste bioma, 

na ressurreição da memória deste corpo d’água que percorre por nossos pés. 

 

​Figuras 2 e 3 - Bacias hidrográficas 

                                              Fonte: Google maps (2024) 

                                              

 

 

 

 

 

 



23 

Figura 4 - Travessia em São Bernardo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Medici, Ademir. São Bernardo 200 Anos depois. A história da cidade contada 

por seus protagonistas. pág. 92 - 1 ª edição (2012) 
 

Durante a realização do primeiro encontro, o coletivo foi guiado para 

experimentar o centro da cidade para além de suas percepções cotidianas. Através 

de uma ligação via aparelhos celulares, os participantes foram envolvidos em uma 

transmissão ao vivo com a utilização de verbos de ação, como um áudio-tour. 

Através de um programa performativo previamente construído, o grupo foi instigado 

a trabalhar com outras velocidades no caminhar pelo grande gramado do centro de 

SBC. Entre pulos, caminhar lentos, pontas dos pés e apostas de corrida, esta parte 

inicial do processo tratou-se de um reconhecimento do espaço urbano através dos 

ritmos e das caminhadas não experienciadas no cotidiano. Em conjunto à 

confabulação de um passado distante da cidade, foram descobertos novos lugares 

para sentar e apreciar o vento. Sentir o chiado entre as folhas e rodopiar em 

espaços rotulados como de passagem. Afinal, quando podemos ouvir a cidade para 

além dos ruídos maquinários? 

Em meio às palavras performativas presentes na ligação, o trajeto até o 

Cemitério Municipal da Vila Euclides foi marcado por enunciações de questões 

 



24 

pouco discutidas pela cidade. Dentre elas, foram destacadas as quatro aldeias 

Guarani M’bya presentes no pós-balsa da cidade - essas que são: Tekoa Guyrapaju, 

Tekoa Kuaray Rexakã, Tekoa Nhamandu Miri e Tekoa Pinheiroty. Afastadas do 

centro do município e apartadas de todo o envolvimento social e político da cidade, 

é indagado sobre como o brasão de São Bernardo do Campo pode carregar em si a 

ancestralidade indigena do território e não se propor a discutir, referenciar e apoiar 

os povos originários que resistem por lá.  

Já adiante do ponto inicial de nosso encontro, sobre a passarela que 

deságua na grande Avenida Jurubatuba do município, estamos diante de um 

córrego soterrado, pisoteado pelos milhares de pneus de borracha que o 

sentenciam. Suas margens escorrem pela terra e encontram novos fluxos de 

caminho, fluxos esses que respondem. Nos ouvidos dos participantes ecoava: No 

dia 29 de novembro de 2022, o córrego sangrou. 

 

Figura 5 - O córrego 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Foto/Reprodução matéria por TV Globo - g1 (2022) 

 

​ Atravessando pontilhões, investigando os ritmos com as caminhadas e na 

construção de imagens não usuais no centro urbano da cidade, exploramos um 

espaço pouco habitado pela manifestação artística. Nossas propostas foram 

contrastadas com um grande comício político percorrendo o ambiente. Ao encarar o 

entorno, nos damos conta de disputas simbólicas, envoltas de uma política ligada ao 

progresso e a industrialização da cidade. Enquanto confabulamos aquele córrego 

 



25 

límpido transbordando a mata atlântica, subimos pela Avenida da Ressurreição para 

nosso próximo destino. 

 

Figura 6 - Trajeto primeiro encontro 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

Fonte: Google imagens (2024) 

 

 

 

3.1 Como carregar os mortos  
 

 Ofegantes com o sol, adentramos as arquiteturas do pequeno Cemitério 

Municipal da Vila Euclides - patrimônio tombado de São Bernardo do Campo -, o 

cemitério é o mais antigo em funcionamento na região do grande ABC.  

Saindo da efervescência de um centro movimentado, a exploração 

desacelerou em contato com este ambiente. Quietos fomos em trajeto até o túmulo 

do Soldado Desconhecido, honrosa lápide que homenageia os soldados de 1924 - 

ela é morada da entidade que carrega o mesmo nome do túmulo, uma das quais 

minha bisavó trabalhava.  

 



26 

Figura 7 - Túmulo do Soldado Desconhecido 

 

 
Fonte: Acervo pessoal (2024) 

 

Peço licença para compartilhar uma das histórias de meu avô Benedito Lima 

do Amarante sobre a sua mãe Dona Nica: 

“O meu cunhado, Nicodemos, era taxista, ele trabalhava lá no centro de São 

Paulo. Um dia ele saiu e esqueceu todos os documentos do carro, carteira de 

identidade, tudo que ele tinha. Ai, a minha irmã Rosa, contou pra mãe que ele tinha 

ido trabalhar sem documento nenhum, ela respondeu: peraí! Entrou em um quarto e 

pediu pro Soldado Desconhecido e pro Soldado Augusto Faria, para que 

protegessem todo o caminho dele. Em seu trabalho, Nicodemos percebeu a falta 

dos documentos e estava retornando para a casa, porém em todo o lugar que ele ia, 

ele via dois soldados perto dele… Foi assim o trajeto inteiro, com esses soldados 

aparecendo em todas as esquinas da cidade. Com medo de ser parado por eles, 

entrou em bairros, vielas, tudo que dava. Mas os soldados continuavam aparecendo 

com o seu camburão. Chegando aliviado em casa ele contou pra minha irmã o que 

 



27 

tinha acontecido, ela disse para que ele ficasse tranquilo que eram os soldados da 

mamãe iluminando o seu caminho.” 

Importante entidade para diversos habitantes da cidade, o Soldado 

Desconhecido é tratado e cuidado em sua lápide. Trata-se de uma potência 

espiritual recorrente no cotidiano dos moradores. Relembrada há muitos anos, a sua 

pedra está bem marcada e posicionada no final do cemitério. Nesse sentido, o 

cemitério revela-se nesta pesquisa como uma espécie de enciclopédia dos 

póstumos indivíduos da cidade, repleto de descobertas, narrativas e reuniões 

familiares. É a concentração de histórias de um território, carregado pelos não ditos 

das palavras apagadas pelo tempo. As arquiteturas dos túmulos são fachada de 

toda uma vida - calcada em classes sociais através dos grandes mausoléus -, 

entretanto, em dissonância com o que deveria ser visto foram as lápides esquecidas 

que impulsionaram a observação dos participantes nos encontros-gira. 

Diante de arquiteturas arrojadas ou completamente clássicas do cemitério, 

pode-se ter uma análise sobre qual a história que é valorizada e exaltada no 

ambiente. Lápides bem cuidadas e artisticamente pensadas - ligadas aos grandes 

fundadores da cidade - transpassam sua vida abastada e o recordam de grandes 

avenidas.  

Em contrapartida, qual a história das lápides que não podem ser lidas? É 

uma escolha política, social e territorial exaltar tais mortos de frente aos demais, 

quem são as pessoas que não serão esquecidas pela cidade de São Bernardo do 

Campo? Por mais que estas mesmas pessoas tenham sido responsáveis por 

esmagar o território da cidade para adequar-se às grandes metrópoles, por que 

insistem em perpetuar o seu nome no município. Indiscutíveis através de arquivos 

codificados, a sua presença torna-se uma avalanche aos mortos que não puderam 

ser escutados.  

Através de um estudo com a Frottage7, os indivíduos deste primeiro encontro 

foram convidados a andar pelo cemitério e encontrar túmulos com inscrições ainda 

conservadas e que despertassem o seu interesse. Com o túmulo escolhido, 

utilizando carvão e um papel reciclado, foram transferidas as palavras para os 

papeis recortados. Nesse momento, foi enunciado o respeito para com o ambiente e 

as memórias daquelas pessoas.  

7 Técnica que explora a impressão através da fricção de um material seco - geralmente carvão ou giz 
- sobre um papel colocado sobre um relevo. 

 



28 

Estar no cemitério é pisar na casa de outra pessoa, deste modo, através de 

uma ligação agnóstica ou religiosa, o cuidado para com as lápides foi um ponto 

crucial da pesquisa, pedindo licença ao tocar em algum túmulo, no fazer de sua 

transcrição e no testemunhar de pessoas em luto ao redor. 

 

Figuras 8, 9 e 10 - Transcrição  

 

 

 

 

 

 

 

 



29 

                                       Fonte: Acervo pessoal (2024) 

 

 Retornando ao túmulo do Soldado Desconhecido após a exploração, foram 

agrupados os diversos inscritos do cemitério. O enunciado consistiu em montar um 

mapa com esses materiais a partir da disposição arquitetônica do espaço, utilizando 

os nomes e datas dos falecidos, reescrevendo, pela memória, as ruas e vielas deste 

ambiente. Com este grande cartaz contendo os nomes dos que nos acompanharam 

neste encontro, retornamos para o início. Atravessados pela instalação performativa 

proposta, os participantes não carregavam os espíritos que estavam transcritos em 

papel, mas traziam seus nomes e vivências para o asfalto da cidade. Saímos em 

procissão deste cemitério, carregando os que nos acompanharam, sem histórias 

prévias e com seus nomes estampados.  

De que modo conversar com os mortos?  

 

Figuras 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18 e 19 - Mapa 

 

 

 

 

 



30 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



31 

 

Fonte: Acervo pessoal (2024) 

 

De volta ao nosso ponto inicial, o trajeto ricocheteia e passa pelos pontos da 

ida, criando um espiralar dessa movimentação que será constante na continuação 

dessa fruição das energias do espaço. Conectamos o cemitério ao centro e o centro 

ao cemitério. Na expansão de nossos corpos para com os estados, as memórias e o 

ambiente. Em coletividade elaboramos um fluxo de passagem para que a pulsão de 

vida da grande avenida chegasse às covas estáticas e tranquilas.  

 

Figura 20 - Círculo 

                                      Fonte: Acervo pessoal (2024) 

 

 



32 

Sob o círculo riscado de giz no chão do Paço Municipal de SBC, que foi 

produzido no primeiro momento com os participantes, retornamos para dentro dele a 

fim de finalizar todo nosso percurso. Dentre os comentários do círculo, foi destacada  

a importância de conhecer o município que você habita. Diante de um comício 

político agora mais movimentado e barulhento, os participantes começaram a se 

perguntar se aqueles manifestantes conheciam essas histórias de SBC, quais São 

Bernardos eles já vivenciaram. 

 

4.​ Pela calunga pequena8 
 
Ao longo da trajetória humana diversas sociedades desenvolveram  

processos ritualísticos específicos para lidar com a morte, como a mumificação no 

Egito até as transformações do corpo em cinzas pela cremação - exemplos que 

trazem técnicas utilizadas até hoje nos estudos científicos da morte. A transição da 

materialidade para o plano espiritual carrega consigo os valores, as tradições e as 

estruturas sociais de uma determinada cultura. Esses ritos são carregados de 

objetos e ações performativas, com o intuito de promover uma passagem tranquila 

para os espíritos no pós-vida. Com a territorialidade de São Bernardo do Campo em 

foco, quais são as maneiras de enterrar um corpo por aqui?  

Com base nas populações nativas presentes em SBC, a etnia Guarani M’byá 

carrega em sua perspectiva uma série de ritualidades e processos com o corpo 

póstumo.  

 
Segundo Kryszczun (2003) os cemitérios Guaranis são 
construídos na mata afastada das casas (por acreditarem que os 
mortos rondam seus túmulos) para manter os espíritos dos 
mortos afastados. O sepultamento é feito direto na terra, os 
cuidados com a sepultura ficam a cargo da família. Os rituais 
mortuários devem ser realizados dentro das regras, para manter a 
paz do morto e consequentemente a dos vivos no tekoha 
(ALBERTO, 2021). 

 

8 O lugar dos  mortos, enterrados ou não enterrados, recebem  na Umbanda o nome de Calunga, 
sendo a calunga-grande o mar, o oceano, local de morte de tantos negros e negras que 
nãochegaram ao Brasil quando das terríveis e desumanas travessias pelo Oceano Atlântico em 
naviostumbeiros que partiam de portos da África sulsaariana para abastecerem o mercado das 
colônias. Já a  calunga-pequena  é o local dos enterramentos, no cemitério, que provém de  kalunga, 
termo utilizado por várias línguas bantas que significa “morte” (LOPES, 2012). 

 



33 

Deste modo, em perspectiva com a cultura Guarani M’byá, percebe-se uma 

comunidade conectada às suas tradições relacionadas com a passagem da morte, 

interligando a sua existência com um mundo empírico. O cuidado com os rituais 

fúnebres expressa uma sociedade que compreende os mortos como parte 

constituinte do seu cotidiano, buscando um equilíbrio entre o mundo espiritual e 

material para um bom fluxo de suas energias e organizações. Estar atrelado a 

percepções de um espírito que se preserva para além de sua materialidade, elabora 

projeções de um futuro cíclico que enxerga a finitude em seus estados. Deste modo, 

a morte não é temida pelo cercear da experiência de vida, mas é compreendida pela 

transformação deste espírito em outros contextos espirituais.  

Por outro lado, os cemitérios europeus - oriundos do século XIX - eram 

frequentemente alojados nos arredores das residências familiares. Os corpos eram 

enterrados no interior ou nas proximidades das igrejas católicas, sem registros 

individuais.    

 
Em 1850, um discurso urbanístico e médico-higienista pautado na 
ciência proibiu enterros no interior das Igrejas, e promoveu a 
laicização do cemitério, o qual foi afastado do território da Igreja e 
das cidades. Porém, para amenizar a distância física entre cemitério 
e igreja símbolos católicos como santos, anjos e cruz eram 
monumentos que compunham a paisagem do novo cemitério. 
Ademais, quando o cemitério deixa de estar ao redor da Igreja, e se 
aproxima de um panorama mais laico, isso ocorre no período de 
fortalecimento da burguesia, a qual utiliza o campo dos mortos para 
manter a identidade individual dos mortos ilustres. Essas identidades 
são preservadas através de epitáfios, monumentos, fotografias 
(THOMPSON, 2019). 

 

.  Assim, na burguesia ocidental cristã, nutrida pelas cerimônias e ritualidades 

europeias, os ritos com a morte transformaram-se em estéticas arrojadas para a 

distinção de classes. É provocada uma imortalidade material, na comercialização de 

objetos e serviços ao corpo póstumo: caixões luxuosos, arranjos de flores 

elaborados, placas personalizadas, estofados, técnicas de conservação, esculturas 

nas lápides e capelas dedicadas aos familiares são alguns deles.  

 
Uma sociedade fortemente alicerçada em bases econômicas, 
como a nossa, aceita a morte como um evento que movimenta 
uma das áreas produtivas do sistema, essa sociedade ignorará a 
morte como um processo natural que dá ao homem a consciência 
de finitude, porque não interessa ao sistema econômico que as 

 



34 

pessoas reflitam sobre a sua finitude, quem o faz, pautará seu 
comportamento existencial a partir de valores, principalmente os 
pregados pelas tradições religiosas. Para o sistema vigente o 
mais importante é a produção e o consumo, o homem enlaçado 
pelo sistema não tem tempo para pensar em sua existência, pois 
tempo é dinheiro (ALBERTO, 2012). 

 

Na mercantilização do tempo, o indivíduo moderno é absorvido por uma 

lógica produtivista que transforma seu modo de experienciar o mundo a partir de 

uma visão essencialmente monetária. Desta forma, em perspectiva com o 

desenvolvimento de diversas tecnologias, o indivíduo contemporâneo se entende 

cada vez mais distante da reflexão sobre a morte e a finitude. A morte como 

interrupção de sua produtividade, torna-se um sepultamento de toda a sua 

existência terrena, de toda a sua utilidade. Assim, o cemitério finca-se na 

materialização da não produtividade na contemplação do fim.  

Uma das zonas mais incertas e obscuras no campo das lutas pela memória é 

a dialética da lembrança e do esquecimento (ENDO, 2013). Permitindo que os 

cidadãos de São Bernardo lembrem-se constantemente de seus fundadores e 

famílias burguesas.  

O cemitério toma espaço dentro da contemporaneidade como memorial de 

nossa constituição enquanto sociedade. Os grandes mausoléus e estátuas 

remontam toda uma conduta social através do poder capital, determinando os 

nomes que serão perpetuados diante da história. Trata-se de uma constante batalha 

de simbologias e narrativas, que por concentrar-se em matriz católica e burguesa, 

persiste na exclusão da história indigena e quilombola dos territórios. 

Embora o cemitério seja configurado de maneira cristão europeia, 

encharcado de simbologias católicas e elitistas. O espaço do cemitério foi 

transmutado em local de culto e exaltação dos espíritos  

 
Nesse cemitério repleto de ostentação à memória sobre a elite, a 
umbanda inicia um processo transgressor ao fazer rituais que 
evocam a memória de negros escravizados, os pretos velhos, 
orixás do culto africano, destacando a memória de entidades que 
caracterizam a margem social brasileira. Conclui-se que a partir 
do século XX a umbanda capixaba se apropria simbolicamente do 
cemitério monumental de Santo Antônio e o ressignifica 
estabelecendo aproximações e distanciamentos com os símbolos 
católicos e elitistas que fundaram este cemitério (THOMPSON, 
2019). 

 

 



35 

Diante de um espaço originalmente constituído pela comunidade católica e  

carregado de toda visualidade do ambiente, a Umbanda9 invade as grandes 

construções burguesas e inicia todo um movimento de culto às almas e aos orixás 

no Brasil dentro das pequenas calungas. O cemitério torna-se então encontro de 

diversas entidades que estabelecem três pontos principais. 

 
A Umbanda capixaba se apropria simbolicamente do cemitério ao 
utilizar 3 locais para fazer rituais, os quais são: cruzeiro das 
almas, as lápides e os portões. Estas três áreas são consideradas 
como pontos de passagem, de trânsito, são portais onde os 
mortos acessam e dialogam com o mundo dos vivos 
(THOMPSON, 2019). 

 

Embora o cemitério seja apontado por sua “não produtividade” na 

contemporaneidade, ele ainda desenvolve um papel fundamental na produção de 

registros e arquivos memorialísticos.  

Como peça chave na construção destas grandes histórias das famílias 

burguesas, é também notável o trabalho da Umbanda-Sagrada na ressignificação 

da experiência dos indivíduos para com a pequena calunga. Nesta transformação 

do ambiente, pode-se ocupar este espaço reservado aos abastados com a 

comunicação e a exaltação de almas criminalizadas e subjugadas. 

 

4.1. Como se despedir dos mortos: em busca das memórias 
 

 

Em nosso segundo encontro-gira, adentramos novamente a calunga pequena 

para lembrarmos de quem são os nossos e a fragilidade de nossas existências. Este 

encontro tratou-se também de um processo de reminiscências, exaltando e 

revivendo nossas boas memórias com aqueles que partiram.  

Equilibrando o máximo possível de objetos sobre o corpo, criando alusão 

para a fragilidade da vida, é estendido um tapete vermelho em direção ao fluxo de 

carros que cruza a cidade da região metropolitana de São Paulo. Com uma caixa 

com diversos objetos ao lado, escolhidos pelo seu grau de dificuldade em carregar e 

sua presença em nosso cotidiano. O enunciado consistia em equilibrar a maior 

9 A Umbanda é uma religião afro-indigena-brasileira que trabalha com os Orixás e as diversas 
entidades presentes no território brasileiro. 

 



36 

quantidade de materialidades dispostas no corpo de um dos participantes, entre o 

emaranhado de fios, livros, manequins, fitas adesivas, réguas e etc. Equilibram-se 

os anseios de uma vida estável, os desejos com a materialidade e a fragilidade dos 

nossos corpos. Estamos alerta para as memórias e os mortos que andam pelo 

espaço.  

Como experienciar o caminhar com os que já foram na materialidade?  

 

Figuras 21, 22 e 23 - Malabares  

                     

 

 

 

                      

 

 

   

          

                                  Fonte: Acervo pessoal (2024) 

 

Adentramos a pequena calunga para propor com os nossos corpos e 

perspectivas, reescrevendo no espaço as nossas ligações com os nossos familiares 

e a pulsão de vida presentificada por corpos alertas e dispostos. Seguimos em 

procissão até o túmulo do Soldado Desconhecido. Ao som de uma maracá para 

uma maior fruição espiritual, trilhamos os caminhos tortuosos do cemitério 

 



37 

acompanhados do seguinte enunciado: escolham uma lápide e permaneçam com 

ela, observem-a e componham com o corpo e a voz, um som e uma vocalidade para 

representar aquela materialidade.  

Com a finalização do trajeto, cada participante permaneceu na lápide 

escolhida pelo espaço e elaborou sua sonoridade. 

 Reunindo-se novamente, a procissão retoma, como uma serpente, os 

participantes com os sons corporais e vocais elaborados. Traçando juntos um trajeto 

entre todas as lápides escolhidas, o coletivo foi convidado a reproduzir as 

manifestações sonoras, criando tessituras e arranjos entre as propostas, elaborando 

música nas paisagens mórbidas. Fato curioso é que em determinado momento o 

arranjo foi estabelecido de tal maneira que era notável o ritmo encaixado dos 

indivíduos, revelando uma escuta aguçada dos participantes.  

Finalizamos nosso trajeto no túmulo do Soldado Desconhecido, pivô de 

nossa peregrinação por essa calunga. 

 

Figuras 24, 25, 26 e 27 - Cantarolando pela pequena calunga 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



38 

 

Fonte: Acervo pessoal (2024) 

 

Neste momento, foi proposto um brinde: aos nossos e aos de todos! 

Anteriormente ao encontro, preparei um banho com camomila e alfazema, ervas 

ligadas à paz, tranquilidade e equilíbrio. Elas foram trazidas a este encontro com o 

intuito de desejar aos nossos espíritos um caminho sereno diante dos outros planos. 

Carregado em intenções, rezas e pontos, este banho foi preparado diante de uma 

ritualidade pessoal para que ele pudesse ser lançado ao mundo. Fugindo do estado 

representativo nas nossas práticas, estávamos em coletivo movimentando 

materialmente e espiritualmente os nossos espíritos corpos.  

 

 

 



39 

Figura 28 - O brinde 

 

 

 

Fonte: Acervo pessoal (2024) 

 

 A bacia repleta do banho preparado foi disposta na frente do túmulo do 

Soldado. Carregando uma taça na mão, cada participante foi convidado a brindar 

uma boa memória de um ente falecido. Para esta prática foi pedido que apenas 

boas memórias pudessem ser enunciadas, com a preocupação de promover um 

encontro produtivo a todos presentes - foi uma prerrogativa desta proposta em não 

suscitar traumas, violências ou discordâncias com os mortos. Tendo em perspectiva 

que algumas narrativas pudessem deturpar o nosso trabalho desenvolvido e 

acompanhar psicologicamente os envolvidos na dinâmica, priorizou-se a saúde 

mental dos participantes na boa fruição de suas vidas pessoais e artísticas.  

Deste modo, carregando este banho ainda quente com as mãos até a taça, 

os integrantes contaram boas histórias com seus antepassados e encheram seus 

copos com o líquido. No compartilhamento de nossas experiências, costuramos 

uma colcha de retalhos com todos presentes, tecendo as histórias que nos 

mantiveram firmes e felizes em todo este processo de existência. 

 



40 

Seguimos em cortejo pela pequena calunga com as taças cheias de nossas 

memórias, alfazema e camomila. Participo neste momento na musicalização da 

ação, através do toque do maracá e do xilofone. Estes instrumentos foram 

incorporados à prática devido a uma sensação de ausência de sonoridade no 

primeiro encontro, com o intuito de preencher o espaço e direcionar nosso foco no 

processo. O maracá e o xilofone são tragos para que possam também remeter a 

momentos sagrados e ritualidades. O maracá por sua potência ritualística e 

originária deste território, e o xilofone na composição de uma marcha fúnebre cristã. 

Na trajetória pela calunga, decidam uma maneira de despejar este líquido. 

Proclamem outra história feliz com a pessoa escolhida e executem a ação - enuncio. 

Assim, foram reveladas outras boas histórias enquanto os líquidos eram despejados 

em celebração ao momento e ao passado.  

Por vezes o banho era arremessado para cima com uma grande celebração, 

por outras fluindo em gotas até o chão. Nas maneiras de deixar as energias e as 

histórias no espaço, este líquido foi arremessado de nossos corpos para que 

pudessem existir novamente no mundo. Desta maneira, não foram deixadas ali as 

memórias, mas encontradas maneiras de compreender seus saberes e de 

incorporá-las. 

Qual é o passado ao qual evocamos? Quem são as pessoas que compõem 

os nomes das ruas da cidade? De que passado estamos tratando dentro das 

escolas de São Bernardo do Campo? Qual a história significativa para ser 

relembrada em sociedade? 
Tomemos o passado que nos cabe para que possamos mergulhar nas 

possibilidades de um novo futuro. Exu matou um pássaro ontem, com a pedra que 

arremessou hoje.10 Desta forma, este documento também é uma tomada dos 

espíritos e memórias que constituem o município de São Bernardo do Campo, é um 

respiro diante do academicismo dos saberes e das potencialidades abafadas pelas 

grandes montadoras industriais que afogam a cidade. São pescadores, roceiros, 

comerciantes, construtores… Que construíram essa cidade e aqui continuam 

fazendo morada.  

 
 

 

10 Ditado Yorubá na simbolização da circularidade da vida através dos ensinamentos do Orixá Exu. 

 



41 

 
5.​ O rio empossou: A Represa Billings e sua espiritualidade 

 
 

 

Em nosso terceiro encontro-gira, nos dirigimos a uma bacia da represa de 

São Bernardo do Campo, localizada próximo ao Rodoanel Mário Covas. Espaço 

esquecido pelo poder público e que enfrenta dificuldades com a poluição. O espaço 

foi escolhido na intenção de valorizar a natureza presente do município e denunciar 

o descaso das instituições governamentais. Tomando o rio como corpo vivo desta 

pesquisa, seus saberes são compartilhados através das experimentações 

realizadas no ambiente, na intenção de tomá-lo como sujeito de experiências 

múltiplas. 

 
Nós temos tradição, e ela está fincada em uma memória de 
antiguidade do mundo, quando nós nos fazemos parentes, irmãos, 
primos, cunhados, da montanha que forma o vale onde estão nossas 
moradias, nossas vidas, nosso território. Aí, onde os igarapés, as 
cachoeiras, são nossos parentes, ele está ligado a um clã, está 
ligado a outro, ele está relacionado com seres que são aquilo que 
chamaria de fauna, está ligado com os seres da água, do vento, do 
ar, do céu, que liga cada um dos nossos clãs, e de cada um das 
nossas grandes famílias no sentido universal da criação. (KRENAK, 
1992). 

 

A Represa Billings foi construída em 1899 através da empresa canandense 

The São Paulo Railway Light & Power, com o “Projeto da Serra”. Para abastecer 

energeticamente a população que crescia em exponencial no estado de São Paulo 

com a industrialização e o êxodo de todo o Brasil. Este corpo d’água que um dia 

fluiu para a serra, hoje encontra-se empoçado por São Bernardo do Campo, 

gerando energia e abastecendo a megalópole paulista.  

O que essa represa sopraria em seus ouvidos?  

Em nosso terceiro encontro-gira, foi proposta a retomada desta natureza, o 

retorno dessas águas para com o seu fluxo original. A partir de um estudo sobre as 

ervas, buscamos confluir e mutuamente curarmos nossas existências. Ao buscar 

todo o bioma como parte desta sociedade, foi lançado um olhar transgressor sobre 

as possibilidades de uma cidade moldada aos parâmetros hegemônicos na 

participação ecossistêmica. “A humanidade é contra o envolvimento, é contra 

 



42 

vivermos envolvidos com as árvores, com a terra, com as matas. Desenvolvimento é 

sinônimo de desconectar, tirar do cosmo, quebrar a originalidade” (BISPO, 2023).  

Neste sentido, provocamos em coletivo uma reconexão, um reencontro, uma 

potencialização de nossas vivências em compartilhamento com este fluxo que 

empoça na represa. 

Envolvendo-se com o bioma, iniciamos o terceiro encontro-gira com um 

aquecimento ao som de sonoridades como maracá, atabaque e pontos ritualísticos - 

a fim de nos conectar corporalmente e espiritualmente com o espaço. Fluindo, 

acordando este corpo para o espaço e provocando nossas perspectivas para com o 

mundo. Foram propostos exercícios ligados à flexibilidade e à articulação. Logo 

após, os participantes foram convidados a sentarem-se diante de um tronco grande 

caído ao lado da ribanceira.  

 

Figuras 29, 30 e 31 - Acordando 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



43 

Fonte: Acervo pessoal (2024) 

 

 

5.1 Ervas que dançam 
 

Diante de outro ponto de pesquisa para com este projeto, as ervas são 

trazidas para a nossa roda de conversa. Elementos naturais que carregam energias 

transformadoras da natureza, o uso das ervas no Brasil é comumente associado às 

práticas religiosas. Dentro de igrejas católicas à giras de terreiro, o poder espiritual e 

material das ervas apresentam-se na atração, abundância e purificação das 

pessoas e objetos. Associada em sua maioria aos cultos afro-brasileiros e 

indígenas, a utilização dessas plantas em banhos e defumação, está fundamentada 

na perspectiva de que as ervas podem evocar suas vitalidades nos trabalhos 

espirituais com os indivíduos. 

Quatro ervas foram apresentadas neste encontro, sendo elas: Alecrim, Folha 

de Louro, Arruda e Hortelã. Assim, as ervas que trabalhamos nesta prática, foram 

escolhidas pela minha ligação espiritual, resultantes de uma prática familiar e 

religiosa - dentro dos terreiros ou na cozinha de casa, compartilhando banhos e 

remédios.  

O alecrim, erva poderosa, é muitas vezes utilizado para banhos de limpeza e 

purificação, esta erva nativa do mediterrâneo, encontrou espaço nos cultos 

afro-indígenas, sua potencialização em afastar os maus espíritos e trazer proteção 

para quem a manipula.  

A folha de louro, comumente utilizada em banhos, está diretamente ligada à 

abundância material ou espiritual de quem a utiliza. Sua força remonta aos rituais 

gregos e romanos - associada ao deus Apolo -, sendo a coroa de louros utilizada 

para homenagear grandes guerreiros e poetas. Sua maior vitalidade é justamente a 

proteção e atração de seus desejos, criando pulsões espirituais para a sua 

realização.  

A arruda, usualmente utilizada em benzimentos, foi muito usada pela minha 

bisavó Dona Nica. Pegando um galho da erva, com água e rezas, passava em todo 

o corpo do indivíduo - recém colhida da terra - ficava murcha no contato e na 

libertação de suas negatividades. Utilizada para afastar e purificar através de 

 



44 

banhos, rezas e queima. A erva de origem mediterrânea é comumente utilizada em 

diversas culturas para essa finalidade.  

Dentre todas as ervas escolhidas, a hortelã é aquela com a qual menos tive 

alguma relação espiritual, e com o intuito de me aproximar desta erva, ela foi trazida 

ao encontro para o compartilhamento de seus saberes. Utilizada em banhos, 

defumações e chás, são diversas as suas potencialidades com o mundo espiritual, 

na intenção de limpar energias estagnadas e pesadas. A hortelã, busca a clareza 

mental e a renovação do indivíduo, por se tratar de uma erva que rapidamente 

cresce, rica em frescor. É usualmente associada a conexão espiritual. Mantendo-se 

na terra e crescendo rapidamente para o céu, torna-se um ponto de conexão entre 

os mundos com a sua proteção, clareza e atração de boas energias.  

 

Figura 32 - Cheiros 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Acervo pessoal (2024) 

 

Em diálogo com os participantes do encontro, compartilhamos maneiras de 

trabalhar e incluir estes saberes dentro do nosso cotidiano. Em seguida, foi pedido 

ao coletivo que escolhessem uma das ervas dispostas para acompanhá-los nas 

próximas etapas do processo. Com a sua escolha em mãos, os indivíduos foram 

convidados a entrar em uma ligação de áudio-tour através dos seus celulares. 

Assim, demos início à exploração corporal no ambiente. Espalhados pela beira da 

 



45 

grande represa e incitados por meio de um programa performativo a investigar o 

bioma.  

Inicialmente foi requisitado um olhar contemplativo para com o espaço que 

passou para uma exploração de ritmos e movimentos. O coletivo foi encarregado de 

escolher alguma planta, flor ou erva que despertasse interesse individual no 

ambiente, juntando com sua primeira erva escolhida. Sentindo o aroma de suas 

plantas em mãos, o áudio em seus ouvidos os continuou guiando para uma viagem 

artística e espiritual. Em contato com a territorialidade, o corpo e a erva, demos 

prosseguimento às nossas explorações de movimentos corporais - através de 

verbos de ação, criando tonalidades e sensações com o bioma. 

Retornando para o ponto de partida, o coletivo foi apresentado à dança de 

coco, dança popular que referencio onde aprendi a dançar: na aldeia Jaragá - 

Território Indígena dos Potiguaras da Paraíba. Essa experiência ocorreu entre meus 

anos nesta licenciatura, através da participação no X Encontro Nacional de 

Estudantes Indígenas Potiguara (ENEI), em 2023. Aqui foi possível não apenas 

aprender, mas experienciar a roda de coco durante as noites culturais do evento.  

Descendente das rodas de Toré - rituais indígenas nordestinos realizados em 

espiral com maracas e as movimentações corporais aterradas -, a roda de coco 

abre um diálogo com a terra através dos pés, por meio de batidas e cânticos. Tal 

prática conflui com esta proposta na elaboração de uma outra presença com a 

materialidade e a espiritualidade, em perspectiva com uma sociedade onde todos 

participam da mesma, não excluindo os rios, as árvores, os animais e os humanos. 

Um encontro através da manifestação da dança como ato de performance.  

  Ressalto novamente a importância das práticas performativas para com este 

trabalho, uma vez que elas não dissociam o fazer artístico da renovação de modos 

e culturas. Através desta potência artística, podemos compreender na completude 

dos signos, contextos e tradições, toda uma prática que não se aloca nos cânones 

europeus. Apartadas das grandes galerias e museus, essa fruição vivida que pode 

ser observada na prática dos indígenas Potiguara da Paraíba, um modo de vida e 

de experienciar o mundo. 

 
A cultura é o contrário. Nós não temos cultura, nós temos modos – 
modos de ver, de sentir, de fazer as coisas, modos de vida. E os modos 
podem ser modificados. Quando a gira está rolando num terreiro e 
alguém puxa um ponto, todo mundo canta junto. Colocamos uma toada, 

 



46 

compartilhamos essa toada e cada um vai com a letra. É assim que 
fazemos. Dentro da cultura, é preciso se submeter às notas. A cultura é 
uma coisa padronizada, mercantilizada, colonial. Os colonialistas dizem 
que não temos cultura quando não nos comportamos do jeito deles. 
Quem não sabe tocar piano ou não sabe o que é música erudita, quem 
nunca frequentou um teatro, quem não frequenta o cinema, para eles, 
não tem cultura. Para nós, quem não sabe dançar e cantar no batuque, 
quem não sabe fazer uma comida, quem não se emociona com a 
cantiga de um pássaro não tem um modo agradável de viver (BISPO, 
2023). 

 

​ Dando prosseguimento à prática desenvolvida no encontro, com músicas de 

coco ressoando pelo espaço, inicialmente foram apresentados os pulsos da música, 

partindo para a manifestação corporal e culminando em uma roda em volta dos 

objetos. Os participantes, preenchidos pelos passos e pela sonoridade, foram 

convidados a adentrar esta circularidade e dançar às margens dessa grande 

represa.  

Com a bacia no centro, as ervas alocadas ao seu lado, o enunciado consistia 

em um indivíduo por vez escolher uma dentre as 4 ervas disponíveis e amassá-las 

na água retirada da represa. Com a intenção de profetizar a sua cura e a cura deste 

corpo d’água, até que todos tenham compartilhado suas energias com aquela água 

- a roda continuou. No final de nossas ritualidades, estavam todos dispostos à beira, 

um por vez jorrando partes deste líquido e das ervas nas águas turvas e impróprias 

para banho.  

Figuras 33, 34, 35 e 36 - Banho 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



47 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Acervo pessoal (2024) 

 

​ No momento seguinte, foi pedido para que os participantes sentassem 

novamente no grande tronco inicial, onde foram dispostos diversos tecidos 

 



48 

vermelhos, cortados em formato de quadrado. O enunciado consistia em pegar, 

entre as quatro ervas trabalhadas, aquelas que você mais se identificou, sem 

restrições. Deve-se juntá-las num tecido vermelho com a planta escolhida no 

ambiente e amarrá-las com um fio de barbante. Comunicando as suas escolhas no 

fim da feitura ao coletivo e levando consigo essa experiência, essas ervas e essas 

potências de existência.  

 

Figuras 37, 38, 39 e 40 - Patuá  

 

 

 

 

 



49 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Acervo pessoal (2024) 

 

Para a minha surpresa, ao chegar na casa de meus pais em SBC, me deparo 

com a minha mãe colocando esta pequena trouxinha de ervas em seu altar, onde 

sua vela mantém-se acesa. Com esta ação, ela consegue concretizar todo o nosso 

trabalho desenvolvido naquele dia, materializando de forma espiritual a sua verdade 

para com aquele processo. Adentrar um espaço sagrado como um altar, presentifica 

esta prática para com a vida, o espírito e a territorialidade. Observar minha mãe, 

 



50 

colocando aquele objeto desenvolvido através de uma prática artística e pedagógica 

com a cidade, - conduzida pelo seu filho - tornou ainda mais essa pesquisa como 

uma corrente viva de uma espiritualidade aflorada que reconhece no mundo toda 

uma potência de existência.  

 
6.​ Profetizando novos mundos 

 

Corto aqui, como minha avó, o meu medo de andar - ​rito em que duas 

pessoas rodeiam um cômodo da casa, uma carrega um facão enquanto a outra 

segura a criança. Caminham em círculo riscando o chão atrás dos passos do bebê 

que está aprendendo a andar. Realizado em três sexta-feiras seguidas, dizendo: 

 
— Eu corto o quê? 

— O medo. 

— De quem? 

— Do Igor, de andar. 

 

Corto com a faca de cozinha as minhas amarras; corto o medo pelo mundo; 

corto a sensação engolidora de São paulo; corto o asfalto que não respira; corto a 

academia; e corto este texto. São cortes que fortalecem as raízes ao chão, abrindo 

espaço para que possamos falar dos mortos, dos vivos e do território. Ao lado estão 

as ferramentas deste gigante açougue, as práticas performativas são: serrote, 

martelo e prego, untados no dendê. 

Envoltos  do quarto e último encontro-gira para a estruturação desta 

experiência, me vejo diante da instalação performativa “A Profetiza” (2023), a qual 

surge de uma série de experimentações realizadas durante 15 dias através da 

Nînhada11, enquanto processo de criação de visualidades, cena e performance no 

município de Ilha Comprida - São Paulo. Neste período, os artistas propositores 

Lucas Abner e Igor Amarante partem da praia e rio, fauna e flora, e principalmente 

das ruínas do antigo Hotel Maré Alta, para criar programas performativos que 

fomentam metodologias de criação com as práticas performativas.  

O Hotel abandonado no início do século XX torna-se espaco de atêlie para as 

nossas experimentações, diante de uma arquitetura que ainda resguarda a memória 

11 Produtora e articuladora de projetos artísticos em São Paulo. 

 



51 

de uma fundação da década de 80. Nele, hoje vemos as ruínas dessa memória que 

nos rememora de uma das hotelarias mais luxuosas do litoral sul paulista, numa 

grande lápide que desmorona diante da tomada da natureza no ambiente. 

 Esta vivência então se liga a pesquisa no desenvolvimento desta confluência 

com o ambiente, pois os procedimentos utilizados nesse período inspiram novas 

profetizas. Desta forma, com um processo criativo alinhado ao estudo de campo, 

foram desenvolvidos caminhos para a construção desse corpo-instalação. Assim, 

destaco a seleção de material orgânico e a percepção do ambiente como 

disparadores para toda a criação da obra. 

Diante das ruínas do Hotel Maré Alta, estávamos circunscrevendo a 

retomada do meio-ambiente sobre uma lápide luxuosa do passado. Neste caminho, 

a instalação cujo material - musgo advindo de árvores da restinga - ligou os pólos 

Norte e Sul da Ilha, agora retoma a flora do litoral com a força que frui pelos 

destroços deste edifício, outrora urbano, que cede à natureza a cada ano.  

 

Figura 41 - A Profetiza, Ilha Comprida-SP 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



52 

Fonte: Acervo pessoal (2023) 

 

 Através da retomada à profetização das margens que guardam as águas 

que confluem nos territórios, esse percurso metodológico chega na bacia de São 

Bernardo do Campo. No último encontro-gira desta pesquisa, para a minha 

surpresa, todo o meu núcleo familiar compareceu: Meu pai Joimar, minha mãe 

Adriana e meus irmãos Amanda e Matheus. 

Iniciamos o encontro com um aquecimento das articulações e alongamento, 

acordando os corpos em um dia frio. Para instigarmos uma percepção coletiva, 

realizamos o jogo HA-HO-BLIM. Entre as ações de ataque, defesa e ataque, em 

círculo os participantes têm três comandos e gesticulações: HA para atacar, HO 

para defender e BLIM para atacar o jogador que acabou de se defender. Trata-se de 

um jogo de espadas no qual ao errar o enunciado da palavra ou a gesticulação, o 

participante se retira e o jogo é reiniciado. 

Com esta proposta, podemos evocar mesmo dentro de uma presença 

majoritariamente familiar outra qualidade de atenção elaborada com o trabalho 

desenvolvido.  

 

                 Figuras 42, 43 e 44 - Nas manhãs de domingo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



53 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                 Fonte: Acervo pessoal (2024) 

  

Em conversa com os participantes, foram apresentadas as poéticas da “A 

Profetiza” e a proposta para o encontro. Após investigarmos o território, as 

memórias e as ervas de cura, concebemos a projeção de nossa coletividade por 

meio de uma instalação performativa. Através da materialidade encontrada no 

bioma, criamos corpo para a retomada dessa natureza. Reunidos, partimos para a 

construção desse corpo água, terra, espírito - uma outra São Bernardo do Campo. 

 



54 

Escolhemos profetizar em meio aos percalços do presente para que a cidade 

possa religar a sua existência com a natureza. Entre solos envenenados buscamos 

a ressurreição de seu bioma anterior, transformando os modos de redesenhar um 

novo mundo em coletividade. 

 

Figuras 45 e 46 - Materialidades 

 

                                         Fonte: Acervo pessoal (2024) 

 

Após a captação das materialidades para a construção da instalação, foi 

enunciado para os participantes que escolhessem um espaço para a feitura de 

nossa experimentação. Ao som de Tim Maia, pedido por minha mãe, fomos 

construindo os braços, o corpo e a idealização de uma nova São Bernardo, 

acompanhado da trilha em que passei a minha infância escutando pelas manhãs de 

domingo.  

São flores, cipós, amarras, troncos, musgos e barbantes que evocam esta 

criatura à vida. Vale ressaltar que esta instalação se preocupa com a sua colocação 

 



55 

no espaço e nenhum resíduo foi produzido, apenas materiais de fácil decomposição 

foram utilizados no processo. Nada foi arrancado antes de florescer, e nenhuma 

árvore ou vegetação local foi danificada. Assim, o enunciado requer uma atenção na 

confluência com este território, mantendo uma relação de respeito que segue-se 

entre cemitérios, avenidas e represas. 

Profetizamos entre os mundos para que o curso da natureza retome, para 

que a arte aproxime-se cada dia mais das percepções de vida dos participantes. 

Profetizamos uma nova perspectiva de mundo que desejamos para nós.  

São desejos incrustados no corpo, os quais não passam pela racionalidade 

ocidental, mas depositam suas forças no entrelaçar das gerações que absorvem e 

disseminam os ensinamentos. Estamos diante de uma promessa, mas para além do 

mundo dos sonhos, desejamos e juntos trabalharemos para criar novos imaginários.  

 

 

Figuras 47, 48, 49, 50, 51, 52 e 53 - Profetizando 

 



56 

Fonte: Acervo pessoal (2024) 

 



57 

7.​ Rastros arquivados 
 

Através de uma perspectiva com as práticas performativas esta pesquisa 

evidenciou um olhar atento para as transmutações que ocorrem diante de múltiplas 

experiências dos participantes. Ao nos aproximarmos da performance para a 

elaboração de estados e programas performativos, pode-se evidenciá-la como fonte 

potente de ressignificação e exploração das espiritualidades, territorialidades e 

memórias. Através da espacialidade de São Bernardo do Campo, os programas 

performativos enquanto enunciado impulsionaram histórias submersas diante do 

concreto que foram ressurgidas pela experimetação coletiva. Assim, em relação às 

outras linguagens artísticas, demonstra ser capaz de estar constantemente 

contaminada pelo seu entorno e reescrevendo no tempo e no espaço as sensações 

carregadas.  

Entre as dinâmicas dos encontros-gira, evidencia-se a necessidade de 

ater-se em materialidades que fossem disparadoras para o nosso encontro espiritual 

e territorial com o ambiente. Nessas giras, confluíram ateus, agnósticos, 

macumbeiros, bruxas e evangélicos ao se conectarem com o objetivo de manifestar 

os palmos que aprofundam as terras são bernardenses, e revelar as narrativas que 

navegam em nossa história. Desta forma, os dispositivos utilizados variam para 

atender as percepções materiais e espirituais que circundam nossas relações com o 

território. A espiritualidade se presentifica neste processo através das lápides, das 

histórias, das pessoas e do bioma de São Bernardo do Campo. 

Com estudos no centro de SBC, no Cemitério Municipal Vila Euclides e na 

beira da Represa Billings, nos amparamos nas miudezas das construções coletivas 

que desaguam em criações completamente ligadas às individualidades dos sujeitos. 

A produção de registros pela Frottage, a construção de mapas e as narrativas 

geradas na cidade, são frutos de uma busca em elaborar novos arquivos para o 

município. Nesta construção de uma cartografia com visualidades plásticas e 

cênicas, foi proposto uma outra perspectiva a estes espaços e suas potencialidades 

performativas. Assim, permitindo um olhar apurado diante aos corpos naturais do 

município, foi ofertada uma nova maneira de conexão simbólica e artística de como 

valorizar as identidades comunitárias na região. 

Desta forma, as memórias e a espiritualidades estavam presentes durante o 

processo de maneiras empíricas e materiais, na reconexão com seu passado e na 

 



58 

descoberta de entidades regionais. Contudo, desenrolamos um processo 

performativo e pedagógico que elenca o corpo como veículo de transmissão desses 

conhecimentos em constante fricção com o território. Para moradores e não 

moradores da cidade, SBC tornou-se um espaço ativo no suscitar de novas 

memórias e conexões antes ignoradas. A cidade, então, torna-se guardiã das 

nossas práticas desenvolvidas durante todo o percurso.   

Esta pesquisa, ao propor-se a fim de reflorestar os imaginários dos indivíduos 

que se dispuseram aos encontros-gira, evidencia e valoriza as práticas 

desenvolvidas regionalmente, colaborando para uma perspectiva não-hegemônica 

sobre o território. Trata-se de uma pesquisa que desdobra-se entre conversas na 

comunidade são bernardense, na proposição de três eixos de percepção: a 

memória, o território e os espíritos. Esses eixos tornam-se motores de toda uma 

experimentação, desvelando os espaços aos quais convivemos para novas outras 

maneiras de significação.  

O debate aqui apresentado é um convite às cidades brasileiras a 

investigarem para além de seus registros históricos e barreiras hegemônicas, 

redescobrindo suas narrativas e reintegrando-as em diálogo com as comunidades 

locais. Por meio de uma abordagem performativa e pedagógica, torna-se possível 

redescobrir coletivamente as margens, vielas, matas e morros que compõem o 

Brasil, resgatando suas histórias e profetizando a potência dos territórios e das 

memórias que neles habitam. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 

8.​ Referências 

ALBERTO, L. (2012). A Morte na Cultura Mbyá-Guarani. Anais Dos Simpósios Da 

ABHR, 13. Recuperado de 

https://revistaplura.emnuvens.com.br/anais/article/view/498 

Água de córrego fica vermelha no Centro de São Bernardo do Campo, na 
Grande SP. Portal G1, 2022. Disponível em: 

https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2022/11/30/agua-de-corrego-fica-vermelha

-no-centro-de-sao-bernardo-do-campo-na-grande-sp.ghtml. Acesso em: 2 de 

outubro de 2024.  

BISPO, A. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora/ PISEAGRAMA, 2023. 

 

BUTLER, J. Corpos que Importam: Os limites dirscursivos do “sexo”. edição 

nº1. São Paulo: Crocodilo, nov, 2020. 

COHEN, R. Performance como linguagem: criação de um tempo-espaço de 
experimentação. 1. ed. São Paulo: Perspectiva, 2002. 

ENDO, P. Pensamento como margem, lacuna e falta: memória, trauma, luto e 
esquecimento. Revista USP, São Paulo, Brasil, n. 98, p. 41–50, 2013. DOI: 

10.11606/issn.2316-9036.v0i98p41-50. Disponível em: 

https://revistas.usp.br/revusp/article/view/69224.. Acesso em: 11 nov. 2024. 

FABIÃO, E. Programa performativo: o corpo-em-experiência. Revista Lume, núcleo 

interdisciplinar de pesquisas teatrais da UNICAMP, n. 4, dez. 2023. 
KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

LOPES, N. Novo Dicionário Banto do Brasil. Rio de Janeiro: Pallas, 2012. 

MARTINS, L. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela. Rio de 

Janeiro: Cobogó, 2021. 

SANTOS, M. Por uma outra globalização do pensamento único à consciência 
universal. 6 ed. - Rio de Janeiro: Record, 2001. 

 

https://doi.org/10.11606/issn.2316-9036.v0i98p41-50
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9036.v0i98p41-50
https://revistas.usp.br/revusp/article/view/69224
https://revistas.usp.br/revusp/article/view/69224


60 

Onde estão os nossos rios. Prefeitura de São Bernardo do Campo, 2020. 

Disponível em: 

https://www.saobernardo.sp.gov.br/web/sma/atlas/hidrografia-onde-estao-nossos-rio

s-corregos-piscinao. Acesso em: 15 de outubro de 2024.  

SCHECHNER, R. “O que é performance?”, em Performance studies: an 

introduccion, second edition. New York & London: Routledge, p. 28-51. 2006. 

 

TAYLOR, D. O Arquivo e o Repertório: performance e memória cultural nas 
Américas. Tradução de Eliana Lourenço de Lima Reis. Belo Horizonte: EDUFMG, 

2013. 

THOMPSON, B. Nos portões, lápides e cruzeiros das almas: Rituais de 
Umbanda e multiplicidade cultural no cemitério público Santo Antônio, em 
Vitória- ES IV Seminário de Ciências Sociais - PGCS - Vitória (ES): UFES, 2019. 

 

 

 

 
 

 


	1.​Manhãs de domingo em São Bernardo 
	 
	2. As Práticas Performativas em ritualidade 
	2.​1. Planos para um programa 
	2.1.1. Os ciclos dos encontro-giras 
	2.2 Quem participa? Ausências e presenças 
	 
	3.​Pisando em folhas secas: Um estudo sobre a territorialidade de São Bernardo do Campo 
	3.1 Como carregar os mortos  
	4.​Pela calunga pequena8 
	4.1. Como se despedir dos mortos: em busca das memórias 
	5.​O rio empossou: A Represa Billings e sua espiritualidade 
	5.1 Ervas que dançam 
	6.​Profetizando novos mundos 
	7.​Rastros arquivados 
	8.​Referências 

