
 UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

ESCOLA DE COMUNICAÇÕES E ARTES 

DEPARTAMENTO DE ARTES CÊNICAS 

 

 

 

 

 

 

 

 
“O QUE É UM PRÍNCIPE AFRICANO, PRÔ?” 

Criação de novos imaginários infantis a partir de histórias com  

protagonismo preto e indígena. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LUANDA VILELLA DE CASTRO 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

LUANDA VILELLA DE CASTRO 

 

 

 

 

 
“O QUE É UM PRÍNCIPE AFRICANO, PRÔ?” 

Criação de novos imaginários infantis a partir de histórias com  

protagonismo preto e indígena. 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso 

apresentado ao Departamento de Artes 

Cênicas da Escola de Comunicações e 

Artes da Universidade de São Paulo, como 

requisito parcial para contenção do grau de 

licenciada em Artes Cênicas.   

 

 

 

 

 

Orientadora: Profª Dra. Maria Lúcia de Souza Barros Pupo  

 

 



 

LUANDA VILELLA DE CASTRO 

 

 

 

 

 

“O QUE É UM PRÍNCIPE AFRICANO, PRÔ?” 
Criação de novos imaginários infantis a partir de histórias com  

protagonismo preto e indígena. 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso 

apresentado ao Departamento de Artes 

Cênicas da Escola de Comunicações e 

Artes da Universidade de São Paulo, como 

requisito parcial para contenção do grau de 

licenciada em Artes Cênicas.  

 

Data de Aprovação: 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

 ___________________________________________ 

 Profª Dra. Maria Lúcia de Souza Barros Pupo 

Universidade de São Paulo  

 

 

___________________________________________ 

Profª Ma. Cirena Calixto da Silva 

Prefeitura de São Paulo 

AGRADECIMENTOS 
 



À minha mãe, a maior professora que eu conheço. Com a educação, você mudou 

vidas, a começar pela nossa. Nós duas sempre. Nosso amor é o que eu mais amo.  

 

Aos meus avós: Zefa, Chico, Bia, Miuca, Irene e Brandão. Obrigada por ousarem 

sonhar minha vida. Obrigada por me ensinarem tanto – aousar, a sonhar e a viver. ​

À cada familiar meu que teve seu direito à educação interrompido. E a cada um que 

por meio da educação rompeu fronteiras, me mostrando que eu podia ser o que 

quisesse. Saibam que, foi trazendo vocês comigo que eu entrei e que irei sair dessa 

universidade.  

 

Aos meus irmãos, de sangue e de alma: vocês me fazem melhor. Em especial aos 

meus companheiros desta vida universitária: Douglas Oliveira, meu Chris & Greg; 

Layla Trindade, minha irmã; Gabriela Centurione, minha grande parceira nesta 

jornada e Mauro Faria, por todo carinho, apoio e incentivo.  

Todo meu amor e gratidão à vocês.  

 

Dedico esse trabalho a minha criança interior. 

Que sem autoestima e autoamor, cresceu se firmando nas margens do seu eu, até 

entender sua potência, beleza e singularidade. 

 

Aos meus alunos que me permitiram partilhar do momento único que é seu 

processo de escolarização, e ao se construir, me reconstruíram. 

 

À todas as crianças racializadas, que na brancura desse mundo, carecem de boas 

histórias sobre si mesmas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Amar quem somos começa com a 

compreensão das forças que produziram 

quaisquer hostilidades que sentimos em 

relação à negritude e a ser mulher, mas 

também significa aprender novas formas 

de pensar sobre nós mesmas. 

        

              “Olhares negros: Raça e representação” 

           bell hooks 

 

 

 

 

 

 



RESUMO 
 

Este Trabalho de Conclusão de Curso (TCC) é resultado da experiência docente da 

autora em seu projeto de contação de histórias para os 2º anos do ensino 

fundamental, com objetivo de ampliar o imaginário das crianças da  E.E. Prof. 

Adolfino de Arruda Castanho, no Rio Pequeno, Zona Oeste de São Paulo. Serão 

abordados neste trabalho, os desafios de uma educação antirracista, as 

consequencias do racismo na vida de crianças racializadas, a falta da 

representatividade nas histórias direcionadas ao público infantil, e a trajetória 

experienciada pela autora. 

 

Palavras-chave: ensino fundamental, racismo, imaginário infantil, literatura infantil, 

contação de histórias, ensino da arte.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

É curioso que eu goste tanto de trabalhar com a faixa etária dos 6/7 anos, pois foi 

justamente nessa época que o racismo experienciado na escola me atravessou e 



feriu, causando intensas marcas em meu ser, minando minha potencialidade, minha 

autoestima e autoconfiança, minha capacidade de sonhar. Digo isso, entendendo o 

peso de cada palavra, e também a importância do meu papel como professora, para 

as crianças do agora. Em meus erros e acertos como educadora, carrego minha 

vontade de ser e fazer melhor para eles. Para a experiência escolar deles. Essa 

máxima guiou minha prática até aqui. Procurando histórias para contar, me vendo 

na necessidade de criar minhas próprias histórias. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 
 

 

1. “Mama África, a minha mãe, é mãe solteira”: eu, a escola e o trauma​ 9 
 
2. “Criança não trabalha, criança dá trabalho”? Como abordar certos temas 
com as crianças​ 17 
 
3. “Canto pra denunciar o açoite, canto também contra a tirania”: Que história 
Anastacia cantaria, se pudesse falar?​ 27 
 
4. “Olha o pretinho vendo tudo do lado de fora [...] ele apenas sonha através 
do muro”​ 34 
 
5. “Pra finalizar, resumindo essa história”​ 36 
 
6. Referências​ 38 

 



LISTA DE FIGURAS 
 

Figuras 1 e 2 – Prô Luanda​ 13 
 
Figuras 3, 4 e 5 – Quinzinho​ 22 
 
Figura 6 – Aniversário de 4 anos​ 27 
 
Figuras 7, 8 e 9 – Contação Guerreiras​ 30 

 

 

 

 

 

 

 



1.​ “Mama África, a minha mãe, é mãe solteira”: eu, a escola e o 
trauma 

Nasci nos anos 2000, filha de uma professora de Geografia e diretora de 

escola, no extremo leste de São Paulo. Minha mãe, uma mulher não negra e mãe 

solo, é filha de retirantes nordestinos analfabetos e, por meio da educação, 

conseguiu mudar sua realidade de vida por um árduo percurso. Além dela, tenho 

várias tias e tios que também são professoras e professores, motivo pelo qual a 

educação sempre foi um tema presente em nossa família. Fruto de uma relacão 

interracial e sem conhecer meu pai, nem minha família paterna, e vivendo no Brasil 

da falsa democracia racial de uma branquitude que domina os meios de 

comunicação e os imaginários coletivos de beleza e poder, quando criança tinha 

dificuldade para me enxergar. Vi então nas histórias e no mundo da imaginação a 

única forma de me imaginar pertencente a algum lugar. Eu sempre soube que era 

negra. Uma menina negra. Uma mulher negra. Nunca me deixaram esquecer. 

Estudei meus primeiros anos do ensino fundamental em uma escola privada 

que segue a pedagogia europeia Waldorf, criada por Rudolf Steiner, cujo foco está 

no desenvolvimento integral da criança em suas dimensões intelectuais, artísticas e 

práticas. Durante tal período tive aulas de música, nas quais cantava e tocava flauta 

doce, aprendi a fazer tricô, crochê e marcenaria. Tudo isso junto do currículo 

previsto para a época, que era adaptado e interdisciplinar. Apesar do grande apelo 

artístico, que me foi muito valioso, essa experiência é marcada pelo racismo. Eu era 

quase sempre a única aluna negra da sala e, por vezes, da escola inteira. Apesar de 

ter amigos, sentia uma dificuldade muito grande em me encaixar, além disso 

experienciei algumas violências que apenas mais velha consegui nomear como 

racismo.  

Estava com 6 anos quando ingressei na instituição e –  nesse período crucial 

para o desenvolvimento social das crianças, de sua construção e fortalecimento da 

autoestima e autoconfiança – acabei  internalizando e me culpabilizando pela 

violência sofrida, o que resultou em uma aversão a mim mesma. Perguntava a 

outras amigas negras que estudavam em outras escolas se elas também sofriam as 

mesmas situações e humilhações que eu, numa tentativa de entender porque eu 

não era “gostada” ou não “passava batido”. Por que eu incomodava tanto? Eu 

costumava pedir ajuda às professoras, mas com o passar do tempo percebi que se 



tratavam de dois pesos e duas medidas e que ao reagir a certas situações acabava  

por ser considerada  errada da situação. 

Até que aos 11 anos, no início do Fundamental II, por questões financeiras, 

tive que ir para uma escola pública. O que a priori foi angustiante devido ao medo 

da novidade, posteriormente se transformou em alívio. Havia muitos como eu, e 

outros tantos diferentes. Não é que não havia mais racismo, mas agora eu não era o 

único alvo. Eu era só mais uma menina negra. Isso foi ótimo, por um tempo.  

Vivi minha experiência escolar permeada pelo racismo. Mais velha, aos 14 anos, 

perto de ingressar no Ensino Médio, comecei a entender o que significava ser uma 

pessoa preta, uma mulher preta. Diante disso iniciei uma jornada de reconstrução 

de autoestima e empoderamento, inicialmente, muito relacionada a minha estética e 

vaidade, até esse momento, praticamente esquecidas. Ao ousar mudar a ótica que 

tinha sobre mim mesma, passava por situações bizarras. Professores paravam a 

aula para perguntar se “minhas tranças eram higiênicas” e como eu fazia a 

higienização; ouvia comentários sobre o turbante que  usava, “hoje a Luanda veio 

baiana” e ao manifestar meu interesse em  ser parte do grêmio estudantil, recebi 

uma negativa da professora de História de que eu não poderia, pois era “ficha suja”, 

sob o pretexto de eu ter uma suposta advertência. Entendi desde sempre que o 

papel do professor é determinante no cotidiano escolar. Ele pode legitimar e validar 

certos comportamentos. 

Já adulta, estudante de licenciatura em Artes Cênicas da Universidade de 

São Paulo (USP), tive a oportunidade de participar do Programa Residência 

Pedagógica (PRP), promovido pela  Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal 

de Nível Superior (CAPES), vinculada ao Ministério da Educação . O PRP visa que  

estudantes de licenciatura tornem-se residentes, acompanhem o cotidiano escolar e 

aos poucos preparem e rejam as próprias aulas. A partir da experiência descrita 

surge esse trabalho de conclusão de curso.  

Ingressei na Escola Estadual Professor Adolfino Arruda Castanho. Lá, antes 

de começar de fato a minha pesquisa, ouvi de colegas que eu tinha sido premiada 

por estar na “escola do racismo”. Essa nomeação refere-se à experiência da turma 

de residentes da manhã, que tiveram contato com as crianças de 9 e 10 anos e 

enfrentaram essa problemática em sua residência. 

Ao chegar, em maio de 2023, temi muito os comentários das crianças sobre 

minha aparência, minha cor, meu cabelo e minha altura – coisas que provam que 



marcas de certas violências convivem conosco por muito tempo. Minha referência 

de crianças de 6 anos eram aquelas com quem eu convivi nessa mesma idade. 

Minha criança interior tinha medo e estava ferida. Mas fui arrebatada por muito afeto 

e admiração. 

No começo do PRP, as crianças paravam a aula para falar que eu era muito 

bonita ou fazer perguntas sobre minha vida pessoal. Neste ano, nas novas turmas, 

a mesma coisa. Um dia, uma aluna nova levantou a mão para dizer que agora tinha 

uma professora “pretinha como ela”. Decidi permanecer na escola e realizar meu 

estágio e minha eventual pesquisa de TCC por lá, por já estar familiarizada com os 

alunos e ter firmado boa parceria com a professora de Arte, Adriana Zampolli.  

A E.E. Prof. Adolfino de Arruda Castanho é uma instituição que abrange os 

Anos Iniciais do Ensino Fundamental, que recebe alunos de 6 a 10 anos de idade, e 

que está em processo de municipalização, ou seja, no próximo ano passará a ser 

uma instituição da Prefeitura de São Paulo. Essa é uma transformação significativa 

para a escola, pois 2024 será o último ano de praticamente todos os funcionários 

que atuam nela hoje. Essa mudança iminente, somada à determinação do Estado 

de São Paulo de os professores terem de dar aulas munidos de ferramentas 

tecnológicas e material digital, que vão desde slides pedantes até vídeos de 

qualidade duvidosa do Youtube, tornou o ambiente escolar um tanto hostil e denso, 

com profissionais receosos e descontentes com a ameaça que o futuro representa. 

Os alunos por sua vez saem duplamente prejudicados, com aulas com material 

questionável e funcionários infelizes com sua realidade laboral. 

A escola atende  alunos do bairro e de comunidades do entorno, como a São 

Remo, sendo a grande maioria das crianças filhas da classe trabalhadora. A 

questão da classe pode ser levantada quando percebemos que muitos alunos usam 

uniforme da Prefeitura de São Paulo, pelo fato de o Estado não fornecer uniforme 

gratuito e a escola ter um exclusivo, pago, confeccionado por uma empresa 

terceirizada. Uma boa parte dos alunos com quem tenho contato, têm rotina 

cansativa, pois pela manhã estão no Centro da Criança e Adolescente, uma 

instituição municipal que atende jovens de famílias beneficiárias de programas 

sociais em situação de vulnerabilidade, entre outros. Passam as tardes na escola 

regular e à noite vivenciam atividades extracurriculares, como capoeira. Esse é um 



dado importante, pois muitas vezes eles se dizem cansados para realizar as 

atividades propostas, que acabam com adesão e engajamento baixos. 

Ao chegar à escola, me deparei com diversos desafios nas aulas de Arte, 

como a desvalorização do restante do corpo escolar para com o trabalho da 

professora, a responsabilizando constantemente sobre a decoração de eventos 

escolares por ela ter “mais habilidade”, até a visão limitada que as crianças de 6 e 7 

anos têm da aula, tratando-a como uma matéria menor em relação às outras ou 

simplesmente a resumindo-a a uma aula de desenho, mostrando pouco interesse 

nas outras linguagens. 

Percebi que o ambiente da aula de Arte é frequentemente onde os alunos 

podem exercitar a democracia, participando de diversas rodas de conversas, após 

intervalo, para falar sobre sentimentos, conflitos e questões urgentes a eles. E até 

mesmo desafios que eu erroneamente julguei superados, como a concepção da 

famosa “cor de pele”. Em diversas situações, presenciei crianças se negando 

veementemente a colorir pessoas com cores que não fossem o rosa claro ou bege, 

o tom conhecido como “cor de pele”. Também testemunhei crianças racializadas 

fazendo autorretratos e não se pintando com os diversos tons de lápis marrons 

disponíveis, por os considerarem “feios” e “errados”, em algo como uma aversão 

inconsciente a si, o que fez com que eu lembrasse da minha infância, em que 

também me coloria apenas com cores claras. Depois de muito conversar com os 

alunos e, em conjunto com a professora Adriana, realizar um trabalho de 

conscientização no qual me usava como exemplo na tentativa de positivar sua visão 

sobre a diversidade de tons de pele existentes, tive uma agradável surpresa 

quando, no final do ano passado, muitas crianças me presentearam com desenhos 

da “Prô Luanda” colorida com pigmento marrom. 

 
 
 
 
 
 
 



Figuras 1 e 2 – Prô Luanda 

        
 

Fonte: acervo pessoal da autora 

 

Mas entendi que esse é um trabalho constante e diário. Certa vez, em março 

desse ano, eu estava vestida toda na cor marrom, com um lenço numa amarração 

no cabelo. Uma aluna me perguntou no meio de um momento de descontração na 

aula “Por que você tá com esse pano na cabeça? Amarrou para ficar bonita?”. Eu 

respondi que estava vestida assim porque gostava e me sentia bem. Ela então 

disse: “Você está toda de marrom, que legal”. Um aluno que gosto muito, que aqui 

chamaremos de A.,  ouvia a conversa e logo em seguida disse: “Você é marrom e 

está toda de marrom. Está parecendo sabe o que? O que sai da bunda do 

cachorro.” Eu, a professora e o resto da sala ficamos em choque. Não esperava 

ouvir isso, ainda mais de um aluno com quem eu tenho uma boa relação. Confesso 

ter me sentido humilhada e ter sido transportada para minha infância. Precisei de 

um tempo para me encontrar enquanto adulta e professora nessa situação. A 

professora titular conversava com ele repreendendo o comentário e o aluno não 

entendia o problema da fala. Ao final da aula veio com um sorriso amarelo para me 

pedir desculpas, mas, claramente, ainda não entendia o grande problema. 

“Desculpa pelo que, A.?”, “Pelo que eu disse. Coisa errada.” “Você sabe o por que é 

errada?” “Porque deixa as pessoas bravas”. Eu então lhe expliquei que não 

podemos dizer tudo o que pensamos, pois certas coisas podem magoar as pessoas, 

é preciso pensar melhor.  



A. é negro como eu, temos um tom de pele bem parecido. Falei, falei com ele 

sobre o fato de que pessoas pretas como nós muitas vezes sofrem bastante com 

suas características, e que quando eu tinha a idade dele, 8 anos,  sofria muito 

preconceito na escola por ser como eu era e  isso me machucou. E, se algum dia 

ele passasse por isso ou visse algum colega passar, deveria pedir a ajuda de um 

adulto, como professores ou pais. Ele, pensativo, me indagou se alguém tinha me 

ajudado e parecia refletir sobre a relação dos fatos. Por fim, eu disse que nossa cor 

é muito bonita e há uma diferença entre dizer o que ele me disse ou dizer que ele, 

por exemplo, tem a pele marrom como a de um príncipe africano. A.  então me 

pergunta: “O que é um príncipe africano, prô?” 

Esse questionamento do meu pequeno aluno fez com que eu pensasse por 

semanas não só no ocorrido, mas também em sua última pergunta, 

especificamente. Nessa inquietude, enxerguei uma possibilidade de tema de TCC 

que, até então, era um enigma para mim, “Que caminho seguir? Sobre o que 

pesquisar? O que me interessa?”. Na possibilidade de trabalhar teatro ao trazer 

histórias diferentes das quais as crianças estão acostumadas até então, vi uma 

possibilidade de contribuir para sua ampliação de repertório e construção de novos 

imaginários, mais próximos da identidade brasileira em que estamos inseridos, uma 

vez que: 

“Experienciar a infância e adolescência na realidade brasileira exige não 
perdermos de vista o processo de colonização e escravização, tampouco 
as movimentações contestatórias em relação a esse sistema que era 
consolidado por intermédio do esfacelamento de povos africanos e 
indígenas escravizados” (OLIVEIRA e SILVA, 2023, p. 148) 

Esses imaginários partem de novas cosmopercepções, não eurocentradas, 

que representam positivamente figuras negras, indígenas, amarelas, etc., e que 

buscam se despir de estereótipos antigos e ultrapassados que ainda hoje persistem 

e são revividos e trazidos à tona pelas crianças.  

Nesse período em que estou atuando na escola, as formas de abordar teatro, 

improvisações e contações de história foram, coincidentemente ou não, introduzidas 

através do conhecido conto “A Chapeuzinho Vermelho”, fábula europeia do século 

XVII mundialmente conhecida, adaptada pelos Irmãos Grimm. Uma situação 

vivenciada no final de 2023 mostra a urgência de se pensar melhor em quais 

histórias povoam o imaginário das crianças: durante uma festa escolar de final de 

ano, uma professora polivalente organizou uma apresentação teatral do conto, com 



as personagens sendo rotativas, e, no começo da história, a Chapeuzinho da vez 

era uma menina negra que descrevia a si mesma,numa timidez e robotismo, como: 

“uma menina muito linda e inteligente, de cabelo loiros e lindos olhos azuis”. A 

situação beira a tragicomicidade. Pergunto se não haviam outras histórias para 

serem encenadas? Talvez mais atuais, mais ligadas ao cotidiano da escola, mais 

interessantes até, pois a Chapeuzinho Vermelho é uma história batida até para eles, 

que, aos 6 anos, já ouviram o conto de todo jeito. 

Houve nesse período apenas uma exceção ao abordar teatro, também pelo 

modo de uma encenação de uma história contada, quando a professora Adriana 

realizou um trabalho com a lenda da origem indígena da mandioca, a “Lenda de 

Mani”, a qual conta basicamente a história de uma família indigena que perde a 

filha, Mani, e a mãe da menina chora todos os dias no local em que a menina 

faleceu, na oca da família. Nesse local, então, magicamente, nasce uma planta cujo 

fruto é a “manioca”, ou mandioca. Nessa ocasião,  as crianças confeccionaram 

cartazes, dedoches e fizeram uma contação de história utilizando seus cartazes 

como cenário e os dedoches das personagens. Foi uma atividade muito 

interessante. As crianças se identificaram com o que produziam e, mesmo tímidas, 

contaram a história, trabalharam em equipe e queriam mostrar suas produções. 

Essas experiências me fizeram questionar sobre qual o poder do imaginário 

infantil, quando bem estimulado. Qual a novidade e progresso em fazer uma criança 

racializada se descrever, mesmo num faz-de-conta como loira dos olhos azuis? Em 

que isso acrescenta a ela? Não seria mais prudente adaptar a história para que se 

parecesse com ela? Ou se as personagens eram rotativas, descrever-se apenas 

como linda e inteligente, sem atrelar esses conceitos de beleza a características 

físicas da branquitude? Talvez esses questionamentos, urgentes a mim, não tenham 

tanta importância para a professora que realizou a atividade, por diversas questões. 

Já a Lenda de Mani, traz um ponto positivo em abordar a regionalidade e tradição 

do povo originário, aproximando as crianças brasileiras de sua própria cultura, o que 

me inspira e me mostra ser possível realizar um trabalho positivo com eles sobre 

cultura, raça, apropriação de sua história como povo. É assim que o ensino das 

artes numa escola pública pode afetar essa realidade? Na contramão da hegemonia 

do ensinar que vem sendo feito até aqui, pergunto-me qual o poder do imaginário 

infantil e a quem interessa que ele continue eurocêntrico? E como ampliar esses 

imaginários a partir de histórias com protagonismo preto e indigena? Com novas 



cosmovisões, falando sobre África, sobre América, sobre Brasil com crianças de 7 

anos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2. “Criança não trabalha, criança dá trabalho”? Como abordar certos temas 
com as crianças  

Estruturando minhas práticas de TCC, mas ainda sem saber muito bem por 

onde começar e pensando se seria algo interessante para as crianças, tive no dia 

06 de junho deste ano, de maneira imprevista, por motivo de adoecimento da 

professora de Arte, tive oportunidade de reger a aula. Realizei, junto com a colega 

de estágio - Gabriela Centurione, uma contação de histórias para quatro turmas de 

1º e 2º anos, com apoio no livro “Amoras” do escritor e rapper Emicida. Numa 

linguagem simples e acessível, a  obra aborda diferentes manifestações de fé, 

figuras históricas como Zumbi dos Palmares e Martin Luther King Jr., além de 

exaltar características como a cor da pele e textura capilar crespa de uma menina 

preta, protagonista da história. Essa aula foi para mim um grande teste e firmamento 

da ideia de trabalhar o meu então embrionário tema com os 2ºs anos, por entender 

que eles estavam mais aptos e maduros para debater e refletir acerca dos assuntos 

trazidos. A ideia inicial foi fazer a leitura da história e propor, após uma breve 

conversa acerca das curiosidades das crianças sobre o livro, que elas registrassem 

no caderno suas partes favoritas da história através de desenhos. Mas, depois de 

duas aulas, na segunda turma de 2º ano com quem trabalhávamos, surgiu a 

necessidade de conversar mais profundamente sobre o que foi abordado. 

Perguntamos aos alunos se “tudo bem alguém ter vergonha de sua cor de pele ou 

cabelo?”, e reiteramos a importância de exaltar nossas singularidades. 

Conversamos sobre o fato da  personagem ficar feliz por ser “pretinha” como a fruta 

que dá nome à obra, e como isso é importante para ela, pois muitas pessoas com 

as mesmas características não se sentem bem como são.  

Para exemplificar, contei a eles que quando era criança sofria muito racismo 

e bullying por ser diferente dos meus colegas de classe. Num pensamento inocente 

de minha parte, contei como se fosse algo distante e antigo, da “época da 

professora”. Então, uma aluna negra, de cabelos crespos, começa a chorar e diz 

que é, muitas vezes, excluída e ridicularizada por suas colegas de classe, sob a 

justificativa de ter as características que tem. Com a partilha delicada e sensível da 

minha pequena aluna, eu e as outras duas professoras presentes buscamos fazer 

daquele espaço um lugar seguro para as crianças se ouvirem e se acolherem. A 



menina quis se manifestar e dividir com os colegas, e relatou isso quando 

perguntamos gentilmente a ela se gostaria de conversar a sós conosco ou com toda 

turma. Um ponto positivo em minha opinião, já que internalizar e se culpabilizar pela 

violência e sentir-se indigna de afeto é uma reação comum à violência, fazendo da 

solidão uma situação ainda mais real instaurada pelo racismo para pessoas 

racializadas. A situação se repetiu na última aula com um 2º ano diferente, também 

com uma outra menina negra.   

Os casos dessas crianças me fizeram pensar em como a escola tende a  

tratar de temas sociais, como questões de desigualdade e preconceito como algo 

externo à instituição, como se aquele fosse um local neutro sem interferência da 

sociedade geral. E como é importante quebrar esse hábito. Pois se percebe que as 

crianças acabam por reproduzir preconceitos e atitudes negativas com seus 

colegas, muitas vezes sem nem entender o porquê de fazê-lo. Nessa situação em 

sala, pontuei que não era interessante que apontássemos dedos e disséssemos 

que: “tal pessoa fez tal coisa errada”. Mas sim que nos acolhêssemos e 

entendêssemos quais as reais problemáticas envolvidas no tema. Usando uma 

linguagem acessível às crianças dessa idade, tudo foi entendido e muito bem 

elaborado por elas, independente da etnia. Surgiram questões como “o que é 

racismo?”, “falar que tal uma pessoa é preta é errado?”, “o certo não é chamar de 

moreno/a?”. O que me confirmou que essa faixa etária, dos 7 aos 8 anos, é 

extremamente interessante para se trabalhar com um tema importante e urgente 

como esse, latente na sociedade brasileira e invisibilizado desde sempre, mas 

previsto inclusive por lei. 

 

Em vigor desde 1996, a LDB foi alterada duas vezes, inicialmente pela Lei 

10.639 de 2003 e,  posteriormente pela Lei 11.645 de 2008, da seguinte forma:        

 

“Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, modificada pela Lei no 
10.639, de 9 de janeiro de 2003, que estabelece as diretrizes e bases da 
educação nacional, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a 
obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. 
 
1o  O conteúdo programático a que se refere este artigo incluirá diversos 
aspectos da história e da cultura que caracterizam a formação da 
população brasileira, a partir desses dois grupos étnicos, tais como o 
estudo da história da África e dos africanos, a luta dos negros e dos povos 
indígenas no Brasil, a cultura negra e indígena brasileira e o negro e o índio 



na formação da sociedade nacional, resgatando as suas contribuições nas 
áreas social, econômica e política, pertinentes à história do Brasil. 

§ 2o  Os conteúdos referentes à história e cultura afro-brasileira e dos povos 

indígenas brasileiros serão ministrados no âmbito de todo o currículo 

escolar, em especial nas áreas de educação artística e de literatura e 

história brasileiras.” (BRASIL, 2008, Lei Nº 11.645) 

 

Entretanto, na prática, se caminha a passos lentos na aplicação correta da lei 

no cotidiano das escolas brasileiras, públicas ou privadas. A população do Brasil, 

45,3% autodeclarada parda; 10,2%,  preta; 0,8%, indigena e 0,4%, amarela, forma 

56,7% da população não branca do país. Ainda assim, esse percentual não se 

reflete numa representatividade étnica de equidade na sociedade brasileira. A 

população preta, indígena e parda, e que representa aproximadamente 56,3% da 

total,  tem como sentença os chamados subempregos, numa realidade de má 

remuneração e falta de segurança laboral, muitas vezes na informalidade. Lideram 

as estáticas de encarceramento em massa, mortalidade precoce, não conclusão dos 

estudos, dificuldades no ingresso e permanência nas universidades. Não são as 

pessoas que ocupam o imaginário popular como professores, médicos, artistas, etc., 

ou como é popular no universo infantil enquanto fadas, príncipes e heroínas, etc. 

Essa maioria populacional parece ocupar também uma marginalidade do imaginário, 

um subimaginário, povoado de pessoas racializadas, até mesmo quando elas 

ousam pensar sobre si mesmas.  

É importante questionar a credibilidade da aplicação da lei, pois pouco se 

sabe da história desses povos, de seus pontos de vista. E dadas as proporções 

geradas individual e coletivamente por um ensino equivocado, através da narrativa 

“normal” da branquitude, como vem sendo feito a séculos em nosso país, reflito a 

importância de buscar e apreender novas narrativas.  

Afinal, sem isso, estamos corroborando com a realidade de violência colonial 

a qual estamos sujeitos que, por mais que tenha “acabado” em teoria, segue em 

manutenção na prática com maestria, como é de costume para sistemas de 

opressão bem articulados como racismo. Um sistema que é pouco pensado nas 

óticas das crianças, sobretudo as racializadas, e que tem a violência em suas mais 

diversas formas como algo naturalizado. 

 



“Se as crianças e adolescentes indígenas foram vítimas da violência do 
colonizador, não se poderia esperar menos no que tange às crianças e 
adolescentes negras. Isso porque a violência e violação de corpos era 
condição sine qua non da colonização, esta última não existe nem se 
mantém sem as primeiras.”(OLIVEIRA e SILVA, 2023, p.140). 
 

Pensei durante muito tempo se era esse um tema relevante e interessante 

para trabalhar com elas. Etnia, raça, racismo, pertencimento, perspectiva, sonhos, 

possibilidades, etc… Não é demais? Denso, pesado, triste demais? Minhas 

reflexões se misturaram com medo de julgamentos e confesso por um tempo ter 

ficado paralisada. Existe uma ideia geral de pureza das crianças que não possibilita 

que nós as enxerguemos como seres humanos completos, capazes, dignos. Essa 

ideia, segundo Lima e Azevedo (2013), é estruturada após a revolução industrial, 

quando o pensar pedagógico calcado no pragmatismo tecnicista e desenvolvimento 

científico começou a tomar forma na Europa. 

 
Neste momento a concepção de infância passa a se associar à ideia de 
inocência, pureza, fragilidade. O olhar assistencialista à criança também 
começa a florescer. [...]  no século XIX a criança passa a ser estudada por 
um “olhar” romântico da infância, e apesar de se considerar uma época em 
que os estudos apresentavam-se em larga escala, as antigas maneiras de 
se pensar a infância persistiram até o século XX.(LIMA e AZEVEDO, 2013, 
p.104). 
 

 

Certo dia, no horário de saída da escola, encontrei uma aluna de 

aproximadamente 8 anos, para quem havia lecionado no ano anterior como 

residente. B., como chamaremos aqui, é uma menina negra de cabelos cacheados 

e olhos doces, sempre muito carinhosa comigo e com os outros professores. Neste 

dia, ela estava sentadinha na frente da secretaria da escola, com o olhar triste. 

Sentei-me junto dela e perguntei a ela se estava tudo bem, se ela sentia dores ou 

algo do tipo. Ela me respondeu que estava triste pois sentia saudades de seu irmão, 

o favorito - completou. Ingenuamente, perguntei onde ele estava, se algo aconteceu 

com ele, pensando que o tal irmão poderia ter sido acometido por alguma doença, 

por exemplo. B. me responde que ele foi assassinado, levou um tiro perto de sua 

casa, num momento de confronto com a polícia e que ela sentia muita falta.  

Oito anos. Minha aluna aos 8 anos lida com esse e mais tantos outros 

atravessamentos. Já viu muitas coisas, passou por tantas outras. Minhas alunas. 

Meninas negras ou não brancas, de diversos tons de pele, cabelos e traços que já 



dizem pra mim que não gostam de suas características, que querem crescer para 

alisar os cabelos, me perguntam porque eu não aliso o meu. Que choraram ao ouvir 

uma contação de história de uma menina negra de cabelos crespos que gosta de 

ser como é. Que com lágrimas me contam que já foram constrangidas, humilhadas, 

excluídas, de um jeito que eu muito me identifico, pois já fui essa menina negra que 

passou por essas coisas, mas há 18 anos atrás. O que me faz refletir que: 

 
[...] convém perguntar se e como o racismo e sexismo a que as mulheres 
negras são submetidas alteram as percepções do ser menina/ser mulher, 
como estas meninas negras constroem sua autoestima ou veem sua 
participação na sociedade, como elas têm enfrentado as opressões a que 
estão submetidas.(NUNES, 2016, p. 413). 
 

Apesar do gosto amargo de entender que poucas coisas mudaram nesse 

período de tempo, encontro uma significativa mudança: hoje, elas mesmas 

nomeiam o que sofrem como racismo.  

Meus alunos. Todos eles. Independente de etnia, têm o direito a uma 

educação que elevem suas potencialidades, que os ensine a questionar e 

defender-se de opressões e violências e a serem contrários a reprodução de 

quaisquer estereótipos e preconceitos.   

Durante as férias escolares, fiz uma pesquisa extensa sobre quais histórias 

contaria, e como as contaria. Pensei então numa transição das leituras de histórias, 

como eles estão acostumados, até uma contação mais elaborada e teatral com mais 

adereços e estímulos, numa tentativa de também ampliar seus horizontes ao 

abordar Teatro no 3º bimestre, época em que a prática foi realizada, mostrando o 

que é Teatro ao fazer.  

Comecei fazendo uma contação simples, munida do livro Quinzinho, do 

escritor Luciano Ramos. O livro traz a história de um menino de 8 anos que sofre 

racismo na escola ao ouvir dos colegas que nao poderia ser o principe da peça de 

teatro da escola, por ser negro, na justificativa que poderia apenas ser serviçal. O 

pai da criança, ao perceber a tristeza do filho por sofrer tal violência, apresenta 

algumas personalidades negras para mostrar que seu filho pode ser o que quiser. 

Foi um dia um tanto caótico na escola, com falta de luz e questões estruturais, mas 

com muito jogo de cintura entendi onde estava pisando.  

Comecemos com o fato que acabou a luz na escola no meio da primeira aula, 

o que fez com que as crianças se assustassem pelo escuro, mas, com as janelas 



bem abertas e a iluminação do dia, continuamos a aula, apesar da dispersão 

justificada. Essa mesma aula é interrompida pelo intervalo, após os 30 primeiros 

minutos. Quando os alunos voltaram, tiveram 15 minutos de aula que passaram 

voando. Conclusão: não conseguimos terminar a história.  

Já na segunda turma, duas situações aconteceram: a primeira foi a aluna C. 

chorar bastante ao ver o livro que seria usado na leitura, sob a justificativa de 

costumar ouvir a história de sua avó, que havia falecido há pouco. Como é de 

costume no ambiente escolar, quando acontece qualquer coisinha que foge a 

‘normalidade’ do cotidiano, os alunos ficam alvoroçados. Conversamos rapidamente 

e a menina disse que conseguiria participar da aula e ouvir a história; só tinha se 

emocionado pela lembrança. Esse foi um dos momentos da democrática aula de 

Arte em que tudo se conversa. Brevemente, falamos sobre luto e voltamos ao livro. 

As crianças ficaram mais interessadas, e, no referido trecho que Quinzinho ouve 

dos colegas que não pode ser a personagem que gostaria, começaram a gritar em 

coro: “RACISMO! RACISMO! RACISMO!”, fui completamente pega de surpresa, e 

avancei mais na história do que com a primeira turma, mas a aula acabou antes que 

pudesse terminar. Na semana seguinte a professora Adriana me diz que na outra 

aula eles perguntaram muito sobre o fim da história e pediram para desenhar 

Quinzinho, algo que eu planejava propor para eles, com um enunciado que seguisse 

a descrição do menino no livro: lápis cor de pele marrom escuro para pintar seu 

rosto e lápis preto para desenhar seus cabelos crespos macios como nuvens.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Figuras 3, 4 e 5 – Quinzinho 

 

Fonte: acervo pessoal da autora 

 

Eles animadamente me mostravam seus desenhos de Quinzinho, e pediam o 

fim da história, que veio num breve debate sobre as problematizações trazidas no 

livro. Eu perguntei na aula que terminamos a leitura “Por que Quinzinho ficou triste?” 

Alguns, de maneira confusa, falavam que ele havia ficado triste pois a aula tinha 

acabado,  outros apontavam que havia acontecido um episódio de racismo com o 

menino, outros perguntavam por que ele ouviu isso dos colegas? “Por que ele não 

poderia ser o príncipe?” 

Novamente, de maneira acessível, lembramos a discussão que tivemos após 

a leitura do livro das Amoras e como no mundo em que vivemos algumas pessoas 



são tratadas de forma diferente por serem como são. É interessante como eles se 

engajam em contar causos  e situações que vivenciaram ou imaginaram, e 

rapidamente entendem o que estamos tentando comunicar através da história. 

Fiquei satisfeita com a experiência apesar das adversidades, e comecei a me 

preparar para a próxima contação, o conto O Menino Que Não Sabia Sonhar 

presente no livro Histórias de Índio, do autor Daniel Munduruku, que narra a 

trajetória de Kaxi, uma criança que é iniciada na arte da pajelança pelo atual pajé do 

povo Munduruku, e que encontra nessa aventura um desafio enorme: não consegue 

sonhar, algo essencial para um bom pajé.  

Fiz essa contação sem o livro, munida de um tambor presente na sala de 

Arte, introduzindo a história com a música Mena Barsáa, dos indígenas Tukano do 

Amazonas, gravada no álbum “Ihu: todos os sons” de 1995, da cantora Marlui 

Miranda, que aprendi enquanto era integrante do CoralUsp Andante, um lindo canto 

que pensei em introduzir na contação para cativar a atenção das crianças, o que 

deu muito certo. A história, apesar de longa, o que foi um ponto negativo pois foram 

necessárias três aulas para finalizar, fez sucesso entre eles, que participaram 

bastante e demonstraram curiosidade na trajetória vivenciada por Kaxi. O aluno A. 

inclusive, mostrou-se especialmente interessado, fazendo muitas perguntas sobre, 

acredito que por estar estudando o tema em outras matérias também.  

Para propiciar um debate acerca de certas questões abordadas na história, 

fiz perguntas a eles antes e depois da contação que giravam em torno de o que eles 

sabiam sobre os povos indígenas. É um tanto desanimador em 2024 ouvir relatos 

de crianças agredidas pelo racismo. Excluídas, segregadas, solitárias. Ouvir relatos 

que parecem com os meus, de quase 20 anos atrás. Ouvir reproduções de ideias 

preconceituosas por parte dos alunos sobre o que é ser diferente da branquitude. 

Por outro lado é importante esse ambiente de escuta e acolhimento para mudar 

cenários. Munindo-se da educação para isso. 

A terceira contação, foi a melhor experiência de toda a pesquisa. Fiz uma 

adaptação do conto guineense Os Macaquinhos e a Lua, lenda que fala sobre a 

origem dos tambores na terra, que teriam chegado através de uma amizade de um 

macaquinho com a lua, que o presenteou com o instrumento. Conheci esse conto 

num trabalho que realizei junto com o Núcleo Ofó, núcleo de pesquisa que tive a 

oportunidade de colaborar em 2024, realizando contação de histórias em escolas 

públicas e equipamentos culturais da cidade de São Paulo. Temendo alguma 



associação racista por a história se passar no continente africano e os animais 

protagonistas serem macacos, troquei-os para leõezinhos, percebendo que não 

alteraria nada de significativo na narrativa. Num dado momento da história, o 

leãozinho, que foi apelidado pelos alunos de Simba, numa referencia ao filme O Rei 

Leão, da Disney, é salvo por uma menina que descrevi como negra de pele retinta, 

cabelos crespos bem negros e volumosos e olhos de jabuticaba. Uma aluna com 

essas características, enquanto eu falava sobre a personagem, abriu um grande 

sorriso e parecia perceber a si mesma como a própria protagonista da história.  

Foi um momento bem bonito. Levei um tambor que se assemelhava a uma 

lua cheia, e cantei duas músicas com eles, que gostaram muito da aula,  me 

parabenizando por acharem minha voz bonita, e ouvi mais de um comentário 

dizendo: “professora, você devia ser artista!”. Essa foi de longe a experiência mais 

legal para mim pois trouxe uma história com boas referências e dinamismo, tendo 

sido possível terminar em uma aula. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3. “Canto pra denunciar o açoite, canto também contra a tirania”: Que história 
Anastacia cantaria, se pudesse falar?  

Já tinha ouvido falar algumas vezes sobre Anastácia, a escravizada, mas foi 

somente lendo Memórias da Plantação, de Grada Kilomba, que pude ter mais 

contato com a história que virou símbolo da crueldade escravagista da então Quinta 

Colônia. Anastácia foi uma escravizada sem história oficial, não se sabe ao certo se 

ela nasceu na África, mais precisamente em Angola, se era de uma família real 

Yorubá e veio traficada para o Brasil, ou se nasceu aqui. Não se sabe também por 

qual motivo foi obrigada a usar uma máscara que lhe tapava a boca,  além de um 

pesado colar, ambos de ferro, que cobria seu pescoço por inteiro. As hipoteses são 

muitas: Anastácia pode ter resistido tentativas de estupro de seu senhor; era muito 

atuante na luta contra escravidão e sua liderança ameaçava o poder colonial; ou era 

considerada bonita demais, o que atraia atenção, e ciumes por parte das sinhás. 

Seja lá qual for sua verdadeira história, essa mulher negra completamente 

desumanizada foi retratada pelo pintor francês Jacques Arago, numa expedição que 

este fez pela colônia, entre 1817 e 1818. A figura de Anastácia é extremamente 

interessante e intrigante, ela supostamente ‘possuía o dom da cura’, e por isso era 

considerada santa pelos escravizados de sua época, mas sua fama atravessou os 

séculos junto de sua imagem e até os dias de hoje é cultuada por diversos fiéis em 

nosso país. Kilomba traz ainda Franz Fanon em sua reflexão de que socialmente 

não lidamos com o sujeito negro, mas sim com as fantasias brancas sobre o que a 

negritude deveria ser.  Essas fantasias, como a autora continua, são irreais, 

traumáticas e crueis: “uma vez que as imagens da negritude às quais somos 

confrontados não são nada realistas, tampouco gratificantes” (KILOMBA, 2019, 

p.39).   

Lembrei-me do discurso que posteriormente virou livro, da escritora nigeriana 

Chimamanda Ngozi Adichie, “O Perigo de Uma História Única” onde ela destaca a 

importância de não nos prendermos a uma única narrativa dos fatos, pois esta é 

quase sempre perpetuada pela classe dominante, aqui a ser caracterizada pela 

branquitude, que ao incutir no imaginário das crianças, desde sempre, histórias e 

personagens eurocêntricos como a norma, exclui a possibilidade da criação, 

circulação e popularização de histórias de protagonismo não branco. Histórias que 

não são feitas por e para nós, tornando essa distanciação do lúdico que a literatura 



nos proporciona, uma regra, e nos deixando num não lugar, próprio da não 

identificação. 

 

“O que isso demonstra, acho, é quão impressionáveis e vulneráveis somos 
diante de uma história, particularmente durante a infância. Como eu só 
tinha lido livros nos quais os personagens eram estrangeiros, tinha ficado 
convencida de que os livros, por sua própria natureza, precisavam ter 
estrangeiros e ser sobre coisas com as quais eu não podia me identificar. 
Mas tudo mudou quando descobri os livros africanos.”(ADICHIE, 2009, p.7) 

 

Penso na importância de poder se reconhecer em histórias contadas, na 

construção da autoestima e autoconfiança de todas as crianças, sobretudo as 

racializadas, que sujeitas a um universo de micro e macroviolências desde cedo, 

têm nas várias formas de racismo existentes, tentativas de minar sua existência e 

potência enquanto ser humano. Podem elas ser protagonistas de sua própria 

imaginação? É um dever nosso enquanto educadores garantir que elas ao menos 

vislumbrem essa possibilidade, ao apresentar novas referências. 

Crescendo num lar onde minhas características eram exaltadas e sendo 

grande fã dos contos de fadas retratados nos filmes da Disney, que foi ter sua 

primeira princesa negra, que passa o filme inteiro como um sapo, em 2009, e com 

histórias Irmãos Grimm. Pude quando criança ter contato com histórias como “A 

flauta de Luanda/A Harpa Eólica” do escritor brasileiro Joel Rufino, sobre uma 

pequena menina ora retratada como indigena, ora como quilombola que toca 

lindamente uma flauta e não divide seu instrumento com ninguém; ou a história 

Guineense, “Kiriku e a Feiticeira”, retratada no filme do diretor francês Michel Ocelot. 

Numa óbvia tentativa de minha mãe de fortalecer minha frágil autoestima, que numa 

dualidade de sensações se questionava se era certo gostar daquilo que se parecia 

comigo. Eu, como quase todas as meninas, sonhava em ser uma princesa, mas isso 

implicava em ser completamente diferente de mim. E apesar de me fascinar por 

aspectos de narrativas destoantes dos grandes meios aos quais estava 

acostumada, tinha grande receio, por todo o racismo experienciado. 

 



Figura 6 – Aniversário de 4 anos 

  

Fonte: acervo pessoal da autora, 2004 

 

Assim, me pergunto o quão mais difícil seria se nem essas referências eu 

tivesse? Se eu as negava por não pertencer a norma ditada pela branquitude do 

que é belo e aceitável, mesmo no fundo sabendo que aquilo significava me negar 

também, que diferença não teria feito, não ter nem mesmo a possibilidade de 

conhecê-las.  
 

A literatura é uma das formadoras do imaginário social sendo, portanto, 
necessário pensar no papel que desempenha também como formadora de 
identidade, cultura e sua via refletora da sociedade, seu bem cultural [...] A 
literatura, arma ferocíssima da realidade aguda, anda de mãos dadas com 
a ontologia e a epistemologia, sendo, portanto, imprescindível um olhar que 
não se atenha apenas no estético-literário, mas que também consiga ver na 
tessitura textual caminhos de movimento e emancipação.(NJERI, 2019, p. 
11/13). 

 

É certo que, a família que tenho e a criança que fui, permearam minhas escolhas ao 

longo dos anos. Escolhas estas, que delinearam grandemente, parte, do que hoje 

me define – uma jovem mulher com identidade e pertencimento étnico-racial e 

educadora em construção – a que toma a Arte e a Literatura como caminhos para 

tessituras antirracistas; a exemplo das vivências que passo a descrever: Foi 

frustrante o tempo dedicado para o levantamento bibliográfico em prol de um acervo 

com histórias interessantes para contar para crianças menores. A dificuldade se deu 

também por, no meio do processo, entender que era importante que os autores das 

histórias fossem pessoas racializadas. Pensei muito sobre a possibilidade de trazer 



narrativas de figuras históricas como a própria Anastácia, Zumbi dos Palmares, 

Maria Felipa, ou o contemporâneo Ayrton Krenak, mas posteriormente declinei a 

ideia por não encontrar muitas possibilidade ludicas em torno de tais figuras, não 

parecendo ser o ideal nesse momento, em que eles são bem novos, falar sobre 

fatos históricos como escravidão e o sofrimento sistemático de tais povos. A história 

de Quinzinho, que inicia a série de contações, traz algumas figuras históricas, o que 

eu percebi que foi um tanto complexo para as crianças acompanharem, mesmo eu 

explicando o periodo da escravidão resumidamente e que as figuras mencionadas 

ali de fato existiram.  

Nessa faixa etária, percebi que há uma linha tênue que divide  a realidade e a 

imaginação. Após um longo período de pesquisa bibliográfica, em que não 

encontrava nada que me agradasse, pois havia certas romantizações indesejadas 

das intersecções culturais. Intersecções que sempre seguem a longa trajetória de 

apagamento daquilo que é próprio da negritude e das pessoas racializadas, o que 

se louva em vez disso é a assimilação dos povos marginalizados com a cultura 

branca e eurocentrada.  

Vi-me então na necessidade de criar minha própria história, na busca de 

ampliar o imaginário de meus alunos acerca de figuras femininas racializadas, de 

forma positiva, inspirada em Maria Felipa e no livro Pequenas Guerreiras de Yguarê 

Yama de 2013, criei a última história de minha série de 8 aulas, sobre duas meninas 

guerreiras, uma indígena e outra quilombola. Foi necessário, por conseguinte, 

introduzir e explicar brevemente para as crianças o conceito de quilombo.  

As pequenas guerreiras, Felipa e Tainá, ficam amigas após perceberem que 

têm muito em comum, inclusive um grande problema que assola suas comunidades: 

o Dom Alvaro Alvarez. Ele que apossou-se das terras vizinhas e sem respeito 

nenhum pelos povos que ali vivem, polui, desmata e prejudica as populações locais. 

Juntas, as jovens guerreiras, elaboram um plano para reverter a situação. O vilão, 

ao deparar-se com as meninas, tem seu arco de redenção e decide deixar os povos 

que ali vivem em paz.  

Contei a história até um certo ponto e pedi ajuda de meus alunos para 

terminar, com eles me dando sugestões de planos que as guerreiras poderiam 

tramar para resolver suas questões. Para contar a história, confeccionei desenhos 

das personagens principais, levei um pandeiro que era tocado por Felipa, e um 

carrilhão, que simbolizava o encantamento resultante da missão das guerreiras 



mirins. Não me ative em demonizar o vilão, pois o foco era a força e inteligência das 

meninas, e como o diálogo de ambas as culturas, de Tainá e Felipa, com muitas 

diferenças e similaridades, trouxe um resultado satisfatório, com um toque de 

mágica, próprio dos contos de fada.  

Fiz isso pois, desde cedo, minha única certeza é que não era interessante 

para a pesquisa, trazer protagonismo a esses grupos étnicos por meio da 

perpetuação de estereótipos de dor e dominação da branquitude, mas sim do 

enriquecimento cultural e exaltação da resistência e luta desses povos, como é dito 

das leis anteriormente mencionadas.  

 

Figuras 7, 8 e 9 – Contação Guerreiras 

 

Fonte: acervo pessoal da autora 



Entendendo que há na arte de contar histórias, outra possibilidade –  acessar 

a teatralidade através da oralidade – prática ancestral de transmissão de 

conhecimento e preservação da cultura entre gerações, presente na cultura de 

povos africanos e indígenas, consequentemente presente na cultura brasileira. 

Ainda assim, historicamente rebaixado como um conhecimento menor, herança da 

lógica colonial que hierarquiza os saberes.  

O colonialismo, para além de todas as dominações por que é conhecido, foi 
também uma dominação epistemológica, uma relação extremamente 
desigual de saber-poder que conduziu à supressão de muitas formas de 
saber próprias dos povos e nações colonizados, relegando muitos outros 
saberes para um espaço de subalternidade.                           
(SANTOS; MENESES, 2009, p. 7).  

Diante disso, faz-se urgente o resgate dos saberes basilares de nossas 

plurais ancestralidades para além do normativo, que é erudito, acadêmico, branco. 

E que marginaliza tudo que foge nessa norma.  Diante disso, escolher apresentar as 

potencialidades desses povos, valorizando suas singularidades e riquezas culturais, 

semeia nos alunos, racializados ou não, o que pode ser o início de um encontro com 

um conhecimento que os pertence e compõe enquanto crianças brasileiras. 

Crianças que são herança da memória de seu povo, que tendo contato com 

diferentes cosmovisões e referenciais de sua história, não dependem de uma 

narrativa dominante que bebe de uma única fonte. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 



 4. “Olha o pretinho vendo tudo do lado de fora [...] ele apenas sonha através 
do muro” 

“Em sua origem, os contos de fadas literários para crianças foram criados 
tanto para distrair quanto para instruir ideologicamente, como meio de 
moldar a natureza interior dos jovens. [...] Forças sociais que dominavam a 
educação verificavam e investigavam constantemente se os contos de fada 
"padrão" mantinham uma "ideologia inofensiva"; isto é, sempre se 
empregou uma investigação e uma censura discretas para garantir que os 
contos de fada fossem mais ou menos construídos para seguir o padrão 
clássico e para reforçar os códigos sociais dominantes em casa e na 
escola.”(ZIPES, 2023, p. 45) 

Essa elaboração do autor alemão Jack Zipes presente em “Os Contos de 

Fada e a Arte da Subversão”, nos mostra como os contos de fada europeus, 

populares no mundo inteiro, sempre foram fundamentais na inserção da criança na 

sociedade. As ações aceitáveis para meninos e meninas, códigos de conduta e 

moralidade. A ideia de pureza infantil que é dada quase exclusivamente às crianças  

brancas, enquanto as racializadas caem na marginalidade do ideal infantil 

instaurado pela branquitude desde a era colonial, onde, segundo Priore (1996), 

sempre houve um esforço da salvação da criança racializada, salvação que nada 

mais representava do que sua colonização. Adultização precoce, realidades de 

trabalho infantil e responsabilidades assumidas no inicio da vida mostram que a 

pluriversalidade da infancia é um tema caro e urgente aos educadores. Me marca e 

emociona muito, quando vejo meus alunos, muitos deles com essas características 

mencionadas, sendo crianças, brincando, imaginando, subvertendo a lógica 

sistêmica de cerceamento de seus corpos.   

A frase que intitula este capítulo pertence a música “Fim de Semana no 

Parque” do grupo paulista de rap Racionais MCs, que conta rapidamente sobre um 

menino preto e periférico que assiste do lado de fora do parque, crianças brincando 

com suas famílias, mas sem o mesmo direito, pois, com outra realidade e 

responsabilidades, ser criança não é uma opção. É preciso abrir espaço para 

entender as diversas manifestações de pureza das crianças. De acordo com minha 

experiência na escola, percebo que meus alunos que têm uma rotina cansativa e 

extensa, têm ali talvez uma única oportunidade de exercitar o brincar, o imaginar, e 

sonhar. De forma política é meu dever como educadora, garantir ou ao menos 

tentar, que eles tenham uma boa experiência, a melhor possível. Na tentativa de 

incentivar um imaginário antirracista, em que eles se enxerguem e construam sua 



autoestima e autoconfiança necessárias para acreditar neles mesmos e ver na 

educação um terreno fértil e possivel, e não o contrário. Mais de uma vez ouvi de 

amigos racializados que eles gostariam de ter uma professora como eu, que os 

abraçasse, contasse histórias, brincasse e os enxergasse como seres dignos de 

afeto e admiração mútua. Eles também me relataram que a escola foi sempre um 

lugar onde viveram excluídos, marginalizados. Sentimento esse que eu sempre 

senti. Pensava sempre que o problema era eu. Mas se diversas pessoas de um 

grupo específico relatam problemas relacionados a uma instituição comum a todos, 

talvez o problema seja da instituição, não? 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5. “Pra finalizar, resumindo essa história” 

Talvez meu Trabalho de Conclusão de curso esteja muito ensimesmado, mas 

não consigo ser professora sem lembrar de minha eu aluna. E minha eu aluna, 

mesmo com todos os atravessamentos, nunca desistiu da educação. Nem tudo saiu 

como planejado, em determinada parte do processo foi importante encarar essa 

realidade e trabalhar com o fato de que eu estaria fazendo meu máximo dentro das 

possibilidades, poucos recursos e o desafio de trabalhar o imaterial. A imaginação. 

E tudo aquilo que tange a ela. Talvez meu papel na vida de meus alunos seja ser 

aquela professora que eu não tive. Falar o que não me foi falado.  

Ao buscar a afroperspectividade da educação, esse trabalho foi um momento 

de troca importante e genuíno com meus alunos. Tecemos histórias, 

compartilhamos vivências, nos colocamos vulneráveis e curamos dores antigas, ou 

ao menos tentamos, numa busca ancestral pelo pertencimento. Comecei o projeto 

com várias perguntas: há quem interessa que as pessoas racializadas não tenham 

sua própria voz? Que não contem suas próprias histórias? E vejo que muitas ainda 

me acompanham e seguirão inquietando a artista e educadora que sou. Percebo o 

quão político é que minhas crianças tenham direito a serem crianças, ao 

reconhecer, segundo Chaveiro e Minella (2021, p.3): “a infância como categoria na 

estrutura social rompe com essa concepção e permite considerá-las como 

participantes de uma rede de relações complexas para além da família e da escola.”  

Ao incentivá-las a enxergarem-se. Imaginarem-se. Fazendo isso a partir de 

referências boas. Percebo também que esse processo é contínuo e longo, e o ideal 

seria os alunos tivessem mais acesso a propostas curriculares antirracistas durante 

sua vida escolar. Mas colho e reconheço cada progresso feito: desenhos coloridos 

em marrom, meninos e meninas racializadas falando sobre seus sonhos e 

vulnerabilidades e sendo acolhidos, e histórias daqueles que não tiveram os mesmo 

acessos e direitos que eu, por exemplo, chegando nas salas de aula. O sorriso da 

minha aluna ao reconhecer-se na personagem descrita na história do Leãozinho e a 

Lua. Entendendo que é através do ímpeto de sonhar e imaginar que vem a 

possibilidade de ser o que se é, ou o que se quer ser, vejo como essencial a 

construção de um imaginário infantil livre de estereótipos e desserviços, 

constatando que é um grãozinho de areia no contexto sistêmico que vivemos. Mas 



que para além do tamanho, é minha responsabilidade enquanto professora. É 

sonhando e imaginando que subvertemos a lógica da branquitude sobre nossa 

percepção e memória, sempre narradas pela ótica dela. É sonhando e imaginando 

que contamos histórias, que brincamos de faz de conta, que curamos traumas e que 

damos aula. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 



6. Referências bibliográficas 

 
ADICHIE, Chimamanda Ngozie. O Perigo da História Única. Companhia das 
Letras, 2019. 
 
CHAVEIRO, Maylla Monnik Rodrigues de Sousa; MINELLA, Luzinete Simões. 
Infâncias Decoloniais, Interseccionalidades e Desobediências Epistêmicas. 
 
DEL PRIORE, Mary. O papel branco: a infância e os jesuítas na colônia. História 
da criança no Brasil. Tradução. São Paulo: Contexto, 1996. Acesso em: 6 nov. 
2024. 
 
EMICIDA. Amoras. Companhia das Letrinhas, 2018. 
 
IBGE – INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Censo 2022: 
pela primeira vez desde 1991, a maior parte da população do Brasil se declara 
parda. Agência de Notícias, 2022. Disponível em: 
<https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/not
icias/38719-censo-2022-pela-primeira-vez-desde-1991-a-maior-parte-da-populacao-
do-brasil-se-declara-parda>. Acesso em: 10 jun. 2024. 
 
KILOMBA, Grada. Memórias da Plantação. Cobogó, 2019. 
 
LIMA, Bárbara Carvalho Marques Toledo; AZEVEDO, Heloisa Helena de Oliveira. A 
história da infância: de Santo Agostinho à Rousseau.  
 
MENESES, Maria Paula; SANTOS, Boaventura de Sousa. Epistemologias do Sul. 
 
MUNDURUKU, Daniel. Histórias de Índio. Companhia das Letrinhas, 1996. 
 
NERI, Aza. Educação afrocêntrica como via de luta antirracista e sobrevivência 
na maafa, disponível em *Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – 
RESAFE*. 
 
NOGUERA, Renato; BARRETO, Marcos. Infancialização, ubuntu e teko porã: 
elementos gerais para educação e ética afroperspectivistas. Childhood & 
Philosophy, vol. 14, núm. 31, 2018, Setembro-Dezembro, pp. 625-644 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro. 
 
OLIVEIRA, Tarcísio Conceição; SILVA, Rebeca Ribeiro da. Eu vim de lá 
pequenininho: noções pluriversais da historicidade das infâncias e 
adolescências no Brasil. 
 



PLANALTO. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Institui a obrigatoriedade do 
ensino sobre História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena nas escolas. Disponível 
em: <https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm>. 
Acesso em: 10 jun. 2024. 
 
PLANALTO. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional. 
Disponível em: <https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm>. 
Acesso em: 10 jun. 2024. 
 
RAMOS, Luciano. Quinzinho. Caqui, 2020. 
 


	1.​“Mama África, a minha mãe, é mãe solteira”: eu, a escola e o trauma 
	Figuras 1 e 2 – Prô Luanda 

	2. “Criança não trabalha, criança dá trabalho”? Como abordar certos temas com as crianças  
	Figuras 3, 4 e 5 – Quinzinho 

	3. “Canto pra denunciar o açoite, canto também contra a tirania”: Que história Anastacia cantaria, se pudesse falar?  
	Figura 6 – Aniversário de 4 anos 
	Figuras 7, 8 e 9 – Contação Guerreiras 

	 4. “Olha o pretinho vendo tudo do lado de fora [...] ele apenas sonha através do muro” 
	5. “Pra finalizar, resumindo essa história” 
	 
	6. Referências bibliográficas 

