
O Teatro Épico e a
Canção de Câmara



Trabalho de Conclusão de Curso

Margot Lohn Kullock

São Paulo
2021

Trabalho de Conclusão de Curso
apresentado ao Departamento de Música

da Escola de Comunicações e Artes da
Universidade de São Paulo para obtenção

do título de Bacharel em Canto e Arte
Lírica.



Orientador(a): Prof(a). Dr(a) Marília

Velardi.

pequeno relato de uma pesquisa infinita



São muitas as pessoas que eu gostaria de agradecer, que
fizeram parte da minha jornada. 

Em primeiro lugar, aos meus pais, personagens presentes
nesse trabalho, pela dedicação, carinho e afeto com os quais
me incentivaram a ser artista, como eles. Reverencio também
meus queridos avós, que conheci muito pouco, mas que
carrego comigo.

Um profundo agradecimento e reverência à Cia. Paideia de
Teatro e ao querido Amauri Falseti, diretor, parceiro de
trabalho e grande mestre e professor. Grata por tantos
ensinamentos acerca do teatro, da arte, da vida, e por
acreditar no meu trabalho, incentivando-me a crescer
sempre. Esse TCC existe, em grande parte, pois aos 13 anos
conheci a Paideia. 

Para nunca esquecer das minhas primeiras referências,
agradeço ao meu primeiro professor de canto, o maestro
Carlos Slivskin, e à todes que em algum momento fizeram
parte da minha jornada musical, teatral.

À Andrea Kaiser, professora que, com muito carinho e
dedicação, ajudou-me no processo de ingresso ao
Departamento de Música da USP. Agradeço ao professor
Chico Campos, pela paciência e dedicação nesses últimos
cinco anos.

Aos meus queridos amigos, companheiros nessa experiência
arrebatadora que foi a graduação. Amigos com os quais
aprendi e aprendo muito. Pois arte e música não se fazem
somente nas salas de aula do departamento. Elas acontecem
nas conversas, nas trocas, nos trabalhos em conjunto,
assistindo o outro tocar e cantar, ajudando uns aos outros.
Música, acredito, é uma arte tão coletiva quanto o teatro. E
aprendi muito mais nas experiências compartilhadas.  



Ao professor Ricardo Ballestero, agradeço imensamente por
todas as aulas, as conversas, os experimentos, os cuidados e
o carinho ao tratar seus alunos como seres humanos com
história, ao incentivar-nos a olhar para nossos processos e
ajudar-nos a criar autonomia. Aprendi muito com você.

Por fim, à querida Marília Velardi, orientadora desse
trabalho, maravilhosa professora, que me ajudou a enxergar
o quanto a arte é variada em suas expressões, que o mundo
é enorme, que nossas histórias tem importância e tantas
coisas mais. Obrigada por acreditar neste trabalho e na
minha pessoa. Obrigada por suas aulas, por nossas
conversas, pelo acolhimento num ambiente que, se
piscarmos, nos engole por inteiro. 

Gratidão.



RESUMO

O trabalho se propõe a registrar o processo de
construção da performance de três canções de câmara
realizado a partir de elementos do Teatro Épico. São
estabelecidas relações entre as vivências artísticas da
autora fora da Universidade e as rígidas tradições
encontradas nas Academias de Música. A revisão de
Literatura é realizada em diálogo com a descrição das
experiências artísticas da autora e destaca a importância
do trabalho de Walter Benjamin ao mesmo tempo em
que apresenta e discute os conceitos utilizados na
construção das performances: quebra da quarta parede,
distanciamento e estranhamento. O registro do processo
de elaboração da performance busca a inserção da
narrativa da autora num ambiente acadêmico, e busca
entender como essas canções podem ser interpretadas
de modo a estabelecerem relações com o público de um
Brasil atual. De que forma se pode usar o canto lírico e
sua técnica, considerada como ferramenta e não como a
performance completa per se, em favor do que se quer
expressar como artista, não deixando que a técnica por si
e certas tradições, ditem como se relacionar com o
público?



SUMÁRIO

O que eu não sabia que tinha e agora estou descobrindo...   Página 6

A Narradora, a Contadora de Histórias, a minha Mãe              Página 13

Sobre o Teatro Épico: um breve panorama                               Página 24

Cena 1: Uirapuru                                                                           Página 35

Cena 2: Foi Boto, Sinhá!                                                                Página 50

Jogo da e na música                                                                      Página 63

Cena 3: Sie liebten, sich beide                                                     Página 66

O começo do começo                                                                  Página 72

Referências Bibliográficas                                                            Página 78



O que eu não sabia
que tinha e agora

estou descobrindo...



Essa frase ouvi numa das maravilhosas aulas de práticas,
percepções e poéticas corporais na performance vocal, com a

Profª Marilia Velardi e o Prof. Ricardo Ballestero. Frase essa que,
num ensaio de teatro, joguei na roda de conversa. 

Então meu diretor nos mostrou uma pintura:

"o passado está na nossa frente e
o futuro está nas nossas costas"

Angelus Novus, do pintor Paul Klee, foi adquirida por Walter
Benjamin em 1920, e ele a descreveu como o Anjo da História,

como se seu rosto estivesse voltado para o passado, e seu corpo
para frente. Vejo uma criatura construída de muitas partes,
assimétrica, com traços que me lembram caminhos. Assim

começo a enxergar minha trajetória.



Olhando para ela até o presente ano, algumas fichas
começam a cair: o que eu começo a entender e processar
agora, esteve comigo por muito mais tempo do que eu
havia percebido. Na minha casa sempre se falou de
teatro e música. Minha mãe, atriz desde a adolescência,
além de outras coisas, passou parte da vida trabalhando
como contadora de histórias. Da minha infância reúno
memórias de idas à bibliotecas, livrarias e Bienais do Livro
para vê-la contar histórias da tradição oral para crianças.
Era narradora e depois personagem, usava uma
beterraba para fazer uma princesa, um guarda-chuva
para fazer de garça, e por aí vai. Quadros de Bertolt
Brecht e Charles Chaplin não faltam nas paredes de casa,
embora só mais tarde eu tenha começado a entender
quem são e o que significam no mundo da arte. Quando
minha mãe me conta de sua adolescência, nunca deixa
de mencionar o teatro, assim se percebe a importância
deste em sua vida. Minha avó queria que ela fosse
secretária… e ela foi fazer teatro de rua, para crianças.
Nada de grandes cursos em grandes teatros. Preferiu
ficar na rua, dar aula de artes cênicas para funcionários
de fábricas, enquanto pesquisava e estudava sobre
Brecht.

Se minha mãe é minha “ascendência teatral”, meu pai é
minha “ascendência musical”, pois foi com ele meu
primeiro contato com a música. Cresci frequentando a
sinagoga na qual ele é o Chazan - cantor, em hebraico. Só
quando cresci o suficiente para entender, descobri que
aquilo que eu o via e ouvia fazer tinha algo a ver com
religião, pois nunca estudei em escola judaica. Para mim,
até certo ponto, aquilo tinha a ver com música, e só. Foi
nesse ambiente que cantei pela primeira vez para um
público, quando criança, e gostei. Depois descobri que
meu pai não era só cantor de sinagoga, como o
chamavam, mas que também escrevia, compunha, queria
dirigir cinema - e dirigiu - e tinha sido integrante do grupo
musical Raíces de América.



Minha maior proximidade com o mundo do teatro
começou lá em 2013, eu então com treze para catorze
anos, quando entrei na vivência teatral da Associação
Cultural Paideia, cujo o pensamento difere de qualquer
coisa que eu havia visto num curso, e com certeza passa
longe de qualquer tipo de conservatório de música, onde
parte da minha experiência não foi boa. Quando tentei
estudar piano, era constantemente lembrada que outras
meninas e meninos da minha idade tocavam um
repertório mais "avançado". Isso me desestimulou e
acabei largando as aulas. Uma pena, pois gostava
bastante de tocar. Em contraste, na Paideia encontrei um
lugar que nos incentivava - e incentiva- a respirar a arte
em toda a sua potência, a entender o teatro como sendo
necessário para vida, tanto o ato de assistir quanto o de
fazer teatro, seja qual for a profissão que escolher seguir,
entendendo essa arte como uma forma de se descobrir
enquanto ser humano. A primeira peça da qual participei,
em meu primeiro ano, foi Aquele que diz sim, Aquele que diz
não, de Bertolt Brecht. Eu não conhecia o autor, ainda
não sabia que era o mesmo homem dos quadros da
minha mãe. Lembro que fiz pelo menos dois
personagens, um num dia, outro no outro, e de que
toquei Cajuína, de Caetano Veloso, no teclado. Cantamos
Roda Viva, de Chico Buarque, e montamos um cenário
todo feito de cadeiras, mesas e plataformas nas quais
subíamos em cima, representando as montanhas por
onde os meninos da peça fazem sua jornada. O figurino,
preto. Só uma mochila caracterizava o garoto principal, e
talvez algum tecido branco caracterizava a mãe.

Ainda não sabia muito bem o que eu havia experienciado,
mas percebi que aquilo não era como atuar num filme,
nem igual às mega-produções de musicais e outras peças
que eu havia visto em teatro enormes. Mas achei
maravilhoso. Naquele momento não percebi que eu já
havia visto aquilo antes, na minha casa, nas contações de
história da minha mãe, no trabalho musical de meu pai.
Mais tarde entendi que a matéria de trabalho da vivência
teatral em que eu ingressara chamava-se teatro épico.



Assim se passaram anos. Atuei em montagens de textos
de Shakespeare, Dias Gomes, Liberdade, Liberdade, de
Millôr Fernandes, um texto definitivamente épico, Luís
Alberto de Abreu, etc. Até chegar ao momento em que eu
entrei na Universidade de São Paulo, no curso de Canto e
Arte Lírica.





Meu contato com a música começou na família, herdado
de meu pai, como já citei, que por sua vez herdou de seus
pais, meus avós. Meu avô, que infelizmente não conheci,
também havia sido cantor em Sinagoga. Ingressei bem
pequena nas aulas de musicalização infantil e enfim no
conservatório, além de fazer parte de coros. Antes do
meu último ano do ensino médio, eu nem sabia que
existia um curso de canto numa universidade, o que
acredito ser um mal sinal. Poucas ou raras vezes, nos
ambientes musicais em que frequentei, se falou sobre o
nosso espaço profissional, muito menos acadêmico. Hoje,
em 2021, em nosso cenário atual de desmonte dos
espaços culturais, olho para trás e me perguntou se a
falta de diálogo, conversas e proposições sobre o assunto
não nos levou, em parte, à isso. Assim, quando entrei,
levava comigo uma bagagem de estudo de música um
pouco saturado dos moldes “conservatoriais”, mas muita
vontade de seguir cantando; e uma vivência de teatro e
do teatro em relação ao mundo, cheia de vida, muito ativa
e feliz.

O que pretendo mostrar com esse trabalho é um registro
de um laboratório de pesquisa ou experiência com o
repertório de canções, a partir do que eu vivi, e vivo,
dentro da esfera do teatro épico e da esfera cultural na
qual me criei, além daquilo que eu tenho descoberto
sobre mim mesma, meus gostos, minhas vontades. Por
ter chegado no curso de canto com tal bagagem, percebo
que nela tenho um maior espaço de experimentação e
um interesse em perceber como essas canções podem
tocar o público de uma maneira diferente da que tenho
visto ao longo da vida.



A Narradora, a
Contadora de

Histórias, a minha
Mãe



"Mas o que mais me intrigava era
que, ao pronunciarem a palavra

Força, Shazam, Alakazam, Um por
todos e todos por um, elas realmente
enchiam-se de energia para duelar

com o mais aguerrido dos
combatentes. Provavam do poder das

palavras, sem saber exatamente. O
que elas ignoravam é que em vez de
me fazerem desejar uma espécie de

criptonita, para diminuir, mesmo que
temporariamente, aquela disposição

para o 'toma-lá-dá-cá', fizeram nascer
em mim a ideia de que, se um super-
herói precisa ter uma história incrível,

essa história tinha que ser a deles e
não a de outros super-heróis." (Sisto,

2005)



Não é possível falar de teatro épico sem destacar a
máxima importância da figura da narradora. É ela quem
está a par de tudo o que se passa e vem contar a história
ao seu público. Essa figura existe no nosso imaginário
desde tempos imemoriais, talvez como uma pessoa mais
velha e sábia que conhecia histórias de seu povo e as
contava em roda, ou um viajante que trazia fatos
interessantes sobre o mundo lá fora. No meu imaginário,
a figura de alguém que narra histórias, vem primeiro na
forma de minha mãe. Para seu ofício, aprendeu de cor
(ação) inúmeras histórias da tradição oral, as quais
organizava através da construção de uma dramaturgia,
como por exemplo: Histórias da Sorte. Quando criança,
amava ir às Bienais do Livro, onde ela contava histórias
para crianças, o dia todo e onde eu podia ficar junto dos
livros. Não é à toa que a leitura é parte essencial do meu
dia e que considero os livros grandes amigos.
Antes de chegarmos no evento, no entanto, nos
preparávamos.. Íamos ao mercado e mamãe me falava
que eu devia ajudá-la a escolher a beterraba mais bonita
da cesta, e também o pimentão verde mais verde e
gordo, além de um alho-poró. Também carregava comigo
dois guarda-chuvas e uma mala com o que na época me
pareciam uns quinhentos instrumentos pequeninos para
fazer sonzinhos. Me sentava com as outras crianças para
ouvi-la contar histórias que eu já tinha ouvido trilhões de
vezes em minha casa. A Princesa e o Sapo. Enquanto ela
contava, numa fruteira ao seu lado - que em situação
"normal", estaria servindo de apoio às frutas da minha
cozinha- estavam, muito bem organizados, os vegetais
que eu havia ajudado a escolher no mercado. Mas, no
entanto, eles pareciam muito mais bonitos.... não
pareciam vegetais. Na verdade, a beterraba era a
Princesa, e quando ela ficava com raiva do sapo, feio,
pegajoso, pegava-o na mão, aquele pimentão verde, e
jogava-o com força contra a parede. Todas as crianças -
inclusive eu - olhavam pra trás, buscando saber o que
tinha acontecido com o sapo-pimentão. E ao olhar pra
frente novamente, aquele sapo havia se transformado
num belíssimo príncipe, na forma de um bonito alho-
poró.










Haviam ali quatro figuras: minha mãe, narradora, aquela
que sabia de toda a história, aquela que queria nos
contar. Também havia uma Princesa em forma de
beterraba, um príncipe-alho-poró e um sapo-pimentão,
cujo os movimentos e as vozes dependiam inteiramente
da manipulação e transformação da atriz/narradora.

Anos mais tarde, em 2017, fui convidada a ser diretora
musical e preparadora vocal da Cia Paideia de Teatro.
Para um dos primeiros espetáculos em que exerci essa
função, a peça Quer mesmo saber? fiz uma pesquisa de
músicas africanas e árabes. Na peça eram apresentadas
três histórias da tradição oral árabe/muçulmana, e
africana. O figurino era o mesmo para as três histórias,
nas três atrizes. O cenário, todo feito de papelão, araras
de pendurar roupa, plantas e cubos, tudo móvel para que
pudesse ser levado a qualquer lugar. Na primeira história,
as personagens eram: a narradora, um cachorro, um galo
e um homem - este não tinha falas, mas aparecia através
de gestos e da narração. O galo e o cachorro eram
alternados entre as atrizes. Uma delas era bem alta para
ser um desses animais, mas não havia problema. Sua voz,
seus gestos, eram característicos do galo ou do cachorro.
A narradora permeava a história, contando elementos
não vistos diretamente em ação. As três histórias foram
contadas dessa forma; em 60 minutos de peça fui do
Templo do Rei/Profeta Salomão, até a Nigéria, vi mulheres
e animais, e ao final, havia construído no meu imaginário,
diferentes cenários, a partir daqueles pedaços de
papelão. E eu tinha visto aqueles animais, sem ver, pois as
atrizes me haviam mostrado.

A narradora é aquela que sabe os fatos, conhece todas as
personagens e seus trajetos e necessita de um público
para o qual contar sua história. Ao se dirigir a esse
público, a quarta parede se quebra, pois este é
reconhecido.



“para seu palco, o público não é mais um agregado de cobaias
hipnotizadas, e sim uma assembleia de pessoas interessadas,
cujas exigências ele precisa satisfazer”. (Benjamin, 2017 p.79)

“Sobre a segunda questão: o gesto (...) ao contrário das ações e
operações das pessoas, ele tem início e final que podem ser
fixados (...) Disso resulta uma importante conclusão: quanto
mais interrompemos alguém em sua ação, mais gestos
obtemos. Por isso a interrupção da ação está em primeiro plano
no teatro épico”. (Benjamin, 2017 p.31)




Imaginemos então a seguinte cena: uma narradora toma
a frente do palco e começa a contar uma fábula sobre um
rei que, passeando com sua carruagem, decidiu parar
quando avistou um mendigo. A narradora para de falar
quando, ao seu lado um ator, que está ajoelhado, como
mendigo, e outro à frente deste, em pé, como rei, a
interrompem. Um pequeno diálogo é encenado, uma
conversa entre os dois personagens. A narradora então
interrompe a cena e volta a narrar os fatos.

Agora imagine essa mesma cena, porém com apenas um
ator. Este começa a narrar, interrompe-se a si mesmo e
num único gesto mostra que agora é o mendigo. Num
outro gesto, mostra que é rei. E por fim, volta a ser
narradora.

“(...) em determinados casos, a principal função do texto é a
de interromper a ação, nunca a de ilustrá-la nem a de
incentivá-la. E não só interromper a ação de um estranho,
como também a própria”. (Benjamin, 2017 p.32)

A narração ou a arte de contar algo é na verdade a troca
de experiências entre quem narra e quem ouve. E se essa
história é colocada no palco, a narradora pode nos
mostrar um pouco daqueles personagens sobre os quais
está contando. E assim um conto de fatos torna-se
teatro...



“O palco naturalista, longe de ser tribuna, é totalmente
ilusionístico. Sua consciência de ser teatro não pode frutificar,
ela deve ser reprimida, como é inevitável em todo palco
dinâmico, para que ele possa dedicar-se, sem qualquer
desvio, a seu objetivo central: retratar a realidade. Em
contraste, o teatro épico conserva do fato de ser teatro uma
consciência incessante, viva e produtiva”.(Benjamin, 2017
p.81)

"O que vale mais é sentir a liberdade de ser co-autor da
história narrada e poder receber a experiência viva e criar na
imaginação o cenário, as roupas, a cara das personagens, o
jeito de cada um, as cores, tudo o que foi apenas sugerido
pelo narrador." (Sisto, 2005).

Uma das coisas que aprendi na vivência teatral da
Paideia, foi que o papel do teatro - em especial do épico -
é o de semear dúvidas em seu público, abrir espaço para
que ele se faça perguntas, questione a si mesmo e ao
mundo. Isso não é possível quando se está cercado de
certezas. Essa possibilidade existe quando há espaço
para o pensar, para o imaginar. Esse espaço é o que
chamou Brecht de "distanciamento".

Quando pedi à minha mãe que me desse alguns de seus
livros-referência da arte do contar histórias, ela me deu
vários. Um em especial me chamou mais atenção: aquele
mirradinho, a capa quase saindo fora... Suas palavras
saltaram e se tornaram âncoras para mim - ligação entre
ideias fluindo num mesmo universo, esperando para se
conectarem através de um fio quase transparente:




Aqui, Celso Sisto em Textos e Pretextos sobre a Arte de
Contar Histórias, nos fala da liberdade do público para
com aquilo que lhe é apresentado. Não é isso que nos
demonstra Brecht? A importância do ator "mostrar" um
personagem, sem ilusões, sem esconder nada por detrás
das cortinas? Brecht diz:



"O ator deve mostrar uma coisa e deve
se mostrar. Ele mostra a coisa

naturalmente à medida que se mostra
e se mostra à medida que mostra a
coisa. Embora exista coincidência

nisso, não é possível coincidir tanto a
ponto de a diferença entre as duas

tarefas desaparecer".(Benjamin 2017,
p.28)



Uma narradora ao pé da fogueira consegue ser, em sua
crueza, mágica na sua capacidade de nos propiciar o
espaço de imaginar, através das palavras que enuncia.
Imagino assim também a música, o som. Ele me parece
ser tão cru em seu cerne, que também serve de espelho
diante da natureza, como diz Peter Brook sobre o teatro:
"Shakespeare dizia que o Teatro ergue um espelho diante da
natureza. Claro que isso significa a natureza humana, a
natureza humana que é capaz de perceber o vento e a chuva
e, como diz o soneto, 'tudo o que floresce'. Há muitos tipos de
espelhos, e o Teatro pode ser um deles". (Brook, p. 64)

Em sociedades pré-modernas,
"nos rituais que constituem as práticas da música modal
invoca-se o universo para que seja cosmos e não-caos. Mas,
de todo modo, os sons afinados pela cultura, que fazem a
música estarão sempre dialogando com o ruído, a
instabilidade, a dissonância", (Wisnik, p. 29) e acrescento
aqui: a dúvida. A música "sendo sucessiva e simultânea (...),
é capaz de ritmar a repetição e a diferença, o mesmo e o
diverso, o contínuo e o descontínuo." (Ibidem) Pois o ser
humano tem escolhido por séculos, na música, os sons
que melhor os expressam, e na sua escolha têm também
descartado outros.

E para concluir esse capítulo, insiro aqui mais uma
reflexão de Celso Sisto. No início do trecho citado, peço
que o leitor adicione também o "fazer música" - seja
ouvindo, tocando ou cantando...






"(...) quando optamos por contar
histórias, optamos por uma série de
resgates: recuperar nossa infância e
as fogueiras invisíveis que sempre
imaginamos a magia ideal para

acender uma história; reencontrar
nossos medos (por que não?), mitos e,
assim, refazer nossa trajetória afetiva;
redefinir nossa imagem social diante
daquilo que nos tornamos; revisitar

nossa noção de cidadania para
redimensionar nossas crenças na

palavra como gesto sonoro capaz de
se propagar ao infinito e incitar

mudanças; remexer nossa
imaginação com cargas sempre

maiores de liberdade; recompor o
lugar de seres criadores que todos

ocupamos no mundo. Tarefas nada
simples". (Sisto, 2005).





Sobre o Teatro
Épico: um breve

panorama



"(...) é como se ele, que indicara tão
inexoravelmente os limites cognitivos do

homem, não conseguisse suportar a
ideia de que, também na ação, o

homem não pode se comportar como
deus". 

(Arendt, 2008).



“Pertencerá à Lírica todo poema de extensão menor, na
medida em que nele não se cristalizarem personagens nítidos
e em que, ao contrário, uma voz central - quase sempre um
‘Eu’ - nele exprimir seu próprio estado de alma. Fará parte da
Épica toda obra - poema ou não - de extensão maior, em
que um narrador apresentar personagens envolvidos em
situações e eventos. Pertencerá a Dramática toda obra
dialogada em que atuarem os próprios personagens sem
serem, em geral, apresentados por um narrador” (Rosenfeld,
p. 17)

Para caracterizar o que é o teatro épico, Anatol Rosenfeld
nos apresenta brevemente uma classificação segundo
três gêneros, que remonta da República de Platão,
dividindo seus significados entre o “substantivo” e o
“adjetivo”. Penso que seu panorama é bastante claro e
objetivo. Assim ele afirma:

Seguindo essa lógica, o canto seria parte da Lírica. A
Épica, uma narrativa em versos ou prosa, como a
epopéia, e da Dramática fariam parte os diálogos e cenas
num palco, representados por atores disfarçados de
personagens.

Sobre os gêneros e seus significados adjetivos, Anatol se
refere aos traços estilísticos que uma obra pode conter,
pois ao falarmos de tais divisões devemos ter em mente
que não há um gênero puro. “Não há poema lírico que não
apresente ao menos traços narrativos ligeiros e dificilmente
se encontrará uma peça em que não haja alguns momentos
épicos e líricos” (Rosenfeld, p. 18). Esses termos, ainda
segundo Rosenfeld, adquirem significado fora do âmbito
literário ou teatral:



“Pode-se falar de uma noite lírica, de um banquete épico ou
de um jogo de futebol dramático. Neste sentido amplo, esses
termos da teoria literária podem tornar-se nomes para
possibilidades fundamentais da existência humana; nomes
que caracterizam atitudes marcantes em face do mundo e da
vida.” (Rosenfeld, p. 19)



Como dito anteriormente, não existe uma pureza de
gênero, e Anatol nos mostra isso em seu panorama
histórico, focando nas diversas manifestações do gênero
épico ao longo da história, desde o teatro grego até
Brecht, por exemplo. E nem mesmo este último trata-se
de um “épico puro”, mas sim de uma linguagem que tais
traços são tão marcantes que a Dramática se confunde
com a Épica.

Um outro trecho que me chama atenção é quando o
autor compara o lírico e o épico:

“No poema ou canto líricos um ser humano solitário - ou um
grupo - parece exprimir-se. De modo algum é necessário
imaginar a presença de ouvintes ou interlocutores a quem
esse canto se dirige. Cantarolamos ou assobiamos assim
melodias. O que é primordial é a expressão monológica, não
a comunicação a outrem. já no caso da narração é difícil
imaginar que o narrador não esteja narrando a estória a
alguém. O narrador, muito mais que se exprimir a si mesmo
(o que naturalmente não é excluído) quer comunicar alguma
coisa a outros que, provavelmente, estão sentados em torno
dele e lhe pedem que lhes conte um ‘caso’”. (Rosenfeld, p. 24)

Isso trata-se, acredito, de uma concepção do que seria
uma “linguagem pura”. Mas como os traços se misturam,
vejo na afirmação acima um campo de trabalho e
exploração. Em casa, cantando e explorando meu
instrumento, prevalece uma expressão do “Eu”, talvez até
de um prazer em cantar e ouvir o som de minha própria
voz. A meu ver, isso ganha uma outra dimensão quando
considero que tenho um público que me assiste e me
ouve. Tendo chegado na universidade depois de alguns
anos envolvida numa vivência teatral do teatro épico, ao
ter em mãos uma partitura, essa linguagem torna-se um
ponto de partida para mim. É o que muitas vezes me vem
à cabeça primeiro quando penso em como me relacionar
com o público.



“O teatro épico leva em consideração uma circunstância pouco
observada. Ela pode ser descrita como o soterramento da
orquestra. O fosso que separa os atores do público como os
mortos dos vivos - cujo silêncio amplifica a grandiosidade do
teatro, cuja ressonância amplifica o arrebatamento na ópera,
esse fosso que, entre todos os elementos do palco, carrega as
marcas indeléveis de sua origem sacra - perdeu continuamente
seu significado. O palco continua elevado. Mas não se ergue mais
de uma profundeza incomensurável: tornou-se tribuna”.
(Benjamin p. 28)

Em vertentes contrárias ao teatro épico:

“O pressuposto de uma quarta parede imaginária, que
separa palco e plateia, cria as condições para que o público
esqueça de que está em uma casa de espetáculo e vivencie a
ilusão de uma realidade concreta na cena apresentada, ação
que se realiza presentificada. A ilusão da verdade cênica
convence o público de que quem está em cena é uma outra
pessoa, com seus dramas sendo vivenciados naquele lugar
pela primeira vez. A esse ator exige-se a capacidade artística
de presentificar a ação dramática, ainda que ele mantenha-
se consciente de todas as relações que transcorrem ao seu
redor”. (Borges, p.10)

Diversos recursos são utilizados de forma a fazer com
que o público se esqueça que está vendo uma peça, tais
como o figurino e a maquiagem - se você é um ator de 60
anos dificilmente interpretará o papel do garoto de 20 e
vice e versa, e se esse for o caso, uma maquiagem deverá
esconder a verdadeira idade do intérprete. Se a peça se
passa em 1920, por exemplo, todas as roupas devem ser
condizentes com a época. A luz cria ambientes, o cenário
é detalhista e a trilha sonora cria climas e ilustra a ação.
No teatro que vivenciei, vi o contrário disso e aprendi que
um público que é a todo instante convidado a refletir
sobre o que está vendo, sai da sala de espetáculo
diferente. Para isso ele não deve em nenhum momento
esquecer que o que está vendo são atores e atrizes,
tampouco deve-se esquecer de onde vive e de quem é.






A meu ver, o ato de cantar já revela um potencial criador
de distanciamento ou estranhamento, proposto por
Brecht. Na ópera, por exemplo, a fala dos personagens
de maneira alguma se aproxima das nossas. Ela é
cantada. E não somente cantada, mas “impostada” numa
colocação muito distante de uma fala normal, diferente
do mpb, por exemplo, onde a voz se aproxima muito da
falada. O canto lírico é “estranho” por si só e portanto já
pode nos provocar um estranhamento ou distanciamento
em relação ao público, a depender da forma como é
utilizado.

"O absurdo, em ópera, consiste em haver uma utilização de
elementos racionais e uma aspiração de expressividade e de
realismo que são, simultaneamente, anulados pela música.
Um homem moribundo é real. Mas, se esse homem se puser
a cantar, atinge-se a esfera do absurdo." (Brecht, p. 14)

Meu objeto de interesse e estudo neste trabalho é o
gênero da canção. Me interessam os elementos épicos
que podem ser utilizados na expressão de um Eu-Lírico,
quando trata-se de uma poesia, e também nas peças que
já na sua estrutura me parecem ter uma vocação para
serem interpretadas de tal forma, como a da primeira
canção que mostrarei aqui.

Se nos reuníssemos em roda para contar
histórias, reais, inventadas, sonhadas,

desejadas, se cantássemos músicas em
roda, se ainda buscássemos as estrelas...

não teríamos medo da noite. As ruas ainda
seriam nossas e seríamos iluminados pela

luz da lua



Estou sempre em busca de histórias. Deve ser por isso
que, já desde criança, estou sempre acompanhada de um
livro e de um caderno. Me atraio pelos mundos
fantásticos e mágico-realistas. Gosto de ler em voz alta,
como se estivesse contando essa história para alguém;
como minha mãe fez, como vi minha professora do
fundamental fazer... tenho verdadeiro gosto por isso, pelo
compartilhamento. Me agrada o som da minha própria
voz quando conto uma história. Há um quê de ego nisso
e em todo o artista que, além da necessidade e prazer de
fazer arte para dar gosto a si mesmo, sente vontade de
mostrar para o outro. Escolhi como expressão a voz
cantada, a voz falada, emitida, a voz que canta-conta, a
voz. Que limiar é esse?

Na vivência teatral o cantar-contar-mostrar se
aproximaram tanto, que agora tornou-se impossível - ou
pelo menos muito árduo - separá-los.
Nos encontros de voz e música com os jovens da Paideia,
realizados online durante a pandemia, incentivei-os a
cantar à capela. Que outra forma havia de ser feita pelo
zoom? Trabalhamos com o que temos, e percebi que o
que temos é muito.

Havia uma cena em particular, na qual uma das jovens,
fazia o papel de uma mãe, cuja maior vontade era
proteger seu filho. A peça toda era uma grande
homenagem ao Grupo Samba da Vela, de Santo Amaro,
zona Sul. Eram as músicas deles nas cenas e em toda a
peça. A música em questão foi colocada literalmente no
meio da fala da mãe. Incentivei Luísa, a atriz, a
experimentar, pedindo que ela se fizesse alguns
questionamentos: o quanto canto como mãe, o quanto
canto como atriz, como essa música pode comentar a
cena sem ilustrá-la somente, o que resta da mãe em mim
quando interrompo minha fala para cantar, ou não resta
nada? O que significa uma música no meio de uma fala,
uma quebra, um distanciamento? A música torna-se
personagem.



"É possível pôr termo à consabida luta pela primazia entre a
palavra, a música e a representação (luta em que sempre se
põe o problema de qual deverá servir de pretexto a outra - a
música pretexto para o espetáculo cênico, ou o espetáculo
cênico pretexto para a música etc.) por uma separação
radical dos elementos. Enquanto a expressão "obra de arte
global" significar um conjunto que é uma mixórdia pura e
simples, enquanto as artes tiverem, assim, de ser "con-
fundidas", todos os variados elementos ficarão identicamente
degradados de per se, na medida em que apenas lhes é
possível servir de deixa uns aos outros. Tal processo de fusão
abarca também o espectador, igualmente fundido no todo e
representando a parte passiva (paciente) da "obra de arte
global". Há que combater esta forma de magia. É necessário
renunciar a tudo o que represente uma tentativa de hipnose,
que produza efeito de obnubilação" (Brecht, p.17)

Como se comporta a música no teatro épico, de acordo
com a proposta elaborada por Brecht, quais são as
mudanças significativas em relação ao fazer musical? Em
Estudos sobre o Teatro, ele é muito objetivo e apresenta
as diferenças de um teatro "ilusionístico" e de um teatro
épico de forma muito elucidatória. Na coluna da
esquerda, o que seria um teatro dramático e na coluna
da direita, o teatro épico:



E assim, incentivando Luísa, incentivei a mim mesma. O
que ela me trouxe foi uma fala de mãe em que se
misturou seu canto-samba cru, a capella, sem nenhuma
nota de referência no início, nada. Um canto em que ela
deixou de ser mãe e tornou-se atriz/narradora no palco
me mostrando um samba, como se ele comentasse a
cena que tínhamos acabado de vê-la fazer. Foi uma fala-
canto em que não se fizeram necessários figurinos, luzes,
cortinas, instrumentos ou introduções. 

Foi lindo.

No processo, aqueles jovens que achavam não saber
cantar, esqueceram isso. 

E eu?



"As Paladinas do Nevoeiro nunca lhe
viam o rosto, porque só tira a máscara

para os estranhos, fora do Ignoto,
conforme o papel que ela quer

representar no mundo: ora ela é filha
do caçador de onças e Funesta ou Fada
da gruta do Areré, como tem sido neste

burgo, de outra vez é modista, é
Marquesa, é o Diabo! É tudo! Até alma!" 

Probo sobre Funesta em Rainha do
Ignoto, de Emília Freitas





Cena 1: 
Uirapuru

Waldemar Henrique



https://youtu.be/BN7_56HSzMs


Certa vez de montaria
eu descia um paraná

e o caboclo que remava
não parava de falar

Que caboclo falador!
Me contou do lobisomem
da mãe d'água e do tajá

disse do Jurutaí
que se ri pro luar

Que caboclo falador
Que mangava de visagem

que matou surucucu
e jurou por pavulagem
que pegou o uirapuru
Que caboclo tentador

Caboclinho, meu amor,
arranja um pra mim
ando roxo pra pegar

unzinho assim...
O diabo foi-se embora

não quis me dar
Vou juntar meu dinheirinho

pra poder comprar
Mas no dia que eu comprar

esse danado vai sofrer
eu vou desassossegar

o seu bem querer...
Ora, deixa ele pra lá



Penso que devo me assumir como narradora, contadora
de histórias, para aqueles que vieram me ouvir. Venho
contar não só a história do Uirapuru, mas outras. Por isso,
devo me assumir como essa figura capaz de tirar uma
história do bolso e mostrá-la. Comecei a brincar com o
texto. Não tenho público aqui em meu quarto, mas marco
pontos, objetos, onde imagino que ele está. Logo, sei
onde ele não está, o que é tão importante quanto. 

Estabeleço três marcos estruturais na minha narrativa:
 1- o começo do contar: "certa vez de montaria..."
 
2 - a quebra do contar, quando dirijo-me ao caboclo:
"caboclinho, meu amor, arranja um pra mim" 

3 - a volta para o contar, uma nova quebra: "O diabo foi-
se embora" 

O primeiro marco é dirigido estritamente ao público,
àquela pessoa que eu escolho olhar nos olhos, o
momento do "era uma vez..." No segundo momento
destacado, sem ignorar meu público, mas sem encará-lo
no rosto, visualizo o Caboclo ao meu lado e canto
"Caboclinho, meu amor, arranja um pra mim..."A partir
dessa estrutura básica, posso explorar os gestos a serem
utilizados, as nuances, a utilização de minha voz cantada. 

O que quero e busco é o contrário do que propôs Diderot
ao mencionar pela primeira vez o termo quarta parede:
“Assim, quer compondo, quer representando, não penses no
espectador, é como se ele não existisse. Imagina no proscênio
uma grande parede que te separa da plateia e representa
como se a cortina não subisse” (Borges, p.10). Se o Teatro
Épico busca o reconhecimento do público e a quebra da
quarta parede, por que não ir chamá-lo?






Quantas vezes presenciei, na Paideia, os atores e atrizes
abrirem as portas do teatro, vestidos com seus figurinos,
quinze minutos antes dos três sinais tocarem, dirigirem-
se ao espaço de café e confraternização do público e
conversar com ele? Falavam com as crianças, maquiavam-
se na frente delas e às vezes até pediam sua ajuda.
Chamavam as pessoas através da conversa, do convite
informal, e às vezes também cantavam para recebê-las:
"Distinto público, bem-vindos ao teatro, a nossa casa.
William, o Bardo, dizia que o mundo é o palco. E nós, adultos
e crianças, somos atores dessa peça, entramos e saímos de
cena numa história como essa..." 

Quero, da mesma forma, chamar meu público,
reconhecê-lo. Foi nessa busca que uma passagem de
Celso Sisto me chamou a atenção, e decidi que ela seria a
abertura do meu processo, a minha recepção, minha
chamada, meu texto de boas-vindas, e ao mesmo tempo
a lembrança de um tempo que passou, ou que foi
mandado pra longe... o da fogueira, do ritmo da noite, da
memória humana, memória da narradora, que todas
somos.

A cada vez que lia a letra da canção Uirapuru, de
Waldemar Henrique, o texto se abria mais e mais em
possibilidades. A primeira coisa que percebi foi que ali
havia um narradora, um sujeito contador. Então, ficou
claro para mim que esse sujeito necessitava um público
para ouvir sua narrativa. Será que o que ele conta
aconteceu de verdade? Não importa. Escutamos com
prazer uma boa história.

A canção faz parte do ciclo de Lendas Amazônicas, e isso
já diz muita coisa sobre o caráter oral da obra, pois por
lenda entende-se:



“Relato oral ou escrita de acontecimentos, reais ou fictícios,
aos quais a imaginação acrescenta uma boa dose de novos
elementos; tradição popular.
Narrativa fantasiosa ou crendice do imaginário popular
sobre seres encantados ou maravilhosos da natureza”¹

O próprio caboclo é um contador de histórias dentro da
própria história! Então a narradora vai nos contando
todos os supostos "absurdos" que ouviu, e inclusive faz
comentários como "Ah, que caboclo falador!".

Até que ela conta que o caboclo lhe disse que pegou o
Uirapuru, um pássaro que, diz a lenda, é capaz de trazer
sorte ao indivíduo que o possui, ou conceder-lhe a
realização de um desejo. A narradora de repente muda
de figura e deixa de narrar fatos como se fossem
passado. Seu texto agora é no presente, como se
estivesse falando com o caboclo naquele momento, na
frente do público. Ou seja, ao invés de nos contar, ela
mostra a ação, no seguinte trecho: 

"Caboclinho, meu amor, arranja um pra mim! Ando roxa pra
pegar unzinho assim". E volta para a narração - contação:
"O diabo foi-se embora e não quis me dar (...)".

Percebe o papel da atriz/criadora? Em nenhum momento
a figura da atriz sumiu, desapareceu. Ela deve ser capaz
de contar uma história, dando imagens para o público,
sem que essas imagens ocupem o espaço destinado à
imaginação de sua plateia. E deve ser capaz de se
transformar, de mostrar, brevemente, o momento em
que ela se encontrou com o caboclo e pediu pelo
Uirapuru, sem que haja nenhuma outra atriz que
interprete o papel deste caboclo, conjuntamente na cena. 

É a atriz sozinha que deve fazer tudo isso.
Depois de experimentar de diversas formas, decidi que
usaria um único objeto, pequeno e simples, para contar a
história do Uirapuru.

¹Michaelis - Dicionário Brasileiro da Língua Portuguesa



Confesso que foi difícil não sair desesperadamente
buscando mil objetos para usar, e foi necessário um certo
auto controle. Disse a mim mesma que minha voz, o rio e
meu pequeno barquinho me bastavam. Se isso não era
suficiente para contar uma pequena história...

Antes de contá-la, porém, convido o público para juntar-
se em semicírculo, mas ainda não me assumi como uma
narradora, a figura que traz histórias no bolso e as joga
no ar. Após esse convite, algo mágico acontece, sem, no
entanto, a necessidade de luzes diferentes, apenas com
um baú ainda misterioso e uma intenção. Se estivesse no
espaço físico do teatro, talvez esse seria o momento do
silêncio imediato antes de alguma coisa. Aquele momento
em que o público que eu trouxe para dentro terminou de
se acomodar nas cadeiras e eu pisei no palco. Nada se
transforma, em prática, e ao mesmo tempo tudo muda.

Não me importa, nesse momento, se estou diante de
uma câmera. Sei que ao olhar para ela, estarei olhando
para o público, e se ele é a verdadeira razão pela qual
estou gravando esse experimento, para que ouçam essa
história, então eles estão comigo. 



São Paulo, 9 de fevereiro de 2021

Hoje na reunião da companhia, Ana disse uma coisa
interessante sobre o narrar. Tento colocar as palavras dela
aqui... "Uma pessoa sã é capaz de se narrar, de narrar a
própria vida". 
Acho que há uma dialética nisso: só conseguimos narrar
aquilo que vivenciamos como experiência, e não informação.
E só experienciamos quando podemos observar a vida
também como narradores? Walter Benjamin associa a
experiência (Erlebnis, que seria “experiência vivida”) à
contação de histórias, à narração, e a informação à notícia,.
Ana também relacionou as redes sociais à crise comunicativa
entre pessoas. "Você fala pressupondo que o outro tem a
mesma informação que você ou que você concorda com ela.
Isso é fruto das redes, nas quais se convive com grupos
fechados." Quando não levamos em conta o público e
erguemos uma grande parede entre palco e plateia, não
estaríamos pressupondo que ele pensa igual a nós, não
estaríamos ignorando seus processos, contextos e
experiências, os seus diferentes sentimentos?



https://youtu.be/x_r_RpQ1Mpw


"A possibilidade de expor todas essas ideias em um teatro,
em que questões de espaço, tempo e forma são de extrema
importância tanto para um diretor quanto para os atores
que a encenam, necessitou, evidentemente, de uma
reformulação. Brecht levou à frente a modernização do
teatro pensando suas diversas dimensões: atuação, efeitos,
música e narração." (Santos, p.166)

Dentre as coisas valiosas que aprendi, - e continuo
aprendendo - durante minha vivência teatral e agora,
como diretora musical da Paideia, é que a forma nunca
deve ser impedimento para a apresentação do conteúdo
para um público. Como forma, digo: cenário, objetos,
figurino e também atores e atrizes. Nos ensaios da
vivência, Amauri, nosso diretor, sempre dizia que era
besteira discutir ou perder tempo quando algum dos
atores faltava, se não ficaríamos eternamente discutindo
a ausência e não a presença. "Alguém vai lá e faz!", ele
dizia. E assim, todos nos empenhávamos em decorar o
texto todo, ficando preparados para qualquer ocorrência.

Na construção de figurino e cenário, todas as roupas, os
objetos, tudo era pensado de forma a ampliar o texto, a
cena, os possíveis significados, ampliar a possibilidade do
público de imaginar e formar imagens. Se numa
apresentação fora do teatro da Paideia não fosse possível
levar todo o cenário, - ou mesmo nenhum - se
apresentavam sem cenário, pois uma coisa não dependia
da outra. Eis o teatro épico!

Evidentemente, quando decidi que gostaria de fazer um
trabalho que envolvesse o canto lírico e uma
interpretação a partir do teatro épico, não imaginei de
forma alguma que seria feito em vídeo e sem público.
Mas enxergo essa pesquisa como infinita, portanto nunca
pronta, e este trabalho é apenas uma das ruas do meu
caminho.



Decidi trabalhar com o que tenho. E uma das primeiras
questões com a qual me deparei foi o piano, instrumento
que esteve comigo em todas as minhas aulas de canto,
quase como um acompanhamento constante, pétreo, e
que por muito tempo me pareceu completamente
indispensável para qualquer performance de canção
erudita. Mas dentro de minha linguagem, um
"acompanhador" no significado primeiro da palavra não
faria sentido. 

Se a música no teatro épico é personagem, como um
instrumento seria fundo? Olhando para trás, para minhas
aulas de canto, percebo o quanto de possibilidades de
diálogo entre cantor e pianista podem e devem existir,
mas que nunca vieram à tona. Imagino o quanto de
musicalidade poderia ter ganhado em minhas aulas se
houvesse tido a chance de explorar essa relação.

Pensando então que eu mal sabia onde seria possível
filmar os vídeos para este trabalho, como eu poderia
depender de um instrumento, que convenhamos, é um
pouco difícil de levar por aí? 

Já citei anteriormente o trabalho do qual fiz parte como
preparadora vocal e diretora musical, na Paideia, no ano
de 2020, online, no qual a única maneira de cantar era
em forma solista e sem instrumento. Volto a falar dele
agora para ressaltar o que percebi: cantar à capella,
sozinha, é uma descoberta. Mas quando digo cantar
sozinha, não significa o estudo das notas e intervalos, os
exercícios ou a fase de aprendizado motor da música.
Quero dizer a música como performance à capella,
quando naquele momento, sua voz se basta por si
mesma, quando o "cantar sem piano" não é uma fase do
estudo antes de inserir o acompanhamento, mas sim
uma das tantas formas da performance.



Em 2021 me voltei para isso. Decidi que essa parte do
processo, que está sendo registrada aqui, seria à capella.
No entanto, essa não foi uma decisão fácil, pois é claro
que as músicas aqui presentes foram compostas para voz
e piano, e em muitos momentos me peguei pensando
que minha voz não era suficiente, que não ficaria bonito,
que faltaria algo, mas decidi que isso seria um
aprendizado para mim e que eu deveria reaprender a
ouvir minha voz e também reaprender a ouvir o piano!
Para que ambos fossem personagens independentes e
que se juntassem quando houvesse a necessidade de um
diálogo.

https://soundcloud.com/margot-lohn-kullock/uirapuru-experimento-audio/s-qQ5sebH1Dvo?si=0b4aae32b50c4919a8c009d4eaa819fa


São Paulo, 24 de agosto de 2021

Este ano a Editora Hedra lançou uma nova versão do texto
de Benjamin "O Narrador", trocando seu título por "O
contador de histórias". Num texto separado ao livro, a
tradutora esclarece o porquê de sua escolha quanto ao novo
nome. Trata-se de uma tentativa de diferenciar duas figuras
que constantemente aparecem nos contos de Benjamin, o
narrador intrínseco na escrita do texto, e a da personagem
contadora de histórias:
"(...) Benjamin distingue o narrador interno a escrita dos
contos da figura do contador de histórias e, colocando-os
face a face, produz interessantes efeitos narrativos em sua
própria produção ficcional."
Ou seja, existe aquele que narra o texto. Ele pode ser
onisciente, por exemplo. E também existe uma personagem
que conta uma história.
"Na narrativa que se estrutura em torno de um eu com a
qual o autor do texto se confunde, o marinheiro e o
personagem principal. Mas num determinado momento
também atua como narrador, contando uma história ao
narrador em primeira pessoa."
Imediatamente me lembrei de Uirapuru. Para quem me ouve,
sou uma narradora, narrando um fato que aconteceu
comigo. E o caboclo pode ser o contador de histórias, que
conta um monte de causos sobre como matou o lobisomem,
a mãe d'água...
Percebi, conversando com outras pessoas, que parece haver
uma certa confusão quanto às personagens da música. Não
é o caboclo que canta, mas sim aquele que encontrou com
ele! "Certa vez de montaria eu descia um paraná, o caboclo
que remava não parava de falar (...) me contou do
lobisomem..."
Ou seja, eu poderia cantar "lobisomi" como se pede na mnha
versão da partitura. Mas existe a necessidade de eu imitar
um caboclo ou tentar buscar seu sotaque, como já me foi
sugerido por ouvintes? Acredito que não. Até onde entendo,
eu poderia ser qualquer pessoa. Em nenhum momento quem
canta se coloca no lugar do caboclo. Isso não é explicitado.



"Não há desejo mais natural que
o desejo de conhecimento.

Ensaiamos todos os meios que
podem levar-nos a ele. Quando
nos falta razão, empregamos a

experiência." Sobre a experiência,
Michel de Montaigne (Santos,

2019)



São Paulo, 24 de junho de 2021

"O corpo que pega ônibus é o mesmo que canta, o corpo que
se espreme no trem é o mesmo que canta Mozart, esse corpo
que agora passa quase todo dia sentada em frente à tela é o
mesmo que quer cantar... Não se pode mais ignorar que
nossos espaços culturais estão morrendo, os jovens que não
são músicos não querem e não vão à grandes salas de
concerto - não que tenhamos muitas... - e por que haveriam
de querer? O que há ali que converse com eles? O que há ali
que converse profundamente comigo? 
A grande verdade é que não sou necessária, como cantora.
Um robô pode cantar por mim, uma máquina pode corrigir
minha afinação em questão de segundos. A música com a
qual agora nos acostumamos é a que ouvimos em fones de
ouvido ou caixas de sons. Esquecemos que embora o som
seja etéreo, invisível, força estranha, os corpos que os
produzem são tão palpáveis quanto o celular que seguro na
mão. No teatro com o qual convivi, entende-se que para fazê-
lo se necessita de público, energia do momento. Teatro é feito
de erros. de jogo. Acredito que olhar e ouvir a música,
estudá-la a partir do aspecto do jogo que o fazer teatral me
mostrou, é jogar luz na possibilidade transformadora; da
música como potência, como o espelho do qual Peter Brook
fala, música como jogo do momento em que é feita. Som que
uma vez emitido, já tem data para morrer e nunca mais será
reproduzido igual! Música que quebra a quarta parede e
conversa com que a ouve, que é capaz de emocionar, mas
não de iludir; porque de ilusões estamos cheios. Não é isso
que nos vendem nas redes sociais? Para iludir-me basta
consumir, mais e mais. Devemos usar a música do mundo
na construção de mais ilusões ou podemos usá-la para
alimentar a imaginação, para abrir espaço para o sonhar?



Cena 2:
Foi Boto, Sinhá!

Waldemar Henrique



https://youtu.be/xq7XEWjSSPI


"Era algum dia pela manhã quando vieram me contar sobre
a filha da vizinha... 'anda esquisita!', cochicharam. Esquisita!
A pobre mocinha, de boa família, educada, o tipo recatada.
Fato é que começou a crescer uma coisa dentro da barriga
dela. 'Antes do casamento!' - me disseram. Ninguém sabia
dizer de onde vinha o negócio. 'Milagre!' - cochichavam os
vizinhos. Outros diziam coisas não tão educadas. Alguns se

perguntavam quem era o responsável por tal coisa. Mas
como ninguém perguntou pra moça, seguiram assim, sem
saber. E a coisa foi crescendo, e cresceu, cresceu... e nasceu!

Ninguém mais falou no assunto, deu-se por encerrado. E não
é que começou a acontecer com outras moças? Uma coisa
assim... sem explicação. Elas até tentaram falar, mas como

ninguém quis ouvir, foram ficando assim caladas, assim
quietas... e a história virou lenda..."










https://youtu.be/-56p2ouE2w0


"A canalização de um rio
O enxerto de uma árvore

A educação de uma pessoa
A transformação de um

Estado
Estes são exemplos de

crítica frutífera.
E são também

Exemplos de Arte." 
Sobre a atitude crítica,

(Brecht, 2000)



São Paulo, 10 de junho - Grupo da Ana

A personagem não tem consciência da história; ela vive a
história no momento, mas a atriz tem consciência e a
narradora tem consciência de tudo.

São Paulo, 12 de junho - Ensaio de "Se essa Rua fosse..."

Quem sou eu quando canto? A narradora, a personagem, a
atriz?
Assim como eu mostro uma personagem, também posso
mostrar a música, no sentido de que o espectador pode ouvir
e pensar sobre, ao invés de uma música que serve apenas
como uma ilustração de uma emoção, ou para a criação de
um clima. Talvez a música possa ter opinião própria, ser
independente, talvez ela possa comentar uma cena ou
mesmo apresentar uma visão contrária à ela. Se uma
música no teatro épico é personagem e ampliação, ela pode
estar em qualquer momento da peça, e em cada um ela nos
dará uma nova leitura. 



Compreendi aos poucos que a música no teatro épico,
para ser personagem no palco, deve ser capaz de ampliar
o que está sendo mostrado. Não explicar, nem encaixar-
se, mas ampliar a cena, o texto, o contexto, ampliar-se em
si mesma, dar possibilidades imaginativas ao público.

Os motivos que me levaram a cantar Foi Boto, Sinhá da
forma que cantei, nunca chegarão ao público,
objetivamente, mas artisticamente. Na verdade, nem
assim. Alguma coisa chegará, mas o público "vai ver o que
ele vai ver". Gostaria ainda de deixar registrado aqui, que
ouvi essa canção sendo cantada por aí, em provas de
canto, em vídeos que achei no Youtube, e eu mesma
cheguei a cantá-la em aula, mas nunca, nunca, ultrapassei
nenhuma camada ou me aprofundei em seus
significados, nem fui incentivada ou instigada a isso. Sabia
o que era o Boto? Sabia. Devia ter 17 anos quando a
cantei numa aula de canto, e quando a ouvi sendo
cantada. E eu me pergunto: como pude e como me
deixaram cantar essa música dessa forma? Como
apresentei essa música numa prova de canto, em frente
ao piano, de vestido preto e sapatilhas, sem pensar em
mais nada a não ser em como soaria minha voz e se eu
tiraria uma boa nota? Isso se aplica à muitas outras
músicas, mas essa especificamente me toca.

Tajá-Panema (verso 1): tajá: planta de folhas grandes e sem
flor, muito comum e variada na Amazônia; panema: palavra
indígena para tristeza. O Tajá-Panema é uma variedade de
Tajá que "chora", pois expele gotas de líquido de suas folhas. 
(Aliverti, 2005)

A lenda trata-se de um boto que transforma-se em um
homem muito bonito. Vestido de branco, adornado com
um chapéu para disfarçar suas feições verdadeiras, ele
parte em busca de uma mulher: a mais bonita ou a
virgem. Leva-a para as águas, e quando ela volta, está
grávida. 



Luís da Câmara Cascudo, antropólogo, liga a origem dessa
lenda à Grécia Antiga, onde o golfinho era um dos
símbolos da luxúria, associado também pelos romanos
aos cultos afrodisíacos. Essa relação chegou ao norte do
Brasil. CÂMARA CASCUDO, Luís da. Geografia dos mitos
brasileiros. São Paulo: Global, 2012.

Portanto, para mim, cantar essa música é contar essa
lenda, atravessando ou transpondo essas camadas que a
compõe. É uma lenda que nos apresenta o prazer
feminino, ou a busca por ele, ou também o abuso sexual
mascarado pelos elementos fantásticos...

De que forma posso adentrar tais camadas, ampliá-las?
Não quero que o público receba respostas. Ele não
precisa entender, mas pode sentir.

"Por exemplo, Brecht utilizava a música como instrumento
para enfatizar o que, em sua teoria teatral, ficou conhecido
como gestus. O gestus não tem ligação com movimentação,
mas, sim, com um princípio artístico focalizando uma
relação social. Nesse sentido, o gestus, de acordo com a
teoria brechtiana, é sempre um gestus social, isto é, situa o
expectador em um problema derivado das relações sociais."



"Um velho sábio, miserável na
aparência, mendigava pelas

ruas de uma cidade. Ninguém
lhe prestava atenção.

Um passante disse-lhe com
grande desprezo:

- Mas, o quê fazes aqui? Não vês
que ninguém aqui te conhece?

O homem pobre olhou
calmamente o passante e

respondeu-lhe:
- Que importância isso tem? Eu
me conheço e isso me basta. O

contrário é que seria um horror:
se todos me conhecessem e eu

me ignorasse!"



Fábula africana



Entrar no teatro com dúvidas e sair dele com outras ou
entrar no teatro com muitas certezas e sair de lá com
todas elas colocadas em xeque. Esse é o poder de um
teatro transformador, que acredita na capacidade
imaginativa e de raciocínio de um público pensante. É ver
o personagem de um pobre miserável no palco e não
sentir pena por sua condição, mas indignação. Ver o
mundo diferente... como queria Brecht com sua proposta
de um teatro para o povo, que fosse capaz de chegar
onde quisesse. Uma grande produção operística hoje,
com seus elaborados figurinos e grandes cenários e
iluminação, poderia viajar até outro público, poderia sair
de dentro de um grande teatro? O que restaria dela se
tudo isso lhe fosse retirado?
Uma das intenções de Brecht era fazer do palco uma
tribuna, onde o público enxergasse o meio em que vive e
as necessidades de mudança. Para que isso seja possível,
não deve haver ilusão.

"Às vezes sou assaltado pela ideia de que meus trabalhos
talvez sejam primitivos e antiquados demais, ou deselegantes
e pouco ousados. Vivo procurando novas formas e faço
experiências com meus sentimentos, como os mais jovens.
Mas depois, sempre percebo que a essência da arte é a
simplicadade, a grandeza e o sentimento e que o frescor é a
essência de sua forma. Isso está mal expressado, eu sei.
(Brecht, p. 13)

A relação hierárquica música, gesto, corpo, intenção foi
modificada. Aquilo que experimentei primeiro em texto
falado, em gesto, pequenas intenções narrativas,
adentrou-se em meu canto quando, e somente quando,
senti a necessidade de cantar.
Essa ordem de trabalho, essa forma a qual me propus me
ajuda a sentir-me enquanto corpo sonoro. Pois por vezes
é difícil trazer o corpo que me acompanha nos metrôs,
ônibus e todas as aventuras da vida, para o espaço do
canto na universidade, para o canto lírico. Tenho uma
sensação esquisita quando ouço que o gesto 



deve vir depois de tudo, depois de "estar com a música
na boca". Mas se é o corpo que canta, e não somente a
garganta, como vou colocar a música na boca sem me
sentir livre para movimentar meu instrumento? Com
consciência, sim, mas também com liberdade. Deixar o ar,
matéria prima do canto, conduzir meu corpo,
instintivamente, para depois começar a lapidar... No
teatro que experimentei, o jogo que levava o corpo
primeiro, a experimentação, o improviso, as primeiras
reações, primeiro colocar para depois tirar e lapidar.

Creio ser de máxima importância conseguir falar sobre o
que gostamos e o que não gostamos, mas o mais
importante: os porquês disso. Quando se trabalha com
arte, devemos conseguir criticar o trabalho do outro. A
crítica não é algo ruim ou condenável. É pensar sobre o
que se viu, ouviu, leu...

Um dos exercícios mais profundos que fazemos na
vivência teatral é o exercício da crítica. Exercita quem faz
e quem ouve. Para fazê-la, partimos do sentir e não do
entendimento. Pois sentir é experiência, e entendimento
diz respeito à informação. Para fazer a crítica não se parte
do lugar da expectativa. O que você viu é o que você viu.
Assim como para o público não importa qual a
expectativa concreta da atriz ao entrar no palco, também
a atriz não pode se deixar levar por expectativas do
público ao adentrar o teatro. Frases como "eu faria
diferente..." ou "por que você fez assim e não assado?" ou
"não entendi, então não sou capaz de falar", são evitadas
nos nossos exercícios de elaboração da crítica. Saber o
que o outro sentiu é muito mais instigante para um
artista durante a construção do seu trabalho.

Por vezes me decepcionei ao mostrar esse processo para
outros, pois a devolutiva que ouvi foi sempre partindo do
"eu faria assim, mas tudo bem se você fizer diferente" ou
"veja como pode ser se você fizer assado...", mas
pouquíssimo sobre aquilo que a pessoa tinha visto e
ouvido. Pouquíssmo sobre o que eu fiz. 



Os pré conceitos sobre mim, a suposição de que eu tinha
medo, de que eu era muito tímida e que por isso eu não
seria muito boa para um determinado gênero musical, as
expectativas de um desempenho que não poderia surgir
assim, fizeram-me pensar que talvez o canto lírico não
seja pra mim. Esse trabalho me ajuda a provar o
contrário.

Para a escolha desses exemplos em vídeo que apresento
nesse trabalho, em nenhum momento parti de conceitos
tais como: "são necessárias uma canção brasileira, uma
alemã, outra francesa e uma em italiano". 
Não acho que preciso provar que durante meu curso na
Universidade de São Paulo, passei pelo repertório
considerado importante (o repertório de uma minúscula
parte da Europa), um pouco de canção brasileira, e
NENHUMA compositora! A escolha dessas músicas foi da
minha vontade de explorar esses textos e essa
musicalidade. São duas brasileiras, de um mesmo
compositor, e uma alemã. E existem mais centenas de
canções que eu gostaria de explorar ainda, sejam elas
francesas, espanholas, russas, polonesas, japonesas...
Mas por ora, são essas com as quais brinquei e foram
elas que me deram um primeiro impulso exploratório do
teatro épico na canção.

"O fato de o conteúdo, de um ponto de vista técnico, se ter
tornado - pela renúncia à ilusão (...) - uma parte integrante
autônoma, em função da qual o texto, a música e a imagem
assumem determinados 'comportamentos', e o fato de o
espectados, em vez de gozar da possibilidade de
experimentar uma vivência, ter, a bem dizer, de se sintonizar,
e, em vez de se imiscuir na ação, ter de descobrir soluções,
deram início a uma transformação que excede, de longe,
uma mera questão formal. Principia-se, sobretudo a
conceber a função própria do teatro, a função social."
(Brecht, p.19)



São Paulo, em algum momento do começo de 2021

Sobre sábado: Vivência musical
A música como personagem (a sua totalidade) torna-se
personagem - que comenta a ação, que contrapõe, que
reforça, que faz pensar, que também pode causar
estranhamento necessário para que aquele que assiste possa
se distanciar. Quais os elementos que formam a música, a
serem utilizados na construção dessa personagem? Melodia
formada por notas, ritmo, silêncios, texto, e enfim o corpo
voz



Jogo
da
e

na
música



Já dizia Murray Schafer: "Música é uma organização de sons
(ritmo, melodia, etc) com a intenção de ser ouvida." 

Existe aí então uma vontade do ouvinte de se relacionar
com aquele som, uma espécie de jogo do momento, um
desejo de experienciar o som. Teca Alencar de Brito, em
seu livro Um Jogo Chamado Música, nos apresenta
pontos interessantes quanto ao jogar musical: 

"Mais do que reproduzir tons e ritmos ou desenvolver a
disciplina necessária à boa repetição de modelos musicais
estabilizados, fazer música pode ser um jogo que se atualiza
na relação com as forças do sensível." (Brito, p.26)

Um compositor joga quando opta por uma tonalidade,
quando escolhe notas e ritmos e descarta outros. E
quando esse pedaço de papel que chamamos de
partitura, com códigos e símbolos, chega às mãos de um
intérprete, ele é inserido, ou deveria ser, na partida do
jogo. Teca Alencar de Brito continua sua definição:

"Refiro-me, isto sim, ao jogo musical em si mesmo, ou seja, à
ideia da Música como uma espécie singular de jogo. Jogo
ideal, reafirmo, que jogamos pelo prazer de jogar, sem
ganhadores ou perdedores". (Brito, p.27)

É interessante pensar que "to play" em inglês pode
significar brincar ou jogar e o mesmo verbo se usa para
referir-se ao que faz um ator ou atriz de teatro. "Theater
play" como substantivo seria então a peça de teatro. Em
Um Jogo Chamado Música, a autora também nos chama
atenção para o fato:

 



"(...) em diversos idiomas, a mesma palavra define brincar e
tocar um instrumento. Na língua inglesa, a título de exemplo,
o verbo to play se refere à brincadeira infantil e também à
realização musical, o mesmo acontecendo no idioma francês
(jouer) e também no alemão (spielen). Em português, usamos
o verbo tocar, assim como ocorre no idioma espanhol,
colocando o foco, de certa forma, em outro lugar: lugar da
técnica, do conhecimento específico, do resultado sonoro-
musical esperado". (Brito, p.28)

A escolha de mexer com objetos ou algum outro
instrumento durante a minha performance, ou mesmo a
minha vontade de transitar entre duas línguas numa
mesma canção, vem dessa tentativa de brincar, de ter
prazer. Muito me entristece ouvir de colegas e de mim
mesma- e ouvi isso durante toda a minha graduação - "eu
fazia mais música antes de entrar na faculdade do que
agora" ou "trabalhe com o que você ama e você nunca
mais amará aquilo". Que tipo de ambeinte está sendo
criado para a experimentação e pesquisa? 

Quando estudamos, repetimos um dedilhado, um acorde,
uma frase musical, como parte do nosso treino, para fixar,
para aprender... Mas na verdade, essa repetição nunca é
igual. O "fazer de novo" já implica o novo. E isso é parte da
brincadeira da criança! Pode haver jogo no aprendizado
motor, no estudo e deve haver jogo na performance, para
que aquilo se torne vivo, para que se relacione com o
aqui e agora. Como uma criança que aprende a pular
corda depois de errar várias vezes e tentar de novo. Pois
existe um prazer naquilo.

"Sabemos que a repetição é para a criança a essência da
brincadeira, que nada lhe dá tanto prazer como 'brincar
outra vez'. Tudo se arranjaria, se pudéssemos fazer duas
vezes as coisas - a criança age segundo esse pequeno ditado
de Goethe" (Benjamin, p. 271)

 



Cena 3:
Sie liebten, sich

beide
Clara Wieck



Encontrei nessa canção uma narradora. Um sujeito que
conta a história de duas pessoas que se amavam, mas
que nunca admitiram seu amor um para o outro. Ela é tão
sucinta, e por isso tão mágica. Não há explicações,
detalhes em demasia... as pessoas sobre as quais a
narradora conta podem ser de qualquer lugar, de
qualquer gênero. Pode se tratar de qualquer tipo de
amor, podem haver inúmeros e inesgotáveis motivos para
que eles tenham passado a vida sem se declararem. 

Me deparo com um primeiro desafio: a música é em
língua alemã. 

Vou voltar um pouquinho no tempo novamente, dessa
vez para 2016 (se não me falha a memória), ano em que
participei como atriz da montagem de Santo Dias: da roça
à fábrica. Tratou-se de uma homenagem a Santo Dias,
operário metalúrgico morto pela polícia em 1979, num
piquete de greve. 

Todas as músicas escolhidas para serem cantadas no
palco eram músicas do mundo, autônomas, livres, que
cantavam sonhos, desejos, busca por liberdade; o povo
brasileiro colocado em música. Mas também o mundo.
Uma delas era em inglês. Foi a única em língua
estrangeira, pelo que me lembro. Também não me
lembro de quem foi a proposta, mas uma das atrizes
traduzia cada estrofe da música, em cena. Atrás dela, um
coro de uns cinquenta jovens atores cantavam a música,
e a cada espacinho sem canto, ela falava à plenos
pulmões a tradução da estrofe que tinha acabado de ser
cantada. Havia nela uma força de vontade de atravessar
com sua voz uma banda de instrumentos e buscar, à
muito custo, um minúsculo espaço de tempo disponível.
Aposto sinceramente que metade da plateia não ouvia o
que ela falava. Provavelmente só as primeiras filas
puderam ouvir a tradução de Imagine, de John Lennon.

 



Talvez nem fosse necessário traduzir, você pode pensar.
Foi o que eu pensei, até pegar a letra para decorá-la - a
melodia já sabia de cor - e perceber que eu nunca havia
entendido metade daquele texto. Uma música que para
mim tinha aquele tipo de melodia que gruda na cabeça,
que a gente ouve em festas na hora da música lenta, que
a gente não presta atenção.

Bom, naquele momento percebi que a música falava de
um mundo melhor, unido, sem fronteiras, sem violência. E
foi aí que eu tive uma quase certeza de que mais da
metade do público jamais tinha parado para entender do
que se tratava a letra. Em 2020 e agora, em 2021, como
diretora musical e preparadora vocal, estive e estou em
contato direto com os jovens da vivência, falando,
discutindo e fazendo música, e pude comprovar por
experiência própria que mais da metade não se
aprofunda naquilo que ouve.  

Desde o ano passado - 2020 - proponho para eles um
exercício semanal: que todo encontro um deles traga
uma música para todos ouvirem. Uma das músicas
trazidas possuía um conteúdo de cunho bastante
machista. No exercício, sempre falo por último, assim
como a pessoa que trouxe a música, e todos os outros
falam antes, à vontade .Gostaram da canção, acharam
divertida. Por fim, li a letra dela para eles, e pude ver a
expressão de surpresa. Não haviam realmente escutado
a canção com essa atenção. O debate que aquele
exercício gerou foi mágico!

Voltando à apresentação de Santo Dias, o fato de ela ter,
visivelmente, se esforçado tanto para falar aquela
tradução, com certeza distanciou todo mundo da música
Imagine. Se alguém queria balançar ao som da canção, ou
cantarolar, com certeza não o fez. Aquilo quebrou
qualquer quarta, quinta, sétima parede.. 



Tudo isso que relatei me serviu então de inspiração para
tentar realizar uma tradução junto da música. Eu poderia
simplesmente não traduzi-la, mas senti que gostaria que
o público entendesse as palavras, e eu mesma gostaria
de dizê-las com minha voz. Além disso, dessa forma eu
consigo experimentar fragmentar a música e brincar com
ela aos pedaços, o que me permite também brincar de
mostrar e narrar. Afinal, não faz sentido fazer tanto o
texto em português quanto a música em alemão, da
mesma forma.



São Paulo, 12 de fevereiro de 2021
Trabalho com o texto falado de Sie Liebten sich beide - texto
falado em português, como uma narradora de um fato.
Pensar no que eu digo e na pergunta de reação do público,
por exemplo:

- "Eles se amavam, mas nenhum queria isso ao outro
admitir" - E o que aconteceu?
- "Eles se olhavam apenas sorrateiramente enquanto
queriam de amor morrer" - E então eles admitiram? 
- "Eles se separaram finalmente" - Eles vão se reencontrar?
- "E se viam não mais do que raramente em sonho. Eles há
muito tempo estão mortos e nunca souberam de tudo isso..."

A narradora narra em português e as personagens são
mostradas no canto em alemão, através de gestos e
expressões. Minha primeira experimentação foi sentar-me
numa cadeira e debruçar-me sobre um público que imaginei.
Comecei a contar essa história para eles, sem pensar muito.
Percebi certas ironias em determinadas falas. Me perguntei
por que e se isso era necessário. Se eu sou narradora, narro e
deixo que o público tire conclusões? Até onde posso ir sem
tirar espaço de imaginação do público, espaço para ele se
colocar? Tentei ouvir o público invisível e imaginei que
perguntas eles me fariam durante minha narração, e
busquei na minha interpretação onde um gesto meu poderia
mostrar algo para eles. Me veio essa vontade de quebrar a
música ao meio para narrar. Queria que o público
entendesse a letra, sem precisar entender alemão ou ler a
tradução num folheto ou legenda.



https://youtu.be/MaCH_4mfGlQ


O começo do
começo



"O mundo perceptivo da
criança está marcado pelos
traços da geração anterior

e confronta-se com eles.
Não são os adultos que dão

em primeiro lugar os
brinquedos às crianças?"

O Brinquedo e a Brincadeira
em Magia e técnica, arte e

política (Benjamin, 1993)



Essas canções nada significam se não forem significadas.
Pedaços de papel, partituras? Eu posso saber tudo sobre
um compositor, onde ele nasceu, quantas esposas teve,
se morreu jovem, se morreu velho... isso é muito
interessante para quem quer se debruçar sobre isso, mas
e para quem ouve? Como despertar a curiosidade do
público para que este também queira descobrir quem foi
esse compositor? 
É possível continuarmos a fazer arte ignorando nossos
contextos? Espaços com bons pianos, boa acústica, são
maravilhosos, mas quem chega até eles? Se eu fizer à
risca esse repertório europeu, provarei que sou cantora
lírica? Música erudita nada tem a ver com popular? 

Creio que a vida pós pandemia não será igual. Acho que
não pode ser, pois não podemos mais adentrar um
espaço público como o departamento de música de uma
universidade como a USP, e não falar sobre Brasil,
América Latina, sobre nossas histórias. Precisamos nos
narrar. 

Nós não "colocamos no palco" o que não temos, creio eu.
Talvez só seja possível mostrar algo que, de alguma forma
esteja dentro de nós. E todos temos algo a dizer pois
temos histórias vividas, experiências, sonhos, desejos e
imaginação. Também acredito que todo ser humano é
artista, seja qual for sua profissão. Arte é expressão
humana. Nesses anos de faculdade, por vezes me
pareceu que esta arte foi sendo deixada pelo caminho.

Conheci o teatro épico e alguns de seus conceitos através
da experiência, e não da teoria. Experienciei sem saber o
que era aquilo, e quando foi o momento de "dar nome
aos bois", todos esses conceitos e nomes que ouvi,
fizeram algum sentido para mim. Eu já havia vivido aquilo.
Por isso, este trabalho é mais um relato de experiência ou
uma narração... pois acredito que uma arte profunda, que
plante a semente do questionamento, da dúvida, precisa
de intercâmbio com o outro, seja o outro seu público, seu
parceiro de cena... 



Como a voz carrega, ou melhor, é feita de experiências,
nada mais satisfatório que sentir-se livre para expressá-
las à quem queira ouvir.

Durante boa parte da minha graduação, esperei o dia em
que teria oficialmente me tornado cantora, pois logo ao
adentrar o curso ouvi que eu ainda não poderia ser
considerada como tal. Como não, se havia acabado de
cantar numa prova para entrar ali? Como não, se havia
cantado toda a minha vida até aquele momento? Talvez o
dia em que desse conta do repertório de soprano
previsto para o curso? No dia em que estivesse com a
"voz na boca" e o agudo encorpado? Esperei, embora
tenha sido difícil admitir isso para mim mesma, para ouvir
que minha "voz chegou", e que eu poderia então colocar o
gesto, até então escondido num corpo tenso e
constantemente chamado de "desalinhado". Todas essas
sensações cresceram comigo nesses anos e chegaram a
um ponto culminante agora, ao finalizar o curso. Qual a
música que quero fazer? Como? Para quem? 

As mais recentes percepções, muitas delas narradas
nesse trabalho, estão aos poucos clareando minha
mente. 



"As águas daquele mar ficaram
em ebulição, cresceram até

formar uma enorme montanha
que subiu e desceu

repentinamente, para engolir
tudo que lhe ficava ao alcance.

A Ilha do Nevoeiro era de origem
vulcânica; desapareceu no seio

do oceano, como Rainha do
Ignoto no meio do infinito".



fim?



Referências Bibliográficas

ALIVERTI, Márcia Jorge. Uma visão sobre a
interpretação das canções amazônicas de
Waldemar Henrique. DOSSIÊ AMAZÔNIA
BRASILEIRA , São Paulo, v. 2, 25 ago. 2005. DOI
https://doi.org/10.1590/S0103-
40142005000200016. Disponível em:
https://www.scielo.br/j/ea/a/GwrP5ktwYRMWbfkj
nNRSyFk/?lang=pt. Acesso em: 22 set. 2021.

ARENDT, Hannah. Homens em tempos
sombrios. São Paulo: Companhia das Letras,
2008. 350 p. ISBN 9788535913293.

BENJAMIN, Walter. Ensaios sobre Brecht. 1. ed.
São Paulo SP: Boitempo, 2017. 152 p. ISBN
9788575595664

BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e
política: Ensaios sobre literatura e história da
cultura. 3. ed. São Paulo SP: Brasiliense, 1993.
254 p. v. 1.

BORGES, Luiz Paixão. Brecht e Stanislavski:
divergências formais e confluências estéticas.
Dramaturgia em foco: Edição especial - 120 anos
do nascimento de Bertolt Brecht, [s. l.], v. 2, ed.
2, 27 jan. 2019. Disponível em:
https://www.periodicos.univasf.edu.br/index.php
/dramaturgiaemfoco/article/view/391. Acesso
em: 15 jan. 2021.

BRECHT, Bertolt. Sobre a atitude crítica. In:
__________. Poemas: 1913-1956. 5. ed. Seleção e
tradução de Paulo César de Souza. São Paulo,
SP: Editora 34, 2000. p. 259



BRITO, Teca Alencar de. Um jogo chamado música:
escuta, experiência, criação, educação. 1. ed. São
Paulo: Peirópolis, 2019. 196 p. ISBN 9788575965993.

BROOK, Peter. Na ponta da língua: reflexões sobre
linguagem. São Paulo: Edições Sesc, 2019. 96 p. ISBN
9788594931962.

CÂMARA CASCUDO, Luís da. Geografia dos mitos
brasileiros. São Paulo: Global, 2012.

DAWSEY, John Cowart. De que riem os "Boias-Frias"?:
Walter Benjamin e o teatro épico de Brecht em
carrocerias de caminhões. 1999. 518 p. Tese de livre-
docência (Livre-docência em Antropologia Social) -
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, São
Paulo, 1999. Disponível em:
https://antropologia.fflch.usp.br/node/616. Acesso em: 11
maio 2021.

FREITAS, Emília. A Rainha do Ignoto. 1. ed. São Caetano
do Sul: Wish, 2020. 416 p. ISBN 978-85-67566-27-6.

ROSENFELD, Anatol. O teatro épico. 6. ed. São Paulo SP:
Perspectiva, 2010. 184 p. ISBN 9788527301282.

SANTOS, Wanderson Barbosa dos. O pensamento
indisciplinado de Walter Benjamin: teoria, crítica,
messianismo judaico e o teatro épico nos escritos de
1930 a 1940. Orientador: Prof. Dr. Stefan Fornos Klein.
2019. 201 p. Dissertação (Pós-Graduação em Sociologia) -
Instituto de Ciências Sociais, Universidade de Brasília,
Brasília, 2018. Disponível em:
https://repositorio.unb.br/handle/10482/34460. Acesso
em: 13 jul. 2021

SISTO, Celso. Textos e Pretextos sobre a arte de
contar histórias. 2. ed. Curitiba: Positivo, 2005. 144 p.
ISBN 8574724130.



SOBRINHO, Agenor Bevilacqua. A respeito de Ensaios
sobre Brecht, de Walter Benjamin. Dramaturgia em
foco: Edição especial - 120 anos do nascimento de Bertolt
Brecht, [s. l.], v. 2, n. 2, 7 jan. 2019. Disponível em:
https://www.periodicos.univasf.edu.br/index.php/dramatu
rgiaemfoco/article/view/410. Acesso em: 19 fev. 2021.

WISNIK, José Miguel. O som e o sentido: Uma outra
história das músicas. 3.ed. São Paulo: Companhia das
Letras, 2017. ISBN 9788535929690.


