
  

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

FACULDADE DE DIREITO DE RIBEIRÃO PRETO 

 

 

 

 

 

 

TAÍSA MARA PINHEIRO SILVA 

 

 

 

 

UM ABISMO DE VOZES NA CULTURA: DISCURSOS SOBRE A FEMINILIDADE 

E A LEI DO FEMINICÍDIO. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Orientadora: Profa. Dra. Fabiana Cristina Severi 

 

Ribeirão Preto 

2015 



  

 

 

TAÍSA MARA PINHEIRO SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

UM ABISMO DE VOZES NA CULTURA: DISCURSOS SOBRE A FEMINILIDADE 

E A LEI DO FEMINICÍDIO. 

 

 

Trabalho de conclusão apresentado à banca 

examinadora da Faculdade de Direito de Ribeirão 

Preto da Universidade de São Paulo como 

requisito parcial para a obtenção do título de 

Bacharel em Direito. 

Orientadora: Profa. Dra. Fabiana Cristina Severi 

Departamento de Direito Público 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ribeirão Preto 

2015 



  

 

 

Autorizo a reprodução e divulgação total ou parcial deste trabalho, por qualquer meio 

convencional ou eletrônico, para fins de estudo e pesquisa, desde que citada a fonte. 

 

 

 Silva, Taísa Mara Pinheiro 

 Um abismo de vozes na cultura: discursos sobre a feminilidade e a lei do feminicídio. 

Ribeirão Preto, 2015. 

 120 p.; 30 cm. 

 Trabalho de Conclusão de Curso, apresentado à Faculdade de Direito de Ribeirão 

Preto/USP. 

 Orientadora: Severi, Fabiana Cristina. 

 PARTE I - A PALAVRA 1. O parto da palavra. 2. Análise do discurso: a desigualdade 

de vozes 3. Palavra de mulher: Virgínia Woolf em “Um teto todo seu” PARTE 2 - A 

IMAGEM 1. Uma cena de tirar o fôlego… (ou a paz?) 2. Ingmar Bergman e a 

incomunicabilidade 3. Gritos e Sussurros: o silêncio em vermelho PARTE 3 - O TEMPO E 

OS ESPAÇOS 1. A mulher seus espaços e seus hiatos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 

 

Nome: SILVA, Taísa Mara Pinheiro 

Título: Um abismo de vozes na cultura: discursos sobre a feminilidade e a lei do feminicídio. 

Ribeirão Preto 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à 

banca examinadora da Faculdade de Direito de 

Ribeirão Preto da Universidade de São Paulo como 

requisito parcial para a obtenção de título de 

Bacharel em Direito. 

 

 

Aprovado em: 

 

Banca Examinadora 

 

 

Prof.(a) Dr.(a) ________________________ Instituição: ________________________ 

 

 

Julgamento: _________________________ Assinatura: _________________________ 

 

 

 

 

Prof.(a) Dr.(a) ________________________ Instituição: ________________________ 

 

 

Julgamento: __________________________ Assinatura: ________________________ 

 

 

 

 

Prof.(a) Dr.(a) ________________________ Instituição: ________________________ 

 

 

Julgamento: __________________________ Assinatura: ________________________ 

 

 

Ribeirão Preto, _____ de _____________________ de 2015. 

  

 



  

 

 

RESUMO 

 

Discursos sobre a feminilidade surgidos com a ascensão da burguesia, especialmente pós-

revolução francesa, marcaram os corpos das mulheres com as inscrições de como deveriam 

ser e se comportar socialmente. Nossa análise recai sobre o peso desses discursos na 

construção do sujeito, do gênero e do espírito da época, dado que sendo seres de cultura, e 

somos primeiramente constituídos de palavras – talvez nossa única possibilidade de acessar o 

outro, ou mesmo de exercer poder sobre esse outro. E assim foi na história das mulheres, os 

discursos opressores burgueses tiveram o efeito de silenciamento e clausura sobre as 

mulheres, objetificando-as. No processo de reificação das mulheres a violência emerge muito 

nitidamente, deixando antever que a cultura viabiliza abusos e mortificação sobre tudo que 

soa “feminino”. 

 

Palavras-chave: Mulheres; Discurso; Feminicídio; Feminilidade; Palavras. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 

 

ABSTRACT 

 

Discourses about femininity emerged from the rise of bourgeoisie, more specifically after 

French Revolution, have marked the women bodies with inscriptions of how they should 

socially behave. This analysis focus on the importance of these discourses in the building of 

the subject, gender and spirit of that time, considering that once being culture individuals, we 

are chiefly constituted of words; maybe our only possibility to access others, or even exercise 

power over others. And so it has been in women history; the oppressive bourgeoisie 

discourses have had the silencing and cloistering effects on them. In the process of the woman 

reification, the violence has clearly emerged, showing that a community culture allows abuses 

and mortification over everything which sounds feminine. 

 

Keywords: Women; Discourse; Feminicide; Femininity; Words. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 

 

SUMÁRIO 
 

1 INTRODUÇÃO ................................................................................................................. 8 

2 METODOLOGIA ........................................................................................................... 12 
3 PARTE I – A PALAVRA ............................................................................................... 17 

3.1 O parto da palavra ................................................................................................... 17 
3.2 Análise do discurso: a desigualdade de vozes ........................................................ 20 
3.3 Palavra de mulher: Virgínia Woolf em “Um teto todo seu”. ............................... 33 

4 PARTE II – A IMAGEM................................................................................................ 40 
4.1 Uma cena de tirar o fôlego… (ou a paz?) .............................................................. 40 
4.2 Ingmar Bergman e a incomunicabilidade ............................................................. 41 
4.3 Gritos e Sussurros: o silêncio em vermelho ........................................................... 43 

5 PARTE III - OS TEMPOS E OS ESPAÇOS ................................................................ 68 
5.1 A mulher seus espaços e seus hiatos: ...................................................................... 68 

5.1.1 Um esboço sobre o surgimento dos espaços públicos ........................................ 69 
5.2 Sobre o tempo ........................................................................................................... 75 

5.2.1 Retratos e marcas que ainda vivem: O culto da invalidez e a violência simbólica.

 75 

6 PARTE IV – A AÇÃO .................................................................................................... 83 
6.1 O Feminicídio: conceito e lutas ............................................................................... 83 

6.2 Desejo punitivo ou reconhecimento histórico? ...................................................... 88 
6.3 O feminicídio como nomeação ................................................................................ 90 

7 CONCLUSÃO ................................................................................................................. 94 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ................................................................................. 97 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 

 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

Figura 1 - Ingrid Thulin (Karin), Kari Sylwan (Anna), Liv Ullmann (Maria) e Harriet 

Andersson(Agnes) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist .............................. 44 

Figura 2 - Ingrid Thulin (Karin), Kari Sylwan (Anna), Liv Ullmann (Maria) cena de Gritos e 

Sussuros fotografia de Sven Nykvist. ....................................................................................... 46 

Figura 3 - Ingrid Thulin (Karin), Kari Sylwan (Anna), Liv Ullmann (Maria) e Harriet 

Andersson(Agnes) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist .............................. 47 

Figura 4 - Kari Sylwan (Anna) e Harriet Andersson(Agnes) cena de Gritos e Sussuros 

fotografia de Sven Nykvist. ...................................................................................................... 48 

Figura 5 - Liv Ullmann (Maria) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist. ........ 49 

Figura 6 - Kari Sylwan (Anna) e Harriet Andersson(Agnes) cena de Gritos e Sussuros 

fotografia de Sven Nykvist ....................................................................................................... 50 

Figura 7 - Kari Sylwan (Anna) e Harriet Andersson(Agnes) cena de Gritos e Sussuros 

fotografia de Sven Nykvist ....................................................................................................... 51 

Figura 8 - Luigi Strano.Institut d’art de Florence: Istituto statale d’arte .................................. 52 

Figura 9 - Kari Sylwan (Anna) em cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist ..... 53 

Figura 10 - Kari Sylwan (Anna) em cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist ... 54 

Figura 11 - Kari Sylwan (Anna) e Harriet Andersson(Agnes) cena de Gritos e Sussuros 

fotografia de Sven Nykvist ....................................................................................................... 54 

Figura 12 - Ingrid Thulin (Karin), Kari Sylwan (Anna), Liv Ullmann (Maria) e Harriet 

Andersson(Agnes) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist .............................. 55 

Figura 13 - Harriet Andersson(Agnes) em cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven 

Nykvist ..................................................................................................................................... 56 

Figura 14 - Harriet Andersson (Agnes) em cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven 

Nykvist ..................................................................................................................................... 57 

Figura 15 - Harriet Andersson(Agnes) em cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven 

Nykvist ..................................................................................................................................... 58 

Figura 16 - Harriet Andersson(Agnes) em cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven 

Nykvist ..................................................................................................................................... 58 

Figura 17 - O padre em cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist ...................... 59 

Figura 18 - Liv Ullmann (Maria) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist ....... 60 

Figura 19 - Ingrid Thulin (Karin), Liv Ullmann (Maria) cena de Gritos e Sussuros fotografia 

de Sven Nykvist ........................................................................................................................ 60 

Figura 20 - Liv Ullmann (Maria) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist ....... 61 

Figura 21 - Liv Ullmann (Maria) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist ....... 61 

Figura 22 - Ingrid Thulin (Karin), Liv Ullmann (Maria) cena de Gritos e Sussuros fotografia 

de Sven Nykvist ........................................................................................................................ 62 

Figura 23 - Ingrid Thulin (Karin) e Kari Sylwan (Anna) em cena de Gritos e Sussuros 

fotografia de Sven Nykvist ....................................................................................................... 63 

Figura 24 - Ingrid Thulin (Karin) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist ....... 64 

Figura 25 - Ingrid Thulin (Karin) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist ....... 64 

Figura 26 - Ingrid Thulin (Karin) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist ....... 65 

Figura 27 - Ingrid Thulin (Karin) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist ....... 66 

Figura 28 - Ingrid Thulin (Karin) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist ....... 67 

Figura 29 - Ingrid Thulin (Karin) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist ....... 67 

Figura 30 - Ingrid Thulin (Karin), Kari Sylwan (Anna), Liv Ullmann (Maria) e Harriet 

Andersson(Agnes) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist .............................. 68 



  

8 

 

1 INTRODUÇÃO 
 

O trabalho tem como objetivo captar como a cultura ocidental vê e concebe as 

mulheres. É imprescindível que ao tratar o tema delimitações necessárias sejam feitas para 

não soarmos essencialistas ou enfatizarmos uma dualidade – que deixa antever até certo 

antagonismo – entre homens e mulheres. 

Ao contrário, se há uma preocupação é a de abandonar noções naturalizadas ou 

generalistas. Contudo, o esclarecimento se faz mister, dado que não raro, levados pelas 

construções culturais vigentes, tomemos as mulheres as quais são o objeto deste estudo como 

a mulher "padrão" ou " universal". 

Contrariando esta indicação, nos direcionamos a um estudo bastante específico: 

trataremos das mulheres burguesas, brancas, europeia, urbanas, cuja orientação sexual era 

predominantemente heterossexual e que cujo discurso histórico se origina por volta do século 

XIX. E, se, em algum momento no nosso texto há “mulher”, no singular, é preciso esclarecer 

ao leitor que são às mulheres com as características supracitadas a que nos referimos. 

  Temos já hoje uma discussão ampla que faz obsoleta a visão de que se nasce 

mulher, bem como a fábula de que há comportamentos e condutas inatas para mulher. Sem 

dúvidas a raça, a condição social, habitacional e a orientação sexual assim como sua maneira 

de se relacionar com a feminilidade, fazem de cada mulher única, sendo válida, portanto, a 

assertiva clássica de Simone de Beauvoir de que não se nasce mulher, mas sim, torna-se 

mulher. 

É possível, inclusive, que as mulheres não se identifiquem à feminilidade, e tão 

pouco à famigerada “natureza feminina”. Cada mulher, portanto, deve ser entendida em sua 

singularidade, para que possam narrar suas próprias histórias – há tanto escritas 

prioritariamente pelos homens – que devem englobar a riqueza da diversidade da 

manifestação sexual, racial e a possibilidade de criar novos discursos e novos papéis, sempre 

uma a uma. 

E é justamente aqui que se dá a tônica desta análise: estudaremos a construção de 

uma noção de feminilidade predominante ou essa espécie “natureza” feminina na cultural 

ocidental e como e o porquê ela tomou como universais aquelas mulheres as quais 

descrevemos como objeto de pesquisa. E além e, talvez, mais importante, como essa 

construção equivocada colaborou para legitimar um discurso poderoso que oprimiu – e 

continua a oprimir – as vozes das mulheres. 



  

9 

 

A escolha por um tom histórico nesse exame deveu se ao fato de que muitas 

construções de um período histórico passam através do tempo de maneira quase intacta, 

sustentada pelos costumes, preconceitos, e naturalizações da cultura – ou de fundo biológico. 

A eleição de um período, contudo, precisa ser consciente e fazer sentido: aprofundamo-nos 

nos discursos surgidos pós-revolução francesa e que se consolidam especialmente no século 

XIX, porque a lógica burguesa ajuda a inaugurar o que se poderia chamar de sujeito moderno. 

Maria Rita Kehl, em seu livro "Deslocamentos do feminino", diz que foi o século 

XIX que apresentou à história esse novo tipo de sujeito: o sujeito moderno. Relatando que a 

“urbanização, industrialização bem como a organização da vida pelos parâmetros da eficácia 

industrial e da moralidade burguesa, além do nascimento da família nuclear e a separação 

nítida entre os espaços público e privado” (KEHL, 2008, p.32) fizeram criar conceitos, 

simbolismos e maneiras de viver bastante novas historicamente, lembrando que, 

anteriormente ao surgimento dessas "classes" burguesas – que é muito mais um modo de 

existir do que propriamente uma “classe” econômica – a Europa ainda era regida por uma 

lógica da nobreza, em que o nome e a família a qual o sujeito pertencia determinavam grande 

parte de seu destino. 

 

A liberdade, ideal moderno inaugurado com a Revolução Francesa e transformado 

em direito individual com o estabelecimento da burguesia como classe hegemônica 

na Europa, cobra o preço do desamparo e do desenraizamento. As tradições que, nas 

antigas monarquias determinavam os destinos dos súditos de acordo com a origem 

familiar, foram gradativamente sendo desautorizadas pelos novos valores advindos 

da recém inaugurada mobilidade social. (KEHL, 2008, p.34) 

 

A criação de um padrão de feminilidade e talvez e especialmente a criação da família 

nuclear tradicional tiveram um papel crucial para a manutenção da moral burguesa, e, 

portanto, da constituição deste sujeito moderno. Fazer as mulheres se encaixarem a essa 

feminilidade foi um encargo desse sujeito desejoso de segurança – deslocado e desamparado 

por uma quebra histórica - que ali surgia e que via na família já citada e na delegação da 

mulher ao lar, à maternidade e a tudo que dizia respeito ao ambiente privado, uma nova 

possibilidade de enraizamento e sobrevivência. 

Anteriormente, à época da monarquia e da nobreza, não fazia sentido falarmos de vida 

privada como conhecemos hoje, é sabido que, na vida na corte, os atos dos reis e rainhas eram 

assistidos e que as “famílias” eram extensas e os laços nem sempre se davam pelo sangue, por 

exemplo. Há quem se vangloriasse de poder assistir aos reis e rainhas almoçarem ou se 

vestirem. 



  

10 

 

Na ética burguesa ao contrário, espaços públicos e espaços privados eram bastante 

delimitados. Na lição de Maria Rita Kehl, vemos: 

 

(...) o século XIX – também ao contrário do período anterior – criou um 

antagonismo entre liberdade e convenções sociais – a primeira passa ao domínio 

privado, as segundas ao espaço público. A autoconsciência de ser um individuo, 

diferenciado de todos os outros, não favoreceu a espontaneidade de expressão do eu; 

pelo contrário, a inibiu. O sentimento espontâneo facilmente era classificado como 

fora do normal. O domínio público, espaço das transações comerciais, sociais e 

políticas das grandes cidades do século XIX, era o espaço de convivência entre uma 

multidão de desconhecidos, formada por uma diversidade de tipos sociais sem 

precedente na história do Ocidente. (KEHL, 2008, p. 43) 

 

E ainda: 

 

Para os homens, sobretudo, condenados a viver seu dia-a-dia na selva das cidades, a 

família tornava-se um lugar sagrado, cuja harmonia e tranquilidade estariam a cargo 

daquela que cada um escolheu para esposa (...) Devo me deter sobre a constituição 

deste lugar – a família nuclear e o lar burguês – tributária da criação de um padrão 

de feminilidade que sobrevive ainda hoje, cuja principal função, como veremos, é 

promover o casamento, não entre a mulher e o homem, mas entre a mulher e o lar. A 

segunda função da feminilidade nos moldes modernos foi a adequação entre a 

mulher e homem a partir da produção de uma posição feminina que sustentasse a 

virilidade do homem burguês. 

A adequação das mulheres a estas funções foi fruto de uma enorme produção 

discursiva, como veremos logo adiante. Se hoje nos deparamos com uma ideia de 

feminilidade que nos parece tradicional é importante perceber que esta tradição tem 

uma história recente, que faz parte da história de constituição dos sujeitos modernos, 

a partir do final do século XVIII e ao longo de todo o XIX. Também é importante 

ressaltar que os discursos que constituíram a feminilidade tradicional fazem parte do 

imaginário social moderno, transmitindo através da educação formal, das 

expectativas parentais, do senso comum, da religião e da grande produção científica 

e filosófica da época, que determina o que cada mulher ser para ser verdadeiramente 

mulher. (KEHL, 2008, p. 44) 

 

O imaginário social moderno ajudou, portanto, a ratificar comportamentos padrões 

de feminilidade. Os quais propõem, a fim de exercem domínio sobre as mulheres, uma 

espécie de docibilidade e languidez que acabam por criar uma estética da fragilidade que 

perdurou todo o século XIX, e que pregava a mulher como um ser eternamente adoecido, com 

traços de morbidez e que evidentemente precisava de proteção. 

Mais à frente analisaremos com minúcia os efeitos nestas noções, mas não é 

necessário dizer o quanto elas foram eficazes para encarcerar a mulher ao ambiente privado – 

do espartilho que dificultava a respiração ao culto da mãe devotada cuja realização da vida se 

dava com os cuidados aos filhos e a inibição da sexualidade – e abafar sua voz na sociedade. 

Além do que, e talvez este seja o ponto mais crítico neste assunto, não raro este 

imaginário social que promovia (e promove a opressão) colaborou grandemente para a morte 



  

11 

 

da mulher. E aqui não tratamos de uma morte – talvez a palavra exata aqui seja destruição – 

simbólica que vem ratificar a morbidez a que nos referimos, mas sim uma espécie de 

aniquilação física de fato, daquelas que se recusassem a sustentar os ideais (que por si 

sustentavam a lógica burguesa) burgueses. Lembrando que há diversas formas de 

manifestação dessa aniquilação física, seja a paralisação de membros do corpo, como –  

grosso modo – no caso da histeria, seja o impedimento de manifestar suas opiniões 

estancando as palavras em seu corpo, ou a morte de fato. 

 

A fragilidade das mulheres foi um forte argumento contra a profissionalização, 

contra a exposição das mulheres ao tumulto das ruas e à vida noturna, contra quase 

todos os esforços físicos, contra o abuso nos estudos, contra os excessos sexuais. “A 

mulher do XIX é uma eterna doente” (...) Yvone Knibiehler aponta a 

sobremortalidade das meninas, a partir dos cinco anos, em todos os países no 

período oitocentista. As causas, porém, confundem-se com as próprias “precauções” 

justificadas pela dita fragilidade feminina: uma vida menos sadia, alimentação 

insuficiente a pretexto de ser “mais leve” ( a exclusão de carnes vermelhas na dieta 

das meninas era hábito corrente), falta de exercícios e ar puro – as meninas viviam 

trancadas em casa - , frequência baixíssima de banhos em nome do pudor ( uma vez 

por mês depois do período menstrual, escreve a autora) – além de, muito 

frequentemente, uma negligência maior nos cuidados e uma acolhida bem menos 

calorosa, desde o nascimento. Tudo isso produziu uma mortalidade tão maior entre 

as meninas que o doutor Viery, em 1817, proclamou: “As raparigas são a parte mais 

delicada e mais doentia do gênero humano”  (KEHL, 2008, p. 63-64). 

 

Obviamente matar as mulheres, é o ápice, o cume do horror por excelência de uma 

série de abusos e violências – inclusive na maneira em que se educam a maioria das meninas 

até hoje – que aquelas que se recusam a se encaixar nos papéis determinados, bem como 

sustentar a virilidade destes homens modernos, virão a sofrer toda sua vida. Mas é essencial 

ressaltar que elas acontecem em número espantoso, e acontecem em função do sexo, ou seja, 

matam-se mulher porque elas são mulheres. 

 Esta é a proposta do recentemente “criado” crime do feminicídio ou femicídio – 

entraremos nesta discussão – que surge quase como ato de nomeação – ou mesmo de 

reparação histórica – do abuso maior que estas mulheres que silenciadas pela literatura 

majoritária e pela história sofrem. 

 

Femicídio está no ponto mais extreme do contínuo de terror anti-feminino que inclui 

uma vasta gama de abusos verbais e físicos, tais como estupro, tortura, escravização 

sexual (particularmente a prostituição), abuso sexual infantil incestuoso e extra-

familiar, espancamento físico e emocional, assédio sexual (ao telefone, na rua, no 

escritório e na sala de aula), mutilação genital (cliterodectomia, excisão, 

infibulações), operações ginecológicas desnecessárias, heterossexualidade forçada, 

esterilização forçada, maternidade forçada (ao criminalizar a contracepção e o 

aborto), psicocirurgia, privação de comida para mulheres em algumas culturas, 

cirurgias cosméticas e outras mutilações em nome do embelezamento. Onde quer 



  

12 

 

que estas formas de terrorismo resultem em mortes, elas se tornam femicídios 

(PASINATO, 2011, passim,). 

 

E aqui unimos as pontas da vida: observamos em manifestações extremamente atuais 

em relação à promulgação da lei do feminicídio a necessidade de dar voz, um ressoar público 

aos discursos femininos há tanto restritos às paredes das casas, ou relegados a gritos ou a 

sussurros. E dessa necessidade nasce a nossa vontade de uma investigação histórica. 

O nosso trabalho aqui, nesse momento, então foi o de – em metáfora a arqueologia – 

escavar o passado para ressignificar conceitos – já que como propõe autores expoentes da 

pesquisa como Michel Foucault e Simone de Beauvoir, não é raro que opiniões de um 

momento histórico se fixem através do tempo e apareçam como verdades absolutas em 

tempos posteriores – e mostrar  o que naquele sujeito moderno que Maria Rita Kehl se referiu 

sobrevive na nossa organização social, hábitos e opiniões contemporâneos. 

 

2 METODOLOGIA 
 

Conhecemos os sujeitos de nossa pesquisa e os principais objetivos dela. Precisamos 

agora esclarecer como chegamos aos saberes que propomos e quais os instrumentos foram 

utilizados bem como foi conduzido nosso trabalho. 

A pesquisa aqui apresentada, quanto aos seus objetivos, tem caráter analítico, pois 

visa, manejando informações, aprofundar-se a fim de explicar um contexto, um fenômeno, e é 

também explicativa, pois, ao trazer a luz fenômenos que buscamos interpretar, comparar, é 

possível construir uma nova hipótese. E, para tal análise, adota, predominantemente, um viés 

histórico, pois temos a intenção de ao mapear uma experiência passada, detectarmos 

tendências, eventos e hábitos que ainda tem um cunho atual. Sendo possível a partir do 

material histórico ressignificar eventos hodiernos, providenciamos maior compreensão da 

realidade abordada (GERHARDT e SILVEIRA, 2009). 

Quanto aos procedimentos técnicos adotados, nos utilizamos exclusivamente dos 

materiais bibliográficos ou documentais. Sendo, ao falar dos bibliográficos, em sua maioria 

fontes impressas primárias, já que os livros que deram a estrutura básica do trabalho – O 

Segundo Sexo de Simone de Beauvoir, Um teto todo seu de Virginia Woolf, bem como 

Deslocamentos do feminino de Maria Rita Kehl – contém elaborações originais das autoras. 

Mas foram utilizados também outros materiais bibliográficos não impressos, de caráter 

audiovisual, a saber, o filme Gritos e sussurros do cineasta Ingmar Bergman, bem como 



  

13 

 

artigos científicos que nos auxiliaram na compreensão e consolidação de ideias sobre o 

material supracitado, além de notícias veiculadas por jornais com confiabilidade técnica. 

Aqueles de caráter documental a que nos referimos se referem à letra da lei – trechos do 

código penal brasileiro. 

 

Plano de trabalho 

 

Para integrar todos estes elementos bibliográficos, dividimos a pesquisa aos moldes 

de uma narrativa ou de um roteiro cinematográfico a fim de brincar também com uma 

metalinguagem, em quatro elementos tão essenciais em ambos: 

A palavra, ou seja, o roteiro, o discurso do personagem, como ele se posiciona no 

mundo – fictício ou não – perante a linguagem que o atravessa e o modifica a todo tempo; a 

imagem, a corporeidade do personagem, seu olhar, sua estranheza, o encontro consigo 

mesmo e o reconhecimento – ou não – no Outro e na cultura; o tempo e os espaços, já que 

são marcos que pautam nossa vida, e que a semelhança de uma narrativa linear se faz 

essencial para nos “organizarmos”, organizarmos nossas histórias, influências, enfim, nos 

situarmos no mundo como sujeitos e finalmente a Ação que é a realização na palavra e da 

imagem no mundo exterior, no mundo em que o individuo está perante o Outro e seu 

discurso, e relaciona-se com o todo. Esse mundo é regido pelas mais diversas normas. 

Normas que podem ser o reflexo de ideários vigentes e podem ter natureza moral, de conduta 

e, por excelência as normas jurídicas. Esse espaço onde a sociedade se realiza e convive é 

regido e está sob o julgo das normas jurídicas que, grosso modo, organiza, controla, prevê e 

até pune condutas, afim de, teoricamente, manter harmônica a relação do individuo com o 

Outro. Mas das normas jurídicas também emanam, refletindo o choque, o encontro e as 

mudanças dos mais diversos discursos. Vemos, então, que há uma reciprocidade muito grande 

na relação entre normas jurídicas e sociedade, podendo essas normas jurídicas, de maneira 

generalizante chamadas “leis”, assumirem as mais diversas funções, inclusive a de reparar 

injustiças históricas, nomear situações e proteger seguimentos mais oprimidos da sociedade. 

Na primeira parte vamos examinar o que é o discurso, quais suas relações com a 

linguagem e com a palavra. E, finalmente, como é traduzir-se, que saberes conscientes ou 

inconscientes um discurso porta e o porquê ele nunca é um elemento neutro. 

 Atentaremos para o fato de que as concepções mais caras aos sujeitos – e inclusive 

muitos dos seus preconceitos mais íntimos – ousam se mostrar nas linhas de seu discurso, 



  

14 

 

dado que este tem raízes não totalmente conscientes e muito da esfera inconsciente se mostra 

ali. 

Estudaremos então como é o acesso das mulheres à linguagem, como 

majoritariamente ela aprende e educada pela linguagem e também como ela é vista pela 

linguagem. Ressaltando que peculiaridades destes processos seriam os meios mais eficazes de 

ressaltar o abismo de vozes e as disparidades de poder incutidas nas palavras e, portanto, na 

linguagem e, portanto, na cultura. 

 E especialmente importante nesse interim será ensejar uma discussão que permeará 

o trabalho como um todo: O motivo pelo qual a partir de seu discurso o homem é “universal” 

– como nos diz Simone de Beauvoir – e a mulher é um outro, como aquele que está “fora” ou 

é visto com “desconfiança”. 

Ainda nessa primeira parte, trabalharemos um pouco a visão de Virgínia Woolf, 

escritora e já tão íntima da palavra, ela nos revela em “Um teto todo seu” as dificuldades 

financeiras e morais que uma mulher de palavra – e aqui fizemos um joguete com a expressão 

popular “Homem de palavra” – enfrentava na Inglaterra de sua época – final do século XIX e 

começo do século XX. 

Visto que não somente a história, mas também a literatura sobre as mulheres foi 

gritantemente elaborada por homens, que não só não tem a autoridade para tratar de lutas 

específicas das mulheres, como distorceram, ao sabor de suas emoções e frustações ou mesmo 

falta de compreensão, as mais diversas nuances das personalidades femininas.   

Por isso se faz importante que atentemos para voz da escritora ao abordar a 

dificuldade histórica enfrentada pelas mulheres europeias que almejavam ser ficcionistas ou 

viver da palavra. 

Virginia, a fim de ilustrar o encargo de ser uma escritora, cria uma pretensa “irmã de 

Shakespeare” com a qual possibilita que contrastemos comportamentos e então, venhamos a 

ratificar, as facilidades, e a maior permissividade que os homens tinham de se desenvolver 

nesta área. 

Neste encontro com Virginia também notaremos que sua proposição para o drama 

histórico das mulheres é semelhante ao nosso: uma mudança no discurso, nos paradigmas das 

instituições que compõe esse – hoje um pouco nebuloso esse conceito, mas ainda válido –

espaço público, afim de que uma espécie de "Androginia” possa acontecer, no sentido de não 

haver papéis naturalizados ou típicos para cada sexo e que cada um posso determinar seu 

destino sem determinados "fardos" impostos desde o nascimento. 



  

15 

 

Na segunda parte do trabalho, utilizaremos uma fonte bibliográfica audiovisual. 

Ainda nas artes, agora, além da literatura, teremos o cinema. O filme escolhido foi “Gritos e 

Sussurros” do diretor sueco Ingmar Bergman. 

Escolhido por representar e ultrapassar – muitos dos estereótipos que herdamos e 

propagamos – sobre as mulheres. Além de mostrá-las confinadas com dificuldades em 

elaborar seus discursos próprios – suas manifestações são gritos ou sussurros – nunca 

conseguindo que suas falas e angústias ultrapassem as paredes daquele ambiente privado. 

Mas escolhido também, e talvez principalmente, porque ele vem ilustrar os vários 

nuances nessa ideologia burguesa ascendente ali no século XIX. São quatros mulheres que 

apresentam, seja na própria personalidade, seja nas tramas que são envolvidas, os efeitos da 

criação desse novo discurso que inaugura um novo sujeito histórico. 

No primeiro texto chamado “Uma cena de tirar o fôlego…ou a paz” trataremos de 

como a arte consegue nos tocar, nos comunicar mesmo em silêncio, como sua linguagem 

imagética também fala deliberadamente.  

Justificando a interdisciplinaridade desse trabalho, portanto, que não raro irá se 

utilizar as mais diversas manifestações artísticas para observar ou ratificar manifestações do 

imaginário social e seus discursos predominantes. 

No segundo texto desta segunda parte, fazemos uma bastante breve apresentação de 

Ingmar Bergman expondo a maneira sensível com que ele trata não só a incomunicabilidade e 

o silêncio, mas também seu fascínio por personagens femininas e como ele consegue jogar 

com estereótipos culturais das mulheres, ultrapassando-os, dando uma dimensão universal a 

experiência feminina. 

No último texto adentramos mais detidamente ao universo do já citado filme “Gritos 

e sussurros”. Tendo exercido um encantado desde a primeira vez que o assistimos, há quatro 

anos, vimos que ele comunicava algo de intenso e humano. Dentro de seu universo de figuras 

femininas, há muito silêncio – gritos ou sussurros – mas ali são os rostos que nos falam 

diretamente, por isso achamos importante que todo o texto contasse como cenas do filme, já 

que a expressividade é um traço indispensável nesta fase do cinema de Bergman. 

 A análise do filme é uma das pedras angulares de nosso trabalho. Pois casa-se com o 

que propõe Simone de Beauvoir, com o que sonha Virgínia Woolf, bem como com as análises 

de Maria Rita Kehl: Uma desconstrução histórica – e talvez irônica no filme – do papel das 

mulheres no mundo burguês (europeias, brancas, e burguesas guardadas as singularidades de 

sua época – Simone em meados do século XX, Virgínia Woolf no final do século XIX e nas 



  

16 

 

primeiras décadas do século XX, e Maria Rita Kehl no século XXI tratando das mulheres do 

século XIX, especialmente. O filme que não menciona especificamente uma data, mas 

deduzimos ser na passagem do século XVIII para o XIX ou início do século XIX). E o modo 

como elas podem atingir o papel de sujeito – abandonando essa designação de objeto – 

criadoras de seu próprio discurso, capazes de superar delimitações impostas aos gêneros, e 

alcançar algo universal não delimitado a papéis e modos de agir calcados nos sexos. 

 Tendo assistido mais três vezes direcionadamente para este trabalho, pudemos 

perceber melhor o sufocamento que o filme transmite, a clausura de suas personagens, e como 

a casa, de um vermelho tão orgânico, se torna um espaço opressor onde cada personagem 

manifesta seu sentimento em relação a isso – e expomos isso minuciosamente durante o texto 

– e a ideologia que, por sua vez, compõem esse ambiente privado. 

Mas aqui, então, fica um questionamento que dará ensejo a nossa terceira parte: Qual 

a relação das mulheres e dos espaços? – Aqui abordados de forma bastante elementar 

classificados entre público e privados, apesar de hoje não haver esta clara delimitação, é bom 

que eu esclareça que neste momento até didaticamente ela se faz necessária pela abordagem 

histórica da situação, e, por, se tratando de um ambiente urbano, ainda haver alguma precisão 

nessa secção. 

A terceira parte que denominamos “O tempo e os espaços”, vem completar todo um 

retrato histórico que fizemos até aqui. Não as veremos somente sob a ótica do tempo, mas na 

origem – oficialmente – da subdivisão de espaços, e como dentro dos espaços públicos se 

erguem instituições que ao longo de muito tempo serão distantes da mulher, como por 

exemplo, as instituições jurídicas. Vamos ao cerne de concepções surgidas no século XIX 

como a apropriação e propriedade sobre o corpo da mulher, a cultura da invalidez dentre 

outras maneiras de abuso surgidas no interior da vida privada e tingidas de cultura. 

Não deixamos também de citar e fazer as relações da maior familiaridade com o 

espaço público que o homem sempre gozou ou longo de sua historia e como isso foi – e 

continua sendo – um entrave para que a voz feminina se manifeste em instituições de caráter 

público.  Estando o direito constitucional e o penal – os quais trataremos majoritariamente – 

na esfera pública, não é de se espantar que temas que digam respeito às mulheres ainda 

causem espanto, estranheza e polêmica. A história e, portanto, também esse seu veículo de 

anseios, o Direito, foram escritos por homens. 

Finalmente como desfecho dessa pesquisa que não poderia ser trabalhada de outra 

forma se não com interdisciplinaridade, trataremos da lei do Feminicídio. Advento penal que 



  

17 

 

ensejou as mais diversas discussões e polêmicas, mas que pode ser visto de um prisma de 

discurso, daquilo que vem dá voz a um silenciamento histórico. Nosso trabalho vai se focar na 

diferenciação do feminicídio do homicídio comum, como a carga de violência de gênero já 

sofrida vai influenciar na determinação ou não desse novo fato penal. Traçaremos também um 

breve histórico da origem do termo e das lutas na América Latina, bem como o desfecho na 

promulgação no Brasil. 

Cinema, linguagem e direito, são dentro dessa análise, elementos e perspectivas 

culturais. Elaboração de necessidades sociais ou emocionais que podem convergir para 

retratar símbolos, estatutos, encontros ou desencontros. Neste caso, em específico, 

direcionaremos esta convergência no sentido de analisar os discursos femininos, ou mesmo 

seu silêncio – que também nos comunica algo. Notar que o fato de “ter voz” passa pelo crivo 

do olhar, de como se costumam simbolizar as mulheres; e o de ter direitos e deveres passam 

pela lógica organizacional de uma sociedade regida por leis e ideologias; e o de haver 

encontro ou desencontro passa pelo fato de estar ou não reconhecida em si e nas próprias 

palavras. 

 

3 PARTE I – A PALAVRA 
 

3.1 O parto da palavra 

 

A palavra era, um átimo antes de virar palavra, uma névoa de percepções, 

sentimentos e sensações todos embaraçados. O parto da palavra é um ato criativo, houve um 

processo dolorido de criação para se expressar, mesmo sabendo do dolorido de jamais 

exteriorizar por inteiro aquela névoa primeira. A palavra parida sai para o vento e vai cair em 

um amontoado de significados e chegará ao interlocutor por um filtro, que é ele próprio e sua 

névoa de embaraços. A palavra entendida pelo outro nunca é a palavra antes do átimo de 

palavra do um. 

Há uma angústia em sermos impermeáveis, inacessíveis em nossa névoa. Saber do 

outro é, quase sempre, suposição de palavra própria nossa. Como é o outro por dentro? Já 

inquiria o poeta. 

Como é por dentro outra pessoa? Quem é que o saberá sonhar? A alma de outrem é 

outro universo, com que não há comunicação possível, nem há verdadeiro 

entendimento. Nada sabemos da alma, senão da nossa. As almas dos outros são 

olhares, são gestos, são palavras, supondo-se qualquer semelhança no fundo. 

Entendemo-nos porque nos ignoramos. A vida que se vive é um desentendimento 

fluido, uma média alegre entre a grandeza que não há e a felicidade que não pode 

haver. (PESSOA, 1934, p.159) 

 



  

18 

 

Somos imersos demais em nós, sabemos – e pouco, muitas vezes – somente de nós, 

nosso discurso é um tecido de linhas grossas, que quer ordenar o embaraço daquela névoa 

primeira. 

O feminino e a feminilidade assumem em nossa cultura as mais diversas polissemias, 

que podem ser, dentro de um contexto ou de outro, positivas ou negativas. Na nossa 

introdução expomos uma construção negativa da feminilidade – que subjugava a mulher – e 

que perpassou a história com esse julgamento. Mas as ideias de feminilidade não precisam ser 

sempre negativas. Se há uma característica exclusiva à mulher – e não estamos falando da 

feminilidade aqui – é poder ter filhos – e, novamente, não estamos colocando esse exemplo 

como um requisito ou obrigação no papel social da mulher ou qualquer coisa dessa natureza, 

mas apenas uma vontade que pode vir a ser concretizada – e se há nesse trazer à luz algo de 

criação, algo de inscrição também na linguagem... não poderíamos pensar – e criar aqui – uma 

feminilidade associada ao ato criativo da poesia, por exemplo? A um empuxo de vida? ...Que 

tal criarmos como introdução uma feminilidade íntima da criatividade e de voz ativa? 

Da nossa “memória” de tempos primordiais, em que o homem passava de nômade a 

agricultor, de um ser que vivia o instante, o perigo, e que concebia que arriscar a vida era mais 

importante que engendrá-la até se tornar um ser que se fixa na terra, faz dessa terra seu lar e 

almeja propagá-la a seus descendentes e também cujo propósito é “reinar sobre os instantes e 

construir o futuro” (BEAUVOIR, 1970, p.84), há algo do mistério sobre a terra – que nesse 

primeiro período o amedrontava e causava respeito – que vai se perdendo e algo de domínio 

que vai surgindo. E ao dominar a terra, domina também a mulher – as quais têm uma 

familiaridade inegável com o gestar, com o processo íntimo da fecundação e vivem seus 

diferentes ciclos naturais. Simone de Beauvoir ilustra: 

 

(…) o agricultor admira os mistérios da fecundidade que desabrocha nos sulcos dos 

arados e no ventre materno. A natureza na sua totalidade apresenta-se a ele como 

uma mãe: a terra é a mulher, e a mulher é habitada pelas mesmas forças obscuras 

que habitam a terra (BEAUVOIR, 1970, p.88). 

 

O feminino, ao tempo deste homem nômade, ao tempo da mulher-terra, portava algo 

de místico, traduzia em si, uma misteriosa harmonia com o universo, exprimia algo de 

poético, transcendental por incorporar o desconhecido, o mistério. A feminilidade era temida, 

mas respeitada, havia algo de voz nesse culto que o aproximava da ânsia por perpetuar-se no 

tempo. 



  

19 

 

 A vida, a natureza e a palavra aqui se trançam, se costuram, precisavam do exterior 

para se expressar. Há algo de poético e orgânico nesse emaranhado de vida, florescimento e 

palavra a se “parir”, assim como há algo de poético no conceber do discurso. 

 Devemos aqui ressaltar que o aspecto feminino deste “arquétipo” se dissocia da 

mulher em si. É simbólico, paira impalpável sobre nós. É de extrema importância essa 

dissociação porque não raro, como já dissemos, imagens que visam a construir uma 

feminilidade são usadas de maneiras distorcidas e pejorativas para depreciar a mulher e 

delimitar seu espaço dentro da teia social e da teia das palavras. 

Vale lembrar então que, apesar de, muitas vezes atribuído somente à mulher, esses 

símbolos ultrapassam a constituição biológica e social. Mesmo em uma época de culto às 

divindades femininas, a admiração está além do reino humano, ou seja, “fora”, no espaço da 

idealização, dado que, como afirma Simone de Beauvoir citando Claude Lévi-Strauss em seu 

estudo sobre as sociedades primitivas: “A autoridade pública ou simplesmente social sempre 

pertenceu aos homens”. 

E completa ressaltando que a mulher “real”, ela era própria um tabu (BEAUVOIR, 

1970, p.90) e que a idade de ouro não passa de um mito, um semblante. Ou seja, não havia 

reciprocidade nas relações, mas sim temor, a mulher nunca foi tratada como semelhante. 

A Mulher então pode – ou deveria – escolher passar ou não pela gestação e parto 

factíveis, mas talvez o parto daquilo que anseia por voz, parece latente e imprescindível. E se 

nossa analogia nos disser algo, é o fato de que a palavra nasce porque está em nós desejando 

virar letra, imagem, gesto, poesia, mas que historicamente – e ironicamente – foi negado a 

mulher este “parto” e lhe foi relegado, inclusive na linguagem, sempre o lugar de um Outro. 

Simone de Beauvoir afirma: 

 

O homem é o Sujeito, o Absoluto: ela é o Outro.(...) Nas mais primitivas sociedades, 

nas mais antigas mitologias, encontra-se sempre uma dualidade que é a do Mesmo e 

a do Outro. (...) Nenhuma coletividade se define nunca como Uma sem colocar 

imediatamente a Outra diante de si. Basta três viajantes reunidos por acaso num 

mesmo compartimento para que todos os demais viajantes se tornem “os outros” 

vagamente hostis. Para os habitantes de uma aldeia, todas as pessoas que não 

pertencem ao mesmo lugarejo são os “outros” e suspeitos. (BEAUVOIR, 1970, 

p.10) 

 

Não é difícil notar, portanto, que a história da mulher foi majoritariamente escrita por 

homens, que só conseguiam “acessá-la” na impermeabilidade, no universo de névoa que é 

outro ser humano, muitas vezes, por distorções de figuras tipo, suposições, muitas vezes com 

a mesma desconfiança e estranhamento que algo ameaçador e distante (o outro) causam e 



  

20 

 

fatalmente, então, por enganos. Ao homem que historicamente teve expressividade nos 

âmbitos políticos, econômico e social, também foi assegurado o domínio sobre a linguagem e 

a gritante predominância de voz nos espaços públicos. O homem é o universal (BEAUVOIR, 

1970, p. 9). 

Levando em conta o que até aqui explanamos, alguns questionamentos surgem e 

anseiam por ser analisados ao longo do trabalho: Como ser Outro em uma sociedade em que 

deveria desempenhar o papel de Mesmo? Como a linguagem vê as mulheres e como a 

linguagem usada por elas denuncia sua opressão? Por que suportar essa opressão por muito 

tempo silente e geradora de silêncio? Teria sido diferente se a relação entre os gêneros tivesse 

sido recíproca? 

Essas perguntas serão bastante recorrentes ao longo de nosso trabalho, mas se há 

algo que deva ser ressaltado, é que há forças motrizes em nosso comportamento e no corpo 

vivo social, e, observarmos atentamente, se o “nascimento” pudesse nos ensinar algo, é que 

seu contrário existe. As forças destrutivas existem, e não raro as vemos funcionar, aliás, nossa 

sociedade é toda baseada em forças destrutivas, seja destrutiva da natureza, do outro ou de si 

mesmo: 

A maior maldição que pesa sobre a mulher é estar excluída das expedições 

guerreiras. Não é dando a vida, é arriscando-a que o homem se ergue acima do 

animal; eis por que, na humanidade, a superioridade é outorgada não ao sexo que 

engendra e sim ao que mata (BEAUVOIR, 1970, p.84). 
 

 

3.2 Análise do discurso: a desigualdade de vozes 

 

O discurso não é um fenômeno neutro, tão pouco uma disposição inocente de 

palavras. Eni P. Orlandi, em Análise do discurso, cita Pêcheux para afirmar que não há 

discurso sem um sujeito e que não há sujeito sem ideologia, culminando na ideia de que é no 

discurso onde se observara a relação entre língua e de como está língua produzirá sentido para 

o sujeito. 

 

Se for de fato verdade que nossos sentimentos sobre o mundo matizam o modo 

como expressamos nossos pensamentos, então podemos usar nosso comportamento 

linguístico como um diagnóstico de nossos sentimentos sobre as coisas, pois 

frequentemente – como qualquer pessoa que tenha um conhecimento superficial dos 

escritos psicanalíticos modernos sabe perfeitamente – podemos interpretar nossas 

ações ou percepções de acordo com nossos desejos, distorcendo-as conforme nossa 

conveniência. Entretanto, os dados linguísticos estão lá, em preto e branco, ou 

gravados, sem ambiguidade e inevitáveis. (LAKOFF, 2010, p.13) 

 



  

21 

 

Em sua etimologia a palavra “Discurso” guarda a ideia de percurso, de movimento; 

temos então que o discurso é a palavra em movimento, a linguagem em seu viés prático. 

(ORLANDI, 2005, p.15). O Discurso, ou seja, a fala do sujeito, como explica Maria Rita 

Kehl, é sempre viva, móvel e relacional, sendo uma espécie de ação que se utiliza do 

arcabouço simbólico da língua – que é uma elaboração da linguagem – para expressar o estar 

no mundo, de maneira sempre individual, peculiar e submetida a um contexto. A fala é uma 

escultura da língua, brincando com sua plasticidade e momento histórico. 

Como seres de linguagem, os falantes são necessariamente seres de história, a um só 

tempo atravessados pela língua e capazes de fazer dela matéria plástica, transformável de 

acordo com as suas necessidades. (KEHL, 2008, p. 23) 

 Ao entendermos este movimento vemos que o discurso está atrelado intimamente ao 

homem e, que, bem como este, também se transformam no “devagar depressa dos tempos” 

aqui usamos o termo "língua" porque diferenciamos do termo "linguagem", já que Maria Rita 

Kehl nos diz que, para Saussure, a língua é uma espécie de "articulação" da linguagem, aquele 

mecanismo que deixa os miúdos espaços de palavras genéricas – e para o autor a linguagem é 

estrutura genérica e abstrata, lugar em que a língua se corporifica – cheias de expressões, 

conceito, fantasias, enfim, um sem fim de signos e simbolismo (KEHL, 2008, p.22). 

E partindo da máxima Lacaniana que nosso inconsciente é estruturado como uma 

Linguagem (LACAN, 1985 p. 27), ou seja, manifesta-se em nossa linguagem e, portanto, 

também na língua (linguagem articulada) seja por meio de chistes, atos falhos, e outras 

diversas formas, é que afirmamos logo de inicio que nenhum fala, ou seja, nenhum discurso é 

neutro. 

 Por mais que seja a ética dos mais diversos cânones jurídicos e instituições de 

caráter público – e não se pode negar a influência da fala jurídica para sustentar discursos 

predominantes em uma época – a imparcialidade, neutralidade e a transparência, seus 

discursos nem sempre sustentam de fato esses valores, e deixam antever o que de fato rege 

esses cânones – e obviamente, nem sempre é a igualdade, especialmente em relação à política 

de gênero como iremos tratar mais a frente. 

O homem se mostra irremediavelmente marcado pela linguagem – e vamos utilizar 

aqui no sentido neutro não privilegiando nenhuma língua ou arcabouço simbólico específico. 

Ele é um ser de linguagem, ou seja, nossas palavras, corporificações de nossos sentimentos; 

uma maneira de estar no mundo diante do outro em um processo – muitas vezes conflituoso –

de traduzir-se. 



  

22 

 

A palavra cria sentido para o outro, nomeia formas que não nominadas eram 

penumbra, este “estar no mundo” do homem passa pelo seu potencial criador, e o potencial 

criador está entrelaçado com as palavras: 

 

Pois é preciso saber que a palavra é sagrada  

Que de longe muito longe um povo a trouxe  

E nela pôs sua alma confiada  

 

De longe muito longe desde o início  

O homem soube de si pela palavra  

E nomeou a pedra a flor a água  

E tudo emergiu porque ele disse (ANDRESEN, 1986). 

 

E é a noção de exterioridade, a alteridade se faz indispensável para um exame do 

discurso. Para a concretização do discurso é necessário o interlocutor. Vejamos: 

 

Todo sujeito tem a capacidade de experimentar, ou melhor, de colocar-se no lugar 

em que o seu interlocutor “ouve” suas palavras. Ele antecipa-se assim a seu 

interlocutor quanto ao sentido que suas palavras produzem. Esse mecanismo regula 

a argumentação, de tal forma que o sujeito dirá de um modo, ou de outro modo, 

segundo o efeito que pensa produzir em seu ouvinte. Este espectro varia amplamente 

desde a previsão de um interlocutor que é seu cúmplice até aquele que, no outro 

extremo, ele prevê como adversário absoluto (ORLANDI, 2005, p. 39). 

 

Para Orlandi, o discurso, a fala, é, portanto, uma espécie de mediação necessária 

entre o homem e a realidade natural e social. Esta mediação determina que haja movimento, 

ou seja, o homem é tão agente quanto seu discurso e ambos estão em uma constante mudança 

– lembremos que manter um discurso também é uma espécie de movimento, visto que o 

“velho” discurso terá que se propagar e ainda soar convincente. “Na análise do discurso 

procura-se compreender a língua fazendo sentindo, enquanto trabalho simbólico, parte do 

trabalho social geral, constitutivo do homem e de sua história.” E completa: 

 

Por esse tipo de estudo pode se conhecer melhor aquilo que faz do homem um ser 

especial com sua capacidade de significar e significar-se. A análise do discurso 

concebe a linguagem como mediação necessária entre o homem e a realidade natural 

e social. Essa mediação, que é o discurso, torna possível tanto a permanência e a 

continuidade quanto o deslocamento e a transformação do homem e da realidade que 

ele vive. O trabalho simbólico do discurso está na base da produção humana 

(ORLANDI, 2005, p.15). 

 

Vemos então, que nossa relação com a linguagem é recíproca e não unilateral ou 

estanque. Utilizamos-na e somos usados por ela, podemos transformá-la – utilizá-la como 

instrumento social, cultural e político – e também sermos transformados por ela. O discurso, 



  

23 

 

como já pudemos notar em Kehl, é um elemento vivo que encarna ideologias. Como explicita 

Robin Lakoff: 

Somos usados pela linguagem tanto quanto a usamos. Quanto mais nossa escolha de 

formas de expressão for guiada pelos pensamentos que queremos expressar, tanto 

mais o modo como nós sentimos as coisas no mundo real governará o modo como 

nos expressamos sobre essas coisas (LAKOFF, 2010, p.13). 

 

Para atentarmos para as sutilezas e nuances do discurso devemos penetrar 

surdamente no reino das palavras, (DRUMMOND, 1974, pp. 76 e 77) contemplá-las, 

criarmos uma intimidade com elas – e para desenvolvermos a intimidade necessária, não raro 

em nosso trabalho, recorreremos à literatura, para preenchermos as lacunas de nossas 

percepções com a poesia, – daqueles que sabem exprimir as palavras em sua inteireza de 

forma tão lúdica e lúcida – para criarmos um senso crítico, desconstruirmos algumas 

ideologias que de tão enraizados nos passam desapercebidamente como “naturais”. 

Contudo, se nos ativermos ainda ao poema de Drummond “Procura da poesia”, 

citado aqui acima, devemos ressaltar que o discurso, apesar de inicialmente poder se 

apresentar com suas faces neutras, e requerer aquela intimidade, não necessariamente oculta 

mil faces secretas, como na poesia do escritor mineiro. 

Ou seja, apesar de o texto não ser transparente, não se busca um sentido, um segredo, 

até porque não devemos entender o discurso como uma soma de um conjunto de elementos 

significantes, mas de uma maneira muito mais ampla e intensa em relação ao seu objeto, 

ressaltando a intima relação circular entre eles, e como ao final, como também já discutido, o 

discurso é uma corporificação de ideias de seu agente. 

 Anteriormente afirmamos que podíamos antever algo do inconsciente na linguagem, 

e sim, podemos, mas o fato é que não podemos examinar um discurso buscando como um 

detetive as minúcias que "entregam o jogo" ou encontrar o "tesouro escondido", é necessário 

analisar todo o contexto em que aquele sujeito falante está inserido e valores maiores que 

envolvam a situação. 

 O que se procura fazer, então, é pôr em questão: Quais os arredores deste discurso e 

em qual contexto o discurso se insere? Foucault nos ilustra a questão: 

 

Gostaria de mostrar que o discurso não é uma estreita superfície de contato, ou de 

confronto, entre uma realidade e uma língua, o intrincamento entre um léxico e uma 

experiência; gostaria de mostrar, por meio de exemplos precisos, que, analisando os 

próprios discursos, vemos se desfazerem os laços aparentemente tão fortes entre as 

palavras e as coisas, e destacar-se um conjunto de regras, próprias da prática 

discursiva. (...) não mais tratar os discursos como conjunto de signos (elementos 

significantes que remetem a conteúdos ou a representações), mas como práticas que 

formam sistematicamente os objetos de que falam. Certamente os discursos são 



  

24 

 

feitos de signos; mas o que fazem é mais que utilizar esses signos para designar 

coisas. É esse mais que os torna irredutíveis à língua e ao ato da fala. É esse “mais” 

que é preciso fazer aparecer e que é preciso descrever (FOUCAULT, 1986, p. 56). 

 

Neste sentido não haveria uma “chave” – também referida no poema – ou seja, um 

único mecanismo que venha a expor uma verdade incontestável sobre determinado discurso, 

até pelo elemento de exterioridade o qual já citamos. O nosso discurso tenta comunicar algo 

que nem sempre condiz com o que é filtrado pelo nosso interlocutor. Observemos: 

 

A Análise do Discurso não estaciona na interpretação, trabalha seus limites, seus 

mecanismos, como parte dos processos de significação. Também não procura um 

sentido verdadeiro através de uma “chave” de interpretação. Não há esta chave, há 

método, há construção de um dispositivo teórico. Não há verdade oculta atrás do 

texto. Há gestos de interpretação que o constituem e que o analista, com seu 

dispositivo, deve ser capaz de compreender (ORLANDI, 2005, p. 26). 

 

Apesar de um exame do discurso se apresentar como um dos meios mais adequados 

para captar as disparidades de poder dentro dos discursos – e ao longo do trabalho vamos nos 

concentrar na desigualdade do discurso de gênero, ressaltando a ausência de empoderamento 

do discurso feminino – ele não é de todo “imparcial”, como seria desejável em um “mundo 

ideal”, nem nos encaminhará a verdades absolutas, especialmente pelo fato de, em se tratando 

de uma construção histórica tão intrincada como a construção de gênero, nos deparamos com 

uma vertente um tanto carregada de elementos emocionais que tendemos a naturalizar, pelo 

hábito e cultura patriarcal. 

 

Assim, enquanto no mundo ideal seriam desejáveis outros tipos de evidência para os 

fenômenos sociológicos, que se articulassem ou somassem à evidência linguística, 

pelo menos algumas vezes esta última é tudo que podemos obter com segurança. 

Essa é uma tendência em áreas emocionalmente carregadas como aquelas do 

sexismo e outras formas de comportamento discriminatórios (LAKOFF, 2010, p. 

14). 

 

O que pretendemos então neste trabalho é esmiuçar os porquês, em um desejo de 

refinar nossa percepção e nosso olhar de naturalidade, adotar a postura de Foucault de um 

trabalho quase “arqueológico” ou de uma “genealogia”, que representem esforços explícitos 

para repensar o sujeito em sua totalidade. 

O sujeito não é uma fonte autônoma e transparente de um determinado saber: há nele 

redes de práticas sociais que sempre incorporam as relações de poder e de exclusão. 

 Por isso, então, Foucault caracterizou seu trabalho como uma genealogia do sujeito 

moderno; uma história do modo pela qual as pessoas são construídas como tipos diferentes de 

sujeito e arqueologia pelo fato de escavar as profundezas do solo de nosso pensamento para 



  

25 

 

definir escalas de tempo mais amplas e os modos mais gerais de pensar que jazem por trás das 

diversas opiniões e ações dos indivíduos (OKSALA, 2011, p.21). 

Intentamos, portanto, buscar sob as camadas do mofo das construções sociais, as 

relações de poder e submissão que foram indispensáveis para enraizar as disparidades 

relacionadas ao gênero. Disparidades essas que se refletem nas teias dos discursos, ancoram 

na sociedade impregnadas de ideologias dominantes, se impondo como verdades absolutas. 

Tidas ali como verdades passam a ser propagadas indefinidamente por aquele de 

olhar menos atento e questionador, e, sendo propagadas, intensificam o poder desse discurso, 

bem como a opressão sobre o discurso que conseguiram menor expressão ou que não 

"contaminaram" a massa. 

 

As práticas constituem, portanto, a realidade social de maneiras complexas e 

emaranhadas: elas são tanto os objetos de conhecimento – como a 

homossexualidade – quanto os sujeitos conhecidos como homossexuais e que se 

comportam e agem de acordo com esse conhecimento. Esse efeito circular é que 

Foucault tem em mente quando afirma que relações de poder e formas de 

conhecimento criam sujeitos. (OKSALA, 2011) 

 

Para podermos captar estas estruturas de poder, é necessário que a entendamos com 

mais minucia dentro da obra de Foucault como esta lógica se projeta as sobre a sexualidade e 

o “gênero”. 

No livro básico “Como entender Foucault” há algumas enumerações sobre as 

relações de poder dentro da obra do autor. Dentre as proposições: 

 

O poder não é algo que seja adquirido, tomado ou partilhado, algo que conservamos 

ou deixamos escapar; o poder é exercido a partir de inúmeros pontos, na interação de 

relações não igualitárias e móveis. 

As relações de poder não estão numa posição de exterioridade com respeito às de 

outros tipos – processos econômicos, relações de conhecimento, relações sexuais – 

mas, são imanentes a estes; elas são os efeitos imediatos das divisões, desigualdades 

e desequilíbrios. 

O poder vem de baixo, isto é, não há uma oposição binária e abrangente entre 

governantes e governados na raiz das relações de poder, servindo como uma matriz 

geral – não há uma dualidade desse tipo estendendo-se de cima para baixo e 

influenciando grupos cada vez mais limitados até o nível mais profundo do corpo 

social. Devemos supor isto sim, que as múltiplas relações de força que tomam forma 

e entram em ação no mecanismo de produção, em famílias, grupos limitados e 

instituições são a base para efeitos de clivagem que atravessam o corpo social no seu 

todo (OKSALA, 2011). 

 

As características acima citadas reforçam a noção que o poder é uma criação 

histórica, ou seja, é uma voz que convence e se torna dominante durante determinado espaço 

de tempo, por um emaranhado de situações que o sustentam e que apesar de muitas vezes 



  

26 

 

causar essa impressão, não é irreversível. E as situações que o sustentam estão mais atreladas 

ao enraizamento de ideias, à aceitação irrefletida pelo senso comum dos efeitos desse poder 

do que necessariamente ao uso da forma força, por isso é difícil medir seu alcance, já que o 

discurso, e logo, ideologias, penetram e se propagam no corpo social através dos mais 

diversos meios e instituições. 

Nesse sentido, Foucault é claramente um construcionista social. O construcionismo 

social refere-se a formas de pensamento que sustentam que os seres humanos e suas 

experiências são o resultado de processos sociais, não de processos naturais. Essas teorias 

tiveram extrema influência na segunda metade do século XX e seu poder residiu exatamente 

no esforço para desestabilizar necessidades e formas essencialistas de pensamento, que 

também é parte do nosso esforço nesse trabalho. Em geral elas pressupõem que o que foi 

construído havia sido até então considerado natural e dado por certo. 

E expõe: 

 

A razão para se afirmar que alguma coisa é socialmente construída – dificuldades de 

aprendizagem, comportamento violento, QI, gênero ou raça – é em geral mostrar 

que, mudando a ordem social e a política das coisas, seria possível mudar a tal coisa 

também. Está identificada como uma questão política: a existência e o valor de algo 

podem ser debatidos e esse algo pode ser radicalmente transformado, ou pelo menos 

modificado. Mostrar que algo é socialmente construído e não biológico é também 

uma maneira de questionar todas as explicações puramente médicas do 

comportamento humano (OKSALA,2011). 

 

Reforçando a noção do poder como uma construção histórica, em especial em 

relação ao poder patriarcal ao qual a mulher foi submetida, Simone de Beauvoir afirma que 

este tem estreita relação com a “política das coisas”, com a organização social – o ideal de 

homem moderno surgido à época e para a consolidação da burguesia, como já vimos, não nos 

deixa mentir – portanto com certa  “emanação jurídica", pois as normas dão o aval para as 

ações, e as ações, por sua vez, constroem uma sociedade. Lembrando sempre que, como 

dissemos, a fala, o discurso, são também uma ação.  Em seu livro, “O segundo sexo” dedica 

um capítulo inteiro para tratar da história deste enraizamento da ideia da submissão feminina: 

 

O mundo sempre pertenceu aos machos. Nenhuma das razões que nos propuseram 

para explicá-lo nos pareceu suficiente. E revendo à luz da filosofia existencial os 

dados da pré- história e da etnografia que poderemos compreender como a 

hierarquia dos sexos se estabeleceu. Já verificamos que, quando duas categorias 

humanas se acham em presença, cada uma delas quer impor à outra sua soberania: 

quando ambas estão em estado de sustentar a reivindicação, cria-se entre elas, seja 

na hostilidade, seja na amizade, uma relação de reciprocidade. Se uma das duas é 

privilegiada, ela domina a outra e tudo faz para mantê-la na opressão. Compreende-



  

27 

 

se, pois, que o homem tenha tido vontade de dominar a mulher. Mas que privilégios 

lhe permitiram satisfazer essa vontade? (BEAUVOIR, 1970, p. 81) 

 

A autora afirma ao tratar do período histórico em que o homem, já tendo dominando 

a agricultura e os mistérios da natureza – tão relacionados à mulher, como vimos em “O parto 

da palavra” – se sente na condição de exercer algum domínio sobre ambas: 

 

A desvalorização da mulher representa uma etapa necessária na história da 

humanidade, porque não era de seu valor positivo e sim de sua fraqueza que ela 

retirava seu prestígio; nela encarnavam-se os inquietantes mistérios naturais: o 

homem escapa de seu domínio quando se liberta da Natureza. Foi a passagem da 

pedra ao bronze que lhe permitiu realizar, com seu trabalho, a conquista do solo e de 

si próprio. O agricultor está sujeito aos acasos da terra, das germinações, das 

estações, é passivo, conjura e espera. Eis por que os espíritos totêmicos povoavam o 

mundo humano; o camponês sofria os caprichos dessas potências que o assediavam. 

O operário, ao contrário, molda a ferramenta de acordo com seu objetivo, impõe-lhe 

com as mãos a forma de seu projeto; em face da Natureza inerte, que lhe resiste mas 

que ele vence, afirma-se como vontade soberana (BEAUVOIR, 1970, p. 95). 

 

Tendo atentado para os intrincados argumentos de Foucault e Beauvoir sobre a 

história como agente crucial na construção social do gênero – e mais a frente abordaremos 

com mais profundidade o elemento histórico – pode parecer muito simplista atribuir a 

explicações puramente médicas ou biológicas a chave para o comportamento humano. A 

complexidade de nossa cultura e o quão ela marca nossas redes de relações e nossa linguagem 

não são facilmente explicáveis por argumentos truncados ou análises científicas que se 

afastem da nossa historiografia, chegamos a um grau de “sofisticação” das relações 

interpessoais que se pautar em argumentos deterministas soaria muito frágil. Por isso, se 

adotarmos uma ótica predominantemente calcada em questões biológicas para realizar esta 

análise na linguagem entre homens e mulheres, cairemos invariavelmente em lugares comuns. 

 

Foucault em “A história da loucura” e em “A história da sexualidade” nos faz 

atentar para a necessidade capital de desnaturalizar fenômenos muitas vezes 

estigmatizados dado ao rótulo de “biológicos” como é o caso da sexualidade e da 

insanidade – o que inclusive pode e já ensejou as mais diversas atrocidades e 

experiências “médicas” como vimos no Nazismo (OKSALA, 2011, p. 18). 

 

Simone também passa grande parte de seu livro “O segundo sexo”, enumerando 

argumentos que nos fazem rechaçar explicações práticas ou conclusivas sobre a constituição 

física do homem, em especial sua maior força muscular como elemento que lhe assegurou – e 

assegura – domínio sobre o “sexo frágil”. 

 

Desde que aceitamos uma perspectiva humana, definindo o corpo a partir da 

existência, a biologia torna-se uma ciência abstrata; no momento em que o dado 



  

28 

 

fisiológico (inferioridade muscular) assume uma significação, esta surge desde logo 

como dependente de todo um contexto; a “fraqueza” só se revela como tal à luz dos 

fins que o homem se propõe, dos instrumentos de que dispõe, das leis que se 

impõem. (...) onde os costumes proíbem a violência, a energia muscular não pode 

alicerçar um domínio: é preciso que haja referências existenciais econômicas e 

morais para que a noção de fraqueza possa ser concretamente definida 

(BEAUVOIR, 1970, p. 55). 

 

E conclui com brilhantismo: 

 

Uma sociedade não é uma espécie: nela, a espécie realiza-se como existência; 

transcende-se para o mundo e para o futuro; seus costumes não se deduzem da 

biologia; os indivíduos nunca são abandonados à sua natureza; obedecem a essa 

segunda natureza que é o costume e na qual se refletem os desejos e os temores que 

traduzem sua atitude ontológica. Não é enquanto corpo, é enquanto corpos 

submetidos a tabus, a leis, que o sujeito toma consciência de si mesmo e se realiza: é 

em nome de certos valores que ele se valoriza. E, diga-se mais uma vez, não é a 

fisiologia que pode criar valores. Os dados biológicos revestem os que existente lhes 

confere (BEAUVOIR, 1970, p. 56). 

 

Qualquer ideia ou afirmação existe porque está condensada em um contexto, em uma 

malha de significações, e se a mulher foi condicionada a sentir-se inferior dentro de um 

contexto histórico, por este crivo também passou seu discurso. Ou seja, a linguagem da 

mulher e a imagem da mulher perante a linguagem deixam entrever elementos desta 

submissão de maneira nítida – como já vimos, não há neutralidade em um discurso. Simone 

afirma com veemência ao longo do já citado livro, que a mulher é vista socialmente como um 

Outro, como já esboçamos. O homem seria então o parâmetro, o aspecto positivo, e a mulher 

existiria não por si, mas em uma razão de comparação – e inferioridade portanto – em relação 

a este parâmetro. 

 

Se quero definir-me, sou obrigada inicialmente a declarar: ”Sou uma mulher”. Essa 

verdade constitui o fundo sobre o qual se erguerá qualquer outra afirmação. Um 

homem não começa nunca por se apresentar como um individuo de determinado 

sexo: que seja homem é natural. (...) A relação dos dois sexos não é a das duas 

eletricidades, de dois polos. O homem representa a um tempo o positivo e o neutro, 

a ponto de dizermos “os homens” para designar os seres humanos (...) A mulher 

aparece como o negativo, de modo que toda determinação lhe é imputada como 

limitação, sem reciprocidade. (BEAUVOIR, 1970, p. 9) 

 

A psicanálise Freudiana parece, de alguma forma, reafirmar esta posição da mulher 

como um Outro, expressa pela sua “falta” do falo: 

 

A questão, de agora em diante, é como fazer uma menina a partir de um menino, e 

nesse processo a menina ficará inevitavelmente prejudicada, sua agressividade 

voltada penosamente contra si mesma. A única presença substantiva nesse relato é a 

sexualidade masculina, ativa, unitária, agressora e penetrativa: o feminino é uma 

negativa pura. Uma pessoa é masculina ou não-masculina, fálica ou não. (...) As 



  

29 

 

mulheres têm valor, como na maternação ativa de Freud, só se forem capaz de imitar 

o masculino (BEAUVOIR, 1970, p. 179). 

 

Lacan, se pautando na máxima que o inconsciente se estrutura como uma linguagem 

e que a sujeição da mulher está neste nível profundo e aparentemente inacessível, ao 

interpretar Freud propõem: “1-) A diferença sexual está embutida na linguagem, no 

pensamento e, portanto, na cultura” (NYE, 1988, p. 169). 

Vemos, portanto, no texto “Uma linguagem da mulher”, que há uma linguagem 

“típica” das mulheres, matizada pela forma como a cultura a vê, isto até mesmo em um nível 

inconsciente, e é válido lembrar que ao falarmos da cultura, estamos falando da nossa cultura 

ocidental composta de sujeitos que se não reproduzem pensamentos muitos parecidos àqueles 

sujeitos modernos que vimos logo de início na fala de Maria Rita Kehl, são seu herdeiros 

diretos. Não raro, percebemos, na fala das mulheres elementos que parecem validar seu lugar 

como o “Outro” na cultura, como uma estrangeira em terra nativa, elas acabam por propagar, 

muitas vezes sem se dar conta, uma linguagem que ratifica seu lugar de subordinação. Sua 

voz – ou seja, sua força em expor seu discurso e fazê-lo válido – dentro da linguagem, muitas 

vezes, não raro, beira o silêncio. 

Percebamos então, que o “silêncio” acompanhou o discurso feminino, ou melhor, os 

aspectos atribuídos ao sexo feminino, a essa feminilidade subjugada, dentro do tecido da 

linguagem. Parece aqui criada uma contradição, como poderia o silêncio acompanhar um 

discurso? Não tomaremos neste trabalho o silêncio em sua face literal, o silêncio poderá ser 

tomado, em algumas circunstâncias, como a ausência de empoderamento sobre seu próprio 

discurso ou como a falta garantia da eficácia de sua voz e vontade. Refletindo na dicotomia de 

usos das palavras “fortes” e palavras “fracas”, atribuídas muitas vezes, respectivamente, ao 

masculino e ao feminino, no lugar comum da cultura. 

 

Agora poderíamos perguntar o que queremos dizer com os expletivos ”mais fortes” 

e “mais fracos”. (...) A diferença entre usar “merda” (ou “droga” ou uma das muitas 

outras) em oposição a “oh, céus”, ou “meu Deus”, ou “Puxa vida” apoia-se em quão 

vigorosamente alguém diz como se sente – talvez, alguém pode dizer, a escolha de 

uma partícula dependa de quão fortemente alguém permite se sentir em relação a 

algumas coisas, daí, então, que a força da emoção contida em uma frase corresponde 

a força da partícula. Assim, em uma situação realmente séria, o uso de partículas 

“insignificantes” (isto é, “de mulheres”) constitui uma piada, ou, de qualquer 

maneira, é altamente inadequado (LAKOFF, 2010, p. 20). 

 

E ainda: 

 



  

30 

 

Quando crianças, as mulheres são encorajadas a ser “pequenas damas”. Pequenas 

damas não gritam de modo tão vociferante quanto garotinhos e são castigadas mais 

severamente por ter ataques de fúria ou demonstrações temperamentais. Explosões 

são esperadas e, portanto, toleradas quando vindas de garotinhos; docilidade e 

resignação são as características correspondentes esperadas das menininhas. Ora, 

tendemos a perdoar uma exaltação de ânimo por parte de um homem, enquanto não 

perdoaríamos uma atitude idêntica de uma mulher: às mulheres é permitido fazer 

espalhafato e reclamar, mas apenas o homem pode explodir de raiva. Às vezes, 

argumenta-se que há uma base biológica para essa diferença de comportamento, 

embora eu não acredite que existam evidências conclusivas de que as primeiras 

diferenças no comportamento que foram observadas não são o resultado de 

tratamentos muito diferentes dados aos bebês dos dois sexos desde o começo: mas 

certamente o uso de partículas diferentes por homens e mulheres é aprendido, 

meramente refletindo diferenças não linguísticas e novamente apontando para a 

desigualdade que existe entre o tratamento dos homens, e as expectativas da 

sociedade para com eles, e o tratamento das mulheres (LAKOFF, 2010, p. 21). 

 

E ainda completa: 

 

Permitir aos homens meios de expressão mais fortes do que estão disponíveis às 

mulheres reforça ainda mais a posição de poder dos homens no mundo real: com 

certeza ouvimos com mais atenção alguém que expressa opiniões de modo forte e 

vigoroso, e é muito menos provável que um falante incapaz – por quaisquer razões – 

de ser vigoroso ao emitir seu ponto de vista seja levado a sério. A capacidade de 

usar partículas fortes, como “merda” ou “inferno”, é evidentemente apenas 

incidental com a relação à desigualdade que existe, não a sua causa (LAKOFF, 

2010, p. 21). 

 

A mulher, por esta descrição, aparece encorajada a ser silente ao longo de sua 

história, pois sobre ela recai a discriminação linguística que se mostra especialmente em dois 

âmbitos: o modo como são ensinadas a usar a linguagem, como são encorajadas a “falar como 

uma dama” e também no modo como a linguagem as trata. Em ambas as formas, o poder – e a 

“força do discurso” – lhes é negada, não raro a ela é relegado um papel subserviente. E é 

observável também que se uma mulher deseja sustentar uma posição de poder, não é raro que 

ela "fale grosso”, ou seja, para que seja socialmente aceita essa sua posição ela pode se 

despojar dessa feminilidade criada pela cultura, para adotar comportamentos tipicamente tidos 

como masculinos. 

Essa situação nos deixa antever algo da natureza do poder do discurso, parece muito 

orgânico, natural, que o masculino determine a força, de fato. E que a docilidade do discurso, 

prepare as mulheres para aquele que era o destino desejável para uma mulher burguesa – a 

que nos falou Maria Rita Kehl: o ambiente privado, o sustentáculo da moral daquele sujeito 

moderno. 

Constataremos que as mulheres experimentam a discriminação linguística de duas 

maneiras: no modo como elas são ensinadas a usar a linguagem e no modo como o uso geral 

da linguagem as trata. Ambas tendem como veremos, a relegar as mulheres a certas funções 



  

31 

 

subservientes: aquelas de objeto sexual, ou serviçal, e, portanto, certos itens lexicais têm um 

significado quando aplicado aos homens e outro às mulheres, constituindo uma diferença que 

não pode ser prevista, exceto com referência aos diferentes papéis que o sexo desempenham 

na sociedade (LAKOFF, 2010, p. 14). 

E ressalta: 

 

Se uma menininha “fala grosso” ou de modo rude como um menino, ela vai 

normalmente ser isolada, xingada ou ser motivo de gozação. (...) Se a menininha 

aprende bem sua lição, ela não é recompensada com uma aceitação irrestrita pela 

sociedade; ao contrário, a aquisição desse estilo particular de fala será mais tarde 

uma desculpa que outros usarão para mantê-la em uma posição inferior, para 

recusarem a levá-la a sério como ser humano (...). Em função da forma como fala, a 

menininha – então uma mulher adulta – será acusada de não conseguir falar 

claramente ou se expressar convincentemente (LAKOFF,2010, p. 15). 

 

A linguagem, portanto, é um mecanismo forte da perpetuação de construções sociais. 

Explosões de discursos no século XVIII e XIX, como já vimos, demandavam das mulheres 

que ocupassem o papel o qual aquela feminilidade lhe desenhava. Cruelmente aquele modo de 

feminilidade tomou para si um discurso de "natureza feminina", ou seja, toda mulher havia de 

corresponder e selar seu destino dentro daquela manifestação de ideias, aquelas "damas 

dóceis" que ousassem sustentar suas peculiaridades, seriam rechaçadas socialmente. A 

maneira como a linguagem vê as meninas remonta esse passado não tão distante assim. 

O destino designado à mulher, como vem nos falar Maria Rita Kehl, é a maternidade. 

E afim de que ela melhor se encaixe nessa que ali é sua vocação social, pede-se que se 

ostentem as virtudes próprias da feminilidade: o recato, a docilidade, uma receptividade 

passiva em relação aos desejos e necessidades dos homens e, a seguir, dos filhos (KEHL, 

Maria Rita, 2008, p. 48). 

 Notamos, então, que atribuir explicações à "natureza" ou a fatores biológicos, não é 

um bom caminho a se seguir, porque a cultura molda esses conceitos as suas necessidades de 

afirmação inclusive. Até o mais imparcial e sensato pesquisador de ciências biológicas, está 

ele próprio, mergulhado na cultura e, por isso, ao explicar um fenômeno está ele investido de 

suas construções culturais. 

Nesse sentido é que vimos a necessidade de ressaltar o papel que a educação 

dispensada a cada individuo pode, em si, ser muito mais conclusiva que algumas 

naturalizações, uma maneira de se notar isso é atentar para o fato de que não haveria de 

imediato uma diferença no discurso entre meninos e meninas, o que desencoraja, para Lakoff, 

papéis biológicos. Como especialmente até os cinco anos é comum uma predominância de 



  

32 

 

figuras femininas, ressaltando a figura materna, meninos e meninas aprendem a “linguagem 

materna” como primeira linguagem. A pressão para se inclinar para determinado modo de 

expressar a linguagem são posteriores e funcionam muitas vezes – e até com crueldade – por 

um processo e encorajar ou reprimir determinados usos da linguagem conforme o “gênero” a 

qual criança pertence. Para explanar tal ideia, atentemos para a ilustração de Lakoff: 

 

Disseram-me que, em japonês, crianças de ambos os sexos usam as partículas 

próprias para as mulheres até perto dos 5 anos; a partir de então, os menininhos 

começam a ser ridicularizados se as usam e, assim, rapidamente aprendem a desistir 

de usá-las. À medida que crescem, os meninos, em particular, passam por uma fase 

de fala rude, descrita por Spock e outros; isso provavelmente é desencorajado nas 

menininhas mais fortemente do que nos menininhos, em que os pais frequentemente 

podem achar tais condutas mais divertidas do que chocantes (LAKOFF, 2010,  p. 

16). 

 

 A fala – ou silencio – das mulheres apresentam elementos característicos de como 

aquela feminilidade que predomina em nossa cultura costuma vê-las: 

 

As mulheres falam cada vez menos frequentemente que os homens. As mulheres são 

mais cuidadosas que os homens em usar a gramática correta, são mais conversadoras 

no que se trata de inovação estilística, usam adjetivos de emoção de preferência a de 

movimento, formam metáforas conflitantes, ambivalente de preferências a lugares 

comuns. As mulheres mostram preferência por estruturas modais como “poderia ter 

sido”, indicando incerteza e indecisão. Outras diferenças empiricamente 

estabelecidas, mas observadas são o uso, pelas mulheres, de adjetivos “vazios” como 

“encantador”, “amável” ou perguntas reiterativas como “entendeu?”, “certo?”, Para 

atenuar a força afirmativa, além da tendência das mulheres serem mais polidas e 

receptivas (NYE, 1988,  p. 205). 

 

Não estamos sendo radicais ao afirmar que a maior tendência a ser polida e a 

preferência por estruturas linguísticas sejam efeitos típicos de uma história de submissão, o 

encorajamento da mulher a ser dócil casa-se perfeitamente com a lógica do lar, do espaço 

privado, da obediência. Ser dócil era ser aceita no lugar a ela designada. Não raro, até nos dias 

de hoje, houve-se elogio à “boa mulher”, a terrível expressão “mulher para casar” como um 

incentivo ao recato, a uma conduta sexual imaculada, e em última instância ao silêncio. Tal 

expressão é usada ainda em um sentido positivo como se o casamento ainda fosse o destino 

mais louvável a uma mulher. 

Sobre o que dissemos algo deve ser mais explorado aqui que é a vertente da 

sexualidade feminina. A mulher, como a frente veremos, muitas vezes foi comparada à 

propriedade privada. Tendo o homem o poder de exigir “integridade” no gozo, seja sobre a 

propriedade, seja sobre a mulher. Esta “integridade” na mulher seria sua virgindade tão 

valorizada até algumas décadas em nossa sociedade ocidental, e em muitas situações até hoje. 



  

33 

 

A reificação da mulher é nítida e mais nítida ainda é a repressão social em relação ao 

comportamento sexual, que, obviamente, passa pelo crivo da linguagem. Não é difícil que 

notarmos que a linguagem muitas vezes objetifica as mulheres: 

 

Veremos que o efeito geral da “linguagem das mulheres” – que significa tanto a 

linguagem restrita ao uso das mulheres quanto à linguagem descritiva das mulheres 

simplesmente – é este: ela submerge a identidade pessoal da mulher, por negar a ela 

os meios de expressar-se fortemente, por um lado, e por encorajar expressões que 

sugerem trivialidade do assunto e incerteza sobre ele; e, quando se está falando 

sobre uma mulher, por tratá-la como um objeto – sexual ou outro – mas nunca como 

uma pessoa com posições individuais (LAKOFF, 2010,  p. 17). 

 

Se há algo a ser notado em toda nossa explanação é que muitas vezes os discursos 

feministas são distorcidos, em nível de linguagem,  relegados a uma querela, pois já sendo 

podado -ou mesmo ridicularizado- nesta instância tão importante, previne-se que este discurso 

ganhe poder, tanto tempo hegemônico patriarcal. 

Simone encoraja: “Se a questão feminina é tão absurda é porque a arrogância 

masculina fez dela uma querela e quando as pessoas querelam não raciocinam bem” 

(BEAUVOIR, 1970, p. 21). 

E Lakoff finaliza: 

 

O efeito maior dessas discrepâncias é que às mulheres é sistematicamente negado o 

acesso ao poder, com o pretexto de que elas não são capazes de sustentá-los, como 

demonstrado por seus comportamentos linguísticos e por outros aspectos; e a ironia 

é que as mulheres são produzidas para sentir que merecem tal tratamento, por causa 

das inadequações em sua própria inteligência/educação. No entanto, é precisamente 

porque as mulheres aprendem essas lições tão bem que mais tarde sofrem essa 

discriminação (LAKOFF, 2010, p. 17). 

 

A fala, os discursos, portanto, portam muito mais do imaginamos em uma análise 

despreocupada. Eles portam heranças culturais profundas e neles estão centrados a ideia do 

poder. E o poder se mostra como a capacidade de influenciar e persuadir ou mesmo de 

ensinar, desconstruir dependendo da maneira como é usado. E ver sua profunda importância 

de discursos distorcidos e repetidos a exaustão, é saber que são as ideias e imagens que nos 

penetram a todo tempo que, se não analisadas e conscientes, determinam "destinos" de todo 

uma sociedade no contexto de sua época. 

 

3.3 Palavra de mulher: Virgínia Woolf em “Um teto todo seu”. 

 



  

34 

 

O título curioso já denuncia uma aversão ao padrão social vigente na época, em que 

não era comum que uma mulher tivesse "Um teto todo seu", mas sim que fosse parte de um 

lar arquitetado para a célula familiar, no qual, ela realizaria seu destino; Esposa e mãe. 

Publicado em 1928, em uma Inglaterra ainda impregnada pelos ideais Vitorianos de 

pureza, castidade e decoro, a mulher dificilmente pertencia a si mesmo; passava do domínio 

paterno ao do marido, quase sempre confinada em espaços privados que não lhe pertenciam. 

Virgínia Woolf, apesar de não ter gozado da mesma educação esmerada de seus 

meios irmãos – cujo fato de serem homens e de boa posição social lhes asseguravam – 

mostra-se extremamente perceptiva e visionária, tendo sua literatura considera modernista. 

A escritora tem um discurso bastante diferente dos que propagavam os ideais de 

feminilidade, o que nos mostra – e, às vezes, a história não mostra esses embates – que aquela 

não era uma voz unívoca. E a intenção ao abordar "Um teto todo seu" em nosso trabalho é 

essa; mesmo no auge de um discurso que parece eficaz e "natural", há discursos dissonantes 

importantes aos quais vemos atentar. 

No XIX outros escritores e algumas escritoras vieram a se manifestar contra a 

pobreza das alternativas que a educação oferecia às chamadas representantes do sexo frágil. 

(KEHL, 2008, p. 68). Um dos maiores críticos dessa educação então dispensada às mulheres 

foi o escritor francês Stendhal. 

 Ele constatava que as mulheres de sua época apenas aprendiam o que os homens – 

que também devem ser tomados um a um, pois nem todos reforçavam esse discurso – via por 

bem que elas soubessem. Era forte a inclinação a se manter as moças "inocentes sexualmente" 

e "maleável socialmente", o que incluía deixá-las ter pouca familiaridade com as leituras mais 

densas ou com as variadas formas de intelectualidade (KEHL, 2008, p. 69). 

Sthendal afirma que ser conivente com esta opinião denotava mediocridade e até 

mesmo medo de que aquela "prisioneira" doméstica abandonasse o lar e a criação de seus 

filhos, e que nem todos os homens à época partilhavam da ideia. Havia os que desejam uma 

companheira culta as quais pudessem compartilhar a vida. 

Sthendal tenta convencer seus leitores de que os homens só teriam a ganhar com a 

companhia de mulheres cultas, e que os maiores inimigos da educação das mulheres são, 

afinal, os homens ignorantes, que querem impressionar as mocinhas sem que elas tenham 

condição de perceber sua pobreza de espírito. Também para Stendhal a feminilidade tal como 

se constituía na primeira metade do século XIX, respondia a um interesse de alguns homens. 



  

35 

 

Mas ele é implacável em denunciar: este é o interesse dos homens medíocres (KEHL, 2008, p. 

70). 

Especialmente em “Um teto todo seu” Virgínia defende que para exercer suas 

pequenas – e grandes – liberdades, como escrever ficção, manifestar sua opinião, e ter 

domínio do próprio discurso sem que fosse de alguma maneira reprimida pelos costumes ou 

por esses homens "medíocres" as mulheres precisavam de uma considerável soma em 

dinheiro e um espaço, um teto próprio. 

Tudo o que poderia fazer seria oferecer-lhes uma opinião acerca de um aspecto 

insignificante: a mulher precisa ter dinheiro e um teto todo dela se pretende mesmo escrever 

ficção; e isso, como vocês irão ver, deixa sem solução o grande problema da verdadeira 

natureza da mulher e da verdadeira natureza da ficção. Esquivei-me ao dever de chegar a uma 

conclusão sobre essas duas questões – a mulher e a ficção, no que me diz respeito, 

permanecem como problemas não solucionados (WOOLF, 1928, p. 8). 

O livro é fruto de dois ensaios para a Sociedade das Artes, em 1928 (WOOLF, 1928, 

p. 6) cujo tema a ser discutido era “As mulheres e a ficção”. Com tons de ensaio, ficção, mas 

também crítica política e social, “Um teto todo seu” apesar da afirmativa da autora de que 

deixa sem solução as opressões sofridas pelas mulheres, contorna muitas vezes uma pergunta 

essencial para uma mudança de discurso – e a partir daí por que não uma solução? – se 

houvesse reciprocidade na relação homem e mulher, se fossem dadas às mulheres as mesmas 

oportunidades que historicamente foram dadas aos homens, estaríamos menos desiguais? 

Vemos logo no primeiro capítulo, abordada a questão do abismo quanto à educação 

oferecida aos homens e as mulheres. Woolf descreve a entrada da personagem Mary Beton na 

biblioteca de Oxbridge: 

 

(…)fez-me sinais para que saísse, porque as damas só eram admitidas na biblioteca 

acompanhadas por um Fellow da faculdade ou providas de uma carta de 

apresentação(...) Que uma biblioteca famosa tenha sido amaldiçoada por uma 

mulher é motivo de total indiferença para ela. Venerável e calma, com todos os seus 

tesouros seguramente trancafiados em seu seio, ela dorme complacentemente e, no 

que me diz respeito, há de dormir para sempre. Nunca despertarei esses ecos, nunca 

buscarei novamente essa hospitalidade, jurei enquanto descia os degraus, enfurecida 

(WOOLF, 1928, p. 12). 

 

Bem como a pobreza a que estavam submetidas, ambos os fatores determinantes para 

a completa desigualdade entre os sexos: 

 

Se apenas a Sra. Seton e sua mãe e a mãe de sua mãe tivessem aprendido a grande 

arte de ganhar dinheiro e tivessem deixado seu dinheiro, como fizeram seus pais e 



  

36 

 

seus avós antes deles, para instituir fellowships e docências-livres e prêmios e bolsas 

de estudo apropriadas para o uso dos membros de seu próprio sexo, poderíamos ter 

jantado aqui em cima, sozinhas e bem razoavelmente, uma ave e uma garrafa de 

vinho; poderíamos ter antecipado, sem indevida confiança, uma vida agradável e 

honrada no refúgio de uma das profissões generosamente beneficiadas (WOOLF, 

1928, p. 27). 

 

E completa: 

 
Só nos últimos quarenta e oito anos é que a Sra. Seton pôde ter algum centavo de 

seu. Em todos os séculos antes disso, o dinheiro teria sido propriedade do marido — 

um pensamento que talvez tenha contribuído para manter a Sra. Seton e sua mãe 

fora da Bolsa de Valores (WOOLF, 1928, p. 30). 

 

Virgínia Woolf também não deixa de atestar que unidas as condições supracitadas as 

mulheres eram submetidas a uma vida doméstica, estando a maior parte da vida trancafiada 

em um espaço privada – mais a frente no trabalho analisaremos com bastante ênfase este 

aspecto – que sequer é de sua propriedade: 

 

(...) pensei em como é desagradável ser trancada do lado de fora; e pensei em como 

talvez seja pior ser trancada do lado de dentro; e, pensando na segurança e na 

prosperidade de um sexo e na pobreza e na insegurança do outro, e no efeito da 

tradição e na falta de tradição sobre a mente de um escritor, pensei finalmente que 

era hora de recolher a carcaça amarfanhada do dia, com as discussões e as 

impressões e a raiva e o riso, e atirá-la num canto (WOOLF, 1928, p. 31). 

 

No segundo capítulo, mudamos de ambiente, toda trama se passa agora em Londres, 

não mudam, contudo, os questionamentos fervilhantes sobre gênero que já se delineiam no 

primeiro capítulo: 

 

Por que os homens bebiam vinho e as mulheres, água? Por que um sexo era tão 

próspero e o outro, tão pobre? Que efeito tinha a pobreza na ficção? Quais as 

condições necessárias para a criação de obras de arte? – faziam-se mil perguntas a 

um só tempo (WOOLF, 1928, p. 33) 

 

A submissão no âmbito social refletia a falta de empoderamento feminino em muitos 

outros, seja no econômico como vimos acima, seja no literário como a autora constata logo 

após. 

A personagem, em busca de alguma verdade, se dirige ao Museu Britânico aonde irá 

se deparar com uma vasta literatura feita sobre a mulher, mas não feita por ela. 

A figura feminina é central nos mais diversos livros. Que a tratam como uma musa, 

ressaltado seus mistérios e magia, fortificando tipos ideais ou então como um objeto de 

críticas depreciativas, moralizantes e muitas zombarias. Já deixando entrever uma dualidade 

típica que exploraremos mais na análise de “Gritos e sussurros”. Certo é, que na mente 



  

37 

 

fervilhante de nossa personagem, surgia a percepção que praticamente todas os retratos e 

referencias às mulheres não surgiam de modo imparcial. Havia ao falar delas sempre uma 

carga emocional, uma espécie de raiva ou rancor de quem escrevia. 

Deveríamos confiar em toda uma literatura sobre a mulher escrita por homens no 

calor das emoções? Por que era tão raro que a mulher pudesse escrever ela mesma sua história 

e literatura? Esta literatura sobre a mulher e não feita por ela, ajudou a ratificar sua imagem 

social tão calcada em figuras tipo? 

A fim de esmiuçar essas perguntas e talvez lhe encontrar respostas é que chegamos 

ao ponto crucial e possivelmente mais interessante do livro. Mergulhando na história, Virgínia 

Woolf quer fazer um esboço da mulher à época Elisabetana. 

Como seria esta mulher tão retratada na poesia e tão ausente da história? O bardo 

inglês tem na maioria de suas histórias mulheres de personalidade marcante, fortes em sua 

mais pura acepção. Estas mulheres fascinantes e com poder sobre o próprio destino, parece, 

infelizmente, ilustrar só a literatura. 

"A mulher real" à época de Shakespeare, e aqui nos referimos às mulheres "médias", 

não viviam grandes aventuras, ou tinham oportunidade de mostrar sua personalidade 

marcante, viviam, basicamente confinadas aos ambientes privados, surrada – como era aceito 

sem qualquer abalo social – e quase inexpressivas na ficção ou na vida pública como um todo. 

 

O professor Trevelyan só está dizendo a verdade quando observa que as mulheres de 

Shakespeare não parecem carentes de personalidade e caráter. Não sendo 

historiadores, podemos até ir mais longe e dizer que as mulheres brilharam como 

fachos luminosos em todas as obras de todos os poetas desde o início dos tempos — 

Clitemnestra, Antígona, Cleópatra, Lady Macbeth, Fedra, Créssida, Rosalinda, 

Desdêmona e a duquesa de Malfi, entre os dramaturgos; entre os prosadores, 

Millamant, Clarissa, Becky Sharp, Ana Karênina, Emma Bovary, Mme de 

Guermantes – os nomes afluem à mente em bandos, e não lembram nem um pouco 

mulheres "carentes de personalidade e caráter. Na realidade, como assinala o 

professor Trevelyan, ela era trancafiada, surrada e atirada (WOOLF, 1928, p. 56). 

 

Ressalta: 

 

A mulher jamais escreve sobre a própria vida e raramente mantém um diário – existe 

apenas um punhado de suas cartas. Não deixou peças ou poemas pelos quais 

possamos julgá-la. A vida da mulher média elisabetana deve estar espalhada em 

algum lugar, disponível para alguém que se preste a recolhê-la e dela fazer um livro 

(WOOLF, 1928, p. 58). 

 

E completa: 

 
Eis-me aqui a perguntar por que as mulheres não escreviam poesia no período 

elisabetano, e nem tenho certeza de como eram educadas: se aprendiam a escrever; 



  

38 

 

se tinham salas de estar próprias; quantas mulheres tiveram filhos antes dos vinte e 

um anos; o que, em suma, faziam elas das oito da manhã às oito da noite. Não 

tinham dinheiro, decerto; segundo o professor Trevelyan, eram casadas, quisessem 

ou não, antes de largarem as bonecas, aos quinze ou dezesseis anos. Teria sido 

extremamente incomum, mesmo considerando apenas essa amostra, que de repente 

uma delas houvesse escrito as peças de Shakespeare, concluí, e pensei naquele 

cavalheiro idoso, já morto, mas bispo, creio, que declarou ser impossível a qualquer 

mulher, do passado, presente ou porvir, ter a genialidade de Shakespeare  (WOOLF, 

1928, p. 58). 

 

É poética a imagem que Virgínia usa em um dos trechos ao dizer que a “mulher 

média elisabetana deve estar espalhada em algum lugar”, deixa-nos com a impressão de 

fragmentação, de ter sido esta mulher separada em pedaços – Mãe, filha, esposa e tudo mais o 

que socialmente lhe fosse exigido – mas jamais inteira de si, nunca integral em discurso e voz. 

A autora então, em um também bonito exercício imaginativo, decide criar aquela que 

seria uma irmã de Shakespeare, para comparar e tentar atestar o que já nos foi dito: a 

impossibilidade de Shakespeare ter sido uma mulher. Simone de Beauvoir em seu livro “O 

segundo sexo”, destaca o desenvolvimento desta ideia: 

 

No seu livrinho A room of one´s own, Virginia Woolf divertiu-se com inventor um 

destino de uma suposta irmã de Shakespeare; enquanto ele aprendia no colégio um 

pouco de latim, de gramática e de lógica, ela teria permanecido no lar numa 

completa ignorância; enquanto ele caçava, corria os campos, dormia com as 

mulheres da vizinhança, ela teria remendado trapos sob o olhar dos pais; se ela 

tivesse partido como ele, ousadamente, à procura de melhor sorte em Londres, não 

conseguiria tornar-se uma atriz ganhando livremente a vida: ou teria sido levada de 

volta à família que a casaria à força, ou seduzida, abandonada, desonrada, ter-se-ia 

matado de desespero. Pode-se também imaginá-la transformando-se numa alegre 

prostituta, uma Moll Flanders como a pintou Daniel Defoe: de jeito algum teria 

dirigido um elenco e escrito dramas. Na Inglaterra observa V. Woolf as mulheres 

escritoras sempre suscitaram hostilidade (BEAUVOIR, 1970,  p. 137). 

 

Vemos que desta “brincadeira” de imaginar, Virgínia Woolf, não se ateve à “mulher 

média” Elisabetana, mas, talvez por ter sido ela própria sempre tão ousada, decide escrever, 

mesmo que, ali em uma situação de comparação, sobre as mulheres que resistiram ao destino 

que lhes era imposto socialmente. Escreve sobre aquelas que, seja por um grito interno de 

desespero, seja pelo peso de um talento latente, mas sufocado, lutavam, aos seus modos para 

serem o que desejam ser. 

Os caminhos destas mulheres ousadas eram com frequência infelizes, pois tinham 

que sustentar, contra toda uma sociedade, sua autenticidade. E o preço que se paga por essa 

coragem quase sempre é alto demais. A noção que assumir uma posição que ia contra toda a 

trama e todos os papéis vigentes era por demais perigosa, faz a autora escrever sobre seu 

desejo de uma sociedade andrógina em que não houvesse tanta cisão entre os comportamentos 



  

39 

 

de homens e mulheres nem opiniões tão seladas sobre a maneira de viver de cada individuo de 

sexo. O que, sem dúvida, teria evitado tantos destinos trágicos na história feminina. 

A autora, contudo, parece chegar a conclusões não muito otimistas quanto a esta 

mulher elisabetana de mente fervilhante: 

 

Revendo a história da irmã de Shakespeare tal como a criei, é que qualquer mulher 

nascida com um grande talento no século XVI teria certamente enlouquecido, se 

matado com um tiro, ou terminado seus dias em algum chalé isolado, fora da cidade, 

meio bruxa, meio feiticeira, temida e ridicularizada. Pois não é preciso muito 

conhecimento de psicologia para se ter certeza de que uma jovem altamente dotada 

que tentasse usar sua veia poética teria sido tão contrariada e impedida pelas outras 

pessoas, tão torturada e dilacerada pelos próprios instintos conflitantes, que teria 

decerto perdido a saúde física e mental (WOOLF, 1928, p. 62). 

 

Se pudermos deixar fluir algo de intuitivo, e a poética dos dá este aval, talvez haja 

algo um tanto autobiográfico neste trecho. A condição daqueles altamente dotados desta veia 

poética parece, apesar da roupagem de cada época, ser quase sempre turbulenta. E se para os 

escritores homens a incompreensão já é um grande fardo, para as escritoras mulheres ou 

mesmo aquelas mulheres que trabalham em meios acadêmicos parecem experimentar além 

desta invariável incompreensão, uma espécie de hostilidade, pela falta de familiaridade com 

os recursos intelectuais que se presentificou em grande parte da história feminina. 

 Como diria Machado de Assis, mudamos de roupa, mas não de pele. E é bastante 

perceptível que Virgínia Woolf, tenha sentido, no final do século XIX e já no século XX, boa 

dose desta hostilidade e incompreensão. Ela deixa claro esta atemporalidade no sentimento no 

seguinte trecho: 

 

Mesmo no século XIX, a mulher não era incentivada a ser artista. Pelo contrário, era 

tratada com arrogância, esbofeteada, submetida a sermões e admoestada. Sua mente 

deve ter sofrido tensões, e sua vitalidade foi reduzida pela necessidade de opor-se a 

isso, de desmentir aquilo. A história da oposição dos homens à emancipação das 

mulheres talvez seja mais interessante do que a história da própria emancipação 

(WOOLF, 1928, p. 68). 

 

O livro escrito em 1928, sem dúvida, nos deixa notar que Virgínia sentia o que 

escrevia, deixava escorrer algo de si nas personagens que criava ou mencionava, sem dúvidas 

também, a sensibilidade aguçada – que a imortalizou – também a atormentou muito em vida, 

por tudo o que ela geralmente acarreta: incompreensão, hostilidade, distanciamento da vida 

comum, solidão e no neste caso, até a “loucura”. 

  Não é de se espantar então que a escritora possa ter tido algo como um lapso de 

“auto-clarividência”, ao tratar desta “mulher do século XVI”. Atormentada pelos ímpetos 



  

40 

 

interiores e oprimida pela moral, e finalmente tão abalada acaba por se ver enclausurada, 

Virgínia se pareceu muito com aquela "meio bruxa, meio feiticeira", temida, ridicularizada, 

mas, sem dúvida, e aqui o tempo não faz sombra, imensamente admirada. 

 Já bastante adoecida mentalmente, em 1941, Virgínia Woolf se suicida ao 

afogar-se no rio Ouse. E aquilo que mais parece uma tragédia de Shakespeare, uma cena triste 

e poética de Ofélia, acaba por encarnar algo de atemporal, uma dor sem tempo e sem acaso. 

Dilacerada por sua sensibilidade e percepções finas do mundo, ela parece também sucumbir 

aos seus instintos conflitantes. 

 Mas o mais importante, ela conquista a escrita, ela soube costurar meios 

mesmo dentro do que parecia impossível - um mundo literário tão hermético e tão masculino - 

para se inscrever e instaurar sua autenticidade e sua voz. Virgínia soube escrever de si como 

poucos, sua coragem a fez autora de um enredo próprio, mas também plural - ali naquele 

momento em que a mulher pouco aparecia na literatura além de figuras extremamente 

idealizadas, ali, nos momentos em que a história ou calava ou parecia sustentar vozes 

unívocas, ela soube ser dissenso. 

 

4 PARTE II – A IMAGEM 
 

4.1 Uma cena de tirar o fôlego… (ou a paz?)  

 

Escolhemos a arte para retratar as mulheres, pois ela é um véu rasgado sobre a 

cultura; permeável e fluída. 

A imagem pura, em sua plástica, pode ter algo de tácito. Pode entender o silêncio 

sendo silente. Mas nem sempre esse silêncio da imagem acarreta consequências ruins, pode 

este não enclausurar, mas, exercendo sua arte, ser um silêncio de contemplação. E é isso que 

podemos notar em vários filmes de Ingmar Bergman; o silêncio é um elemento muito 

presente, ele é um personagem que aparece para deixar os outros personagens se expressarem. 

Explico: Em muitos filmes deste cineasta, o rosto das personagens e suas expressões 

fantásticas é que comunicam, então o silêncio aqui surge, para deixar a face comunicar. Diz-

se que nunca se guarda um segredo, que se a boca não fala, falam as pontas dos dedos. Aqui 

as "pontas dos dedos" falam, e falam do ser humano, com uma captura e alcança talvez até 

mais íntimos. 

E não será de fato este o grande intento da arte? Mostrar- nos minuciosamente nossa 

humanidade, colocar- nos nus com um sorriso pouco veemente? 



  

41 

 

Aquele sorriso de quem presume descoberto seu pequeno segredo da existência, mas 

que de tão sutil não notamos senão por uma pequena diferença em nossa sensibilidade: Um 

segredo que estava lá, íntimo, solitário e talvez dolorido, mas que, em um instante, depois de 

mostrado, expressado, para de doer, liberta e passa a ser compartilhamento. 

E dali criamos, mesmo que pretensa, uma espécie de compreensão, abre-se uma 

ponte estreita - e nunca ideal, é verdade - do desejo de comunicação com o outro. A imagem, 

portanto, mesmo se for tácita, pode nos comunicar deliberadamente, poder criar união ou 

mesmo a bela ilusão de se estar sonhando um mesmo sonho, coletivamente. 

 Esse cinema arte de Ingmar Bergman pode ter o condão de mostrar-nos um pouco 

mais de nossa humanidade na tarefa digna de, atingindo nossa fina angústia, comunicar que 

não estamos tão sós. É então um silêncio igual por dentro à palavra, mas que fala baixo, 

sutilmente, com cores ou ausência delas, com formas, olhares e demônios nos recantos dos 

sorrisos. 

O cinema pode nos tirar o fôlego em cada cena, cada esperança e cada pedaço 

desnudo do ser humano em seus desejos, mas só cumpre de fato a sua missão artística – e aqui 

entendamos por missão no seu sentido mais espiritual, de fato, uma espécie de "dom" - 

quando nos tira a paz. E permitindo essa desestruturação e incômodos iniciais, promove uma 

reflexão profunda e empática. 

 

4.2 Ingmar Bergman e a incomunicabilidade 

 

Ingmar Bergman foi um dos mais cultuados cineastas do cinema europeu, nascido 

em Uppsala na Suécia em 1918, passou sua infância no seio de uma rígida família burguesa 

luterana – cujas lembranças foram materiais para inúmeros de seus filmes, inclusive para a 

família retratada em “Gritos e Sussurros”. Não raro é possível notar muito de autobiográfico 

ao longo de suas obras até seu falecimento em 2007. 

Formou-se em letras e em história da arte e além de diretor cinematográfico, realizou 

trabalhos na rádio e na televisão sueca, além de também atuar e ser roteirista, o que mostra 

sua imensa versatilidade no campo de produção artística e faz dele um diretor genial e 

multifacetado (BRANCO, 2009). 

O incômodo da existência, o vazio, a ausência de um Deus que rogue por todos, e, 

especialmente a incomunicabilidade e o silêncio – inclusive o diretor realizou a trilogia do 

silêncio que conta com os filmes Através de um Espelho (1961-2), Luz de Inverno (1961-2) e 

O Silêncio (1962) – são temas bastante recorrentes e que dão a tônica dessa experiência 



  

42 

 

estética e humana a que designamos cinema Bergmaniano. Tratar de temas tão caros e 

profundos valeu-lhe um rótulo de pessoa angustiada, do qual ele desviava com certo 

sarcasmo. 

Em 1966, “isola-se” na ilha de Farö, onde parece experimentar-se em sua própria 

existência, e com maior introspecção render se ao seu processo criativo. Bergman teria dito 

que o contato espontâneo com o mar, ao longo dos anos, o faria mais perto de seu próprio 

significado – ou falta de significação – e isso lhe causava um sentimento de alívio. 

 

 No começo, por razões românticas [...] É uma dessas ideias completamente idiotas 

que as pessoas que nunca viveram à beira mar têm [...] Mas Farö se tornou 

indispensável para mim à medida que os anos se passavam. Ali as proporções das 

coisas são justas. Vive-se em contato permanente e espontâneo com um elemento 

natural - o mar [...] Isto faz com que me conheça melhor, com que saiba exatamente 

quem sou eu, com que consiga medir meu próprio significado. Alivia terrivelmente 

descobrir seu próprio significado ou a sua falta de significação (BJÖRKMAN- 

BERGMAN, 1978, p. 220). 

 

Tendo seus trabalhos se estendido por mais de sessenta anos em cinquenta filmes 

diferentes, Ingmar tem uma produção extensa e marcada por quase todos os temas não 

estranhos à natureza humana, em grande parte deles, há um espaço generoso para esmiuçar 

sua curiosidade sobre a psique e o universo feminino (ROBACH, 2012, p. 7). 

Ele captava como ninguém as nuances de suas personagens femininas, muitas vezes 

se utilizando apenas da imensa expressividade de suas atrizes. A beleza exótica de Liv 

Ullmann aliada a sua familiaridade com a câmera faz dela uma das grandes musas de 

Bergman, que chegou a nomeá-la de “Stradivarius”. Por esta sutileza ao lidar com o “universo 

feminino”, transpondo os estereótipos, sabendo retratar a mulher em seu silêncio, mas 

também em sua plenitude e força é que o escolhemos para este trabalho. 

Analisaremos o filme “Gritos e sussurros” realizado em 1973 na Suécia, um drama 

de duração de noventa e um minutos, pertencente ao período de 1966 a 1981, dentre as 

subdivisões no cinema Bergmaniano feitas por Jan Holmberg (HOLMBERG, 2012, p. 8). 

Esta fase se caracteriza por haver um foco maior nos personagens femininos, em um 

cinema com elementos experimentais, close-ups – e o rosto como um palco, como 

exploraremos mais a frente – em um ambiente predominantemente burguês tendo quase todos 

como locação a própria ilha de Farö. 

A trama de “Gritos e sussurros”, seguindo muitos dos preceitos que aqui já 

esboçamos – ambiente burguês, moral extremamente rígida e religiosa – trata de uma família, 

praticamente expressa só por mulheres: três irmãs e uma criada. A partir da doença terminal 



  

43 

 

de uma das irmãs, Agnes, vão se desenovelando situações, lembranças, traumas familiares e 

também a denúncia de um abismo social na maneira como Maria e Karin tratam Anna, a 

criada. Esta simples exposição, contudo, não é suficiente para tomar a dimensão de como cada 

uma das personagens representam um "tipo" de mulher segundo os ideais de feminilidade que 

abordamos até aqui, e principalmente como, tendo construído essas figuras tipo, Bergman as 

desconstrói para articular algo além, uma experiência humana que transcende o gênero, e 

tange com as pontinhas dos dedos uma espécie de "universalidade". 

 

4.3 Gritos e Sussurros: o silêncio em vermelho 

 

Gritos e sussurros é, talvez, um dos mais enigmáticos e sufocantes filmes de Ingmar 

Bergman. Tidos, por alguns críticos como a obra-prima do diretor, para outros é um 

verdadeiro filme de terror, dada a crueza dos sentimentos e relações. O ambiente privado e 

intimista parece enclausurar, encurralar suas personagens até arrancar o que há de mais 

dolorido nelas, sejam seus gritos, sejam seus sussurros. 

 

Gritos e Sussurros, mesmo que imune a qualquer definição simplista, é em grande 

medida o filme de terror de Bergman. Há, de um lado, uma estratégia de desconforto 

atingindo seu ápice, e, do outro, um controle soturno das composições e uma 

dramaticidade da cor que são dignas de Mario Bava. Nos seus melhores momentos, 

a mise en scène de Bergman nesse filme parece deter um segredo que ele se esforça 

em manter guardado, como um mágico que não revela seus truques, ou como a 

sabedoria inviolável dos antigos alquimistas. Tamanha prestidigitação depende da 

cegueira parcial da plateia, que não enxerga senão um jogo de aparências, e todo o 

espaço do filme – espaço sonoro e espaço-fora-da-tela mais do que incluídos – se vê 

assombrado por fantasmas que cobram sua parcela na ficção. A própria câmera age 

como um fantasma inquisidor, que espreme as personagens contra a parede até que 

elas devolvam ao filme uma expressão desejada (medo, vergonha, ódio, desespero) 

(OLIVEIRA JR., 2005, passim). 

 



  

44 

 

 

Figura 1 - Ingrid Thulin (Karin), Kari Sylwan (Anna), Liv Ullmann (Maria) e Harriet 

Andersson(Agnes) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist 

 

Toda esta composição soturna que ronda e dá forma ao filme, parece brotar no mais 

íntimo do autor. O desconforto ali parece essencial para a plástica da obra, encurraladas na 

casa, esse ambiente intimista e "espesso" é que suas personagens não param de se deparar 

consigo mesmas. 

 Em entrevista em ele teria dito que a composição dos elementos, cores e 

personagens, poderiam ter sido mesmo um reflexo de fragmentos inconscientes ao tentar 

captar seu sentimento ambíguo e confuso pela própria mãe. Bergman, lidando com esta faceta 

misteriosa parece esculpir o feminino em suas várias nuances e "arquétipos" nas quatro 

personagens principais do filme: Agnes, Anna, Maria e Karin. 

 

A ideia inicial era a seguinte: sentia que devia escrever alguma coisa sobre minha 

mãe, que morreu há alguns anos. Sempre tive com minha mãe uma relação 

ambivalente. Quando criança, era apaixonado por ela, mas depois, durante a 

puberdade – crescendo – esta forma de relação se transformou em algo 

completamente diferente. As relações que tive com minha mãe sempre foram muito 

fortes, muito densas e há muito tempo tenho esta ideia bastante vaga de escrever 

alguma coisa e de fazer um filme sobre ela. Mas percebi que era mais fácil falar do 



  

45 

 

que fazer. Eu simplesmente tinha muita dificuldade em exprimir algo de realmente 

sincero e objetivo a seu respeito. Fui perseguido, durante vários meses, por uma 

imagem: era um quarto vermelho – forrado de vermelho. Os móveis eram 

vermelhos. As cortinas duplas eram vermelhas. E neste aposento, havia três 

mulheres, todas vestidas de branco que caminhavam numa espécie de iluminação 

crepuscular.... Era um fio saído do meu subconsciente – e comecei a fazer um 

novelo desse fio, e foi justamente o que deu essa história com as quatro mulheres. 

Foi só depois – através de um raciocínio posterior ao filme – que compreendi que o 

filme tratava profundamente de minha mãe. Eu a descrevi sob a forma de quatro 

mulheres diferentes (BJORKMAN e BERGMAN, 1977, p. 230). 

 

Este filme parece comunicar surdamente ao nosso íntimo o que há de mais 

“orgânico” na história das mulheres. As paredes de um vermelho sufocante matizam todo o 

filme, e mais parecem, como o próprio diretor ressalta, as paredes apertadas do útero. 

E essa observação não é qualquer observação, mas uma pelo menos muito curiosa; 

Ao associar as paredes da casa as paredes do útero, ele deixa entrever claramente uma 

associação entre um conceito de feminilidade e seu exercício no espaço privado, mas, talvez e 

mais importante que isso, ele nos mostra os efeitos naquele projeto burguês do homem 

moderno e da própria noção de família que se delineou ali no século XIX, com advento da 

urbanização, industrialização e, claro, com a quebra promovida pela revolução francesa na 

lógica da nobreza, tempos antes. 

Não devemos deixar de notar que o filme, apesar de não estipular uma data precisa, 

possivelmente se passa no século XIX, com alguma margem de erro para final do século 

XVIII ou início do século XX, portanto no ápice do discurso que possibilitou este sujeito 

moderno. Não devemos deixar de notar também que Ingmar Bergman em sua filmografia 

promove severas críticas a esta grande empreitada burguesa que viria a revolucionar o 

pensamento ocidental do século XX e também agora, XXI. 

É um traço dessa "empreitada" que o espaço da familiaridade, em que são mantidos 

as mais caras memórias e intimidades, será o espaço doméstico. A pátria da vida particular do 

sujeito moderno, cujo o pilar e sustentáculo são as mulheres. A vida íntima do sujeito, sua 

espontaneidade e sentimentos mais profundos, dificilmente irão romper a barreira do espaço 

doméstico e se evidenciar nos espaços públicos. O espaço privado é, por excelência, o espaço 

de gestação do sujeito. 

Não à toa o filme trata da relação de três irmãs, todas geradas dentro de um mesmo 

"útero" burguês e uma criada – que não segue as normas da moral e da educação desejada 

pela burguesia, e que, no entanto, ali naquele contexto, parece ser a única capaz de amar com 

espontaneidade e doação. 



  

46 

 

É nítido, então, que estas relações familiares intrincadas denunciem padrões caros à 

posição daquela família e também à época. O que não é nítido em um primeiro momento e 

que precisa de um certo acesso "aos bastidores" é que o lar que Ingmar Bergman crescera, em 

muito se parecia com o retratado no filme e o próprio cineasta chegou a defini-lo como o 

“mais conservadores que os conservadores”; a moral extremamente rígida, uma estrutura 

patriarcal engessada que corrobora para que a sensibilidade e a espontaneidade, bem como os 

desejos – e desejar talvez seja o traço mais característico do ser humano – são duramente 

reprimidos. Toda essa descrição parece encarnada especificamente em uma personagem da 

obra: Karin, a qual trataremos mais a frente. 

 

 

Figura 2 - Ingrid Thulin (Karin), Kari Sylwan (Anna), Liv Ullmann (Maria) cena de Gritos e 

Sussuros fotografia de Sven Nykvist. 

 

Todas aquelas mulheres, enfim, estão enclausuradas neste espaço privado que não 

mais nutre, que já não opera essa cara função materna, pois aquele útero de espessas paredes 

vermelhas já está adoecido pelo silêncio. Cabe nos aqui lembrar trecho do belo poema de 

Viviane Mosé: 

 

A maioria das doenças que as pessoas têm 

São poemas presos 

Abcessos, tumores, nódulos, pedras 

São palavras calcificadas, poemas sem vazão(...) 

 

Pessoas adoecem da razão 

De gostar de palavra presa 

Palavra boa é palavra líquida 

Escorrendo em estado de lágrima 

 



  

47 

 

Lágrima é dor derretida 

Dor endurecida é tumor 

Lágrima é raiva derretida 

Raiva endurecida é tumor 

Lágrima é alegria derretida 

Alegria endurecida é tumor 

Lágrima é pessoa derretida 

Pessoa endurecida é tumor 

Tempo endurecido é tumor 

Tempo derretido é poema (MOSÉ,2007) 

 

Agnes manifesta fisicamente a doença – que em momento nenhum é mencionada no 

filme – mas há algo de doença que está impregnada na casa, como em um corpo vivo. Uma 

doença de incomunicabilidade, de silêncios prolongados que dão margem para que as mágoas 

ou endureçam as personagens ou as façam evitar ver esses nós emocionais. Agnes já 

moribunda é a única ciente do alcance da doença, por isso grita, mas seu grito não comunica, 

não é discurso, é também uma forma de silêncio contornado de desespero. As irmãs também 

não tem voz, sem a dor física dilacerante, apenas sussurram. Elas se parecem muito com as 

mulheres “médias” burguesas que Virgínia Woolf menciona, e que Maria Rita Kehl discute ao 

tratar dos discursos que colaboraram para nossa construção social de feminilidade; estão 

aprisionadas – especialmente Karin – pela moral. 

 

 

Figura 3 - Ingrid Thulin (Karin), Kari Sylwan (Anna), Liv Ullmann (Maria) e Harriet 

Andersson(Agnes) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist 

 
Basicamente, há apenas três cores em Gritos e Sussurros: o vermelho das paredes e 

o branco e o preto que as mulheres vestem. Ou seja, um filme que retrata a morte, o 

amor, o sexo e o ódio, passa-se em uma casa de paredes e chão vermelhos. Bergman 

disse não saber exatamente o motivo, afirmou que talvez fosse porque imaginava 

vermelhas as paredes do útero, assim como as da alma. Deve haver alguma verdade 



  

48 

 

no senso comum que considera tal cor a representação da paixão e da raiva 

(RIBEIRO, 2009, passim). 

 

Um filme que trata da incomunicabilidade, da impenetrabilidade das almas, como 

“Gritos e sussurros”, parece ter o silêncio como um fantasma que paira sobre a casa, os 

diálogos são escassos e são os rostos que nos transmitem a história a poesia obscura de cada 

personagem, não é novidade que para Bergman o rosto é um grande quadro, um grande palco, 

em que as expressões pintam os sentimentos formando uma estética única. 

 

 

Figura 4 - Kari Sylwan (Anna) e Harriet Andersson(Agnes) cena de Gritos e Sussuros 

fotografia de Sven Nykvist. 

 

O rosto é o palco. Bakhtin escreveu que o diálogo é o real habitat das ideias, é o 

local onde elas se transformam e que a mera expressão de uma ideia já bastaria para 

a alterar. Isto demonstra a importância da interação num mundo polifônico onde 

nada pode ser visto isoladamente. Bergman prova que o habitat da emoção do ator é 

seu rosto, fazendo com que vejamos a tela cheia de enormes rostos que falam e, 

principalmente, ouvem, reagindo às palavras quase sempre antagônicas. A câmara 

está sempre muito perto, mostrando bocas, ouvidos e olhos. A propósito, notem o 

título de alguns filmes de Bergman: “O Rosto” (Ansiktet), “Face a Face” (Ansikte 

mot ansikte) e “Persona” (máscara em grego). O homem era fascinado por rostos! O 

escritor Fernando Monteiro — imenso admirador de Bergman — reivindica para 

Joseph von Sternberg a compreensão da força da face humana na tela. Sternberg 

chegou a escrever: (RIBEIRO, 2009, passim). 

 



  

49 

 

 

Figura 5 - Liv Ullmann (Maria) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist. 

Neste filme em especial, o gosto do diretor por rostos, assume contornos especiais. A 

proximidade da câmara parece exercer uma pressão esmagadora, inquisidora sobre as 

personagens, obrigando nas a demonstrar pelo rosto o que não conseguem transpor em 

palavras. A sensação de angústia é nítida, e a intenção no uso desse efeito cinematográfico 

parece cumprir grandemente seu papel; parece encurralar as personagens, não lhes abrindo 

escolhas a clausura que o ambiente causa. 

 

Bergman é sem dúvida um dos grandes estetas do close-up cinematográfico, e aqui 

seu teatro de fisionomias adquire uma carga extra de significação: Gritos e Sussurros 

é uma anatomia de rostos femininos, estudados tanto em sua materialidade quanto 

em seus investimentos subjetivos. E esses rostos, ao menos para Bergman, são 

“contos de terror”, daí seu teatro de fisionomias se desdobrar numa performance da 

crueldade, encenada com marionetes que sofrem de um desespero magoado e, 

muitas vezes, contido (quando apenas sussurrado. (OLIVEIRA JR., 2005, passim) 

 

Este evidente fascínio do cineasta por rostos e sobre complexidade da alma, se 

manifestam, sobretudo, em seus personagens e ambientes tidos culturalmente como 

femininos, em Gritos e Sussurros, especialmente, Bergman parece sondar pela fechadura as 

nuances e os mistérios de cada mulher ali presente, que podem, talvez, em um primeiro 

momento, parecer "figuras tipo" ou seguir certos "estereótipos" culturais. Mas é ao 

começarmos familiarizar nosso olhar, que notamos como, com genialidade, ele ultrapassa 

elementos tidos "femininos" ou "masculinos" e os faz universais. 

 



  

50 

 

 

Figura 6 - Kari Sylwan (Anna) e Harriet Andersson(Agnes) cena de Gritos e Sussuros 

fotografia de Sven Nykvist 

 

É sondando o universo feminino que ele o traduz como algo que tange o "universal" 

– no sentido não de homogeneizar, mas de humanizar – como aquilo que Virgínia Woolf 

desejou em “Um teto todo seu” e que Simone de Beauvoir reitera em o “Segundo sexo”, uma 

certa “androginia”, um compartilhamento de sensações e sentimentos que nos faz próximos – 

e cúmplices – dentro de uma condição humana. As mulheres estão lá, cada uma com sua 

peculiaridade e inscrição no mundo, mas no filme o que toca é que cada uma parece portar 

uma fagulha de infinito. Uma pequena chama interna que nos lembra do assombro que é essa 

condição fascinante e brutal de estar no mundo. 

 

Não, não acredito. (que as mulheres, enquanto seres humanos, são mais interessantes 

do que os homens). Talvez, fosse verdade há alguns anos, mas hoje em dia, não faço 

mais essa diferença entre masculino e feminino – sinto nossos problemas de uma 

forma humana em geral. Simplesmente … Quanto mais explorei o mundo das 

mulheres, mais percebi que ele era idêntico, sob vários pontos de vista, ao meu 

próprio mundo. Quanto mais as mulheres se tornaram amigas – como os homens – 

mais esta ambivalência se atenuou. Sinto um prazer enorme em trabalhar com 

atrizes. Isto quer dizer que, às vezes, ao invés de utilizar um homem para fazer uma 

espécie de autorretrato, por exemplo, apelo para uma mulher. Neste caso, acho que a 

máscara é perfeita. Porque na verdade o que existe são só problemas humanos. Não 

há tantas questões puramente masculinas ou puramente femininas como pensava 

antes. Em Gritos e Sussurros o conteúdo é puramente humano – o acento não é 



  

51 

 

colocado especificamente ao lado das mulheres. Há, certamente, no filme, passagens 

“femininas” fortemente acentuadas. (BJORKMAN e BERGMAN,1977, p.232, 236) 

 

Figura 7 - Kari Sylwan (Anna) e Harriet Andersson(Agnes) cena de Gritos e Sussuros 

fotografia de Sven Nykvist 

 

E a fim de alcançar essa transcendência quanto aos gêneros, que é respeitar lhes as 

peculiaridades inerentes bem como o discurso único de cada sujeito, mas encontrar no enlace 

de tudo isso algo de compartilhamento e cumplicidade possíveis, é que ele nos presenteia com 

uma das cenas, senão das mais emocionantes, mais provocadoras de seu cinema. 

A Pietá de Ingmar Bergman reproduz o amor agápico, um amor espontâneo e 

incondicional que denota doação e deixa entrever em si mais indistinta empatia pelo outro, 

bem como a piedade cristã da Pietá de Michelângelo Buonarrotti. Mas as analogias e ousadias 

não param aqui, vejamos uma pouco mais sobre a obra renascentista que nos ensejará as 

comparações: 

A escultura Pietà, de Michelangelo, é um dos marcos da produção renascentista, 

consolidada como importante patrimônio artístico da cultura ocidental. Sua 

composição revela a maestria de um dos maiores artistas do Renascimento, 

consagrado pela crítica de arte especializada. A temática de Pietà caracteriza-se 

como um dos episódios mais conhecidos no mundo cristão: a morte de Jesus Cristo. 

A cena representada pela escultura ganha maior relevância por reconstruir a 

atmosfera de dor, amor e piedade na qual está embebida a figura de Maria, em 

relação à crucificação de seu filho, manifestada, sobretudo, na larga devoção 

presente no catolicismo a esta figura de mãe piedosa.(MELO e GUIMARÃES, 

2011, p. 2) 



  

52 

 

 

Figura 8 - Luigi Strano.Institut d’art de Florence: Istituto statale d’arte 

 

E é exatamente nos simbolismo da figura de Maria, ou do conhecido arquétipo - e 

aqui não entraremos nos méritos do inconsciente coletivo ou outros conceitos caros à 

psicanálise Junguiana (JUNG, 2002, p. 53), mas usaremos o termo tão somente no sentido de 

um estereótipo, um signo, um símbolo forte e reiteradamente veiculado pela cultura – da 

“Grande mãe” pagã que queremos, mais a frente, tocar: 

 

Maria transcende os limites puramente religiosos, manifestados na devoção a Nossa 

Senhora, para adentrar nos meandros da cultura ocidental como um todo, resvalando 

nas expressões artísticas de maneira variada: na pintura, na escultura, na literatura, 

na música etc. 

De acordo com a narrativa bíblica, Maria foi escolhida por Deus para ser a mãe de 

seu filho, Jesus Cristo, o redentor da humanidade. Ainda virgem, um anjo enviado 

pelo Senhor lhe anunciou que ela conceberia e daria à luz um menino, segundo a 

ação do Espírito Santo. Em resposta a tal anunciação, Maria declarou-se 

subserviente aos desígnios divinos: “Eis aqui a serva do Senhor. Faça-se em mim 

segundo a tua palavra.” (Lc 1, 38) O relato sobre Maria faz parte da narração dos 

quatro Evangelhos do Novo Testamento. No Evangelho de Lucas encontram-se 

elementos mais detalhados sobre a mãe de Jesus, que melhor avalizam a 

interpretação das Escrituras a respeito da figura mariana e dão base à devoção a 

Nossa Senhora. Dessa forma, Maria acaba por tornar-se a figura feminina de maior 

relevância dentro do Novo Testamento. Sua presença também é percebida na 

narrativa do Antigo Testamento, por meio da profecia de Isaías (7, 14), que assim 

declara: “Por isso, o próprio Senhor vos dará um sinal: uma virgem conceberá e dará 



  

53 

 

à luz um filho, e o chamará ‘Deus Conosco’”. Maria, no seu pronto ato de obedecer 

a Deus, é vista como uma espécie de anti-Eva. Ao passo que a desobediência de Eva 

no Paraíso trouxe o pecado para o mundo, e, com ele, a proliferação do mal e do 

sofrimento, o sim de Maria presenteia a terra com a salvação da humanidade, o 

próprio Jesus (MELO e GUIMARÃES, 2011, p. 3). 

 

A dualidade ao se falar dos estereótipos sobre as mulheres, é intensamente reiterada 

no Cristianismo por este maniqueísmo: ou é vista como a virgem em sua total pureza – e 

ironicamente a mãe dotada de amor e doçura incondicionais – ou é a mulher perversa, 

sedutora que induz o homem ao pecado e espalha a desgraça sobre a terra, e, por isso mesmo 

deve logo ser reprimida. No filme, há personagens, que em uma possibilidade de 

interpretação, poderiam se encaixar nesta dualidade: Anna e Maria, respectivamente. 

 

 

Figura 9 - Kari Sylwan (Anna) em cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist 

 

Anna, a criada, que em visão ou sonho ouve e atente o chamado da já morta Agnes, é 

a única capaz de manifestar amor – um amor instintivo, natural, ladeado de ternura e piedade 

– naquele ambiente doentio de silêncio e de repressões sentimentais. Ela toma Agnes em seu 

colo encostando em seu corpo, transmitindo o calor emocional que aquele outro corpo precisa 

para se curar da doença da incomunicabilidade ou do desamparo – que marca de maneira tão 

universal nossa “condição humana” – e que, no filme, ultrapassam até a própria morte. 

Anna, muitas vezes durante o filme é humilhada, ofendida e magoada é capaz de 

perdoar ilimitadamente, e capaz mesmo de suportar a angústia da perda de sua criança sem 

definhar na amargura, essas características a fazem muito próximas da figura de Maria e dos 

princípios caros ao Cristianismo. 



  

54 

 

 

Figura 10 - Kari Sylwan (Anna) em cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist 

 
Anna dá o que Agnes precisa para se acalmar – o sereno toque do amor, a aceitação 

incondicional da menina desamparada – e revela o sentimento que nutre por ela: 

piedade. Numa ação inesperada, Anna aconchega Agnes morta. Compõe em atos 

lentos – como compete ser a cena do Amor – o encontro do seu corpo com o de 

Agnes para esculpir com gestos a Pietà de Bergman. Ali estão contidos a dor de 

Agnes que se esvai com a vida, o amor agápico de Anna que não interrompe, mas 

alivia o estertor da morte, a piedade da mater dolorosa – Anna é a mãe que poderia 

ter salvo Agnes – e a dor de Anna evocada pelo fim de um genuíno amor, selado 

pela morte. Que síntese de sentimentos através do equilíbrio de gestos! 

(GUILHARDI, 2001, p. 5) 

 

 

Figura 11 - Kari Sylwan (Anna) e Harriet Andersson(Agnes) cena de Gritos e Sussuros 

fotografia de Sven Nykvist 

 



  

55 

 

Podemos supor, diante desta nossa interpretação do filme, que talvez o que há de 

genuíno no amor de Anna, venha de uma criação diferente da qual as três irmãs tiveram no 

seio de uma abastada família burguesa de moral rígida. A educação das irmãs refletem em 

traços profundos de seus comportamentos, e cada uma delas manifesta a falta de liberdade e 

esse “engessamento” social de uma maneira, mas se há algo compartilhado por todas, é a 

relação bastante conflituosa no que tange a dar e receber afeto. 

 

Bergman sempre dedicou o melhor de sua criatividade ao universo feminino. Em 

entrevistas, dirá ele que Anna é uma nova personagem feminina que aparece em sua 

obra. Não por acaso, aparece num momento da carreira em que o diretor se dispõe a 

criticar, eficientemente, uma sociedade burguesa extremamente conservadora, 

punitiva, orientada por dogmas religiosos, em que o sexo era tabu e o 

comportamento, rigidamente disciplinado. Anna, que inferimos ter sido educada 

num universo diferente daquele, liderado pela mãe que mete medo às filhas, não 

desenvolve as neuroses das três irmãs e pode amar com naturalidade que a burguesia 

desconhece (BELÉM JÚNIOR, 2002, p. 124). 

 

 

Figura 12 - Ingrid Thulin (Karin), Kari Sylwan (Anna), Liv Ullmann (Maria) e Harriet 

Andersson(Agnes) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist 

 

E se Anna encarna Maria, Agnes representaria Jesus? Mas Agnes é uma mulher – 

tantas vezes menosprezada e acusada na dualidade cristã – e é humana, sua dor é 

extremamente humana, está despojada de qualquer aura sagrada. 



  

56 

 

 

Figura 13 - Harriet Andersson(Agnes) em cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven 

Nykvist 

 

Poderíamos, inclusive, dizer que ela nós expõe o que há de mais humano em nós: o 

desamparo, a necessidade de cura pelo afeto, a força extrema, a consciência dos limites de 

corpo orgânico. O que Ingmar Bergman quereria nos dizer com este “joguete”? É possível que 

ele nem tem querido dizer nada em especial, é possível que, sob o julgo de nossa interpretação 

ele tenha querido brincar com os signos, expor alguns, mas quebrá-los a todo momento, nos 

ensinando a fugir dos lugares-comuns que soterram o senso crítico. 

 



  

57 

 

 

Figura 14 - Harriet Andersson (Agnes) em cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven 

Nykvist 

 

O nome de Agnes, coincidentemente ou não, tem origem comum ao de Santa Inês, 

uma das virgens responsáveis por manter o fogo sagrado dedicado à Vesta, a deusa romana 

que simboliza o lar. Naquele ambiente privado e “orgânico”, em que, muitas vezes, todas as 

personagens circulam, em um ballet doloroso, vestidas de branco como as vestais, é Agnes 

quem implora pela manutenção de um vínculo familiar, de um “fogo” que rompa a frialdade 

dos elos. 

Na Roma antiga era esse fogo sagrado unido ao culto aos antepassados que 

mantinham a unidade do núcleo familiar - E ressaltemos aqui que a família em Roma é 

bastante diferente da família mononuclear burguesa. Praticamente toda a vida privada em 

Roma, estava estruturada em função da manutenção destes deuses do lar. Agnes, de maneira 

análoga, é a única das irmãs realmente desejosa da união familiar. 

 



  

58 

 

 

Figura 15 - Harriet Andersson(Agnes) em cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven 

Nykvist 

 

É ela também que experimenta de uma consciência plena da doença daquele ambiente, 

ela está, nas palavras de Fernando Pessoa, lúcida como se estivesse para morrer. 

 

Estou hoje vencido, como se soubesse a verdade. 

Estou hoje lúcido, como se estivesse para morrer, 

E não tivesse mais irmandade com as coisas 

Senão uma despedida, tornando-se esta casa e este lado da rua 

A fileira de carruagens de um comboio, e uma partida apitada 

De dentro da minha cabeça, 

E uma sacudidela dos meus nervos e um ranger de ossos na ida 

(PESSOA, 1995, p 362-366) 

 

 

Figura 16 - Harriet Andersson(Agnes) em cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven 

Nykvist 

 

Por isto é a única a manifestar gratidão, vicissitude tão difícil de alcançar ali, e 

vislumbrar momentos de felicidade – representados no filme por um ambiente externo a casa, 

em que as cores não mais oprimem, mas dão a sensação de leveza e harmonia e em que todas 

as irmãs caminham juntas no jardim em um clima outonal. 



  

59 

 

Sua fé – e na cena da extrema unção, o padre revela ter sido a fé dela maior que a 

dele próprio – a faz suportar suas dores e angústias, há algo de resiliência – e uma coragem 

extrema – na personagem que ajudam a compor seu caráter humano, demasiadamente 

humano. 

 

 

Figura 17 - O padre em cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist 

 
Há, portanto, remédio para Agnes: o amor agápico. Ela própria prescreveu – como 

um médico que receita – a fórmula para a cura. As relações entre ela, as irmãs e 

Anna, que estão descritas no seu diário, mostram o lenitivo para dor. O filme – numa 

cena intensamente iluminada em tomadas no jardim da casa – mostra as quatro 

mulheres no balanço. A cena parece uma alusão ao Paraíso: uma vida plena, mas 

utópica. Naquela composição entre as pessoas, a possibilidade de cura estava 

visível; inalcançável, porém, na real dinâmica interpessoal cotidiana dentro de casa. 

Era como se Agnes dissesse: - deixe-me tocar o arco-íris e estarei salva! 

(GUILHARDI, 2001, p. 10) 

 

A personagem de Maria parece vir completar aquela dualidade de estereótipos 

femininos a que nos referimos, ela representaria Eva. Com comportamentos muitas vezes 

pueris, Maria é bela, jovem e cede aos seus desejos, curiosidades – inclusive tivera um caso 

extraconjugal, e há no filme referência a tentativa de suicídio do marido por este motivo – e 

bem como a personagem bíblica, cai em “tentações”. Maria clama por amor. Amor, contudo, 

que não sabe oferecer. 

 



  

60 

 

 

Figura 18 - Liv Ullmann (Maria) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist 

 

 

Figura 19 - Ingrid Thulin (Karin), Liv Ullmann (Maria) cena de Gritos e Sussuros fotografia 

de Sven Nykvist 

Quando chamada pela irmã Agnes – que não sabemos se apenas se tratava de um 

sonho de Anna – ela parece atendê-la em um primeiro momento, mas quando sente a 

morbidez perto de si, foge horrorizada. 

 



  

61 

 

 

Figura 20 - Liv Ullmann (Maria) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist 

 

Seu comportamento ao longo do filme, a faz parecer a mais “frívola” das irmãs, 

guardadas as proporções de sua rígida educação. Não raro suas atitudes podem transmitir algo 

de artificial como seu choro copioso na morte da irmã ou a aproximação forçada que tenta 

com Karin. Ela reúne muitas características que nossa cultura costuma atribuir de maneira 

pejorativa à mulher. 

 

 

Figura 21 - Liv Ullmann (Maria) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist 

 

Karin, talvez a personagem mais complexa, ao contrário, é a única a qual são 

atribuídas determinadas características tidas como masculinas: Ela se apresentada rígida, 



  

62 

 

segura, é ela quem comandar a casa e as demais propriedades, bem como outras formalidades 

como o enterro de Agnes. Ela incorpora o poder. Surge a nós então uma pergunta bastante 

válida: A mulher para atingir o poder precisa necessariamente incorporar determinados 

elementos atribuídos aos homens? Não são poucos os casos em nossa sociedade que parecem 

retratar esta ideia. Simone de Beauvoir nos dá um exemplo bastante claro: 

 

 

Figura 22 - Ingrid Thulin (Karin), Liv Ullmann (Maria) cena de Gritos e Sussuros fotografia 

de Sven Nykvist 

 
Uma escritora conhecida recusou-se a deixar que saísse seu retrato em uma série de 

fotografias consagradas precisamente às mulheres escritoras: queria ser incluída 

entre os homens, mas para obter esse privilégio utilizou a influência do marido. As 

mulheres que afirmam que são homens não dispensam, contudo, as delicadezas e as 

homenagens masculinas. Lembro-me também duma jovem trotskista em pé num 

estrado, no meio de um comício violento e que se dispunha a dar pancadas, apesar 

de sua evidente fragilidade; mas era por amor a um militante a quem desejava ser 

igual (BEAUVOIR, 1970, p. 8). 

 



  

63 

 

 

Figura 23 - Ingrid Thulin (Karin) e Kari Sylwan (Anna) em cena de Gritos e Sussuros 

fotografia de Sven Nykvist 

 

E propõem alternativas para algumas teses Freudianas: 

 
A menina não inveja o falo a não ser como símbolo dos privilégios concedidos aos 

meninos; o lugar que pai ocupa na família, a preponderância universal dos machos, a 

educação, tudo a confirma na ideia da superioridade masculina. Mais tarde, em suas 

relações sexuais, a própria posição do coito, que coloca a mulher embaixo do 

homem, é uma nova humilhação. Ela reage por meio de um “protesto viril”: ou 

procura masculinizar-se, ou luta contra o homem com armas femininas 

(BEAUVOIR, 1970, p. 17). 
 

E ainda: 

 
A propriedade privada aparece: senhor dos escravos, e da terra, o homem torna-se 

também proprietário da mulher. Nisso consiste "a grande derrota histórica do sexo 

feminino". Ela se explica pelo transtorno ocorrido na divisão do trabalho em 

consequência da invenção de novos instrumentos (BEAUVOIR, 1970, p. 74). 

 

Exemplifica como se despojavam de símbolos de feminilidade: 

 

Em todo caso, por robustas que fossem as mulheres, na luta contra o mundo hostil as 

servidões da reprodução representavam para elas um terrível handicap: conta-se que 

as amazonas mutilavam os seios, o que significava que, pelo menos durante um 

período de sua vida guerreira, recusavam a maternidade. Quanto às mulheres 

normais, a gravidez, o parto, a menstruação diminuíam sua capacidade para o 

trabalho e condenavam-nas a longos períodos de impotência (BEAUVOIR, 1970, p. 

82). 



  

64 

 

 

Figura 24 - Ingrid Thulin (Karin) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist 

 

O fato de pertencer e, principalmente, encarnar os preceitos burgueses da época, faz 

dela um personagem quase caricatural da mulher reprimida sexualmente, sufocada pelos 

pilares da religião, presa a um casamento frio e sem qualquer expressão de amor, que parece, 

na realidade, uma grande encenação. Vale ressaltar aqui a cena em que Karin janta com seu 

marido em silêncio, repetindo para si que aquilo tudo não passa de uma grande mentira. 

 

 

Figura 25 - Ingrid Thulin (Karin) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist 

 



  

65 

 

Todos esses elementos fazem com que ela seja mais uma das propriedades de seu 

marido, um igualmente rígido, austero, um taciturno diplomata que parece transmitir pelo 

olhar seu poder sobre ela, reificando-a. O discurso de Karin, bem como seu próprio ser, está 

fragmentado – em cacos – como uma taça de vinho que ela quebra em uma cena de jantar. 

 

A burguesia apega-se a velha moral que vê na solidez da família, a garantia da 

propriedade privada: exige a presença da mulher no lar tanto mais vigorosamente 

quanto sua emancipação torna-se uma verdadeira ameaça (BEAUVOIR, 1970, p. 

17). 

 

E completa citando “As leis de Manu”, que reforçam não só a moral burguesa, mas 

também alguns estereótipos – já trabalhados – que ela ajudou a propagar: 

 

Uma mulher mediante um casamento legítimo adquire as mesmas qualidades de seu 

esposo, como o rio que se perde no oceano, e é admitida depois da morte no mesmo 

paraíso celeste. Assim traça a Bíblia, com elogios, com elogios, o retrato da "mulher 

forte". O cristianismo, apesar de seu ódio à carne, respeita a virgem consagrada e a 

esposa casta e dócil (BEAUVOIR, 1970, p.101). 

 

 

Figura 26 - Ingrid Thulin (Karin) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist 

 

Nesta visão só o casamento poderia purificar a mulher, mas era o casamento o que 

ajudava a adoecer Karin por dentro – uma grande mentira – como ela repete. Sua dor se faz 

visível em uma cena memorável, com o cristal da taça quebrada, Karin se corta, corta sua 

vagina. Nesta cena densa há um desespero, mas também um gozo, uma espécie de libertação, 

como por um instante ela conseguisse se despojar de suas ataduras e seu imenso ódio interno. 

Na cena seguinte, em que ela deveria “cumprir suas obrigações como esposa”, de maneira 



  

66 

 

muito simbólica passa o próprio sangue em sua boca. Manter-se silente, remoendo seu ódio, 

já a feria há muito tempo. 

 

 

Figura 27 - Ingrid Thulin (Karin) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist 

 

A personagem demostra repulsa em ser tocada ou receber e dar afeto, por isso se 

nega com veemência a atender a suplica de Agnes, diz prontamente que não a ama e não quer 

qualquer ligação com a morte da irmã. Karin é incapaz de amar, humilha Anna diversas 

vezes, foge com pavor da tentativa de aproximação de Maria. Ela está silente, endurecida por 

seus claustros e só consegue espalhar sua mágoa nas relações. 

 



  

67 

 

 

Figura 28 - Ingrid Thulin (Karin) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist 

 

 

Figura 29 - Ingrid Thulin (Karin) cena de Gritos e Sussuros fotografia de Sven Nykvist 

 
O que se poderia esperar das irmãs de Agnes? Elas foram vítimas de contingências 

análogas, que selecionaram padrões comportamentais funcionalmente semelhantes 

(possivelmente menos destrutivos). Que dizer de Karin que se mutila com os cacos 

de cristal? De Marie, que frivolamente busca a conquista: ter, nunca dar? Como dar 

amor se Karin rejeita a aproximação física de Marie? “Me deixe em paz”, diz ela. O 

didático “fading in” de toques e falas que Marie emprega com Karin – numa longa e 

encantadora cena do filme – consegue produzir o encontro, mas a relação não é 

incorporada por Karin. Seduzida pela força do procedimento de Marie, Karin se 

entrega ao abraço, mas o comportamento mal instalado de se relacionar com a irmã 

não se mantém. Nem mesmo Marie está apta para manter-se próxima da irmã. A 

relação afetiva entre elas é possível, mas improvável. Ao se despedirem, após o 

funeral, os ressentimentos voltam a reger os mimetizados movimentos de separação, 

mimetizados por movimento de carinho, mas sem função afetiva (GUILHARDI, 

2001, p. 10). 

 



  

68 

 

Gritos e sussurros, como o próprio nome sugere, fala da incomunicabilidade, dos 

vários tipos de silêncios os quais aquelas mulheres estão submetidas e os quais estamos 

também. É uma poesia profunda e agressiva, extremamente claustrofóbica sobre as relações 

de poder, e sobre a força dos sentimentos, mas também sobre a sutileza da beleza e da 

liberdade, que aparecem especialmente durante a cena em que as irmãs e Anna passeiam ao ar 

livre – é o momento catártico, de expurgação do ambiente sufocante e das dores latentes e que 

nos fala diretamente sobre um processo de sublimação. 

 

 

Figura 30 - Ingrid Thulin (Karin), Kari Sylwan (Anna), Liv Ullmann (Maria) e Harriet Andersson(Agnes) cena de Gritos e 

Sussuros fotografia de Sven Nykvist 

 
Se por acaso uma catástrofe destruísse a civilização, bastaria que fosse preservada 

uma cópia deste filme para que os arqueólogos do futuro pudessem ter uma ideia 

precisa da natureza humana. Este filme é uma síntese de todos os temores, 

fraquezas, ilusões, misérias e alegrias da alma; é um grito desesperado, uma prece 

sussurrada, um uivo de desespero; é o ser humano desnudo e impotente diante dos 

grandes mistérios para os quais não há resposta: a vida, a morte, a felicidade, o 

relacionamento entre homem e mulher, entre irmãos e entre diferentes classes. O 

tempo impassível que devora as horas, tudo isso Bergman filtrou nesta sua obra-

prima. Uma fita que redime o cinema. Diante de uma obra perfeita é difícil fornecer 

explicações (EWALD FILHO, 2012, p. 56). 

 

Utilizando-se do microcosmo da família, e de excelentes personagens femininas, 

Ingmar Bergman aborda, mas transcende as secções entre os sexos, existe elementos no filme 

que tratam realmente da natureza humana, se assim podemos falar.  

 

5 PARTE III - OS TEMPOS E OS ESPAÇOS 
 

5.1 A mulher seus espaços e seus hiatos:  

 



  

69 

 

5.1.1 Um esboço sobre o surgimento dos espaços públicos  

 

Não raro vemos a história feminina vinculada, predominantemente, aos espaços 

privados. Chega-se mesmo a ser quase indissociável a história da vida privada, do espaço 

íntimo de convivência familiar, do lar como um ente vivo, da história das mulheres. Mas 

quais seriam os limites de um “espaço privado” do de um “espaço público”? Como, na 

realidade, eles podem ser conceituados? Muitas vezes, a linha parece tênue, e situações ou 

articulações típicas de um “espaço público” como o é o Estado, podem ser projetadas dentro 

de um “espaço privado” e vice-versa, não seria novidade para nós, brasileiros, notarmos ao 

longo de nossa política traços tão marcados de um paternalismo que, sem dúvida contém 

alguns traços históricos da autoridade patriarcal de cunho privado, como então abordar estes 

limites?  

 

Da filosofia política à economia e ao feminismo, passando pela sociologia e pela 

história, têm ressaltado preocupações variadas em redor dessa frágil divisória, ao 

mesmo tempo que se discutem as definições, nem sempre consensuais, do que é 

público e do que privado. Por vezes, como sucede na tradição da economia liberal, o 

público restringe-se ao político, inclua-se nele, ou não, a esfera civil ou apenas o 

estado; o privado, por outro lado, é conotado com o mercado, com o interesse 

individual, com o não coletivo. Outras vezes, sobressai uma distinção mais vasta que 

opõe o político, a sociedade civil e o mercado à família, ao espaço doméstico, à 

intimidade. Outras vezes ainda, o privado é entendido como expressão do Eu, por 

oposição a uma ordem pública da interação, como notava Goffman. Sem dúvida, 

debatem-se hoje as relações de tensão ou de cumplicidade entre público e privado, 

bem como a transformação social das fronteiras entre ambos, propondo 

interpretações variadas e baseadas em diferentes perspectivas. Do público e do 

privado: uma perspectiva de gênero sobre uma dicotomia moderna (ABOIM, 2012, 

p. 96).  

 

Sofia Aboim vê como essencial abordar ao menos quatro interpretações dessa visível 

oposição, havendo, contudo, entre as quatro dicotomias a seguir expostas, algum elo que liga 

o ambiente privado ao individuo dentro de um laço de relações emocionais e manifestações 

mais evidentes de seus ímpetos, paixões:  

 

Os termos do binômio são utilizados em muitas acepções diferentes que convém 

destrinçar analiticamente. Como propõe Weintraub, existem pelo menos quatro 

significações usuais. A primeira emerge do modelo da economia liberal que associa 

a divisão público-privado à distinção entre Estado e mercado. Tematizada por 

teóricos liberais fundadores como Locke ou Adam Smith, a dicotomia público-

privado constitui, desde o início, um termo-chave do liberalismo, traduzindo a 

necessidade de regular as relações entre Estado, economia e população. É a partir 

dela que se produzem outras grandes diferenciações entre Estado, economia, 

sociedade civil, família, esta última constituindo, por oposição ao primeiro, o lugar 

mais privado de todos. Uma segunda acepção clássica que encontramos em autores 

como Tocqueville, Arendt ou Habermas concebe um modelo de esfera pública como 

sociedade civil distinta tanto do Estado como do mercado, mas essencial para a 



  

70 

 

criação de uma comunidade ativa de cidadãos capazes de sustentar uma sociedade 

democrática. Por oposição ao espaço da polis ( ) onde se estabelece a igualdade entre 

cidadãos, o privado restringe-se ao universo doméstico – o oikos ( ) –, entendido, 

desde Aristóteles, como espaço de relações naturais de desigualdade: entre escravo e 

senhor, homem e mulher, pai e filho. Uma terceira distinção, largamente teorizada 

por autores como Ariès, Shorter, Jacobs, Elias ou Sennett, emerge, por outro lado, da 

definição de público não apenas como político, mas como espaço de sociabilidade 

oposta à clausura do doméstico e da família. De formas diferentes, todos esses 

autores enfatizaram o movimento de erosão da sociabilidade pública coletiva, capaz 

de engendrar laços de solidariedade, a favor das relações privadas, baseadas nas 

emoções e no individualismo. Finalmente, as propostas do feminismo, ou dos vários 

femininos desde a primeira vaga florescente na Inglaterra e nos EUA dos finais do 

século XIX, tendem a associar o privado à família e o público à ordem política e 

econômica na tentativa demonstrar a conexão entre uma ordem de gênero desigual e 

a construção moderna da dicotomia artificialmente criada entre público-privado. 

Esta traduz a diferenciação entre homens e mulheres, reproduzindo diferenças e 

excluindo as segundas do espaço público (ABOIM, 2012, p. 96-97). 

 

Em nosso trabalho, adotaremos especialmente a segunda, analisaremos dentro dessa 

perspectiva espaço privado tão atrelado á mulher, as questões domésticas e de cunho íntimo, 

que deixam antever relações de poder e força, e também de desigualdade entre homens e 

mulheres neste espaço. Historicamente a mulher tem o domínio do privado? Ou esteve em 

vários momentos também refém, como vimos em “Um teto todo seu” deste espaço que projeta 

e incorpora elementos dos espaços públicos? Como o patriarcado penetrava nas relações 

domésticas e de poder nesta esfera?  

Abordaremos, seguindo então por esta segunda vertente de interpretação entre 

público e privado do texto de Sofia Aboim a noção da esfera pública como uma sociedade 

civil distinta do Estado – apesar de bastante correlacionada a ele – e a de um âmbito privado 

ligado ao oikos, ao âmbito da intimidade, do doméstico para o individuo. Adotando-a para 

analisar, de forma bastante sintética, a história das mulheres nos diferentes períodos e regimes 

jurídicos até nossa contemporaneidade, a partir da qual, adotaremos a ótica dos movimentos 

feministas a que a autora – já citada – que apesar de relacionar fortemente os espaços a 

predominâncias dos gêneros, já aborda esta dualidade como um pouco artificial em nossos 

tempos.  

Analisando, em um primeiro momento, com um pouco mais de minúcia aquela 

segunda linha da dicotomia “público-privado” que conta com Hannah Arendt como um de 

seus expoentes, é importante que ressaltemos elementos interessantes ditos sobre a filósofa 

sobre o surgimento e desenvolvimento do espaço público:  

 

Tendo como suposto que só a ação é exclusiva do homem, uma vez que depende da 

presença de outros homens, Arendt crítica a tradução do conceito de Aristóteles, de 

zoon politikon, como animal social. Para a filósofa, a perda da ideia de animal político 



  

71 

 

e a aceitação da noção de animal social revelam o esquecimento da concepção original 

grega de política. O conceito de homem como animal político está relacionado à vida 

em comum e, portanto, à ação. Segundo a autora, a capacidade de organização política 

– que se opõe à mera associação natural entre humanos – teve sua expressão máxima 

na constituição da cidade-estado, em que cada cidadão, além de sua vida privada, 

pertencia à vida política em que fazia uso da ação e do discurso: Quando, por exemplo, 

lemos em Aristóteles que a philia, a amizade entre os cidadãos, é um dos requisitos 

fundamentais para o bem-estar da Cidade tendemos a achar que ele se referia apenas à 

ausência de facções e guerra civil. Mas, para os gregos, a essência da amizade existia 

no discurso. Sustentavam que apenas o intercâmbio constante de conversas unia os 

cidadãos numa polis. No discurso, tornavam-se manifestas a importância política da 

amizade e a qualidade humana própria a ela. O discurso referia-se ao mundo comum, 

em contraste com a conversa íntima em que os indivíduos falavam sobre si mesmos. 

Todo o pensamento político grego se baseava na divisão decisiva entre as esferas 

pública e privada, isso é, entre a esfera da polis e a esfera da família, entre as 

atividades relativas ao mundo comum e aquelas restritas à manutenção da vida. 

Segundo Arendt: “historicamente, é muito provável que o surgimento da cidade-estado 

e da esfera pública tenha ocorrido às custas da esfera privada da família e do lar”. Na 

esfera familiar, os homens viviam juntos por causa de suas necessidades; na esfera da 

polis, ao contrário, estava a liberdade: “se havia uma relação entre essas duas esferas 

era que a vitória sobre as necessidades da vida em família constituía a condição natural 

para a liberdade na polis” (SANTOS, 2010, p 2-3).  

 

Lembremos que na Pólis grega só eram considerados cidadãos os homens nascidos 

livres, a cidadania não se estendia aos escravos, estrangeiros e especialmente aqui para nós, 

não se estendia às mulheres. O homem, já nos primeiros passos de uma organização política, 

apresenta intimidade com o discurso, que no trecho, inclusive, a autora opõe à “conversa 

íntima em que os indivíduos falavam sobre si mesmos”, a esfera pública representa para ele 

um espaço de liberdade, e não da mera necessidade, no espaço da pólis é que ele poderia se 

articular e obter poder e reconhecimento, especialmente através dos vínculos – tão caro aos 

gregos – de amizade.  

 

A mulher grega que sequer era cidadã, não possuía tal intimidade com o discurso – e 

ao longo da nossa história ocidental tão profundamente marcada por ideais gregos e 

romanos, muitas vezes, ainda não possui, como vimos na primeira parte do nosso 

trabalho – estava silente, não podia exercer seu poder na pólis dada sua condição 

análoga a de escravo, seu papel era exclusivo na vida privada: Ela estava destinada a 

ser esposa e gerar cidadãos (GERARDO. 1998). 

 

Como ressalta neste trecho, o âmbito privado, era o âmbito das necessidades. E o era, 

por consequência, o espaço em que as obrigações deveriam ser cumpridas, sendo estas muito 

bem delineadas de acordo com o gênero:  

 

É nessa esfera de necessidade que os homens são obrigados a viver por força das 

circunstâncias. Esse mundo de carência impõe diferenças entre o gênero masculino e 

o feminino. Essas possíveis diferenças eram inquestionáveis. Eram vistas pelos 

partícipes do mundo antigo como naturais e absolutas. Arendt nos mostra que o fato 

de que a manutenção individual fosse a tarefa do homem e a sobrevivência da espécie 



  

72 

 

fosse a tarefa da mulher era tido como óbvio; e ambas estas funções naturais, o labor 

do homem no suprimento de alimentos e o labor da mulher no parto, eram sujeitas à 

mesma premência da vida. Portanto, a comunidade natural do lar decorria da 

necessidade: era a necessidade que reinava sobre todas as atividades exercidas no lar 

(GERARDO. 1998). 

 

 Vivia-se junto, na Grécia antiga, para proteger as necessidades e carências 

biológicas como a alimentação, as ameaças dos inimigos e das intempéries, por exemplo. Os 

laços familiares e de amizade se sustentam na composição de um lar que protege o individuo. 

Era a esfera da sobrevivência, essencialmente desigual, pois delegava poderes segundo a 

capacidade de proteção que um individuo era capaz de exercer. E por isso vemos que o chefe 

da família dispunha de um poder totalitário de vida e morte sobre o sua clã.  

O Público, por sua vez, se mostra como o ambiente que transcende as necessidades e 

se põe mesmo como um lugar de realização do homem – a mulher à época era tão somente 

uma propriedade – isso porque, segundo Aristóteles, o público era o reino da vida política, em 

que os cidadãos se realizavam através da ação e do discurso (ANTUNES, 2002, p. 1). 

 Ser cidadão da polis, pertencer aos poucos que tinham liberdade e igualdade entre si, 

pressupunha um espírito de luta: cada cidadão procurava demonstrar perante os outros que era 

o melhor exibindo, através da palavra e da persuasão, os seus feitos singulares, isto é, a polis 

era o espaço de afirmação e reconhecimento de uma individualidade discursiva (ANTUNES, 

2002, p. 3). 

A ideia de que um discurso é feito para ser ouvido, acatado e propagado está, 

portanto, intimamente ligada à ideia do espaço público, à ideia de "ação" em Hannah Arendt. 

A ação é fundamental para a vida em sociedade, é através dela que os homens interagem. É 

preciso estar articulado politicamente, participativo da "vida social", em contato estreito com 

o outro para que exista a possibilidade de exercer influência. Este conceito de "ação", 

portanto, está ligado à comunicação mediada pela linguagem. Mas para entendermos um 

pouco mais sobre a "ação" e sobre a dicotomia entre os espaços, é necessário compreender –  

mesmo que de maneira bastante abreviada nessa exposição – sobre "trabalho" e "produção" 

para a filósofa:  

 

Em A Condição Humana, Hannah Arendt tematiza os três conceitos fundamentais 

que constituem a  génese  da  sua  antropologia filosófica:  trabalho,   produção  e  

acção. Quanto ao trabalho, ele é necessário à sobrevivência biológica e efectiva-se 

na actividade do animal laborans, o  qual a partir de um estádio primitivo de 

existência vivia isolado dos outros seres humanos regendos e apenas pelos ditames 

fisiológicos da vida animal. Em relação à produção, ela é o estádio do homo faber 

que produz objectos duráveis (técnicas) partilhando o seu saber de fabrico com 

outros homens. A acção é a característica matricial da vida humana em sociedade. 



  

73 

 

Os homens agem e interagem uns com os outros no seio de uma vida política em 

sociedade.  Só a acção é a única característica da essência humana que depende 

exclusivamente da contínua presença de outros homens. Arendt enquadra o trabalho 

(labor) e a produção (work) no domínio da esfera privada, enquanto a acção está 

exclusivamente no plano da esfera pública (política).  O privado é o reino da 

necessidade. O público é o reino da liberdade.  A ação (política) nunca é equivalente 

a um trabalho necessário à sobrevivência biológica ou à produção técnica.   A ação é 

uma atividade comunicacional mediada pela linguagem da pluralidade de opiniões 

no confronto político e efetivada através da retórica (ANTUNES, 2002, p. 1).  

 

O que nos é caro nesse aspecto é que as mulheres em quase nenhum momento da 

história tiveram acesso a esse ambiente político em que se formavam instituições –inclusive 

as instituições jurídicas – , em que se dividiam os poderes, em que os homens se organizavam 

– e também projetavam seus discursos para além. As mulheres estavam apartadas da ação, ou 

seja, não manejavam como os cidadãos a linguagem, e sua articulação, a retórica, e, em última 

instância, estavam despojadas da participação política e do poder de influenciar. Neste 

panorama que desponta a concepção de instituições jurídicas. Pode-se mesmo dizer que o 

direito é um “filho” destas experiências políticas em relação ao Estado.  

 

O direito ocidental é filho das experiências republicanas das cidades-Estado 

mediterrânicas antigas. Surge na pólis grega e desenvolve-se diferentemente na 

civitas romana, conforme as peculiaridades políticas das culturas helênica e romana. 

Radicalmente, devemos dizer que o direito é filho da pólis, na qual se viveu uma 

experiência intelectual, política e jurídica que alterou completamente, na história, os 

modelos de relação entre o poder constituído no Estado e a população por este 

governada (CERQUEIRA, 2006, p.2).  

 

É bastante nítido que as instituições jurídicas nascem neste ambiente público da 

Polis, onde o homem cidadão – e a mulher jamais é cidadã – como já dito, se realiza, convive 

e expõe suas ideias, não é de se espantar então que o homem cidadão tenha uma maior 

intimidade com o Direito nascente como instituição. Não somente intimidade, é fato, mas 

também será ele a propor as leis, reivindicar e propor direitos, bem como julgar ao longo da 

história – fato não estranho também as dias contemporâneos.    

O Direito parece notá-la apenas como um objeto – especialmente no Direito de 

família no que tange ao casamento – movida com uma peça de xadrez para se adequar aos 

interesses patriarcais. Ela ocupa o papel Outro, como já trabalhamos na primeira parte ao 

expor as teses de Simone de Beauvoir:  

 

No momento em que o homem se afirma como sujeito e liberdade, a ideia de Outro 

se mediatiza. A partir desse dia a relação com o Outro é um drama: a existência do 

Outro é uma ameaça, um perigo. A velha filosofia grega, que nesse Platão não 

desmente, mostrou que a alteridade é a mesma coisa que a negação e, portanto, o 

Mal. Pôr o Outro é definir um maniqueísmo. Eis por que todas as religiões e os 



  

74 

 

códigos tratam a mulher com tanta hostilidade. Na época em que o gênero se eleva 

até a redação escrita de suas mitologias e de suas leis, o patriarcado se acha 

definitivamente estabelecido: são os homens que compõem os códigos. É natural 

que deem a mulher uma situação subordinada (BEAUVOIR, 1970,101). 

 

Podemos afirmar, portanto, que se o acesso das mulheres aos espaços públicos era 

vetado ou intensamente desestimulado, seus discursos, sua fala, também o eram. As mulheres 

aparecem de fato silenciadas historicamente e a recepção de sua fala no ambiente público, 

ainda hoje, parece ser muito complicada.  

A história se escreveu tendo por base os acontecimentos políticos, sociais e 

econômicos, ou seja, a história pouco se ligava ao espaço privado, talvez seja por isso que as 

mulheres foram tão invisibilizadas. Só alguns discursos predominantes é que alcançaram a 

posteridade, que se perpetuaram na cultura, e obviamente eram patriarcais. O âmbito público, 

como afirma Hannah, era para os homens cidadãos na Grécia antiga, o reino da liberdade.  

As concepções burguesas que já trabalhamos, parecem guardar muito da visão 

dicotômica entre o público e o privado. Se o homem moderno, burguês do século XVIII, XIX 

se assombrava com o ambiente público dado ao advento da urbanização e da industrialização 

que imprimiam um ritmo frenético e impessoal nas cidades – díspar da polis já que a política 

perde a personalidade da democracia grega transformando-se numa vontade geral burocrática 

(ANTUNES, p. 2) – era também ali, a exemplo do homem Grego, que esse burguês 

trabalhava, socializava, e projetava seus discursos. Apesar de essa esfera pública ter se 

modificado bastante em sua essência de espaço de realização para o homem grego, dado que 

para o burguês, retirada de sua função política mais cara, ela poderia soar ameaçadora ou 

representar um grande engodo.  

Mas posteriormente com o liberalismo [e os ideais da Revolução Francesa], o poder 

político transforma-se numa "espécie de governo de ninguém", isto é, numa vontade geral 

consubstanciada no espaço público burguês dos salões, cafés e clubes, bem como na 

democracia parlamentar.  Neste contexto, a burocracia assume um controle despótico, nas 

relações sociais uniformizando o comportamento humano perante a administração pública.  

As mulheres, no entanto, tiveram trajetórias bastante parecidas nesses dois momentos 

históricos: uma predominância inquestionável do espaço privado em suas vidas.  

Guardada a devida proporção histórica, nos permitimos aqui comparar: O lar como o 

espaço de "espontaneidade" e sustentáculo da família para o burguês, portanto, se parece 

muito com a ideia de um lugar desigual por excelência e que protegia as necessidades mais 



  

75 

 

íntimas do sujeito na Grécia antiga, ambos tinham essa domesticalização das mulheres como 

ponto fundamental.  

E se para o burguês o espaço público às vezes amedrontava pela avalanche de 

pessoas e notícias, dada as peculiaridades da época como o advento das cidades e da 

industrialização, e, também, por ser um espaço em que deveria conter seus instintos e 

espontaneidade, de alguma maneira, o era também espaço de realização. Isso porque era nesse 

âmbito público em que os homens trabalhavam, discutiam política, economia e, em paridade 

com o mundo grego, onde seus discursos ganhavam força.  

E se os espaços significaram dentro de uma topologia cultural lugares de 

segmentação, divisão de trabalhos e discursos conforme o sexo, as ideias que se propagaram 

pela história também confluem para uma segmentação, uma diferenciação: a visibilidade, que 

se liga, invariavelmente, a força do discurso e ao domínio de um espaço público e a 

invisibilidade, comum às mulheres, já que sem a articulação de um discurso próprio e 

autêntico, tiveram suas histórias contadas pelos homens.  

Por isso é que nosso próximo capítulo se chama "Marcas e retratos", já que grande 

parte do que temos acesso ao estudar a histórias das mulheres, são "retratos" ou seja, 

descrições feitas por outrem filtradas desde a visão desse outro – nem um pouco neutra, 

portanto. Às vezes carregadas de sentimentalismo e distorções, como já notamos em "Um teto 

todo seu". As marcas, por sua vez, são as inscrições no corpo. Como a cultura marcou e 

continua a marcar – e muitas vezes ferir – os corpos de mulheres?  

  

5.2 Sobre o tempo  

 

5.2.1 Retratos e marcas que ainda vivem: O culto da invalidez e a violência simbólica.    

 

Os discursos marcam os corpos das mulheres, ou ainda, e talvez mais gravemente, os 

moldam. A ideia é muito cara a psicanálise Lacaniana, especialmente, já que como vimos, 

somos seres de linguagem. As palavras têm o condão de modificar nossos estados de 

espíritos, de curar – como é a proposta de um processo analítico, por exemplo – e também de 

ferir, mortificar ou mesmo anular as opiniões de um sujeito. É por isso que aqui, dando o 

devido reconhecimento ao poder imenso das palavras, é que afirmamos que elas nos 

atravessam. Ficam detidas na pele, e em nossos tecidos mais íntimos porque nossos corpos 

são construídos pelos mais diversos discursos. Trabalharemos nesse capítulo as marcas 

imprimidas pelos discurso nos corpos dessas mulheres e os retratos que a cultura fez dela, 



  

76 

 

tudo isso a partir de uma tônica que parece sempre muito presente ao se tratar as mulheres, 

não importando à época: A violência.    

 Que houve uma apropriação da letra e da voz das mulheres no escrever de suas 

próprias histórias fica nítido em nosso trabalho, o que devemos atentar, no entanto, é que ao 

escrever a história das mulheres, o patriarcado acabou por impor uma visão a partir da qual as 

mulheres deveriam se reconhecer, ou seja, a visão das mulheres sobre si mesmas estavam (e 

estão) bastante impregnadas de discursos masculinos  predominantes na cultura.  

 

Canonizadas nas letras e no corpo, projetadas no imaginário social pelas 

identificações e identidades de dóceis, respeitosas, virgens, anjos do lar — aspectos 

reafirmados, tanto pela literatura destinada às mulheres leitoras quanto pela 

higienização do corpo pela medicina —, à mulher restava acatar, na ordem 

simbólica, esse tipo domesticado de comportamento feminino. Representada por 

eles, qualquer desvio na recepção das tradições seria interpretada como "literatura de 

mulheres que desejam subverter a ordem" (pelos classicistas literários) e como 

"desvario sexual" (pelos clássicos da medicina) (MAGNABOSCO, 2003, passim).  

 

Os corpos femininos – especialmente nesse período de eclosão do sujeito moderno – 

estavam então atravessados por essa visão que propunha como ideal a docilidade, a 

fragilidade, a submissão e para isso foi lançado mão dos mais diversos meios, desde a moda 

ao universo das artes plástica. E dentro desta lógica não é difícil supor que para conseguir essa 

disciplina dos corpos, esses discursos propusessem mesmo a um adoecimento deles. Havia 

“espartilhos ideológicos” também, que limitavam os movimentos, causavam desconforto, 

pouca flexibilidade, bem como desestimulavam a articulação verbal ou expressão corporal 

nos espaços públicos.  

Não é incomum em se tratando da educação dispensada às mulheres à época 

encontrar textos que usam a palavra “domesticada”.  Esse termo pode nos falar tanto da 

disciplina necessária para “domar” um animal selvagem a fim de fazê-lo mais agradável à 

cultura e aos outros, quanto de uma espécie de castração do corpo que havia no sentido de 

encerrá-lo a um ambiente privado. É interessante também que este termo possa ser 

interpretado como um processo de aculturação; É necessário que as mulheres se submetam a 

um discurso e não elaborem seus próprios, para que a lógica burguesa do lar possa se 

manifestar.  

 

Dessa forma, a visão moderna privilegiava a mulher como mãe, positivando os 

atributos ditos femininos como a fragilidade, a dependência e a virtude, adequados 

então à função materna. (Nunes, 2000, p. 21-22). Essa função levou a mulher a 

renunciar a qualquer necessidade e ambição pessoal, restringindo sua presença ao 

âmbito doméstico e isolando-a cada vez mais da atividade pública. A meta 

socialmente esperada para ela seria uma vida dedicada à casa, ao marido e 



  

77 

 

especialmente aos filhos. No horizonte do século XVIII, a mulher foi alçada à 

categoria de “rainha do lar”, e a família passou a representar o lugar por excelência 

do feminino. Toda esta formulação discursiva foi construída ao longo do século 

XVIII, tendo Rousseau (1762) sido a mais forte influência na constituição do lugar 

que a mulher passou a ocupar na sociedade. Em seu projeto organizador, propôs 

uma nítida divisão de papéis diferentes e complementares para ambos os sexos. Suas 

ideias tiveram grande repercussão e alcance, e se resumiam no seguinte: a mulher 

deveria “reinar” no lar, abdicar de qualquer pretensão e desejo pessoal de outra 

ordem que não estivesse referido à sua atuação na esfera doméstica, em oposição ao 

homem que, devido às suas qualidades, deveria “reinar” na cena pública (Nunes, 

2000, p. 37). Homens e mulheres possuiriam vocações específicas que indicariam 

diferentes lugares sociais. A vocação/natureza feminina estava dirigida à função 

materna e ao doméstico (privado), em função do destino que a “natureza” havia 

determinado à mulher. Ser de outra forma seria “antinatural”. Em Emile, Rousseau 

(1762 [1995]) fez uma perfeita digressão de como deveria ser a esposa ideal para 

Emílio, seu personagem principal. Sofia (sua futura esposa) deveria estar junto dele 

por meio da doçura, da dedicação e da submissão (Hunt, 2003, p.50).   

 

E para que essa lógica pudesse se instalar era necessário cercear, controlar, dissecar, 

os desejos das mulheres, mesmo que isso implicasse em adoecer, e cultuar esse 

“adoecimento” de seus corpos. A mulher era esse objeto de sacrifício. E esta palavra 

“sacrifício” é também bastante importante, pois privilegia certa estética para o feminino. Nas 

artes plásticas do período Romântico, por exemplo, são ressaltadas imagens femininas como 

mártires, donzelas pálidas e mórbidas, tomadas pela fragilidade ou pela loucura. E, cujo 

destino, e isso não nos espanta, era quase sempre a morte.   

É neste interim que se dissemina, nas mais diversas artes, os retratos da personagem 

Ofélia, de Shakespeare, pois ela parece unir em si todos os ideais da mulher romântica caros 

ao século XIX: É pálida, lânguida, frágil, ama desesperadamente, enlouquece, finalmente, 

morre. E sua morte, afogada, – à semelhança de Virginia Woolf –, cria uma estética bela e 

trágica, experiência que comoveu diversos pintores da escola Pré-Rafaelita, por exemplo, 

como é o caso de William Waterhouse. Comoção que parece estar associada a uma espécie de 

admiração, – ou seria atração? – bastante cultivada no Romantismo, por tudo que possuísse 

uma aura de morbidez. Ali, no trágico, é que poderia se encontrar a genuína beleza.  

 

Ofélia foi a imagem espetacular que, como tal, alimentou outras imagens. Foi uma 

imagem que se alimentou da vida, mas uma imagem que, por força do poder que lhe 

é típico, alimentou a vida. Ofélia, louca e morta, foi imagem da loucura, do modo de 

ser mulher em vida e da complexa relação que há entre mulheres e morte nas 

representações do século XIX. A imagem, portanto, se destaca dela apenas naquele 

aspecto conceitual - e, portanto, convencionado no campo do entendimento -, que 

nos faz saber que uma imagem sendo uma imagem nunca é "mera" imagem. Nesse 

sentido, é preciso pensar Ofélia como uma imagem que vai além de si, que em seu 

poder de afetar o real tornou-se "fantasma": uma atuante memória do que foi visto 

(TIBURI, 2010, passim). 

 



  

78 

 

O culto da invalidez, ou culto da inválida, pode ser entendido como uma estética 

típica do Romantismo, mais especificamente do ultrarromantismo que retrata as mulheres em 

sua máxima fragilidade especialmente nas artes plásticas, esse movimente surgiu ao final do 

século XVIII e perdurou grande parte do século XIX, sendo contemporâneo e bastante 

influente sobre as visões de mundo burguesas que ali surgiam depois da Revolução Francesa. 

 Esses retratos quando absorvidos pela cultura – e o Romantismo foi um movimento 

cultural de influência inimaginável sobre o homem burguês ocidental – resultaram nas mais 

diversas demandas sobre as mulheres: era aconselhável ser dócil, recatada, amável, qualidades 

muito bem vistas para aquela que dentro de pouco tempo encontraria seu destino inequívoco: 

ser mãe. Além dessas qualidades, uma pele pálida, uma moderação com os alimentos, bem 

como poucos exercícios traziam a quintessência da beleza Romântica: a morbidez.  

Essas qualidades compunham o arcabouço necessário do que uma precisavam para 

serem consideradas atraentes, segundo o discurso sobre a feminilidade vigente. Ofélia encarna 

tudo isso com maestria. Como já vimos, o discurso burguês também no auge naquele 

momento do século XIX, não conseguiu de imediato que a mulher se enquadrasse no seu 

ideal. Foram necessárias intervenções e as mais diversas formas de pressão para que essa 

empreitada da feminilidade burguesa soasse, a nós, como "natural".  

 

Nos últimos 200 anos, a representação de Ofélia parece seguir certa unanimidade, ou 

bem Ofélia é representada louca ou morta. Loucura e morte compõem uma espécie 

de equação da representação de mulheres no século XIX, assim como doença e 

morte, bem como sono e morte, segundo a tese de Dijkstra em sua leitura do que 

chamou o "culto do invalidismo" nas artes visuais daquele século. A morte como 

forma central do imaginário dos homens sobre mulheres é a questão central deste 

trabalho interessado em compreender os fundamentos da necrofilia cultural, desse 

"padrão cultural de se matarem mulheres" que aparece na pesquisa sociológica de 

Eva Blay e é tão bem exposto na história da arte nessa espécie de culto da mulher 

cadáver. Vários livros demonstram hoje o interesse analítico despertado no século 

XX pela profusa imagem da moça nobre, louca e morta que se tornou 

perturbadoramente paradigmática tanto nas artes quanto no contexto geral da vida do 

século XIX. Ofélia tornou-se um modelo de mulher tendo um correspondente ideal 

de beleza a ser seguido pelas moças na realidade. Serviu como um estranho 

paradigma: era o modelo das histéricas dos manicômios que, segundo a psiquiatria 

vigente, deveriam copiar o comportamento de Ofélia. Ora, sabemos que a loucura é 

um conceito amplo e que não escapa de uma construção cultural. A loucura atribuída 

a alguém seria um mecanismo de controle capaz de "neutralizar" a ação daquele que 

é considerado louco. A loucura das mulheres no século XIX, no contexto da histeria, 

é apenas um estágio preparatório da morte ou sua eufemização. Podemos, assim, 

sustentar que há um interesse político no silenciamento das mulheres que é 

alcançado pela construção da loucura, mas há ligado a ele um interesse estético que 

pode ser apavorante e que vem remeter a um questionamento sobre o desejo contido 

no ato de representar a ponto de que a força e a profusão dessa representação criem 

um tema clássico da pintura (TIBURI, 2010, passim).  

 



  

79 

 

 Portanto o “Culto da invalidez” tão presente no ideal de feminilidade do século XIX 

bem como a histerização e medicalização dos corpos femininos, já em meados do século 

XVIII, nos falam de situações muito mais delicadas e profundas do que possam parecer; 

questões poder.  

 

No século XVIII, principalmente pelos avanços dos conhecimentos médicos e 

psiquiátricos, o corpo feminino passa a ser objeto de estudo e atenção por parte dos 

pesquisadores da época. O corpo feminino, até então relegado à invisibilidade, passa 

a ocupar a cena central das especulações médico-psiquiátricas, bem como literárias, 

já que eram os médicos grandes escritores nesse contexto histórico e cultural. 

Devido a uma associação essencialista da mulher e sua sexualidade com o 

masoquismo e a passividade, o corpo feminino — diante de um olhar médico e 

masculino — deveria ser vigiado e controlado. Um dos sistemas de vigilância e 

controle, que ganharam força com os estudos de Sigmund Freud, foi a fixação da 

mulher no espaço doméstico. Circunscrevê-la neste espaço foi a condição 

obrigatória para protegê-la, por sua fragilidade e sensibilidade, e, ao mesmo tempo, 

para proibi-la de possíveis desvarios sexuais, já que, pela fragilidade, a mulher era 

portadora de uma organização física e moral degenerável. Mediante tal concepção 

ambígua da mulher (perigosa e frágil), qualquer comportamento feminino que não se 

enquadrasse nas representações de gênero da época (mulher como boa mãe e esposa) 

era lido pelos estigmas de degeneração, isto é, prostituta, desvairada, louca, 

histérica, desnaturada (MAGNABOSCO, 2003, passim). 

 

Um poder discursivo assinala uma ordem a ser mantida, que nos mostra, agora em 

detida análise quem exercia (e exerce) o controle e quem se submete a ele. Sem dúvida há 

nessa relação muito de abusivo, considerando que afasta o sujeito de sua autodeterminação, de 

sua voz própria. Mas não só isso, esses abusos devem ser notados e analisados já que 

cumpriram uma função bastante especial para a manutenção de uma ordem familiar, social, 

política e econômica.  

 

Em nome da manutenção da boa ordem social, ou seja, da interdição ao gozo e ao 

desejo feminino, vistos como perigos de degeneração e desordem, inicia-se uma 

disciplina da sexualidade feminina. Tal disciplina ganha a adesão da medicina 

psiquiátrica do século XIX, a grande legitimadora dos discursos sobre a realidade 

dos corpos e das almas, principalmente sendo esses femininos. Autorizando um 

conceito de identidade localizado no próprio órgão genital, o sexo passa a ser algo 

vigiado e regulado, mas também passa a ser a instância maior para o sujeito saber 

sobre si e o outro. Instauram-se aqui as construções sobre os gêneros sexuais como 

definidores das identidades e representações do masculino e do feminino. A 

identidade se faz na literalidade físico-orgânica do sujeito, bem como os conceitos 

sobre gênero (MAGNABOSCO, 2003, passim). 

 

Ao tratarmos dessa disparidade de vozes e de poderes pode parecer que esses 

discursos opressivos do corpo feminino só se manifestaram por uma aceitação irrefletida das 

mulheres que não alçaram forças para questioná-lo. A situação é bem mais delicada do que 

pode parecer. Obviamente, como já vimos, muitos questionaram a força desse discurso já à 



  

80 

 

época de seu surgimento, mas o que queremos explicar aqui são muitas vezes os discursos 

patriarcais vinham travestidos de ideais de felicidade ou de um “destino natural”. E quem é 

que, em qualquer época, não desejaria ser feliz? A família, a maternidade, o casamento e o 

amor romântico por uma propaganda demais eficaz pareciam ser as únicas alternativas para se 

aproximar da felicidade, e aliadas a algumas noções médicas sobre a complexão física 

feminina, traçavam um caminho de ordem natural, orgânica, da realidade, em que cada sexo 

deveria cumprir o exato papel o qual lhe era designado.  

 

A concepção de mulher especialmente para o privado (e incapaz para o público) é a 

mesma em quase todos os círculos intelectuais do final do século XVIII. O tratado 

de Pierre Roussel (....) tornou-se uma referência sobre a mulher...É identificada por 

sua sexualidade e seu corpo, enquanto o homem é identificado por seu espírito e 

energia. O útero define a mulher e determina seu comportamento emocional e moral. 

Na época, pensava-se que o sistema reprodutor feminino era particularmente 

sensível, e que essa sensibilidade era maior devido à debilidade intelectual. As 

mulheres tinham músculos menos desenvolvidos e eram sedentárias por opção. A 

combinação da fraqueza muscular e intelectual e sensibilidade emocional faziam 

delas os seres mais aptos para criar filhos. Desse modo, o útero definia o lugar das 

mulheres na sociedade como mães. O discurso dos médicos se unia ao discurso dos 

políticos (Hunt, 2003, p.50).   

 

Esse discurso médico se passa por uma verdade inquestionável, algo “natural” – 

termo bastante perigoso de ser utilizado nas ciências humanas. Questionado talvez somente 

por aqueles que viam uma impossibilidade de realizar tais façanhas, e que recebiam olhares de 

reprovação social, por serem “antinaturais”. Notamos aqui também um excelente recurso de 

adequação as normas sociais: a coerção – muitas vezes quase uma coação mesmo social. O 

que é afinal uma verdade então?  

 

O que é a verdade, portanto? Um batalhão móvel de metáforas, metonímias, 

antropomorfismos, enfim, uma soma de relações humanas, que de forma enfatizadas 

poética e retoricamente, transpostas, enfeitadas, e que, após longo uso, parecem a 

um povo sólidas, canônicas e obrigatórias: as verdades são ilusões, das quais se 

esqueceu que o são, metáforas que se tornaram gastas e sem força sensível, moedas 

que perderam sua efígie e agora só entram em consideração como metal, não mais 

como moedas. (NIETZSCHE, 2000, passim). 

 

Esses discursos sobre a feminilidade talvez não nós pareça, de cara, de tão gritantes, 

porque ainda são demasiados atuais e praticáveis; espantosos por sua atualidade, na realidade. 

Como moeda, ele ainda parece viger sem ter perdido seu valor.  

 

Mesmo que o século XX não tenha "enquadrado" Ofélia tanto quanto o século XIX, 

ele continua a enquadrar tantas outras, não apenas nos quadros da arte, mas no 

espaço de poder da imagem que se tornou a publicidade. Ainda que se encontrem 

algumas representações famosas da virgem suicida tanto no teatro quanto nas artes 



  

81 

 

visuais que tomo aqui como cerne da minha investigação, é um fato que Ofélia já 

não interessa tanto. Mas o que teria feito perder seu interesse? Quero sustentar que 

ela foi apenas substituída pela mulher reduzida à carne, à imagem de um animal 

sedutor que, se intangível pelas mãos e pelas armas, é tangível aos olhos. Afinal, o 

que mais poderia tocar uma imagem? O caráter de imagem de Ofélia e de seus 

avatares novecentistas não é diferente do caráter de imagem de uma mulher reduzida 

à fotografia de seu corpo a ser contemplado nu em uma cultura espetacular. Essa 

figura da passividade e da imobilidade pela morte é a própria fotografia (TIBURI, 

2010, passim).  

 

Muito daquele sujeito moderno que se esboça no século XVII e XIX, está em nós, 

com raízes profundas, muitas delas alçadas pelo Romantismo. Isso porque a sociedade pode 

ter mudado nos mais variados aspectos tecnológicos e mesmo sociais – e não devemos 

esconder o fato que muitas das instituições caras àquela época estão muito abaladas e que as 

conquistas femininas são bastante expressivas se comparada ao período citado – mas a base 

continua sendo a família mononuclear, as delimitações entre espaços públicos e privados no 

meio urbano – apesar de a linha ser bastante tênue e ambos se interpenetrarem o tempo todo – 

ainda fazem algum sentido, e as fiscalizações sobre o corpo e o desejo das mulheres ainda são 

extremamente intensas, mas talvez os mecanismos sejam outros. E para aqueles que ainda 

duvidam do poder ferrenho e espantosamente atual que o "culto da invalidez" ainda exerce 

sobre os corpos das mulheres, citamos Marilyn Lawrence, em seu livro sobre a anorexia:  

 

Parece que a debilidade física, ou pelo menos a falta de vigor físico, é considerada 

um atrativo feminino. Enrenreich e English fazem um relato surpreendente da 

associação entre estado doentio e feminilidade nas últimas décadas do século XIX 

entre as classes médias e altas na Inglaterra e na América. A doença e a invalidez 

tornaram-se o estilo de vida de tantas mulheres naquela época, que não seria exagero 

descrever o fenômeno como epidêmico. Eles observam que “desenvolveu-se uma 

estética mórbida, na qual a doença era vista como a origem da beleza feminina, e 

beleza – no sentido de elegância, moda – era de fato uma fonte de doenças. Os 

quadros românticos não cansam de retratar a bela inválida, reclinada sensualmente 

sobre as almofadas, os olhos trêmulos fitos no marido ou no médico, ou já perdidos 

no Além”. É difícil resistir ao paralelo entre o culto à invalidez descrito no século 

XIX, e a epidemia de anoréxicas que aflige, hoje, as jovens privilegiadas. O mal – 

estar do século XIX recebeu vários rótulos. Os sintomas não eram idênticos  aos que 

observamos na anorexia, embora o efeito de ambos sejam notavelmente 

semelhantes. Ambos tornam imprestáveis mulheres que de outra forma estariam em 

situação de viver sua vida de maneira útil e desafiante.  Ambos são distúrbios da 

abundância e não da carência. Os dois implicam uma ambivalente espécie de 

conformidade do ser débil e espiritual que está correndo o risco iminente de definhar 

(LAWRENCE, 1991, p. 41). 

 

Mas porque a doença seria tão atraente a ponto de ser um atrativo, um representante 

da feminilidade ainda hoje? Atribuir a fragilidade física à mulher é, de alguma forma, desejar 

também uma fragilidade em seu discurso? Submetê-la a uma dieta extremamente restritiva 

visando a ideais inalcançáveis, não é só medir cintura, mas também limitar seus 



  

82 

 

comportamentos? Ou alguém conseguiria não ver a desmedida obsessão por corpos perfeitos, 

pouquíssimo peso que os padrões de beleza pouco lúcidos ditam incessantemente? Pode não 

haver mais um encerramento tão ferrenho dos corpos ao ambiente doméstico, mas quem há de 

negar que essas normas tão rígidas no controle do peso, por exemplo, também encarceram? E 

como são vistas aquelas que hoje – e se pode se presumir que seja bastante diferente de 

séculos atrás? – ousam sair desses cárceres e sustentar corajosamente uma posição ativa no 

“espaço público”?  

 

Desvairada, enlouquecida, descontrolada, geniosa e perigosa. São essas algumas 

representações do feminino que se foram inscrevendo no imaginário social, desde o 

século XVIII, e que, nos anos 50-70, no Brasil, ainda encontraram ressonância para a 

nomeação da mulher em épocas de ditadura. Principalmente da mulher que participou 

passivamente do processo de modernização da cidade de São Paulo e sofreu, 

ativamente, as consequências dessa modernização. Participou, passivamente por não 

ter tido acesso ao direito equitativo construção de uma nova cidadania e de um poder 

de decisão, e sofreu, ativamente, por acabar se desconhecendo em uma "pele social" 

de marginal, favelada e excluída dos construtos simbólicos de um processo 

econômico-social e político da época, o qual era predominantemente fálico e narcisista 

(MAGNABOSCO, 2003, passim). 

 

Podemos ver além, não só encarceramentos são extremamente abusivos, como 

mexem com a autoestima, com o que há de mais íntimo na construção individual da 

feminilidade para cada mulher: a apropriação de seu discurso, a imagem de si. Ou é possível 

negar que a ridicularização, o menosprezo na forma de adjetivos como “Desvairada, 

enlouquecida, descontrolada, geniosa e perigosa” pressionam no sentido de envergonhar e 

calar um sujeito? E em que ponto também estarem submetidas a um ideal de corpo 

improvável, dietas constantes também não são uma espécie de domesticação, de preparação 

para o silêncio e a docilidade? Mecanismos tão cruéis como os de outros momentos 

históricos. E é aqui que entra nosso ponto crucial, as mulheres em nossa cultura parecem estar 

sempre expostas ao mais diversos tipos de violência – e de maneira muito preocupante as 

vivem com alguma naturalidade.   

Os abusos, transmutados em discurso, em padrões de beleza, em estéticas que 

louvam a morbidez, em agressões físicas ou verbais, feriram e continuam muito atuais na sua 

função de ferir, estigmatizar e marcar os corpos de mulheres. Em uma cultura que é violenta 

com suas mulheres e visa domar e adoecer seus corpos, não é difícil elaborar, havendo algo de 



  

83 

 

mortífero circundando esses corpos femininos, que em uma frequência assustadora aconteçam 

assassinatos de mulheres em função do gênero.  

A morte ou assassinato de uma mulher em função de sua identidade como mulher, 

seria então o cume, o ápice, dos abusos os quais seu corpo estava inscrito. Por isso o 

feminicidio, objeto de estudo em nosso próximo capitulo, não deve ser tratado de maneira 

isolada, desvinculada da cultura que legitima a submissão do discurso feminino, seu 

silenciamento. É comum que as vítimas do feminicidio tenham passado por uma série de 

abusos e violências físicas inclusive, ao longo de suas vidas, e não menos lamentável, é 

comum que, qualquer mulher, ao longo de sua vida, tenha passado ou vá passar por algum 

tipo de violência, ainda que simbólica ou verbal, pelo motivo simples, e que analisaremos a 

exaustão, de serem mulheres.  

  

6 PARTE IV – A AÇÃO  
  

6.1 O Feminicídio: conceito e lutas  

  

O feminicidio ou femicidio é uma espécie de violência contra a mulheres que a leva a 

morte. Esse enunciado que, à primeira vista, pode parecer óbvio, não o é por dois motivos 

cruciais: O assassinato de uma mulher dá sequência as mais diversas violências por ela sofrida 

– e aqui já vimos que a própria cultura é violenta com as mulheres – ao longo da vida em 

função do gênero, por isso não é viável que essa morte seja vista de maneira isolada. E, ainda, 

porque por estar em um contexto de uma sucessão de violências das mais diversas – e assim 

os casos de feminícidio na América Latina já mostraram exaustivamente – e também por se 

tratar de um problema estrutural, de raízes históricas bastante profundas, não pode ser 

equiparado ao homicídio pura e simplesmente, nem sequer, constar no Código Penal 

Brasileiro como um inciso deste crime contra a vida, pois não se trata unicamente do 

resguardo deste bem jurídico.  

 

 A violência contra a mulher por razões de gêneros é histórica e tem um caráter 

estrutural, que se perpetua devido à sua posição de subordinação na ordem 

sociocultural patriarcal. Tal relação de poder, baseada em padrões de dominação, 

controle e opressão, leva à discriminação, ao individualismo, à exploração e à 

criação de estereótipos, os quais são transmitidos de uma geração para outra e 

reproduzidos tanto no âmbito público (governo, política, religião, escolas, meios de 

comunicação), como no âmbito privado (família, parentes, amigos). A partir de 

condições históricas, são naturalizadas formas de discriminação contra a mulher e 

geradas práticas sociais que permitem ataques contra a sua integridade, 

desenvolvimento, saúde, liberdade e vida (BORGES e GEBRIM, 2014, p. 59).  



  

84 

 

 

Luciana Gebrim em sua tese sobre o feminicidio, adota a definição dada por Russel e 

Caputi em 1990 ao termo feminicide o qual conceitua como sendo o “assassinato de mulheres 

realizado por homens motivado por ódio, desprezo, prazer ou um sentimento de propriedade 

sobre as mulheres” e completa:  

 

Radford e Russel (1992) e Caputi e Russel (1992, p. 15) cunham o termo femicide 

como um continuum de violência contra as mulheres. Estabelecem conexões entre as 

variadas formas de violência, como o estupro, o incesto, o abuso físico e emocional, 

o assédio sexual, o uso das mulheres na pornografia, na exploração sexual, a 

esterilização ou a maternidade forçada etc., que, resultantes em morte, se convertem 

em femicídio (BORGES e GEBRIM, 2014, p. 62). 

 

São muitos os meios encontrados de ferir as mulheres e, muitos deles, devemos 

dizer, com respaldo jurídico nas mais diversas épocas, o que culminava não só em uma 

violência institucionalizada, mas uma banalização e invizibilização as mulheres na sociedade 

em que regia. Não é novidade que vigorava até o ano 2005 o estuprador que casasse com a 

vítima estuprada para "reparar" seu erro estava desobrigado da pena, pois estaria extinta sua 

punibilidade, inciso vigente desde o código penal brasileiro de 1940 e revogado apenas pela 

Lei 11.106/05 (BEZERRA, 2007).   

Não é incabível falarmos, então, que nosso ordenamento jurídico brasileiro, tem uma 

dívida com os direitos das mulheres e que a resistência até então de reconhecer lhes esses 

direitos mais fundamentais – dado que a questão da violência contra as mulheres é uma 

questão de saúde pública e que medidas discriminatórias são essenciais para que "minorias" 

consigam direitos equiparados aos dos outros cidadãos, realizando-se assim a igualdade 

material – alegando ferir a famigerada neutralidade e a igualdade material, não passam de 

argumentos vazios e facilmente combatíveis.  

 Tão combatíveis, que, não só não há traços de neutralidade, como se ousarmos notar 

– e isso é facilmente identificável – o ordenamento jurídico pende para o lado da cultura 

marcadamente patriarcal. Não bastasse a espantosa atualidade do "perdão do ofendido" que o 

código penal dispunha, não eram poucas as menções à "mulher honesta" ou à "virgindade" 

nos dispositivos legais, e isso só para citarmos as atrocidades mais contemporâneas.  

Dado o contexto de resistências jurídicas – e, não é de se espantar, de omissão em 

relação à violência contra a mulher – a promulgação da lei do feminícidio não se deu sem 

muita luta e uma pungente pressão no sentido de maior consciência dessas violências tantas 

vezes silentes e tantas vezes fatais.   



  

85 

 

O debate acerca do feminício ou feminicídio – termos que tem sido usado em sentido 

idêntico – se iniciaram nas últimas duas décadas especialmente no cenário latino americano 

tendo como cânones uma série assassinatos de mulheres, sempre com requintes de crueldade, 

ocorridos na cidade mexicana de Juárez. A violência extrema, a aura de mistério, bem como 

um modus operandi nesses assassinatos que atingia quase sempre jovens migrantes ou 

operárias, suscitou a necessária discussão sobre o ódio nas questões de gênero. Isso porque a 

própria cidade já guardava uma peculiaridade em relação a sua divisão do trabalho –  e como 

vimos, a divisão de trabalho é crucial  das atribuições de determinados papéis para cada sexo 

– já que especialmente nas décadas de 70 e 80, as "maquilas" ou indústrias de transformações 

de bens instaladas na cidade privilegiaram a mão-de-obra feminina por considerá-la mais 

barata e dócil.  

 

A situação vivida em Ciudad Juarez indica a existência de um cenário particular em 

que esses assassinatos se inserem. As mortes em Ciudad Juarez não são "mortes 

comuns". As Comissões de Direitos Humanos que acompanham os casos 

reconhecem que parte deles é decorrente de violência doméstica e que esses 

assassinos acabam beneficiados pela impunidade que cerca estes casos. A tese da 

polícia sobre a existência de um serial killer, ou vários deles, também pode ser 

verdadeira para parte dos casos. Uma vez mais, esses criminosos também acabam 

protegidos pela impunidade que caracteriza essas mortes. A tese que parece ter 

maior fundamento é de que os crimes ocorrem num contexto de afirmação de poder 

por grupos locais que se comprazem em ter controle sobre toda a situação – o que 

inclui o Estado, a mídia, e a população –, mas se comprazem também com o abuso e 

o assassinato das mulheres, dado o ritual e requinte de crueldade com que atuam. 

Aparentemente, o emprego da categoria femicídio para definir e realçar essas mortes 

e as razões que cercam sua ocorrência, e sua recorrência no tempo se justifica por 

aquilo que Segato (2005) chamou de falta de inteligibilidade sobre os casos, tanto no 

que toca às suas razões, quanto no que se refere à grande rede de proteção que 

parece existir em torno dos responsáveis. (PASINATO,2011, passim) 

 

As importantes questões surgidas desde a eclosão desses crimes repercutiram 

especialmente sobre a américa latina que, na última década, alarmada pelos números 

perversos de assassinatos de mulheres em condições não menos cruéis, saiu as ruas em 

militância contra a "essa cultura devastadora do feminino", frase da atual presidente argentina 

Cristina Kirchner em apoio a manifestações ocorridas, este ano, em diversas cidades do país e 

que reivindicavam um basta aos femínicidos que, no, país, acontecem em uma frequência 

alarmante: estima-se que uma mulher seja morta a cada trinta horas – e no Brasil os dados são 

ainda mais assustadores, pois estimasse que quinze mulheres sejam assassinadas todos os dias 

em decorrência do machismo (LEKANT, 2015). 

Diante dessa intensa conscientização, especialmente após 2007, dezesseis países da 

América latina elaboraram maneiras de coibir e penalizar o autores de femínicidos, seja 



  

86 

 

tipificando em seus códigos penais – discussão que analisaremos em breve – ou estabelecendo 

agravantes nos crimes de homicídio, a contar da motivação de gênero. O Brasil, país latino 

americano que adotou mais recentemente o femínicidio como crime, o teve promulgado pela 

lei ordinária 13.104 em nove de março de 2015.  

 

A legislação inovadora cria um inciso VI no § 2º, do artigo 121 e ainda um § 2º. - A 

para o fim de regular o que se convencionou chamar de “Feminicídio” e que 

configura uma nova forma qualificada de homicídio tendo por vítima mulher em 

situação da chamada “violência de gênero”. A pena cominada não difere das demais 

formas de homicídio qualificado, permanecendo nos limites da reclusão, de 12 a 30 

anos. Não obstante, são criadas causas especiais de aumento de pena num novo § 7º, 

incisos I a III. Esses aumentos apresentam a possibilidade de variância de 1/3 até a 

metade e se referem aos seguintes casos: 

I-vítima gestante ou nos 3 meses posteriores ao parto; 

II-vítima menor de 14 anos, maior de 60 anos ou com deficiência; 

III-quando o Feminicídio ocorre na presença de descendente ou de ascendente da 

vítima. 

Anote-se que esses aumentos são específicos para a figura do Feminicídio, não se 

estendendo para os demais casos de homicídio, ainda que qualificados. 

Outra alteração é a inclusão do novo inciso VI do § 2º., do artigo 121, CP dentre as 

formas qualificadas de homicídio que são consideradas como crime hediondos, de 

acordo com a nova redação dada ao artigo 1º., I, da Lei 8.072/90 pelo artigo 2º.  da 

Lei 13.104/15. Essa alteração é muito relevante porque, em caso de hipotético 

esquecimento do legislador ( o que, diga-se de passagem acontecia no projeto) 

certamente uma celeuma iria se criar. Alguns iriam defender a tese de que mesmo 

sem a alteração, tratando-se de nova modalidade de homicídio qualificado, por 

razoabilidade e isonomia, o crime deveria ser considerado hediondo. Outros, por seu 

turno, diriam que tal manobra seria impossível devido à flagrante violação do 

Princípio da Legalidade e utilização de analogia “in malam parten” no Direito Penal, 

já que não constaria do rol taxativo de crimes hediondos. Desse modo se pugnaria 

pela alteração urgente da Lei 8.072/90 e, enquanto isso, ter-se-ia de conviver com 

uma situação absurda, ou seja, um crime de homicídio qualificado que não seria 

hediondo. No entanto, o legislador não cometeu esse olvido na edição da Lei 

13.104/15 e assim evitou qualquer discussão. O Feminicídio é, sem qualquer 

margem de dúvida, crime hediondo. (CABETTE, 2015). 

 

A lei tornou o feminicídio um crime hediondo e tratado de maneira independente do 

crime de homicídio, do qual constava como um inciso que qualificava esse último tipo penal. 

O grande desafio que traz a promulgação da lei é seu cabimento específico sendo necessário 

dissociá-lo de crimes passionais, bem como fixar sua carga peculiar de violência continua e 

motivações sexistas das mais diversas razões que são expostas quando de um homicídio 

ordinário. Pois caso não haja essa fina dissociação corre-se o risco de continuar a tratar a 

questões delicadas e violentas já historicamente na “vala comum” de um crime passional 

homogêneo, o que implicaria não só em uma punição mais branda – e a punição não é o foco, 

como veremos mais adiante – mas em uma perpetuação da invisibilidade das vítimas bem 

como a cultura assentiu.  



  

87 

 

Aliás, e tendo ao longo de toda essa tese insistido exaustivamente no silêncio 

histórico das mulheres, não nos assombra que um dos principais entraves para a identificação 

de um crime de feminicídio ainda seja o silêncio a respeito do tema da violência doméstica. 

Não se fala clara e objetivamente sobre esse assunto, como seria necessário para interromper 

esse continuo de violência que pode vir a culminar em assassinato, já que ainda soa como uma 

espécie de tabu. 

 É compreensível que haja ainda muito acanhamento por parte das mulheres ao se 

falar sobre a violência sofrida, visto que para tratar claramente o assunto, haja uma demanda 

de exposição nada confortável de situações do foro íntimo das vítimas, bem como um receio 

de não ter suas demandas e sentimentos acolhidos pela comunidade ou pelos operadores do 

direito a quem se reputam, o que não pode continuar sendo “compreensível”, no entanto, é 

que a própria vítima se culpe das violências sofridas – na maioria das vezes pelos cônjuges ou 

conviventes – sem mesmo se conscientizar de que realmente é uma vítima e continue 

amedrontada em uma relação em que as agressões se renovam, sustentando para si a 

“naturalidade” – como vimos muitos abusos são viabilizados pelos contextos sociais – das 

opressões que sofrem. 

 O silêncio e o “ensimesmamento” nesses casos levam também a uma imprecisão de 

dados sobre o tema que prejudica o estudo e a elaboração de estratégias para se enfrentar 

efetivamente a violência contra as mulheres, bem como ensejar o enquadramento, a 

tipificação dessas mortes como “feminicidio”.  

 

Um dos maiores obstáculos para os estudos sobre mortes de mulheres, e sobre os 

homicídios de forma geral, no Brasil é a falta de dados oficiais que permitam ter 

uma visão mais próxima do número de mortes e dos contextos em que ocorrem. Os 

estudos e relatórios sobre a situação dos femicídios em países da América Latina 

não enfrentam situação diferente. A maior parte dos trabalhos aponta para a falta de 

dados oficiais, a ausência de estatísticas desagregadas por sexo da vítima e de outras 

informações que permitam propor políticas de enfrentamento para esta e outras 

formas de violência que atingem as mulheres. Em muitos casos a estratégia adotada 

pelos estudos acaba sendo a utilização de dados provenientes de diferentes fontes – 

como registros policiais, registros médico-legais, processos judiciais, documentos do 

Ministério Público e, uma das fontes mais utilizadas, a imprensa escrita. Ainda que o 

uso de dados de diferentes fontes seja uma estratégia de pesquisa válida, sua 

utilização pode resultar em dados bastante frágeis dos pontos de vista metodológico 

e científico. Não é possível somar os números provenientes das diferentes fontes de 

informações, pois pode haver duplicidade de registros; além do mais, existem 

diferentes sistemas de classificação, por exemplo, entre dados oriundos de fontes 

policiais e aqueles que são gerados a partir de sistemas de saúde – e muitos casos 

podem ficar de fora dessa contagem. Com relação à imprensa, uma das principais 

críticas pode ser formulada à sua cobertura. Raramente a imprensa oferece uma 

cobertura nacional, sobretudo para fatos criminais. Os crimes que ganham as 

páginas dos periódicos são "eleitos" num conjunto de eventos que ocorrem no dia-a-

dia das cidades e, dependendo do tamanho da cidade, ou das pessoas envolvidas, um 



  

88 

 

crime poderá ter maior ou menor destaque. Ademais, o relato de crimes pela 

imprensa depende muito da política editorial e mercadológica de cada periódico. 

Assim, embora essa fonte seja relativamente mais acessível para os pesquisadores, a 

imprensa tem que ser utilizada com cautela e seus dados analisados com muito 

critério, evitando-se as generalizações (PASINATO, 2011, passim). 

 

O silêncio e a invisibilidade, na realidade, parecem envolver como sua aura esse 

tema, pois, não se restringe somente às vítimas, suas famílias e comunidades, mas também ao 

poder público – envolvendo o poder judiciário – aquele mesmo que apresenta ainda grandes 

resistências sobre os Direitos das mulheres – e que continuamente se omite a despeito da 

necessidade de manifestação, pronunciamento, em favor do empoderamento das mulheres em 

situação de violência. O que não só agravada grandemente a situação das vítimas, mas que dá 

certa anuência para impunibilidade: 

 

Para que se dê o feminicídio concorrem de maneira criminal o silêncio, a omissão, a 

negligência e a conveniência de autoridades encarregadas de prevenir e erradicar 

esses crimes. Há feminicídio quando o Estado não dá garantias para as mulheres e 

não cria condições de segurança para suas vidas na comunidade, em suas casas, nos 

espaços de trabalho e de lazer. Mais ainda quando as autoridades não realizam com 

eficiência suas funções. Por isso o feminicídio é um crime de Estado (PASINATO, 

2011, passim). 

 

Não só a nomeação é necessária para criação de uma figura jurídica, mas seu 

constante exercício se faz necessário para refletir nossas concepções de mundo e renová-las. É 

preciso trazer a palavra à luz para a construção de novos discurso mais coerentes.  

 

6.2 Desejo punitivo ou reconhecimento histórico?  

 

 Uma das principais polêmicas em torno da promulgação da lei do feminícidio é sua 

regência pelo Código Penal. Ou seja, a crítica paira no sentido de se usar o Direito Penal 

como mecanismo para obter uma igualdade formal que, estruturalmente requereria uma 

mudança de mentalidade. Os argumentos se dão no sentido de que essa situação estimularia a 

ânsia punitiva, em sistema normativo já tão punitivo, já que a previsão é de um aumento de 

pena em relação ao homicídio, seria mostrar-se conivente com as mazelas do Direito Penal. 

Primeiramente devemos notar que, se em termos de significado e reconhecimento de 

uma história árdua, grandes foram as inovações apresentadas. No âmbito jurídico, pouco se 

inovou dado que o homicídio é e sempre foi criminalizado em praticamente todas as 

legislações, e que anteriormente o “feminicídio” – se assim podemos nos referir – era um 

qualificador, e todo crime qualificado é hediondo.  Neste ínterim não parece haver motivos 

para a exaltação de ânimos.  



  

89 

 

O sistema penal brasileiro deve sim ser algo das mais diversas críticas, 

principalmente por sua seletividade e parcialidade, e talvez a lei do feminicídio venha suscitar 

positivamente essas discussões, o que não se pode, é deixar invisibilizada a continua e 

histórica violência contra a mulher, e se, este foi um meio encontrado de visibilidade, mesmo 

que envolva a punibilidade, porque idealizar, de imediato, mudança estruturais? É fato que 

não se pode parar de desejar e lutar por diversas mudanças estruturais, mas elas levam 

gerações para cambiar e há mazelas urgentes as quais nunca demandaram tanta atenção da 

sociedade e do poder público. E se, há mecanismos, mesmo que não os mais eficazes que 

agem na intenção de resolver esses conflitos, devemos mesmo recusar e esperar por soluções 

mais ideais? Ou tomando a mão a “solução” imediata ir trabalhando nela no sentido de 

aperfeiçoá-la? 

Apoiar o feminicídio como crime não é apoiar a punibilidade caótica do nosso 

sistema penal, é, a partir da visibilidade criada, semear campo para discutir o problema da 

violência, e porque não suscitar também esse da punibilidade exacerbada e direcionada? A 

promulgação da lei do feminicídio não deveria, portanto, ser finalística, mas o meio possível, 

partindo do reconhecimento histórico, para se elaborar novos olhares e problematizações.  

É bem verdade que é um tanto perigoso investir em um estatuto penal para que 

mudanças sociais sejam promovidas, especialmente mudanças de mentalidade, mas é bem 

verdade também, que em se tratando das normas jurídicas passamos sempre muito longe do 

ideal. E poucos são os meios e recursos conhecidos – estando o judiciário estruturado como 

está – para instaurar efetivas modificações nos discursos – obsoletos – que alguns ramos da 

sociedade ainda insistem em reiterar.  

Explico: Há inúmeros fatores que podem descaracterizar os princípios pelos quais 

uma norma foi confeccionada quando ela passa a ter vigência, e se encontrará no mundo dos 

casos concretos. Ou seja, os efeitos de uma norma não podem ser todos previstos já no 

momento de sua criação, pois o mundo fático impõe diversas situações de toda e qualquer 

ordem impossíveis sequer de serem sondadas pelo legislador, daí a abstração das normas.  

Não devemos, pois, nos apegar a situações ideais nesse mundo dos fatos, e se uma 

norma qualquer que seja supõem carregar em si as melhores estratégias, mas se manter 

íntegra, há de se esperar para que a qualquer momento acontecimentos muito particulares lhe 

possam distorcer os efeitos previstos. E isso não se dá, obviamente, apenas em casos 

delicados como este que acabam por serem abarcados na esfera penal.  



  

90 

 

O que há de se fazer é esperar, deixar que um distanciamento histórico nos fale mais 

a respeito dos efeitos que tal normativa apresentará nesse então mundo fático. Já que não é 

uma situação fácil para uma lei promulgada tão recentemente deixar entrever todas as 

possibilidades e impactos de sua criação na sociedade. E também porque um distanciamento 

histórico possibilita ânimos menos acalorados com as polêmicas da situação e talvez, por isso, 

uma análise mais sensata.  

Pela precisão desse distanciamento para ver como a lei do feminicídio vai se encaixar 

no judiciário brasileiro, é que nesse trabalho escolhemos – e é a possibilidade mais viável no 

momento – nos atermos aos princípios e as demandas que foram fontes para sua criação no 

inicio deste ano.  

Que esteja claro para nosso leitor, então, que a intenção aqui é discutir apenas uma 

possível interpretação da lei do feminicídio, e como, sob nosso olhar claro, eclodiu como uma 

demanda por voz, por nomeação e, por que não, por um reconhecimento histórico de que as 

mulheres sempre foram muito marcadas pelos mais diversos abusos e violências e quase 

nunca tiveram a chance de expressar isso em um espaço público, diante de uma instituição 

sólida que é o poder judiciário, tendo o aval do normativo – normas jurídicas que muitas 

vezes foram usadas para reificá-las.   

 

6.3 O feminicídio como nomeação  

 

Se pensarmos, há grandes razões para transformarmos um inciso do crime de 

homicídio em uma nova tipificação e aqui não falamos apenas da questão do aumento da 

pena, mas de algo mais simbólico e de que falamos ao longo de todo nosso trabalho: A voz. 

Existir o Feminicídio nomeia. E dar nome é fazer existir, isso é trazer ao exterior ao 

reconhecimento de algo. A importância da linguagem como já discutimos na primeira parte de 

nosso trabalho nos atravessa e nos une. Nomear simboliza e dá vida.  

E é bastante curioso é o de que a cor azul, assim descrita, não aparecia na literatura 

antiga grega. Em Ulisses, de Homero, o mar é citado tendo a cor de vinho escuro, por 

exemplo, e tendo estudando outros textos egípcios e de outras civilizações antigas também 

não encontramos a menção a cor. Não nos vem a mente a cor a azul não tenha existido em si, 

mas por não ter sido nomeada propriamente como azul, então não existia (LORIA, 2015). 

Nomear dá carga ao objeto pode também ilustrar uma espécie de coletividade, 

expressar o que é recorrente de se ver, porém, por vezes, um tanto indizível. Vemos algo disso 

no ilustre poema de Murilo Mendes:  



  

91 

 

 

Gilda 

Não ponha o nome de Gilda  

na sua filha, coitada, 

Se tem filha pra nascer  

Ou filha pra batizar. 

Minha mãe se chama Gilda, 

Não se casou com meu pai. 

Sempre lhe sobra desgraça, 

Não tem tempo de escolher. 

Também eu me chamo Gilda, 

E, pra dizer a verdade 

Sou pouco mais infeliz. 

Sou menos do que mulher, 

Sou uma mulher qualquer. 

Ando à-toa pelo mundo. 

Sem força pra me matar. 

Minha filha é também Gilda, 

Pro costume não perder 

É casada com o espelho 

E amigada com o José. 

Qualquer dia Gilda foge 

Ou se mata em Paquetá 

Com José ou sem José. 

Já comprei lenço de renda 

Pra chorar com mais apuro 

E aos jornais telefonei. 

Se Gilda enfim não morrer, 

Se Gilda tiver uma filha 

Não põe o nome de Gilda, 

Na menina, que não deixo. 

Quem ganha o nome de Gilda 

Vira Gilda sem querer. 

Não ponha o nome de Gilda 

No corpo de uma mulher. (MENDES, 2000, passim) 

 

Este poema se mostra duplamente importante neste marco de nosso trabalho. 

Primeiro nos apresenta mulheres cujas trajetórias se mostram dolorosas, especialmente no 

aspecto afetivo: Elas sofrem, muitas esperam, sem açúcar e não raro já sem afeto, a violência 

– simbólica ou não – de seus parceiros e as marcas no corpo – como incorpora o poema – que 

nem sempre são poesia ou nomeação. E o mais lamentável é que esta não – e absolutamente 

não tem sido como vimos ao longo de todo nosso trabalho – algo pontual;  

A história da mulher é a também a de clausuras e esperas cheias de hematomas. De 

Homero que nos traz Penélope a esperar – tecendo angustias – por Ulisses ao mais diversos 

clássicos dos contos de fada – os quais educaram nossas filhas – e a uma infinidade de figuras 

literárias (Ofélia, Lady of Shallot), à realidade próxima, contemporânea, vizinha aos nossos 

portões.  



  

92 

 

E deve se dizer isso não só pelo fato de o episódio que apresentaremos e que Daniela 

González nos narra ter acontecido no Chile – e esta não é uma informação despretensiosa 

dado que mais a frente examinaremos mais detidamente a luta pela lei do feminicídio na 

América Latina até sua recente entrada em vigor no Brasil, em nove de março de 2015 – mas 

também pelo fato de, maneira muito simbólica aqui para nós, tentar ser ouvida ao escrever um 

cartaz para seus vizinhos no qual ela, expressa e desesperadamente, diz que está presa em casa 

– irônico? – à espera de ser morta por seu companheiro.  

Segundo o jornal Chileno La Cuarta (BÁRQUEZ, 2015), Daniela González afirma 

que foi ameaçada de morte mais de uma vez por seu ex-companheiro quando decidiu findar o 

relacionamento. E ressalta que mesmo prestando queixa da primeira vez, a ameaça voltou a 

acontecer. Sua articulação foi colar os tais cartazes com os dizeres: “Sres. vecinos: estoy 

encerrada en mi casa, esperando a mi asesino. Próximo femicida aquí”. E que pretende com a 

atitude gerar eco – e por tanto tempo tem sido o eco (ou os gritos e sussurros) os instrumentos 

mais comuns de manifestação das mulheres – para que outras mulheres de sua vizinhança, 

também, seguindo.  

Tendo discutido esse ponto, é importante que voltemos para o poema – já que em 

algum momento creio que nos foi advertido que do verbo se fez carne – e aos mais atentos 

não estranhem algum traço de linguagem quase profética nestes últimos trechos de discurso, 

provocações podem ser involuntárias e inevitáveis ao se deparar com a carga negativa a 

doutrina histórica e a igreja cristã (percebamos que não entramos em méritos de crença 

espiritual, mas sim carga histórica) legou as mulheres – e deste fazer-se carne há a criatura, a 

persona, aquela que da multidão veste – sobre as vestes – a máscara que lhe imposta voz:  

 

Quem ganha o nome de Gilda 

Vira Gilda sem querer. 

Não ponha o nome de Gilda 

No corpo de uma “mulher” (MENDES, 2000, passim) 

 

O nomear tem também o condão de criar personas, marcar a realidade ou criar 

pedaços de “destino” trágicos como o de Gilda, ou não, pelo contrário, une. E quando nos 

propomos a analisar um segundo aspecto do poema, era, de fato para ressaltar a 

potencialidade coletiva de um nome. De um eco dissonante poder fazer (ex)istir corpo.  

E é este nosso ponto. A incisão quase cirúrgica deve-se fazer aqui, nessas marcar que 

o existir, o eclodir como exterior traz: O advento da figura jurídico do feminícidio foi é 



  

93 

 

necessário, inclusive, para que algumas mulheres ou a comunidade em que ela estavam 

inseridas, atribuam um nome a violência. 

Incluir essa tipificação significa colocar luz sobre cifras assustadoras: houve um 

aumento de 2,3 para 4,6 assassinatos por 100 mil mulheres no país entre 1980 e 2010, o que 

colocou o Brasil como 7
o
 no ranking mundial de assassinatos de mulheres. Entre 2000 e 2010, 

7 mil mulheres foram mortas, 41% delas em suas próprias casas, muitas por companheiros ou 

ex-companheiros (MANO, 2015). 

Nomear essa violência como feminicídio é, simbolicamente, fundamental para 

demonstrar a origem e as estruturas que estão por trás de todos esses números. A desigualdade 

de gênero existe em nossa sociedade e coloca as mulheres em uma condição hierarquicamente 

inferior aos homens, materializando-se por meio de estupros e assassinatos, bofetadas e 

espancamentos, jogos de manipulação e palavras cruéis. 

 A visibilidade e a exteriorização desse termo poderão, inclusive, ser úteis no sentido 

de evitar esse ápice, o assassinato, de inúmeras mulheres que vivem um contínuo de violência 

e sequer conseguem, dentro de si, elaborar essa angústia e se ver como vítima de um contexto 

histórico, social e político que com muita frequência aniquila o feminino.  

Wânia Pasinato vem ilustrar:  

 

Outro obstáculo apontado pelos estudos para a identificação e classificação dos 

femicídios, deve-se ao fato de não haver essa figura jurídica. A maior parte dos 

países da América Latina possui leis especiais para a violência doméstica familiar, 

mas essas leis não enquadram a morte de mulheres de forma diferenciada. Assim, 

para o sistema policial e judicial – fontes de dados para alguns dos estudos – as 

mortes de mulheres são classificadas e processadas segundo a tipificação penal 

existente em cada país, o que engloba os homicídios qualificados ou simples, 

parricídio, uxoricídio e a figura do homicídio por violenta emoção que abarca os 

crimes passionais. Essas classificações aplicam-se a todas as mortes, independente 

de terem sido cometidas contra homens ou mulheres, algumas se aplicam apenas a 

adultos, outras podem se aplicar também às crianças. Dessa forma, a classificação do 

crime também não permite isolar o conjunto de registros policiais e/ou processos 

que envolvem mulheres (PASINATO, 2011, passim). 

 

É válido lembrar que este artigo foi escrito antes da promulgação da lei no Brasil, 

mas deixa antever a necessidade de um corpo, um nome para essa figura jurídica. Isso porque 

essa figura do feminicídio contem especificidades importantes e é necessário que a nomeação 

seja muito precisa. A palavra quando exata em um contexto, ela liberta. Essa é não só a 

proposta de um processo psicanalítico, por exemplo, – e já chegamos a usar a analogia de um 

processo analítico ao falar da necessidade de conhecer a arqueologia dos discursos que pairam 

em nossa cultura, e, tomamos a liberdade de usar uma comparação aqui novamente – mas a da 



  

94 

 

construção de discursos novos. Discursos esses que venham no sentido de reciclar antigas 

“naturalizações” culturais, para que com a coragem devida que o empoderamento demanda, 

as mulheres tenham suas demandas sejam ouvidas em quaisquer espaços. E que seus corpos 

não sejam mais atravessados por palavras violentas, mas, sim, por suas próprias histórias, 

contadas por elas. Esses arcabouços poéticos, que devem tatuar o corpo e imprimir 

autenticidade em suas vozes. 

 

7 CONCLUSÃO 
 

Ao longo do trabalho, muitas vezes, usei uma linguagem poética bastante próxima da 

linguagem literária, o que pode, muitas vezes não ser visto com bons olhos aos que estão – e 

não sem razão, esperando uma linguagem científica em um trabalho científico. Devo explicar: 

desde o começo do trabalho a questão entre a dualidade silêncio e voz me toca de uma 

maneira poética, não haveria para mim meio mais verdadeiro de expressá-lo senão pela 

linguagem escolhida.  

Ao expandir esta dualidade para a questão das mulheres e sua história no ocidente, 

me senti ainda mais tocada, a fim de buscar um tom bastante humano para tratar do assunto. 

Não rejeitando a linguagem científica em momento algum – ela também dá tônica ao nosso 

trabalho – tendo escolhido a linguagem e a arte – estes componentes tão criativos da cultura – 

não mude deixar de ser, até por uma questão de criação e metalinguagem, sensível ao abordá-

los: uma expressão poética tange a linguagem e também a arte.  

Explicada a motivação em relação à linguagem utilizada em algumas passagens do 

trabalho faz se necessária expor a predileção por obras clássicas. Neste primeiro momento, de 

análises históricas, tive uma certa inclinação a utilizar obras de cunho mais clássico, escritas 

geralmente antes da segunda metade do século vinte, sobre esta predileção tenho a dizer que a 

motivação “arqueológica” de mergulhar nas raízes e mostrar o porquê estes clássicos, então já 

imortalizados, poderiam nos dar um distanciamento para a análise da questão.  

Um distanciamento histórico que nos permite uma maior imparcialidade de análise 

estando já um pouco for a do calor do “espírito” da época, não deixando, contudo, a 

importante atualidade da essência do tema a ser abordado para articularmos conclusões.  

Na primeira parte – A Palavra – pude ver como o discurso está atrelado ao íntimo do 

sujeito falante, ele expõe concepções inconscientes através dessas palavras, e se não há um 

meio completamente eficaz de se detectar ideologias, a análise do discurso, se mostra, ao 

menos o mais eficaz. Captando como a reciprocidade entre o sujeito e a linguagem é que 



  

95 

 

podemos perceber também – algo que muitas vezes expus ao longo do trabalho – como 

construções históricas – discursos que propagamos e há muito sustentados – podem passar 

desapercebidas como “verdades universais”.  

Nessa primeira parte tentamos quebrar o argumento biológico transplantado para as 

relações sociais de que pela menor força muscular a mulher seria o sexo mais frágil ou aquele 

incapaz de acessar o poder e se articular discursivamente. A noção de que a mulher foi 

afastada do poder ao longo de sua história, foi algo muito nítido ao longo de todo nosso 

trabalho, seja o poder na esfera pública ou mesmo o poder sobre si própria e suas escolhas, o 

que implicou – ainda analisando no âmbito da linguagem – uma forma de falar mais recatada, 

usando termos mais neutros, perguntas no sentido de manter uma conversa ou que lhe possam 

indicar permissividade para alguma situação.  

A maneira como as mulheres veem a linguagem e como a linguagem veem as 

mulheres denunciam como elas tem há muito sido subjugadas, e para ratificar esta questão, 

utilizamos o livro “Um teto todo seu”, para que pelas palavras de uma mulher – Virgínia 

Woolf – que tivesse uma grande intimidade com a linguagem, suas dificuldades para 

conquistar o poder – mesmo que o poder sobre o próprio destino, expresso no fato de poder 

ser, livremente, uma escritora de ficção – pudessem ser mostradas.  

De seu livro – que é quase um depoimento – pudemos concluir que a mulher, em sua 

época e em outras, sempre recebeu um tratamento muito diferente daquele dado aos homens, 

e que seu destino muitas vezes não era flexível, passava por um confinamento nos espaços 

privados, uma exigência da maternidade e uma rígida vigilância sobre sua moral e 

sexualidade, e que aquelas que desejam, não sem alguma ousadia, desenvolver seus talentos 

latentes sofreram além das dificuldades inerentes a tal desenvolvimento, uma espécie de 

hostilidade social que vinha simplesmente do fato de serem mulheres.  

O fato de, culturalmente, o homem ser tido como “universal” mesmo nos expletivos 

próprios da linguagem – falar-se em homens, em determinado contexto poder querer dizer o 

ser humano como um todo – o fez ter o domínio sobre as instituições, as leis, a moral, 

relegando as mulheres, muitas vezes, um papel de outro, daquele que não é participe, mas, de 

certa forma, um subordinado.  

Na segunda parte, trabalhei a imagem, quis captar este silêncio feminino. E o 

silêncio, não é somente a ausência da voz, mas se é silente também, justamente quando não se 

acessa o poder – como supracitado – quando não se articula e domina o próprio discurso ou 



  

96 

 

quando não há a possibilidade do livre arbítrio. Escolhi um filme que muito nos comunica 

sobre todas estas espécies de silêncio: Gritos e sussurros.  

Em um ambiente fechado e enclausurante, analisei a história das quatro personagens 

principais, e o que pude concluir é que muitas vezes em nossa cultura ocidental, acessamos as 

mulheres por meio de estereótipos, arquétipos ou por uma famosa dualidade: Ou a mulher é 

virginal, maternal – ironicamente –, santificada pelo casamento e tratada de forma análoga ao 

tratamento dispensado a uma propriedade privada, ou então, é tido como tentadora, frívola, 

perigosa por despertar a sedução ou por ser independente.  

Ainda falando sobre os estereótipos sobre a mulher, pude notar algo: para obter 

posições de poder, mesmo que simbólico, algumas mulheres acabam por incorporar 

características tipos culturalmente como tipicamente masculinas, como a austeridade, uma 

maior racionalidade, distanciamento emocional.  

Outro arquétipo brilhante que aparece no filme é o da “grande mãe” que, a 

semelhança de Pietá de Michelangelo, Ingmar Bergman compõe. Contudo, no lugar de Cristo 

da tradicional cena, o cineasta coloca Agnes, uma mulher. O que dá margem as mais diversas 

interpretações inclusive aquela que alfineta o cristianismo pela propagação do papel submisso 

e inferior das mulheres em relação aos homens.  

A escolha por este filme se justifica então pela capacidade do cineasta, em minha 

interpretação, em brincar com estas nossas figuras tipo, dando aquilo que chamam “universo 

feminino” uma conotação universal, um tanto mais andrógina como Virgínia Woolf e Simone 

de Beauvoir propunham.  

Na última e terceira parte, denominada tempo e espaços, nos aprofundamos no 

nascimento dos espaços públicos e a familiaridade com que os homens se expunham e se 

realizam nestes espaços, tão atrelados, desde a origem na Grécia, ao poder e ao nascimento de 

instituições, especialmente instituições como as jurídicas. Foi necessário aqui fazer esta 

subdivisão, apesar de hoje já não viger tão fixa justaposição e limites.  

Precisávamos buscar uma resposta à falta de acesso da mulher a tais instituições, a 

falta de acesso ao poder. Verificada tanto a visão grega quanto a romana, a mulher era um ser 

também confinado, muitas vezes objetificado – em Roma passava da família do pai para a do 

marido como uma propriedade alienada –, enclausurada, como as mulheres burguesas do final 

do século XVIII no filme de Ingmar Bergman, ou como as “irmãs de Shakespeare” no livro de 

Virgínia Woolf, ou como as mulheres pobres – a grande maioria por ser dependente de seus 

maridos – contemporâneas da escritora.  



  

97 

 

O acesso aos espaços públicos, em última instância, ao poder, era tão raro para uma 

mulher, que em Roma, a mulher nem mesmo tinha capacidade jurídica de gozo. Detectada a 

noção história da trajetória da mulher ocidental para obter algum poder e domínio sobre a 

palavra, é que neste primeiro momento, nos aprofundamos na linguagem, cinema e na história 

do Direito.  

Não deixamos analisar também o quão alguns discursos naturalizados em nossa 

cultura erigidos sob o julgo daquele homem moderno do século XVIII e XIX, são violentos na 

forma de ver as mulheres e como a linguagem direcionada a ferir, marca os corpos dessas 

mulheres até hoje. Sustentamos, inclusive, que a violência emana de padrões estruturais da 

organização social burguesa e que todo aquele cárcere da mulher em um ambiente privado 

estava ali como pilar de uma cultura de morte, que, se mostra, seja na literatura Romântica, 

seja nas artes plásticas no século XIX regidas pelo “culto da inválida”, ou seja, nos crimes de 

feminicídio, a aniquilação da voz e autonomia femininas.  

No quarto capítulo abordamos o feminicidio em si, sua conceituação e contexto 

histórico de advento, sempre tomando o cuidado de mostrar também como sua promulgação 

tem algo de um fenômeno da linguagem, dado que guarda algo de nomeação, de 

exteriorização. E como a criação de figura jurídica exteriorizada vem circular uma maneira de 

angustia, vem classificar, objetivar e delimitar um tipo de violência. Destacamos como a 

delimitação é importante não só para traçar os rumos dessa nova figura jurídica no 

ordenamento, mas para articular novos discursos possíveis para as mulheres desejosas 

reelaborar suas – muitas – histórias.  

Foi importante em nosso trabalho a visão abrangente e cultural para tentar esculpir os 

caminhos da mulher, buscar algo de seu rastro pela sua própria história, que sequer foi escrita 

por ela mesma.  

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  
 

ABOIM, S. Do público ao privado: Uma perspectiva de género sobre uma dicotomia 

moderna. Revista Estudos Feministas. Florianópolis, v.20 n. 1, p. 95-117, 2012. 

ANDRESEN, S. M. B. O Nome das Coisas. Lisboa: Moraes Editores, 

___________________. O Nome das Coisas. 2. ª ed., Lisboa: Edições Salamandra, 1986.  

ANTUNES, M. A. O público e o privado em Hannah Arendt. 2002. Disponível em < 

http://www.bocc.ubi.pt/pag/antunes-marco-publico-privado.pdf> Acesso em 09 abr. 2014. 

BEAUVOIR, S. O segundo sexo. v. 1. 4ª ed. São Paulo: Difusão Europeia do Livro, 1970. 



  

98 

 

BÁRQUEZ, M. A. Chantó cartel en su casa para evitar femicidio. La Cuarta: El Diario 

Popular. Santiago, Viernes 27 de Marz. Disponível em 

<http://www.lacuarta.com/noticias/cronica/2015/03/63-181465-9-chanto-cartel-en-su-casa-

para-evitar-femicidio.shtml> Acesso em 09 abr. 2015. 

BELÉM JÚNIOR, L. O inconsciente segundo Ingmar Bergman. v. 5, n. 1/2, 2002. 

Disponível em < http://www.revistas.ufg.br/index.php/ci/article/view/24176> Acesso em 09  

abr. 2014. 

BEZERRA, Herison de Oliveira. Casamento da vítima com o autor do delito ainda leva à 

extinção da punibilidade. In: Âmbito Jurídico, Rio Grande, X, n. 45, set 2007. Disponível 

em: 

<http://www.ambitoJuridico.com.br/site/index.php?n_link=revista_artigos_leitura&artigo_id

=2306 >. Acesso em out 2015. 

BJORKMAN, S.; MANNS, T. e SIMA, J. O cinema segundo Bergman. Rio de Janeiro: Paz 

e Terra, 1977. 

BRANCO, J. L. de C. C. A angústia na obra de Ingmar Bergman: Sarabanda em ser e o 

tempo de Heidegger. Dissertação de Mestrado da Universidade Presbiteriana Mackenzie, 

2009. Disponível em 

<http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/2010/artigos_teses/2010/Arte/dissert

acao/filme_ing_berg.pdf >. Acesso em 05 mai. 2014. 

BRASIL. Decreto-Lei N. 2.848, de 7 de dezembro de 1940. Código Penal. Brasília, 2015. 

Disponível em < http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/Del2848compilado.htm> 

Acesso em 10/05/2015.  

_________. Lei n. 13.104, de 9 de março de 2015. Altera o art. 121 do Decreto-Lei no 2.848, 

de 7 de dezembro de 1940 - Código Penal, para prever o feminicídio como circunstância 

qualificadora do crime de homicídio, e o art. 1o da Lei no 8.072, de 25 de julho de 1990, para 

incluir o feminicídio no rol dos crimes hediondos. Disponível em < 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Lei/L13104.htm>. Acesso em 

10/05/2015.  

BORGES, P. C. C. GEBRIM, L. M. Violência de gênero. Tipificar ou não o 

femicídio/feminicídio? Revista de Informação Legislativa. Brasília. Ano 51 n. 202 abr./jun. 

2014. Disponível em 

<http://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/503037/001011302.pdf?sequence=1> 

Acesso em 10 set. 2015. 

http://www.revistas.ufg.br/index.php/ci/article/view/24176
http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/2010/artigos_teses/2010/Arte/dissertacao/filme_ing_berg.pdf
http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/2010/artigos_teses/2010/Arte/dissertacao/filme_ing_berg.pdf


  

99 

 

BUARQUE, C. e BOAL, A. Mulheres de Atenas. Meus Caros Amigos. São Paulo: Cara 

Nova, 1976. 

CABETTE. E. L. S. Feminicídio Lei 13.104/15 consagra a demagogia legislativa e direito 

penal simbólico mesclado com o politicamente correto. Revista Jus Navigandi, Teresina, ano 

20, n. 4275, 16 mar. 2015. Disponível em: <http://jus.com.br/artigos/37148>. Acesso em: 9 

out. 2015. 

CERQUEIRA, F. V.. As origens do direito ocidental na pólis grega. 2006. Disponível em 

<http://www.tjrs.jus.br/export/poder_judiciario/historia/memorial_do_poder_judiciario/memo

rial_judiciario_gaucho/revista_justica_e_historia/issn_1676-5834/v2n3/doc/04-Fabio.PDF>. 

Acesso em 15 mar. 2014 

DRUMMOND de Andrade, Carlos. Reunião. Rio de Janeiro, José Olympio, 1974. 

JUNG, Gustav Carl. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. 2ª ed. Petrópolis: Vozes, 2002. 

EWALD FILHO, R. Gritos e Sussurros. Revista Ingmar Bergman. Rio de Janeiro, 1ª ed. 

Centro cultural Banco do Brasil, Jurubeba produções, 2012. 

FOUCAULT, Michel. A Arqueologia do saber. Rio de Janeiro: Forense, 1986.  

GEHARDT, T. E. SILVEIRA. D. T. Métodos de Pesquisa. Porto Alegre: Editora da 

UFRGS, 2009. Disponível em < http://www.ufrgs.br/cursopgdr/downloadsSerie/derad005.pdf 

> Acesso em 10 fev. 2014. 

GUILHARDI, José Hélio. O toque do amor em um universo de linhas paralelas: Gritos e 

Sussurros de Ingmar Bergman. Campinas: Instituto de terapia por Contingências e 

reforçamento e Instituto de Análise do Comportamento, 2001. Disponível em < 

http://www.itcrcampinas.com.br/txt/gritosesussurros.pdf> Acesso em 11 fev. 2014 

HOLMBERG, J. Presidente da Ingmar Bergman Foundation. Revista Ingmar Bergman. Rio 

de Janeiro, 1ª ed. Centro cultural Banco do Brasil, Jurubeba produções, 2012. 

KEHL. M. R. Deslocamentos do Feminino. 2. Ed. Rio de Janeiro: Imago, 2008. 

LEVI STRAUSS, C. Antropologia Estrutural. Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro 1970. 

LACAN, Jacques. O Seminário – livro onze – Os quatro conceitos fundamentais da 

psicanálise. Rio de Janeiro: Zahar, 1985. 

LAKOFF, R. Linguagem e lugar da mulher. Linguagem, gênero, sexualidade. São Paulo: 

Parábola, 2010. 

LAWRENCE, L. A experiência anoréxica. Rio de Janeiro: Summus, 1991.  

http://www.tjrs.jus.br/export/poder_judiciario/historia/memorial_do_poder_judiciario/memorial_judiciario_gaucho/revista_justica_e_historia/issn_1676-5834/v2n3/doc/04-Fabio.PDF
http://www.tjrs.jus.br/export/poder_judiciario/historia/memorial_do_poder_judiciario/memorial_judiciario_gaucho/revista_justica_e_historia/issn_1676-5834/v2n3/doc/04-Fabio.PDF
http://www.itcrcampinas.com.br/txt/gritosesussurros.pdf


  

100 

 

LEKANT, M. América Latina mobiliza-se contra feminicídios. Outras palavras. São Paulo, 

21 Jun., 2015. Disponível em <http://outraspalavras.net/mundo/america-latina/america-latina-

mobiliza-se-contra-feminicidios/>. Acesso em 10/09/2015. 

LORIA, K. No one could see the color blue until modern times. Business Insider. New 

York, Feb. 27, 2015. . Disponível em <http://www.businessinsider.com/what-is-blue-and-

how-do-we-see-color-2015-2>. Acesso em 10/09/2015. 

MAGNABOSCO, M. M. Mal-estar e subjetividade feminina. Revista Mal-Estar 

Subjetividade. Fortaleza, v.3 n.2 set. 2003 Disponível em < 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?pid=S1518-61482003000200009&script=sci_arttext > 

Acesso em 10 nov 2014. 

MANO, M. R. Deveriam as feministas apoiar a criminalização do feminicídio? Carta 

Capital, São Paulo, 4 de Março de 2015. Disponível em 

<http://mairakubik.cartacapital.com.br/2015/03/04/deveriam-as-feministas-apoiar-a-

criminalizacao-do-feminicidio/> Acesso em 04 abr. 2014. 

MENDES, M. Coleção: Melhores Poemas. PICCHIO, L. S. (Org.). Rio de Janeiro: Global, 

2000. 

MELO, W. C. V. e GUIMARÃES, A. H. T. Entre as palavras e a pedra: Pietà. Revista 

Anagrama: Revista Científica Interdisciplinar da Graduação. São Paulo, Ano 4, Ed, 2. 

Dez. 2010 – Fev. 2011. Disponível em < 

http://www.revistas.univerciencia.org/index.php/anagrama/article/viewFile/7279/6578>. 

Acesso em 09 abr. 2014 

MOSÉ, V. Pensamento Chão. Rio de Janeiro: Record, 2007. 

NYE, A. Teoria feminista e as filosofias do homem. Rio De Janeiro: Rosa Dos Tempos, 

1988. 

NIETZSCHE, F. Coleção Os Pensadores. Trad. Rubens Rodrigues Torres Filho. São Paulo: 

Nova Cultural, 2000. 

OKSALA, J. Como Ler Foucault. Tradução de Maria Luiza X. de A. Rio de Janeiro: Borges 

Editora, 2011.  

OLIVEIRA JR, L C. Gritos e sussurros. Revista Contracampo. Edição 74. Disponível em < 

http://www.contracampo.com.br/74/gritosesussurros.htm> Acesso em 23 abr. 2014 

ORLANDI, E. P. Análise de Discurso: princípios & procedimentos. 6ª ed. Campinas: 

Pontes, 2005. 

http://www.revistas.univerciencia.org/index.php/anagrama/article/viewFile/7279/6578
http://www.contracampo.com.br/74/gritosesussurros.htm


  

101 

 

PASINATO, W. Femicídios e as mortes de mulheres no Brasil. Cadernos Pagu, Campinas, 

n.37, 2011.  

PESSOA, F. “Tabacaria”. In: ______. Obra poética. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 1995. 

__________. Poesias Inéditas (1930-1935).  Lisboa: Ática, 1955. 

RIBEIRO, M. Sobre Gritos e Sussurros, de Ingmar Bergman. 2009. Disponível em 

<http://miltonribeiro.sul21.com.br/2009/07/03/sobre-gritos-e-sussurros-de-ingmar-bergman/> 

Acesso em 16 abr. 2014 

ROBACH, M. Embaixador da Suécia no Brasil. Revista Ingmar Bergman. Rio de Janeiro, 

1ª ed. Centro cultural Banco do Brasil, Jurubeba produções, 2012. 

SANTOS, Soraya Viera. A relação entre o público e o privado: um estudo inicial no 

pensamento de Hannah Arendt. Revista de Faculdade de Educação da UFG. v. 37, n. 2 

2012, Universidade Federal de Goiás. Disponível em 

<http://www.revistas.ufg.br/index.php/interacao/article/view/20717 > Acesso em 12 mar. 

2014. 

TIBURI, M. Ofélia morta - do discurso à imagem. Revista Estudos Feministas. 

Florianópolis v. 18 n.2 Mai.-Ago. 2010. 

VASCONCELOS, J. Gerardo. O público, o privado e a educação coletiva das mulheres 

guerreiras na república de Platão. Cadernos da Pós Graduação em Educação da UFC 

(Mestrado e Doutorado). Vol. 25. n.1, 2000. Disponível em < 

http://coralx.ufsm.br/revce/revce/2000/01/a9.htm> Acesso em 12 abr. 2014.  

WOOLF, V. Um teto todo seu. São Paulo: Círculo do Livro, 1928. 

http://miltonribeiro.sul21.com.br/2009/07/03/sobre-gritos-e-sussurros-de-ingmar-bergman/
http://www.revistas.ufg.br/index.php/interacao/article/view/20717%20Acesso%20em%2012/03/
http://www.revistas.ufg.br/index.php/interacao/article/view/20717%20Acesso%20em%2012/03/
http://coralx.ufsm.br/revce/revce/2000/01/a9.htm

