
 

 

 



2 

 
  

CAMILA CORRÊA MORO   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Daquilo que é coletivo e íntimo . caderno do tcc   

  

Trabalho de conclusão de curso apresentado ao Curso        

de Artes Cênicas da Escola de Comunicações e Artes         

da Universidade de São Paulo como requisito à        

obtenção de grau de Bacharelado em Artes Cênicas        

com Habilitação em Atuação Teatral. 

 

 

Orientadora - Profa. Doutora Sayonara Pereira 

Co-Orientador - Prof. Doutor Eduardo Coutinho  

 

 

 

 

SÃO PAULO  

2021 

 



3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

as palavras foram se tornando, uma espécie de oração e um re-ligar 

com o que há de impalpável. elas são um caminho de volta ou em direção a. as 

palavras são tudo que a academia tem, e por mais que a tentem prender em 

palavras pequenas e retas ela não aceita, porque as palavras são revoltas. e no 

final, são elas o corpo da academia -c.m. 

 

 

 

“a academia somos nós” - Sayonara Pereira 

 

 



4 
 

Agradecimentos, 

É difícil agradecer, porque não há como traduzir em palavras. Então começo confiando que o               

não dito está também aqui. São tantas pessoas que fizeram tanto para que fosse possível… 

Agradeço a Sayô pela generosidade e abertura, e ao Coutinho pela contínua criação de espaços               

de troca. 

Agradeço a cada funcionária, técnica, professora e aluna, a cada uma das pessoas que              

contribuiu e contribui para que exista o departamento de artes cênicas. A turma de 2014 por                

tudo de melhor e pior que nos permitimos e pela sorte de viver o CAC juntas. 

Agradeço a turma do TCC de 2020, por buscarmos coletivamente o que é esse gesto de                

pesquisar, Marina, Dionísio, Paula, Vinicius, Shaya, Nemuel, Felipe e Gabrielle em especial            

pelo retorno minucioso e essencial que fez do trabalho.  

Agradeço à Madalena, Carlos, Carol e Beto por todos esses anos inventando nossa família              

apesar de tudo. À Branca pela presença constante. 

Agradeço ao Renan pela amizade e pelas horas ao telefone discutindo e criando ideias. 

Agradeço à Nina Ricci por compartilhar a vida, pelas artes produzidas para esse trabalho e pela                

disponibilidade de construir juntas a diagramação e toda composição visual.  

Agradeço a tantas pessoas que tornaram a vida mais possivel, este trabalho mais possível:              

Neide, Regina Corrêa, Victor Walles, Alice Máximo, Stephanie Teramae, Bianca Nuche,           

Weslley Rocha, Luiza Alves, Ana Bonetti, Lara Moro, Majori Magê, Fernando Moraes, Karina             

Acosta, Janice, Zé Walter, Stephania, Joana, Janaina, Sirlene, Jader, Gabriel, Volpon, Tatiana,            

Laura Haddad, Carlos Javkin, José Corrêa Dresller, ao Coletivo Seiva Bruta, à Coletiva             

Olivias, ao Núcleo de Dramaturgia Feminista. Juliana Fiebig, Auira, Alexandre, Ulisses,           

Beatriz Caprioli, Doroti, a toda família que recuperei e aquela que conheci. Agradeço também a               

você que lê e dá continuidade a essa travessia.  

Agradeço a todas as mãos e vozes que escreveram também esse trabalho. A todas que seguem                

sustentando e criando a vida. A tudo que atravessa. 

 



5 
 

 

Sumário  

 

 

tcc. gesto que se busca 6 

o  primeiro vômito. a primeira organização. 9 

s o b r e   o s   o v o s   q u e   c r e s c i a m   e m   m i m . 15 

silêncios. 18 

metáforas são ideias fechadas em si . 24 

Suspensão 32 

deixa as palavras pensarem um pouco. 33 

daquilo que é coletivo e íntimo. 40 

da antropofagia dos heróis. 46 

lembrar que isto é apenas pulsação elétrica. 48 

um mito pra mim. 50 

o gesto profético. 52 

inconclusões. 55 

palavras, frases e ideias soltas. 57 

BIBLIOGRAFIA 61 
 

 

 

 

 

 

 



6 
 

 

 

 

tcc. gesto que se busca  

 

​Talvez essas páginas sejam em certo sentido cartografias, mapas de um corpo​1             

arrasado, que, na tentativa de se delinear, acaba por revelar relações de tantas outras              

naturezas. São cartas topográficas, com picos, fissuras, planícies daquilo que é, habita o             

corpo em seus fenômenos físicos, biológicos, subjetivos, políticos e tantos outros.  

No percurso dessa escrita vai se forjando um gesto partilha-provocação-          

lamento-raiva-inadequação-rebeldia-reflexão-afeto-dança-sonho-silêncio-umdesabar-u

mfluir-umdesenhar-umpesquisar.... isto, é um caderno de tessituras em trânsito, de          

gestos, alguns ainda incompletos. Uma busca da relação entre experiência e forma, ​um             

jeito mais simples e nem um pouco adequado de dizer estética​. Como construir um              

gesto para dizer de uma experiência que me aconteceu mas que não por isso é minha?                

Em um mundo em que estamos áridos de experiências mas ao mesmo tempo saturados              

de histórias Pessoais e de individualismos, como compartilhar o caráter desestabilizador           

de uma experiência?  

Se acordarmos entre nós, isso é teatro e o que se segue, uma sequência de cenas,                

estudos, experimentações, improvisos.. ​eu apenas existo na sua presença. Apenas você           

em seu fluir de palavras e virar de páginas aciona esse gesto. Então te convido a                

adentrar sem a pretensão de decifrar completamente o que quer que seja. 

1 ​sim, o corpo que sou eu e você, e ainda assim nossa língua não tem palavras para exprimir essa 
complexidade. Por isso quando falo corpo nos parece que é algo externo, algo que nos pertence, mas 
corpo somos nós. 
 

 



7 

 

Esse agrupamento, corpo-texto, é o rascunho, mas já é a obra​2​, é ensaio,             

espetáculo, teoria, prática, forma, conteúdo, ou apenas um gesto que almeja a isto - ah,               

a pretensão​. Um borrar de fronteiras que quer questionar esse mundo cindido em dois.              

Dar pauladas no dualismo ​- as caixas - ​que insiste em nos prender e que insistimos em                 

sustentar, tão constituídas que estamos nessa perspectiva de mundo. 

Como é uma pesquisa escrita por uma atriz? A atriz é aquela que             

encarna uma história que não é sua, que tenta transmitir algo ao            

vivê-lo em cena. O que faz com que a personagem seja também            

influenciada pela subjetividade da atriz. Dessa forma não sabemos         

mais se a atriz age o papel ou é ele quem a age. ​Calma. Sim, essa                

é uma atriz, uma possibilidade, mas me dei conta que a atriz aqui             

é aquela que atravessa e mobiliza coisas, universos, ela cria e crê            

no que cria - e tantas coisas podem ser criadas...pensamentos,          

histórias, paisagens, partituras, cantos, dança, suspensão​. Não       

vou aqui limitar e muito menos definir o que seja atriz ou seu             

fazer, apenas abrir. e dizer, essa é a pesquisa de uma atriz, sim,             

essa palavra atriz é  um forte chamado e, mais uma vez o atendo.  

 

 

 

 

 

2 O rascunho é a Obra - Kiffer, Ana 2017 

 



8 
 

 

 

 
 
 

  

 

 

eu não queria ver. mas sim ter visões. sim, que elas me tivessem​:​3  

 

 

 

 

3 ​em diálogo com reflexão tecida por Rúbia Vaz em um exercício dramaturgico para o Núcleo de                  
Dramaturgia Feminista coordenado por Maria Giulia Pinheiro. 
 

 



9 
 
 
 

 

o  primeiro vômito. a primeira organização. 

Em um dia excessivamente claro olhei para o céu e vi. Não um ponto de Luz                

cegante, mas dois. Nesse dia começou minha pesquisa. Era um outro Sol aquele ponto?              

Como teria surgido no Céu outro Sol? Será que só eu o via? Os efeitos do excesso de                  

radiação e de luz foram se fazendo notar. Trechos da pele se queimavam como que de                

dentro para fora, tecidos de meus órgãos também, o que gerava uma série de              

desconfortos. Os pelos caíam, falta de ar, o coração disparando. Ondas de calor que me               

tiravam do sério seguidas por um frio inexplicável, a comida com um sem gosto amargo               

férreo, o atordoamento gerado pelo mínimo estímulo tátil, sonoro ou visual. Mas tudo             

isso é muito pessoal e variável, como terá sido pra você? 

Parcialmente cegada pela intensidade da luz, passei a ver novas formas, novas            

histórias. O escuro se revelou particularmente rico para meus olhos, meus sentidos. Isso             

estranhamente me levou a entrar em contato com uma outra, um outro mundo. Aí pude               

começar a subir o barranco rumo à escuridão, me afastar finalmente de toda aquela luz.               

O que significa aquela luz?  

Nesse ponto eu desconfio que você já tenha se perdido. O que acontece é que               

tudo que narrei acima é real. Se passou no meu corpo e em tantos outros. Você já sentiu                  

uma dor de tal forma dilacerante que entrou em transe? Por mais individual que pareça               

essa experiência, não deixo de ver o senso de coletividade que a impregna. Seja por ser                

algo vivido por tantas, seja pela capacidade que uma experiência tem de atravessar as              

pessoas. Mas principalmente porque o capitalismo insiste em nos ilhar e individualizar.            

Então sim, essa experiência lhe diz respeito.  

O que vem a seguir são várias maneiras de dizer sobre uma mesma palavra. É               

uma fixação em dicionários, que dispara em mim uma série de relações ​- danças​. Aqui               

vai:  

 



10 
Descobri que a regência desse Sol é câncer. Um câncer permanente, nos            

acordando na linha do horizonte. Câncer vem do grego ​Karkinos​, caranguejo. Um            

artrópode que passa a vida entre água e terra. Na astrologia, símbolo das primeiras              

águas do mundo, é também o símbolo maternal, estando por isso associado à gestação,              

aos fetos, aos ovos, sementes e rebentos. Mas ​Karkinos ​foi também o nome que              

Hipócrates deu a uma doença muito antiga, o primeiro registro é de 2625 a.C. feito por                

um médico egípcio, “uma massa saliente... dura e fria ao tato. ”. Uma doença              

misteriosa, pois vem de dentro, uma pequena mutação numa célula e se inicia toda uma               

nova vida, colônias de vida em nossos corpos. ​Você e eu nem podemos imaginar              

como essas minúsculas crescem e se replicam vorazmente.  

Essa doença Karkinos, brinca com um dos nossos desejos mais irreais e            

profundos: o desejo de vencer a morte! Essa pequena célula ao se transformar, vence a               

morte que lhe foi primeiro reservada. Ela, à revelia de todas as tragédias gregas, escapa               

ao seu destino. ​Não seria esse o sonho das fadadas a destinos sofríveis?             

Mas aqui não seria diferente, em sua desmedida essas células acabam por encontrar o              

destino inicial sob circunstâncias diferentes.  

Olho o Sol que vejo duplicado no céu. Ele, como nós, carrega sua própria morte.               

As pessoas parecem seguir suas vidas, mas para mim o mundo está em suspenso, ​não               

existe isso de seguir num pretenso e absurdo novo normal, é preciso viver a derrota, o                

desespero e o luto​. Sinto essa pressão, algo que me empurra de dentro para fora, que me                 

espreme. É assim que se sente nosso antigo sol? A eterna pressão interna da fusão de                

gases que o mantém vivo​, e por tabela nos mantém vivos. ​Seus elementos em              

incansáveis fusões vão se tornando cada vez mais pesados, até o ponto de o              

comprimirem em uma grande explosão. Ele é um duplo de si mesmo.  

Assim como eu. O peso que se acumulava e se alastrava dentro de mim, eu               

duplo, me impeliu a tudo isso. Pude olhar minha outra de frente. Essa pesquisa é a busca                 

de contar isso a você, transmitir essa sensação de se sentir um pedaço de carne. ​Mas leia                 

com a boca cheia para entender melhor: UM PEDAÇO DE CARNE​. Estou coletando e              

organizando uma série de experiências e percepções, para contá-las, levá-las ao centro            

do palco e ver como eu reajo, como vocês reagem. Se gera alguma catarse. “Não seria                

 



11 
sua tarefa [da narradora] trabalhar a matéria prima da experiência – a sua e a dos outros                 

– transformando-a num produto sólido, útil e único? ” (Benjamin, W. 1936)  

A pergunta ecoa em mim, e me questiono como transformar a experiência de             

que falo. Se essa história que quero contar dessa forma é significativa para você, se te                

movimenta. Ainda assim, não usaria as palavras, “produto sólido, útil e único”, é mais              

um fluxo, potente ou desestabilizador, e afinal única, mas apenas enquanto algo            

singular. 

A pesquisa é esse monólogo, em que vou falando comigo mesma na tentativa             

de falar com vocês. Tem essa mulher, é ela quem vai contar a história, ​ela tem um                 

senso de humor um tanto duvidoso. ​Ela, assim como eu e acredito que você por alguns                

instantes, desistiu da vida. Algo perdeu o sentido, ou ela simplesmente se deu conta de               

que nunca houve um sentido, e foi aí que ela me fez ver o segundo Sol. ​Evito falar                  

essa expressão porque sei que cada vez que falo, toca uma música na sua cabeça.  

Mas ele de fato é o segundo, ao menos o segundo que notei. O que é quase um                  

absurdo porque o Sol é essa coisa imensa. Talvez por isso eu, ela, se sentisse tão . . . .                    

Afinal é impossível que ele não nos alterasse, ou ao mundo. Sem falar na reação que                

teriam as pessoas ao perceberem sua chegada. Essa questão me intriga de fato, as              

pessoas já o viram e mantém alguma naturalidade? Ou simplesmente não notaram            

nada?  

Em certa medida a chegada desse Sol traz à tona diversas questões latentes,             

nossas e da sociedade, assim como esse vírus. Vamos imaginar que ele é a nossa               

sombra, que cresceu a tal ponto que não cabia mais num só corpo. Aquele duplo de que                 

falei, que na verdade está mais para múltiplos. Mas não apenas o meu, o seu ou o dessa                  

mulher, o duplo de uma sociedade doente - ​afinal adoecemos fruto da sociedade, de              

seus funcionamentos absurdos. ​Isso coloca a realidade em cheque, em revisão. É uma             

lente que nos permite ver de outra forma, perceber coisas que não notávamos. 

Quero partilhar com vocês algo que estou chamando de sensível, como uma            

experiência. Algumas impressões que fui guardando desde que o sol chegou. Do            

dicionário sensível é “o que só pode ser compreendido pelos sentidos e não pela inteligência,               

 



12 
pela razão”. ​Será que a academia permite o sensível, ou já está presa demais às suas                

próprias regras? Talvez agora vocês entendam a dificuldade de dizer, pois se trata de              

algo da ordem do sentir, perceber. É algo que se comunicará mais com seus ossos,               

carnes e águas, do que com sua razão​. Engraçado como pouco nos comunicamos com a               

água, que é 70% de nós.  

Sinta a textura do que digo, a vibração, a sensação. Pouco importa o significado.              

Agora, a ínfima porcentagem racional do seu cérebro não importa. Isso é uma dança.              

V ê ? Como as palavras saltitam à sua volta? Isso é uma oração. Deixe brotar, deixe                 

vir à flor da pele o que estiver latente. O seu desejo mais profundo já é quase real. Eu só                    

estou a cantar para o Bode.  

Agora sinto a pulsação do Sol, e sua fúria em mim. É um preenchimento intenso,               

a matéria não suporta. Por isso fica se reformulando do centro às beiradas. E minhas               

sinapses quando chegam até a língua já se refizeram em mil. O que falo nunca é o que                  

falo. E o que você ouve ou lê também não. A dúvida. Isso é sobre plantá-la bem fundo.  

Transmitir qualquer coisa de quase impalpável, que chegue a você esse frisson            

que me percorre. Tento te envolver com as palavras, inebriar.  

Quero partilhar meu sensível, que é nosso e que na verdade não passa de um               

sensível. Esse encontro, se nós acordássemos, é teatro. As palavras em latência ganham             

vida neste instante, você as faz presente. E o risco está nesse encontro entre nós, na                

medida em que você reinventa e dá sentido a tudo isso e na medida em que esses gestos                  

vão te atravessando. O dado de imprevisível que esse encontro tem. Vamos presenciar             

juntas um acontecimento, Vê? Isso é um ritual, eu trouxe a você uma perturbação, uma               

enfermidade, sendo ela sincera será o suficiente para que você mostre a sua. Aí              

começamos algo juntas. Uma experiência. 

Será possível que nossa vida seja algo maior? E que ao contar sua vida, conte a                

minha e a de tantas pessoas? Será que esse sensível de que falo percorre de alguma                

forma a experiência de estar viva? Ainda conseguimos alcançar essa matéria fina que             

nos compõe, atravessa e conecta? Existe de fato o que seja pessoal, individual? 

 



13 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Isso que se estende por essas páginas, essa multidão de letras reunidas, é meu corpo. 

 

 

 



14 

 

 

 

 



15 
 

s o b r e   o s   o v o s   q u e   c r e s c i a m   e m   m i m . 

 

a ​minha sorte foi que aqueles milhares de minúsculos caranguejos não saíram de seu              

buraco. Ficaram ali numa espécie de hibernação, crescendo e se multiplicando e            

causaram uma dor aguda de tal forma que foram descobertos. Quase como se as              

américas pressentindo o que se aproximava, num instinto de sobrevivência tremessem           

suas placas gerando um terrível tsunami. Causando danos a si, mas matando seus             

invasores. ​Quem dera fossem as rochas mais reativas… Mas, por ora, me limito a dizer               

do bando de caranguejos que habitavam o silêncio noturno de minhas vértebras. 

p​or quanto tempo estiveram eles ali, alimentando-se de mim? ​Caranguejo come carne            

de bicho morto​. Eu sendo bicho haveria de ter carne de bicho, foi dela que eles                

comeram, cresceram e se reproduziram… ​Mas, minha carne estava morta? 

A reprodução deste animal envolve acasalamento, logo é sexuada, e eles           
botam ovos para que o nascimento dos filhotes seja possível, após os ovos             
eclodirem os recém-nascidos vão em direção a água e se tornam           
independentes dos seus pais. (GOOGLE, uma página qualquer, há muito          
tempo) 

p​osso imaginar esses pequenos eclodindo dentro de mim, acho que na falta de mar              

iriam em direção do sangue. Essa água vermelha que mantém o corpo teso. Eles              

mergulhariam rumo a terras não desbravadas, aportariam no meu pulmão. Ali fundariam            

sua primeira colônia, crescendo e rumando a novas invasões. Esses pequenos           

BRANCOS de ambições brutais. ​Caranguejos brancos nunca viram o Sol e por isso             

não sabem o gosto da vida. Eles caminham bravamente em direção à morte porque a               

tomam por vida.  

 

s​uas carapaças como cargas que eles levavam, do grego “​Onkos”​,          

mesmo termo usado para designar as máscaras da tragédia grega,          

denotando a carga psíquica de uma personagem. O fardo por ela           

 



16 
carregado, seu destino. Assim esses caranguejos iam levando suas carapaças feito           

prêmios pelo mundo, tolos que eram de não ver que a grande cova que cavavam era a                 

própria. 

e​stou dizendo aqui de uma coisa corriqueira. Esses caranguejos que invadiam e            

colonizavam meu corpo; são os mesmos caranguejos brancos que cruzaram o mar por             

crer que suas cascas eram marca distintiva.  

o triste dessa história é que, por mais enganados que eles estivessem, eles tinham              

máquinas e pólvora e muitos de seus filhos eram obedientes e cegos. Foi assim que               

ordas e ordas de caranguejos brancos saíram da pequena península asiática: Europa,            

fazendo feridas feito colônias. 

e seus ovos se dispersaram e penetraram nas mais ínfimas estruturas. O branco de suas               

carapaças foi feito brasão, modelo e lei. E tantos anos depois cá estou eu contando tudo                

isso pra dizer dos ovos que cresciam em mim. Muito embora eu não os tivesse parido,                

eles eram, meus também. ​Se nutriam de mim perfeitamente aconchegados sob o branco             

de minha pele...​ É essa contradição que nos persegue de nutrirmos o que nos mata. 

o​s ovos de caranguejos, que não são nada mais que ideias, supremacias de cor sobre               

cores, de genitália sobre genitálias, de desejo sobre desejos, nos foram deixados e, por              

mais que não os queiramos, continuamos a sustentá-los. Eles moram sob nossa pele,             

então somos eles. A não ser que os neguemos repetida e incessantemente. Para sempre. 

s​ão ovos de caranguejo branco se dispersando em feridas sobre terra.  

e​sse caranguejo que nunca viu o Sol, tornou-se para si seu Sol. Um centro de gravidade                

orientando tudo ao seu redor, sistematizando capitalmente os recursos vivos e não            

vivos. É forte a necessidade que reconheçamos eles e nos reconheçamos neles. Pois sob              

nossas carapaças brancas se inscreve a herança do sangue nas mãos, branco é a cor que  

sempre se atualiza como genocida e exploradora. 

  

 



17 

 

91 anos depois ou apenas dois anos antes da coluna se partir - ​ iniciávamos a pesquisa de uma peça, num ensaio 

me monto Frida. 

(caderno da Iminência - entre agosto/setembro de 2016) 
 

 



18 
 silêncios. 

Seus Fios de Ouro​4 de fato me levaram para abismos e uma lembrança de ter o                

corpo muito sujo. Mas enquanto seu testemunho ia me dando nós no estômago, passei a               

julgar o que eu almejava contar, diante do que ouvia você dizer página após página.               

Questionei muito a validade do que queria compartilhar, me pareceu que tinha tão             

pouco e não sabia muito bem aonde iria chegar ou o que queria com aquelas ideias,                
ainda não sei ao certo o que quero com tudo isso, e no fundo talvez seja essa a parte de                    

rebeldia (do dicionário: resistência, teimosia, não obedecer uma autoridade) que compõe a            

arte​. Mas isso me fez, enquanto lia suas palavras, ficar em busca do que era isso que                 

seria meu testemunho. E como num insight veio Gilberto Gil e os medos da menina               

fitando o céu da noite “não tenho medo da morte, mas sim medo de morrer”.  

De certa forma eu estive morrendo. Vivi uma dessas coisas que parecem ruins             

demais e talvez insuportáveis. A experiência da dor extrema é algo que ninguém quer              

para si. E o mais bizarro é que a revelia de nós, o nosso corpo resiste.  

Eu atravessei um terrível, uma tortura intensa, e quase não posso acreditar que             

vivi aquilo. As vezes é como se de fato não tivesse acontecido, mas as marcas estão lá​.                 

Então talvez isso seja uma tentativa de vislumbrar o que essa experiência me trouxe do               

mundo, olhar os ângulos, recolher os cacos. 

Eu passei dois anos me perguntando como as pessoas suportavam torturas.           

Enquanto lia depoimentos de sessões em que militares e médicos levavam todo tipo de              

pessoa ao limiar da dor e da sanidade mental em nome de seu suposto governo que                

vigorou por mais de 20 anos em nosso país - ​a ditadura militar sangrenta ainda ferida                

em carne viva nesse corpo brasil. ​Porque isso, assim como mortes dolorosas, sempre             

me pareceu algo terrível demais.  

Algo impossível de viver. Mas durante trinta dias e mais eu vivi algo que não era                

possível, e durante aquelas noites eu imaginava os jovens no porão da ditadura             

4 Fios de ouro no abismo - uma cartografia do abuso sexual infantil. (CAMARGO, Karina Acosta, 2019) 

 



19 
brasileira, e as mulheres queimadas, entre tantos outros fatos históricos e pessoas reais.             

Eu queria saber duas coisas: como eles suportaram e porque eles tiveram de suportar.  

A segunda pergunta pode ter muitos desdobramentos, desde uma maldade          

intrínseca aos homens, a disputa por exercer poder, até as mais diversas explicações             

religiosas, “Deus escreve certo por linhas tortas” - que no fundo é outra verdade dita por                

um homem. Mas no meu caso não havia ligação alguma com ação do homem, apenas a                

aleatoriedade - ​os zero vírgula zero tantos por cento na população mundial.  

Então eu, que jurei aos meus dez anos de idade que Deus não existia, perguntava               

a ​ele(?)​5 por horas a fio enquanto meu corpo se retorcia: ​Porque? Porque você fez um                

mundo tão ruim? Porque as pessoas sofrem tanto? Porque alguém deve sentir tanta             

dor? ​Sem respostas . . . . Por isso é tão comum que mesmo os crentes se rebelem com                   

Deus diante de algo terrível. Deus, se ​ele existir, não está ao alcance da nossa               

compreensão e de nossos valores. Deus não é algo que faça sentido, não é bom ou justo.                 

Apenas é, o mundo apenas é. Abundante. Devastador. 

A outra pergunta, o como?, é mais simples. Porque ninguém suporta, é            

impossível suportar. Não existe isso, não existe o você é forte​, e se algum dia chegar a                 

sua vez espero que alguém passe as noites em claro e desespero com você. Se eu estou                 

viva agora é porque eu não suportei, algo se quebrou para sempre. Ninguém sabe a               

dimensão de uma dor antes de sentir, é de fato algo que excede a nossa compreensão. 

 
“Porque você estuda tanto? Que segredo está procurando? A vida logo vai te             
revelar. Eu já sei tudo, sem precisar ler nem escrever. Não faz muito tempo,              
coisa de poucos dias atrás, eu era uma criança saracoteando por um mundo             
repleto de cores, de formas sólidas e tangíveis. Tudo era misterioso e havia             
algo oculto, e adivinhar o que era não passava de um jogo para mim. Se você                
soubesse como é terrível saber tão de repente. Como se um raio elucidasse o              
planeta. Agora eu vivo num mundo doloroso, transparente feito gelo; mas é            
como se eu tivesse aprendido tudo de uma vez, em poucos segundos. Minhas             
amigas, minhas companheiras viraram mulheres lentamente, eu envelheci em         
poucos instantes e agora é tudo ameno e lúcido. Eu sei que não existe nada               
oculto, se houvesse eu veria [...] – Frida Khalo” (​HERRERA, 2011, p. 99) 

 

5 em meu sem sentido eu quis que um  Deus paternal e lógico existisse e pudesse me salvar, que 
houvesse alguma explicação .  .    .       apenas mistério  

 



20 
Saber tão de repente até onde a vida pode nos levar é algo doloroso,               

transparente feito gelo​. Mas a despeito de tudo, naqueles momentos eu me encontrava             

com pessoas, uma legião de pessoas que já haviam vivido um terrível. Eu olhava em               

seus olhos e perguntava como? Apenas silêncio. Cumplicidade talvez. ​Mas também um            

não dito nos olhos​, de tudo aquilo que foi SE DI.LA.CE.RAR. ​Agora compreendo             

melhor o que é o olhar de pena. A pena pressupõe que a outra é menos que uma pessoa                   

e, a ironia da pena, que tenta com todas as forças dizer que aquilo é algo do outro, é:                   

todos nós temos o mesmo fim. Os caminhos mudam mas o destino é o mesmo, ​a ruína​.                 

“Nós que aqui estamos, por vós esperamos​”, eu quase ouço o coro de mortos a dizer,                

um coro que só aumenta todos os anos. ​Às vezes me pergunto, se todo homem sentisse                

seu corpo dilacerar teria ainda a coragem de dilacerar um outro corpo? ​É tão fácil olhar                

e torná-los Outros, os quais não dizem respeito a nós, não são nossa responsabilidade. 

Mas a resposta é sim, por pior que pareça, o homem é sempre capaz de dilacerar                

um outro, nossa memória é muito curta enquanto espécie. A própria idéia de ser              

humano foi criada assim. Krenak (2019, p.69) diz “ nós criamos essa abstração de              

unidade, o homem como medida das coisas, e saímos por aí atropelando tudo”, tudo que               

fossem os outros os não humanos os sub-humanos os sub-desenvolvidos. Não existe o             

homem e o humano se não existir tudo aquilo e aqueles que, por não o serem, são                 

explorados por este.  

É irônico que o grupo Humano que diz sustentar suas 

bandeiras de progresso-desenvolvimento-direitos 

humanos-sustentabilidade o faça sobre as ruínas que ele mesmo 

criou. Não queremos investimentos da Europa, queremos que 

cancelem e extornem a dívida externa, e que nos devolvam todo o 

ouro e lucro do extrativismo e das plantações. E, principalmente 

que indenizem cada pessoa pelos seus antepassados estuprados, 

escravizados, torturados, suicidados. desde os 12 anos quero 

saber: porque ainda não processamos a europa? Nós que não 

somos do primeiro mundo, que somos menos humanos que eles? E 

também queremos que os estados unidos nos indenizem pelo golpe 

de 64. 

 



21 
 

 

Por que não fazer a reparação histórica a nível internacional? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



22 
 

 

 



23 
 

 ​A poesia, por exemplo, habita dentro e fora, é algo que se faz dentro mas anseia 

por sair, é algo que vem de fora e inspira, expira.  

A poesia habita os pulmões.​ Sai fazendo som. 

O sentir é algo de dentro​, por mais que se balance pelo que vem de fora ele é 

interno oscilante, circulante. 

 ​Sentir ​é sangue quente, variável, venoso e arterial. 

 

O pensar​, se retirar o (n) é pesar.  O pesar das coisas, avaliar, escolher. 

Quem pesa são as mãos, os gestos são pesares e pensares em movimento. 

 
A política é tudo aquilo que afeta, 
 e afeto se sente pela pele e pelo âmago.  

Mas ao mesmo tempo afetamos com os músculos, com ações, verbais, não 

verbais. Então a política é algo que sentimos através da pele circulando pelo 

sangue até o âmago, e é aquilo que fazemos com os membros, com a língua. 

cá estou, articulando essa poesia interna e externa em meus pulmões, que                       

abraçados por vasos se contaminam de sentir, produzindo sons, palavras me                     

afetando pois nascem do que circulou em meu âmago, e vos afetando nesse                         

gesto que os toca a pele, e pode vir a ser um soco no estômago ou apenas brisa                                   

macia e quente. 

 ​A poesia expandindo pulmões​ inunda de sentir o corpo que pesa os 

afetos e responde gesto, 

o movimento de pensar e pesar o mundo 
 

 

 



24 

 

 

 

 

 

 metáforas são ideias fechadas em si .  

 

Em seu livro “A Doença como Metáfora”, Susan Sontag expõe construções           

sociais feitas sobre a tuberculose e o câncer e reflete sobre as metáforas em torno dessas                

doenças. Li seu livro de maneira um pouco relutante afinal este trabalho constrói             

metáforas​s e, na primeira página me deparo com: “meu ponto de vista é que a doença                

não é uma metáfora e que a maneira mais honesta de encará-la (...) é aquela que esteja                 

mais depurada de pensamentos metafóricos...”​6​. 

Diante dessa colocação me vi desencorajada a prosseguir em meus vislumbres           

metafóricos que naquele ponto eram muito incipientes. De maneira um tanto           

inconsciente, ralentei a leitura de suas 107 páginas em mais de 10 meses, mas foi o                

suficiente para que conseguisse formular algumas imagens e ideias sobre a doença e, a              

partir de algo, dialogar. 

Num âmbito individual, ao longo do livro nos deparamos com uma série de             

pressupostos feitos sobre essas doenças e seus doentes. Como a tuberculose atingir            

pessoas extremamente sensíveis e apaixonadas, uma doença de pessoas elevadas ou; o            

6 A Doença como Metáfora. (SONTAG, Susan, 1984, p.7) 
 

 



25 
câncer atingir pessoas insensíveis, que guardam suas emoções, e acabam por se corroer             

com esses sentimentos. Diante dessas afirmações se constrói uma complexa rede que            

acaba por culpar o doente pela sua doença e responsabilizá-lo pela própria cura.             

Essa rede inclui a sociedade, familiares e profissionais da saúde. 

Já em um âmbito social reflete sobre como as metáforas usadas para            

“descrever um fenômeno como um câncer são um incitamento à violência. O uso             

do câncer no discurso político estimula o fatalismo e justifica medidas severas”            

(SONTAG, 1984, p. 104). E ainda afirma que as metáforas do câncer têm um caráter               

genocida, pois, como já havia explicitado anteriormente no livro, todo o vocabulário            

usado para descrever o câncer e o tratamento são militares. Se trata de um invasor, que                

estabelece colônias e postos, e por isso deve ser atacado, bombardeado (radioterapia),            

receber uma guerra química (quimioterapia), sofrer uma intervenção (cirúrgica).  

Toda exposição de Sontag leva a uma reflexão sobre a que e a quem servem as                

metáforas. Quais os propósitos por trás de seus usos?​7 Num âmbito social as metáforas              

podem servir a interesses políticos, a doença sempre associada a algo que ameaça uma              

“ordem” um poder e portanto a necessidade de combatê-la, extirpá-la para restabelecer a             

saúde social​. Existe também um uso moral da doença, muito por conta de um              

imaginário que ganhamos ​- ganhamos? - dos europeus. Desde os gregos em Édipo​8 com              

uma cidade castigada por uma peste, até um imaginário “Cristão” onde se repete essa              

associação da doença como um castigo. Isso num âmbito individual faz da doença             

reveladora de caráter, e gera um julgamento moral da pessoa que adoece, o estigma.              

Mas o que seria uma construção que não partisse da Moral ou da Política, mas sim da                 

estética? E se ao invés de tornar a doença uma metáfora, que feche a todos num mesmo                 

lugar, num mesmo imaginário ideológico, a tornamos algo mais aberto?  

7 ​reflexão em diálogo com Rita Von Hunty no vídeo “doença como metáfora”, no canal Tempero Drag (Youtube) 
8 ​Édipo Rei é uma ​peça​ do ​teatro grego antigo​ escrita por ​Sófocles​ por volta de ​427 a.C. 

 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Pe%C3%A7a_de_teatro
https://pt.wikipedia.org/wiki/Teatro_na_Gr%C3%A9cia_Antiga
https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%B3focles
https://pt.wikipedia.org/wiki/427_a.C.


26 
Talvez se ao invés de metáforas elaborassemos linguagens. No intuito não de            

transmitir uma ideia pronta, mas sim de criar um diálogo que abarcasse a doença              

desnudada de toda essa construção social do que seja doença. Se fosse possível vê-la              

como uma experiência, algo que se vive, tanto quanto a satisfação ou o gozo. Como               

seria não depender de um discurso que defina a experiência? Não depender de um outro               

que explique o vivido? Claro que estamos imersos no imaginário dessas mesmas            

construções, que podem limitar e até mesmo definir os rumos do nosso pensamento,             

mas e se… 

Pensar que a maneira como organizamos, dizemos, sentimos uma experiência          

implica no que é a própria experiência, é algo profundo. Pois aí se compreende nosso               

poder de inventar o que vivemos, e, nessa criação de nós mesmas, que é também criação                

de uma linguagem que permita essa expressão, entramos numa espécie de disputa. Não             

mais estaremos reféns de discursos que nos encerrem dentro de suas lógicas de dizer o               

mundo. A partir de uma linguagem estética deslocar uma experiência - supostamente -             

pessoal, para um nível social numa dimensão dos afetos.  

 Nas últimas páginas de seu livro, Sontag afirma: “​uma vez eu escrevi no auge do               

desespero com a nossa intervenção no Vietnã, que “a raça branca é o câncer da história                

humana” (SONTAG,1984, p.105) ​”. 

Entendo essa afirmação desesperada, seria tão simples se as pessoas brancas 

fossem a raiz de todo o problema e pudéssemos simplesmente extirpá-las. Mas este já é 

um pensamento que dualiza e simplifica,

Se a frase fosse: a branquitude​9​ é o câncer da história humana, talvez fosse mais fácil 

concordar porque a doença nunca é alguém ou um grupo, por mais que queiramos. ​Ela é 

sempre uma ideia, um modo operante, um jeito de pensar.​ A doença é talvez a 

contradição da vida, sempre a tensionar seu fio a uma lâmina. Essa tensão pode ​produzir 

diversas coisas/discursos,  

 
9 Branquitude aqui enquanto uma ideia, um "modus operandi" uma invenção, um sistema de              
socialização, algo que se performa socialmente.  

 



27 
 

 - d  e  s  l  o  c  a  m  e  n  t  o  -  

 

Não,​ a doença não é uma ideia um modo operante ou 

um jeito de pensar, ela não é uma contradição da 

vida​, a frase, ​e na verdade o parágrafo, que 

escrevi alguns meses atrás tem de fato uma força 

poética​, e talvez justamente por isso me atraiu 

tanto a ponto de não compreender o que de fato 

estava sendo dito. Mas ela (eu) não poderia estar 

em contradição maior com esses escritos. Como se a 

saúde fosse o bem e a doença fosse ao mal. 

Todo esse pensamento, essa organização em dualidade 

está ultrapassada desde sempre, mas como ela se 

enraizou na nossa consciência é sempre uma luta - 

contra as dualidades​. Por exemplo, inventamos o dia 
e a noite porque seria difícil compreendermos que 

luz e ausência de luz, sol, lua e todos os astros 

estão num mesmo espaço infinito, infinito é outra 

palavra que inventamos para nomear algo que não 

compreendemos. E por não compreendermos a doença e 

a morte as separamos da vida, as colocamos num 

campo do desconhecido, do injusto. Mas a doença e a 

morte são a vida em si, talvez partes da vida que 

fomos civilizados a recusar, e desprezar. 

A doença e a morte não podem ser contraditórias à 

vida, justamente por serem intrínsecas umas às 

outras. No funcionamento do mundo não faz diferença 

entre um bicho vivo ou morto, é tudo matéria pó de 

alguma estrela que morreu em algum lugar.​ Estrelas 

não morrem, elas apenas implodem. 

 



28 
Então a quem serve essa oposição? Quem pode se 

beneficiar da ideia de que existe uma saúde que 

pode ser alcançada e cultivada através de 

mercadorias? Ou de que a saúde é melhor que a 

doença e por tanto as pessoas saudáveis melhores, 

mais produtivas e úteis que as doentes?​E quem no brasil 

tem acesso a essa saúde​? Como é possível estarmos 
engendrados num pensamento que nega a natureza do 

que somos, do que é próprio existir? Estar vivo é 

também a doença e a morte. Walter Benjamin fala de 

como nós ocidentais fomos nos separando da morte, 

que antes acontecia em casa, com o corpo morto 

velado na sala, sobre a mesa da cozinha. “Antes não 

havia uma só casa e quase nenhum quarto em que não 

tivesse morrido alguém”​10 ​. Hoje os espaços estão 

depurados da morte, quando chega a hora levam as 

pessoas pra morrer em hospitais e asilos. Ainda 

lembro de ter visto pela última vez a madrinha viva 

indo pro hospital.   

E com as crianças não se pode mais falar da morte e 

nem contar o que de fato acontece no mundo, já que 

é tão horrível o que fizeram e fazemos do mundo. 

Desde pequena eu não podia dizer para as outras 

crianças o motivo de não comer ​Outros​ animais, 

porque seria terrível demais para elas. Depois 

entendi que esse é o grande segredo do mundo dos 

Humanos. Tudo o que tecnicamente não sabemos, não é 

nossa responsabilidade. Então, um soldado aperta um 

botão numa salinha do exército nos estados unidos 

da América, e envia um drone a uma escola que 

explode nos confins de um lugar qualquer e isso 

choca as pessoas por exatos cinco minutos durante o 

10 ​BENJAMIN, Walter, 1994, p. 197-221 
 
 

 



29 
noticiário da noite. Nós somos também esse soldado 

que libera drones. Agindo de olhos meio vendados 

por supostas verdades, pelo culto aos​ nossos 

desejos, e da nossa Opinião - ​porque raios todos 

querem ter opinião sobre tudo hoje?  

A cada pequena decisão-aquisição-gesto nós 

explodimos mundos distantes e não somos atingidos 

pelos destroços. Ao menos não de maneira óbvia, mas 

a crise ambiental-econômica-política-civilizacional 

toda ela - ​inclusive a invenção dessa tecnologia de 

morte global SARS-CoV-2 o covid 19 -​ é feita das 
escolhas diárias por financiar um modelo de vida, 

por escolhermos ou não nos organizar politicamente. 

E nós estamos nos organizando? Porque eles estão, 

eles sempre estiveram organizados. E eles sempre 

nos combateram como se fossemos uma super potência. 

Enquanto nós achamos que eles são apenas os tucanos 

ou os bolsomínions, que eles são apenas os estados 

unidos ou o capitalismo, mas não nos enganemos eles 

são a história da humanidade ​porque eles inventaram 

a humanidade para tornarem-se os humanos detentores 

do que quer que fosse, do poder… sim o poder, poder 

escolher o que, e como algo será lembrado e 

contado, poder influenciar nos rumos da política 

internacional, eu sei lá. Apenas o poder… 

 

d e s l o c a m e n t o 

 

e u       s o u     eles.  e u    também   sou 

eles. eu também habito este eles. e todas as ideias 

que compõem esse eles me habitam e atravessam. Sim, 

às vezes seria mais simples se fosse possível 

 



30 
existir um nós e um eles. Mas eles, é uma 

abstração, eles existem e não existem. Eles são 

tantas ideias, desejos, morais, relações de 

poder... que nos habitam e atravessam. Você já se 

perguntou se seus desejos são de fato seus? OU 

porque você deseja o que deseja? Porque ainda me 

assombra o sonho de ser um certo tipo de atriz? 

Estar em grandes teatros lotados?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



31 

 

 



32 
 

 

 

 

 

 

 

 

Suspensão 

 

Hoje fez muito Sol e me voltaram lembranças frescas. o corpo cozinhando sobre os 

lençois e a outra mulher, aquela que contaria uma história sobre um Sol que está pra 

chegar e a dificuldade de falar sobre as coisas. Ela já existe, já se diz em palavras e tem 

nome. Mas por algum motivo passei a achar que essa pesquisa não seria mais apenas 

sobre aquela mulher num flerte auto ficcional... Mas que seria, como já notaram, uma 

escrita com uma queda mais vertical e livre -​ o corpo em queda diante de tanto mundo o 

corpo que atravessa e é atravessado​. escrevi sobre os caranguejos brancos que estavam 

em mim e continuam em nós, direcionando nossas ideias e desejos, e como disse 

Kopenawa, projetando toda experiência em mercadoria​11​. São paisagens, territórios, mas 

sigamos... 

 

 

 

11 ​ (KRENAK, Ailton, 2019, p. 45). 

 



33 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

deixa as palavras pensarem um pouco. 

Eu creio no poder das palavras, na força das palavras, creio que fazemos             
coisas com as palavras e, também, que as palavras fazem coisas conosco. As             
palavras determinam nosso pensamento porque não pensamos com        
pensamentos, mas com palavras, não pensamos a partir de uma suposta           
genialidade ou inteligência, mas a partir de nossas palavras. E pensar não é             
somente “raciocinar” ou “calcular” ou “argumentar”, como nos tem sido          
ensinado algumas vezes, mas é sobretudo dar sentido ao que somos e ao que              
nos acontece. E isto, o sentido ou o sem-sentido, é algo que tem a ver com as                 
palavras. E, portanto, também tem a ver com as palavras o modo como nos              
colocamos diante de nós mesmos, diante dos outros e diante do mundo em que              
vivemos. E o modo como agimos em relação a tudo isso.(BONDÍA, 2002,            
p..21) 

 

Faz um tempo já que escrever se tornou um gesto orgânico de inscrever meu              

corpo no mundo. É algo que brota como a fome ou outras necessidades básicas, mas               

 



34 
também é algo que se faz pelo prazer, como respirar profundamente, expandindo a             

barriga e as costelas. A escrita é como uma voz silenciosa retumbando nas coisas,              

afetando. Por mais que não ouçamos a escrita é uma voz. É uma via de dar vazão      

aos mundos que gestamos, imagens-histórias-sensações. A escrita é algo que implica           

o corpo no mundo, desenganando mais um pouco essa ideia do ser íntegro com uma               

subjetividade própria. A subjetividade está sempre se dilacerando, se tornando outra,           

em relação.  

Ela é essa que sente de um lugar comum às outras pessoas humanas e não               

humanas, animais vegetais e minerais. ​Não sei se vamos ter tempo de flanar nessa              

subjetividade dispersiva, pan. Talvez o mundo não espere por nós. ​Essa espécie de             

dança da subjetividade vai gerando marcas, “estados vividos em nosso corpo no            

encontro com outros corpos, a diferença que nos arranca de nós mesmos e nos torna               

outros”​12​. ​quanto ainda estamos dispostas a sair de nós mesmos para experimentar o             

mundo?  

Por vezes sou apenas esse amontoado de palavras a me criar enquanto coisa             

que existe, enquanto mundo, atravessamentos. As palavras me cortando feito rios,           

correndo em fluxos mais ou menos encadeados. Às vezes confluindo em sentidos que se              

explicam ou querem explicar algo, e outras apenas dando corpo ao que pede passagem,              

defrontando o incompreensível que exige que se alargue um pouco mais as margens,que             

se crie mais espaço para existir, mais sentidos. 

Os fluxos já estavam no mundo, pairavam, já foram vislumbrados e elaborados            

por outras, sonhos e desejos latentes e até mesmo linhas de raciocínio complexas, ​as              

palavras acomodam muitos. ​Nós nos tornamos canais disso tudo, reelaborando, “novas           

ideias não existem. Há apenas novas formas de fazê-las serem sentidas - de investigar              

como são sentidas...”​13 

As palavras fizeram algo de mim. ​algo que pensei, fosse pra mim​… 

 

12 em Pensamento Corpo e Devir - Suely Rolnik, 1993 
13 Lorde, Audre - “A Poesia não é um luxo” 

 



35 
 

(caderno de tudo - setembro de 2020) 

 



36 
 

 

E fui me deixando pensar e criar pelas palavras. Essa mulher, falei muito dela no início                

de tudo, ela tem um sonho, ​ou será que fui eu? No sonho acordava com os joelhos                 

partidos, os calcanhares lacerados, a pele latejando. E era impossível me mover porque             

minha coluna estava partida. Não, a coluna de Frida estava partida, ela na mesa              

cirúrgica banhada de sangue e ouro sonhando este mesmo sonho que quero contar - mas               

você já sabe que sob anestesia não se sonha nada​. Agora me lembro! Quem escreveu               

foi outra pessoa, um escritor de fato, mas o problema foi que a fratura operada em seu                 

pulso se abriu e isso embaralhou um pouco toda história, acordar aos oito anos no               

centro cirúrgico o p u l s o e m l a t ê n c i a, ANESTESIA. Não, não me                      

deem morfina que não presta pra nada. Os homens mentiram, acreditei que tirariam com              

as mãos, ​o toque divino da mão sob o jaleco branco, tão desejado... só não sabe quem                 

nunca precisou. a dor, eles iam tirar com as mãos, mas fizeram retorcer uma nova dor                

inabitada. Frida, penso em você como tem passado? que saudade. 

no hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no                

hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay                

remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay               

remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay               

remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay               

remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay               

remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay               

remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay               

remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay remedio. no hay  

lá bailarina!​  gritaram. nunca tinha sido. 

 



37 
 

E nessas horas apenas, 

.Parece-me que essa é uma grande tarefa, dar sentido ao que somos e ao que nos                

acontece. Subverter o que pensamos ser, o que pensamos nos acontecer​.- e nada disso é               

sobre o “eu”, a ilusão de que o limite da pele nos torna identidade, autonomia,  

O texto é o corpo em movimento, é o gesto diante de. mas como o que vemos                  

é a construção desse gesto desde antes de saber de tantas coisas ele é por vezes em falso                  

e cambaleante. Isso tudo é a poética se fazendo, o gesto estético se buscando, o corpo                

como um todo em pesquisa de si, de seu gesto. cambaleio 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



38 
 

 

 



39 

Voltar à  

consciência 

 foi  

sem  

dúvida  

a coisa 

 mais 

 brutal 

 que 

 já vivi. 

 

 
 
 

 



40 
 

 daquilo que é coletivo e íntimo. 

 

Benjamin fala que ​“a autoridade da narração tem sua origem na mais autêntica             

autoridade do agonizante que abre e fecha atrás de nós a porta do verdadeiro              

desconhecido”​. Me pergunto porque ele liga a narração à morte. A morte, o “encontro              

com o verdadeiro desconhecido”, por mais que todas encontrem esse desconhecido cada            

encontro é singular, a singularidade que surge do que é comum a todos. Se a matéria                

prima da narração é a experiência, então o que fundamenta a narração é a singularidade               

e não a universalidade da experiência, como tem sido feito. Essa busca por tudo que seja                

universal, a cura universal, a verdade universal, a moral, a história, o sistema             

civilizatório ​- e ironicamente este trabalho, uma conclusão da Universidade: aquilo que            

tem a qualidade de [universal] o que é aplicável a todas as coisas. 

Não se trata de contar uma história objetiva e universal, mas justamente de             

“rememorar e recolher o passado esparso sem… assumir a forma obsoleta da narração             

mítica universal”​14​, mergulhar no que é singular e nesse duplo atravessamento,           

energizar e atualizar a narração. Escapar dos perigos da história única​15 . ​É isso que nos                

passa, estamos perdendo a faculdade de contar ​(d)​as pessoas com palavras e as             

contamos apenas com números. 

Cabe pontuar que essa singularidade não é "qualquer saber secreto e pessoal”​16​,            

não se trata de uma particularidade individual, “singular e impessoal se entrelaçam: o             

individual dá lugar ​a uma vida​”​17​. Trata-se justamente de dar passagem a essa uma vida               

que, atravessando o que é comum a todos, traz um olhar singular. Narrar é criar algo                

coletivo e íntimo. 

Esse esforço em explicitar o que seja o singular e diferenciá-lo do que seja              

pessoal, individual, é uma consequência do capitalismo, 

14 Gagnebin - História e Narração em Walter Benjamin 
15 O perigo da história única - Chimamanda Ngozy Adichie: 
https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story/transcript?langua
ge=pt  
16 idem. 
17 Acosta, 2019. pág 52 

 

https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story/transcript?language=pt
https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story/transcript?language=pt


41 
 

“para compensar a frieza e o anonimato sociais criados pela organização           

capitalista do trabalho, ela (burguesia) tenta recriar um pouco de calor… os            

valores individuais e privados substituem cada vez mais a crença em certezas            

coletivas… A história do si vai, pouco a pouco, preencher o papel deixado vago              

pela história comum… O indivíduo burguês, que sofre de uma espécie de            

despersonalização generalizada, tenta remediar este mal por uma apropriação         

pessoal e personalizada de tudo que lhe pertence… acessórios que deveriam           

sugerir uma intimidade que sumiu do mundo público"(gagnebin, ano pág.59)  

 

Esse processo, que Gagnebin analisa a partir dos escritos de Benjamin, acaba por             

suprimir a experiência enquanto travessia comum a todos, pela vivência, a trajetória            

individual, criando uma cisão entre público e privado que ainda muito nos ilude e              

confundindo a ideia de singularidade com particularidade. Se fortalece a ideia do            

indivíduo autônomo auto suficiente, o indivíduo enquanto unidade focado em sua           

trajetória pessoal. Mas existe uma abertura possível, para rachar essa invenção de            

indivíduo, a 

“ampliação da dimensão social do sujeito que, renunciando à clausura tranquilizante,           
mas também à sufocação da particularidade individual, é atravessado pelas ondas de            
desejo, de revoltas, de desespero coletivos. Esta ampliação ao mesmo tempo política e             
filosófico-psicológica do conceito de sujeito me parece essencial para uma reflexão           
que tente pensar a nossa prática histórica...(Gagnebin, 2013. pág 75) 

 

Uma maneira de evitar o “individualismo triunfante" que corrobora para o que            

seja universal, tão autocentrado que está em si. Desenganar essa ideia individual, sair do              

campo da vivência privada e ir pro campo da experiência coletiva.  

Todo esse dizer que se desenhou ao longo deste caderno foi justamente querendo             

fugir dessa ideia que nos fecha em um âmbito privado. Foi justamente em busca do que                

fosse essa criação coletiva e íntima, “deixar a própria ferida lançar-se em uma direção              

imprevisível...uma narrativa que escapa à finalidade tradicional… “[...]uma narração         

nas ruínas da narrativa, uma transmissão entre os cacos de uma tradição em             

migalhas””(ACOSTA, 2019. pág 53) 

 



42 
Ao cruzar essas reflexões à análise que Ana Kiffer faz dos cadernos de Artaud​18              

surge a pergunta: que tipos de avanços narrativos seriam necessários para lidar com as              

transformações mediação da vida?  

 
“ Uma geração que ainda fora à escola num bonde puxado por cavalos se              
encontrou numa paisagem em que nada permanecera inalterado, exceto as          
nuvens, e debaixo delas, num campo de forças de torrentes e explosões, o frágil              
e minúsculo corpo humano” ( 1985 - Benjamin, pág 198) 

 

E o que pode esse “frágil e minúsculo corpo”, como ele seria capaz de processar               

e narrar esse mundo em que nada permaneceu inalterado? E por mais que Benjamin              

diga isso no contexto de um mundo entre duas grandes guerras e a perseguição nazista,               

não deixo de ver a força que essa imagem ainda tem, o mundo seguiu desabalado em                

transformações, a “técnica, que só faz crescer e transforma cada vez mais nossas vidas              

de maneira tão total e tão rápida que não conseguimos assimilar essas mudanças pela              

palavra.”(2013, Gagnebin, pág.59) 

Artaud vive nesse mesmo mundo de Benjamin, ​que nós seguimos vivendo, em            

um contínuo bombardeio de transformações, ​e ele tem uma extensa criação em            

cadernos durante os anos em que fica internado em manicômios, e é justamente o              

tratamento dado a esses cadernos que interessa. 

“Esse corpo desintegrando-se entre a doença – um câncer no reto, um            
ânus infestado – e a merda geral. Julgar sua palavra como sendo            
exclusivamente fruto de sua experiência pessoal equivale a dizer que          
todo fenômeno de incompreensão, ilegibilidade ou nonsense ou é         
puramente estético ou é loucura de um indivíduo.” (ano, Kiffer - pág _) 

 

Isso me pega em tantos lugares. Primeiro essa operação de limitar algo ao âmbito              

da experiência, ou segundo Benjamin vivência pessoal, como se pessoal,o privado fosse            

algo que existe e não apenas um conceito que delimite na ânsia de controlar. ​A que                

interessa a individualização das experiências? Segundo, por o que não compreendemos           

no campo da loucura, essa negação do bicho em nós e do insano, e do sem pudor, e do                   

terrível, da morte e da dor, do impalpável. É mais confortável fechar no campo da               

18 em O Rascunho é a Obras: o caso dos cadernos 

 



43 
loucura e dizer que isso é algo daqueles que ultrapassam limiares, para apenas não              

reconhecer a contradição e tudo que não compreendemos nós. Por fim, o campo do              

puramente estético, na nossa sociedade essa é uma operação de manter apartado,            

“interessa assinalar aqui ... o exílio da prática estética em um domínio especializado, o              

que implicou que um certo plano dos processos de subjetivação ficasse confinado à             

experiência do artista.” O que seria a arte ou a estética simplesmente fazem parte do               

curso da vida, é intrínseco à experiência de estar vivo. Nós - de onde viemos - é que                  

separamos toda uma dimensão da vida e a nomeamos arte, limitando-a apenas ao grupo              

de profissionais especializados, os artistas. 

Todas essas classificações são um esforço por encaixar e explicar toda a profusão             

e os afetos complexos fomentados, ao invés de atravessá-los. Essa operação de fechar a              

experiência em âmbito do puramente estético-psicológico-individual-privado, é       

justamente uma operação para despotencializar a experiência, extirpar dela tudo que           

possivelmente reflita o coletivo, a sociedade, as dimensões de poder. Colocar bordas            

que a delimitem, tirando toda camada do impalpável, da desestabilização ​- pessoas            

desestabilizadas são capazes de muito.  

Não tenho a pretensão de dizer que Artaud ou seus cadernos sejam a resposta pra               

pergunta que me fiz. Acredito que ela sempre foi respondida, sempre que narradoras             

precisaram reinventar, atualizar a narração, talvez Artaud também tenha feito isso. Mas            

o que quero ressaltar e Kiffer analisa isso ao longo de seu ensaio é como lidamos com o                  

que não compreendemos, ou com o que não se apresenta dentro dos parâmetros             

reconhecidos.  

 

 

 

 

 

 

 



44 
 

 

 



45 
da antropofagia dos heróis. 

o​s heróis estão de pele rota e já perderam a habilidade de nos fazer crer que podem                 

salvar algo. E no mais já nos levaram ao limite, estamos construídas em absoluto sob o                

mito em que uma pessoa luta contra tudo e consegue. A boa e velha meritocracia. Já se                 

perguntaram porque é tão forte a figura do herói?  

i​magina se toda pessoa se sentisse apta a lutar pelo que quer que fosse? Seria o caos, e o                   

poder do mundo estaria em grande perigo afinal qualquer um poderia querer um pedaço              

dele. Sim, por isso foi tão crucial para a sustentação de todo esse sistema              

econômico,político… que acreditássemos que precisamos de um herói. Afinal não é           

qualquer um que tem dentro de si algo de único e especial para ser um herói. um herói                  

não é fruto de cultivo, cuidado ou trabalho.E, se você tem a menor dúvida, melhor se                

sentar e esperar que o verdadeiro herói virá te salvar. Afinal é isso que precisamos, ser                

salvos por alguém que possa mais, que saiba mais. é melhor sentar e esperar...  

e​nquanto isso, o Sol brilha lá em cima. Imagino a cadência de suas explosões, o Sol se                 

consumindo, eu me consumindo, e vocês se consumindo neste instante. No fim, as             

células se autofagocitam, é literalmente a antropofagia num nível molecular. Ela se            

come de dentro pra fora ou uma outra a come. Essa processo se tornou algo muito                

importante, pois sendo o Brasil um país que não é do primeiro mundo, nos engolem               

goela abaixo tudo que mandam pra cá. Mas ainda podemos digerir e vomitar. 

j​á estamos um tanto longe daquele valor antropofágico. Agora já há tempos a indústria              

agropecuária e as grandes corporações querem que absorvamos o pior para que            

desfrutemos de maneira mais plena dos avanços da indústria farmacêutica e da            

medicina. A não saúde é lucrativa, e por isso tão importante que a doença se uma                

oposição e ameaça a vida. E no limite nos confins celulares de meu corpo tudo se deu                 

porque minhas células se esqueceram da antropofagia, elas se esqueceram de se            

autofagocitarem e foram, crescendo, crescendo. Vê que de novo volto ao problema dos             

caranguejos brancos e seus brasões e leis que foram pisoteando tantos saberes que já              

estavam aqui. Chamando de primitivo, canibal. Por isso às vezes precisamos vomitar,            

regurgitar o que não serve, ​porque afinal já estamos digerindo tudo isso a muito tempo.. 

 



46 
 

 



47 
 

lembrar que isto é apenas pulsação elétrica. 

 

e​nquanto falo com vocês, eletricidade percorre meu corpo acionando as correntes de            

sódio-potássio-sódio-potássio-e-assim-vai. Tesa e vibrante a carne ordena as palavras, e          

seus sons para que sibilem aos seus ouvidos e no menor contato com suas correntes de                

sódio-potássio engaje vocês, mesmo que por puro desinteresse. É apenas isso que            

somos, energia vibrando, nossa vontade de fazer xixi e nossa sede, nossa dor de barriga               

e o calor são apenas partículas vibrando, tudo aquilo que achamos pensar, e tudo              

aquilo que achamos lembrar ou sonhar, tudo aquilo que pensamos ser, e.. tudo que              

inventamos que somos, apenas corrente elétrica, vibrações de elétrons girando em volta            

de prótons e nêutrons. Nós, um amontoado de células, e nossas células, um amontoado              

de moléculas que são nada mais que átomos, ínfimas partículas positivas, negativas e             

s u p o s t a m e n t e n e u t r a s. Elas, reunidas numa organização própria, somos nós.                          

Essa menor parte do que somos, é mais feita de vazio do que de qualquer outra coisa, o                  

que torna quase insano nosso ímpeto em explicar e justificar e provar as coisas, quase               

como se isso fosse preencher esse imenso vazio que somos. ​quase numa necessidade de              

provar que somos​. ​é quase absurdo que um vazio seja capaz de tanto sentir e               

atravessar-se -  tinha alguma outra coisa que esqueci... Talvez um pedaço de carne) 

 

Por que não fluir esse vazio? abraçar também que os sentidos           

que encontramos são meio vazios, pois estão sempre prestes a          

se esvaziar. a não ser que os capturemos rápido, e          

registremos numa fotografia de palavras como essa, e mesmo         

assim, mesmo que possamos olhar e revisitar esses sentidos         

encontrados anos atrás não saberemos mais decifrá-los da        

mesma maneira, eles já serão outros assim como nós, também          

outras.  

 

 



48 
 
 

 

 



49 
 

 

um mito pra mim. 

 

Kanserere, passava longas horas  nessa terra. Com olhos de forasteiros observando esse 

mundo e suas criaturas, rodando em círculos, perdidas em labirintos, sem poder ver 

além. Num dia limpo de sol caminhou até gastar completamente as solas, tentava se 

desfazer de tantas imagens presas em seus olhos. Exausta sentou no chão e fitou 

compenetrada. A terra para onde olhava foi perdendo as cores e cedendo. Um buraco 

denso como céu da noite foi se abrindo e Kanserere, cada vez mais atormentada e 

atraída pelo estranho céu que se abria a seus pés, não podia despregar os olhos. Cavalos 

de vento trouxeram a ela mensagens de sua mãe, aves paravam no topo de árvores 

próximas e cantavam seu nome.  

Kanserere 

Kanserere 

Kanserere 

Prostrada, depois de 8 dias a fitar ininterruptamente, ela já havia recolhido cegamente as 

pequenas frutas e flores que suas mãos alcançavam. Agora arrancava a grama, e até 

pequenos insetos. Seus olhos castanhos feito o tronco das mangueiras iam ganhando 

tons densos de escuro celeste e a ponta de seus dedos e unhas também. No negro 

daquele céu retornavam sem fim todos os atos do mundo, ao que já foram, ao que são, e 

ao que ainda serão. Numa espécie de procissão circular, acontecimento atrás de 

acontecimento, ato atrás de ato atrás de ato atrás de ato... ato, ato.. o infinito que se 

estende do início ao fim.  

Kanserere 

Kanserere 

 



50 
Kanserere 

O girar do mundo se acelerando diante e dentro de seus olhos, acelerando seu sangue 

numa lentidão urgente. Seu coração paralisado em batidas aceleradas. Cada vez mais 

celeste sua cor. Dizem que quem muito olha um abismo é por ele olhado. É uma paixão 

noturna, dessas que devoram o corpo e a alma. Já era tarde demais quando sua mãe a 

encontrou depois do décimo segundo dia. Kanserêre estava além de mortais e deuses. 

Uma criatura cósmica, integrada ao céu da noite que se estende pelos abismos 

incrustados pela terra, pelos corpos. 

c o n s t e l a ç ã o ​, eles dizem. como pequenos sóis. pedaços do que já fora um   ​s o l 

 

 

 

 

 
 
 

 



51 
 

 

o gesto profético.  

 

O que tem nesse gesto profético a que chegamos?  

Primeiro preciso sair de um lugar comum pra conseguir me relacionar com essa ideia.              

ele não é a simples capacidade de dizer o futuro​, não, isso é muito um reducionismo                

ocidentalóide. A profecia é muito mais sobre como performamos um dizer, ​e como             

nos afetamos por esse dizer. A profecia é muito mais sobre negar habitar um tempo               

que está entre ​passado estático e um ​futuro incerto​, e conseguir habitar esse ​instante​,              

sem começo ou fim, em que é possível articular dar a ver os movimentos que seguem                

agindo na sombra e os que se antecipam. Esse instante que, quando habitado, nos dá               

acesso ao fluxo contínuo e caótico de tudo​, em que vemos esses possíveis e              

porvires de que tanto se tem falado. Eles habitam esse sem tempo do instante pois               

sempre são palpáveis.  

A pergunta é: ​POR QUE NÃO OS APALPAMOS?​? Tão presas que estamos a             

noção de tempo linear, como se caminhássemos numa linha sem volta ou saltos,             

sempre nos distanciando de uma ponta a outra. Quando na verdade estamos dando             

voltas e voltas, e estão todas vivas as que já morreram e as que ainda nem se                 

integraram. É complexo mesmo para nossas cabeças tão pequenas, presas na ideia de             

que somos seres tão brilhantes-foda-topzeira, mas uma planta que solta brotos vai            

morrendo e seguindo viva ao mesmo tempo. enquanto nós estamos presas a ideia             

narcísica de que a morte é o fim, pois não podemos conceber um mundo sem nós.  

Então um dos gestos proféticos aqui é, ​convocar essas vozes que supostamente            

se foram; dizer tudo isso com a certeza de que eu também me fui e nem se quer fui                   

feita; e chamar as que virão. Sim, ainda preciso me amparar em conceitos duais pra               

construir uma ideia que tente justamente rasgar esse dual - é o tamanho da              

 



52 
nossa contradição, da nossa falta de palavras e da nossa necessidade absurda de rasgar e               

recriar e inventar paradigmas. 

 (já não sei se nada disso faz o menor sentido….) 

 

P R O F E T I Z A R É UM GESTO DE ESTESIA DIANTE DO MUNDO                                   

Que lança um afeto sem nenhuma gota de anestesia para que a experiência não seja               

podada ou domesticada pelo quanto querem que vivamos, sintamos, (outros). e isso é             

uma operação simples e complexa, pois já estamos a tal ponto mergulhadas e             

acreditadas nesta ficção absolutamente complexa e envolvente, que ​é quase impossível           

olhar pro céu e ver que não existe céu, ​e ver que o azul é uma ilusão. e que o                    

tempo é uma ilusão, ​e todos os papéis sociais que passamos a vida             

interpretando, são ilusões.  

é muito difícil chegar ao ponto em que você me veja fluxo de palavras emaranhadas               

andando a sua volta ou que compreenda que você está aqui escrevendo são vocês que               

me inventam e dizem nesse instante E desde antes já retumbava aí essa proliferação              

toda Essa peste uma saudação a artaud profecia que retumba e re-tumba rrrre - t.UUM               

-ba Não não vamos aqui reperformar ele é apenas um acenar 

 

 

 

 

 

 

 

 



53 
 

 

 

(até onde foi o fluxo, até onde chegaria? a que ele pretende? impossível dizer, é 

engraçado mas é a sensação de canal mesmo, quando isso acontece não posso estar se 

não no computador porque apenas aqui as palavras se escrevem quase na velocidade do 

pensamento - ​criação​,​ o que permite uma espécie de não pensar, da onde surgiu 

muitos dos escritos. agora paro porque uma pontada de fome me faz lembrar que a 

queimação desta manhã pode se rebelar, de novo, e hoje percebi que sou muito 

suscetível a dores de estômago, elas me levam a um estranho mas conhecido desespero, 

e mesmo assim sigo escrevendo porque há algo acionado que é difícil abandonar, a 

sensação tranquila de que as palavras virão umas depois das outras, num encadeamento 

sutil,  meia noite e trinta e quatro. é sempre a noite que se dão esses escoares) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



54 
inconclusões. 

 



55 
 

afinal onde chegamos? Foi possível atuar nessa plataforma? O que foi criado? Dizem             

que para pesquisar, precisamos de perguntas ou que pra entrar em cena precisamos de              

perguntas, mas quando isso começou eu tinha apenas uma sensação . Só agora encontro              

algumas perguntas que poderiam ter sido precursoras:  

Como compartilhar o caráter desestabilizador de uma experiência?  

Como fazer teatro neste agora?  

Como criar linguagens que deem conta da vida? 

Como narrar algo coletivo e íntimo? 

Como re-habitar (me) corpo? 

Como fugir do que seja pessoal, particular, individual? 

Como criar rachaduras estéticas nas grandes verdades, histórias…? 

Como buscar a fluência do caderno no corpo em ensaio?  

Como a sala de ensaio também pode ser um caderno?  

Como seria transbordar esta pesquisa para outro “suporte”?  

 

Só agora também, começo a compreender em quantos pontos este trabalho           

convoca outros trabalhos, e como devem se repetir caminhos que já foram intuídos,             

experimentados e construídos por tantas outras. Mas justamente por ter começado a            

construir algo, agora tenho como dialogar, procurar essas outras vozes e expandir o que              

apenas começou a despontar. Buscar sustentação e parceria, inspiração nessas vozes, de            

pensadoras/pesquisadoras e artistas ​- que ainda não sei ao certo quem são - para tentar               

entender: como continuar a desdobrar e principalmente, o que estive meio às cegas             

desdobrando ao longo deste trabalho. 

e porque um caderno não tem fim,  

 



56 
sempre restam as 

 palavras, frases e ideias soltas. 

 

Texto limbo do Agamben em que discute a ​dual​idade. 

Filosofia contemporânea fala de vidência. 

Habitar um tempo que não é ​du​al  

-  a artista que habita esse tempo não ​du​al, está no  ​f  l  u  x o  

Como ​Artaud consegue falar de coisas tão atuais? Não é porque ele está a frente                             

de seu tempo, mas sim porque ele não habita num tempo ​du​al e por isso ele já se                                   

relaciona com 

o trabalho é um tratamento​, ​uma cirurgia sem anestesia.  

- como refazer a cirurgia sem anestesia?  

anestesia social?  

anestesia​: nada mais é que desligar algumas coisas, pô-las na sombra, para sentir ​-                           

apenas - outras. a ​estética é justamente um movimento de ​sentir​, reconectar todas                         

aquelas ​pontes de sódio-potássio pra que nenhum ​estímulo seja interrompido. pra que                       

toda eletricidade ​corra​. e..., habitar nessa ​profusão do que quer que seja, ​aceitá-la em                           

sua .. .  

 

Profecia enquanto defesa de: 

a saúde fora da noção ​du​al o que leva a doença a ser algo que não uma 

AMEAÇA À VIDA 

 



57 
A arte, pensar a ação fora da ​dual​idade  

a arte tem que ficar presa entre 

realidade e ficção?!  

Fora desse lugar em que falar da obra é falar da artista. 

E a política, fora da relação ​du​al ​–  

fora do nós contra eles,  

fora do eu e o outro,  

uma micropolítica.  

O poder enquanto algo que flui.  

 

A grande ​dual​idade é identidade (afirmar o eu) e alteridade (afirmar o outro) – 

 [ O eu que vale a pena é o que tem o 

poder e o outro, é o território outro ] 

 

Como a profecia desestabiliza todos esses campos?  

como ela acaba por borrar e misturar essas coisas? O que é uma ação profética? 

e isso acima é como um pássaro fora da dualidade olhando.  

esse pensamento profético é um olhar sobrevoante ao trabalho. 

 

É uma questão da nossa limitação de perspectiva. 

 

 



58 
HUMANO FOI UMA INVENÇÃO PARA DIZER O QUE NÃO ERA HUMANO   

 

. Escrever-me é como cresço pelo mundo, é como deixo marcas por            

onde meu corpo não chega. É que isso que dizem “eu” é tão             

pequena, não caibo.  

Agamben:  

ser uma pensadora contemporânea é pensar de maneira extemporaneamente,                 
fora do tempo. ​pensar um tempo fora da relação dual passado e futuro, é como                             
pensar que alguns fatos estão iluminados e outros estão nas sombras. (exemplo:                       
acreditar que a ditadura está no passado é dizer que ela está na sombra, que ela                               
não opera mais. Estar na sombra é mais sobre não percebermos uma agência) 

 

 ​ ​… a ciência e a arte tão próximas em seus saltos, buscando algo 
que não vêem, algo que apenas vislumbram, mas uma têm o peso de 

uma morte ​vida​ a outra tem o da vida ​morte.sonhos.  

 

torná-la uma dimensão da existência de todos e de qualquer um, fazendo da vida                           

uma obra de arte. - Suely Rolnik 

 

O que pode o corpo? 

. A ideia da atriz que domina o próprio corpo, que controla o próprio corpo. 

Agora tenho pensado quais corpos cabem nesses discursos?  

Estar dentro do padrão nos permite não ter que olhar para ele.  

Mas percebe como o abismo é ainda tão grande? Que tipo de 

corpo é esse que queremos ter e treinar? E esse treinamento, esse 

pensamento de corpo está fundado em que​?  

 



59 
como a atriz poderia entrar em cena se não sabia mais como 

caminhar?   

agora tudo escorre pelo ralo. diante deles meu corpo se desmorona
    eu corpo me desmorono
    nós  corpo em  ruína 

construir este lugar de teatro de atriz ​em seja possível estar​.  

como reabilitar-se? como re-habitarmos? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



60 
 

 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

BENJAMIN, Walter. ​O narrador: considerações sobre a obra de Nikolai Leskov. Magia e             

Técnica, Arte e Política: Ensaios sobre literatura e história da cultura. São Paulo:             

Brasiliense, 1994, p. 197-221 

CAMARGO, Karina Acosta. ​Fios de Ouro no Abismo - uma cartografia do abuso sexual              

infantil. ​São Paulo: Benjamin Editorial, 2019 

GAGNEBIN, Jeanne Marie. ​Não contar mais?. História e Narração em Walter          

Benjamin.​ São Paulo: Perspectiva, 2013. 

KIFFER, Ana. O rascunho como obra: o caso dos cadernos. estudos de literatura             

brasileira contemporânea, n. 55, p. 95-118, set./dez. 2018. 

KRENAK, Ailton. ​Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras,              

2019. 

MUKHERJEE, Siddhartha. ​O Imperador de todos os Males. ​São Paulo: Companhia das 
Letras, 2012. 
 
ROLNIK, Suely. ​Pensamento Corpo e Devir. ​São Paulo: Cadernos de Subjetividade, v.1 n.2: 
241-251. 1993. 
 
 
 
 

 

 



61 
 

 


