
 
UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO  

FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE GEOGRAFIA  

Terra e Território na territorialização Guarani M'bya 

TGI  

Gustavo Antonio Miguel Khachfi  

Orientadora: Prof. Dra. Marta Inez Medeiros Marques  

São Paulo (SP)  

Fevereiro de 2025 
 



Sumário  

IIntrodução 2 

Apontamentos sobre Terra e Território 4  

Os Tupi-Guarani no Brasil pré-colonial 9 

 A disputa pelo indígena na jovem colônia 15 

Aldeamentos Paulistas e o Trabalho Dos Povos Tupi-Guarani na Territorialização de São 
Paulo 20  

República Guarani (Os M'bya e o vale do Guaíra no Paraguai) 30  

Migrações Guarani 38  

Os Guarani M'bya no Brasil de XX 43 

Conclusão: aspectos contemporâneos da territorialização Guarani M’bya 50 

Bibliografia 53  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 



Introdução​

​

​ Este trabalho é fruto de indagações que surgiram ao longo da minha graduação em 

Geografia, especialmente no contexto do controverso debate acerca das relações que 

propulsionam a apropriação e concentração de terras na história do Brasil. Esse tema me foi 

apresentado e reiterado sob diferentes perspectivas nas disciplinas de geografia agrária, 

econômica e de regionalização do espaço brasileiro. 

A partir do momento em que descobri a presença das aldeias Guarani M’bya no 

município de São Paulo, estas se tornaram um grande foco de interesse, por estarem situadas 

nas extremidades da maior metrópole do país e ocuparem uma porção considerável de áreas de 

mata preservada — constantemente ameaçadas pelo mercado imobiliário, por ocupações 

irregulares, pela ação do próprio Estado e por outros agentes do processo de expansão urbana. 

Esse cenário, até então inusitado para mim, me impulsionou a buscar essas 

comunidades com o intuito de compreender melhor sua história e de que forma seus modos de 

vida tradicionais interagem com a força das relações predatórias que caracterizam a cidade de 

São Paulo. A pergunta que mais me mobilizou foi: “Como essas comunidades permanecem 

integradas? Ou, mais especificamente, como esses povos não se proletarizaram frente às 

repetidas relações de expropriação às quais foram submetidos ao longo de sua história?” Esses 

questionamentos me levaram a procurar respostas em outras disciplinas, como a antropologia, 

a historiografia e a arqueologia. 

A totalidade do processo de acumulação capitalista, descrito primeiramente por Marx, 

busca incorporar continuamente novas porções de terra e trabalho em seus ciclos de expansão. 

No Brasil, a violência desse processo atinge especialmente os povos situados nas regiões de 

fronteira agrícola ou de expansão das manchas urbanas, onde as relações de expropriação 

promovem, ciclicamente, massacres e a subjugação de comunidades camponesas, quilombolas 

e indígenas. Esta pesquisa procura olhar para as relações produzidas do “outro lado” dessa 

fronteira, isto é, para o impacto que as dinâmicas de expropriação exercem sobre os modos de 

vida tradicionais e os caminhos que possibilitaram sua permanência desde o período colonial 

até os dias atuais. 

Os conceitos de território e territorialidade, que orientaram minha análise, emergiram à 

medida que compreendi que as relações de fronteira não se restringem à apropriação física do 

espaço e de seus recursos. Há também uma fronteira subjetiva, um embate entre modos de vida 

distintos que se apropriam simbolicamente do espaço, atribuindo-lhe significados diferentes 

para a manutenção de suas respectivas formas de existência. 

2 



No início deste projeto, busquei estabelecer relações com as aldeias Pyau, Tenondé 

Porã e Yrexakã, com o intuito de incorporar entrevistas, diálogos e observações de campo à 

pesquisa. No entanto, ao tomar conhecimento dos procedimentos exigidos pela Plataforma 

Brasil para o cadastro e autorização do uso desse tipo de dado, optei por realizar uma revisão 

bibliográfica para meu trabalho de conclusão de curso. Ainda assim, busquei continuar minha 

aproximação com os territórios e comunidades Guarani Mbyá, não mais com fins acadêmicos, 

mas com o propósito de contribuir em suas lutas e na construção de seus espaços, sempre que 

possível. 

Em 2024, durante uma manifestação contra a aprovação do PL nº 490/2007 (a chamada 

“PL do Marco Temporal”), pude testemunhar a ação violenta da tropa de choque da Polícia 

Militar contra famílias Guarani da aldeia Pyau (Jaraguá), com balas de borracha disparadas 

contra xamãs idosos, mulheres com filhos no colo sendo agredidas com cassetetes e gás 

lacrimogêneo lançado em direção às casas da aldeia. Posteriormente, em conversa com 

moradores, compreendi que esse tipo de violência já havia se tornado parte do cotidiano da 

comunidade. 

Em 5 de abril de 2025, a Terra Indígena Jaraguá, na região norte da cidade de São 

Paulo, foi finalmente demarcada e reconhecida pelo governo estadual. Essa conquista histórica 

dos Guarani Mbyá representa o resultado de décadas de luta e perseverança frente às 

violências sucessivas que marcam sua presença na região do Jaraguá. 

Contudo, essa relação contraditória com o Estado brasileiro desperta em mim um 

ceticismo incômodo com relação às conquistas formais em torno das demarcações. Apesar de 

serem o único instrumento legal de proteção dos territórios sagrados, não podemos ignorar que 

o Estado brasileiro historicamente tem demonstrado uma face traiçoeira diante das promessas 

feitas aos povos indígenas. Um exemplo recente disso ocorreu em 28 de abril de 2025, quando 

a Comissão de Constituição e Justiça (CCJ) do Senado aprovou um projeto que visa revogar a 

demarcação de duas terras indígenas em Santa Catarina — Toldo Imbu (Abelardo Luz) e 

Morro dos Cavalos (Palhoça) — que já haviam sido homologadas por decreto (AGÊNCIA 

BRASIL, 2025). Minha esperança reside na resiliência e na capacidade de adaptação destes 

povos, que, como procuro aqui demonstrar, foram capazes de persistir com seus modos de vida 

e suas cosmovisões mesmo após adversidades extremas impostas pelo processo “civilizatório” 

da marcha colonial. 

 

 

 
3 



Apontamentos sobre Terra e Território  

Para formular uma interpretação dos conflitos que permeiam a longa disputa dos 

Guarani M’bya pelos seus territórios, apresento a diferenciação entre os conceitos de Terra, 

Território e Territorialidade. Utilizarei a definição proposta por Galois em seu artigo “Terras 

Ocupadas, Territórios e Territorialidades?” (2004). Estes três conceitos procuram definir 

diferentes sentidos na apropriação dos espaços, que, apesar de dialogarem, diferem 

fundamentalmente em sua abordagem na relação entre os sujeitos e os espaços que produzem. 

A Terra alude a uma apropriação jurídica do espaço, enquanto Território corresponde, a uma e 

uma apropriação conceitual do espaço por um sujeito coletivo, definido por Raffestin como 

“ator sintagmático”, que ao se apropriar fisicamente e conceitualmente do espaço produz sua 

territorialidade, ou lógica que organização espacial, que é usada por antropólogos no trabalho 

de legitimação das terras indígenas.  

Ao nos referirmos a uma “Terra Indígena”, pressupomos uma relação jurídica 

legitimada pela Constituição Brasileira que reconhece aos povos indígenas os "direitos 

originários sobre as terras que tradicionalmente ocupam" (CF-88, Artigo 231). Essa ocupação 

deve ser interpretada levando em consideração os usos, costumes e tradições de cada povo. A 

"Terra Indígena" precisa ser identificada, reconhecida, demarcada e homologada, obedecendo 

critérios estabelecidos pelo Estado. O conceito jurídico de "Terra Indígena" é fragmentado em 

diferentes categorias, como: Terras ocupadas em caráter permanente (onde os povos vivem de 

forma contínua); Terras usadas para atividades produtivas (como agricultura e extrativismo); 

Terras imprescindíveis para a preservação ambiental (recursos naturais essenciais para a 

sobrevivência); Terras necessárias à reprodução física e cultural (espaços sagrados e rituais).  

Ao nos aludirmos genericamente à “Terra”, estamos nos referindo às porções do 

território nacional, reconhecidas pelo seu aparato jurídico, que se diferenciam entre si pelas 

características do seu uso, de sua posse e de seus proprietários, ou seja, nos referimos ao uso 

comercial, habitacional, financeiro e todos os demais usos que se faz da terra dentro dos 

limites do Estado brasileiro que, em sua maioria, configuram terras não indígenas. Portanto 

nos deparamos com um mosaico de jurisdições que determinam a finalidade e o uso legítimo 

de cada porção do território que pertence ao Estado brasileiro.  

A racionalidade que ordena a territorialização da grande maioria destes espaços é 

típica do capitalismo e da gestão do espaço por parte do Estado, a terra é vista como 

mercadoria, ativo financeiro e meio de produção. Uma porção destas terras está na posse do  

 
4 



governo federal e é destinada para o estabelecimento das TI’s (Terras Indígenas) com a 

finalidade de garantir a reprodução do indígena, delimitando uma fronteira, assegurada pelo 

Estado, entre o modo de vida do Indígena e os demais espaços de reprodução das relações 

típicas do capitalismo.  

Maria Inês Ladeira (1988), descreve esta contradição como um pacto de eterna 

dependência com o Estado, pelo qual acredita-se (ou faz-se acreditar) estar concedendo 

autonomia e liberdade para os povos indígenas. As terras destinadas às TI’s se tornam 

confinamentos onde, contraditoriamente, se reconhece a autonomia destes povos ao mesmo 

tempo que os torna subordinados à ordem do Estado nação brasileiro.  

Isto não significa que a conquista da demarcação das terras indígenas não seja uma 

conquista destes povos, pois é somente a partir desta terra que estas culturas podem existir e 

reproduzir sua cultura com alguma garantia de segurança por parte do Estado. Mas aceitar 

viver nestas terras implica, para essas comunidades, abrir concessões em relação ao próprio 

modo de vida que procuram reproduzir: estabelecer fronteiras, fixar-se dentro delas e atender 

às regras e legislações impostas pelo Estado.  

O território se refere às possíveis apropriações sobre o espaço. A definição de 

território proposta por Raffestin (1993) nos ajuda a entender melhor sobre como estas 

diferentes racionalidades se apropriam do território de maneiras diversas. Para ele o território 

é uma apropriação do espaço por um ator sintagmático, uma entidade social que planeja e 

projeta a construção do território apreendendo seus elementos e organizando-os em 

representações e apropriações simbólicas de maneira característica à cultura deste sujeito 

social que pensa o território. A partir desta apreensão simbólica os atores sintagmáticos 

podem se apropriar fisicamente do espaço. Os sujeitos desta territorialização estão sempre 

envolvidos em relações de poder, seja de forma colaborativa ou conflituosa. O território, 

portanto, é um campo de disputas onde diferentes atores buscam impor suas visões e 

interesses.  

Muitas vezes o território do qual os povos originários se apropriam ou que 

reivindicam por direito histórico, é bem maior do que aquele contemplado pela legislação 

(Galois,2004). Esta construção se dá de modo diverso, pois cada grupo étnico se apropria de 

seu espaço sob sua própria racionalidade, muitas vezes migrando sazonalmente de um lugar 

para outro ou se valendo de recursos distribuídos em uma área muito maior do que aquela 

demarcada nos limites de uma TI, configurando uma territorialização de um modo de vida  

 

5 



que depende do meio-ambiente diretamente acessado e seus recursos para a sua reprodução 

(Galois,2004).  

Deste modo podemos pensar que cada ator sintagmático tem, como coloca Raffestin, 

sua lógica de organização territorial, seu modo de se apropriar simbolicamente do espaço e 

produzi-lo enquanto seu território. Porém, quando tratamos de etnias possuidoras das mais 

diversas cosmologias, várias das concepções mais comuns que temos sobre território não são 

facilmente aplicáveis, pois a noção mais básica de pertencimento e posse de um território 

implica uma relação fronteiriça de posse exclusiva. Muitas vezes, a cosmovisão imprime na 

relação com o espaço uma compreensão mais ampla de apropriação, abrangendo grupos 

diversos em seu território, ou ainda caracterizando o território a partir de suas características 

físicas e não na delimitação de uma área específica. Esta diversidade de lógicas de 

organização territorial é referida como territorialidade.  

Nem sempre há um termo correspondente à noção de território dentro das aldeias 

indígenas. Por se tratarem de culturas extremamente diversas, que abarcam cosmovisões 

completamente distintas, a necessidade de encontrar em seu léxico algum conceito que 

corresponda a uma ideia específica, como a de um território fechado, só se dá no momento do 

contato, quando se faz necessário começar a estabelecer as relações de posse fundiárias, e daí 

o exaustivo trabalho de antropólogos que, atrás de encontrar as bases para a demarcação das 

terras, passam a procurar por termos que possam corresponder à nossa noção de território.  

A noção de identidade passa então a emergir como uma maneira de conferir uma 

“posse coletiva” sobre uma terra, um espaço delimitado e fixo. Povos que antes não possuíam 

uma noção fechada de identidade passam a se reivindicar e a se reproduzir com base nas 

noções de identidade que se impõem como noções necessárias para acessar a terra. Porém ao 

adotar uma identidade para reivindicar a posse da terra, incorpora-se a lógica da propriedade 

legal, que estabelece uma fronteira física no território apropriado por uma determinada etnia e 

uma fronteira subjetiva, que separa os indivíduos de uma determinada cultura das demais, ou 

ainda, um determinado grupo dos demais grupos que compõem sua cultura.  

Galois (2004) descreve como o processo de regularização das terras Wajãpi, para além 

de um processo emancipatório de legitimação das terras tradicionalmente ocupadas, foi um 

processo de enrijecimento interno das relações comunitárias. Durante a demarcação de suas 

terras, entre 1978 e 1996, os Wajãpi adotaram outra noção de identidade, que era antes 

estabelecida através de uma ampla rede de sociabilidade que se estendia para além dos grupos 

Wajãpi. Após o processo, que culminou na regularização das terras tradicionalmente 

ocupadas, a socialização dos Wajãpi se tornou mais fechada e as relações com as demais 

comunidades e com os “não indígenas” passaram a ser sempre integradas a uma rede interna. 

O processo de regularização das terras indígenas é muitas vezes um catalisador de intensas 
6 



mudanças na identidade e, portanto, na territorialidade das aldeias, que se confrontam com as 

determinações do Estado. Este confronto é também constitutivo das relações que formam o 

próprio território, pois há de se pensar em múltiplos agentes sintagmáticos com projetos e 

territorialidades distintas disputando pela realização de suas “lógicas de territorialização”. 

Para Raffestin esta disputa é justamente aquilo que configura as relações de poder no 

território.  

Se pensamos que o processo de demarcação das terras indígenas e seu 

reconhecimento perante o Estado como uma etapa em um longo processo histórico de 

violência e expropriação, que configura a totalidade do território brasileiro, podemos 

imaginar que o impacto transforma nas identidades indígenas extrapola o tempo histórico das 

demarcações de maneira que o impacto que a demarcação de terras exerce sobre a 

territorialidade dos indígenas no Brasil, impele a discussão sobre como a história da 

apropriação das terras por parte do Estado nação brasileiro constituiu diversas 

territorialidades indígenas em resistência, que procuram reproduzir suas relações tradicionais 

ao revês do avanço das relações mercadológicas sobre o interior do país. José de Souza 

Martins (1996) argumenta que este impacto transformante é uma constante na história da 

expansão territorial colonizadora do Brasil, e destaca as contradições e os conflitos sociais 

que emergem nas fronteiras deste avanço colonizador.  

A fronteira, para Martins, é mais do que uma delimitação geográfica. Ela representa 

um espaço social e histórico onde ocorre o encontro entre diferentes grupos com 

temporalidades distintas, um espaço de alteridade e conflito. Diferentes grupos sociais (como 

indígenas, camponeses, grandes proprietários e agentes do Estado) se encontram na fronteira, 

cada um com sua própria visão de mundo e interesses. Podemos inferir que se trata de um 

espaço de encontro entre diferentes atores sintagmáticos em disputa. Esse encontro é 

frequentemente mediado pela violência, seja na disputa por terras ou no processo de 

"pacificação" das populações indígenas.  

A história da fronteira no Brasil é marcada por conflitos violentos. Martins (1996) 

destaca que, entre 1968 e 1990, na região da Amazônia, ocorreram pelo menos 92 ataques 

organizados contra indígenas, geralmente promovidos por grandes proprietários de terra e 

seus pistoleiros. Por outro lado, diferentes grupos indígenas também resistiram, realizando 

pelo menos 165 ataques a fazendas e povoados. Os conflitos na fronteira não envolvem 

apenas indígenas e fazendeiros. Os camponeses também são alvos da violência fundiária. 

Entre 1964 e 1985, aproximadamente 600 camponeses foram assassinados em disputas por 

terra na Amazônia (S. Martins, 1996). Os grandes proprietários utilizam a força para expulsar 

posseiros e pequenos agricultores, enquanto os camponeses organizam formas de resistência, 

como as ocupações de terra e os movimentos sociais.  
7 



A fronteira, nesse sentido, não é apenas um espaço de expansão territorial, mas 

também um palco de lutas sociais. O autor enfatiza que a fronteira só deixa de existir quando 

os conflitos se resolvem e quando as diferenças entre os grupos são absorvidas em uma nova 

estrutura social e política.  

Para Martins (1996), cada grupo social na fronteira vive dentro de um tempo histórico 

próprio. Essa coexistência de diferentes temporalidades gera conflitos, pois cada grupo tem 

uma concepção diferente do que significa ocupar e utilizar a terra. Os indígenas, por exemplo, 

podem ver a terra como um espaço de pertencimento coletivo e espiritual, enquanto os 

fazendeiros a consideram uma mercadoria para ser explorada economicamente, com uma 

visão de desenvolvimento voltada para o lucro e a integração ao mercado global.  

Martins destaca que a ocupação da fronteira frequentemente leva à destruição de 

culturas e modos de vida. O contato forçado entre indígenas e civilizados tem, historicamente, 

resultado em violência, epidemias e deslocamentos forçados. Ele cita o caso dos 

Kreenakarore, uma etnia contatada em 1972, que perdeu a maior parte de sua população em 

poucos anos devido a doenças trazidas pelos brancos.  

Ao mesmo tempo, a fronteira também é um espaço de transformação e resistência. 

Muitos grupos indígenas aprenderam a lidar com as estruturas do Estado para reivindicar seus 

direitos, e camponeses organizam movimentos para lutar contra a grilagem e a expulsão de 

suas terras.  

Apesar da noção de fronteira ser, em geral, empregada para se referir a processos que 

ocorrem no interior de uma economia capitalista de um Estado nacional, num sentido de 

colonização interna, este front de expansão do capitalismo foi consequência direta da 

acumulação primitiva iniciada durante a colonização. Este processo é, portanto, marcado por 

transformações que ocorrem tanto do lado dos colonos, em sua gestação de relações sociais 

que culminará, 300 anos mais tarde, na consolidação do Estado nação, quanto do lado dos 

colonizados, vítimas de um dos mais trágicos genocídios da história e obrigados a 

reinventarem seus modos de vida para permanecerem existindo sobre seus territórios.  

Os povos Guaranis foram um dos primeiros povos do continente a se verem de frente 

com o impacto transformante da fronteira, pois habitavam grande parte da costa atlântica no 

momento em que chegaram às américas os primeiros colonos portugueses, além de terem 

participado ativamente, de maneira forçada, na construção dos primeiros assentamentos dos 

colonos nesta terra. Enquanto grupos inteiros de Guaranis se extinguiram, devido a doenças 

ou pelo extermínio promovido pelos europeus, outros grupos puderam se reinventar.  

Portanto, a territorialidade e a identidade dos povos originários são marcadas por estas 

relações transformantes de fronteira, onde, ao longo da história do Brasil, se recriam as 

8 



lógicas de ocupação territoriais.  

Neste sentido, interessa também procurar entender sobre a maneira como o 

capitalismo produz sua territorialidade, tendo o processo constante de despossessão produzido 

pela demanda constante do capitalismo de incorporar terra e trabalho. A “territorialização do 

capital” é um fator determinante para entender como o conceito de “terra” aparece nas 

definições da constituição de 1988. Sobretudo, como a terra se constituiu como propriedade 

privada ao longo da história do Brasil e como o impacto transformante da consolidação da 

propriedade privada afetou uma das maiores etnias do território nacional, desde o momento 

da colonização.  

Os Tupi-Guarani no Brasil pré-colonial  

Quando os europeus começaram suas explorações na américa do sul, observaram que 

grande parte dos habitantes da costa leste falavam várias línguas muito similares entre si 

(Brochado, 1989), o fato surpreendente era que a similaridade entre as línguas era observada 

sobre um território de ocupação extenso, mesmo adentrando o interior do continente. As 

línguas hoje classificadas como o Tronco Tupi-Guarani eram faladas quase que 

ininterruptamente pela costa atlântica desde a desembocadura do Rio Amazonas e do Rio 

Pará até o estuário do rio da Prata, e adentrando fundo ao interior seguindo os cursos fluviais 

da bacia cisplatina com enormes adensamentos no sistema fluvial composto pelo Paraná 

Paraguai e Uruguai.  

Afirmar que a ocupação deste espaço era feita de maneira homogênea é tão errôneo 

quanto assumir uma separação nítida entre estes grupos. Ao mesmo tempo que arqueólogos 

divergem sobre o origem das tradições cerâmicas encontradas nos sítios arqueológicos, 

indicando diversas rupturas culturais e o surgimento de diversas novas tradições ao longo da 

história do movimento destes povos pelo continente (Noelli, 1996), há uma forte correlação 

entre estes povos. Isso impede os pesquisadores de descrever o deslocamento dessas 

populações como meras migrações, uma vez que avançavam sobre novos territórios 

mantendo o contato com seus assentamentos anteriores, levando Brochado (1989) a descrever 

seu movimento como uma expansão, de fato, sobre o continente.  

Esta ocupação massiva do continente tem um caráter relativamente recente em 

comparação com as demais culturas encontradas nos vestígios arqueológicos (H.Clastres, 

1978), levando a vários pesquisadores a indagar sobre um centro comum de origem da cultura 

Tupi-Guarani (Noelli, 1996; Brochado, 1989). Sobretudo a noção de territorialidade se torna 

central para o entendimento desta expansão, uma vez que as características que definem as 
9 



similaridades dentre as sociedades identificadas nos achados arqueológicos são da natureza do 

manejo do espaço e seus recursos. A agricultura, a organização espacial das aldeias e as 

tecnologias de cerâmica são centrais para que se possa afirmar sobre a ocupação territorial 

desses povos.  

Brochado e Noelli, defendem a hipótese de uma dispersão dos Tupi-Guarani a partir 

da Amazônia central, onde a pressão demográfica sobre os recursos naturais teria provocado 

várias dispersões para o sul e para o leste do continente, uma rota de expansão teria seguido 

os cursos fluviais até a bacia do prata e outra teria seguido o amazonas até o litoral 

nordestino. Esta expansão teria se dado sobre o critério do solo e das condições ecológicas 

que permitissem o cultivo das plantas que caracterizam a cultura Tupi-Guarani, levando a 

dispersão de espécies como o milho, o algodão, o tabaco e a erva mate.  

Essa expansão se deu de forma extremamente belicosa, com os Guaranis entrando em 

conflito com diversos outros povos, como no caso dos Guaicurus que habitavam a margem 

ocidental do curso médio do Rio Paraguai, entre a foz dos rios Pilcomayo e Yabebiri, e os 

Chanés, grupo de descendência Arawak que foi subjugado à servidão pelos Avá-Guarani. 

Portanto, a expansão Guarani se deu entrando em contato com diversos outros povos que 

sofreram forte influência das tradições Tupi-Guaranis em seus modos de vida, ao mesmo 

tempo que os próprios Tupi-Guaranis sofreram influências diversas ao longo de sua expansão.  

O fluxo meridional de expansão (que desce até a bacia do prata) deu origem a diversas 

etnias do tronco Guarani. Fazem parte desse grupo: Os Guarani Nhandevá, M’bya e Kaiowá, 

além dos Guayaki (Aché), Chiriguano (Avá Guarani), Tapieté, Tamoio, Itatines, Cario, 

Pauserna, dentre outros (Carneiro Cunha, 1992). Alguns desses grupos já se encontram 

extintos, como no caso dos Tamoios, que foram os primeiros ocupantes do litoral paulista. 

Mas outros estão habitando até hoje suas regiões historicamente ocupadas, apesar das grandes 

dificuldades enfrentadas mediante o confronto histórico com o poder colonial.  

Essa diversidade étnica parece contradizer, em alguma medida, a afirmação dos 

arqueólogos sobre uma expansão territorial Guarani, uma vez que, se há uma diferenciação 

entre as etnias, o movimento passa a ser mais uma migração onde um grupo se desprende do 

outro sem voltar a estabelecer vínculos. Mas, veremos mais à frente no texto que não é este o 

caso, a questão é que a própria noção de identidade, exclusiva e fechada, nos impede de olhar 

para a complexidade com que estas sociedades se organizavam entre si.  

É importante ressaltar que as etnias que denominamos como “Guaranis” surgiram a 

partir de uma noção de identidade que não corresponde à cosmovisão indígena destes povos. 

A denominação “Guarani” aparece na necessidade dos colonizadores em identificar uma etnia 

falante de um mesmo idioma. Como colocado por Ladeira: “Nos séculos XVI e XVII os 

cronistas denominavam guaranis aos grupos de mesma língua que se encontravam desde a 

10 



costa atlântica até o Paraguai” (2002, p.07).  

Segundo o tupinólogo Eduardo Navarro (2013), o termo guarani (que provém do 

proto-tupi-guarani) significa guerreiro, e passou a ser empregado a partir do século XVII, 

quando a ordem tribal já estava bastante esfacelada por mais de cem anos de exploração 

colonial. Ladeira (2008) aponta uma segunda origem possível do nome, a partir da 

autodenominação dos povos indígenas para os grandes adensamentos populacionais que se 

estendiam da costa atlântica ao Paraguai, os Guarás. Esses adensamentos eram compostos 

por diversas aldeias, ou Tekoa. Cada Guará, apesar de possuir ciência sobre a existência de 

diversos outros, se preocupava exclusivamente com os problemas que afetavam o seu próprio 

meio, manifestando variantes dialetais e de costumes que tornam difícil inferir sobre uma 

“nação Guarani” como fizeram os colonizadores.  

Portanto, definir uma territorialidade comum entre estes diversos grupos é um trabalho 

de abstração das particularidades e das diversidades que abarcavam suas vivências durante o 

período pré-colonial. Apesar disso, há alguns traços gerais em comum esclarecidos pelo 

trabalho dos antropólogos (como Catafesto e Clastres) e arqueólogos (como Noelli e 

Brochado) engajados no entendimento dessas comunidades.  

José Otávio Catafesto de Souza (2002) conduziu um estudo amplo se apoiando na 

arqueologia dos povos Guaranis pré-coloniais, procurando encontrar indícios de um “sistema 

produtivo” que explicasse mais sobre o funcionamento interno das sociedades Guarani no 

pré-colonial.  

É importante explicitar como a terminologia adotada por ele dialoga com a noção de 

“territorialidade”. O termo “Sistema produtivo”, cunhado por Karl Polanyi (1944), procura se 

diferenciar da terminologia Marxista do “modo de produção”, pois não se refere a sociedades 

em que há uma aparente separação vertical que condiciona todos os aspectos da vivência 

social à economia política, mas sim a uma correspondência entre os aspectos sociais, 

políticos, jurídicos, ideológicos e simbólicos com os aspectos produtivos e de distribuição dos 

bens materiais de uma dada sociedade. A ênfase neste aspecto produtivo dá uma ideia sobre a 

racionalização da vivência Guarani e seu modo de se apropriar do espaço e seus recursos.  

O “sistema produtivo” ou “sistema econômico” é um conceito mais adequado a ser 

utilizado para o entendimento do que Souza (2002) chama de “sociedades simples” ou “sem 

Estado”. Nestas sociedades podemos observar uma tendência à priorização do cultivo e uma 

centralidade do ambiente doméstico como centro da produção e do consumo, o que Karl 

Polanyi descreve como “economia doméstica” e é desenvolvido mais tarde por Marshall 

Sahlins (1977) como meio de descrever as relações de produção dentro das “sociedades sem 

Estado”.  

Nestas sociedades a unidade doméstica concentra a base de toda a produção material, 

11 



a “família” passa a se tornar a base para a organização das forças produtivas, que se dá, 

principalmente, através das relações de parentesco, que determinam a divisão do trabalho, a 

organização política e a esquematização ideológica. A produção nestas sociedades funciona 

primeiramente para atender as necessidades da família fazendo com que a estrutura de 

parentesco também determine a distribuição dos bens produzidos. A família se torna, 

portanto, um “núcleo de produção e consumo” que opera os elementos estruturantes das 

chamadas “sociedades parentais”.  

Souza (2002), ao descrever a estrutura produtiva das sociedades Guaranis do 

pré-colonial, se vale do conceito de Marshall Sahlins de “modalidade doméstica de 

produção”, este modelo interpretativo de sociedades cultivadoras sem Estado se caracteriza 

pelo:  

1- predomínio da divisão do trabalho por sexos, 2 - a produção segmentada  

voltada para o consumo, 3 - o acesso autônomo das famílias aos meios de  

produção, 4 - relações centrífugas entre unidades produtoras (Souza, 2002,  
p.229).  

É característico também destas sociedades a limitação das capacidades produtivas 

com fins de coibir desigualdades e disrupções no seio familiar, segundo Souza:  

 
impõem um limite estrito à sua produção, que ela própria se proíbe de  
transpor; evitando, assim, que haja uma “brecha de heterogeneidade” e  
subsequente desenvolvimento de segmentos sociais diferenciados. (Souza, 2002, p.222)  

Cada grupo familiar se estrutura como uma unidade autônoma em relação à estrutura 

social mais ampla, podendo, portanto, se apartar, migrar e até segmentar, criando diversas 

possibilidades para transformação nas sociedades a que pertencem.  

Entre os Guarani as “famílias grandes” ou “famílias extensas” compunham as 

unidades de produção e consumo, habitavam uma grande casa comunal (teýi-oga) onde cada 

família nuclear tinha seu espaço delimitado pelas pilastras que sustentavam a estrutura da 

casa e nada mais. Estas famílias extensas eram compostas pelo casal mais velho, as filhas 

casadas, os genros e a geração seguinte. A figura da liderança masculina era muito importante 

e configurava a estrutura patrilinear e matrilocal (onde os homens saem da aldeia para se 

casar) das sociedades Guarani. M. Ladeira (1988) aponta como esta estrutura de parentesco 

ou “cunhadismo” foi essencial para o estabelecimento de casamentos entre os europeus e os 

Guarani, dando início ao processo de assimilação e desestruturação dos “Guarás”.  

As famílias extensas eram unificadas por uma organização social aldeã, conhecida 

12 



como “tekoha”. Segundo Souza (2002), a análise dos documentos jesuíticos produzidos 

durante os primeiros anos da colonização indica um grau variável de integração entre famílias 

extensas dentro das tekoha. A integração das famílias extensas em uma estrutura social mais 

ampla pressupõe uma produção econômica acima das necessidades de subsistência do grupo 

familiar. Esta integração podia ser estabelecida de maneira política ou para incentivar a maior 

produtividade, mas o excedente nunca se sobrepõe às necessidades do grupo familiar.  

Esses arranjos propiciam a circulação tanto de bens quanto de aldeãos, configurando 

um sistema político-econômico baseado em princípios de prestações e contraprestações, 

configurando uma reciprocidade entre as famílias extensas.  

Souza defende que este arranjo condiz com o que Marcel Mauss (1971) define como 

“economia da dádiva”. Em seu ensaio clássico "Essai sur le don" (1925) (Ensaio sobre a 

Dádiva) Mauss analisa sistemas de troca em sociedades cultivadoras e propõe que a dádiva (o 

ato de dar, receber e retribuir) é um mecanismo central na organização social e para além de 

uma prática econômica. Mauss argumenta que, ao contrário das trocas comerciais modernas 

baseadas em contratos impessoais e lucro, as trocas nas sociedades indígenas cultivadoras são 

obrigatórias, recíprocas e carregadas de significado social e simbólico. Essas trocas criam e 

reforçam relações sociais, alianças políticas e hierarquias. Este princípio procura explicitar o 

sistema de circulação de bens e serviços que opera dentro de grande parte das sociedades 

cultivadoras, inclusive entre os Guarani.  

É importante ressaltar que esses arranjos se apresentavam sempre como possibilidade 

de estabelecer alianças e expandir a abundância das aldeias, mas nunca como necessidade 

dentro da sociedade Guarani. A “economia doméstica” procurava satisfazer, em primeiro 

lugar, as necessidades da família extensa, portanto, em caso de escassez, não se podia 

performar a dádiva.  

Os laços aldeões que constituíam os Tekoha eram de natureza extremamente instável 

devido a uma natureza puramente política do vínculo entre famílias extensas e os laços entre 

suas respectivas lideranças. A economia da dádiva não criou interdependências ou divisões do 

trabalho mais complexas que pudessem instaurar um sistema de produção mais integrado. 

Além disso, as estruturas internas dos Tekoha procuravam não estabelecer relações de 

hierarquia e desigualdades internas, de maneira que não se formaram castas ou classes que se 

apropriavam do excedente produzido pelo conjunto da sociedade. Desta forma, há sempre 

uma “tendência à dispersão” dentre as comunidades Guaranis, em especial nos momentos de 

crise da produção.  

Isso acontecia porque essa economia doméstica não procurava um alto nível de 

produção excedente e, portanto, performava precariamente para a mentalidade da economia 

moderna, de maneira que se argumenta sobre uma subutilização das forças produtivas dentro 

13 



das tekoha.  

O conceito de “subprodução das economias domésticas”, tirado de Sahlins (1977), 

ajuda a compreender como as sociedades Guarani mantinham sua produtividade baixa, 

priorizando o consumo e a satisfação de todas as necessidades materiais com o aparecimento 

ocasional do excedente.  

Esse modo de vida dentre os Guaranis é também consequência de uma sociedade que 

prioriza o ócio acima da produção material. Atividades produtivas são constantemente 

executadas em grupos na forma de cantoria e festejo e são várias vezes interrompidas para a 

realização de cerimônias, diversões ou mesmo repouso. Missionários jesuítas narram como os 

trabalhos dentro das reduções eram feitas em formas de cantorias e festejos que eram 

admitidos pelos jesuítas uma vez que se tornava extremamente difícil fazer com que se 

colocassem ao trabalho de outra forma.  

Estes traços indicam uma territorialidade Guarani vinculada a uma noção de comum 

que não enxergava o indivíduo, mas sim a família como unidade de produção de maneira que  

a vida coletiva se integrava em seus aspectos culturais, políticos e econômicos. Vários dos 

traços que constituem este modus vivendi permanecem entre os Guaranis de hoje a despeito 

das sucessivas tentativas de aniquilamento e assimilação destes povos.  

A disputa pelo indígena na jovem colônia  

O processo colonizatório provocou a inserção forçada de novas relações com o 

trabalho e com a terra, além de novas cosmologias e noções religiosas que passam a integrar a 

sua territorialização. Este período é caracterizado pela instauração de uma relação social na 

qual o fruto do trabalho procurava estabelecer o sucesso do projeto colonizatório e a vivência 

dos colonos europeus. Para entender melhor como esse processo provocou as interações entre 

a territorialização dos povos originários e os colonizadores é necessário entender como se deu 

o processo de territorialização da própria colônia.  

A colonização da capitania de São Vicente foi um processo profundamente conectado 

com a territorialização dos povos indígenas da região e profundamente dependente da 

sujeição do trabalho dos povos que ocupavam a terra. Pasquale Petrone (1964) Luiz Felipe 

Alencastro (1977) colocam em seus estudos sobre a história da ocupação do sudeste brasileiro 

como os caminhos, os rios navegáveis e os assentamentos produzidos pelos indígenas 

serviram de porta de entrada para o colonizador Europeu para acessar as aldeias e se adentrar 

14 



no interior do continente.  

Procuravam pelos indígenas pois este não só oferecia o conhecimento local sobre os 

recursos da natureza que encontravam, mas também porque a demografia dos assentamentos 

dos portugueses ainda oferecia pouca mão de obra para que se conseguisse produzir uma 

ocupação do espaço com uma produção agrícola significativa, tornando vital, para a 

concretude do projeto colonial, a sujeição do trabalho indígena. As “Vilas”, como eram 

chamadas as primeiras ocupações dos colonos europeus, necessitavam do indígena para o 

trabalho na terra, mas também precisavam deste para sua proteção no ambiente hostil e 

recém-colonizado fazendo com que, em especial no começo do processo colonizatório, 

algumas populações locais fossem tratadas como mão de obra a ser administrada em cativeiro 

e outras como alianças importantes para garantia da permanência dos assentamentos 

portugueses.  

Essa territorialização colonial se deu de maneira extremamente confusa e desordenada 

pois foi também, em grande parte, consequência do conflito entre os agentes da colonização, 

que procuravam colocar em prática projetos distintos de colonização das terras do novo 

mundo. Os dois principais novos agentes desta territorialização eram os jesuítas e os colonos, 

cada um destes possuía sua própria apreensão do espaço produzindo lógicas de organização 

territorial conflitantes que inseriram os povos nativos em lógicas distintas de assimilação e 

sujeição da força de trabalho. É importante salientar que, como aponta Petrone (1964), apesar 

dos interesses desses agentes serem muitas vezes antagônicos, eles sempre convergiram no 

uso da mão de obra indígena, se diferenciando apenas nas formas de sujeição destes 

indivíduos.  

O jesuíta precisava do índio para a conversão católica, a ação do jesuíta era motivada 

pela presença numerosa de contingentes indígenas que constituía a matéria-prima da 

gigantesca obra de ampliação dos quadros católicos a que se propunham. Enquanto que para o 

colono, ou “vileiro”, o indígena tinha sua importância como mão de obra pois precisavam 

compensar a baixa densidade demográfica de seus assentamentos com o trabalho forçado dos 

indígenas que mantinham em cativeiro.  

Durante o começo do século XVI os missionários empregaram esforços extremos em 

encontrar e converter as aldeias do interior das capitanias, em especial a de São Vicente, onde, 

como colocado por Petrone, os jesuítas constituíram a “ponta de lança” do processo 

colonizatório, adentrando a fundo no interior da capitania e fundando os aldeamentos, ou 

povoados de fé católica onde catequizavam os nativos.  

É natural que estes projetos estivessem em constante conflito pois como aponta 

Petrone:  

“Compreende-se que o tipo de relações que logo se estabeleceram entre o  

15 



colono e o indígena não poderia satisfazer aos objetivos dos jesuítas,  

especialmente a instituição da escravatura como prática rotineira”  

(PETRONE, 1964, p.65)  

Ao longo do primeiro século de contato dos portugueses com o novo continente, a 

companhia de Jesus se preocupou em contatar grande parte das aldeias que se encontravam 

nas dependências da capitania de São Vicente, empregando esforços homéricos, atravessando 

matas densas em pequenos grupos, adentrando um território desconhecido cujo a vegetação 

lhes era estranha (Lugon, 1977).  

C. Lugon (1977) narra algumas das histórias dos principais personagens deste 

delirante exercício de fé. Com ressalvas para os romantismos empregados nestes relatos, o 

que se pode afirmar com certeza é que o empenho jesuíta foi o primeiro a abrir o caminho 

para o reconhecimento do interior do sudeste da colonia. O conhecimento dos caminhos, dos 

rios, da vegetação e da fauna completamente estranha ao olhar europeu não teria sido possível 

sem o ímpeto jesuíta em primeiro conhecer os habitantes dessas novas terras. Foram eles os 

primeiros a se preocuparem em aprender os idiomas locais, organizando-os em uma língua 

geral chamada de Tupi-Guarani.  

Os jesuítas idealizavam, a partir dessa aproximação, criar uma república católica de 

indígenas independente do mando da coroa portuguesa ou espanhola, república esta que 

chegou a se realizar durante algum tempo mais ao interior do continente. Este projeto ia de 

encontro com a sociedade escravista voltada para a exportação idealizada pelos colonos 

portugueses e espanhóis, que viam na escravização do índio uma ferramenta fundamental 

para este projeto  

Este conflito entre projetos coloniais resultou em uma legislação extremamente 

ambígua com relação ao direito do colono de se valer da escravização indígena, criando um 

impasse entre os grupos que atuavam na colonização da capitania e o império colonial. O 

atrito entre estes grupos acabou culminando na expulsão dos jesuítas da capitania de São 

Vicente durante doze anos em 1640 (Petrone, 1964)  

As leis, promulgadas através das cartas régias, são analisadas em seus pormenores por 

Petrone. Os atos do governo, estabelecidos em 1605 (5 de julho), determinavam que “ em 

nenhum caso se poderia escravizar os indígenas” e em julho de 1609 é promulgado a 

declaração de que todos os indígenas eram livres “conforme o direito, e seu nascimento 

natural”.  

Pela mesma lei, e fato significativo, a posição dos jesuítas ficava  

restabelecida, dado que lhes era confiado o “protetorado dos índios e, a  

16 



título exclusivo, a faculdade de o retirar da floresta e os instalar nas aldeias  

e outros estabelecimentos (PETRONE, 1964, 1964).  

Em 10 de setembro de 1611 sanciona-se a “ley sobre liberdade do gentio da terra, e 

guerra que se lhe pode fazer”, que, em seu texto, ao mesmo tempo reitera a liberdade do 

indígena e trazia as “guerras justas” como possibilidade do cativeiro e escravização e 

comércio de escravos.  

Desde o final do século XVI, São Paulo vivia uma crise de abastecimento de mão de 

obra, agravada pela diminuição da oferta de escravos africanos, que eram caros e difíceis de 

obter. Em resposta, os bandeirantes paulistas recorreram à captura de indígenas como uma 

solução viável e lucrativa. A economia paulista dependia diretamente da força de trabalho 

compulsória, o que tornava as missões um obstáculo intolerável para os interesses 

bandeirantes.  

Lugon (1977, p. 122) observa que "os paulistas viam nos jesuítas uma força 

estrangeira que interferia em seus direitos naturais sobre o território, enquanto os jesuítas 

viam nos bandeirantes uma ameaça constante à sua missão espiritual e à própria 

sobrevivência dos Guarani".  

Entre 1628 e 1632, Manuel Preto e Raposo Tavares lideraram expedições 

devastadoras contra as reduções do Guairá. Segundo Pasquale Petrone (1968, p. 95), essas 

expedições resultaram na captura de cerca de 50 mil indígenas, que foram levados para São 

Paulo e vendidos como escravos. Os ataques não se limitavam a saques; aldeias inteiras foram 

destruídas, e os indígenas que resistiam eram mortos ou forçados a se submeter. Esse período 

foi marcado por uma verdadeira guerra não oficial entre os jesuítas e os bandeirantes.  

Os jesuítas, percebendo que não podiam depender da proteção das autoridades 

coloniais espanholas, decidiram militarizar as reduções, autorizados pela “cédula real de 

1639”, que permitia o armamento dos Guarani para a autodefesa. Clóvis Lugon (1977) 

descreve esse momento como uma "mudança estratégica", na qual os jesuítas passaram a 

combinar seus esforços espirituais com ações militares para proteger suas comunidades.  

Luiz Felipe de Alencastro (2000) acrescenta uma perspectiva geopolítica, 

argumentando que a disputa territorial entre Portugal e Espanha estava diretamente 

relacionada ao conflito entre bandeirantes e jesuítas. Para Alencastro (2000, p. 108), as 

incursões paulistas serviam como "uma ferramenta de expansão territorial portuguesa", 

antecipando em décadas as conquistas que seriam formalizadas com o Tratado de Madri em 

1750. Os jesuítas, por sua vez, estavam empenhados em preservar a integridade das terras 

espanholas e impedir a exploração dos Guarani como mão de obra escrava.  

Bartolomeu Melià (1990) destaca que muitos caciques guarani se aliaram ativamente 

17 



aos jesuítas, liderando ações de defesa e organizando fugas estratégicas para regiões de difícil 

acesso. Melià (1990, p. 75) observa que "a aliança entre os jesuítas e as lideranças indígenas 

não era apenas de conveniência, mas uma verdadeira união de propósitos, baseada no desejo 

comum de preservar a liberdade e a cultura guarani".  

Até meados de 1640, os jesuítas já haviam adentrado o território até as margens do 

Rio da Prata, se encontrando com a fronteira dos territórios andinos controlados pelos 

colonos espanhóis. Por onde passavam construíram reduções, onde se empenharam no 

trabalho de catequização de diversas etnias Tupi Guarani.  

A criação das reduções jesuíticas no território guarani foi motivada não apenas pelo 

objetivo religioso de evangelização, mas também pela necessidade de proteção dos indígenas 

contra a crescente ameaça dos bandeirantes paulistas. Durante o século XVII, os bandeirantes 

se tornaram uma força central na expansão territorial da Coroa Portuguesa, promovendo 

incursões regulares em territórios sob domínio espanhol para capturar e escravizar indígenas. 

Esse contexto de guerra permanente entre os bandeirantes e as comunidades indígenas levou 

os jesuítas a criar um sistema de aldeias fortificadas para garantir a sobrevivência física e 

cultural dos Guarani.  

Pasquale Petrone (1968) destaca que, embora as reduções fossem inicialmente 

concebidas como espaços de evangelização e reorganização social, a pressão militar dos 

bandeirantes obrigou os jesuítas a transformá-las em verdadeiros refúgios militares, com forte 

estrutura defensiva. Petrone observa que entre 1628 e 1632, as incursões paulistas devastaram 

várias reduções, provocando um êxodo massivo dos Guarani e destruindo aldeias inteiras, 

como aconteceu em Guairá, onde pelo menos 60 mil indígenas foram capturados e vendidos 

como escravos em São Paulo (Petrone, 1968, p. 94).  

Clóvis Lugon (1977) enfatiza o papel das reduções como uma espécie de república 

autônoma dentro do mundo colonial, criada para proteger os Guarani das constantes ameaças 

externas. Para ele, a República Guarani foi uma resposta direta às investidas bandeirantes e à 

falta de proteção efetiva por parte da Coroa Espanhola, que, à época, enfrentava dificuldades 

para controlar suas colônias. Nesse cenário, os jesuítas obtiveram autorização para armar as 

reduções, treinando os próprios indígenas para a defesa de suas aldeias. Segundo Lugon 

(1977, p. 118), a introdução de armas de fogo e a organização militar dos Guarani marcaram 

um momento decisivo na história das missões: "De simples aldeias religiosas, as reduções se 

transformaram em fortalezas, onde os Guarani aprenderam não apenas a sobreviver, mas a 

resistir."  

Um episódio emblemático dessa militarização foi a Batalha de Mbororé, ocorrida em 

1641, quando os Guarani, armados e treinados pelos jesuítas, enfrentaram e derrotaram os 

bandeirantes em uma das mais importantes vitórias indígenas do período colonial. Esse evento 

18 



consolidou a posição das reduções como um espaço de resistência militar e cultural. Segundo 

Pasquale Petrone (1968, p. 145), a vitória em Mbororé não apenas garantiu a sobrevivência 

das missões, mas também alterou o equilíbrio de poder na região, estabelecendo uma relativa 

estabilidade para as reduções durante as décadas seguintes. A organização militar das 

reduções não se limitava à defesa passiva. Clóvis Lugon (1977) destaca que os caciques e 

guerreiros guarani desempenharam um papel crucial na liderança das batalhas, combinando 

táticas indígenas de guerrilha com o uso das armas europeias. Essa fusão de práticas militares 

distintas permitiu aos Guarani protegerem suas terras por mais de um século, mantendo uma 

autonomia inédita dentro do sistema colonial ibérico.  

Deste momento em diante o destino de grande parte das comunidades Guarani, se 

divide entre dois projetos reducionistas que os utilizaram como mão de obra. De um lado a 

construção da República Guarani e do outro os Aldeamentos Paulistas onde serviam de mão 

de obra para os fazendeiros locais da capitania de São Vicente.  

Aldeamentos Paulistas e o Trabalho Dos Povos Tupi-Guarani 
na Territorialização de São Paulo  

Com diversos recuos e avanços sobre a questão do uso do trabalho indígena a lei da 

coroa portuguesa acabou por favorecer a escravização. A questão se torna determinante na 

medida em que, no final do século XVII se encontram metais preciosos na colônia e os 

paulistas ameaçam não realizar mais expedições para as áreas de minas por não poderem 

contar com o contingente necessário de indígenas. É neste contexto que a Câmara Municipal 

paulistana e as autoridades reais e eclesiásticas assinam um acordo, sancionado pelas Cartas 

Régias de 26 de janeiro e 19 de fevereiro de 1696 dando início ao regime da administração e a 

efetiva escravização do indígena.  

A carta, apesar de sancionar o cativeiro, determinam que os índios deveriam ser 

tratados como indivíduos livres e serem devidamente doutrinados pelos colonos nos modos 

de vida civilizados. A formalização da administração do indígena fez com que uma série de 

regras, ligadas ao cativeiro indígena fossem adotadas:  

“1 - Fica concedida aos moradores de São Paulo e seus descendentes, por linhagem 

masculina a administração dos índios.  

2 - Os administradores deveriam viver em aldeamentos organizados dentro dos 

termos instituídos pela carta Régia  
3 - Deveriam trabalhar uma semana para si e outra para seus administradores sendo 

19 



pagos por seus trabalhos neste último caso.  

4 - Os moradores não poderiam levar mais da metade dos indígenas dos aldeamentos e 

sua ausência não poderia demorar mais de 4 meses  

5 - Metade do salário deveria ser antecipado e pago às autoridades religiosas do 

aldeamento  

6 - Não estavam aptos ao trabalho menores de 14 anos ou maiores de 60, assim como 

índias casadas ou solteiras bem como viúvas dependentes  

7 - Índias só poderiam sair em dois casos, sempre na companhia de familiares, em 

atividades apropriadas como amas de leite, no caso de casamento com escravos, estes 

ficariam livres, indo residir no mesmo aldeamento.  

8 - Na ausência de descendentes, dos administradores falecidos, os aldeamentos 

ficariam pertencendo a coroa. (Petrone, 1964)”  

No entanto, as restrições impostas pela metrópole raramente eram respeitadas. 

Alencastro (2000) enfatiza que "os aldeamentos, sob o pretexto de proteger e catequizar, 

institucionalizaram uma forma disfarçada de escravização, garantindo aos colonos um fluxo 

constante de mão de obra barata"(2000, p. 189). É neste momento que as Reduções de São 

Paulo, ou Aldeamentos, passam a funcionar exclusivamente como cativeiros de mão de obra a 

serviço dos interesses dos colonos donos de terras.  

Petrone (1964) chama de “aldeamentos”, onde eram administrados os indígenas 

cativos que poderiam servir de mão de obra para os colonizadores. A distinção entre aldeias e 

aldeamentos parte de um reconhecimento, de uma noção do colonizador, de que as “tábuas” 

indígenas se contrapunham diretamente com as cidades europeias. Neste sentido atribuíram às 

moradas indígenas o nome de aldeias, o mesmo nome dos agrupamentos rurais europeus que 

se opunham ao status elevado do “urbano”. As aldeias, portanto, eram uma organização 

espontânea das comunidades indígenas, enquanto que os “aldeamentos” preveem um projeto 

de ocupação e administração do espaço orientado para o trabalho. Mais associado ao 

planejamento urbano de ocupação ou ao menos à um “fruto de uma intenção objetiva” 

colonial.  

O sistema funcionava como um esquema de exploração organizado e 

institucionalizado. Os fazendeiros estabeleciam relações próximas com os administradores 

dos aldeamentos e requisitavam indígenas para trabalhar em suas propriedades por períodos 

que muitas vezes ultrapassavam os quatro meses estipulados pelas normas. Esses 

trabalhadores eram utilizados principalmente em atividades agrícolas, como o plantio e a  

colheita de mandioca, milho e cana-de-açúcar, além de serviços de construção, pesca e 

transporte.  

20 



Para além dos limites da capitania de São Vicente, foi instituído em 1757, o Diretório 

dos Índios, elaborado pelo governador do Grão-Pará, Francisco Xavier de Mendonça Furtado, 

que seria adotado também em outras capitanias. Foi uma tentativa oficial de reorganizar a 

administração dos indígenas, substituindo o controle jesuítico por uma gestão diretamente 

vinculada à Coroa Portuguesa. Essa política fazia parte das reformas pombalinas, que 

buscavam integrar as populações indígenas ao sistema colonial por meio da imposição de 

novos modelos culturais, econômicos e sociais.  

Essa medida procurou distanciar os Jesuítas do controle dos aldeamentos e 

enfraquecer o poder da igreja na colônia, introduzindo como administradores de alguns 

aldeamentos, a figura do administrador de indígenas, que substituía ou, em alguns casos, 

auxiliava as funções da presença jesuíta em certos aldeamentos.  

Apesar dessas tentativas de controle, a transição para o modelo estabelecido pelo 

Diretório foi marcada por inúmeras tensões. Muitos indígenas resistiram à imposição de 

novas regras, recusando-se a trabalhar nas terras dos administradores coloniais ou 

desobedecendo às ordens dos párocos. Anselmo Alfredo (2004, p. 143) aponta que "o 

Diretório tentou disfarçar o trabalho compulsório como uma forma de integração social, mas 

na prática, perpetuou a exploração econômica e a fragmentação das redes comunitárias 

indígenas".  

Segundo Anselmo Alfredo (2004), "o discurso de civilização e evangelização servia 

como uma fachada para legitimar a exploração, enquanto os fazendeiros garantiam um fluxo 

constante de trabalhadores a custo praticamente zero". Alfredo ressalta que essa relação 

profundamente desigual reforçava o domínio econômico dos colonos brancos sobre as 

comunidades indígenas, consolidando uma estrutura de poder que perdurou por séculos.  

A ausência de fiscalização efetiva permitia que os fazendeiros se valessem dos 

indígenas não apenas para o trabalho agrícola, mas também para tarefas domésticas e serviços 

em cidades vizinhas, como transporte de mercadorias. As mulheres indígenas, frequentemente 

relegadas ao trabalho interno, eram requisitadas como amas de leite, cozinheiras ou 

empregadas nas casas dos fazendeiros. Camila Salles Faria (2016) aponta que essas práticas 

contribuíam para desarticular as redes familiares indígenas, impondo novas dinâmicas sociais 

que fragilizavam as comunidades aldeadas.  

A criação dos aldeamentos levou a uma reconfiguração espacial no Planalto Paulista, 

fragmentando os territórios indígenas tradicionais e inserindo-os em um novo sistema de 

ocupação colonial. Os aldeamentos não eram constituídos apenas pelos guarani, pois, como 

coloca Petrone (1964), o tráfico de indígenas entre capitanias era muito recorrente. Luiz 

Felipe de Alencastro (2000), destaca que os “descimentos”, como era chamado o tráfico de 

indígenas entre capitanias, foram parte de uma política mais ampla de conquista e 

21 



disciplinamento das populações indígenas, inserindo-as em um sistema de exploração 

permanente, mas sem o rótulo oficial de escravidão. O autor ressalta que "os aldeamentos 

funcionavam como instrumentos de controle político e econômico, permitindo à Coroa 

Portuguesa expandir sua influência territorial enquanto satisfazia a demanda por mão de obra 

nas fazendas e centros urbanos"(2000, p. 189).  

Camila Salles Faria (2016) aponta que a política de descimentos criou verdadeiros 

"mosaicos étnicos", misturando diferentes grupos indígenas dentro de aldeamentos 

organizados para facilitar o controle. Esse processo foi parte de uma tentativa deliberada de 

enfraquecer as redes tradicionais de solidariedade entre os indígenas, impedindo a formação 

de resistências coletivas.  

Faria observa que "a convivência forçada entre povos de diferentes origens, embora 

tenha facilitado o controle colonial, também abriu espaço para a construção de novas redes 

culturais, que resultaram na criação de uma cultura híbrida e resistente"(2016, p. 48). Petrone 

(1964) coloca que a grande maioria dos aldeados pertencia ao tronco Tupi-Guarani, sendo sua 

presença nos aldeamentos tão preponderante que sua língua tornou-se uma das mais faladas 

dentre os administradores dos aldeamentos na capitania de São Vicente até meados do século 

XVIII, servindo de língua franca de comunicação mesmo dentre indígenas de etnias distintas.  

A vida dentro dos aldeamentos é resultado da nova mentalidade reinante nas terras 

colonizadas, que impõe uma nova territorialização aos povos originários, agora sujeitos a 

trabalhos forçados nas fazendas enquanto habitavam centros de catequização onde o único 

traço cultural que lhes era permitido conservar era a língua. Segundo Petrone (1964), o padrão 

de vida dos indígenas aldeados, ao longo do século XVIII é considerado “miserável”, devido 

à limitação de recursos que o regime colonial lhes destinava. As casas eram construídas de 

pau-a-pique e dispunham apenas de um ou dois cômodos, geralmente sem barreação, coberta 

com sapé. Estas casas eram pouco duráveis e eram reconstruídas várias vezes. Não havia 

muita mobília na casa, pois a maior parte dos habitantes passava o dia na roça, não dando 

tanta atenção a casa.  

A condição de vida nos aldeamentos era marcada pela extrema precariedade, como já 

analisado por Pasquale Petrone (1967). A alimentação era insuficiente, limitada a mandioca, 

milho e poucas fontes de proteína. Essa situação de subnutrição crônica fazia com que os  

indígenas aldeados se tornassem especialmente vulneráveis a epidemias e doenças de 

carência.  

A alimentação também era precária (ver Pasquale Petrone nota 903, p 326). A base da 

alimentação era farinha de mandioca, “legumes como: favas, abóboras e outros que podem 

colher da terra, folhas de mostarda e ervas cozidas...”. Quase não havia carne na alimentação 

do índio, “milho e mandioca, em muitos casos um ou o outro, e mais feijão, forneciam os 

22 



elementos para a alimentação diária. Limitada a caça, não foi substituída pela criação, ao 

mesmo tempo decrescendo o papel da pesca”. A alimentação dos padres, porém, era rica, 

expressando a desigualdade vivenciada nos aldeamentos.  

O estado se subnutrição em que viviam os aldeados, especialmente com o  

progredir do processo de abandono parcial de seus hábitos tradicionais,  

teria contribuído para que se tornassem vítimas, em geral indefesas, de  

endemias e particularmente de moléstias de carência (PETRONE, 1964,  
p.327).  

Anselmo Alfredo (2004, p. 127) reforça que "o estado de miséria nos aldeamentos não 

era apenas uma consequência das dificuldades coloniais, mas parte de uma política 

intencional de manutenção da dependência". O pouco acesso a recursos e a constante 

vigilância das autoridades religiosas e coloniais dificultavam qualquer tentativa de 

reorganização autônoma por parte dos indígenas.  

A população dos aldeamentos era composta principalmente por “mulheres, velhos e 

crianças” e, dentre as mulheres, várias viúvas. Os adultos homens eram requisitados para os 

trabalhos oficiais, e se ausentavam por meses ou até anos. A população que restava dentro dos 

aldeamentos procurava se dedicar à manutenção interna dos cultivos, da educação das 

crianças aldeadas e da vivência dos aldeados.  

Os homens, mesmo os de idade avançada, deveriam se dedicar ao cultivo do  

solo. A viúva idosa ou não, se dedicariam a fiar, fazer a louça e a preparar  

a comida, algumas também deveriam lavrar a terra. (PETRONE, 1964,  
p.327)  

 
A partir dos momentos em que se julgassem aptas para auxiliar os trabalhos na 

fazenda (muitas vezes antes da adolescência) as crianças passavam a acompanhar os pais em 

suas viagens para os ofícios.  

As crianças no aldeamento eram catequizadas e enviadas em ofícios espirituais, mas 

apesar do diretório colocar a presença de escolas nos aldeamentos, grande parte da educação 

era feita na experiência cotidiana, ensinada pelas mulheres presentes nos aldeamentos. 

Grande parte da manutenção e preservação dos costumes e tradições Guarani pode ser 

atribuída ao papel das mães guarani que, ao longo do período colonial, trataram de educar 

seus filhos fora do âmbito das escolas jesuítas, onde eram submetidos a catequese.  

No entanto, mesmo diante dessas condições adversas, os aldeamentos foram também 

23 



espaços de resistência cultural e preservação de saberes tradicionais. Camila Salles Faria 

(2016) destaca o papel das mulheres indígenas nesse processo, especialmente na transmissão 

de conhecimentos sobre a língua, as práticas agrícolas e os rituais religiosos. As mães 

guaranis, muitas vezes excluídas das atividades formais de catequização, assumiram a 

responsabilidade de educar seus filhos fora do alcance das escolas jesuíticas, garantindo a 

sobrevivência de aspectos essenciais de sua cultura. Faria (2016, p. 62) coloca que "as mães 

guaranis, ao cuidar da educação cotidiana de seus filhos, resistiram silenciosamente ao projeto 

de assimilação cultural imposto pelas autoridades coloniais".  

Grande parte do tempo era gasto na igreja, onde eram executadas as “obrigações 

espirituais”. A igreja era extremamente presente nos aldeamentos, e possuía um papel 

pedagógico central, ensinando a doutrina cristã e todas as manhãs para os pequenos da aldeia. 

Na igreja se enterravam também os mortos.  

Todos os aldeamentos possuíam festividades religiosa. Em especial as de São Miguel 

e Nossa Senhora do Rosário e outras santidades que eram festejadas em aldeamentos 

específicos. As festividades atraíam várias pessoas dos aldeamentos vizinhos, mesmo brancos 

que queriam participar da festa. As igrejas possuíam suas próprias bandas onde se fazia 

“música dos índios”.  

As festividades nem sempre corriam de maneira harmoniosa pois, como colocado 

pelos padres do diretório: “Às vezes, como no caso da festa de Nossa Senhora do Rosário, em 

São Miguel, terminavam em pancadaria grossa” (p.328). Não é de se espantar uma vez que a 

embriaguez era constante dentre os participantes da festa: “Não é de excluir que para essas 

situações concorresse um consumo respeitável de aguardente”.  

O álcool se tornou um problema tão grande dentro dos assentamentos, que a 

erradicação de seu consumo se tornou um problema constante para o diretório dos índios  

 
Os padres do diretório e aqueles responsáveis pelo aldeamento tentaram ao  

máximo inibir o consumo de álcool, mas sem sucesso, pois, com pouco  

dinheiro que ganhavam (os indígenas) quando saíam a trabalho já  

conseguiam comprar a substância, mesmo que por meios ilícitos.  

(PETRONE, 1964, p.333)  

Vários bens que circulavam dentro dos aldeamentos eram de origem externa, sendo 

abastecidos por meio de vendas nos arredores e comercializados com os padres. As vendas 

dentro dos aldeamentos passaram a existir a partir do século XIX, a primeira sendo no 

aldeamento de Pinheiros. Este comércio possibilitou com que os indígenas tivessem acesso a 

uma variedade de produtos, incluindo a aguardente.  

24 



A organização dos aldeamentos paulistas transformou profundamente a estrutura 

social e cultural das populações indígenas. A família, que anteriormente se estruturava no 

molde de famílias extensas já apresentado, passou a ser reorganizada nos moldes europeus e 

sancionada pela Igreja Católica. O matrimônio tornou-se uma instituição regulada, com a 

finalidade de impor os preceitos cristãos sobre os costumes indígenas. Apesar dessa tentativa 

de controle, ainda era comum a ocorrência de uniões ilegítimas e a presença de mães 

solteiras, algo que os párocos frequentemente criticavam, sem conseguir erradicar 

completamente.  

Segundo Pasquale Petrone (1967), até meados do século XVIII, a maioria das uniões 

ocorria entre integrantes de um mesmo assentamento, resultado do isolamento extremo dos 

aldeamentos, o que favorecia a endogamia e reforçava laços de parentesco internos. Essa 

prática, embora consolidasse uma forte coesão comunitária, também contribuiu para a 

redução da população, devido aos efeitos de consanguinidade (Petrone, 1967, p. 337).  

Os aldeamentos funcionavam como "ilhas" de população indígena, relativamente 

isoladas do processo de miscigenação mais amplo que ocorria nas áreas urbanas e rurais 

próximas. Esse isolamento, no entanto, começou a diminuir a partir da segunda metade do 

século XVIII, quando fazendas de colonos brancos passaram a se instalar ao redor dos 

aldeamentos, requisitando cada vez mais o trabalho indígena (Petrone, 1967, p. 328). Essa 

aproximação levou ao estabelecimento de relações rotineiras entre as fazendas e os 

aldeamentos, bem como ao surgimento de vínculos de parentesco entre famílias de diferentes 

aldeamentos.  

Além disso, a organização familiar nos aldeamentos refletia tanto as imposições 

coloniais quanto às estratégias indígenas de adaptação e sobrevivência. Pasquale Petrone 

(1967) aponta que, apesar das tentativas de normatização, as redes familiares mantiveram uma 

flexibilidade típica das comunidades indígenas, adaptando-se às novas condições sem 

abandonar completamente suas práticas tradicionais. A presença de mães solteiras e viúvas, 

frequentemente criticada pelos administradores coloniais, demonstra a capacidade dessas 

mulheres de reconstruir suas vidas em meio às adversidades, muitas vezes assumindo o papel 

de chefes de família e sustentando seus filhos por meio do trabalho agrícola e doméstico 

(Petrone, 1967, p. 337).  

O processo de declínio e extinção dos aldeamentos foi gradual, mas se acelerou nas 

últimas décadas do século XVIII e no início do século XIX. Com a crise do sistema colonial e 

a mudança nas prioridades econômicas da Coroa, os aldeamentos perderam sua função 

estratégica. A população indígena dos aldeamentos diminuiu drasticamente, devido à fuga, à 

assimilação cultural forçada, à alta mortalidade causada por epidemias e ao trabalho exaustivo 

25 



nas fazendas.  

Verifica-se a partir destes relatos que a sujeição do trabalho Guarani na colônia cria 

uma situação muito particular de vivência, onde coexistem determinados traços próprios do 

período pré-colonial, como o cultivo em terras compartilhadas e o idioma Tupi-Guarani, com 

as tradições católicas de culto e constituição de famílias nucleares que se estruturam pelo 

casamento, além da economia escravista que impele ao cativeiro e à sujeição forçada ao 

trabalho nas fazendas.  

Sobretudo se tratam de comunidades intrinsecamente ligadas ao processo colonial e 

seu desenvolvimento. Trata-se de um escravismo indígena que atua no centro da expansão das 

capacidades produtivas das fazendas de São Vicente e, por consequência, uma importante 

frente de ocupação das terras que hoje configuram os municípios da região metropolitana de 

São Paulo.  

Se passamos para o entendimento do desenvolvimento histórico do capitalismo no 

território da colônia, podemos observar os aldeamentos como parte da constituição da 

acumulação primitiva, que constrói gradativamente relações singulares que aludem a lógica e 

o ordenamento da produção capitalista na terra que viria a se suceder mais tarde.  

Nota-se que, diferentemente da escravização negra, o indígena conseguia acesso 

direto ao dinheiro ao executar determinados tipos de trabalho, motivo pelo qual eram capazes  

de ter acesso a mercadorias ilícitas como álcool. As longas expedições a trabalho nas fazendas 

provocaram uma nova forma para a reprodução para aqueles que permaneciam dentro dos 

aldeamentos, que agora precisavam mediar suas relações constantemente com o dinheiro para 

suprir a falta de bens básicos encontrada nos aldeamentos.  

Essa crescente mediação de bens com o mundo externo provavelmente levou ao 

abandono do cultivo coletivo e a adoção de uma noção mais particular de propriedade, onde 

cada família possuía um pedaço de terra particular para a sua produção  

Havia também querelas relacionadas à terra. Até meados do século XVIII  

os superiores resolviam todos os problemas relativos ao cultivo. Mas a  

partir do final do século passou-se a se definir a tendência de cada família  

permanecer em um pedaço de terra, bem como foi-se tornando cada vez  

mais angustiante lavrar o solo devido a espoliação sofrida pelos  

aldeamentos (PETRONE, 1964, p.334)  

A partir do séc. XVIII o Tupi-Guarani deixa de ser ensinado nas escolas, e se passa a 

incentivar a assimilação dos aldeados, indicando já uma crise dos aldeamentos devido ao 

26 



próprio regime de estabelecimento de relações de trabalho propriamente capitalista sobre a 

terra, processo que já vinha acontecendo no Brasil desde a Lei de Terras de 1850. Com o 

estabelecimento da propriedade privada no latifúndio e o assalariamento do trabalhador rural, 

o cativeiro deixou de ser um instrumento interessante para grande parte das elites agrárias do 

sudeste. No começo do século XIX os aldeamentos são desfeitos e grande parte de seus 

residentes passam então a habitar “aldeias urbanas”.  

O Diretório dos Índios foi oficialmente extinto em 1798, marcando o fim formal da 

política de administração em cativeiro dos indígenas. Após o fim do diretório, muitos 

aldeamentos foram simplesmente abandonados ou transformados em fazendas privadas, 

enquanto os indígenas que ainda permaneciam neles foram dispersos ou absorvidos pelas 

camadas mais pobres da população colonial.  

Camila Salles Faria (2016) aponta que não há registros muito confiáveis sobre o 

destinos dos indígenas após o fim dos aldeamentos, mas provavelmente os rumos tomados 

pelas comunidades indígenas aldeadas foram múltiplos como: integração nas vilas e cidades, 

onde se tornaram trabalhadores urbanos precarizados; absorção pelas fazendas como 

trabalhadores “livres”, mas em condições de extrema exploração ou ainda a fuga para regiões  

mais remotas, onde tentaram reconstruir comunidades tradicionais, longe do alcance das 

autoridades coloniais.  

Muitos indígenas que permaneceram próximos às cidades mantiveram-se invisíveis 

aos olhos das autoridades coloniais, misturando-se à população mestiça e preservando 

práticas culturais em segredo. Segundo Luiz Felipe de Alencastro (2000), esse processo de 

invisibilização foi um elemento-chave para a sobrevivência de algumas tradições indígenas, 

mas também contribuiu para a falsa ideia de que as populações indígenas haviam 

desaparecido das áreas urbanas.  

Olhando para o contexto em que foram desmontados os aldeamentos, podemos 

entender que diversas mudanças ocorreram com relação a sua identidade e modo de vida ao 

longo dos séculos em que foram submetidos ao cativeiro. Sobretudo sua incorporação ao 

modo de produção mercantilista da colônia e a inserção de diversos valores próprios da 

catequese jesuíta constituíram a reordenação espacial e simbólica com que estes cativos 

lidavam com sua territorialidade.  

A adoção do Tupi-Guarani, ou “língua geral” dentro dos aldeamentos, sugere que 

diversas populações “descidas” oriundas de outros processos de interiorização dos colonos ao 

longo da costa brasileira foram incorporadas à cultura Guarani ao longo do período colonial, 

resultando em uma identidade e territorialidade que se fixava na oposição ao colonizador, 

dado que grande parte destes povos permaneceu com suas crenças, preferindo não se 

assimilarem com as populações brancas após o fim destes aldeamentos.  

27 



O projeto reducionista perpetrado pelos jesuítas na região do Guaíra na América 

espanhola foi substancialmente distinto, e está diretamente relacionado com a origem da 

identidade Guarani Mbya, uma vez que se fez através de uma diferenciação entre os 

indígenas reduzidos e aqueles que adentraram a mata procurando manter seu modo de vida.  

República Guarani (Os M'bya e o vale do Guaíra no Paraguai)  

Entre os anos de 1610 e 1768, as reduções jesuíticas espalhadas pela região da Bacia 

Cisplatina foram concebidas como vilarejos autossuficientes, organizadas para evangelizar e 

proteger os indígenas da escravidão praticada pelos colonos portugueses e espanhóis. Mas 

também como parte de um projeto civilizatório mais amplo, que procurava sedentarizar o 

indígena e educá-lo em uma espiritualidade e uma língua estrangeira. Este processo resultou  

em profundas transformações sociais, culturais e econômicas para os Guarani ocasionando na 

formação das sub-etnias Mbyá, Kaiowá e Nhandeva.  

As reduções jesuíticas foram uma resposta direta às pressões coloniais sobre o 

território guarani e à exploração da mão de obra indígena pelos colonos espanhóis e 

portugueses. Desde o início do século XVII, os jesuítas instalaram aldeias organizadas com o 

objetivo de proteger os Guarani da escravização e de integrá-los à cultura cristã. Segundo 

Clóvis Lugon, a República Guarani era "uma experiência única na história das missões", uma 

tentativa de construir uma "sociedade cristã perfeita" (LUGON, 1981, p. 42).  

Diferentemente dos aldeamentos paulistas, as reduções eram aldeias bem estruturadas, 

muitas vezes com milhares de habitantes. Clóvis Lugon descreve a República Guarani como 

uma "cidade ideal", com igrejas, escolas, oficinas e áreas de cultivo bem organizadas 

(LUGON, 1981). Os indígenas tinham suas tarefas definidas, mas havia uma estrutura 

comunitária que respeitava parcialmente as lideranças indígenas tradicionais, como os 

caciques e xeramõi, que serviam de mediadores culturais (MELIÀ, 1986).  

Clóvis Lugon (1977) descreve que a estrutura de trabalho nas missões era baseada na 

produção comunitária, ou seja, todos os indígenas participavam das atividades produtivas em 

conjunto, e os resultados do trabalho eram compartilhados. Helène Clastres (1978) observa 

que “o trabalho agrícola era central na organização das reduções, e cada família recebia um 
lote de terra para cultivar, sob a supervisão dos missionários” (CLASTRES, 1978, p. 115). 

Cada família recebia uma pequena parcela de terra para cultivar, mas havia também grandes 

áreas onde se praticava os cultivos em mutirão, supervisionados pelos jesuítas.  

A vida nas reduções era marcada por uma rotina estruturada e pelo controle rigoroso 

dos jesuítas sobre todos os aspectos da comunidade. Os jesuítas introduziram ferramentas 
28 



metálicas, novas técnicas agrícolas e conhecimentos de construção, transformando a 

economia indígena. Helène Clastres (1978) observa que “o trabalho agrícola era central na 
organização das reduções, e cada família recebia um lote de terra para cultivar, sob a 
supervisão dos missionários” (CLASTRES, 1978, p. 115).  

Lugon descreve com detalhes o funcionamento da economia das reduções. Grande 

parte da produção agrícola e artesanal era destinada ao abastecimento das próprias aldeias, 

isso garantia a segurança alimentar e a manutenção das atividades cotidianas. O excedente era 

trocado ou vendido em centros coloniais próximos, como Assunção, Corrientes e Buenos 

Aires. Produtos como erva-mate, algodão, tecidos e instrumentos musicais eram muito 

valorizados. A receita obtida com o comércio do excedente era utilizada para comprar as 

ferramentas e materiais que não eram produzidos localmente; construir novas igrejas, escolas  

e reforçar a segurança das missões contra ataques externos. Segundo Clóvis Lugon (1981), "a 
organização econômica das missões era uma combinação singular de autossuficiência 
comunitária e economia de mercado, sempre controlada pelos jesuítas para evitar a 
exploração dos indígenas” (LUGON, 1981, p. 65)  

Apesar da produção organizada e do comércio de excedentes, as missões jesuíticas 

não permitiam a acumulação privada de riqueza. Toda a produção e os lucros eram 

controlados pelos jesuítas e revertidos para o bem comum. Esse modelo refletia tanto os 

princípios da Igreja quanto a própria tradição guarani de evitar a concentração de poder 

econômico em indivíduos ou famílias específicas. Egon Schaden (1954) destaca que "essa 
ausência de acumulação privada evitou o surgimento de desigualdades internas, mantendo o 
caráter comunitário da economia guarani” (SCHADEN, 1954, p. 71).  

Relatos de missionários destacam que, para motivar os Guarani a participar das 

atividades produtivas, o trabalho muitas vezes era realizado em formas de cantoria, música e 

celebrações coletivas. Os Guarani continuavam praticando o trabalho agrícola em grupo, com 

pausas para danças e festivais tradicionais. Embora os jesuítas tentassem impor uma ética de 

trabalho europeia, eles acabaram adaptando-se ao ritmo guarani, respeitando parte dessa 

cultura festiva. Pierre Clastres (1975) comenta que "o trabalho nunca se tornou uma 
obrigação exaustiva para os Guarani; mesmo nas reduções, havia espaço para o ócio, a festa 
e a espiritualidade” (CLASTRES, 1975, p. 54).  

Além do trabalho agrícola, a educação também foi parte fundamental da vida nas 

missões, onde crianças guaranis aprendiam, junto com a religião cristã, os ofícios da música,  

da leitura e das habilidades manuais. Pasquale Petrone (1976) coloca que “os jesuítas 
utilizaram a música como uma ferramenta de evangelização, formando corais indígenas que 
se tornaram famosos em toda a região” (PETRONE, 1976, p. 123).  

A religião cristã era o eixo central da educação nas reduções. Segundo Bartolomeu 

29 



Melià (1986),  

[...] a catequese foi uma forma de diálogo intercultural, mas também de 
controle ideológico, já que buscava moldar a visão de mundo dos Guarani 
segundo preceitos cristãos (MELIÀ, 1986, p. 93).  

Desde cedo, as crianças participavam de aulas de catequese, aprendendo os 

fundamentos do cristianismo, orações, hinos religiosos e histórias bíblicas. O ensino religioso 

era feito em língua guarani, o que facilitava a compreensão e permitia maior integração  

cultural. Os jesuítas também ensinavam conceitos morais e cívicos, alinhados à doutrina 

cristã.  

Além da catequese e da música, os jesuítas ensinaram leitura e escrita, principalmente 

em língua guarani, mas também introduziram o espanhol e o latim. Melià (1999) ressalta a 

importância da alfabetização: "O domínio da escrita em guarani deu aos indígenas uma nova 
ferramenta para a preservação cultural e a comunicação entre diferentes comunidades” 
(MELIÀ, 1999, p. 108). A alfabetização foi incentivada para facilitar o ensino religioso e a 

administração das aldeias. Os Guarani alfabetizados desempenhavam funções administrativas, 

como escrivães, assistentes religiosos e professores auxiliares. Muitos documentos das 

reduções — cartas, relatos e até partituras musicais — foram escritos por indígenas.  

A arquitetura das missões combinava influências europeias e elementos indígenas, 

resultando em construções funcionais, mas adaptadas ao clima e às condições locais. As casas 

nas reduções eram retangulares, construídas de adobe ou madeira, com telhados de palha ou 

telhas de barro. Cada casa abrigava várias famílias, com divisões internas simples. Ao 

contrário das teýi-oga tradicionais, as casas nas missões tinham espaços mais definidos para 

dormir, comer e trabalhar, o que reforçava a segmentação do cotidiano.  

A arquitetura religiosa foi um dos maiores destaques das missões, com a construção 

de igrejas monumentais, muitas vezes decoradas com esculturas e pinturas feitas pelos 

próprios Guaranis. As igrejas eram grandes e suntuosas, inspiradas no estilo barroco europeu, 

mas adaptadas ao contexto local. Pasquale Petrone (1976) destaca a importância dessas 

igrejas: "As igrejas das missões não eram apenas espaços de culto, mas também símbolos de 
poder e identidade cultural, onde a arte indígena floresceu sob a orientação dos jesuítas” 
(PETRONE, 1976, p. 137). Altares e retábulos eram adornados com elementos da fauna e 

flora nativas, resultando em uma arte sacra híbrida, que misturava simbolismo cristão e 

guarani. As capelas menores serviam para celebrações mais íntimas e rituais cotidianos.  

O planejamento do espaço dentro das reduções também era bem distinto, pois as 

missões foram cuidadosamente idealizadas a partir de modelos urbanísticos europeus, com 

ruas retas e uma divisão clara dos espaços comunitários. Clóvis Lugon (1981) descreve essa 

30 



organização como uma "cidade ideal cristã", projetada para facilitar o controle social e 

religioso: "A disposição dos espaços nas reduções refletia a lógica europeia de ordem e 
disciplina, mas adaptada ao modo de vida comunitário dos Guarani” (LUGON, 1981, p. 83).  

Essa estrutura representava uma ruptura significativa em relação às aldeias 

tradicionais guarani (tekoha) que eram organizadas sem uma divisão rígida entre espaços de 

trabalho, moradia e celebração. A estrutura típica de uma redução jesuítica incluía: uma praça 

central, onde ficavam a igreja, a escola, a casa dos jesuítas e os edifícios administrativos; 

casas de moradia coletiva, que se localizavam ao redor da praça e as áreas produtivas, que 

ficavam fora do núcleo urbano, onde ficavam os campos agrícolas, hortas e oficinas 

artesanais. A divisão espacial nas missões tinha como objetivo organizar e controlar o 

cotidiano dos indígenas, separando no tempo e no espaço as atividades de trabalho, lazer e 

moradia, o que representava uma ruptura com a vida tradicional guarani, em que não havia 

uma distinção nítida entre essas atividades.  

A organização das reduções impactou diretamente a estrutura familiar dos Guarani, 

que era baseada em um sistema de famílias extensas e habitação comunal. Segundo Egon 

Schaden (1954),  

{...] a reorganização das famílias nas missões resultou na fragmentação 
parcial das estruturas parentais tradicionais, mas manteve certa 
continuidade, principalmente na educação das crianças dentro das casas 
comunais (SCHADEN, 1954, p. 92).  

Antes das missões, as famílias guaranis viviam juntas em grandes casas comunais, 

compostas por um casal mais velho, suas filhas casadas, os genros e a geração seguinte. Nas 

missões, as casas coletivas foram mantidas, mas com um modelo mais segmentado e 

padronizado, e as famílias extensas passaram a ser separadas em unidades menores, o que 

enfraqueceu a coesão tradicional das famílias grandes. A estrutura patrilinear (onde a 

autoridade masculina era central) foi parcialmente substituída por uma organização mais 

controlada pelos jesuítas, que supervisionavam o cotidiano das famílias (Schaden, 1954).  

Contudo, apesar das tentativas de assimilação cultural, muitos indígenas mantiveram 

práticas tradicionais em segredo. Bartolomeu Melià aponta que “mesmo dentro das reduções, 
os Guarani continuavam a celebrar seus rituais de forma clandestina, preservando sua 
espiritualidade e identidade cultural” (MELIÀ, 1999, p. 101).  

Os Guaranis acreditavam no poder dos xeramõi (xamãs, sábios espirituais ou 

curandeiros), que desempenhavam um papel central em rituais de cura e proteção espiritual. 

Esses rituais eram acompanhados por cânticos sagrados, conhecidos como ayvu rapyta, que 

31 



transmitiam ensinamentos ancestrais e fortaleciam a conexão com os espíritos protetores.  

Segundo León Cadogan (1959), esses cânticos eram considerados pelos jesuítas como 

"superstições perigosas" e, por isso, proibidos. Ele relata que muitos xeramõi foram 

perseguidos e punidos quando tentavam continuar suas práticas dentro das reduções: "A 
sabedoria ancestral dos cantores espirituais era vista como uma ameaça à hegemonia cristã, 
sendo reprimida violentamente pelos missionários” (CADOGAN, 1959, p. 77).  

Outra forma de resistência dos povos guarani foi a manutenção das antigas redes de 

caminhos, abertos ao longo dos séculos de ocupação guarani, que atravessavam florestas, 

campos e cursos fluviais, interligando aldeias e territórios em uma vasta área que hoje 

abrange partes do Brasil, Paraguai, Argentina e Uruguai. Esses caminhos eram essenciais para 

a sobrevivência e preservação da cultura guarani, funcionando como veias de comunicação 

entre comunidades distantes, tanto nas missões quanto nas aldeias livres.  

Antonio Ruiz de Montoya, cronista jesuíta, foi um dos primeiros a escrever, em 

“Conquista Espiritual del Paraguay” (1639), sobre o uso das trilhas e das rotas fluviais pelos 

Guarani para navegar pelos rios Paraná e Paraguai, registrando uma alta mobilidade guarani 

durante o período missioneiro. Bartolomeu Melià (1999) destaca que  

[...] a mobilidade e o conhecimento profundo do território deram aos 
Guarani uma vantagem estratégica, permitindo-lhes resistir ao controle 
europeu e preservar suas tradições (MELIÀ, 1999, p. 112).  

As trilhas permitiam que os Guarani se comunicassem fora do controle jesuítico, 

transmitindo mensagens entre as aldeias e organizando celebrações clandestinas nas florestas 

próximas. Mensageiros (tupãmba’é) percorriam longas distâncias para levar informações 

entre as missões e os grupos nômades na floresta enquanto os xamãs (xeramõi) 
frequentemente utilizavam essas trilhas para fugir das missões e continuar suas práticas 

religiosas tradicionais em segurança.  

Em momentos de crise, como durante conflitos armados ou repressão religiosa, os 

Guarani usavam essas trilhas para fugir das missões e buscar refúgio em locais de difícil 

acesso na floresta. Muitas dessas fugas não eram aleatórias, mas cuidadosamente planejadas 

com base no conhecimento ancestral das rotas.  

Meliá aponta que em diversos momentos entre 1650 e 1768 ocorreram fugas em 

massa, especialmente em resposta à tentativa de sedentarização forçada e repressão religiosa 

(MELIÀ, 1986, p. 87). E mesmo após a expulsão dos jesuítas em 1768, essas redes 

continuaram sendo usadas para reorganizar novas aldeias, muitas das quais mantêm sua 

localização até hoje. Como colocado por Pierre Clastres (1975)  

32 



[...] a dispersão estratégica dos Guarani, facilitada por essas redes de 
caminhos, foi uma forma de resistência contra o poder colonial, garantindo a 
continuidade de seu modo de vida (CLASTRES, 1975, p. 72).  

As trilhas não apenas facilitavam o deslocamento físico, mas também tinham um 

significado espiritual. Certos pontos ao longo das rotas, como fontes de água, montes e 

clareiras na floresta, eram locais de encontro para líderes religiosos e grupos familiares.  Estes 

espaços eram considerados lugares sagrados, onde os Guarani realizavam rituais de 

purificação ou renovação espiritual. Maria Inês Ladeira (1988) ao se referir a estes espaços 

aponta que  

[...] esses pontos de encontro eram espaços de resistência cultural, onde os 
Guarani podiam reafirmar sua identidade e se preparar para o próximo ciclo 
de peregrinação em busca da Terra Sem Males (LADEIRA, 1988, p. 101).  

Muitas dessas trilhas continuam existindo até hoje, sendo usadas por comunidades 

guarani contemporâneas. Em regiões como o Parque Nacional do Iguaçu (Brasil) e a reserva 

de Misiones (Argentina), trilhas antigas ainda são usadas para mobilidade e práticas culturais 

tradicionais. Essas redes também se tornaram pontos de articulação política e territorial, 

ajudando os Guarani a reivindicar direitos sobre terras ancestrais.  

Há de se pensar no papel que estes caminhos tiveram na reconstrução da presença 

Guarani dentro o Sul e Sudeste Brasileiro e se havia uma comunicação com as comunidades 

indígenas que se situavam do interior brasileiro para as encostas. Inferir sobre este assunto 

não é muito fácil devido a devastação que provavelmente apagou grande parte dos possíveis 

caminhos.  

A tentativa de supressão das migrações praticadas pelos Guarani talvez tenha sido 

ainda mais determinante na relação dos Guaranis com as reduções. Egon Schaden (1954) 

afirma que “a mobilidade guarani era uma expressão fundamental de sua cultura, sendo 
difícil para muitos indígenas adaptar-se à vida sedentária das reduções” (SCHADEN, 1954, 

p. 88). A Terra Sem Males era um elemento central da espiritualidade guarani. Segundo a 

tradição, seria um local de harmonia perfeita, onde não existiriam doenças nem sofrimentos. 

Esse ideal impulsionava a constante mobilidade dos Guarani, que frequentemente deixavam 

suas aldeias em longas peregrinações em busca desse território sagrado. Bartolomeu Melià 

(1986) destaca que "as peregrinações religiosas eram vistas pelos jesuítas como rebeldia, e 
muitas vezes os guias espirituais eram presos ou expulsos das reduções” (MELIÀ, 1986, p. 

63).  

A experiência das reduções provocou uma série de continuidades e rupturas na cultura 

33 



guarani. Por um lado, a introdução de novas tecnologias e a reorganização das comunidades 

em aldeias permanentes e sedentárias alteraram profundamente os padrões de subsistência e a 

relação dos indígenas com o território. Pierre Clastres (1975) argumenta que  

[...] o sedentarismo forçado nas reduções representou uma ruptura 
radical no modo de vida dos Guarani, que tradicionalmente 
valorizavam a mobilidade e a busca constante pela Terra Sem Males 
(CLASTRES, 1975, p. 52).  

O Vale do Guairá, no atual território do Paraguai, é frequentemente citado como o 

ponto de origem da divisão entre as sub-etnias Guarani. León Cadogan (1959) argumenta que 

a formação dessas sub-etnias foi diretamente influenciada pelas experiências distintas dentro 

das reduções. Segundo ele, os Mbyá resistiram de forma mais intensa à sedentarização, 

mantendo sua mobilidade e suas práticas espirituais tradicionais, enquanto os Kaiowá e 

Nhandeva se adaptaram de maneira mais profunda ao modo de vida das missões 

(CADOGAN, 1959, p. 89). Rafael Mendes Júnior (2005) reforça essa análise, destacando a 

importância das migrações internas dentro das reduções como fator de diferenciação cultural. 

Ele afirma que “as diferentes sub-etnias emergiram como respostas às demandas das missões 
e à necessidade de adaptação a novos contextos” (MENDES JÚNIOR, 2005, p. 67).  

Os Mbyá, conhecidos por sua forte resistência à sedentarização, continuaram 

praticando rituais religiosos clandestinamente e mantiveram a mobilidade territorial, muitas 

vezes deixando as missões para buscar a Terra Sem Males. Segundo Bartolomeu Melià 

(1999), os Mbyá se recusavam a abandonar a cosmologia tradicional e frequentemente 

entravam em conflito com os missionários.  

A busca constante pela Terra Sem Males fez dos Mbyá um povo errante, que 
preservou melhor do que qualquer outro grupo a espiritualidade original dos 
Guarani (MELIÀ, 1999, p. 91).  

 

Essa insistência na mobilidade e autonomia religiosa levou os Mbyá a se 

diferenciarem dos demais grupos, consolidando uma identidade marcada pela forte ligação 

com a floresta e pela visão de que a vida sedentária não era compatível com seus valores 

culturais.  

Ainda assim, o contato com as missões provocou uma assimilação de vários 

elementos da cultura cristã na cosmologia Guarani M’bya. Uma interessante associação 

34 



apontada por Meliá (1999) é a figura de Jesus Cristo, que passou a ser entendida pelos M’bya 

como um equivalente aos seus líderes espirituais tradicionais, os xeramõi. Segundo 

Bartolomeu Melià, Jesus foi visto não apenas como o redentor cristão, mas como um ser 

espiritual poderoso, que protege os Guarani e oferece orientação espiritual (MELIÀ, 1999, p. 

104).  

Outro sincretismo praticado pelos M’bya é o culto a santos cristãos, relacionando-os a 

espíritos protetores ou forças da natureza já presentes em sua tradição espiritual. Imagens de 

santos e cruzes passaram a ser veneradas ao lado de símbolos tradicionais guarani. A Virgem 

Maria foi associada à figura de uma mãe espiritual e protetora, ganhando destaque como 

símbolo de proteção e cuidado. Maria Inês Ladeira (1988) observa que  

[...] a veneração de santos entre os Mbyá nunca foi uma simples reprodução 
do catolicismo europeu, mas uma forma de relacionar as figuras cristãs às 
entidades espirituais já conhecidas pelo povo (LADEIRA, 1988, p. 97).  

Os hinos religiosos cristãos também foram incorporados à tradição de cânticos 

sagrados Mbyá (ayvu rapyta). Esses cânticos eram originalmente usados para transmitir 

ensinamentos ancestrais e invocar proteção espiritual. Nas missões, muitos hinos em guarani 

foram criados pelos jesuítas para ensinar doutrinas cristãs, mas os Mbyá os reinterpretavam 

essas canções com um significado próprio, conectando-os à sua visão de mundo. León 

Cadogan (1959) afirma que "esses cânticos, embora cristãos na forma, preservam uma 
essência profundamente guarani, servindo como pontes entre o mundo indígena e a doutrina 
cristã” (CADOGAN, 1959, p. 89).  

As reduções jesuíticas chegaram a abrigar mais de 100.000 indígenas Guarani, 

distribuídos em cerca de 30 missões localizadas na região da Bacia do Prata, entre os atuais 

territórios do Brasil, Paraguai e Argentina (MELIÀ, 1986). Esse modelo de organização, 

baseado no trabalho coletivo, na educação cristã e na preservação parcial da língua e das 

tradições guarani, alcançou grande prosperidade, mas acabou chamando a atenção das coroas  

ibéricas e dos colonos locais, que passaram a ver os jesuítas como uma ameaça ao controle 

direto da região (LUGON, 1981).  

O Tratado de Madri, assinado em 1750 entre Portugal e Espanha, foi o primeiro 

grande golpe contra a estrutura das reduções jesuíticas. O tratado redefiniu as fronteiras 

coloniais sul-americanas, transferindo para Portugal parte do território das missões jesuíticas, 

incluindo sete reduções situadas na margem oriental do Rio Uruguai, no atual estado 

brasileiro do Rio Grande do Sul (PETRONE, 1976).  

Essa transferência territorial gerou forte resistência entre os Guarani, que se recusaram 

35 



a abandonar suas terras ancestrais para ceder espaço aos colonizadores portugueses, a 

imposição do tratado foi percebida como uma ameaça existencial para o povo guarani, que 

decidiu resistir militarmente. Essa resistência ao Tratado de Madri culminou na Guerra 

Guaranítica, um dos episódios mais sangrentos da história colonial sul-americana. Liderados 

por Sepé Tiaraju, figura que se tornou símbolo da resistência indígena, os Guarani das sete 

reduções afetadas entraram em confronto com tropas luso-espanholas (MELIÀ, 1986).  

Os primeiros combates, em 1754, resultaram em vitórias pontuais dos Guarani, que 

conheciam profundamente o território e utilizaram táticas de guerrilha para enfrentar os 

soldados europeus (CLASTRES, 1975). No entanto, o número e o poder de fogo das tropas 

luso-espanholas acabaram prevalecendo. Em 1756, na Batalha de Caibaté, milhares de 

Guarani foram mortos, incluindo Sepé Tiaraju, que foi assassinado pouco antes do confronto 

final (MENDES JÚNIOR, 2005). A derrota marcou o fim da resistência organizada e deixou 

as reduções vulneráveis à ocupação portuguesa.  

Em 1767, o rei Carlos III da Espanha decretou a expulsão da Companhia de Jesus de 

todas as colônias, logo após a decisão portuguesa em 1759 (LUGON, 1981). Essa medida foi 

motivada por desconfianças políticas e pela crescente influência dos jesuítas, que eram vistos 

como uma ordem poderosa e autônoma, capaz de desafiar a autoridade real.  

Com a expulsão dos jesuítas em 1767, as terras das missões foram confiscadas pelas 

coroas ibéricas e posteriormente redistribuídas, servindo a interesses coloniais e privados. 

Sem a presença jesuítica, o sistema produtivo das reduções colapsou, e grande parte dessas 

terras foi convertida em fazendas de criação de gado e propriedades agrícolas privadas 

(MELIÀ, 1986, p. 87). Estancieiros e grandes proprietários rurais receberam vastas extensões 

de terras, transformando as áreas agrícolas das missões em fazendas comerciais, 

especialmente para a produção de carne e couro.  

No decorrer do século XIX, colonos europeus ocuparam a região, fundando vilas e 

cidades onde antes estavam as reduções, contribuindo para o surgimento de uma nova 

configuração territorial na região da Bacia do Prata (CLASTRES, 1975, p. 72).  

Apesar dessas rupturas, os Guarani demonstraram uma notável capacidade de 

adaptação e resistência. A preservação da língua e a manutenção de rituais sagrados foram 

estratégias fundamentais para garantir a continuidade de sua cultura. Segundo Melià (1999), 

“o espírito coletivo dos Guarani foi crucial para sua sobrevivência cultural, mesmo em meio 
às pressões externas mais severas” (MELIÀ, 1999, p. 114).  

36 



Migrações Guarani  

A motivação para a migração Guarani é o motor de intenso debate tanto na 

antropologia que procura estabelecer as razões para as migrações recentes deste povo, quanto 

para a arqueologia que procura estabelecer sua forma de dispersão populacional no período 

pré-colonial. As pesquisas sobre o assunto convergem para um papel central dos xamãs 

dentro das aldeias e suas visões, que orientavam seu povo para uma migração em direção à 

“terra sem mal”.  

Nimuendaju (1987 [1919]) etnólogo alemão, foi o primeiro a se debruçar sobre tema 

das migrações Guarani. Este pesquisador narrou sobre 3 grandes fluxos migratórios que saíam 

do Mato Grosso do Sul em direção ao litoral paulista, em todos os casos o grupo era 

conduzido por Xamãs que os guiavam para a “Terra Sem Mal”.  

A migração para a terra sem mal descrita por Nimuendaju como uma peregrinação 

para fugir do fim do mundo (cataclismologia). Este argumento surge a partir de um mito 

Guarani (p.189), coletado por Nimuendajú enquanto acompanhava alguns destes Guaranis 

migrantes, que falava sobre um dilúvio que teria destruído o mundo antigo e dado origem a 

uma nova terra enferma e imperfeita.  

Cadogan (1959) e Helene Clastres (1957), em seus contatos com os Guarani da região 

do Guaíra elaboraram sobre a teoria de Nimuendajú, colocando que a migração Guarani vem 

da crença de que o mundo será destruído novamente e estaria sendo preconizado pelos  

xamãs, de maneira a provocar o grande êxodo de Guaranis da região do Guaíra, em direção 

ao litoral paulistano.  

Para estes pesquisadores a “terra sem mal” se trata de uma terra além do oceano 

atlântico, e é possível alcançá-la ainda em vida. Portanto o assentamento dos Guarani M’bya 

no sudeste brasileiro teria sido uma opção gerada a partir da incapacidade de cruzar o 

atlântico, o que levou Nimuendajú a procurar, por diversas vezes convencer os migrantes 

Guarani a se assentarem ao longo da costa ao invés de se entregarem à empreitada mortal.  

Outros pesquisadores (Schaden 1962, Cadogan 1959, e Meliá 1991), que se 

debruçaram sobre esta questão notaram que nem todas as sociedades Guarani possuíam uma 

ênfase no fim do mundo ligada em parte a cataclismologia mas consideram também um 

desejo de completude físico-espiritual. Para eles a terra sem mal é encontrar onde os Guarani 

conseguissem assegurar sua reprodução física e cultural (nhandereko). Esta terra não está do 

outro lado do oceano e chegar lá não significa tornar-se imortal.  

Schaden (1962) chega a argumentar que a hipótese do cataclísmica da destruição do 

mundo estaria associada ao mito bíblico do dilúvio, e portanto mais associada às aldeias 

37 



Guarani cujo os antepassados estiveram em contato com os jesuítas. (p.190) Enquanto que 

para outras aldeias a migração estaria associada à procura do paraíso onde as condições de 

vida permitissem alcançar uma completude físico-espiritual ou “aguydjê”.  

Estas migrações, em grandes levas de famílias como as que observadas por 

Nimuendaju que se deslocavam dos vales paraguaios em direção ao Mato Grosso, ao Paraná e 

ao litoral paulista cessaram na segunda metade do século XX (Clastres). Segundo Hélene 

Clastres isso se deu por causa da mudança de papel dos xamãs, que deixaram de ser os 

profetas que mobilizaram a busca pela terra sem mal no mundo real, para se tornarem 

pensadores, que especulam sobre esta terra mantendo ela viva na tradição ritual dos Guaranis 

e em sua cultura.  

Para a autora isso se sucedeu por causa da trágica experiência enfrentada pelos 

Guarani em seu contato com a sociedade paraguaia. Os Guarani Mbya, apesar de se 

recusarem a fazer parte da sociedade paraguaia, sabiam que seu modo de vida já não podia 

subsistir em tal sociedade e adotaram uma perspectiva pessimista com relação ao seu próprio 

futuro. Para H. Clastres o discurso dos xamãs não pode mais dialogar com o sistema social 

das aldeias, uma vez que não há mais uma disponibilidade ampla de terras inexploradas pela 

produção capitalista, e o modo de vida da aldeia já se encontra marcado pelas relações com o 

exterior, e portanto o xamã já não pode exercer o mesmo papel.  

Meliá (1991) interpreta a busca da “terra sem mal” como um fato mais pontual dentro 

da história dos Guarani que, a partir das pressões externas exercidas pelos movimentos de 

expropriação de suas terras e perseguição do povo Guarani, saem a procura de terras dotadas 

de uma certa “ordem ecológica”, ou seja, terras aptas a abrigar e garantir, em sua composição 

de fauna e flora, a reprodução da cultura Guarani.  

Maria Inês Ladeira, apesar de argumentar que há uma centralidade atual da busca pela 

terra sem mal dentro do modo de vida Guarani e em suas migrações, vê o movimento 

migratório com um significado mítico-religioso, neste sentido, se aproximando de Schaden 

(1962), porém coloca como centralidade as condições ecológicas que permitam o 

estabelecimento de novas Tekoas (aldeias). Para ela a territorialização e a identidade Guarani 

M’bya já se encontram marcadas pelos processos de expropriação e demarcação das terras, o 

que provoca a necessidade de estabelecer estes territórios em mediação constante com o 

Estado.  

Garlet (1997) e Braga (2015) analisam as migrações guaranis a partir do conceito de 

oguata porã, que pode ser traduzido como “boa caminhada” ou “deslocamento sagrado”, um 

termo central na cosmologia e na organização social dos Guarani Mbyá. Esse conceito não se 

limita a uma simples migração geográfica, mas abrange uma dimensão espiritual, social e 

territorial. De acordo com Garlet (1997), os deslocamentos Guarani fazem parte de um 

38 



processo cíclico de reterritorialização, no qual os indígenas reconfiguram seu espaço de 

acordo com suas necessidades ecológicas e espirituais.  

Para Braga (2015), o oguata porã é uma resposta à desterritorialização forçada dos 

Guarani ao longo da história. O autor argumenta que o deslocamento é uma estratégia de 

resistência, que permite aos Mbyá manter sua identidade e autonomia, apesar das tentativas 

de assimilação e apropriação de suas terras. Como descreve Garlet:  

Oguata porã age promovendo movimentos de desterritorialização que  

consistem na perda do território original, ao menos de um território  

contínuo, e os Guarani Mbya utilizam como solução para a ampliação 
possível dos seus espaços o movimento de reterritorialização, isto é, um 
processo de relocalização do espaço. (GARLET, 1997, p. 18, apud BRAGA, 

2015).  

 

Esse processo implica uma circularidade territorial, na qual os Guarani não ocupam 

um único território fixo, mas estabelecem redes entre aldeias e espaços naturais que 

possibilitam sua permanência cultural e social.  

A partir do século XIX, o Paraguai passou por um processo acelerado de privatização 

de terras, impulsionado principalmente pela necessidade do governo de reorganizar a 

economia após a Guerra do Paraguai (1864-1870). De acordo com Garlet (1997):  

A Guerra do Paraguai promoveu forte impacto nas terras dos  

Guarani. O Estado paraguaio, durante o regime do Presidente Francia  

(1814-1840), passou a ter controle sobre as terras, equivalentes a uma área  

de 98,5% do território. A legislação fundiária sofreu modificações para  

favorecer o Estado. De acordo com a Lei de Terras de 1883, a área mínima  

para a aquisição individual era de 1.875 hectares. Esta medida permitia  

somente aqueles com poder aquisitivo elevado conseguir o benefício,  

favorecendo inclusive o estabelecimento do capital estrangeiro, como as  

indústrias. (GARLET, 1997, p. 38, apud BRAGA, 2015).  

Essa reconfiguração territorial reduziu drasticamente o espaço disponível para os 

Guarani, que tradicionalmente utilizavam áreas extensas para caça, pesca e agricultura. Com a 

privatização das terras, os indígenas foram forçados a deixar seus territórios ou a aceitar 

condições precárias de trabalho em fazendas de erva-mate e laranja. Além disso, o avanço da 

pecuária e das monoculturas destruiu parte significativa das florestas, fundamentais para o 

sustento das aldeias Guarani. Como aponta Braga (2015), os indígenas passaram a ser 
39 



considerados obstáculos ao desenvolvimento rural, o que incentivou políticas de expulsão e 

marginalização.  

A expansão das fronteiras agrícolas não foi o único fator que contribuiu para a saída 

dos Guarani do Paraguai. Desde o período colonial, os indígenas foram frequentemente 

perseguidos por fazendeiros, autoridades estatais e até missionários, que tentavam restringir 

sua mobilidade. Segundo Garlet (1997):  

Durante o século XVIII, os conflitos entre os Kaigua e os exploradores de  

erva-mate recrudesciam devido à expansão agrícola nas áreas indígenas. O 
governo provincial do Paraguai agia favorecendo os plantadores de  

erva-mate e, em relação aos índios, o governo solicitou apoio dos  
missionários da Companhia de Jesus para reduzir os Kaigua. (GARLET,  

1997, p. 28).  

Segundo Garlet os Guarani também foram utilizados como mão de obra compulsória, 

principalmente em fazendas e expedições comerciais. Com o tempo, a pressão sobre os 

territórios indígenas se intensificou, gerando deslocamentos cada vez mais frequentes para o 

Brasil e a Argentina.  

Os Guarani M'bya no Brasil do século XX  

A chegada dos Guarani ao Brasil ocorreu principalmente em dois fluxos: um em 

direção ao Sul, onde passaram pelo Rio Grande do Sul, e outro seguindo para o Sudeste, 

especialmente São Paulo e o litoral atlântico (Schaden,1962), espações onde puderam 

encontrar algumas porções de Mata Atlântica suficientemente preservada para se 

territorializarem Segundo Braga (2015), os Guarani Mbyá se estabeleceram principalmente 

nos estados do Rio Grande do Sul, Paraná, Santa Catarina, São Paulo, Rio de Janeiro e 

Espírito Santo  

Os guaranis no Brasil foram recepcionados pela então recém criada SPI (Serviço de 

Proteção aos Índios), que tinha como objetivo oficial proteger os indígenas e suas terras, mas, 

na prática, muitas vezes atuou facilitando a apropriação de suas terras por não indígenas. 

Como destaca Camila Salles de Faria (2016):  

A expropriação das terras dos indígenas prosseguiu no início do século XX, 
com a criação do Serviço de Proteção aos Índios (SPI) e a formação dos  

40 



Postos Indígenas, onde 'juntaram os indígenas', enquanto os não indígenas 
apossavam-se das terras ocupadas tradicionalmente pelos Guarani.  

(FARIA, 2016, p. 36).  

Os Postos Indígenas operavam de forma semelhante aos aldeamentos do Diretório dos 

Índios, impondo uma estrutura fixa de moradia, trabalho agrícola e controle da mobilidade 

indígena. Segundo relatos coletados por Faria, indígenas eram forçados a viver nesses postos 

e precisavam de autorização para sair e visitar outras aldeias:  

 
Para sair precisávamos de uma autorização feita pelo chefe de posto, com 
prazo. Eles colocavam prazo de retorno nesse documento que eles faziam.  

(PACKER, 2014, p. 49, apud FARIA, 2016, p. 37).  

Além disso, o Relatório Figueiredo (1967/1968), citado por Faria, revelou que o SPI 

cometeu diversas violações contra os povos indígenas, incluindo trabalho forçado, tortura e 

arrendamento e venda irregular de terras indígenas com o aval do Estado:  

As violências cometidas pelo SPI apareceram descritas no Relatório 
Figueiredo (1967/1968), no qual esse órgão responsável pela proteção das  

terras dos índios aparece como 'o primeiro a despojá-los'. Isso porque as  

terras indígenas eram arrendadas e vendidas com o aval do Estado.  

(FARIA, 2016, p. 36).  

Em 1967, o SPI foi substituído pela FUNAI, que herdou grande parte de suas práticas 

e estruturas. Embora seu objetivo declarado fosse corrigir os abusos do SPI e garantir a 

demarcação de terras indígenas, a FUNAI manteve um controle rígido sobre os indígenas e 

retardou a demarcação de suas terras, favorecendo a especulação imobiliária e a apropriação 

privada dessas áreas.  

Segundo Faria (2016), cerca de 2/3 da população Guarani Mbyá foi levada a viver em 

Postos Indígenas da FUNAI, onde dividiam o território com outros grupos indígenas, muitas 

vezes em condições precárias.  

Aproximadamente 2/3 da população abriga-se em Postos Indígenas da 
FUNAI, que compartilham com outros grupos indígenas, majoritários:  

Kaingang e Xokleng nos estados do sul e Tupiniquins no Espírito Santo.  

41 



(FARIA, 2016, p. 251).  

A criação dos Postos Indígenas pelo SPI e sua continuidade na FUNAI seguiu um 

padrão já estabelecido pelo Diretório dos Índios no período colonial com os aldeamentos. 

Seguindo o modelo recorrente de deslocamentos forçados, cativeiro, imposição de trabalho 

agrícola e limitação da mobilidade, demonstrando que, mesmo sob diferentes administrações, 

a política indigenista do Brasil se manteve fiel a suas estratégias de assimilação e 

expropriação, afetando profundamente a sobrevivência e o bem-estar dos Guarani Mbyá e de 

outros diversos povos indígenas.  

A expropriação das terras Guarani no Sudeste brasileiro também está diretamente 

ligada à apropriação privada de terras públicas, facilitada por políticas fundiárias que 

favoreceram agentes do mercado imobiliário e limitaram o acesso dos indígenas à 

regularização de seus territórios.  

Como aponta Faria (2016), no início da década de 1930 o governo de Getúlio Vargas 

promulgou o Decreto n.º 19.924/1931, que reconheceu como autênticos os títulos de terra 

emitidos pelos estados, permitindo a transferência de terras públicas para particulares. A 

partir das décadas de 1930 e 1940, o Estado começou a intensificar a regularização fundiária 

de terras públicas, permitindo desta forma a sua ocupação por não indígenas e, ao mesmo 

tempo, dificultando a demarcação de terras indígenas.  

Além disso, o Decreto n.º 22.785, de 31 de maio de 1933, consolidou essa política ao 

regular a proibição do usucapião sobre qualquer bem público, enquanto o Decreto-Lei n.º 

9.760, de 1946, reafirmou essa regra.  

Essas legislações abriram o caminho para a legalização de propriedades privadas 

sobre terras que anteriormente eram de posse indígena, intensificando a perda territorial dos 

Guarani Mbyá e facilitando sua expropriação gradual ao longo do século XX. Segundo 

Camila Salles de Faria (2016), as políticas de regularização fundiária implementadas durante 

esse período favoreceram o mercado imobiliário e excluíram os indígenas:  

O Estado prorrogou a posse em terras públicas mediante sua discriminação,  

demarcação e pagamento de uma taxa de legitimação (de 5% até 20% do 
valor do imóvel). (FARIA, 2016, p. 162).  

Esse mecanismo permitiu que grandes extensões de terras públicas fossem apropriadas 

por particulares e especuladores imobiliários, inviabilizando a permanência dos Guarani. 

Faria (2016) também demonstra que essa grilagem de terras se tornou norma para grande 

parte dos proprietários rurais e para o crescente mercado imobiliário, de maneira que, quando 

42 



se fazia necessário a desapropriação, a indenização era para um proprietário reconhecido pelo 

cartório e os indígenas eram expulsos como ilegais da terra.  

A falta de preocupação do Estado com a origem dos títulos de propriedade levou à 

legalização de terras indígenas como propriedades privadas. Como aponta Faria (2016), essa 

política favoreceu a expulsão dos Guarani de suas terras ancestrais:  
O Estado não se preocupou com a legitimidade dos títulos de propriedade  

privada e ainda os reiterou como propriedade privada capitalista ao pagar a 
desapropriação com valores de mercado. (FARIA, 2016, p. 210).  

Essas ações consolidaram um processo de marginalização territorial que se 

intensificou nas décadas seguintes, especialmente com a explosão do mercado imobiliário na 

década de 1970.  

Outro fator determinante na expropriação das terras Guarani foi o crescimento 

acelerado da cidade de São Paulo entre as décadas de 1960 e 1980, áreas antes ocupadas pelos 

Guarani passaram a ser convertidas em loteamentos urbanos, estradas e empreendimentos 

industriais. Esse processo resultou na fragmentação dos territórios indígenas e na 

periferização dos Guarani, que foram progressivamente cercados por áreas urbanizadas. Faria 

(2016) descreve como essa expansão urbana alterou a organização territorial dos Guarani:  

O processo de periferização intensificou-se na cidade de São Paulo, e as  

terras foram sendo fragmentadas e comercializadas em lotes. Assim, restou  

aos indígenas o 'cercamento' de suas aldeias pela periferia ou mesmo a 
expulsão para a comercialização de suas terras. (FARIA, 2016, p. 74).  

O caso mais emblemático dessa transformação ocorreu na Terra Indígena Jaraguá, 

localizada na zona noroeste da cidade de São Paulo, onde os Guarani passaram a viver em 

uma pequena porção de terra cercada por rodovias, condomínios de alto padrão e indústrias.  

Um processo semelhante ocorreu na zona sul da cidade, onde a urbanização acelerada 

nos arredores da TI Tenondé Porã resultou na fragmentação de terras rurais e na valorização 

especulativa dessas áreas, intensificando a grilagem e o avanço de loteamentos irregulares. O 

processo pôde ser observado por Faria na comparação de imagens de satélite entre os anos de 

2002 e 2014:  

Ao reunirem-se os dados da Emplasa à fotointerpretação de imagens de 
satélites dos anos de 2007 e 2014, torna-se possível demonstrar a hipótese  

levantada da expansão do tecido urbano, bem como calcular seu  

43 



crescimento nos arredores das TI: para a TI Jaraguá, ele foi de 261,4 ha de  

2002 para 2007, e de 52,6 ha de 2007 para 2014; para a TI Tenondé Porã,  
nos mesmos intervalos temporais, respectivamente, ele foi de 258,7 ha e  

140,8 ha. (FARIA, 2016, p. 105).  

Isso significa que, entre 2002 e 2014, o crescimento da mancha urbana ao redor da TI 

Tenondé Porã foi de aproximadamente 400 hectares, demonstrando a forte pressão sobre o 

território indígena.  

No litoral paulista, a especulação imobiliária se intensificou a partir da década de 

1980, quando áreas próximas ao oceano passaram a ser valorizadas para construção de 

resorts, condomínios e empreendimentos turísticos. Segundo Faria (2016), essa mudança no 

uso da terra resultou em uma estratégia de deslegitimação dos Guarani como ocupantes 

tradicionais:  

Ao invés de se indisporem com os índios, os especuladores passaram, nas 
décadas de 40 e 50, a propor-lhes aliança e proteção em troca de serem 
reconhecidos como senhores das terras ocupadas por eles. Durante muitos  

anos esse acordo perdurou: aos Guarani o título de propriedade nada  

significava [...]. Para os pretensos proprietários, cujo interesse maior era a  

obtenção de títulos de domínio para posterior especulação, a situação  

parecia mais vantajosa ainda, pois os índios exerceriam, para esses 
'proprietários', a posse dessas terras. (LADEIRA; AZANHA, 1988, p. 7,  

apud FARIA, 2016, p. 73).  

Esse tipo de prática levou ao cercamento gradual das aldeias Guarani, restringindo seu 

acesso a recursos naturais e suas formas tradicionais de ocupação do território. Além disso, os 

Guarani foram cada vez mais explorados economicamente, sendo frequentemente contratados 

para trabalhos precários no setor de turismo e construção civil, sem qualquer garantia de 

direitos trabalhistas. Como aponta Faria (2015), o processo de expropriação territorial tornou 

as comunidades Guaranis vulneráveis à exploração econômica. Sem terras oficialmente 

reconhecidas pelo Estado e excluídos de políticas públicas adequadas, os Guarani foram 

forçados a aceitar trabalhos precários em fazendas, na construção civil e diversos outros 

trabalhos precarizados, na maior parte das vezes sem qualquer remuneração digna.  

Desde o século XX, os Guarani Mbyá foram inseridos no trabalho agrícola em 

condições de extrema precariedade. Muitos atuavam em fazendas sem receber salário, 

44 



sobrevivendo apenas com comida oferecida pelos patrões. Como relata Camila Salles de Faria 

(2016), esse tipo de relação exploratória ocorreu em diversas regiões de São Paulo, como em 

Itapecerica da Serra e Campinas:  

Quando o Sr. Joaquim e sua família, fundadores da aldeia Tekoa Ytu,  

localizada no noroeste do município de São Paulo, foram trabalhar de  

caseiros em Itapecerica da Serra, ‘sem jamais terem sido remunerados, pois  

o proprietário dizia que lhes estava fazendo um favor por abrigá-los’. Ou 
antes mesmo de se casar, quando o Sr. Joaquim trabalhou em uma fazenda  

em Campinas, do Sr. Isaac, e também nunca foi remunerado – ele concluiu:  

‘Nunca cobrei de ninguém!’ (FARIA, 2016, p. 34).  

Em alguns casos, a exploração da mão de obra indígena era justificada pelos 

fazendeiros como uma forma de proteção: permitiam que os Guarani vivessem na terra, mas 

em troca exigiam seu trabalho sem qualquer pagamento formal.  

A exclusão dos Guarani do mercado de trabalho formal e a falta de reconhecimento de 

seus direitos territoriais os empurraram para trabalhos temporários e informais, muitas vezes 

na construção civil em cidades do Sudeste. Sem contratos ou garantias trabalhistas, os 

indígenas recebiam salários muito abaixo do mínimo, quando eram pagos.  

Esse processo foi parte de um ciclo maior de empobrecimento e vulnerabilidade, onde 

os Guarani precisavam buscar empregos temporários para sobreviver, mas sem perder sua 

ligação com a terra e com suas aldeias. Esse conflito entre o trabalho externo e a necessidade 

de permanecer no território gerava dificuldades adicionais, fazendo com que várias tradições 

e práticas tradicionais de agricultura e artesanato fossem se perdendo ao longo destes anos.  

Os guaranis também foram explorados em fazendas de pequenos produtores da zona 

sul de São Paulo. Em muitos casos, eram usados como mão de obra em lavouras de hortaliças 

e legumes, recebendo apenas comida como pagamento. Segundo um relato coletado por Faria 

(2016):  

Antes dessa aldeia, e do Krukutu, ser regularizada, os japoneses tinham o 
arado deles, lá onde é o postinho agora. Os japoneses estão tudo velhinhos  

hoje, eles que se diziam donos, e o finado meu marido era tratado como  

capataz. Eles trabalhavam muito [...]. Nós mulheres também trabalhávamos  
no arado, plantando mandioquinha. Depois vinha o carro para levar a  

produção. Eles levavam sacos e mais sacos de broto de bambu para a cidade, 
às vezes vinham com um carro que era da Ceasa, mas nunca nos  

pagaram em dinheiro, eu nunca vi dinheiro. (FARIA, 2016, p. 35).  

45 



Essa relação de trabalho precária reforça a dependência dos Guarani em relação aos 

não indígenas, pois eles tinham sua mão de obra explorada sob a justificativa de que estavam 

sendo protegidos ou recebendo um "favor".  

O processo de regularização fundiária das terras indígenas no Brasil passou por 

diversas transformações ao longo da história, sendo fortemente impactado pela Constituição 

de 1988. Antes desse marco legal, os direitos territoriais indígenas eram tratados de maneira 

precária e subordinada aos interesses do Estado e do mercado imobiliário. Após 1988, a nova 

legislação garantiu um reconhecimento mais amplo das terras tradicionalmente ocupadas 

pelos povos indígenas, mas a implementação dessas garantias enfrentou uma série de desafios 

políticos e jurídicos.  

Foi apenas na década de 1980, diante do aumento dos conflitos fundiários e da 

mobilização indígena, que começaram a ser iniciados os primeiros processos mais 

estruturados de regularização de terras indígenas. No entanto, a falta de reconhecimento legal 

de muitas áreas tradicionalmente ocupadas pelos Guarani fez com que a maioria das 

comunidades continuasse vulnerável à expropriação e expulsão.  

Apesar do avanço jurídico trazido pela Constituição de 1988, os processos de 

demarcação das terras Guarani Mbyá continuam sendo extremamente lentos e contenciosos. 

Segundo dados da FUNAI (2015), apenas 32,7% das terras estudadas como de tradicional 

ocupação Guarani no Brasil estavam regularizadas do ponto de vista fundiário, e apenas 

15,86% haviam sido oficialmente reconhecidas como terras tradicionalmente ocupadas.  

Exemplos concretos desse problema podem ser observados nas TI Jaraguá e TI 

Tenondé Porã, em São Paulo. Embora tenham sido identificadas como territórios 

tradicionalmente ocupados pelos Guarani Mbyá em 2012 e 2013, suas demarcações 

enfrentaram resistências e ficaram anos sem homologação. Além disso, algumas terras 

indígenas já demarcadas continuam sofrendo ameaças de expropriação por meio de ações 

judiciais de reintegração de posse movidas por empresas e particulares.  

 

Conclusão: aspectos contemporâneos da territorialização 
Guarani M’bya  

Procurando interpretar a história dos povos Guarani M’bya a partir de sua 

territorialização e re-territorialização podemos entender a contradição presente nos 

movimentos de despossessão impulsionados pelo avanço da acumulação capitalista. A 

história da subjugação destes povos e colonização de suas terras é também o traço 

constituinte de sua identidade que moldou suas práticas e costumes em oposição às práticas 

46 



dos colonos estrangeiros. Seu modo de vida representa uma resistência ativa e consciente 

contras as formas de exploração predatórias sobre a terra e os sujeitos que nela vivem.  

Do tempo dos aldeamentos paulistas e reduções jesuítas até a era dos conflitos por 

terra e luta por demarcação, os Guaranis souberam se valer se sua resiliẽncia para manter viva 

a sua língua, identidade e cosmovisão. Apesar da territorialidade Guarani ser continuamente 

reconfigurada pela pressão do capital, pela lógica do Estado-nação e pelos conflitos de 

fronteira o fato deste pova ainda se assentar nas porções preservadas de seu território 

ancestral mostra como souberam se adaptar para sobreviverem às contradições da 

modernidade.  

A introdução da economia monetária nos modos de vida Guarani Mbyá é um 

problema já antigo que gera diversas tensões entre as práticas tradicionais e as exigências do 

trabalho assalariado. Segundo Meliá (1988), no interior da língua Guarani, o trabalho 

remunerado passa a ser visto como um "esforço" ou um "castigo", evidenciando uma 

incorporação subjetiva dos sentidos modernizantes do trabalho.  

Dado o espaço cada vez mais restrito e o esquecimento de diversas práticas 

tradicionais de agricultura, a incorporação do dinheiro no cotidiano dos Guarani Mbyá é um 

dos aspectos mais marcantes do contato com as sociedades monetizadas. Segundo Pissolato 

(2016), a obtenção de dinheiro vem, cada vez mais, se tornando fundamental para a 

subsistência das aldeias, mas sem substituir completamente as formas tradicionais de 

reciprocidade e partilha.  

Alguns dos meios para a obtenção de dinheiro entre os Guarani Mbyá incluem as: 

vendas de artesanato; os programas sociais do governo (como o Bolsa Família e 

aposentadorias) e o trabalho assalariado em atividades eventuais, como: carpintaria, trabalho 

agrícola em propriedades rurais e serviços em áreas urbanas.  

Segundo Pissolato (2016) e Bonamigo (2008), o dinheiro entre os Guarani circula de 

forma coletiva e está frequentemente integrado ao sistema de reciprocidade da aldeia. Isso 

significa que os ganhos individuais são, muitas vezes, redistribuídos entre parentes, 

fortalecendo os laços comunitários e evitando a concentração de riqueza.  

Conforme argumenta Zélia Bonamigo (2008), há uma clara separação entre o 

"trabalho" realizado para obtenção de dinheiro e a "atividade" voltada à subsistência da 

aldeia. Essa distinção demonstra que, apesar da inserção no mercado, os Guarani Mbyá 

buscam manter sua organização social e suas práticas tradicionais.  

A questão do dinheiro também afeta diretamente a reprodução do modo de vida das 

aldeias e sua relação com o ambiente. A comercialização de produtos da flora e da fauna da 

Mata Atlântica é uma questão sensível para os Guarani Mbyá, pois envolve tanto a 

necessidade econômica quanto a preservação de elementos considerados sagrados. Nem tudo 
47 



o que se encontra na natureza pode ser comercializado. Um exemplo marcante é o palmito 

juçara (Euterpe edulis), uma espécie tradicionalmente utilizada pelos Guarani, mas cuja 

extração comercial é proibida.  

Segundo Maria Inês Ladeira (1988), a exploração comercial de espécies como o 

palmito gera um conflito interno nas comunidades Guarani, pois muitos indígenas são 

forçados, pela necessidade de dinheiro, a participar desse mercado para garantir sua 

sobrevivência. No entanto, essa prática viola tabus tradicionais, o que pode causar sentimento 

de culpa e arrependimento, além de contribuir para problemas sociais, como o alcoolismo e a 

depressão.  

Esse dilema exemplifica a tensão entre a necessidade de adaptação econômica e a 

manutenção dos princípios culturais e espirituais dos Guarani. Enquanto algumas aldeias 

conseguem evitar a exploração comercial do palmito, outras se veem pressionadas a participar 

desse mercado, especialmente em regiões onde as alternativas de sustento são limitadas.  

Apesar destas contradições a territorialização recente dos Guarani M’bya mobilizou 

também o resgate de algumas tradições que fortalecem a permanência destas comunidades na 

terra. Nos últimos anos, por exemplo, os Guarani Mbyá têm intensificado a recuperação de 

suas sementes ancestrais, como milho (avaxietei), mandioca (mandio), batata-doce (jety) e 

feijão (kumanda). Essas espécies não apenas garantem a alimentação das comunidades, mas 

também possuem um caráter sagrado, sendo utilizadas em rituais e cerimônias.  

Um aspecto crucial desse processo é a troca de sementes entre aldeias, um costume 

que reforça a coesão social e permite a circulação de espécies adaptadas a diferentes regiões. 

Como aponta Faria (2016), muitas aldeias mantêm bancos de sementes informais, onde as 

variedades mais antigas são armazenadas e protegidas contra o risco de desaparecimento. 

Segundo Faria (2016), a prática agrícola também está diretamente ligada à reivindicação 

territorial dos Guarani. Em diversas aldeias, a retomada das roças comunitárias tem sido 

utilizada como forma de consolidar a presença indígena em áreas disputadas. Segundo 

depoimentos de lideranças da TI Tenondé Porã, plantar milho e feijão nos territórios 

retomados não é apenas um ato de sobrevivência, mas uma afirmação de pertencimento e 

resistência.  

Essa estratégia pode ser observada nas ações dos Guarani que ocuparam territórios 

tradicionalmente seus, muitas vezes enfrentando resistência de grileiros e fazendeiros. Como 

relata Faria (2016), a recuperação do Tekoa Kalipety ocorreu por meio de um mutirão 

agrícola, no qual jovens e anciãos trabalharam juntos para reconstruir suas roças, 

estabelecendo o plantio como um ato político e espiritual.  

O reconhecimento formal das terras indígenas no Brasil passou por diversas mudanças 

ao longo do século XX, sendo profundamente impactado pela Constituição de 1988. Antes 
48 



desse período, o modelo oficial de terras indígenas baseava-se na lógica das reservas e dos 

postos indígenas, impondo uma política assimilacionista e limitando a autonomia dos povos 

indígenas sobre seus territórios.  

Após 1988, a Constituição passou a reconhecer o direito originário dos povos 

indígenas sobre suas terras, impulsionando diversos processos de demarcação. No entanto, a 

implementação desses direitos tem sido lenta e conflitante, especialmente em regiões de 

grande interesse econômico, como o litoral de São Paulo e o Paraná.  

A demarcação de terras, apesar de representar um avanço legal, não tem sido 

suficiente para garantir a estabilidade territorial dos Guarani, pois muitos territórios 

continuam sendo alvo de especulação imobiliária e exploração econômica. O processo de 

avanço das demarcações é lento e terras que estão passando por este processo ou já 

demarcadas necessitam de proteção, coisa que o estado constantemente falha em conseguir 

manter.  

A pressão da urbanização e da expansão agropecuária, reduziu significativamente as 

áreas passíveis de serem ocupadas pelos Guarani, forçando os indígenas a ocuparem 

territórios cada vez menores e muitas vezes fragmentados. A reterritorialização, não ocorre 

apenas pela ocupação de novos espaços, mas também pela reinvenção de práticas sociais e 

econômicas que permitam aos Guarani manterem seu modo de vida, mesmo diante das 

transformações impostas pela sociedade não indígena.  

A TI Tenondé Porã e a TI Rio Silveira, por exemplo, representam avanços na luta pela 

terra, mas continuam sob intensa pressão imobiliária e ocupação por não indígenas. Além 

disso, a judicialização dos processos de demarcação tem sido um dos principais obstáculos 

enfrentados pelos Guarani, com frequentes tentativas de anulação das terras já reconhecidas 

pelo Estado.  

Bibliografia  

AGÊNCIA BRASIL. CCJ do Senado suspende demarcação de terras indígenas em SC. 

Brasília: Agência Brasil, 28 abr. 2025. Disponível em: 

https://agenciabrasil.ebc.com.br/politica/noticia/2025-05/ccj-do-senado-suspende-dema

rcacao-de-terras-indigenas-em-sc. Acesso em: 4 jun. 2025. 

ALENCASTRO, Luiz Felipe de. O Trato dos Viventes: Formação do Brasil no 

Atlântico Sul. São Paulo: Companhia das Letras, 2000.  

49 

https://agenciabrasil.ebc.com.br/politica/noticia/2025-05/ccj-do-senado-suspende-demarcacao-de-terras-indigenas-em-sc
https://agenciabrasil.ebc.com.br/politica/noticia/2025-05/ccj-do-senado-suspende-demarcacao-de-terras-indigenas-em-sc
https://agenciabrasil.ebc.com.br/politica/noticia/2025-05/ccj-do-senado-suspende-demarcacao-de-terras-indigenas-em-sc


ALFREDO, Anselmo. Índio, questão de majestade: a problemática indígena e a 

contradição agrária urbana na ocupação produtiva do Planalto Paulista no século 

XVIII. 2004. Tese (Doutorado em Geografia Humana) - Universidade de São Paulo. 

ALMEIDA, Fernando O.; NEVES, Eduardo Góes. Evidências arqueológicas para a 

origem dos Tupi-Guarani no leste da Amazônia. Mana, 2015.  

BONAMIGO, Zelia. Trabalho e atividade entre os Guarani Mbyá: sentidos e 

distinções culturais. Revista do Museu Paulista, 46(2), 1998.  

BROCHADO, José Proenza. An Ecological Model of the Spread of Pottery and 

Agriculture into Eastern South America. 1984. Dissertação (Doutorado) – Department 

of Anthropology, University of Illinois, Urbana-Champaign, 1984. BRAGA, Lucas. 

Território e resistência Guarani no Paraguai e Brasil: impacto da expansão 

agropecuária. Revista de Estudos Indígenas, v. 32, n. 3, p. 321-346, 2015. 

CADOGAN, León. Ayvu Rapyta: textos míticos de los Mbyá-Guaraní del Guairá. 

Revista de antropologia, p. 123-132, 1953.  

CARNEIRO DA CUNHA, Manuela (Org.). Enciclopédia dos Povos Indígenas no 
Brasil. São Paulo: Edusp, 1992.  

CLASTRES, Hélène (1978). Terra sem mal: o profetismo Tupi-Guarani. São Paulo: 

Brasiliense.  

CLASTRES, Pierre (1977). O grão-falar. Mitos e cantos sagrados dos índios guarani. 

Lisboa: Arcádia.  

FARIA, Camila Salles. A luta Guarani pela terra na metrópole paulistana. São Paulo: 

USP, 2016.  

GALLOIS, Dominique Tilkin. Terras ocupadas? Territórios? Territorialidades. Terras 

indígenas e unidades de conservação da natureza: o desafio das sobreposições. São 

Paulo: Instituto Socioambiental, p. 37-41, 2004.  

GARLET, Ivori José. Povos indígenas no Paraguai: Identidade, território e resistência. 

Porto Alegre: Editora da UFRGS, 1997.  

LADEIRA, Maria Inês. Espaço Geográfico Guarani-Mbya. Significado, constituição e 

uso. Edusp. São Paulo, 2008.  

LADEIRA, Maria Inês. O Caminho dos Mortos: Uma visão Guarani do contato. São 

Paulo: FAPESP, 1988.  

LADEIRA, Maria Inês. (coord). Terra Indígena Morro dos Cavalos – Relatório de 
50 



Identificação e Delimitação, Portaria no . 838 Pres. FUNAI, Brasília, 16 de outubro de 

2002.  

LUGON, Clóvis. A República Guarani: Uma utopia missionária. Porto Alegre: 

Mercado Aberto, 1981.  

LUGON, C. A República 'Comunista' Cristã dos Guaranis (1610-1768). Rio de 

Janeiro, Paz e Terra, 3ª ed., 1977.  

MAUSS, M. Ensayo sobre los dones: razón y forma del cambio en las sociedades 

primitivas. In: MAUSS, M. Sociologia y antropologia. Madrid: Editorial Tecnos, 

1971.  

MARTINS, José de Souza. O tempo da fronteira: Retorno à controvérsia sobre o 

tempo histórico da frente de expansão e da frente pioneira. Tempo Social; Revista de 

Sociologia da USP, São Paulo, v. 8, n. 1, p. 25-70, maio 1996.  

MELIÀ, Bartomeu. El Guaraní Conquistado y Reducido: Ensayos de Etnohistoria. 

Asunción: Centro de Estudios Paraguayos Antonio Guasch, 1986. MELIÀ, Bartomeu., 

SAUL, Marcos Vinícios de Almeida, MURARO, Valmir Francisco. O Guarani: uma 

bibliografia etnológica. Santo Ângelo: Fundação Missioneira de Ensino Superior, 

1987.  

52 
MELIÀ, Bartolomeu. La lengua guaraní: Historia y actualidad. Asunción: CEADUC, 

1999.  

MONTOYA, Antonio Ruiz de. Conquista espiritual del Paraguay. Madrid: Imprenta 

del Reino, 1639.  

NAVARRO, E.A. (2013). Dicionário de Tupi Antigo: a língua indígena clássica do 

Brasil. São Paulo: Global. p. 135.  

NOELLI, Francisco Silva. José Proenza Brochado: vida acadêmica e ideais sobre o 

passado dos povos Tupi. 2008. Disponível em: 

http://www.etnolinguistica.org/local--files/biblio:noelli-2008-brochado/Noelli_2008_J 

oseProenzaBrochado.pdf. Acesso em: 10 fev. 2025.  

NOELLI, Francisco Silva. Por uma revisão das hipóteses sobre os centros de origem e 

rotas e expansão pré-históricas dos Tupis. Estudos Ibero-Americanos, 1994. 

Disponível em: 

https://revistaseletronicas.pucrs.br/iberoamericana/article/download/29071/16104.  

51 



Acesso em: 10 fev. 2025.  

NOELLI, Francisco Silva. A ocupação humana na região sul do Brasil: arqueologia, 

debates e perspectivas (1872-2000). Revista USP, 1999. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/revusp/article/download/29849/31735. Acesso em: 10 fev. 

2025.  

PACKER, Luana E. Relatos sobre a vida nos Postos Indígenas. São Paulo: Editora 

Indígena, 2014.  

PETRONE, Pasquale. Aldeamentos paulistas e sua função de valorização da região 

paulistana: estudo de geografia histórica. 1964. Tese (Livre Docência) – Universidade 

de São Paulo, São Paulo, 1964.  

PETRONE, Pasquale. História das Missões Jesuíticas. São Paulo: Loyola, 1976. 

POLANYI, Karl. 2001. ‘The Great Transformation: The Political And Economic 

Origins Of Our Time Author: Karl Polanyi, Publisher: Beacon Press’. RAFFESTIN, 

C. Por uma geografia do poder. São Paulo: Editora Ática, 1993. RELATÓRIO 

FIGUEIREDO. Violência contra os indígenas no Brasil. Brasília: Ministério do 

Interior, 1968.  

SAHLINS, M. D. Economia de la edad de piedra. Madrid: Akal, 1977. 53 

SCHADEN, Egon. Aspectos Fundamentais da Cultura Guarani. São Paulo: Edusp, 

1974.  

SOUZA, José Otávio Catafesto de. “O sistema econômico nas sociedades indígenas 

Guarani pré-coloniais”. In: Horizontes antropológicos: arqueologia e sociedades 

tradicionais. Porto Alegre, ano 8, n. 18, dez. 2002.  

52 


