
 

 

 

Universidade de São Paulo 

Faculdade de Direito de Ribeirão Preto 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Democracia e comunicação no pensamento de Eric Voegelin: a perda da experiência dos 

símbolos da realidade política. 
 

 

 

 

 

 

 

Orientador: Prof. ª Dr.ª Cristina Godoy Bernardo de Oliveira 

Orientando: Bruno Felippe Torggler 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ribeirão Preto 

2015 

 



 

 

 

  



 

 

 

Universidade de São Paulo 

Ribeirão Preto 

2015 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Democracia e comunicação no pensamento de Eric Voegelin: a perda da experiência dos 

símbolos da realidade política. 
 

 

 

 

Trabalho de conclusão de curso 

apresentado ao Departamento de Filosofia do 

Direito e Disciplinas Básicas para a obtenção do 

título de bacharel em direito. 

 

Orientador: Prof.ª Dr.ª Cristina Godoy Bernardo 

de Oliveira 

 

Orientando: Bruno Felippe Torggler 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ribeirão Preto 

2015 



 

 

 

  



 

 

 

 

TORGGLER, Bruno F. 
Democracia e comunicação no pensamento de Eric Voegelin: a perda da 

experiência dos símbolos da realidade política / Bruno Felippe Torggler – 

Ribeirão Preto, 2015. 
 

118 p; 29 cm. 
 
 
Trabalho de conclusão de curso – Faculdade de Direito de Ribeirão Preto da 

Universidade de São Paulo. 
 
Orientador: Prof. ª Dr.ª Cristina Godoy Bernardo de Oliveira. 
 

“Autorizo a reprodução e divulgação total e parcial deste trabalho, por qualquer meio 

convencional ou eletrônico, para fins de estudo e pesquisa, desde que citada a fonte.” 

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FICHA CATALOGRÁFICA 
 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

  



 

 

 

Orientando: Bruno Felippe Torggler 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada à Faculdade de Direito de Ribeirão Preto da 

Universidade de São Paulo. 

 

 

 

 

 

 

Banca Examinadora 

 

 

 

 

 

Prof. Dr.: ________________________ 

Avaliação: _______________________ 

 

 

Prof. Dr.: ________________________ 

Avaliação: _______________________ 

 

 

Prof. Dr.: ________________________ 

Avaliação: _______________________ 

 

 

 

Instituição: ________________________ 

Assinatura: ________________________ 

 

 

Instituição: ________________________ 

Assinatura: ________________________ 

 

 

Instituição: ________________________ 

Assinatura: ________________________ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A todos que me ajudaram nesta estrada longa e acidentada, 

cujo fim é o recomeço e a alegria do reencontro. 



 

 

 

 

 

 

  

  



 

 

 

AGRADECIMENTOS 
 

 

 

Agradeço antes de tudo a Jesus Cristo, por todo o meu ser, 

 

 

e à Virgem Maria, pela ajuda nos momentos mais difíceis, 

 

 

a meu pai e minha mãe, cuja luta não será em vão, 

 

 

às minhas irmãs queridas, fontes de luz e alegria infinitas, 

 

 

aos meus avós, melhores companheiros e exemplos que já tive, 

 

 

a meus parentes e amigos, cuja fé e confiança me faz mover montanhas, 

 

 

aos professores e mestres, vivos e mortos, que já tive, aos quais devo minha educação, 

 

 

a todos os professores e funcionários da Faculdade, pela dedicação e atenção remarcantes 

nesses anos cruciais, 

 

 

à Professora Cristina Godoy Bernardo de Oliveira, pelos conselhos e orientação, e pelas lições 

valiosas que inspiram sincera admiração. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

  



 

 

 

E como vencereis a crisis, se, como maus actores, como dizia Epícteto, apenas quereis ter um 

papel no côro? Mário Ferreira dos Santos 

  



 

 

 

  



 

 

 

Resumo 
 

TORGGLER, B. F. Democracia e comunicação no pensamento de Eric Voegelin: a perda da experiência dos 

símbolos da realidade política. 2015. Trabalho de Conclusão de Curso – Faculdade de Direito de Ribeirão Preto, 

Universidade de São Paulo, 2015. 
 

O historiador alemão Eric Voegelin (1901-1985) ficou conhecido principalmente por seus estudos em história e 

ciência política, que culminaram na monumental série Ordem e História, no qual ele persegue o caminho das 

transformações espirituais da humanidade em busca de restaurar o sentido das experiências do seu presente 

histórico. Contudo, as experiências vivenciadas por Voegelin nos eventos do século XX, inclusive sua 

perseguição política e fuga em seu país natal, a ascensão dos regimes totalitários, a deterioração da linguagem e 

a perda da substância da racionalidade da ordem, causadas pela emergência social de uma nova classe média 

massificada e apolitizada, também marcaram a obra do historiador. Os movimentos intelectuais e de massa de 

seu tempo são para ele uma consequência da perda da capacidade de raciocinar logicamente, manifestada pela 

separação entre linguagem e realidade, o que inviabiliza a discussão racional de questões de ordem social, 

levando a fenômenos pneumopatológicos de perda da realidade. Dessa maneira, uma das tarefas visualizadas por 

Eric Voegelin é resgatar a realidade dos símbolos de experiência, tais quais a linguagem, como forma de 

combater a massificação social, mitigar o divórcio entre linguagem e realidade, e proporcionar um logos para a 

existência humana. Dentro desse escopo, Voegelin tenta diagnosticar os fenômenos modernos de massificação 

recorrendo às formas de alienação já existentes na antiguidade clássica, no estoicismo e no Velho Testamento 

(allotriosis, amathia, nabalah), e também forja seus próprios tipos livremente baseando-se na literatura de 

Flaubert, Robert Musil, Heimito von Doderer e Albert Camus. O objetivo deste trabalho é expor a concepção de 

Eric Voegelin sobre esses fenômenos e a necessidade de resgatar o sentido dos símbolos da experiência frente 

aos perigos existentes ao ideal democrático, manifestada ao longo de toda sua obra, com auxílio do pensamento 

de seus contemporâneos que trataram o mesmo problema. 
 
Palavras-chave: Eric Voegelin. Linguagem. Comunicação. Democracia. Representação. Imanentização do 

eschaton. 
 

 

 

 

  

  



 

 

 

 

  



 

 

 

Abstract 
 

TORGGLER, B. F. Democracy and communication in the thought of Eric Voegelin: the loss of experience of 

the symbols from political reality. 2015. Term paper – Faculdade de Direito de Ribeirão Preto, Universidade de 

São Paulo, 2015. 
 
The german historian Eric Voegelin (1901-1985) became known fairly because of his studies in history and 

political science, with culminated in the monumental series Order & History, on what he seeks the way through 

the spiritual transformations in humanity in the goal for restoring the sense of the experiences in his historical 

present. However, the experiences lived by Voegelin in the events of the 20th century, including his political 

persecution and escape from his country of origin, the ascension of the totalitarian regimes, the deterioration of 

language and the loss of the substance of the rationality of the order, caused by the social emergence of a new 

massified and apolitic middle class, also mark the life of the historian. The intellectual movements and mass 

movements of his time are to him a consequence from the loss of the capacity to ratiocinate logically, manifested 

in the separation between language and reality, and that prevents rational discussion of questions of social order, 

taking to pneumopathological phenomena of loss of reality. In this way, one of the tasks assumed by Eric 

Voegelin is to bring back the reality from the symbols of experience, such as the language, as a manner to face 

the social massification, relieve the divorce between language and reality, and providing a logos for the human 

existence. In this scope, Voegelin tries to diagnose the modern phenomena of massification recurring to the 

forms of alienation already available in the classic antiquity, in the stoicism and the Old Testament (allotriosis, 

amathia, nabalah) and also forging his own types freely taking basis on the literature of Flaubert, Robert Musil, 

Heimito von Doderer and Albert Camus. The goal of this work is to expose the conception of Eric Voegelin 

about this phenomena and the need to rescue the meaning of the symbols of experience facing the danger 

existing to the ideal of democracy, expressed in the bulk of his work, with help from the thought of his 

contemporaries which treated the same problem.  
 
Key-words: Eric Voegelin. Language. Communication. Democracy. Representation. Immanentization of the 

eschaton.  
 

 



 

 

 

  



 

 

 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO ........................................................................................................................ 20 

1 VIDA E OBRA DE ERIC VOEGELIN ........................................................................ 22 

1.2 Introdução histórica ................................................................................................ 23 

1.3 Formação do pensamento voegeliano .................................................................... 26 

1.3.1 A imanentização do eschaton ................................................................................. 30 

1.3.2 Ordem e sociedade ................................................................................................. 31 

1.3.3 Filosofia da consciência ......................................................................................... 33 

1.3.4 Objetivo da ciência política .................................................................................... 35 

1.3.5 O campo social da consciência concreta ................................................................ 43 

1.3.6 Desordem espiritual................................................................................................ 46 

1.4 Anamnese ............................................................................................................... 50 

1.5 Literatura e direito .................................................................................................. 57 

1.6 A tensão na realidade política ................................................................................ 62 

2 DEMOCRACIA COMO A DISCUSSÃO RACIONAL DAS IDÉIAS ....................... 67 

2.1 Representação existencial .......................................................................................... 67 

2.2 A imanentização do eschaton e a perda da experiência primária dos símbolos sociais 

na modernidade..................................................................................................................... 72 

2.2.1 A revolta contra Deus ............................................................................................. 72 

2.2.2 Guerra de todos contra todos .................................................................................. 79 

2.2.3 Reconstruir as categorias da experiência ............................................................... 83 

2.3 Bases morais necessárias à comunicação numa Democracia .................................... 88 

2.3.1 Formas de comunicação social segundo Eric Voegelin ......................................... 89 

2.3.1.1 Comunicação substancial ................................................................................... 92 

2.3.1.2 Comunicação pragmática ................................................................................... 92 

2.3.1.3 Comunicação intoxicante ................................................................................... 94 

2.3.2 Formas de degeneração da comunicação ............................................................... 94 

2.3.2.1 Na antiguidade: Protágoras e os sofistas ............................................................ 94 

2.3.2.2 Na modernidade: novos sofistas, psicologia clandestina, classificação e 

dogmatismo sistemático ....................................................................................................... 95 

2.3.2.3 Poesia e ideologia ............................................................................................... 96 

3 SÍMBOLOS DA PERDA DA REALIDADE ............................................................... 99 

3.1 Na antiguidade ........................................................................................................... 99 

3.1.1 Allotriosis ............................................................................................................... 99 

3.1.1.1 Skotosis ............................................................................................................. 100 

3.1.1.2 Amathia ............................................................................................................ 101 

3.1.1.3 Nabal e nabalah ................................................................................................ 102 

3.1.2 Na modernidade ................................................................................................... 103 

3.1.2.1 O grotesco ......................................................................................................... 103 

3.1.2.2 A tolice ............................................................................................................. 104 

3.1.2.3 A estupidez ou recusa de perceber ................................................................... 105 

4 COMUNICAÇÃO E DEMOCRACIA ........................................................................ 107 

4.1 Ingeborg Maus: reformulação de Kant através da racionalidade procedimental ..... 107 

4.2 Comunicação substancial e ação comunicativa na pós-modernidade...................... 108 

CONCLUSÃO ........................................................................................................................ 113 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 117 

 

 



20 

 

 

INTRODUÇÃO 

Democracia e comunicação são temas intimamente relacionados à vida política 

contemporânea no Ocidente, na qual comumente é discutida a qualidade dos representantes, 

se eles realmente possuem o “caráter” que se espera deles, e também se os processos de 

representação são feitos com lisura e decoro, de forma a permitir a persuasão racional livre e 

ordenada. Só dessa maneira a democracia poderá ocorrer em essência, e não se converter em 

um aparato formal desprovido de fundamento na realidade da experiência humana.  

A maioria dos teóricos da política e da teoria do Estado contemporâneos percebeu 

essas incongruências como elementos típicos ou históricos da democracia, e não deixou de 

apresentar suas soluções e hipóteses para os problemas de representação. Contudo, o 

tratamento acidental e relativamente superficial dado à questão da representação, e 

precisamente ao processo pelo qual a comunicação é articulada politicamente, muitas vezes 

revelou-se incompleto e historicamente datado. A pista para a origem desse problema pode 

estar na própria linguagem utilizada por estes autores, como sugere a obra de Eric Voegelin, 

cuja amplitude filosófica permite a avaliação crítica desses tratamentos dados à representação.  

Neste sentido, o presente trabalho tem o objetivo de expor resumidamente o 

pensamento de Eric Voegelin concernente a comunicação, representação e democracia, para o 

que é necessária também uma introdução aos fundamentos do seu pensamento, assim como 

confrontá-lo com alguns autores de ciência política e teoria do Estado, permitindo a formação 

de um repertório crítico sobre a questão. 

A escolha do tema “democracia e comunicação” resultou da leitura do artigo 

“Necessary moral bases for communication in a democracy” (Bases morais necessárias à 

comunicação numa Democracia) do historiador alemão Eric Voegelin, no qual o autor articula 

historicamente o papel social da comunicação na sociedade contemporânea, contrastando a 

relação entre os movimentos históricos que formaram o que ele chama de “sociedade plural” 

com a ideia de que a democracia representa o debate racional pautado pela racionalidade da 

ordem. 

 Dentro do panorama traçado por Voegelin, encontra-se o problema contemporâneo da 

perda de sentido político da ação hodierna, a perda da motivação extrínseca para a ação moral, 

motivada pela redução ontológica na substância da racionalidade da ordem. O fenômeno que 

Hannah Arendt chama de massificação, a perda do significado individual na esfera privada 

frente ao homem massificado, que Ortega y Gasset sintetizou com a caracterização do 

“homem-massa” como o homem típico de seu tempo, e que de forma análoga os 



21 

 

 

frankfurtianos classificam como reificação do homem, a submissão mercadológica do 

indivíduo frente à indústria cultural, é de importância vital para a compreensão dos grandes 

eventos do século XX e da formação histórica do mundo atual. 

 Embora a análise contida no artigo do historiador alemão não aborde explicitamente a 

questão dos fenômenos de massa, ela insere-se como circunscrição, pois não se limita apenas 

ao século XX e se propõe a analisar, de forma sintética, o quadro histórico geral da interação 

humana sob as formas comunicativas através das revoluções tecnológicas e sociais que deram 

origem à sua atualidade, estabelecendo um referencial descritivo para a conjuntura de 

problemas que envolvem a comunicação e a democracia. Esse escopo torna o artigo ideal 

como quadro de referência abrangente para a tese a ser desenvolvida. 

 As reflexões sobre a sociedade de massa, democracia e teoria da comunicação 

inserem-se na metodologia abrangente de Eric Voegelin como partes do processo de 

desintegração espiritual, que ele expôs como ocorrido na Alemanha em suas preleções de 

“Hitler e os Alemães”. As ideias em torno das manifestações pneumopáticas da perda da 

transcendência podem ser encontradas esparsas em sua obra, tanto em “Anamnese” como 

também nas suas “Reflexões Autobiográficas”. 

 Como questões pertinentes ao trabalho podem ser resumidas: 1) O que é a democracia 

no pensamento de Eric Voegelin? 2) Como ele relaciona o fenômeno da perda da realidade, a 

deterioração da linguagem e a perda dos símbolos de experiência com o declínio do ideal 

democrático de discussão racional? 3) Que figuras da antiguidade clássica e da literatura 

moderna ele usa para demonstrar os fenômenos pneumopatológicos de perda de realidade? 4) 

Que impactos possuem o estudo desses fenômenos na compreensão dos problemas 

contemporâneos atinentes à comunicação e à democracia? 

 

  



22 

 

 

1 VIDA E OBRA DE ERIC VOEGELIN 

1.1 Biografia 

O filósofo, historiador e cientista político Eric Voegelin, nascido em Colônia em 1901 

na Alemanha, filho de Elizabeth Ruehl Voegelin e de Otto Stefan, um engenheiro civil, 

iniciou sua educação superior na Universidade de Viena em 1919. Isso lhe permitiu tanto 

vivenciar em primeira mão o apogeu da Universidade de Viena no Império Austro-Húngaro, 

onde na época concentravam-se os maiores intelectuais da época, tendo sido assistente de 

Hans Kelsen, e onde teve contato com diversos círculos intelectuais de economistas, 

psicanalistas e de diversas ciências, quanto testemunhar a ascensão de Hitler na Alemanha, o 

que culminou em sua perseguição, fuga e emigração para os EUA em 1938, pouco antes do 

colapso da guerra.  

 Nos EUA, passou por algumas instituições até se estabelecer na Universidade Estadual 

da Louisiana, onde durante dezesseis anos publicou o corpo principal de sua obra, A nova 

ciência da política (1952) e os três primeiros volumes da série Ordem e História, volume I, 

Israel e a Revelação, volume II, O mundo da pólis e volume III Platão e Aristóteles (1956, 

1957), até retornar à Alemanha em 1958, a convite da Universidade Ludwig-Maximilian, 

onde fundou o Instituto de Ciência Política e publicou a obra que representou a consolidação 

de seu pensamento, Anamnese (1966). Também há um conjunto de preleções reunidas na 

mesma época e publicadas sob o título de Hitler e os Alemães, no qual o historiador se dirige 

ao povo alemão e realiza uma análise crítica da tragédia que o país encontrou no nazismo.  

Uma década depois, em 1969, Eric Voegelin volta aos EUA para a Universidade de 

Stanford, onde é publicado o quarto volume de Ordem e História, A Era Ecumênica (1974) e 

também uma série de entrevistas posteriormente intituladas Reflexões Autobiográficas 

(1989). Voegelin e Lissy, sua mulher, se aposentam então, vindo ele a falecer em Palo Alto 

em 1985, deixando ainda uma extensa obra póstuma, incluindo o último volume de Ordem e 

História, “Em busca da ordem” (1987), que somente na atualidade vem sendo estudada e 

compreendida com maior interesse.   

Nos volumes de Ordem e História o autor perscruta o fenômeno da ordem através da 

história, e a sua busca por um logos de existência para o presente resulta na criação de uma 

filosofia da consciência que integra a história, a sociedade e o indivíduo. A consciência, que 

existe no tempo e é estruturada por uma tensão, pode ser afetada tanto positiva quanto 

negativamente, e nessas convulsões podem ser identificados os ciclos de ordem e desordem 

pelos quais a humanidade faz sua travessia ao longo da história. 



23 

 

 

  O filósofo alemão integra, assim como Alfred Schütz, Hannah Arendt, Karl Jaspers, 

Eugen Rosenstock-Huessy, Viktor Frankl, uma cerpa de intelectuais europeus que 

constataram nas catástrofes ocorridas em seu tempo uma desordem social profunda que 

manifestava a insuficiência e a paralaxe das teorias científicas e filosóficas vigentes quanto à 

análise e a resolução desses problemas. Cada um, à sua maneira, rompeu com o tecido de suas 

ideias formativas e buscou uma reconstrução positiva da realidade, partindo de autores de 

épocas históricas anteriores, em especial os gregos clássicos.  

Embora a filosofia clássica continuasse a ser estudada na Europa onde vigia o 

neokantismo filosófico, era vista apenas como registro histórico, e não como possuidora de 

um valor intrínseco que antecederia as modernas dogmatizações na filosofia, como o legado 

kantiano e hegeliano. Dentro desse contexto, a atitude desses autores pode ser classificada 

como revolucionária, pois como lembra Voegelin a própria desordem social histórica que 

enseja essa reforma radical da filosofia não é reconhecida por muitos intelectuais da época 

que, inclusive, acreditavam viver num tempo de apogeu das ciências e da razão. 

 A filosofia de Eric Voegelin alimenta-se primeiramente da tradição filosófica da 

Europa Central: a filosofia da história de Hegel, a fenomenologia de Husserl, a sociologia 

transcendentalista de Max Weber e, em menor escala, o positivismo normativista de Hans 

Kelsen. A emigração para os EUA o colocaria em contato, entre outras influências, com o 

pragmatismo de Whitehead, o que completaria seu conhecimento das grandes tradições 

filosóficas ocidentais vigentes à sua época.  

Conta ele que seu interesse por história e pela mitologia juntamente à ciência política 

despertava estranheza no ambiente acadêmico neokantiano, no qual se considerava aquilo que 

antecedia a Idade Moderna como estritamente histórico, e o que vinha depois como 

componente da filosofia. Para ele, o objetivo da história diferia do projeto clássico 

neokantiano de dominar o passado numa história narrativa (Vergangenheitsbewältigung), mas 

consistia em dominar o presente através da história crítica. 

 

1.2 Introdução histórica 

O século XX foi marcado pela eclosão das Grandes Guerras, revoluções e conflitos 

sociais que trouxeram à tona uma nova realidade aos símbolos políticos e sociais, alterando a 

dinâmica das sociedades ocidentais, e posteriormente do mundo inteiro, com o advento da 

sociedade de consumo e dos meios de comunicação de massa, além do irrompimento dos 

movimentos de massa que culminaram nos crimes históricos perpetrados pelos regimes 



24 

 

 

totalitários. Estudiosos da linguagem como Eugen Rosenstock-Huessy e jornalistas como Karl 

Kraus denunciavam a perda da função original de comunicar a verdade dos fatos na 

linguagem, que havia sido tornada artefato de manipulação social, por vezes intoxicante, da 

realidade. Todas essas mudanças e convulsões sociais acompanharam, além de um aumento 

do poder inédito na história, o fenômeno da desintegração espiritual manifestada numa 

desordem social profunda com raízes históricas, que fora identificado e estudado pelo 

cientista político Eric Voegelin, entre outros estudiosos e escritores da época.  

Por desintegração espiritual, pode-se entender o processo pelo qual ocorre um 

descarrilamento na tensão entre a filosofia, como a forma pela qual uma sociedade ordena sua 

existência através da criação de símbolos noéticos, e a própria realidade da experiência 

vivenciada pelos indivíduos dentro desta sociedade. No caso da desintegração, há um 

enfraquecimento desta tensão, o que leva a um esgotamento da capacidade de 

autocompreensão dos indivíduos, e a ordem social é ameaçada pela desintegração da sua 

substância, isto é, da sua homonoia, que seria o elemento de universalidade proveniente da 

origem divina e transcendente que torna a compreensão histórica possível aos indivíduos 

concretos. Para Voegelin:  

 

Essa premissa geradora de comunidade é tão importante que no contexto da filosofia 

clássica foram desenvolvidos para símbolos especiais seu conteúdo. Heráclito fala 

do logos como algo que é comum (xynon) a todos os homens, em que todos eles 

participam qua homens, e, portanto, exige deles uma homologia consciente. Para 

Aristóteles, o elemento comum é o nôus e o símbolo para a ordem comunal 

engendrada pela participação de todos no nôus é então homonoia. Alexandre adota 

homonoia como o símbolo fundamental para sua religião imperial; e São Paulo, 

finalmente, introduz homonoia no simbolismo da comunidade cristã. O ingresso do 

mito na exegese noética não é, então, um descarrilamento metodológico; ao 

contrário, a sobrevivência do conhecimento pré-noético da ordem forma o pano de 

fundo e a fundação, sem os quais o conhecimento noético de ordem não teria 

função.
1 

 

Como efeito desse descarrilamento, a exegese noética, entendida como a linguagem 

interpretativa da experiência primária no cosmos, tende a substituir essa experiência primária 

que a deu origem. Com isso, no entanto, ela perde sua função ordenadora, pois perdendo-se de 

vista a experiência primária de abertura ao fundamento, a noese também perde seu apelo a 

uma humanidade universal.2 Por conseguinte, como esse apelo à humanidade universal é a 

razão última para a existência e importância da exegese noética e o único motivo pelo qual as 

                                                      
1 Anamnese, p. 435. 
2 A exegese noética é um corretivo diferenciador a esse pré-conhecimento compacto, mas não pode substituí-lo. 

Anamnese, p. 434. 



25 

 

 

especulações noéticas não são meros dados biográficos, perde-se a função da noese na vida do 

indivíduo, pois a linguagem da razão é reduzida a apelos pragmáticos. 

Em sua estadia em Viena, onde foi fazer os estudos superiores, contrastava a pujante 

atividade intelectual e cultural da capital do Império Austro-Húngaro com a desordem política 

reinante na própria Europa e no restante do mundo. O filósofo então observou, a partir de sua 

pesquisa histórica, que os modernos fenômenos revolucionários de massa ecoam antigas 

tradições dos movimentos gnósticos medievais, em especial no apelo à racionalidade humana 

(antropocentrismo) e à ação sistemática.  

A origem dessa tradição estaria, segundo o filósofo, numa revolta contra o fundamento 

corpóreo da realidade, que fora seguida pela criação de uma segunda realidade acompanhada 

de um ideal escatológico expresso em símbolos característicos. Como essa segunda realidade 

fundamenta-se exatamente sobre a negação da existência temporal dos indivíduos, sua 

linguagem e seus símbolos expressam esse distanciamento, e sua manutenção se torna um 

fardo existencial na medida em que esses símbolos retornam aos indivíduos da sociedade 

como uma linguagem de alienação, os afastando da busca pelo fundamento da ordem.3 

Na medida em que esse fardo existencial da humanidade se aglomera, os indivíduos 

tendem a perder sua capacidade de autoconsciência, ludibriados pelo excesso de teorias e 

ordens de ação contraditórias a que são expostos. Esse fenômeno caracterizaria a perda da 

realidade, como um sinal de desorientação existencial do indivíduo na sociedade e na 

história.4 O indivíduo, cada vez mais alijado dos meios de ação histórica e social, isto é, da 

experiência primária que fundamenta a realidade do conhecimento, fica sujeito a uma vida 

sem sentido ulterior, na qual o seu elemento de humanidade passa despercebido, até chegar ao 

nível do prazer biológico e dos estímulos orgânicos, de mera existência física num 

determinado momento, isto é, da pura causalidade material. 

A perda da realidade do indivíduo está inserida, por sua vez, no contexto de grandes 

movimentos e contra-movimentos históricos, que representam o aspecto coletivo da revolta 

contra o fundamento, estabelecendo seus símbolos na política e na vida pública. Ambos os 

aspectos da revolta se retroalimentam, pois da mesma maneira que o indivíduo desorientado 

provoca a desordem em sua sociedade, corrompendo os seus símbolos em sua atividade 

interpretativa, a sociedade torna-se incapaz de orientar o indivíduo com seus símbolos 

                                                      
3 Não há nenhuma outra realidade senão a que experimentamos. Anamnese, p. 459. 
4 Anamnese, pp. 457 e 459. 



26 

 

 

corrompidos, o que pode conduzir a humanidade a uma crise de grandes proporções 

históricas. 

 

1.3 Formação do pensamento voegeliano 

Quando a orientação existencial dos indivíduos de uma sociedade passa a ser 

composta apenas pelas necessidades da corporeidade física e dos instintos biológicos, tal 

sociedade foi desintegrada, pois não há uma substância capaz de integrar e ordenar os 

indivíduos dentro dela. Quando isso acontece na amplitude da humanidade inteira, 

contemplando o passado e o futuro conhecidos no horizonte histórico, tem-se o fenômeno da 

desintegração espiritual, pelo qual o próprio sentido universal da humanidade é esmorecido 

enquanto as nações e sociedades cerram muros e provincianizam-se cada vez mais, fechando-

se às experiências que deram origem à sua própria realidade e passando a criar e cultivar 

símbolos que traduzem a linguagem própria da desintegração do espírito, tais quais o 

cientificismo positivista e os nacionalismos.  

 Voegelin coloca a tensão existencial em direção ao fundamento com um fio que liga a 

experiência do cosmos à consciência concreta de cada indivíduo na história, vindo desde a 

origem transcendente e passando pelas ordens cósmica e social até integrar a ordem da 

consciência concreta. É devido a esse entrelaçamento necessário entre a ordem transcendente 

e a ordem imanente que o fio adquire seu caráter próprio de tensão, na medida em que a 

experiência de cada indivíduo como ser corpóreo, submetido ao nascimento e à mortalidade, e 

aberto à busca do fundamento, impõe sempre a realidade presente do que ele chama de 

experiência primária contra os dogmas e abstrações e acumulados no tempo. Nas palavras do 

filósofo: 

 

A fim de minimizar a possibilidade de provocar uma discussão estéril do que 

pudesse ser a ciência política, introduzi o termo interpretação noética, designando a 

matéria com que estamos lidando: estamos preocupados com a tensão na realidade 

política que pressiona historicamente para além da autointerpretação da sociedade 

em direção à interpretação noética, forçando, assim, a realidade política a uma 

relação em que ela assume um papel de objeto.5 

 

Assim, o autor utiliza-se da ideia clássica de philosophia perennis (filosofia perene) e 

philosophia peri ta anthropina (filosofia das coisas humanas) para demonstrar a crise nas 

ciências como uma negação intelectual da ordem cósmica. As revoluções científicas e o 

                                                      
5 Anamnese, pp. 429 e 430. 



27 

 

 

positivismo representariam um desequilíbrio no qual a ordem imanente teria sido valorizada a 

ponto de retirar da ordem transcendente qualquer autoridade científica, banidos como 

“metafísica”, e substituídos por pressupostos da ordem imanente.6 

Dessa maneira, cria-se a situação preponderante da modernidade, que é a do indivíduo 

privado da interpretação noética da realidade pelo enfraquecimento do logos dessa realidade 

na ordem social vigente. E esse enfraquecimento, que inicialmente é apenas manifestação de 

um desequilíbrio, traz um grande perigo, que é o desaparecimento desse logos da ordem da 

história, com o comprometimento estrutural da civilização erigida em torno dele, como 

descreve o autor: 

 

“A morte do espírito é o preço do progresso. Nietzsche revelou este mistério do 

apocalipse ocidental quando anunciou que Deus estava morto e que fora 

assassinado. Esse assassinato gnóstico é cometido constantemente pelos homens que 

sacrificam Deus em nome da civilização. Quanto mais fervorosamente as energias 

humanas são empenhadas no grande empreendimento da salvação através da ação 

imanente no mundo, mais distantes da vida do espírito se colocam os seres humanos 

engajados na empresa. E, uma vez que a vida do espírito é a fonte da ordem no 

homem e na sociedade, o próprio êxito da civilização gnóstica é a causa de seu 

declínio. (...) De fato, uma civilização pode progredir e declinar ao mesmo tempo – 

mas não para sempre. Há um limite rumo ao qual se move esse ambíguo processo, e 

o limite é atingido quando uma seita ativista, que representa a verdade gnóstica, 

organiza uma civilização em um império sob seu domínio. O totalitarismo, definido 

como a regra existencial dos ativistas gnósticos, é a forma final da civilização 

progressista.”7 

  

Eric Voegelin é intransigente contra as teorias históricas que prevêem um fim 

determinado para a civilização, como o positivismo comteano e a fenomenologia de Husserl. 

Isso ocorre porque o filósofo não considera as épocas históricas como partes de uma evolução 

contínua e inexorável, mas sim como parcelas visíveis do “ser eterno no tempo”, cujas 

realidades podem ser mais ou menos diferenciadas de acordo com a acumulação temporal, 

mas sempre participam da tensão da experiência humana em sua abertura existencial para o 

fundamento, que é inerente à existência corpórea de cada indivíduo.8 

                                                      
6 Para o filósofo: “A destruição causada pelo positivismo é consequência de duas premissas fundamentais. Em 

primeiro lugar, o esplêndido desenvolvimento das ciências naturais foi responsável, juntamente com outros 

fatores, pela premissa segundo a qual os métodos utilizados nas ciências matematizantes do mundo exterior 

possuíam virtude inerente, razão por que todas as demais ciências alcançariam êxitos comparáveis se lhe 

seguissem o exemplo e aceitassem tais métodos como modelo.”. Porém, a segunda premissa para ele, de que “os 

métodos das ciências naturais constituíam um critério para a pertinência teórica em geral”, é a mais perigosa, 

pois combinada à primeira, permite a exclusão daquilo que não se adequa ao método das ciências naturais, “isto 

porque essa segunda premissa subordina a pertinência teórica ao método e, por conseguinte, perverte o 

significado de ciência”. A Nova Ciência da Política, p. 19. 
7 A Nova Ciência da Política, p. 99. 
8 Anamnese, pp. 453 e 454. 



28 

 

 

A realidade atual difere, por exemplo, em comparação à realidade experimentada na 

Grécia Clássica, na qual os símbolos políticos e noéticos tornaram-se um dado momento 

insuficientes para abarcar as realidades experienciais não-atenienses, culminando na disputa 

pelo poder político em Atenas e na filosofia aristotélica da especulação noética sobre o 

fundamento do ser como tentativa de superação. Nesse caso, tratava-se arguivelmente de um 

problema de carência de símbolos capazes de abarcar uma humanidade cosmopolita mais 

diferenciada.  

Já na modernidade, Voegelin identifica um mal decorrente do excesso de 

interpretações noéticas disponíveis, o que além de trazer o antigo problema da carência 

devido à desorientação existencial causada pelo excesso de informação e pela parekbasis 

(descarrilamento) do dogmatismo moderno tem como consequência inédita fenômenos como 

a “proibição de questionar” os dogmas científicos cristalizados, tais quais, por exemplo, o 

distanciamento dos valores operado pelo positivismo sociológico, e o “clima de opinião” 

beligerante que ocorre sob a paz social abstrata das sociedades pluralistas. Como formula o 

próprio filósofo sobre o papel da noese: 

 

A noese clássica esforçou-se por diferenciar a consciência como o centro da ordem 

do homem, como oposta à experiência cósmica primária e ao simbolismo compacto 

do mito. A noese moderna faz esforços para restabelecer a consciência como oposta 

ao dogmatismo falto de realidade. Os dois esforços são fases no continuum histórico 

da consciência, à medida que (1) o status incompleto da noese clássica ofereceu 

pontos de partida para o desenvolvimento do dogmatismo pós-clássico que opomos 

hoje e (2) podemos tirar a nós mesmos da noese clássica como uma tentativa de 

resolver os problemas que ela deixou inconcluídos.9  

 

A empreitada filosófica de Eric Voegelin começou pela experiência de insatisfação do 

estudioso com as teorias históricas e sociais da época, como o positivismo e o psicologismo, 

pelo fato de reduzirem o eschaton da vida humana, isto é, seu fim último, a um aspecto 

parcial e incompleto, cada uma de acordo com suas respectivas premissas filosóficas 

sedimentadas em dogmas ao longo dos séculos. Para o positivismo normativista de Kelsen, o 

homem era preponderantemente um seguidor de normas; para o behaviorismo psicológico, 

um ser que reage a estímulos, mas nenhuma dessas teorias era capaz de abarcar a ordem da 

consciência de um indivíduo, isto é, de orientá-lo efetivamente na sociedade e na história.  

O que Voegelin observou é que esse emaranhado de teorias sociais e filosóficas das 

mais variadas origens, muitas diametralmente conflitantes, era a realidade histórica 

                                                      
9 Anamnese, pp. 463 e 464. 



29 

 

 

preponderante do século XX, e o fato marcante dessa época em relação às outras épocas 

históricas. Dessa maneira, o estudioso percebeu estar diante de um problema de ciência 

política, anterior a qualquer problema histórico, epistemológico ou científico que fosse 

porventura estudar.  Sua percepção ainda incipiente de que a “pilha de dogmas” científicos e 

filosóficos da modernidade não curava ou mitigava os problemas da ordem da consciência dos 

indivíduos, mas antes os agravava, cerceando ainda mais a consciência humana, e de que essa 

resistência ao fundamento noético ou filosófico do conhecimento poderia ter uma origem 

comum e determinável, o levou à sua investigação em “A Nova Ciência Política”. 

Nesse livro, o autor identifica o problema histórico moderno como uma revolta contra 

a ordem da realidade, e busca suas origens simbólicas e históricas nos gnósticos medievais 

como o milenarismo de Joaquim de Flora, um dos primeiros a usar a linguagem original das 

especulações gnósticas que culminariam no racionalismo e no cientificismo, marcada pelo 

abandono da experiência primária transcendência e pela valorização da ação não-

contemplativa, além do puritanismo de Richard Hooker, cujos ensinamentos e seu retrato do 

puritano que age em torno de uma “causa” cristalizaram o ethos do revolucionário atual. 

Embora fosse um estudo de ciência política a princípio, “A Nova Ciência da Política” 

tinha grande amplitude histórica, e a análise de Eric Voegelin pôde então fornecer uma 

resposta para o problema humano do século XX: nesta época o homem viu-se esmagado pela 

pilha de dogmas cultivados ao longo de séculos, e as guerras mundiais não diferiam de outras 

guerras que ocorriam de maneira cíclica na história moderna, como clímaces históricos nos 

quais eram canalizadas para a ação política todas as interpretações dogmáticas conflitantes 

acumuladas por décadas e séculos. A cada ciclo de revoluções, contrarrevoluções, guerras e 

acordos de paz a substância da ordem era reduzida no seu conteúdo, porém.10 

Voegelin visualizava um perigo nessa situação histórica na medida em que “se as 

proposições acerca dos termos do conhecimento participatório noético, i.e., acerca do homem, 

seu fundamento divino e o mundo, se tornam separadas da perspectividade da realidade da 

experiência noética, elas não somente se tornam proposições falsas acerca dos termos, mas 

destroem simultaneamente a tensão existencial da consciência e, assim, o centro da ordem 

humana. Os fenômenos de perda de realidade e desordem espiritual são as consequências de 

tais desenvolvimentos.”  

                                                      
10 Por este movimento entende-se a transformação de nossa concepção de sociedade pelo rebaixamento da 

substância de ordem do logos, na hierarquia ontológica, para o nível das substâncias orgânicas e dos impulsos. 

Bases morais necessárias à comunicação numa Democracia, p. 9. 



30 

 

 

Isso, na Grécia, permitiu que se esquecesse “a experiência noética por trás dos 

símbolos filosóficos que ela tinha produzido, para ganhar expressão, enquanto esses símbolos 

eram recrutados para o serviço como instrumentos de jogos intelectuais no contexto de 

conteúdos completamente diversos da realidade.” Para ele, “incumbe, portanto, a nós 

assegurar no devido tempo a realidade e a função da experiência pela explicação da conexão 

entre o simbolismo que se relaciona com os termos de participação e da própria 

experiência.”11 

 

1.3.1 A imanentização do eschaton 

Esse processo de decadência gradual e sistemática pelo qual a substância da ordem e o 

próprio fim último da vida humana são reduzidos desde a sua origem transcendente até suas 

características mais imanentes foi chamado por Voegelin de imanentização do eschaton. Ele 

representa a maneira concreta com que a desintegração espiritual ocorre numa sociedade 

composta por indivíduos dotados de existência corpórea. Quando o processo espiritual de 

desintegração entra em contato com a corporeidade física dos indivíduos existentes na 

sociedade, não há uma reação pacífica, mas conflituosa. Surgem convulsões sociais, 

ideologias e polarização política, até que, finalmente, a guerra torna-se uma solução.  

Desse modo, em última instância, é a resistência à própria imanentização do eschaton 

ou à perda da substância da ordem que dá a ela seu caráter gradual, em níveis distinguíveis 

cada um por sua respectiva substância ordenadora prevalecente. Em termos gerais, cada 

descida de nível na imanentização do eschaton, a substância da ordem é hipostasiada em 

posições abstratas e irreconciliáveis, que constituem verdadeiros “mundos” diferentes, 

tingindo o caráter de sectarismo e fanatismo das revoluções e contrarrevoluções modernas 

para, posteriormente, serem destruídas no conflito político e militar.12 

Para Eric Voegelin, no entanto, o fenômeno remarcante que pode explicar a angústia 

existencial de sua época e as tragédias históricas sem precedentes é o de que a imanetização 

do eschaton encontrou sua última fronteira nos instintos animais e impulsos biológicos do ser 

humano. Como não era possível estender a revolta contra o fundamento aos elementos de 

humanidade superior, ou seja, aos elementos e símbolos civilizacionais que permitem a auto-

compreensão do indivíduo no nível da sociedade e da história, pois esses já haviam sido 

                                                      
11 Anamnese, pp. 464 e 465. 
12 Sobre as três possibilidades de imanetização, teleológica, axiológica e ativista, que ocorrem simultaneamente 

no processo de imanentização escatológica: A Nova Ciência da Política, pp. 126 e 127. 



31 

 

 

hipostasiados e esvaziados de seu conteúdo experiencial como elementos das revoltas 

anteriores, restou como alvo final da revolta a própria linguagem com a qual são expressos 

tais símbolos e, finalmente, o próprio indivíduo em sua existência corpórea.  

O método histórico e filosófico de Voegelin baseia-se, portanto, na proposição de uma 

filosofia que dê continuidade à autointerpretação humana não como uma ruptura, mas como 

uma continuidade na ordem da consciência, que supere as eventuais rupturas históricas, 

através da busca pelo fundamento divino do ser, como sua causa primária, prima causa ou 

próton aition.13 

 

1.3.2 Ordem e sociedade 

A sociedade não é, portanto, um objeto dado de uma vez por todas como hypostase, 

mas sim constituída de processos na consciência concreta dos indivíduos que nela existem, 

como um campo onde experiências de ordem são entendidas por outros indivíduos concretos e 

compartilhadas por eles em seus motivos e hábitos. Daí haver uma abertura histórica para uma 

diversidade de processos, não somente para a fundação e preservação, como também para a 

resistência e mutação, tradição e desenvolvimento diferenciador, ossificação e revolta, e 

finalmente a desintegração final e desaparecimento.14 

Se a ordem social depende da consciência concreta dos indivíduos nela existentes, a 

perda do logos dessa ordem, ou em outros termos, a sua redução em nível ontológico, 

caracteriza a imanentização do seu eschaton. De forma que, gradualmente, a sociedade vai se 

tornando indistinta da soma das partes que a compõem, até a desintegração final. Como 

imagem para exemplificar a dinâmica da redução ontológica, pode ser usada a palavra 

“espírito”, cuja origem etimológica no latim spiritus relaciona-se à palavra spirare, “respirar”, 

conotando um enfraquecimento gradual, análogo à uma respiração de um organismo que 

padece lenta e gradualmente. Da mesma maneira, a redução ontológica ocorre em 

movimentos e contramovimentos, mas sempre na direção da subtração do conteúdo do logos 

ordenador da sociedade. 

Na Hélade, por exemplo, a desintegração espiritual ocorreu com o esgotamento do 

modelo civilizacional centrado da polis, nos mitos familiares tradicionais e no politeísmo, que 

em um dado momento não era mais capaz de comunicar a realidade experienciada 

                                                      
13  Há um fundamento para o ser no sentido de uma causa primeira (...) com que mantemos relação 

filosoficamente através da procura, do zetema no sentido platônico, e pneumaticamente através da oitiva da 

palavra no sentido da revelação. Hitler e os Alemães, p. 118. 
14 Anamnese, p. 498. 



32 

 

 

concretamente, pois uma parcela cada vez maior da humanidade não era abarcada por estes 

símbolos.  

Como resposta a esta situação, surgiram movimentos decadentistas ou fatalistas como 

o epicurismo e o cinismo, que carregavam consigo um fechamento para a ordem 

transcendente, manifestado em atitudes de reclusão e negação que constituíam um fator de 

imanentização do eschaton da sociedade jônica, mas também surgiu a filosofia aristotélica, 

que, objetivando o fundamento divino do ser, permitiu uma interpretação noética dotada de 

universalidade, capaz de fornecer um novo logos de ordem para o mundo abalado pela crise 

do politeísmo, interpretação essa simbolizada pela cosmopolis. 15  Mesmo a exegese 

aristotélica, no entanto, não resistiu ao processo que tornou suas iluminações dogmas 

axiológicos, desviando-a de sua função ordenadora depois da morte de Aristóteles. 

Dessa forma, seguindo o exemplo de Aristóteles, não é possível uma inovação 

histórico-filosófica que atue somente no objeto da filosofia, tal qual uma invenção típica das 

ciências naturais, a não ser que ela aja especificamente na parcela deste objeto que integra os 

sujeitos concretos na história, isto é, na psique.16 Dentro do modelo iluminista tradicional, esta 

parcela seria separada inteiramente do objeto (hipostasiada), em cumprimento ao modelo 

cartesiano tradicional de sujeito-objeto, o que culminaria na fenomenologia husserliana, que é 

uma exploração apodítica do fenomênico, em oposição àquilo que é noumênico, referente ao 

nôus aristotélico, ou seja, a substância da razão.17  

Com o termo “razão” ou ratio, pretende-se referir aqui à estrutura da consciência 

(Sachstruktur), ou o que Bergson chamou de “abertura da alma” como racionalidade da alma, 

em oposição ao aprisionamento dela contra o fundamento ou a perda deste fundamento, como 

a irracionalidade. Consiste aqui numa diferenciação do termo original do seu significado 

vindo do grego no nôus de Aristóteles, que incluía ao mesmo tempo a estrutura da consciência 

e o movimento em direção ao fundamento (kinesis), enfatizando a unidade da noese, em 

complemento à concentração de Voegelin nos processos de consciência. 

                                                      
15 Em nosso tempo o nome de Aristóteles não evoca a imagem de um filósofo da história. E, no entanto, sua 

análise da corrente temporal na consciência como a dimensão em que a noese reconhece a si mesma como a 

presença da verdade, e o mito como o passado, é uma façanha na filosofia da história não ultrapassada até hoje. 

Anamnese, p. 444. 
16 A história é o desvelar da Psique humana; a historiografia é a reconstrução do desvelar através da psique do 

historiador. A base da interpretação histórica é a identidade da substância (a psique) no objeto e no sujeito da 

interpretação; e seu propósito é a participação no grande diálogo que vai pelos séculos entre os homens acerca de 

sua natureza e destino. E a participação é impossível sem o crescimento em estatura (dentro das limitações 

pessoais) em direção à escala do melhor; e esse crescimento é impossível a não ser que alguém reconheça a 

autoridade e se submeta à ela. Carta a Robert Heilman, 22 de agosto de 1956, Anamnese, p. 24. 
17Anamnese, pp. 432 e 433. 



33 

 

 

 

1.3.3 Filosofia da consciência 

A filosofia da consciência teria, portanto, a missão de resgatar o debate essencial na 

filosofia, que é o debate sobre o fundamento do ser. Este debate teria sido obscurecido na 

modernidade pelo que o filósofo chama de “dogmatomaquia”, que é o processo pelo qual a 

filosofia gradualmente rejeitou a metafísica como uma expressão retrógrada e caricatural do 

conhecimento místico pré-dogmático, e também a noese clássica, ao negar a autoridade de 

ambas como realidades históricas, o que gerou fenômenos pneumopatológicos profundos na 

história moderna, com o risco do próprio esgotamento da civilização ocidental e de seu ciclo 

histórico18.  

As ideologias e movimentos de massa teriam sido resultados dessa dogmatomaquia, 

pois não se baseavam na autoridade da metafísica e da razão clássica, mas numa revolta 

contra elas. Nesta revolta, o senso comum dos homens “comuns”, isto é, daqueles que não 

possuem o conhecimento diferenciado da noese, foi pervertido por concepções ideológicas 

que se baseavam em proposições e princípios, incompatíveis com o próprio caráter do senso 

comum como “um tipo compacto de racionalidade”.19  

Ora, as expressões filosóficas e ideológicas como as típicas do iluminismo, baseadas 

em princípios e proposições, pressupunham uma racionalidade diferenciada, capaz de 

compreendê-las noeticamente, porém inseriram-se na sociedade como senso comum, isto é, 

de forma compacta. Como “axiomas putativos”, assaltaram o lugar da noese clássica e da 

metafísica como a fonte real de ordem social, não raro julgando o senso comum tradicional 

como “vulgaridade” ou “irracionalidade”. Para Eric Voegelin, este movimento foi um “assalto 

na estrutura do reino do ser do homem”, e “não apenas cada tentativa desse tipo é um sintoma 

de um distúrbio na existência, mas também uma fonte potencial de desordem social, à medida 

que pode induzir distúrbios na consciência racional de outras pessoas”.20 

                                                      
18 A noese clássica e o misticismo são as duas realidades pré-dogmáticas de conhecimento em que o logos da 

consciência foi otimamente diferenciado. Eles são de especial importância para qualquer tentativa de levar a 

razão ainda uma vez à luminosidade da consciência na luta contra o dogmatismo. Anamnese, p. 486. 
19  O termo senso comum, que acabamos de usar, tem de ser entendido no sentido da Escola Escocesa, 

especialmente de Thomas Reid. Para Reid, o homem é, no sentido de Cícero, rationis particeps, e o senso 

comum é um tipo compacto de racionalidade. (...) não conota um lastro de ideias vulgares, nem uma “visão de 

mundo relativamente natural”. (...) O senso comum é um hábito civilizacional que pressupõe a experiência 

noética, sem o homem deste hábito possuir ele mesmo conhecimento diferenciado da noese. O homo politicus 

civilizado não precisa ser filósofo, mas tem de ter senso comum. Anamnese, pp. 510 e 511. 
20 Idem. 



34 

 

 

Por isso, Voegelin classifica a origem desse fenômeno como uma “revolta contra 

Deus”21, não especificamente no sentido teológico tradicional, o que desconsideraria outras 

expressões como a mito-poese grega, mas como uma desdivinização do homem, um 

fechamento para a ordem que transcende o próprio homem concreto na existência social, que 

culminaria em sua própria desumanização, como se pôde observar nos movimentos de massa 

e totalitarismos do século XX. 

Para o filósofo, a negação do misticismo e da noese clássica, tanto sob a forma da 

filosofia da “aparência transcedental” de Kant quanto sob as filosofias da história como a de 

Hegel, acarretou um dano irreparado à humanidade ao deslocar a “experiência”, no sentido 

filosófico, da experiência concreta na realidade humana. Ambas não foram capazes de 

carregar adequadamente o legado da metafísica e da noese clássica, sendo que o conteúdo 

desta última não era sequer conhecido pela intelectualidade, numa atitude classificada pelo 

autor como “simpatia pela revolta” contra a filosofia e a metafísica, caracterizando todo o 

sentimento de uma era. Essas filosofias geraram um campo para confusões que 

potencializaram o problema da dogmatomaquia, agravando mais ainda o processo de 

desintegração espiritual que acometia a civilização.22 

Desde a época da Contra-Reforma, passando pelo pessimismo escatológico do pintor e 

poeta metafísico inglês William Blake (1757-1827), por escritores dos séculos XIX e XX 

como Kafka (1883-1924) e Dostoiévski (1821-1981), até a publicação de “A decadência do 

Ocidente” (1918-1922) de Oswald Spengler, ao cabo da Primeira Guerra Mundial, cultivara-

se o testemunho de que todo o progresso técnico e científico da modernidade tem deixado um 

lastro metafísico de terror e sofrimento na esteia da humanidade, numa ascensão do mal 

análoga ao movimento do Leviatã levantando-se contra o Benemoth da figura escatológica de 

William Blake. 

A obra de William Blake, repleta de figuras oníricas e místicas, é uma expressão da 

perda do sentido existencial causado pela negação da metafísica e do misticismo que ocorria 

em sua época sob o iluminismo racionalista. Como citado anteriormente, a rejeição da 

metafísica proposicional da idade média não obteve sucesso em fornecer um substituto 

                                                      
21 Anamnese, pp. 388 e 389. 
22 Essa simpatia para com a revolta chega a seu limite, entretanto, quando a revolta inclui a noese pré-dogmática 

sob a maldição representada pela “metafísica” dogmática. Quando a noese é jogada no mesmo saco que a 

“metafísica”, perdemos a realidade de conhecimento de experiência noética e junto com ela toda a estrutura 

diferenciada [Sachstruktur] da ratio. Isso significa que somos deixados sem nenhuma ciência noética da ordem, 

seja ela qual for. Essa perda de fato ocorreu e se tornou grande o problema de todas as tentativas de pensamento 

racional desde o século XVIII. (...) Essa perda não foi reparada até hoje. Anamnese, pp. 488 e 489. 



35 

 

 

equivalente para o logos da ordem social, gerando reações como o transcendentalismo 

kantiano e a fenomenologia de Husserl. Essas reações apresentaram méritos consideráveis, 

concernentes à estrutura objetiva da consciência, mas, no entanto, abandonaram a função 

essencial da filosofia que é criação de símbolos pelos quais a posição do homem no mundo 

seja entendida, o que acarretou um fenômeno pneumopatológico de perda da realidade.23  

O sofrimento dessa perda é expresso então pelos chamados “poetas metafísicos”, 

antevendo a formação de símbolos utópicos, como um “reino dos espíritos”, ou um “reino da 

perfeição da razão”, cujo fator comum é uma omissão de um fator essencial de seus 

fundamentos corpóreos contida em sua construção. Isto ocorre como consequência da 

“libertação” da consciência humana da corporalidade do homem, efetuada pelos teóricos 

modernos.24 

Quando este ressentimento metafísico toma forma na vida política através dos 

movimentos de massa, cujos símbolos já não são mais capazes de manifestar significado 

algum além da própria ignorância experiencial quanto ao seu conteúdo, e quando a linguagem 

é corrompida deixando de comunicar as categorias essenciais da existência, o terror pode 

emergir ao domínio da realidade, causando o fenômeno da desumanização e permitindo que 

ocorram crimes contra a humanidade, que são característicos da era moderna precisamente 

por negarem à história não um homem em concreto, grupo ou nação, mas também o homem 

em abstrato, como uma unidade que é um fim em si mesmo. 

Isso correspondeu à falência do projeto de ser humano alimentado desde o iluminismo 

racionalista com raízes num otimismo histórico peculiar, o qual incluía a participação ativa e 

consciente nos processos democráticos representativos nos espaços públicos e privados, 

donde derivam as liberdades políticas e de religião, além da capacidade e da prontidão para o 

debate público, necessários para dar substância ao ideal humanista. Tais crimes contra a 

humanidade só foram possíveis, portanto, após um longo processo de corrosão dessas 

instituições políticas que, embora tenha sido previsto e alertado por estudiosos de épocas 

anteriores, não o foi com a verdadeira magnitude e força de destruição. 

 

1.3.4 Objetivo da ciência política 

A gênese da filosofia voegeliniana jaz precisamente sobre sua insatisfação com esses 

conceitos, que a seu ver obscureciam o objeto original da Ciência Política ao permitirem 

                                                      
23 Anamnese, p. 106. 
24 Anamnese, pp. 496 e 497. 



36 

 

 

dogmatizações e ideologizações extremadas, que, por sua vez, só poderiam ser 

simultaneamente realizadas numa situação hipotética de atemporalidade. E como esta não é a 

situação do homem, que está originariamente submetido à temporalidade, elas terminam por 

desumanizá-lo, fragmentando a homonoia social, para a qual o pedagogo John Dewey usara o 

termo likemindedness25, e fomentando o conflito e o sectarismo, criando um domínio do 

supérfluo, a que se referia Hannah Arendt em alusão à hybris26, que era o excesso para os 

gregos. 

Toda a dogmatomaquia moderna desviara a filosofia de sua função como fonte da 

ratio ordenadora da vida individual e social, em nome de projetos ambiciosos como os de 

Kant, Hegel e Husserl. O cenário da formação de Eric Voegelin se deu exatamente num 

momento histórico em que esses projetos estavam sendo forçados aos seus limites, seus 

resultados estavam sendo questionados, pois o auge civilizacional esperado havia sido 

desmascarado no desfecho trágico das grandes guerras e crimes históricos, assim como os 

novos avanços na psicologia tornavam dúbias e relativamente obsoletas quaisquer tentativas 

de definir um “sujeito coletivo” histórico e livre da corporeidade.27 

Como hipóstases da filosofia aristotélica, na qual “a exegese noética traz o logos de 

participação à luminosidade da consciência ao interpretar a experiência noética da 

participação” 28 , Voegelin classifica as filosofias da história de telos coletivista como 

averroístas, pois opõem-se diametralmente ao pensamento de São Tomás de Aquino, que 

enfatiza a singularidade da substância humana (intellectus), o qual em sua época foi 

contraposto ao pensamento de Sigério de Brabante, que enfatizava a “alma do mundo”, sendo 

que ambas as visões podem ser encontradas, de forma equilibrada, no De Anima de 

Aristóteles.29 

Como exemplo de filosofia de telos coletivista mais presente na obra voegeliana, 

temos a filosofia de Husserl. Eric Voegelin observa que a filosofia de Husserl não cumpre o 

papel de uma ratio ordenadora da existência humana e social, em seu ensaio “Uma carta a 

                                                      
25 A categoria de Dewey era likemindedness, que depois descobri ser o termo usado na Bíblia do Rei James para 

traduzir o termo grego homonoia no Novo Testamento. Reflexões Autobiográficas, p. 57. 
26 Anamnese, p. 231. 
27 A alma coletiva pode ser entendida como estando acima das almas individuais como uma alma transcendente 

ao mundo, como é com Zenão, ou o coletivo pode ser transferido para o próprio mundo, como, por exemplo, a 

enteléquia racional do desenvolvimento humano para a perfeição, que representa um componente substancial da 

filosofia kantiana da história; pode também aparecer na figura de uma coletividade particular, intramundana, 

como no caso das especulações coletivistas do comunismo, nacional-socialismo e fascismo. Anamnese, pp. 66 e 

67. 
28 Anamnese, p. 474. 
29 Anamnese, p. 66. 



37 

 

 

Alfred Schütz acerca de Edmund Husserl”, sobre sua leitura do ensaio “A crise das ciências 

européias”: “A clareza das fórmulas linguísticas do ensaio sob investigação esconde um 

mundo de implicações materiais que teria de ser completamente desenvolvido de tal forma 

que a própria posição de Husserl pudesse ser adequadamente compreendida”30.  

Isto significa que a filosofia de Husserl era destinada a outros filósofos, que tomariam 

sua fundação final da filosofia na fenomenologia como base para uma nova era histórica, cujo 

espírito teria sofrido uma diferenciação pelo começo teleológico e o “verdadeiro espírito 

europeu tomado como um todo”, que seriam então resultantes da filosofia husserliana.31 Fica 

claro na construção de Husserl que o objetivo de sua filosofia não é ordenar a consciência 

concreta dos homens, embora essa flexão seja possível de ser feita por outro filósofo capaz de 

interpretá-lo noeticamente, mas sim construir um grande e ambicioso projeto de humanidade, 

do qual sua filosofia seria o ponto de partida, o evangelium aeternum. 

Um dos problemas visualizados por Voegelin nas filosofias da história de telos 

coletivista, é que, como identificam o problema da filosofia com o problema do espírito em 

geral “e à medida que o espírito é a substância do homem, torna-se ele identificado com o 

problema do homem em sua forma totalmente desenvolvida”: cria-se uma espécie de 

provincianismo cosmológico, no qual a “humanidade” passa a ser entendida como uma 

comunidade restrita, um fenômeno histórico recente, e o homem um tipo antropológico, 

quando não um prisioneiro a ser libertado pelo conhecimento gnóstico. Como Voegelin cita 

na própria obra de Husserl “As verdadeiras batalhas espirituais da humanidade européia como 

tal são travadas como batalhas de filosofia” (p.91)”: 

 

A humanidade se torna, entretanto, reduzida à humanidade européia, como se 

mostra evidente nessa passagem e alhures (cf. especialmente p. 92) e diferenciada 

dos “tipos antropológicos meramente empíricos” como se faz evidente na China e na 

Índia (p. 92). O problema da humanidade, então, muda da universalidade zenônica, 

averroísta e kantiana para a esfera histórica, e “o homem” se torna um fenômeno 

histórico finito de períodos específicos da história humana, i.e., da Antiguidade e da 

Modernidade. (O homem medieval poderia ser considerado, embora isso não seja 

afirmado expressamente, como sendo também “apenas um tipo antropológico”, o 

mesmo ocorrendo com o homem chinês e o indiano.) Devido a esta redução da 

humanidade a uma comunidade de indivíduos empenhados em filosofar uns com os 

outros no sentido de Husserl, o telos filosófico é transportado para a vizinhança de 

coletividades particulares intramundanas do tipo do proletariado marxista, do “Volk 

alemão” de Hitler, e da Italianà de Mussolini.32 

                                                      
30 Anamnese, p. 65. 
31 Husserl usa a expressão “funcionários da humanidade” para definir os filósofos, a qual Voegelin ironiza 

dizendo que não é capaz de fazer qualquer distinção clara entre funcionários da humanidade e funcionários do 

Partido Nacional-socialista que matam homens. Anamnese, p. 64. 
32 Anamnese, p. 67. 



38 

 

 

 

O mesmo problema acontece com Kant, em sua enteléquia da razão em direção à 

perfeição, porém de forma atenuada por sua crença no progresso infinito da razão, na 

imortalidade da alma e em seu status de realização no além. Diferentemente de Husserl, com 

o qual compartilha a crença no progresso da razão, Kant teme chegar a uma conclusão 

sistemática sobre o telos coletivo, para a qual expressa o seu “pasmo”: 

 

Husserl é um filósofo do progresso no melhor estilo do período da fundação do 

Reich bismarckiano, acerca do qual Nietzsche fez várias observações. Toda filosofia 

do progresso, que é fundada na presunção de um telos autorrevelador, defronta-se 

com a solução de um grave problema de relevância, que já em Kant foi considerado 

muito perturbador. Kant, também, lida com o problema da razão em sua metafísica 

da história como razão revelada no curso da história num progresso infinito para a 

perfeição. Em Ideia de uma história universal de um ponto de vista cosmopolita ele 

faz frutificar a ideia de revelação, e numa passagem-chave expressa seu “pasmo” 

[das “Befremden”] de as gerações humanas anteriores serem, por assim dizer, 

pedras de apoio nas quais a última, a geração perfeita, atinge seu fim. Não é o 

homem, sob essa suposição, historicamente um mero meio para um fim que pode ser 

alcançado apenas pela humanidade na última fase de seu desenvolvimento?33 
 

Em contraste com a ideia de “humanidade universal” baseada no desenvolvimento do 

espírito, Eric Voegelin lembra que uma humanidade universal não pode ser uma moldura de 

um processo de poder, e que qualquer tentativa disto não teria diferença substancial de um 

império ou ecúmena, pois a verdadeira humanidade universal abrange, além das pessoas vivas 

em seus respectivos períodos, também todos os homens do passado e do futuro. Dessa forma, 

a humanidade universal não é um telos a ser atingido pela história, mas um ponto em que “os 

homens concretos experimentam sua consciência concreta como locus onde o homem, 

embora existindo no tempo, participa do ser eterno do fundamento”, de forma que “A 

consciência da tensão existencial em direção ao fundamento, i.e., o centro de ordem do 

homem, está acima, onticamente, de todos os processos imanente-temporais da história.”34 

Como explica o filósofo no ensaio “Historiogênesis”, a História faz parte do domínio 

divino do Ser da filosofia, pois não está sujeita à mesma temporalidade que os homens, os 

quais ao serem confrontados com sua própria mortalidade e temporalidade manifestam uma 

busca existencial pela oréxis (apetite, desejo) em direção ao supremo bem, o summum bonnus, 

através do fundamento divino do Ser, buscando sair do estado de ignorância espiritual 

(agnoia, amathia).35 Essa busca existencial pode se manifestar em especulações sobre todos 

                                                      
33 Anamnese, p. 68. 
34 Anamnese, p. 501. 
35 Anamnese, pp. 431 e 432. 



39 

 

 

os campos do Ser, teogônico, antropogônico, cosmogônico e historiogenético, sendo que não 

é possível excluir arbitrariamente o conteúdo das especulações mito-poéticas das outras 

especulações historiogenéticas.36 

Admitir o contrário, para o autor, é assumir que já se sabe o telos da história de 

antemão, isto é, apropriar-se do passado e do futuro, tendo ele apontado essa característica em 

Hegel e em Husserl com seu telos apodítico. Ao estudar os termos empregados por Hegel, que 

por sua vez seguiu a tradição idealista de Fichte nos termos de sua filosofia da história, 

Voegelin descobriu que eles próprios possuíam uma historicidade peculiar, isto é, que 

estavam inseridos em experiências históricas concretas. Dessa forma, a filosofia hegeliana 

estava envolvida em uma gnose própria, não trazendo consigo os símbolos necessários para 

sua própria interpretação, o que também a tornaria inadequada para o ordenamento racional 

da consciência concreta do indivíduo. Pelo contrário, essa linguagem favoreceria o clima das 

ideologias, pois não alcança as experiências concretas do indivíduo, a não ser na forma de 

exegese gnóstica.3738 

Estas experiências que deram origem aos símbolos filosóficos usados na Alemanha, 

portanto, haviam sido mais ou menos distorcidas e alteradas ao longo da história concreta 

como “res gestae”. O próprio marxismo posteriormente alterou o esquema hegeliano, 

colocando as forças econômicas como força-motriz da história no lugar da Ideia, distanciando 

o esquema hegeliano de seu eidos (imagem) original. Por isso, o historiador de Colônia 

conclui que a história não é a própria filosofia ou o desvelamento da razão, mas o campo de 

especulação onde se concentram as especulações anteriores, teogônicas, antropogônicas e 

cosmogônicas, nas quais a razão (noese) é apenas uma experiência diferenciadora, que pode 

ser historicamente localizada e estudada sem, no entanto, ser capaz de constituir subsídio para 

                                                      
36 Quanto ao tratamento dado ao mito na modernidade: “Diante de tal superioridade no tratamento das fontes, 

temos que levantar as perguntas: se a criação do mito e sua aceitação não foram também fatos da história (...) Se, 

em contraste com a convenção positivista histórica, não deixamos de lado a parte mítica da especulação 

historiogenética como uma fabulação a-histórica, mas a reconhecemos como uma tentativa de apresentar as 

razões que levarão a parte empírica ao nível de história, o simbolismo como um todo ganha um status de um 

trabalho histórico cujos autores estão cônscios do princípio de relevância deles. Anamnese, pp. 129 e 134. 
37 Sobre a situação peculiar da linguagem filosófica na Alemanha: “O homem que cunhou a maior parte do 

vocabulário filosófico alemão foi Christian Wolff e, depois dele, Kant. Estas foram as figuras mais importantes. 

Apenas daí para frente temos um vocabulário alemão para o tratamento dos problemas, desenvolvido durante o 

período das ideologias e, portanto, carregado desde o começo dos significados do iluminismo e da gnose 

romântica.” Hitler e os Alemães, p. 101. 
38 Quando Hegel quis arrancar a filosofia da metafísica dogmática e reinstalar a “experiência” em seu lugar 

correto, ele também viu a “metafísica” de Wolff como sua adversária; e sua “experiência” também não é de 

noese clássica, mas uma experiência gnóstica com uma forte afinidade com Jacob Boehme. Anamnese, p. 488. 



40 

 

 

uma formulação teorética integral sobre a história. Embora a noese tivesse consequências 

universais, não poderia ser desvencilhada de seu ocaso específico na história.39 

Dessa forma, não é possível concluir uma “filosofia da história” como um caminho 

percorrido pelo nous ou espírito até um suposto telos, pois isso implicaria uma diferenciação 

concomitante na estrutura do próprio ser, que, em resposta, teria de ter seu eschaton, logos de 

ordem, ou fim último, mutilado para se adequar a este ou aquele telos histórico. Isso se 

aproxima das especulações gnósticas e trinitárias, e termina por gerar polarizações abstratas 

em torno de seus símbolos, como foi o marxismo arguivelmente uma polarização do 

hegelianismo ao conservar sua estrutura metodológica, porém modificando inteiramente seu 

conteúdo.  

É possível, contudo, buscar um sentido adjacente na res gestae ou história dos fatos 

concretos, no qual Voegelin inclui as próprias ideias, sistemas e ideologias, para formular 

uma “teoria da consciência”, que permita a reconstrução das categorias essenciais da 

realidade, sendo este um trabalho empírico necessário para reconstituir a teoria filosófica 

como unidade, diferenciando-se do mero esforço teórico para transformar a história através 

dos recursos filosóficos herdados das gerações anteriores: 

 

Lidamos com questões estritamente empíricas: quando o homem, como tal, foi 

descoberto? E o que ele descobriu ser? Essas descobertas aconteceram 

respectivamente nas sociedades helênica e israelita. Na sociedade helênica, o 

homem era experienciado pelos filósofos do período clássico como um ser que é 

constituído pelo noûs, pela razão. Na sociedade israelita, o homem é experienciado 

como o ser a quem Deus dirige a palavra, ou seja, como um ser pneumático que está 

aberto à palavra de Deus. A razão e o espírito são os dois modos de constituição do 

homem, os quais foram generalizados como a ideia de homem. Não formos além 

desses conteúdos da ideia de homem, ou seja, sua constituição pela razão e pelo 

espírito. Isso parece ser o descobrimento definitivo. O que significa existir 

constituído pela razão e pelo espírito? As experiências da razão e do espírito 

concordam no ponto em que o homem experiencia a si mesmo como um ser que não 

existe por si mesmo. Ele existe num mundo já dado. Este mundo em si existe em 

razão de um mistério, e o nome deste mistério, da causa desse ser no mundo, do qual 

o homem é um componente, é chamado de 'Deus'. Então, dependência da existência 

(Dasein) na causação divina da existência (Existenz) permanece até hoje a pergunta 

básica da Filosofia40 
 

 Para o filósofo de Colônia, as filosofias, ideologias e sistemas modernos, apesar de 

suas contribuições eventuais, haviam colocado em risco da ordem da consciência dos 

indivíduos e da sociedade modernos, seja por criarem um campo de confusões que atentavam 

contra o equilíbrio desta ordem, seja por desconsiderarem a consciência concreta, e tratarem a 

                                                      
39 Obras reunidas de Eric Voegelin [Published Essays 1966-1985], pp. 265. 
40 Hitler e os alemães, p. 117. 



41 

 

 

metafísica e a noese clássica como criações mitológicas sem valor histórico. Elas ameaçavam, 

ao invés de promover o progresso do espírito, contribuir para a sua retração e para a 

desintegração espiritual, enfraquecendo o logos da existência social contemporânea, pois 

eram constituídas sobre uma revolta contra a razão. 41  A partir do momento em que as 

filosofias e ideologias modernas atingiram seu limite, tornando impossível o pensamento 

racional, tomaram lugar na história expressões grotescas e violentas, tais quais o nacional-

socialismo, o fascismo, o comunismo, e as grandes guerras. 

 O objetivo da filosofia da consciência não seria, assim, reverter todo o processo da 

modernidade ou fazer uma restauração triunfal, seja da metafísica tomista, seja da noese 

clássica, mas sim restaurar o equilíbrio da ordem da consciência, criando símbolos que 

tornassem essas experiências históricas inteligíveis, a fim de poderem orientar adequadamente 

a experiência concreta do indivíduo.42  

 Esta reconstrução passaria pela Ciência Política, que estava atolada em símbolos 

ideológicos e de reações às ideologias, chamadas de ideologias secundárias, e simbolizadas 

por termos como “conservadorismo” e “tradição”, como vestígios do fundamento filosófico 

reminiscentes no senso comum. Como o campo científico da Ciência Política encontra-se 

dominado por símbolos que expressam alienação quanto ao seu conteúdo experiencial, 

Voegelin sugere que os campos onde deve ser buscado o conhecimento da realidade da 

Ciência Política no sentido noético não estão na literatura científica, mas na literatura, na 

mitologia, na arqueologia, na religião comparada e na literatura comparada.43 

 Três características marcam o caráter sui generis da filosofia de Eric Voegelin em 

relação ao pensamento de sua época: a universalidade do tema explorado, que só fora 

                                                      
41 Os símbolos de dogmatismo ideológico que dominam o pensamento contemporâneo nas sociedades ocidentais 

expressam não a realidade do conhecimento, mas uma revolta contra ele. Não tentam levar os homens à 

participação pela persuasão; ao contrário, são desenvolvidos na forma de uma linguagem obsessiva desenhada 

para prevenir o contato com a realidade pelos homens que se fecharam contra o fundamento. Os tratamentos da 

consciência como o centro de ordem do homem são bloqueados intensamente pelas ideologias do positivismo, 

marxismo, historicismo, cientificismo, comportamentalismo, por meio da psicologização e da sociologização, 

pelas metodologias de significado mundial e pelas fenomenologias. Pois no simbolismo da revolta não se pode 

encontrar o logos da realidade do conhecimento, a não ser num modo secundário de uma forma de realidade 

[Realitätsförmlichkeit], que pode ser reconhecido como tal apenas do ângulo da realidade do conhecimento. 

Anamnese, p. 480. 
42 A formulação do problema parece apontar o caminho para uma solução: quem quer que esteja cansado de 

revoltar-se contra o fundamento e queira de novo pensar racionalmente precisa voltar-se para a realidade 

almejada pelos símbolos de revolta. Parece que a própria revolta pode oferecer guias para quem procura (...) a 

periagoge tem de ser exercida em qualquer caso. (...) O que aconteceu não pode de maneira alguma 

desacontecer. Anamnese, p. 481. 
43 Se, por exemplo, alguém quiser hoje obter informação dos grandes problemas do pensamento acerca da ordem 

na Alemanha, deve ser aconselhado a ler os trabalhos literários de Robert Musil, Hermann Broch, Thomas 

Mann, Heimito von Doderer, ou os dramas de Frisch e Dürrenmatt, em vez da literatura profissional de ciência 

política. Anamnese, p. 485. 



42 

 

 

delineado tardiamente pelo próprio autor em “Anamnese” como uma filosofia da consciência, 

a abrangência não-enciclopédica dos materiais históricos primários e secundários utilizados 

pelo autor, e a busca por uma solução para o problema humano através do transcendente, para 

além das tentativas imanentistas e ideológicas de seu tempo, que ele enxerga como 

continuidade de um longo processo de mal-estar espiritual com raízes históricas.  

A insatisfação com as ideologias de massa por um lado, e o mal-estar nas ciências de 

outro, o levaram a um estudo longo e sistemático sobre a formação das ideias políticas, que 

seria posteriormente publicado nos vários volumes de “História das Ideias Políticas”, partindo 

desde as origens históricas conhecidas até então, a que ele chama de impérios cosmológicos, e 

das civilizações hebraica e greco-romana, até o desembocar da modernidade, para tentar 

identificar a causa histórica da desordem espiritual em seu tempo. 

O historiador deparou-se com o fenômeno que chamou de diferenciação no espírito: a 

realidade seria estruturada pelo que ele chama de experiências de transcendência noéticas e 

pneumáticas, sendo que as primeiras surgem da reflexão nóetica sobre o fundamento do ser, 

fenômeno abordado nos ensaios “Reason: The Classic Experience” (Razão: a experiência 

clássica) e “A consciência do fundamento” (Anamnese), enquanto as segundas, pneumáticas, 

vêm de uma reorientação existencial per se, a partir daquilo que antecede a própria razão 

noética, como experiências pré-dogmáticas. Na filosofia aristotélica, ocorreu pela primeira 

vez como fato na história a emergência de uma linguagem interpretativa do próprio processo 

noético, permitindo a criação de símbolos noéticos referentes a esta experiência primária no 

cosmos, dando origem ao fenômeno da razão.   

Estes símbolos, por sua vez, foram apropriados dando origem às ideias, dogmas e 

conceitos filosóficos que se mantiveram, com pouco incremento substancial, os mesmos até 

hoje. Desta forma, o estudioso se depara com o problema universal da memória e do 

esquecimento, que pode ser constatado no registro póstumo do legado de Aristóteles em seu 

Liceu, cujos discípulos em poucas gerações enveredaram-se em estudos específicos de física e 

biologia, deixando em suspenso o aspecto universal da experiência noética contido na 

experiência filosófica originária com seu mestre. 

Dessa maneira, a história para Eric Voegelin não constitui um fluxo ordenado em 

direção a um telos, ou uma cadeia de eventos necessários, mas apenas um dos aspectos 

inseridos na ordenação do processo de consciência, abarcando a posteriori o conteúdo da 

filosofia, das ciências e das res gestae. Isso permite, portanto, a regressão histórica a estágios 

anteriores em termos de ordem de consciência, pois este processo de consciência pode tornar-



43 

 

 

se compacto novamente, com todos os danos possíveis à substância, na medida em que podem 

ser perdidos os símbolos capazes de expressá-lo de maneira diferenciada.  

A missão do filósofo torna-se, então, criar símbolos capazes de restaurar a consciência 

como tensão existencial em direção do fundamento, permitindo novamente o pensamento 

racional. E para isso, deve fazê-lo desde a experiência histórica à qual pertence como 

consciência concreta, isto é, através da Ciência Política e, se necessário, partindo do senso 

comum, como reserva contingencial do fundamento filosófico.44 

 

1.3.5 O campo social da consciência concreta 

A partir da Ciência Política pode-se buscar a reconstrução da ordem social. Essa 

reconstrução não seria, no entanto, baseada na ideia de uma sociedade organizada, mas sim no 

campo social de consciência concreta, o que difere em essência das especulações que 

pressupõem uma sociedade organizada, como, por exemplo, na forma do Estado.  

“Na verdade”, diz Voegelin, “cada sociedade organizada é sustentada por um campo 

social de consciência expresso em sua respectiva teologia civil, mas esse campo de sustento 

não é o único campo social na sociedade; muitos desses outros campos se estendem muito 

além da esfera de seu poder.”45  

Isto significa que existe uma gradação a partir da consciência do homem concreto, 

como o locus no qual a experiência noética se realiza, que o circunscreve, dando forma, entre 

outros fenômenos sociais, aos Estados-nações abordados pelas teorias políticas tradicionais, 

como entes pertencentes à ordem social. Essa ordem social, no entanto não é o único campo 

abarcado pela consciência, e não pode existir de maneira abstrata, pois somente integra a 

consciência como intermediária entre o individual e o histórico46, entre os pólos da fundação 

corpórea do indivíduo e a humanidade universal, que se impõe como elemento direcionador e 

motivador da ratio47. 

                                                      
44 Assim como nós caracterizamos esse hábito [a empeiria da política] como o do spoudaios sem a luminosidade 

de consciência, também poderíamos inverter a afirmação e dizer que a Política de Aristóteles, uma vez que não 

lida com o logos da própria consciência, é um estudo de senso comum de situações típicas que surgem na 

sociedade e na história quando o homem tenta ordenar sua existência inteira. Não sem razão Aristóteles 

identificou episteme politike com a virtude da phronesis. Anamnese, pp. 511 e 512. 
45 Anamnese, p. 498. 
46  Os campos sociais de consciência concreta não são idênticos a sociedades organizadas, mesmo que os 

ideólogos do poder gostem de supor que a organização social exaure toda a realidade política. Com esta 

afirmação, entramos no reino da consciência concreta da liberdade. Idem. 
47 Sobre a ratio como estrutura da consciência [Sachstruktur]: Anamnese, p. 503. 



44 

 

 

A ideia de campo de consciência é fundamental para contrastar as ideologias políticas 

apontadas pelo filósofo, pois tem o mérito de não omitir nenhum desses aspectos da 

experiência noética, seja ele o indivíduo concreto, a organização social ou a humanidade 

universal, reduzindo a experiência individual como ocorre nas ideologias de massa, por 

exemplo, a uma questão de burguês e proletário, ocidental e oriental, opressor e oprimido, ou 

como ocorre na gnose, entre ignorante espiritual e possuidor da verdade existencial oculta. 

Dentro do escopo da democracia pluralista, é necessário entender os campos de consciência 

concreta, a fim de compreender as críticas à estrutura da opinião contemporânea que são feitas 

por Eric Voegelin no ensaio “Bases morais necessárias para a comunicação numa 

Democracia”: 

 

Neste contexto gostaria de chamar a atenção para a maneira que os campos sociais 

ideológicos ameaçam os campos sociais de Estados-nações de nosso tempo, e 

também para o compromisso precário da democracia pluralista, que, espera-se, 

manterá um equilíbrio entre os campos potencialmente destruidores e o campo 

sustentador de uma sociedade organizada. Além disso, os campos de consciência 

não são, no nível pessoal, mutuamente exclusivos, ao contrário de sociedades 

organizadas fundadas na corporalidade; em vez disso, uma consciência concreta 

pode pertencer simultaneamente a vários campos. Um grego, por exemplo, vivendo 

no IV século a.C, pode ser simultaneamente um ateniense e um heleno, um sofista 

ou filósofo, e um membro de um culto de mistério.48 
 

As relações entre indivíduo e sociedade existem na medida em que a consciência 

concreta é o centro ordenador do indivíduo, como o ponto fulcral das relações entre indivíduo, 

sociedade e história, possuindo três áreas de distinguíveis de sujeito: 

 

(a) A ordem de consciência do humano concreto no qual o movimento noético se 

origina; 

(b) A ordem da existência humana na sociedade organizada, assim como a ordem dos 

campos sociais não organizados; e 

(c) A ordem da existência humana e social na história. 

 

Essas são as três áreas referentes aos campos de consciência, e entre elas vigem as 

seguintes relações: 

 

(a) A série não é reversível; 

                                                      
48 Anamnese, pp. 498 e 499. 



45 

 

 

(b) Não pode uma área de sujeito mudar de lugar com outra; e 

(c) Nenhuma dessas áreas de sujeito pode tornar-se um objeto independente das outras 

duas.49 

 

Neste “reino do ser do homem”, pode ser encontrada a natureza sintética do homem 

como definida por Aristóteles, em seus níveis humano-físico, animal, vegetativo e inanimado. 

A relação entre estes níveis na hierarquia do ser se dá na (a) fundação dos mais altos nos mais 

baixos e (b) na organização dos mais baixos pelos mais altos, definindo as características da 

irreversibilidade entre elas. E “uma vez que nem o homem, nem a sociedade, nem a história 

acontecem sem uma fundação corpórea, as áreas de sujeito que distinguimos pelas linhas de 

movimento se sobrepõem e então se aglutinam numa estrutura integral do reino do ser do 

homem” de forma que as “relações e a regra de sua irreversibilidade se aplicam a esse modelo 

como um todo.”50 

Este reino do ser do homem não é uma proposição teórica, o que correria o risco de 

equiparar este modelo voegeliniano às formações ideológicas criticadas pelo autor, mas sim 

uma constatação estritamente empírica feita a partir (1) da história do conhecimento 

participatório e dos fenômenos de ordem derivados daí e (2) do respectivo nível histórico da 

exegese noética. Segundo Voegelin, essa restrição objetiva impedir qualquer desvio em nome 

de “imagens arbitrárias da realidade que se apresentariam sob o título de “teoria””51. Daí o 

cuidado do filósofo em definir sua interpretação do movimento noético como um modelo, 

atrelado tão somente à experiência pré-dogmática do sujeito, e não como uma teoria ou 

sistema ligados a alguma proposição abstrata. 

Embora esse modelo seja relativamente simples, focado em duas linhas de movimento 

dentro do reino do ser do homem, uma em direção à fundação corpórea [Leibfundament] e 

outra em direção à humanidade52, possui o notável mérito de demonstrar com simplicidade as 

distorções de projetos teoréticos dominantes na sociedade organizada. Essas distorções são 

violações nas regras de relacionamento descritas ou na estrutura do modelo, atentando contra 

a consciência concreta do homem concreto, que é a única consciência dada em nossa 

experiência. Quando esses projetos teoréticos incongruentes com a estrutura corpórea da 

exegese noética expandem-se, provocam a desordem espiritual, que ocorre sob um efeito 

                                                      
49 Anamnese, pp. 506 e 507. 
50 Idem. 
51 Idem. 
52 Idem. 



46 

 

 

aglutinador, desde a ordem de consciência concreta, passando pela ordem social presente até 

atingir, finalmente, a ordem da existência humana e social na história. 

 

1.3.6 Desordem espiritual 

Para entender a gradação do reino do ser do homem podem-se visualizar, por exemplo, 

três camadas da civilização - estética, ética e espiritual - como tipos análogos às áreas de 

sujeito expostas por Voegelin em seu modelo engendrado pelo movimento da consciência 

noética ao longo das duas linhas de movimento do espírito, ao longo das quais a exegese se 

expande em direção à interpretação. Dessa forma, a princípio, há várias camadas sobrepostas 

na experiência humana, nas quais a relação com o fundamento noético ocorre de uma maneira 

mais compacta para uma mais diferenciada. 

A desordem espiritual, por conseguinte, é a culminância de um processo que afeta 

primeiramente a ordem subjetiva da consciência, comprometendo o senso estético dos 

indivíduos. A deterioração do senso daquilo que é bom, verdadeiro e belo no sentido 

platônico passa, então, a comprometer as decisões éticas dos indivíduos, e em consequência a 

ordem social volta-se contra o fundamento de sua própria existência, tornando-se incapaz de 

suportar os indivíduos que a integram. 

Autores modernos como Hegel e os frankfurtianos, esmeravam-se no plano estético, 

tendo Hegel escrito vários tratados sobre Filosofia da Estética, assim como György Lukács. 

Hannah Arendt faz uma análise crítica do nazismo e do totalitarismo como fatos concretos no 

século XX, enfatizando o que ela chama de perda da tradição, fazendo alegoria com a frase do 

poeta e escritor francês René Char “Notre héritage n’est précéde d’aucun testament” (A nossa 

herança nos foi deixada sem nenhum testamento), denotando a desorientação ética de seu 

tempo como resultante do fardo da tradição.53  

O símbolo trabalhado por Voegelin de como essa crença na perda da tradição se 

modificou ao longo da história do humanismo ocidental, dando espaço ao libido dominandi 

(vontade de poder), são as sucessivas imagens dos escritores humanistas sobre a Lenda de 

Timur, o líder que unificou as tribos da Mongólia e ameaçou o domínio dos muçulmanos 

capturando o seu sultão Bayezid, cuja lenda espalhou-se aos quatro cantos da Europa na época 

medieval, evidenciando os fados da fortuna e da superbia54. A partir da época do surgimento 

do humanismo, portanto, a concepção histórica da tradição como patrimônio das experiências 

                                                      
53 Entre o passado e o futuro, p. 28. 
54 Anamnese, pp. 228 e 259. 



47 

 

 

não-noéticas, o senso comum no sentido humeano, foi substituída pela ideia da razão criando 

a si mesma. 

A desordem espiritual encontrava uma origem muito mais distante do que o alvorecer 

da era moderna no ocidente, e remontava a Joaquim de Flora e a gnose medieval, cuja crença 

fundava-se na metástase da realidade, isto é, na alteração essencial da estrutura da realidade, 

motivada por uma “fé metastática” num ato divino e num evento apocalíptico que possam 

alterar as categorias da natureza e da ação humana, dos quais a lenda de Timur, que se separa 

entre sua sagração misteriosa na conquista das tribos mongóis e sua épica vitória sobre o 

sultão Bayezid, constitui uma representação. Voegelin também chama essa fé de “mágica”. 

Há aqui, um princípio da negação da estrutura corpórea da consciência e da hierarquia do ser, 

que seria abarcado posteriormente pelas ideologias modernas.55 

Esses fenômenos antecipam a ansiedade moderna como sucedâneos da ansiedade pela 

salvação vivenciada pelos gnósticos da era medieval, que foi substituída pelo progresso. Eles 

viriam a conformar a postura moderna de recusa da realidade e o ceticismo quanto aos 

fundamentos ônticos e temporais da estrutura da realidade, assim como também ao princípio 

antropológico, que engloba o conteúdo dessa estrutura na unidade da psique humana. Isso 

resultou num longo processo no qual se desenvolvem historicamente símbolos de uma 

“segunda realidade”, como consequência da violação fundamental na estrutura corpórea da 

consciência. 

O filósofo alemão descreve como Paul Ricoeur tratou essa violação e suas 

consequências, referindo-se a um “novo nível” existencial atingido pelas “filosofias da 

história”. Nesse novo nível, o homem “figura como o protagonista – o artesão e o paciente – 

da história dos homens entendida em seu nível coletivo. É por um salto notável, que podemos 

atribuir ao hegelianismo e ao sociologismo francês, que passamos das preocupações da 

higiene mental para o destino de grupos, pessoas e classes.” 56  Essa violação tem como 

consequência, então, a abertura de uma nova fonte de ansiedade, sem solver o problema 

espiritual perene, que não se situa no destino histórico, mas na higiene mental, ou seja, na 

ordem da consciência concreta. 

                                                      
55 A mudança para a realização intramundana, uma movimentação que é discernível na expectativa medieval de 

Joaquim acerca de uma terceira era do Espírito e uma ênfase que domina a experiência de realidade no mundo 

moderno, pode ainda ser vista como uma erupção de consciência gnóstica, mas sua fonte está ainda mais 

profunda. O impulso gnóstico de fuga e transformação em si mesmo parte de uma amplitude maior de aplicação 

mal colocada da aspiração transcendente. Anamnese, p. 32. 
56 Anamnese, p. 508. 



48 

 

 

Eric Voegelin considera-se seguidor de Max Weber, autor dos cinco volumes da 

monumental “Sociologia das Religiões”, por reconhecer no intento do sociólogo a 

profundidade de não negar a motivação espiritual dos problemas modernos em face das 

concepções cientificistas de sua época, dentre as quais se destacava o positivismo comteano, 

que ele usa para exemplificar seu emprego do conceito de gnose como a revolta egofânica do 

homem moderno, o qual movido por um otimismo histórico concupiscente e a promessa de 

um “paraíso perdido”, embarca numa aventura desumanizante de “segunda realidade”.57 Ele 

inclusive usa o termo weberiano “desdivinização” para descrever como o progresso do 

conhecimento da técnica, focado nas relações causais exploradas no modelo cartesiano de 

sujeito e objeto, é capaz de culminar na desdivinização do próprio homem e em sua 

consequente desumanização, causando a perda da realidade: 

 

Em ambos os modos, pela procura do divino, o amoroso sair de nós mesmos em 

direção ao divino na experiência filosófica e o encontro amoroso através da palavra 

na experiência pneumática, o homem participa do divino. Os conceitos são methexis, 

em grego, e participatio, em latim, participação no divino. Já que o homem participa 

do divino, ou seja, já que ele pode experimentá-lo, o homem é 'teomórfico', no 

sentido grego, ou a imagem de Deus, a imago Dei, na esfera pneumática. A 

dignidade específica do homem é baseada nisto, em sua natureza teomórfica, de 

forma e imagem de Deus. Este é um complexo básico com que temos de começar, a 

fim de investigar a defecção desse complexo. A defecção, em seu âmago, sempre 

toma a forma de uma perda e dignidade. A perda de dignidade vem através da 

desdivinização do homem. Mas já que é precisamente essa participação no divino, 

esse ser teomórfico, que constitui essencialmente o homem, a desdivinização é 

sempre seguida de uma desumanização. Não se pode desdivinizar sem se 

desumanizar - com todas as consequências de uma desumanização com que ainda 

temos que lidar. Tal desdivinização é a consequência de um fechamento deliberado 

de si mesmo para o divino, tanto para o racionalmente divino como para o 

pneumaticamente divino, ou seja, o divino filosófico ou revelado. Em ambos os 

casos, ocorre uma perda da realidade, já que esse ser divino, esse fundamento do ser, 

é, na verdade, a realidade também, e se alguém se fecha a essa realidade, esse 

alguém não possui a experiência dessa parte da realidade, essa parte decisiva que 

constitui o homem.58 
 

A desordem social mais profunda, espiritual, é abordada por Eric Voegelin, numa 

análise que demandou notáveis recursos intelectuais para desafiar toda uma tradição científica 

e filosófica consolidada, além da coragem necessária para apontar uma desordem espiritual, 

que por definição é uma desordem que afeta o próprio caráter do autor como integrante da 

                                                      
57  Na especulação gnóstica do cientificismo, esta variante específica chegou ao ápice quando o pensador 

positivista substituiu a era de Cristo pela era de Comte. O cientificismo permanece até hoje como um dos 

poderosos movimentos gnósticos na sociedade ocidental; e o orgulho imanentista da ciência é tão forte que até 

mesmo os ramos especiais da ciência deixam sedimentos tangíveis nas variantes da salvação através da física, da 

economia, da sociologia, da biologia e da psicologia. A Nova Ciência da Política, p. 97. 
58 Hitler e os alemães, pp. 118 e 119. 



49 

 

 

realidade social. E surgiu desta reflexão sobre o papel do historiador na sociedade o insight 

filosófico que retiraria o estudioso de uma tentativa de filosofia da história para uma filosofia 

da consciência que não mais buscasse uma experiência determinada no campo da história, 

mas um caminho para a reconstrução do sentido das experiências já existentes visando a 

restauração da ordem social. 

 Este projeto envolveria três fases: (1) a reconstrução das categorias fundamentais de 

existência, experiência, consciência e realidade, (2) a exploração das técnicas e estruturas de 

deformação ideológica e (3) o desenvolvimento de conceitos que permitam categorizar essas 

deformações e suas simbologias típicas. Todo o arcabouço de conhecimentos históricos 

acumulado até então lhe serve de ferramenta para diagnosticar a própria experiência como 

indivíduo na história, através de uma investigação anamnética que revela as experiências que 

moldaram o sentido dos símbolos políticos e sociais em sua própria existência. Esta 

experiência anamnética lhe permitiria criar uma linguagem simbólica capaz de interpretar a si 

mesma, e que seria capaz, assim, de transmitir a sua experiência noética no campo da 

consciência concreta, sem apelar aos símbolos abstratos de uma “consciência coletiva”.  

O mérito do historiador foi exatamente esta associação coincidente, até certo ponto, 

entre o campo da história e os domínios da filosofia da linguagem, como simbólica, e da 

psicologia, que compunham sua filosofia da consciência, pois frente à desintegração espiritual 

da época e aos desastres da guerra, Karl Jaspers já esboçara uma psicopatologia reparativa59, e 

Hannah Arendt já fazia uma crítica ética ao totalitarismo baseada nos clássicos60.  

Não obstante, esses teóricos careciam do aparato simbólico que chegasse até as 

realidades pré-dogmáticas, o que lhes permitiria acessar o conhecimento estando cientes da 

condição da consciência concreta do ser humano, sem correrem o risco de cair em armadilhas 

dogmáticas da linguagem e perder o sentido prático do seu estudo, perder o contato com a 

                                                      
59  Por conta dessa dificuldade em redescobrir a ordem existencial, Jaspers, ao perceber os desvios do 

existencialismo – sobretudo no caso de Sartre -, foi forçado a abandonar a linguagem da ordem existencial, 

privilegiada em seus primeiros escritos, para retornar à linguagem da razão (Vernunft). Mas este não é o único 

exemplo. Reflexões Autobiográficas, p. 160. 
60 Sobre as limitações nos símbolos de revolta utilizados na crítica ao totalitarismo: “De tal forma que Hannah 

Arendt, por exemplo, em seu livro sobre Eichmann, diz que não houve nenhuma instituição alemã daquele 

período que não estivesse criminalmente envolvida nos assassínios – nenhuma, incluindo as Forças Armadas e a 

Igreja, não houve nenhuma! Disto se segue que as categorias do Rechsstaat, que são empregadas aí quando 

alguém diz que “a testemunha está perdendo o autocontrole” ou “ele não deve chamar aquele homem de 

assassino antes de ele ser julgado”, tornaram-se sem sentido. Então, temos um problema contemporâneo, não do 

período nazista no passado: ou seja, problemas que vão além do escopo do Rechsstaat são tratados com as 

categorias inadequadas do Rechsstaat.” Hitler e os Alemães, p. 91. 



50 

 

 

realidade, ou ser englobado pela revolta niilista. 61  Para isso seria necessário resgatar a 

experiência primária da realidade, criando símbolos capazes de expressar a nova realidade 

diferenciada na história, numa atividade genuinamente filosófica. 

Conciliar a cientificidade do estudo com o agir histórico, aliás, foi o problema central 

na vida de muitos filósofos e estudiosos do século XX, que viviam entre conturbações, crises, 

guerras e maquinações políticas, como se destacam os existencialistas da primeira metade do 

século. O jovem Voegelin admirava em Max Weber a capacidade de admitir sua parcela de 

ignorância perante a realidade, “intellektuelle Rechtschaffenheit”62, que poderia ser traduzida 

como honestidade intelectual.  

Como se opunha não só ao nazismo e ao comunismo, mas a qualquer dogma social 

que pudesse trazer prejuízo à substância da realidade através do distanciamento das 

experiências que as originaram, Voegelin não foi sequer visto como um anti-revolucionário, 

mas amplamente incompreendido por todos os setores da vida intelectual européia à época das 

guerras mundiais, e foi somente nos EUA e em seu retorno à Alemanha que teve sua obra 

estudada e popularizada com maior extensão por um grupo de discípulos que inclui Eugene 

Webb, David Walsh, Ellis Sandoz, Martim Vasques da Cunha, Mendo Castro Henriques, 

Olavo de Carvalho e Michael P. Federeci. 

 

1.4 Anamnese 

A investigação sobre as ideias políticas culminou, assim, na própria insuficiência do 

conceito de ideia para explicar os movimentos históricos, que o historiador descobriu ser um 

conceito relativamente moderno originário do estoicismo. A partir deste insight o autor 

abandona seu projeto original de uma história das ideias políticas, que se tornaria 

demasiadamente longo na forma original, e formula uma teoria dos índices filosóficos, que 

por sua vez integra uma teoria da consciência abrangente, presente em “A nova ciência da 

política” e apresentada inteiramente em “Anamnese”. A nova teorização do pensamento de 

voegeliniano permite a união de dois objetivos científicos, numa historiografia que era 

                                                      
61 A revolta niilista não pode ser suplantada em seu próprio nível de experiências e símbolos – por exemplo, por 

meio de um criticismo nivelado na ideologia, na cultura ou nos tempos, algo tentado por intelectuais que já não 

se sentem à vontade em sua situação. Tentativas desse tipo podem levar apenas a uma agitação confusa no nada 

de uma realidade abandonada. O pensamento não noético acerca da ordem da espécie produzida pela revolta não 

oferece nenhum ponto de partida para a noese. Anamnese, p. 480. 
62 Reflexões Autobiográficas, p. 79. 



51 

 

 

inicialmente crítica, mas que ganha com a teoria da consciência um caráter de filosofia 

substantiva. 

Dessa forma, resguarda-se o objetivo histórico de Eric Voegelin e seus 

contemporâneos de evitar o esquecimento, porém também se abre o caminho para uma 

reforma da ordem social com a reconstrução das categorias originais da ciência política. O 

historiador já tivera prematuramente a intuição fundamental sobre o destino que démarche 

filosófica moderna iria trazer à humanidade, e sua obra “Anamnese” celebrou a cristalização 

tardia de um método filosófico complexo realizado como projeto de vida.  

Desde o período em que foi assistente de Kelsen, então, o jovem historiador já 

concebera “a tarefa máxima do cientista político no futuro, que seria reconstruir todas as 

dimensões da ciência política após seu confinamento no núcleo da Normlogik”, segundo a 

qual “os problemas do Staat – e da política em geral” deveriam ser discutidos “omitindo tudo, 

menos a lógica das normas jurídicas”, que segundo a metodologia neokantiana deveria 

pertencer à Rechtslehre (teoria jurídica), o que era para ele “obviamente impossível”.63 

O livro é, então, estruturado sob a premissa de que os “problemas da ordem humana 

na sociedade e na história se originam da ordem da consciência. Portanto, a filosofia da 

consciência é peça central de uma filosofia da política.”64 Segundo Voegelin, esta intuição já 

estava clara para ele no começo de sua carreira, porém faltavam-lhe subsídios históricos e 

filosóficos que o permitissem ir além da mera crítica. Não era possível para ele construir uma 

teoria baseada em proposições genéricas sobre uma estrutura já dada, pois o próprio caráter da 

consciência como uma experiência de participação no fundamento do ser, do nôus humano no 

nôus divino em termos aristotélicos, tornava inviável esse intento.65 

No lugar de uma teoria assemelhada a uma metafísica proposicional, deveria ser feita 

uma exegese meditativa de si mesmo. Esta exegese não constituiria uma teoria no sentido 

tradicional, mas uma realidade da experimentação da consciência, como um “aumento de 

iluminação do próprio logos”. Ela é, assim, dividida em três partes, sendo a primeira 

intitulada “Recordação”, contendo a iluminação decisiva para a formulação do próprio 

problema, e a terceira parte intitulada “A ordem da consciência”, na qual Voegelin atinge uma 

formulação abrangente de uma filosofia da consciência. Entre as duas partes, inclui-se a 

segunda parte, intitulada “Experiência e História”, na qual o autor expõe trabalhos com 

                                                      
63 Reflexões autobiográficas, p. 45. 
64 Anamnese, p. 43. 
65 Anamnese, p. 45. 



52 

 

 

diversos materiais históricos tratando dos fenômenos de ordem, a fim de demonstrar como a 

análise da consciência surge do trabalho com materiais históricos. 

Conforme as partes são dispostas, torna-se inteligível o significado do livro e seu 

título, no qual as observações meditativas e pessoais da primeira parte chegam à conclusão na 

terceira parte com a formulação da teoria da consciência, após uma extensa análise de 

materiais históricos. O objetivo é “enfatizar a correlação empírica íntima entre a análise da 

consciência e o fenômeno de ordem”, pois “assim como a consciência é o centro que irradia a 

ordem concreta da existência humana na sociedade e na história, também o empirismo 

[Empirie] de fenômenos sociais e históricos de ordem alcança o empirismo de consciência e 

suas experiências de participação.”66 

Os primeiros capítulos, “In memoriam Alfred Schütz” e “Uma carta a Alfred Schütz 

acerca de Edmund Husserl” expressões pessoais de Eric Voegelin, nas quais ele revela uma 

inquietação perante a filosofia de Husserl, num relato íntimo que toma a forma subsequente 

de experiência anamnética no terceiro capítulo “Da teoria da consciência”. Neles são expostas 

as indagações que justificariam o restante da obra, assim como também “A Nova Ciência da 

Política”. 

O quarto capítulo, “Anamnese”, é uma exposição de vinte trechos literários relatando 

episódios da infância do próprio autor. O seu caráter literário peculiar chama a atenção para o 

fato de que existe um dinamismo na iluminação da consciência, pois o autor agrupa as 

experiências entre aquelas que já tinham para ele um significado claro, aquelas cujo 

significado não era claro e somente se revelou ao tê-las escrito, um terceiro grupo que havia 

sido esquecido longamente e só fora “reacordado” na ocasião, e ainda outro grupo que surgiu 

no momento dos próprios experimentos anamnéticos. Como o experimento demonstra, a 

exploração na consciência pode ser pressionada tanto para trás, em direção às recordações 

passadas, quanto para frente, tendo como centro o estímulo na consciência. 

Na segunda parte, o quinto capítulo “Historiogênesis” é um estudo comparado entre as 

especulações históricas egípcia, suméria, israelita, e dos períodos helênico e patrístico, 

abordando os fenômenos da historiogênese, pelo qual surgiam as especulações históricas 

iniciais, e a historiomaquia, pela qual as cronografias eram confrontadas entre os 

historiógrafos, dando origem aos problemas da “gênese da história do mundo”.67 

                                                      
66 Idem. 
67 Anamnese, p. 176. 



53 

 

 

O sexto capítulo “Justo por natureza” examina questões de ordem prática da vida 

social como a ontologia da ética, o physei dikaion (justo por natureza) e a phronesis (virtude 

prática da justiça), sob a luz da filosofia clássica de Aristóteles em Ética a Nicômaco, 

buscando examinar o caminho pelo qual o “direito natural” chegou à sua hipóstase moderna 

sob a dogmatização filosófica. Como consequência, torna-se necessário analisar o próprio 

sentido do termo “natureza” dentro da Metafísica de Aristóteles, no capítulo subsequente “O 

que é natureza?”, chegando a conclusão de que o termo original ousia teve seu sentido 

dissociado pela própria experiência filosófica do ser vivida pelo filósofo de Estagira, pelo 

qual o fundamento divino do ser dissociara-se das coisas do mundo, dando origem à noção de 

cosmos.68 

O oitavo capítulo “A imagem dos humanistas sobre Timur” é uma longa análise 

documental expondo o interesse dos autores europeus pela história de Timur ou Tamerlão, o 

khan mongol que derrotou o sultão turco Bayezid. O que se percebe é uma transformação ao 

longo do tempo na própria concepção européia sobre Timur, que passa de uma imagem mítica 

exagerada a uma fundamentação de um status firme baseado em elementos materiais.69 

Por conseguinte, no capítulo “A ordem de Deus” há uma longa exposição das cartas 

enviadas dos khans mongóis aos comandantes militares europeus e ao próprio papa. Com elas 

é feito um estudo sobre a formação imperial do império mongol, explorando a “função ritual 

do dogmatismo”, assim como a relação da forma imperial mongol com as formações 

ideológicas modernas como o comunismo, cuja oferta de paz esconde o desejo de submissão e 

violência, e que, no entanto, ainda assim extrai o fundamento dessa “fraude” numa 

experiência verdadeira de ordem transcendente. Dessa forma, busca-se explicar a submissão 

voluntária que as ideologias dogmáticas exercem, partindo de uma experiência de 

transcendência literalizada.70 

No décimo capítulo “Confissão de Bakunin”, há uma confissão feita pelo anarquista 

Mikhail Bakunin ao Czar Nicolau I, quando fora aprisionado na fortaleza de Pedro e Paulo em 

sua terra natal. O documento é um precioso registro das formas de “fé”, “santidade” e 

                                                      
68 Anamnese, pp. 205 e 206. 
69 Anamnese, p. 278. 
70 Aquele que quer paz submete-se o khan, aquele que executa a Ordem de Deus; o mesmo que hoje, aquele que 

ama a paz submete-se aos executores da metafísica da história comunista. O que oferece resistência, ou quer 

apenas ser deixado em paz, quer a guerra. A vítima de agressão é o agressor. Portanto, a fraude é então a 

natureza do caso, i.e., pelo dogmatismo de uma vontade expansiva, sem fronteiras, do poder. Mas essa fraude só 

pode ser levada a efeito com convicção por seus iniciadores – e pode até encontrar vítimas que gostem disso – 

porque é construída na experiência verdadeira de uma força transcendente de autoridade de ordem. Mesmo a 

corrupção da ordem pela necessidade de poder ainda obtém sua autoridade de uma experiência verdadeira de 

ordem através da abertura para o fundamento do ser. Anamnese, pp. 330 e 331. 



54 

 

 

“paraíso” utópico da revolta niilista, expressos por Bakunin na confissão, a qual evitou pelo 

resto de sua vida. Esta confissão aponta, sobretudo, para a origem da revolta e da “fé 

revolucionária” numa experiência de ordem, como explorado no capítulo anterior. Porém, 

aqui se trata, especificamente, de uma ordem imanentizada, como a revolução pan-eslava e 

anti-germânica desejada por Bakunin. 

Por sua vez, o décimo primeiro capítulo do livro, “John Stuart Mill”, no qual Eric 

Voegelin analisa a questão da discussão racional trazida pelo liberalismo em oposição à 

prontidão para a discussão, conceito que extrai da análise do embate filosófico helênico entre 

Protágoras e Sócrates, presente no “Protágoras” de Platão. A conclusão do capítulo é que 

tanto as ideias liberais de Mill, que propalavam um modelo cândido de discussão racional, 

incapaz de prever as transformações sociais profundas que abalariam totalmente o ideal 

liberal, quanto os recursos usados na antiguidade clássica para rechaçar os sofistas, eram 

insuficientes para lidar com os novos problemas surgidos no panorama da discussão racional 

sobre o fundamento filosófico.  

Frente às ideologias e aos problemas resultantes da amathia, agnoia (problemas da 

ignorância) e da tolice (nabalah), o filósofo faz um mapeamento dos principais problemas que 

modernamente inviabilizam ou dificultam a discussão racional de questões de ordem social. 

Este levantamento, juntamente com o ensaio “Bases morais necessárias à comunicação numa 

Democracia”, é o principal subsídio dentro da obra de Eric Voegelin para o presente trabalho. 

A segunda parte do livro é finalizada com o décimo segundo capítulo “O ser eterno no 

tempo”. Nele, é feita a pergunta essencial de “se há, de algum modo, uma essência da história 

que possa ser apanhada pela análise filosófica”, partindo-se da premissa de que “o ser eterno 

se revela no tempo”71. Nesta investigação, são feitos quatro pequenos ensaios, que abordam, 

respectivamente, (1) a filosofia como um fenômeno no campo da história, (2) a filosofia como 

constituinte da história, (3) A história como constituinte da filosofia e (4) A história como 

esfera de fenômenos de investigação filosófica. Como conclusão desses estudos, Voegelin 

discorre sobre a experiência história e filosófica em seus dinamismos peculiares, chegando ao 

princípio-chave de uma filosofia substantiva da história na imagem da fuga da Babilônia, 

narrada por Sto. Agostinho, em suas Enarrationes in Psalmos: 

 

Começa a sair o que começa a amar. 

Muitos estão saindo desconhecidos, 

Pois os pés dos que saem são as afeições do coração: 

                                                      
71 Anamnese, p. 391. 



55 

 

 

E, no entanto, estão saindo da Babilônia. 

 

[Incipit exire qui incipit amare. 

Exeunt enim multi latenter, 

et exeuntium pedes sunt cordis affectus: 

exeunt autem, de Babylonia.]72 
 

O conteúdo desse capítulo, referente à experiência específica da razão entendida como 

noese, na experiência clássica no mundo helênico, poderia ser auxiliado pelo ensaio “Reason: 

The Classic Experience, presente na edição americana de Anamnese, e que pode ser 

encontrado nas “Obras reunidas de Eric Voegelin. Vol. 12: Ensaios publicados 1966-1985” 

(Published Essays 1966-1985, Vol. 12 of The Collected Works of Eric Voegelin). Este ensaio 

é utilizado no presente trabalho para ajudar a ilustrar a questão da imanentização do eschaton, 

assim como para a demonstração da “Matriz da Razão”, que permite classificar as 

interpretações dogmáticas desde o nôus divino até o horizonte do apeiron histórico. 

Por fim, na terceira parte do livro, “Ordem e Consciência”, tem-se o último capítulo, 

que apresenta o corpo provisório da filosofia da consciência propriamente dita formulada por 

Voegelin numa preleção intitulada “O que é realidade política?”. Trata-se de um extenso rol 

temático que se inicia com a indagação sobre “Ciência e realidade”, seguido pelo famoso 

ensaio “A consciência do fundamento”, onde o filósofo trabalha a intencionalidade da tensão 

existencial em direção ao fundamento, e a realidade da consciência dos homens concretos 

como o “locus onde a ordem é experimentada”73, dando origem a quaisquer interpretações 

posteriores, sejam elas noéticas ou não-noéticas.  

Explorando as tensões criadas pelos símbolos noéticos clássicos e a realidade histórica 

diferenciada, o autor avança para uma teoria dos índices linguísticos e conceitos-tipos, 

definindo a função primária dos símbolos noéticos como índices linguísticos de um 

movimento de participação, integrando o reino da metaxo (entremeio) de Platão, no qual 

concorrem as realidades divina e humana. Dessa forma, o desvio dessa função primária 

geraria os símbolos de revolta, expressos em ideologias dogmáticas, que criariam imagens 

próprias de uma “segunda realidade”, em consequência de não poderem eliminar 

                                                      
72 Agostinho classifica os conflitos entre o Povo Escolhido e os impérios sob o símbolo do êxodo e compreende 

os processos históricos do êxodo, do exílio e do retorno como figuras da tensão dentro do ser entre o tempo e a 

eternidade. Qualquer que seja a forma de êxodo adotada - a de uma emigração real da sociedade ou a da colisão 

dentro da sociedade entre representantes de ordens mais altas e mais baixas - o dinamismo e a direção do 

processo provêm do amor pelo ser eterno. O Êxodo no sentido do incipit exire qui incipit amare [começa a sair o 

que começa a amar] é a formulação clássica do princípio substantivo de uma filosofia da história. Anamnese, p. 

421. 
73 Anamnese, p. 430. 



56 

 

 

completamente a transcendência da experiência de consciência concreta do homem, no 

sentido do metaxo.74  

Adiante, passa-se ao problema das tensões na realidade do conhecimento, no qual é 

explorado o papel da noese clássica e do misticismo como realidades pré-dogmáticas de 

conhecimento, nas quais o logos da consciência não fora “otimamente diferenciado”. A tarefa 

de buscar a realidade desses conhecimentos, pelo qual se estuda o exemplo de Jean Bodin e de 

seu misticismo peculiar75, torna-se necessária para equilibrar a ordem da consciência frente à 

realidade histórica diferenciada dos dogmatismos ideológicos. Explora-se aqui, o caso 

especial em que o conhecimento do “reino do incompreensível” adentra o fundamento como 

uma dimensão de seu logos, sob os símbolos de “silêncio” e “inefável”, exigindo um 

tratamento diferente dos temas da exegese noética comum, gerando uma tensão na realidade 

do conhecimento.76 

Finalmente, o ensaio trata da consciência concreta do homem concreto, e de suas 

implicações para a realidade política. A discussão de Voegelin trata aqui da conjuntura que 

enfrenta a consciência dos homens concretos de sua época frente as forças da revolta e da 

desintegração espiritual, representadas por ideologias dogmáticas que libertam a consciência 

do homem de sua corporeidade, não levando em conta o “reino do ser do homem”, centrado 

em sua tensão existencial em direção ao fundamento. As forças de revolta, aqui, são tratadas 

de forma empírica, a fim de ilustrar uma visão de realidade de Ciência Política. Como 

conclusão paradoxal, o filósofo sugere que: 

 

A filosofia do senso comum não é uma ideologia secundária como as “tradições”, 

mas um resíduo genuíno da noese. (...) A busca de “princípios” de ciência política, 

por outro lado, que foi identificada acima como uma fonte potencial de desordem 

                                                      
74 Temos experiências de “abandono de realidade” e “alienação”, mas não temos experiência de um homem que 

não tenha a forma de realidade de uma consciência transcedental. Anamnese, p. 467. 
75 Bodin aconselha seu amigo na carta Lettre à Jean Bautru “a não ser levado pela opinião acerda das religiões 

(variae de religionibus sententiae), tendo em mente que a “verdadeira religião não é nada mais do que a volta 

(conversio) de um espírito purificado para o verdadeiro Deus” (...) Religio vero ipsa, id est purgate mentis in 

Deum recta conversio [A própria religião, ou seja, a conversão correta em Deus de uma mente purgada].” 

Anamnese, pp. 489 e 490. 
76 Quando a experiência do inefável permanece compacta, as expressões simbólicas respectivas da consciência 

do fundamento divino recebem um caráter especificamente sacro. Nelas o fundamento divino se torna completa 

e definitivamente encarnado, de tal modo que as expressões simbólicas alternativas de conhecimento 

participatório são inadmissíveis; portanto, elas não devem ser trocadas por novos símbolos de uma experiência 

mais diferenciada. Se as experiências, no entanto, se tornam historicamente diferenciadas, têm de assumir a 

forma de um comentário a um texto sagrado. Entre os exemplos de tais textos sacros que impõem nas 

experiências diferenciadas subsequentemente o caráter de comentários estão os Vedas ou os escritos chineses 

clássicos. Na esfera judaico-cristã encontramos fenômenos aparentados como a canonização das escrituras, o 

comentário da Torá e das escrituras, a mudança interpretativa do significado dos textos sacros através da 

alegorização e da teologização, e assim por diante. Anamnese, p. 494. 



57 

 

 

social, parece-me expressar ao mesmo tempo um desejo genuíno de ir para além da 

inadequação relativa do senso comum e de obter ainda uma vez a luminosidade da 

consciência noética.77 
 

Não obstante, há de se ressaltar a importância pessoal de “Anamnese” para Eric 

Voegelin, pois foi seu principal trabalho de seus anos de volta à Alemanha, após os quais 

voltaria definitivamente aos Estados Unidos. Como testemunho, em uma carta a seu amigo 

Bob Heilman, afirmou “tinha que publicar um livro em alemão algum dia como um tipo de 

obrigação pública – minha obra em inglês não é lida aqui e um professor tem de publicar um 

livro de vez em quando”.78 

 

1.5 Literatura e direito 

É digno de nota que esta reflexão sobre o fundamento noético também ilumina os 

atuais problemas jurídicos contemporâneos, em especial os do direito enquanto linguagem, 

caso contrário não existiriam tantas tentativas de restaurar o conteúdo experiencial de ideias 

como justiça, democracia, igualdade e liberdade dentro do meio jurídico hipostasiado por 

normas e regulações totalizantes sendo feitas na atualidade. Os problemas atuais de crise de 

representação e legitimação da ordem jurídica evidenciam o esforço para mantê-la 

minimamente, junto com sua linguagem própria, dentro da ordem prática da realidade. E isso 

envolve a ciência política. 

Embora Eric Voegelin tivesse focado sua filosofia no problema universal da 

desintegração do espírito, não deixou de abordar o direito e a teoria do estado ao longo de sua 

obra, esboçando a restauração de categorias jurídicas essenciais tais quais a phronesis, a 

sabedoria prática do meio-termo possuída pelo spoudaios, o “homem maduro” aristotélico, 

clarificando seu sentido original na vida política contemporânea frente à separação entre 

Staatslehre (teoria política) e Rechtslehre (teoria jurídica).  

Em “A Nova Ciência da Política”, ele aborda uma teoria da representação que 

reconfigura a representação política perante as conturbações históricas pela qual passou este 

símbolo, associando essa crise nos modelos de representação a um “sintoma de 

provincianismo político e civilizacional”. A representação como processo de 

autointerpretação simbólico do ser humano distanciou-se cada vez mais da representação em 

                                                      
77 Anamnese, pp. 512 e 513. 
78 Anamnese, p. 8. 



58 

 

 

sentido estrito, isto é, da representação política ou parlamentar.79 A crítica de Voegelin ao 

modelo de representação é acompanhada neste trabalho, pelas concepções análogas presentes 

nas obras de Carl Schmitt e Ingeborg Maus.80 

Além disso, o filósofo também deixou reminiscências de uma teoria da linguagem e da 

comunicação, pois para tratar da desintegração espiritual e suas formas típicas de deformação 

não teve outro recurso senão a literatura e o jornalismo da época, caracterizados pelo esforço 

dos escritores em reconstruir uma realidade fragmentada e cheia de sofrimento, seja através 

do realismo brutal, seja através da crítica grotesca pela sátira e ironia e do escapismo no 

absurdo. Para ele a linguagem é uma instância essencial para reconstruir a realidade, pois está 

diretamente ligada à memória e ao raciocínio. Sua degeneração significa, portanto, um 

enfraquecimento da própria razão humana, da capacidade de autoconsciência e de memória, 

necessários a uma vida ordenada: 

 

A recordação se expande numa filosofia da consciência em suas tensões de 

consciência e inconsciência, de latência e presença de conhecimento, de 

conhecimento e esquecimento, assim como se expande numa filosofia de símbolos 

em que essas tensões encontram sua expressão linguística. Entretanto, o 

conhecimento do homem que diz respeito a sua tensão para o fundamento divino do 

ser permanece o centro da consciência; o que é recordado são as origens, os 

começos e os fundamentos de ordem na presente existência do homem. As ênfases 

colocadas por Plotino na articulação linguística da consciência recordante, que é um 

elo para o De Memoria de Aristóteles, chamam a atenção para o fato de que em 

relação à presença corrente da consciência, na tensão entre o tempo e a eternidade 

no Entremeio platônico, toda a expressão simbólica é um contorno na externalidade 

do mundo e seu tempo. Quando a recordação alcança a articulação expressa na 

linguagem do conhecimento, ela cai nas condições do mundo. No mundo externo o 

símbolo pode separar-se da consciência recordante, pode tornar-se opaco para a 

experiência expressa; e o conhecimento recordante pode de novo afundar da 

presença da consciência na latência do oblívio. Em tempos de desordem social, 

como o nosso, estamos rodeados pelo detrito de símbolos que expressam 

recordações passadas, assim como pelos símbolos de revolta contra o estado de 

oblívio; portanto, a tarefa de recordação tem de ser começada novamente81 
 

O acervo poetas e romancistas do século XX que engendravam a temática da 

desintegração espiritual é extenso e inclui, dentro da obra voegeliniana, Robert Musil (1980-

1942) que retratou a angústia causada pela falta de sentido numa vida abençoada pela fortuna 

em “O homem sem qualidades” (Der Mann ohne Eigenschaften, 1930, 1933, 1943); o 

                                                      
79  Hauriou sugeriu claramente que a representação no sentido elementar não constitui garantia conta a 

desintegração e a rearticulação existenciais da sociedade. Quando um representante não cumpre com a sua tarefa 

existencial, a legalidade constitucional da sua posição não o salvará. A Nova Ciência da Política, p. 46. 
80 Sobre a questão da representação existencial e do antagonismo teórico entre Hans Kelsen e Eric Voegelin: 

Legitimação do poder político no Estado Moderno a partir dos conceitos de representação das teorias de Hans 

Kelsen e Eric Voegelin. 
81 Anamnese, p. 49. 



59 

 

 

austríaco Heimito von Doderer (1896-1966); Albert Camus (1913-1960), autor dos célebres 

livros “O mito de Sísifo” (Le Mythe de Sisyphe) e “O homem revoltado” (L’homme révolté); 

Franz Kafka (1883-1924), célebre por suas imagens de um mundo impessoal e opressor onde 

se misturam sonho e realidade; além do romancista francês Gustave Flaubert (1821-1881) e o  

jornalista e editor do Die Fackel Karl Kraus (1874-1936); do poeta simbolista Stefan George 

(1868-1933).  

É arguível que a própria formação da literatura moderna tenha sido influenciada pela 

desintegração espiritual, num processo de decadência da autoconsciência histórica desde os 

grandes clássicos como Os Lusíadas e o Paraíso Perdido de Milton (1608-1664), passando 

pelos romances épicos de Dostoiévski, Victor Hugo (1802-1885), James Joyce (1882-1941), 

até as formas rápidas como o conto e a prosa de jornal. Na medida em que o ardor do 

progresso da vita activa suprime a possibilidade de vida contemplativa, o sofrimento humano 

aumenta, obscurecendo a consciência e a memória.  

Outro expoente das condições em que esta literatura foi desenvolvida foi o americano 

Edgar Allan Poe (1809-1849), mestre do conto, escritor maldito, famoso pelo tom sombrio, 

mas também pela forma irônica e talentosa com que empregava a narração em primeira 

pessoa na forma de sujeito oculto “antropomórfico”, isto é, o narrador que sutilmente – ou não 

tão sutilmente – faz referência a si próprio.  

O mesmo estilo de narração está presente, por exemplo, em “O homem sem 

qualidades” de Robert Musil, e o tom irônico e mordaz dessa forma de narração pode ser 

classificado, até o limite em que se torna trágica, dentro no que o historiador chamou de 

grotesco, a percepção captada pela literatura de que a perda da experiência divina 

“teomórfica” faz o homem confrontar-se consigo mesmo de forma “antropomórfica” e fechar-

se para a experiência, perdendo sua autoconsciência, o que torna as situações cotidianas 

dignas de ridículo. Exemplos são a futilidade da vida burguesa captada por Flaubert e a 

hilariante facilidade da vida do protagonista Leonardinho em “Memórias de um Sargento de 

Milícias”, romance do escritor brasileiro Manoel Antônio de Almeida (1831-1861). 

Segundo o historiador esses autores vivenciaram, especialmente na Alemanha, um 

quadro de destruição cultural e moral sem precedentes no início do século XX, no qual a 

linguagem e a capacidade crítica e racional foram seriamente abaladas no espaço de poucas 

gerações, permitindo os grandes crimes e precipitações em guerras e revoluções. Como meio 

material do processo comunicativo, a linguagem é o sinal indicativo da substancialidade do 



60 

 

 

que está sendo discutido nesse processo, e sua corrupção é indício de seu desvirtuamento da 

linguagem para fins pragmáticos.  

Como exemplo histórico, pode ser citado o Império Prussiano, capaz de suprimir a 

enorme diversidade cultural da Alemanha de Goethe, Schiller e da Confederação do Reno em 

prol de um projeto nacional pan-germânico. O resultado dessa decadência cultural foi a 

“descida ao abismo” observada em por Voegelin “Hitler e os alemães”, que culminaria nos 

atos de inconsciência histórica nacional-socialismo, fato que também foi observado por outros 

autores como Friedrich von Hayek e Hannah Arendt. Esses atos não só resultavam de um 

efeito de alienação estética causada pela corrupção dos símbolos políticos, e tampouco apenas 

da deformação ética causada pelo aumento na complexidade do quadro internacional, mas 

denotavam também um mal-estar espiritual que já não encontraria explicação na história 

recente: 

 

Resgatar a linguagem significava recuperar o objeto a ser por ela expresso, o que, 

por sua vez significava sair do que hoje se chamaria a falsa consciência da burguesia 

ordinária (aí incluindo os positivistas e marxistas), cujos representantes literários 

eram as vozes dominantes no meio cultural. Daí que essa preocupação com a 

linguagem fizesse parte da resistência contra as ideologias. As ideologias destroem a 

linguagem, uma vez que, tendo perdido o contato com a realidade, o pensador 

ideológico passa a construir símbolos não mais para expressá-la, mas para expressar 

sua alienação em relação a ela. Transpor esse simulacro de linguagem e restaurar a 

realidade por meio da restauração da linguagem era o trabalho não só de Karl Kraus, 

mas também o de Stefan George e dos que integravam seu círculo na época.82 
 

No famoso livro “O Visconde partido ao meio” (1952), o escritor Ítalo Calvino (1923-

1985) descreve a vida do Visconde Medardo, um jovem tenente que vai à guerra contra os 

turcos e leva um tiro de canhão, partido ao meio em dois personagens antagônicos, e num 

duelo contra si mesmo arrasta-se “com ambas as mãos armadas de uma espada", 

representando o sofrimento e a desintegração causados pela guerra e a tentativa parca das 

metades do visconde partido de reconstruir a ordem através da luta incessante por um símbolo 

utópico, a pastora Pamela.  

 Na filosofia de Eric Voegelin este duelo do “homem partido” consigo mesmo 

representaria a insuficiência e o erro das tentativas de reconstruir a ordem a partir dos 

símbolos obscurecidos e corrompidos pelo pathos do sofrimento humano e das guerras, sem 

antes enveredar para a origem experiencial desses símbolos na história humana, culminando 

na experiência primária de transcendência, o que representaria a imagem original (eidos) das 

                                                      
82 Reflexões Autobiográficas, p. 39. 



61 

 

 

partes fragmentadas do corpo que representa a humanidade em sua unidade, a que São Tomás 

de Aquino chamava de corpus mysticum.  

 De outra forma, quaisquer empreitadas teóricas que não tomassem esse cuidado 

poderiam agravar mais ainda a cisão entre os homens, a dogmatização e a guerra, pois a perda 

desta experiência primária de transcendência representa a perda de contato com o fundamento 

ontológico da realidade, dando espaço a símbolos de uma segunda realidade que confunde as 

categorias existenciais da consciência humana. 

É remarcável o caráter “subjetivo” da experiência primária de realidade, uma vez que 

esta é composta das experiências noéticas e pneumáticas que dão inteligibilidade a um 

símbolo, isto é, ela parte da estrutura integral da realidade. Mas este caráter “subjetivo” não é 

puro, dado que a consciência concreta do indivíduo também está inserida simultaneamente na 

mesma experiência primária como “objeto”.  

A experiência primária de realidade, portanto, é a experiência vivenciada pelo homem 

dentro de sua estrutura primária, que é o nascimento e mortalidade. Porém, ela também abarca 

as estruturas secundárias, terciárias e quaternárias, isto é, o conteúdo das especulações sobre a 

sociedade, o cosmos e a história, pois estas não são dissociáveis da totalidade da experiência 

do indivíduo. 

Em contraposição, temos o caráter demasiado “objetivo” da postura científica 

moderna, composto estritamente do que é noeticamente experienciável a partir da estrutura 

fenomênica da realidade. Sua consequência, separar aqueles campos de especulação em áreas 

herméticas de conhecimento representadas por símbolos abstratos, é dissociar o conteúdo 

desses campos da unidade da experiência no indivíduo que os deu origem, criando a ficção de 

uma ciência puramente “objetiva” capaz de realizar uma meta universalmente humana, 

atingindo o ideal da fenomenologia husserliana de atemporalidade da ciência através dos 

juízos apodíticos.  

Esta situação hipotética de atemporalidade constitui a base do fenômeno que Eric 

Voegelin chama de “segunda realidade”83. A consequência retroativa desse fenômeno na 

política moderna é o surgimento de “teorias para príncipes” de estilo maquiavélico que 

desprezam a existência temporal do indivíduo, chegando este a ser considerado, num extremo 

da época atual, como um integrante funcional de uma massa acrítica cuja identidade é 

homogênea e difusa. 

 

                                                      
83 Anamnese, p. 459. 



62 

 

 

1.6 A tensão na realidade política 

 As reflexões do filósofo de Colônia iluminam sobremaneira as discussões de sua 

época sobre a racionalidade e a viabilidade dos institutos democráticos e republicanos, 

centradas cada vez mais nos institutos da liberdade de discussão e representação, demandados 

pela ascensão da democracia de massas. As ideias originais sobre democracia e representação 

como persuasão através da razão sofreram um abalo inédito com as democracias de massa, 

pois com a justificativa de se atribuir o poder político à maioria passou-se também à era da 

comunicação em massa. Isto aconteceu a partir do momento em que a comunicação tornou-se 

essencialmente pragmática, deslocando-se ao nível de substância substituta, cuja função 

primária passa ser levar a estados mentais de conformismo e conformidade.84 

 Graças à filosofia de Voegelin pode-se claramente observar a incompletude dos 

autores que travavam a política no início do século XX, no sentido de aparentemente não 

reconhecerem as raízes da desordem existencial do seu presente e, em consequência disto, 

amenizarem eventuais perigos no futuro, mesmo que suas análises fossem criteriosas: 

 

A discussão racional acerca de questões de ordem social é possível, e numa 

sociedade complicada moderna é uma condição de ordem social – como Mill 

corretamente previu. Mas a discussão é possível apenas entre homens capazes de 

usar seus poderes da razão; um tolo definido aqui no sentido técnico, perdeu o 

emprego da razão pelas questões básicas de ordem. Essa perda da habilidade de 

raciocinar logicamente era o perigo que Mill via aparecendo no horizonte, embora 

ele pareça ter subestimado tanto o seu tamanho quanto o seu significado histórico. 

As manifestações decisivas dessa perda foram os movimentos de massa e 

intelectuais do nosso tempo.85 
 

O exemplo de como John Stuart Mill subestimou o problema da discussão racional 

que seria causado pelas democracias de massa aparentemente é seguido pelo cientista político 

Carl Schmitt, que apesar de sua visão dos fatos de sua época, que soa surpreendente nos dias 

de hoje, e de reconhecer a crise na discussão racional como instituto das democracias 

parlamentaristas, acreditava apenas ser necessária uma reforma no instituto do Parlamento. 

Isso expunha o autor aos dois perigos enfrentados por J. S. Mill, (1) A corrupção dos 

símbolos de sua teoria e (2) a ascensão de um quadro histórico inesperado (fortuna secunda et 

adversa), como o da comunicação pragmática e dos movimentos de massa.86 Não é possível 

separar cientificamente uma área especificamente política das outras áreas da vida do cientista 

político. Uma teoria política deve, portanto, ser também uma teoria da história. A divisão 

                                                      
84 Bases morais necessárias à comunicação numa democracia, p. 12. 
85 Anamnese, p. 390. 
86 Anamnese, pp. 378 e 379. 



63 

 

 

forçada entre esses dois campos é uma explicação plausível para o pessimismo histórico 

místico e sobrenatural de um Kafka ou Dostoiévski ser tão contrastante com o otimismo 

cândido de seus contemporâneos J. S. Mill e Carl Schmitt, e também a distância entre as 

imagens oníricas e escatologias dos poetas metafísicos em contraste com a austeridade da 

ética imanentista decorrente da metafísica de Kant. 

É por essa razão que na sua investigação de ciência política Eric Voegelin não busca 

somente fundamentação em outros cientistas políticos, que para ele estariam entregues à 

aporia devido ao uso de símbolos corrompidos, mas na análise crítica da literatura como 

refúgio da experiência real. Frente à insuficiência conceitual das ciências ela tornara-se 

instrumento indispensável para analisar a desordem espiritual, partindo então da reconstrução 

das categorias existenciais da consciência em sua própria vida intelectual, seu bios theoretikos 

de acordo com a filosofia aristotélica.  

Para ele não existe, a rigor, uma ciência política dotada de um corpo de proposições e 

axiomas que pode ser seguido por um “líder esclarecido” como são os casos de Hooker e 

Hobbes. Sua preocupação é com “a tensão na realidade política que pressiona historicamente 

para além da autointerpretação da sociedade em direção à interpretação noética”. Esta tensão 

na realidade política, cuja ordem possui seu logos de interpretação localizado da consciência 

dos homens concretos, não é um dado exclusivamente subjetivo, nem tampouco é 

simplesmente um objeto analisável externamente. E, como tensão, não é uma tensão qualquer, 

mas é a própria tensão e sua respectiva resistência partindo do homem frente a realidade 

política, podendo-se dizer que ele é parte desta tensão, na medida que o homem experimenta a 

si mesmo como ordenado através da tensão para o fundamento divino da existência, 

confrontando sua autointerpretação de si perante a sociedade.87 

Com isso, Eric Voegelin traz duas conclusões fundamentais:  

 

(1) a restauração do princípio antropológico platônico, segundo o qual o filósofo é o 

representante da verdade existencial na sociedade política, em oposição às doutrinas 

hobbesianas e maquiavélicas, que pressupunham as figuras separadas do filósofo como 

“demiurgo”, e cujos ensinamentos eram direcionados a um “príncipe” ou líder esclarecido, 

ignorando o papel da experiência subjetiva do filósofo na compreensão da realidade política; e  

 

                                                      
87 Anamnese, pp. 429 e 430. 



64 

 

 

(2) o esclarecimento do mistério do conhecimento crítico contido no legado kantiano, 

cuja substancialidade “geneticamente consiste na descoberta da psique e de sua verdade 

antropológica e teórica, enquanto que criticamente consiste na mensuração dos símbolos da 

realidade pelos padrões da nova verdade”88, o que permite, assim, a interpretação noética e a 

autointerpretação anamnética dos símbolos sociais para além da teologia civil de fundo 

hobbesiano que conforma nossa atual sociedade.  

 

O objetivo desta missão filosófica não é resgatar uma condição ideal no passado ou o 

sentido original dos conceitos da filosofia clássica, o que é historicamente impossível frente 

ao fenômeno da diferenciação no espírito, mas sim reordenar os aspectos essenciais da 

existência humana com base na consciência desta diferenciação. Esse papel Voegelin atribui 

ao “filósofo místico”, cuja diferença essencial do “rei-filósofo” de Platão repousa justamente 

nesta autoconsciência dos processos de diferenciação histórica, em especial os processos 

noéticos, a qual e tornou-se possível somente graças ao desenvolvimento temporal da 

humanidade na história até o presente momento.89  

Como salienta o filósofo “A restauração da ciência política deve ser entendida como 

uma volta à consciência dos princípios, mas não necessariamente o retorno ao conteúdo 

específico de uma tentativa anterior. Não se pode restaurar hoje a ciência política através de 

uma volta ao platonismo, ao augustinismo ou ao hegelianismo.”90. Novamente, pode-se usar a 

fórmula de Jean Bodin, cujo exemplo inspirara sobremaneira Eric Voegelin: Religio vero 

ipsa, id est purgate mentis in Deum recta conversio [A própria religião, ou seja, a conversão 

correta em Deus de uma mente purgada]. Dessa maneira, a substância da ciência política não 

pode ser igual à das expressões anteriores na história, porém baseia-se no mesmo fundamento 

transcendente, que se torna acessível apenas à consciência concreta através da atividade 

meditativa sobre o fundamento do ser. 

Assim, embora a linguagem filosófica de Eric Voegelin pareça intrincada, ela se 

diferencia das linguagens tradicionais de ciência política moderna por constituir-se 

                                                      
88 A Nova Ciência da Política, p. 63. 
89 Se o filósofo clássico precisava enfrentar as dificuldades suscitadas por um mito agonizante e por uma ativa 

investida sofista, o filósofo da atualidade precisa lutar contra o fenômeno que Whitehead chamou de “clima de 

opinião”. (...) nesse trabalho concreto, ele precisa absorver os enormes avanços das ciências, naturais e 

históricas, e estabelecer um elo entre elas e a compreensão da existência. (...) Essas tarefas de rotina - manter em 

mente os problemas, analisar as fontes, comunicar os resultados - são ações concretas mediantes as quais o 

filósofo participa do movimento escatológico da história e se conforma na prática platônico-aristotélica da morte. 

Reflexões Autobiográficas, pp. 176 e 177. 
90 A Nova Ciência da Política, p. 18. 



65 

 

 

basicamente dos termos do trivium e da filosofia clássica grega, atualizados pela teoria dos 

índices linguísticos ou conceitos-tipos. Segundo o filósofo, termos como “imanente” e 

“transcendente” não existem como entidades, mas sim como “índices que assinamos para os 

reinos da realidade da experiência primária, quando a experiência noética dissocia o cosmos 

em coisas existentes e o fundamento divino do ser delas”91. 

Tal teoria postula em seus princípios a impossibilidade de uma linguagem de ciência 

política completamente científica em termos positivos ou dogmáticos, conhecida como gnome 

pelos antigos, pois ela deve basear-se corretamente no conteúdo dos símbolos de existência 

que precedem esta linguagem, sendo que este conteúdo está localizado na experiência pré-

dogmática do filósofo.  

O conteúdo destes símbolos, por sua vez, pode ser extraído da herança tradicional dos 

valores sociais, o senso comum, e este senso comum pode ser deformado pela linguagem 

política caso os referidos princípios não sejam respeitados. Quando essa deformação toma 

forma através das próprias estruturas representativas desta sociedade, a alienação da realidade 

começa a surtir efeitos práticos negativos à sociedade e ao indivíduo. Dessa forma, a partir do 

momento em que a linguagem dogmática de ciência política começa a progredir no campo 

social, a partir do século XVIII, começam a surgir símbolos literários de perda, abandono, 

desespero, ansiedade, fatalismo, sofrimento e morte, como os vistos na obra dos poetas 

metafísicos, no desabrochar romântico que culmina na morbidez existencial, e na literatura de 

crítica social e dos costumes dos séculos XIX e XX. 

Eric Voegelin descreve o resultado último da perda da realidade como a perda do 

padrão último de medida do conhecimento humano, que é o nascimento e a morte, citando 

Qohélet, o Eclesiastes: 

 

Para tudo há um tempo, 

Para cada coisa há um momento debaixo dos céus: 

Há tempo para nascer, e tempo para  morrer. Eclesiastes, 3:1 – 2 e 3:1192 

 

 A predileção do tipo específico de julgamento do “gosto” explorado por Kant, a 

qualidade última do senso estético, espelha o desejo filosófico de isentar-se da estética, que 

para Platão era o critério último de verdade através do belo. A “negação dos valores” 

positivista revela uma crise existencial desses próprios valores, e a tentativa de isentar-se dela 

                                                      
91 Anamnese, p. 466. 
92 A Nova Ciência da Política, p. 121. 



66 

 

 

através da objetividade científica. O caminho das revoluções gnósticas é a destruição do senso 

de medida de todas as coisas, isto é, a ordem interna do espírito. E essa ordem interna, por sua 

vez, é o fundamento de toda a ordem social existente, pois de sua manutenção depende, em 

última instância, a continuidade da existência da sociedade e da humanidade no cosmos. 

 

 

  



67 

 

 

2 DEMOCRACIA COMO A DISCUSSÃO RACIONAL DAS IDÉIAS 

2.1 Representação existencial 

O livro “A Nova Ciência da Política” (1952) constituiu a publicação de uma série de 

conferências feitas em 1951, sob o título original “Verdade e Representação” (Truth and 

Representation), e representa um manifesto da maturidade intelectual de Eric Voegelin, 

sintetizando o pensamento que seria explorado com profundidade nos ensaios de “Anamnese” 

e nos volumes de “Ordem e História”.  

Em seis pequenos ensaios, o filósofo parte da restauração da ciência política, que ele 

alega ter sido destruída pelo positivismo na sua renúncia aos valores em prol da objetividade 

metodológica, passando pelas questões históricas de representação, para chegar à sua análise 

última dos problemas da modernidade com o conceito de gnose, que é crença moderna na 

apreensão pneumática de uma verdade dogmática capaz de transformar a história num dado 

sentido.  

A renúncia aos valores assumida pelo positivismo é resultado das tentativas nas 

ciências humanas de imitar os métodos das ciências naturais, abolindo a metafísica e 

enfraquecendo fortemente seu papel crítico, passando elas a serem vistas como meios para 

que se atingirem fins. Isto criou uma problemática e um tabu em torno dos valores, pois o 

papel das ciências humanas anteriormente era justamente o de fornecer o conteúdo ou o logos 

de racionalidade desses fins seguindo a tradição de Aristóteles, para o qual a política trata das 

causas finais da sociedade e a arte, por sua vez, trata de suas causas eficientes, como a 

produção, por exemplo. 

O exemplo emblemático é Max Weber, que para Voegelin chegou até os limites 

epistemológicos da sociologia positivista, mas que, no entanto, não conseguiu superar a 

descrença metodológica nos valores inteiramente, o que deu ao seu trabalho nos cinco 

volumes da “Sociologia das Religiões” um valor relativo, pois dado aos padrões de 

investigação do método positivista os ensinamentos do sociólogo precisariam ser encontrados 

em meio a acúmulos de informação sem valor histórico.  

Para o filósofo, Weber “sabia o que almejava, mas, por alguma razão, não conseguiu 

chegar ao objetivo”. O resultado de seu trabalho fora ambíguo, de maneira que cada vez que 

se aproximava do que seria o seu centro decisivo, que seria uma ciência da ordem como um 

fato objetivo, tornava a se afastar puxado pelos arreios positivistas, que o prendiam a aporias 

como a questão do demonismo dos valores e o tabu anti-religioso e anti-metafísico.  

O ápice dessa atitude de aporia foi a inversão do significado do termo “razão”, pois 



68 

 

 

Weber ainda concebia a história como um aumento ou progresso da razão, porém dado a 

atitude positivista para com os valores, foi levado a esvaziar o termo de seus significados 

históricos, postos de lado como “valores”, de forma que “a exclusão da scientia prima dos 

domínios da razão não constitui um aumento, mas sim uma diminuição do racionalismo”.  

Desta maneira o que Weber, seguindo Comte, entendera por racionalismo moderno 

teria de ser reinterpretado como “irracionalismo moderno”. Nessa esteira, podem ser 

compreendidos os estudos de Husserl, que não mais consideram o racionalismo iluminista, 

mas somente a análise fenomenológica, como auge da racionalidade moderna. Embora a obra 

sociológica de Weber tenha sido impressionante e celebrada, ele falhou em extrair um 

princípio de ordem ou um projeto de reorientação existencial para os problemas que 

enfrentava em seu tempo, mantendo-se fiel à démarche histórica da modernidade. Para Eric 

Voegelin, o sociólogo “viu a terra prometida, mas não lhe foi dado nela entrar”.93 

A partir daí, segundo Voegelin, é necessário resgatar o sentido existencial da 

representação política, como a forma pela qual as sociedades são organizadas em torno da 

ação, e sua relação com a verdade contida no fundamento transcendente da existência. Essa 

verdade foi descoberta pelos gregos e pode ser encontrada no Nous divino de Heráclito94, do 

qual o nous humano faz parte, para o que ele usa a metáfora do ar num movimento de 

respiração, que está simultaneamente dentro e fora do ser. Da mesma maneira, a sociedade 

seria representada externamente frente ao restante da humanidade, mas ao mesmo tempo 

possui um microcosmo interno iluminado de dentro, um cosmion político, que permite a auto-

compreensão dos símbolos de realidade pelos indivíduos daquela sociedade. 

Essa verdade existencial, contudo, não encontrava representação pacífica em todo o 

mundo antigo. A ideia de salvação do cristianismo, surgida nas lutas pela representação no 

Império Romano, deu substancialidade a esta verdade no alvorecer da Idade Média, no qual 

pela primeira vez surge a divisão política entre o poder eclesiástico, eterno e regido pela 

teologia, e o poder político, temporal, regido por uma teologia civil. Isso, por sua vez, gerou 

uma diferenciação na estrutura de representação política, que não poderia simplesmente ser 

revertida aos termos anteriores.  

A partir desta época, a representação da realidade já não poderia mais ser feita 

diretamente através da natureza e dos deuses, permitindo a aparente heterogeneidade 

doxológica existente no politeísmo, mas a partir da psique do homem concreto. Dessa forma 

                                                      
93 A Nova Ciência da Política, pp. 24 a 29. 
94 Anamnese, pp. 192 e 193. 



69 

 

 

introduziu-se a consciência da verdade transcendente, que já estava presente no nous divino 

de Heráclito e tomou forma concreta na figura do messias cristão. 

Conforme essas observações, Eric Voegelin apresentou uma teoria da representação, 

pela qual podem se entender duas formas de representação, existencial e transcendental. No 

entanto, em “Hitler e os Alemães”, é apresentada, de forma complementar e útil para a 

visualização do problema da representação, a concepção de Justiniano acerca da autoridade, 

fundamentando-a em três fatores, a saber: 

 

Ele tem de ser o imperador, a fim de manter a ordem interna e defender 

externamente o império. Este é o fator do poder como fonte de autoridade para o 

soberano. Mas, em segundo lugar (...) o soberano tem de ser o religiosissimus iuris, 

o homem que administra o Direito com consciência religiosa, em que “Direito é 

compreendido” como Direito no sentido clássico, ou seja, a justiça de ação na 

sociedade – quer dizer, a justiça substancial, não o conteúdo do Direito positivo, que 

pode ser extremamente injusto. (...) Essa fórmula sempre tem origem em justitia, ou 

seja, numa virtude intelectual, e no ius, como uma virtude prática do soberano. A 

terceira fonte de autoridade é o espírito – para Justiniano, na forma de revelação – e 

o soberano tem de ser o defensor fidei, o defensor da fé. Poder, razão e espírito são 

as três fontes de autoridade que se tornaram historicamente diferenciadas como tais. 
95 

 

As tentativas intelectuais modernas de Heidegger, Freud e Nietzsche no seu 

“platonismo invertido”, cujo caráter era assumidamente messiânico, almejaram desconstruir 

essa nova realidade da psique para atingir um grau de conhecimento mais elevado, atribuído 

por eles aos pré-socráticos. Não foram capazes de cumprir esse objetivo, mas em contrário 

atacaram a substância da psique no homem concreto, isto é, sua humanidade. Isso aconteceu 

porque negaram, em prol de um ideal doxológico, pressupostos essenciais contidos na 

experiência formadora da própria filosofia, como a verdade existencial.  

Dessa forma, ao almejarem o conhecimento pré-platônico, idealizavam uma 

experiência que não poderia fazer parte de sua própria realidade e cujos símbolos de 

representação foram modificados substancialmente pela verdade e pelos fenômenos de 

diferenciação.96 Como Eric Voegelin explica, o erro de forjar símbolos de representação que 

não possuem lastro na experiência primária de realidade é desconsiderar esses mesmos 

símbolos como partes da realidade social, atribuindo-lhes um valor científico que não 

                                                      
95 Hitler e os Alemães, p. 109. 
96 A história se torna um campo estruturalmente inteligível de realidade em virtude da presença de um único 

fundamento em que todos os homens participam, não importando quão diferentes sejam suas respectivas 

experiências de participação. A estrutura desse campo é a realidade. Não pode ser dissolvida “psicologicamente” 

em opiniões, visões, intuições, “projeções”, “valores legitimantes” [legitimierende Wertvorstellungen]”, e 

similares de indivíduos particulares. Anamnese, p. 471. 



70 

 

 

possuem, pois eles normalmente surgem do que se costuma chamar de “senso comum”. 

A raiz histórica desse erro moderno é para o historiador a revolta semi-consciente para 

com o trunfo do cristianismo em Roma e a nova realidade histórica da escatologia cristã, o 

que alimentou lentamente, desde o medievo, uma escatologia própria em oposição, a gnose. A 

aparente complexidade do processo noético de diferenciação, assim como o surgimento de um 

sentimento de ansiedade histórica em torno da salvação, geraram uma nova linguagem que 

ignorava toda a racionalidade da ordem baseada na escatologia cristã e a substancialidade do 

processo histórico envolvido até este ponto.  

Assim, a negação da realidade tomou forma simbólica, através de uma linguagem que 

expressa a alienação do eschaton cristão original, representante da ordem divina, e a crença 

num eschaton histórico imanentizado, no qual a razão humana cria a si mesma, e a substância 

da ordem divina é transferida da psique humana para a ordem da história no sentido material 

de res gestae.  

Todas as crenças modernas baseadas no progresso histórico, típicas da ciência política 

moderna, alimentam-se nesses símbolos de alienação gnóstica da realidade, como a vinda do 

Terceiro Reinado na especulação trinitária de Joaquim de Flora, expressa claramente nas 

simbologias de Comte (fases teológica, metafísica e científica), no Terceiro Reich nazista, na 

dialética marxista (comunismo primitivo, sociedade de classes, comunismo científico) e em 

Hegel nos três estágios de liberdade e elevação espiritual97.  

A especulação trinitária em geral tem como fim a realização no tempo da utopia 

terrena, seja ela a religião positivista ou o comunismo científico. Como forma de implementar 

uma necessidade histórica como causa final, numa construção que não considera a 

consciência concreta em sua corporeidade, os ideólogos atribuem um significado particular 

para a história, capaz de dar sentido momentâneo à ordem de consciência individual. Este 

sentido, no entanto, é falso, pois não parte da própria reflexão da consciência concreta sobre o 

fundamento do ser, mas de uma “filosofia da história” como elemento externo a ela. 

Citando ainda o exemplo de Husserl, abordado por Voegelin em “Anamnese”: 

 

                                                      
97 Em sua escatologia trinitária, Joaquim criou o conjunto de símbolos que preside, até hoje, a auto-interpretação 

da sociedade política moderna. O primeiro desses símbolos é a concepção da história como uma seqüência de 

três eras, das quais a última é claramente o Terceiro Reino final. É possível reconhecer como variações desse 

símbolo a divisão da história em antiga, medieval e moderna; a teoria de Turgot e de Comte acerca da seqüência 

das fases teológica, metafísica e científica; a dialética hegeliana dos três estágios de liberdade e realização 

espiritual auto-refletiva; a dialética marxista dos três estágios do comunismo primitivo, sociedade de classes e 

comunismo final; e, por último, o símbolo nacional-socialista do Terceiro Reino – embora este seja um caso 

especial, a exigir maior atenção. A Nova Ciência da Política, pp. 87 e 88. 



71 

 

 

Através do estabelecimento da fenomenologia, a filosofia obteve seu “começo 

apodítico” (p. 147), e a tarefa infinita da filosofia (que é também seu esforço) 

termina dentro “do horizonte da continuação apodítica”. Portanto, temos de 

distinguir duas fases na história da razão segundo Husserl: a primeira se estende 

desde a fundação inicial grega, que foi renovada por Descartes, até a fundação final 

de Husserl; a segunda fase começa com Husserl como uma continuação apodítica de 

sua fundação final apodítica. Quando nos recordamos que a enteléquia “tinha 

aparecido pela primeira vez na humanidade grega” (p. 91), de tal modo que a 

história pré-grega é uma pré-história da humanidade legítima, chegamos a um total 

de três fases. A filosofia da história de Husserl assume então a forma de uma típica 

filosofia de três estágios, com o Velho Testamento representando a fase pré-grega, o 

Novo Testamento datando da fundação inicial grega, e o evangelium aeternum, que 

começa com a fundação final de Husserl. A fase final, a continuação infinita da 

filosofia fenomenológica dentro do horizonte da fundação final apodítica, tem as 

mesmas estruturas filosóficas que o reino final marxista e o milênio hitleriano.98 
 

 Essas crenças remontam à especulação trinitária de Joaquim de Flora, cujos outros 

elementos são o profeta gnóstico, isto é, o próprio Joaquim de Flora, e o líder carismático, que 

irromperá na história para dar cabo à profecia gnóstica, que por sua vez, levará ao paraíso 

gnóstico, o retorno a um estado ideal da humanidade no qual não é necessária reflexão, 

religião temporal ou autoridade política, ou seja, a anarquia primitiva, vista como “irmandade 

de pessoas autônomas”. 

É dentro desse contexto que ocorre o divórcio entre a representação no sentido 

linguístico-simbólico e a representação política moderna. O balanceamento de poderes entre a 

autoridade eclesiástica e a autoridade civil, criação genuinamente ocidental e fundamentada 

na verdade existencial99, foi corrupto pela criação da linguagem de alienação gnóstica, e 

tornou-se um campo de disputas doxológicas cada vez mais violentas. Essas disputas 

culminaram nas guerras religiosas da Reforma e Contra-Reforma, pelas quais a autoridade 

eclesiástica da Igreja Católica foi apagada do campo diplomático e a estrutura de 

balanceamento de poderes que vingava na Europa foi substituída pela “comunidade dos 

autônomos”, representada pelos príncipes. 

Nessa realidade histórica surge, então, a solução de Hobbes, que face à destruição da 

autoridade eclesiástica e o temor da desordem social em seu tempo, a “guerra de todos contra 

todos”, transferiu a autoridade que antes provinha da verdade existencial para o único 

representante que restava, o Estado. Desta forma, seu intento foi instaurar o Cristianismo 

como religião civil, em substituição às antigas teologias civis que conviviam em relativa 

harmonia com a teologia sacra. Esta restauração seria movida, no entanto, pelo medo. 

                                                      
98 Anamnese, p. 69. 
99  No mundo oriental, ao contrário, surgiram expressões como o cesáreo-papismo bizantino, herdado pelo 

Império Russo, no qual Moscou fora reconhecida como a Terceira Roma. A Nova Ciência da Política, pp. 89 e 

90. 



72 

 

 

O Estado, portanto, foi sacralizado, e a razão foi imanentizada, sendo destituída de sua 

origem real que está na verdade existencial. Abriu-se o caminho para que o espaço dessas 

antigas teologias civis se transformasse num campo doxológico no qual a verdade existencial 

que fora suprimida começa a tomar forma através de símbolos noéticos que não mais remetem 

à experiência da realidade, mas à alienação em relação a ela. Esses símbolos distanciados da 

experiência integravam o campo que na época de Eric Voegelin chamava-se “ciência 

política”.100 Segundo o historiador de Colônia, “Hobbes, na verdade, simplificou a estrutura 

da política ao descartar a verdade antropológica e soteriológica”, retirando dela desta maneira 

o summum bonum e o anelo mútuo dos homens pelo Ághaton, a felicidade da contemplação 

divina.101 

Nessa fórmula deliberadamente caótica da ciência política moderna, que se tornara 

clássica com o pensamento de Maquiavel, estavam envolvidos todos os problemas 

epistemológicos, gnosiológicos, éticos e espirituais, que levaram o historiador às suas 

investigações na filosofia da consciência. Com o progresso das ideologias gnósticas, ele temia 

que a política, no sentido aristotélico original de discussão racional baseada na verdade do 

fundamento visando a persuasão, fosse simplesmente tornada impraticável. Por isso, urge 

reestruturar as ideias essenciais e o sentido substancial do termo “política”, pelo qual passam 

os termos “representação”, “verdade”, “existência” e “democracia”, que são os termos 

explorados em “A Nova Ciência da Política”, especificamente pertinentes a este trabalho. 

 

2.2 A imanentização do eschaton e a perda da experiência primária dos símbolos 

sociais na modernidade 

2.2.1 A revolta contra Deus 

 

O início é como um deus que, enquanto mora entre os homens, salva todas as coisas. Platão, Leis, pp. 775102  

 

A obra voegeliniana pode ser explorada em uma multiplicidade de aspectos, pois 

carrega a proposta de um método teórico que poderia ser utilizado para diagnosticar a 

desordem existencial e resgatar o sentido histórico da experiência. Dessa maneira é possível 

                                                      
100 Se as almas não podem participar do Logos, então o soberano que inspira terror nas almas será a “essência da 

comunidade”. O “Rei dos Orgulhosos” deve esmagar o amor sui que não pode ser aliviado pelo amor Dei. A 

Nova Ciência da Política, p. 131. 
101 Anamnese, p. 117. 
102 Entre o passado e o futuro, p. 44. 



73 

 

 

entender que sua experiência ao tentar resgatar a realidade através da ciência política é 

genuinamente filosófica no sentido das experiências dos filósofos clássicos, na medida em 

que ele não ambiciona reduzi-la a um corolário abstrato e atemporal, a uma filosofia da 

história ou a um sistema filosófico, mas sim permitir e estimular a abertura existencial a 

outras consciências abertas ao fundamento. 

O método, assim, não tem um objeto particular definido a priori, pois este seria 

indissociável da própria experiência concreta do indivíduo, extraível a partir de uma 

especulação anamnética de caráter ontológico. A filosofia de Eric Voegelin não pode ser 

compreendida num sentido abstrato ou dogmático, como um corpo de proposições, 

ignorando-se os dados da experiência subjetiva do intérprete. 

Proceder desta maneira numa filosofia da consciência, como se tratássemos com uma 

abstração conceitual pura e simples, seria descaracterizá-la de seu elemento mais premente, 

isto é, a possibilidade de analisar a realidade sob a ordem da consciência concreta do homem 

concreto. E isso só é possível a partir da experiência concreta de participação. O método da 

filosofia voegeliniana é, antes de um “o que fazer”, um “como fazer”, como deixa bem claro a 

obra “Anamnese”, cuja preocupação é restaurar a ordem da consciência, partindo do homem 

concreto cuja experiência se dá dentro sociedade, tendo a tensão existencial em direção ao 

fundamento como centro ordenador. Como expõe Mário Ferreira dos Santos, acerca da 

filosofia: 

 

O elemento dinâmico que descobrimos na filosofia, demonstra que, para 

comprendê-la, precisamos fazer filosofia. Muitos poderão dizer: “Nada de novo nos 

dizeis; já sabíamos tudo quanto dissestes.” E, realmente, este é um dos aspectos 

mais interessantes quanto ao conceito de filosofia: é que ele nos revela o que já 

sabemos, porque todos nós, sem que o “saibamos”, filosofamos muitas vezes. E isso 

porque, na filosofia, usamos o pensamento como instrumento para embrenhar-nos 

no próprio pensamento; pensamos sobre o próprio pensamento. Mas não 

procedemos apenas assim, porque para procedermos assim, precisamos antes viver o 

que fazemos. Não é original dizer-se que nunca compreendemos o que seja filosofia 

antes de havermos filosofado, isto é, enquanto não tenhamos vivido a filosofia. E 

estamos vivendo a filosofia quando fazemos filosofia.103 
 

Voegelin segue, inicialmente, o princípio fenomenológico da descrição analítica de um 

fato concreto, que na sua experiência concreta como estudioso era a ciência política, porém 

desvia-se da concepção fenomenológica clássica de Husserl, que se baseava 

fundamentalmente no modelo cartesiano de sujeito e objeto, a partir da iluminação de que a 

realidade na qual o ser humano está inserido como sujeito seria em última análise o objeto da 

                                                      
103 Filosofia e Cosmovisão, p. 22. 



74 

 

 

ciência histórica, o que obstaria a cientificidade do autor perante o objeto na análise 

fenomenológica.  

Dessa forma, a questão da validação teórica da ciência, que Husserl defendia através 

de seu modelo de sujeito e objeto, fraquejava pelo seu caráter a-histórico e falta de validação 

na experiência concreta, permitindo a famosa afirmação do mestre da fenomenologia de que o 

progresso científico e histórico é o desvelamento pelo homem do seu próprio telos ou 

finalidade na história através do desenvolvimento de conhecimentos apodíticos pela análise 

fenomenológica.  

Esta especulação, para Voegelin meritória pelo caráter apodítico mas insuficiente por 

seu caráter tautológico, o fez duvidar da cientificidade de todo o modelo racionalista moderno 

calcado desde o racionalismo cartesiano nas noções de sujeito e objeto e da coisa-em-si como 

modelo experienciável do Ser, como melhor explica o historiador: 

 

Acima de tudo: não há nenhum começo absoluto para uma filosofia da consciência. 

Todo filosofar acerca da consciência é um evento (Ereignis) na consciência do 

filósofo e pressupõe esta consciência juntamente com sua estrutura. Uma vez que a 

consciência da filosofia não é consciência “pura”, mas, ao contrário, a consciência 

de um ser humano, todo filosofar é um evento na história do filósofo; um evento na 

história da comunidade com sua linguagem simbólica; um evento na história do ser 

humano; e um evento na história do cosmos. Nenhum “humano” em sua reflexão 

acerca da consciência e sua natureza pode fazer da consciência um “objeto” que 

deve ser confrontado; a reflexão é, ao contrário, uma orientação dentro da 

consciência com a qual ele pode empurrar até seus limites, mas nunca atravessá-los. 

A consciência é um dado no sentido elementar de que a reflexão sistemática acerca 

da consciência é um evento tardio na biografia de um filósofo. O filósofo sempre 

vive no contexto de sua própria história, a história de uma existência humana na 

comunidade e no mundo.104  
 

Dessa forma, não há como acessar a realidade fora do processo de consciência. Esta 

afirmação confronta diametralmente o modelo de sujeito e objeto perante seu próprio 

fundamento. Essa percepção foi semelhante em outros teóricos da época, como o filósofo 

brasileiro Mário Ferreira dos Santos, capaz de identificar o cogito (penso) da sentença 

cartesiana cogito, ergo sum (penso logo, existo) como apenas um dos pólos da atividade 

humana, a intelecção, contraposto pelo pólo que representaria a “natureza”. A modernidade 

deliberadamente separa o sentido dessa palavra do sentido de “origem” para designar as 

entidades “naturais”, entendidas como “não-humanas”, revelando o poder exagerado 

concedido ao cogito como força-motriz da  humanidade, e ao otimismo individualista e 

subjetivista incipiente que essa ideia alimentaria.  

                                                      
104 Anamnese, p. 104. 



75 

 

 

Para Eric Voegelin o homem, na verdade, não é capaz de definir o telos desta 

estrutura, pois está sempre nela inserida e dela se utilizando concomitantemente para seu fim 

principal, que é representar a realidade. Como fundamento para tal, busca a Metafísica de 

Aristóteles, sanada do mau entendimento gerado pela incompreensão histórica do próprio 

termo “metafísica” a partir das traduções árabes, pela qual o termo “natureza” pôde ganhar o 

atual significado. De acordo com o filósofo de Estagira: 

 

O para quê é um fim [telos], i.e., um fim do tipo que não é por causa de alguma 

outra coisa, mas por causa do qual outras coisas existem. Portanto, se há um termo 

último deste tipo [eschaton], o processo não será infinito [apeiron]; e se não há, não 

haverá nenhum para quê. Mas os que argumentam por um regresso infinito não 

conseguem notar que eles, assim, destroem a natureza da coisa [tem tou agathou 

physin]. Pois ninguém tentaria fazer nada se não chegasse a um limite. Também, não 

haveria, então, nenhum intelecto [nôus] no mundo; pois o homem, que tem intelecto 

[noun echon], sempre age por causa de algum fim: pois a finalidade [telos] é um fim 

[peras]. (Met 994 b9 e seguintes)105 
 

 Pode-se afirmar, portanto, que a filosofia da consciência de Eric Voegelin não procura 

a princípio afirmar-se como ruptura ante toda a démarche filosófica moderna. Ela, contudo, 

dá o justo valor ao modelo científico racionalista sem deixar de assinalar suas limitações 

profundas que deram origem às convulsões modernas, permitindo a reabertura do horizonte da 

consciência aos conteúdos de experiência menosprezados em meio às disputas doxológicas 

típicas do nosso tempo. A “ética de responsabilidade” inserida nesta filosofia reconhece o 

valor da filosofia como especulação metafísica capaz de transcender a realidade da estrutura 

imanente da razão, porém assinala a função primordial da filosofia como peri ta anthopina, 

isto é, uma filosofia das coisas humanas de acordo com a concepção aristotélica.  

A função dessa filosofia não seria transcender uma realidade objetiva ou fenomênica, 

pois isso ignora o papel da razão filosófica na própria construção da realidade no sentido 

experiencial, que não é fenomênica, mas noumênica106, de forma que nenhuma pessoa é capaz 

de construir para si uma cosmovisão integral meramente a partir do fenomênico. A função da 

                                                      
105 Anamnese, p. 213. 
106 Deste modo, o mundo dos fenômenos é a imitação do mundo das formas. E como toda imitação é uma cópia e 

como esta não pode ser idêntica ao copiado (pois, do contrário, seria a mesma coisa), este mundo, o fenomênico, 

não é aquele em toda a sua pujança, mas apenas uma acomodação deste àquele, ou seja, o mundo fenomênico 

repete, de certo modo, o outro, porém na proporção da imitabilidade ativa do imitante. E se tal se dá entre um e 

outro, há algo que os unifica. Em Heráclito, é o Logos, que unifica todas as coisas, e também o que dá a razão 

comum entre o que flui constantemente, que é o mundo fenomênico, e o que permanece eterno, que é o mundo 

das formas. Por isso, os deuses são imortais, e as coisas fenomênicas mortais. Aqueles não se corrompem, mas 

estas se corrompem e podem ter outras formas. (...) Pitágoras, filosoficamente, expunha, pois, que o mundo dos 

fenômenos, copiando o mundo das formas eternas, tinha algo em comum com aquele. Em palavras platônicas: 

participava daquele. Filosofias da afirmação e da negação, p. 244. 



76 

 

 

filosofia seria, portanto, dar sentido à vida humana através da construção de símbolos 

inteligíveis, seja frente a própria interioridade, seja frente à comunidade e à humanidade na 

história.  

O processo de gênese desses símbolos no indivíduo é o ininteligível, o estado de 

ignorância (agnoia, amathia), do qual se sai através da imitação e do aprendizado dos 

símbolos. Nisso consiste que, no aspecto inerente aos símbolos políticos, a política é também 

uma forma de educação, seja no sentido de sociedade em torno do ideal platônico de Paidéia, 

seja na Cidade de Deus de Santo Agostinho, na concepção aristotélico-tomista de Mortimer 

Adler, como também no likemindedness de John Dewey.  

Em toda sociedade política aberta à transcendência achou-se uma forma de descrever o 

Amor Dei agostiniano, isto é, o amor a Deus, que em oposição ao amor sui, amor próprio, 

como sentimento que levaria o homem à contemplação e ao aprendizado, imitando a Cidade 

de Deus, isto é, espelhando sua perfeição na ordem da alma que, por sua vez, se reflete na 

homonoia social. Na Grécia havia o amor pela sóphon (sabedoria), através do qual se 

estabelece a comunidade existencial socrática em torno do seu anelo pelo Aghatón divino.107  

Quando o amor sui prevalece ocorre a revolta contra Deus, ou seja, a desordem na 

alma manifesta-se na existência, e a expressão dessa revolta toma o corpo de um ato 

simbólico através do qual se manifesta uma nova ruptura com o status quo. Para Eric 

Voegelin, “esta revolta expressou-se em três grandes atos simbólicos: (1) na remoção do 

Papado, enquanto representação da ordem divina, da cena pública do mundo ocidental; (2) no 

regicídio; e no (3) deicídio.”.  

Para o historiador, esta “revolta contra Deus” era a verdadeira causa das revoluções, 

contra-revoluções, guerras e sucessivos acordos de paz que abalam o Ocidente há cinco 

séculos. Ele explica que “os atos simbólicos de revolta não podiam ser tomados sem 

desculpas, não podiam fazer sentido se não fossem precedidos pelo florescimento de um novo 

clima intelectual. E os termos de sua justificação tornaram-se os símbolos da linguagem no 

embate de opiniões em nossa sociedade pluralista.”108  

O sentimento típico da época tornara-se a ansiedade (anxiety) derivada do rompimento 

da ligação existencial com Deus, que continha a ideia de eternidade, e do decorrente 

achatamento da tensão existencial do indivíduo, termo ao qual Eric Voegelin observa não 

                                                      
107 Sobre a dependência da ratio em relação às experiências de fé, amor e esperança, ver Anamnese, p. 475. 
108 Bases morais necessárias à comunicação numa democracia, p. 9. 



77 

 

 

haver equivalente direto para os gregos, e que denota a dissolução da tensão na ordem 

existencial frente à inexorabilidade do tempo. 

A regularidade desse processo e seu caráter de ersatz (substituto) permitiu a Voegelin 

caracterizá-lo como “imanentização do eschaton”, o processo pelo qual a revolta egofânica 

contra Deus converte-se na busca existencial por sucedâneos (ersatz) para o logos da ordem 

social. Esta descida não é contínua e ininterrupta, por sua vez, mas ocorre nos diversos níveis 

da realidade, numa espiral descendente desde a razão divina até as forças biológicas e 

materiais, isto é, imanentes. Ela tampouco é pacífica, mas intermediada por guerras e grandes 

atos simbólicos como o regicídio e o deicídio. 

A remoção do papado foi o primeiro ato simbólico, selado nos tratados de Münster e 

Osnabrück, aos quais a Cúria não teve acesso, ficando excluída daí então da cena diplomática 

européia, e objetivava eliminar o representante da ordem transcendental no cosmos. Por essa 

razão, embora tenha sido um evento que recebeu menor atenção historicamente, envolveu 

sentimentos profundos no fado da humanidade: 

 

O anti-papismo, que se tornou patente nesta época, teve consequências significativas 

sobre a área das comunicações, na medida em que Milton desejava reservar 

liberdade de imprensa para a opinião protestante na Inglaterra, enquanto Locke 

explicitamente excluía os católicos de qualquer tolerância no reino inglês. As 

restrições políticas aos católicos continuaram até o século 19; e as restrições sociais 

continuam até hoje nos países anglo-saxões.109 
 

Esses atos simbólicos, por sua vez, envolvem a comunicação como o processo 

substancial em que essa simbolização torna-se efetiva perante a comunidade e a história, e 

também a democracia modernamente entendida segundo o ideal pluralista, que em teoria 

levaria a sociedade ao progresso através da representação e da discussão racional. A 

dogmatização e fragmentação política observada dentro do caráter crescentemente pluralista 

das sociedades ocidentais causa desumanização na medida em que os símbolos outrora 

inteligíveis passam a ter sentidos secundários desvencilhados de sua experiência originária, 

dando por fim subsídio à deformação da linguagem, que passa a expressar alienação da 

realidade. E os fragmentos dessa alienação não se anulam historicamente, mas continuam 

reagindo dialeticamente na história até os dias de hoje, com graus variados de diferenciação e 

complexidade.  

                                                      
109 Bases morais necessárias à comunicação numa democracia, p. 9. 



78 

 

 

 À remoção do papado seguiu-se a execução de Carlos I, que para Voegelin constituiu 

uma continuidade da revolta contra Deus, pois ao contrário de ser uma revolta republicana 

contra um monarca, era um ataque contra o “reino divino” enquanto representante da ordem 

transcendental na comunidade. Esta fonte de autoridade da ordem transcendental seria 

substituída “comunidade dos santos” no sentido puritano. Esse passo retira a ideia de 

perfeição divina ou summum bonnum na política, abrindo caminho para Hobbes e sua célebre 

descrição da “guerra de todos contra todos”, e colocando de maneira até hoje insuperada o 

summum malum na origem da política ocidental. 

 O regicídio foi seguido pela “decapitação de Deus”, no culto iluminista da Revolução 

Francesa, e no deicídio absoluto declarado na Fenomenologia de Hegel, tendo então a ersatz 

ou reflexo assumido o próprio valor do Absoluto divino. Desta forma, o homem iguala-se a 

Deus e o substitui, na imagem do super-homem, ou “homem total”, célebre em Nietzsche e 

Karl Marx. Com esses dois eventos, o grau de complexidade aumentou, pois cada uma das 

posições defendidas deixou seu próprio sedimento de posições intelectuais e políticas na 

composição da civilização contemporânea, isto é, as facções e seitas surgidas neste processo 

de desintegração não se plasmaram ou fundiram, mas coexistem e conformam a nossa atual 

sociedade pluralista. Como descreve Voegelin: 

 

Pois, da mesma forma que as ondas dos movimentos se sucedem umas às outras, ex-

inimigos tornam-se amigos quando se defrontam com a iminência de um novo 

perigo comum; e até mesmo o novo inimigo juntar-se-á, no futuro, às fileiras dos 

poderes estabelecidos, quando surgir a próxima ameaça. Aqueles que haviam sido 

inimigos viscerais na Reforma e na Contra-reforma descobriram, por trás de seu 

Protestantismo e Catolicismo, que tinham em comum uma religião cristã, quando a 

Revolução Francesa os confrontou com o culto da razão. E, com a ascensão do 

Comunismo, não só católicos e protestantes conseguiram cooperar em partidos 

democrata cristãos, mas até liberais secularistas conseguiram descobrir a base que 

tinham em comum com os cristãos. Este padrão de realinhamento, no entanto, sofre 

das mesmas complicações de que sofre o próprio padrão dos movimentos. Sob a 

pressão do perigo Nacional Socialista, aqueles que haviam sido inimigos na terceira 

onda agora reuniram-se numa frente comum sob a égide da política do Front 

Popular inaugurada por Stalin em 1934 e continuada nos movimentos de 

Resistência da Segunda Guerra Mundial. E, na medida em que se rompia essa 

aliança artificial, com o fim do perigo Nacional Socialista, ela deixava em sua 

esteira a batalha pela alma de grandes setores das democracias ocidentais, a qual se 

expressa, especialmente na França e na Itália, pela discrepância entre a filiação 

estagnante, senão decrescente, ao Partido Comunista, e o vigor do voto comunista.110 
 

                                                      
110 Bases morais necessárias à comunicação numa democracia, pp. 7 e 8. 



79 

 

 

2.2.2 Guerra de todos contra todos 

Com efeito, o ciclo de revoluções, contrarrevoluções, guerras e acordos de paz deixa 

um rastro de movimentos e ideologias e uma imagem distante do “paraíso perdido”, através 

da qual acontece uma reorganização contingencial, mas sem uma reorientação existencial para 

um sentido diverso, o que tende a acarretar a repetição do ciclo. Todos estes atos simbólicos 

de revolta tomaram expressão intelectualizada, na forma de cristalizações que interagem 

dialeticamente entre si ao longo da história, às quais o filósofo brasileiro Mário Ferreira dos 

Santos refere-se como pseudomorfoses111, em alusão a certas formações cristalinas que são 

estudadas na mineralogia, e adquirem formas que não lhe são próprias, mas produzidas pela 

configuração determinada da rocha, podendo até assemelhar-se aos cristais verdadeiros, mas 

sem possuir sua verdadeira essência. Para este teórico, essas formações são “bárbaras com 

aparência culta”, pois rejeitam princípios fundamentais sobre as quais elas próprias foram 

criadas. 

Todo esse panorama histórico contraria a crença geral da sociedade pluralista, que 

baseia-se ultimamente na suposição de uma paz ou acordo, como o “contrato social” de 

Rousseau, mesmo que em contraposição um “estado de necessidade” e guerra como em 

Hobbes. Como a sociedade pluralista abandonou o fundamento no summum bonum divino, 

prendeu-se sucessivamente a símbolos erísticos como liberdade, progresso, democracia, 

representação e felicidade para fundamentar a existência humana, seja em relação ao cosmos, 

seja em relação à comunidade, seja em relação ao próprio indivíduo.  

Entretanto, o conteúdo experiencial desses símbolos não podia ser acessado 

diretamente, e foi corrompido historicamente por disputas doxológicas ferrenhas, 

enfraquecendo e sectarizando mais ainda a consciência humana e a capacidade de discussão 

racional dos problemas de ordem pública, aumentando ainda mais o caráter beligerante e o 

“clima de opinião” da sociedade pluralista, ameaçando romper sua stasis ou equilíbrio. Esta 

paz seria conseguida então através da representação e da discussão racional, o que evitaria que 

                                                      
111 Chama-se, na cristalografia, de pseudomorfoses as formas de alguns cristais que não lhes são peculiares, mas 

esses, por serem produzidos por gases que escapam por aberturas na rocha de configuração determinada, acabam 

por adotar a forma desta. São assim pseudoformações (pseudos = falsos e morphósis = formações), pois essas 

formações não correspondem essencialmente ao que o cristal teria num desenvolvimento normal. Assim há, na 

sociedade humana, muitas formações aparentemente cultas e civilizadas, mas cujo conteúdo, na verdade, é 

bárbaro, e bárbara também a sua causa eficiente. São assim bárbaros em sua causa eficiente, em sua causa 

material e em sua causa final, mas apresentam formas distintas. Essas formas, porém, não são substâncias, como 

se estuda na filosofia, mas apenas acidentes, dando, contudo, a impressão de que sejam realizações que decorram 

normalmente de uma origem culta. São por isso pseudomorfoses. Invasão Vertical dos Bárbaros, p. 91. 



80 

 

 

a vontade da maioria viesse a oprimir a minoria, preservando o equilíbrio social que impede 

que o poder se transforme em violência, na representação dessa sociedade junto ao poder.  

Não obstante à paz abstrata das sociedades pluralistas, a humanidade vive uma 

situação de guerra, na qual o simbolismo em que ser humano vive concretamente perante a 

sociedade e o cosmos foi corrompido e transformado paulatinamente, e em seus respectivos 

níveis, numa linguagem de disputa de poder. A linguagem corrompida impede o acesso do 

agente histórico ao seu fundamento de verdade, favorecendo a instrumentalização desta 

linguagem para fins pragmáticos, e a consequente descrença generalizada quanto a este 

fundamento de verdade, por sua vez, leva ao fechamento da consciência para a experiência 

primária que a ela deu origem.  

Na medida em que surgem movimentos históricos que negam este fundamento de 

verdade e, portanto, rejeitam destarte a representação e a discussão racional “junto ao poder”, 

crendo apenas na representação “pelo poder”, pode-se falar na emergência de “linguagens de 

violência”. Quando a linguagem deixa sua função original de transmitir a ordem da existência 

e passa a servir de meio para a destruição dessa ordem, equipara-se ao propósito da violência, 

que é a coação do indivíduo para que realize ou deixe de realizar determinada ação, e não 

mais a persuasão racional visando a iluminação da consciência através do fundamento. 

A ignorância quanto à questão da “origem da linguagem”, explorada por Eugen 

Rosenstock-Huessy em seu livro homônimo, permite o surgimento das figuras demiúrgicas. A 

origem da linguagem estaria no fundamento divino do ser, como meio para transmitir a 

Ordem de Deus, isto é, o conhecimento necessário para manter a ordem da alma do indivíduo. 

O demiurgo é a figura daquele que é capaz de intervir no mundo físico criando os símbolos de 

representação a partir das formas eternas.  

No contexto da comunicação, essa imagem mítica seria reduzida àquele que tem o 

poder sobre a linguagem e os meios de comunicação, capaz de influenciar os rumos da 

civilização. Considerando que o ser humano está sempre inserido num contexto de 

representação, seja ele a sociedade, o cosmos ou a história, pode-se dizer que o demiurgo 

trata-se de uma figura não humana, hipotética, pois não está inserida em nenhum desses 

meios. Dessa maneira, a corrupção da linguagem a torna inadequada para trazer a ordem da 

alma no indivíduo, o que ao mesmo tempo torna-o mais vulnerável a adotar sucedâneos 

(ersatz) em símbolos coletivos que podem ser manipulados e corrompidos num mundo de 

comunicação em massa. 



81 

 

 

A inovação hobbesiana segundo a qual o Estado deveria implementar a teologia civil 

retirou o summum bonum do logos de ordenação social e colocou a situação de guerra eterna 

entre os homens, isto é, o summum malum, como a origem racional da ordem social. Isto é o 

mesmo que remover a figura divina da escatologia social, justamente para preservar suas 

funções práticas, sob o temor de guerra e revolução. A eliminação do summum bonum como 

logos da ordem social, no entanto, daria início ao processo moderno das revoluções, nas quais 

entram sucessivamente em disputa as concepções quanto à substância deste logos substituto.  

A figura, também usada por William Blake, representava as forças ativas e reativas, o 

Leviatã e o Benemoth, respectivamente, existindo sob o Ser eterno no tempo, sob o qual 

pairam como criação. Nas concepções imanentizadas de eschaton que se iniciaram após a 

teoria de Hobbes, para as quais a razão humana cria a si mesma, este Ser eterno no tempo 

seria simplesmente apagado, restando apenas a luta eterna entre as forças negativas e 

positivas, desprovida de seu fundamento existencial no Ser divino. 

Na ciência política, essa crença se revelou num crescente tom de ousadia e de 

aventura, muitas vezes revolucionário, presente nas teorias políticas modernas, revelando um 

distanciamento do que se poderia chamar de “ética de responsabilidade” intelectual, causada 

pela crença dos intelectuais de atemporalidade do seu conhecimento. A sensação de 

onipotência decorrente desta crença desenvolve-se de uma euforia inicial, numa superbia, que 

é análoga ao às três fases do romantismo literário: início com o otimismo lírico pós-

revolucionário, passando por uma pseudorreação racionalista e reativa “condoreira” como em 

Victor Hugo, até a desilusão absoluta do romantismo melancólico do “spleen”, o mal do 

século, representando a ressaca sentimental decorrente da euforia inicial do romantismo. 

A beligerância intelectual não demorou para transformar as lutas políticas que vinham 

ocorrendo desde a Reforma em zonas de atrito duradouras, justificando as primeiras restrições 

e “políticas de representação” como as restrições impostas na Inglaterra protestante à 

representação política dos católicos que possuem resquícios até hoje, que foram endossadas 

por intelectuais como Hobbes e Locke.  

Dessa forma, a concepção moderna de guerra claramente mudou a um nível 

historicamente inédito, pois a guerra era anteriormente a disputa entre representações da 

verdade constituídas num poder, seja ele o senhor de terras ou a nação, mas torna-se agora a 

disputa violenta pela representação da mesma verdade, o que implica uma guerra pela 

linguagem, que é o meio de comunicação dessa verdade, e também como conhecimento, 

relegado ao sentido de informação estratégica.  



82 

 

 

A divergência entre a concepção de “república” e “democracia” adotada por Kant e 

Rousseau comparada a outros filósofos e cientistas políticos como Carl Schmitt e sua 

“república parlamentar” talvez seja o exemplo mais clássico. O germanismo de Schmitt chega 

ao ponto de associar as democracias representativas liberais a uma perda de virilidade do 

homem ocidental. De fato, atualmente fala-se em guerra política, inclusive em termos 

exclusivamente comunicacionais, linguísticos e psicológicos, porém foi o general alemão Carl 

von Clausewitz que, em seu “Da Guerra”, percebeu o caráter da guerra moderna como 

continuação violenta dos embates intelectuais na Europa. 

Como observou o pensador René Girard em sua obra “Rematar Clausewitz: além da 

guerra”, a guerra moderna tornara-se uma continuação desastrosa do drama filosófico 

moderno, precipitada na forma de um duelo. Este duelo, com sua destruição, tende a levar a 

uma consequência calamitosa na história: separar a realidade do conceito. 

 

Quanto mais eu progredia na leitura do tratado de Clausewitz (...) mais ficava 

fascinado pelo fato de que o que se encontrava ali, naquelas páginas densas e às 

vezes áridas, em que aparentemente não há nada além de teoria militar, era o drama 

do mundo moderno. (...) Subitamente descemos do conceito à realidade, da 

reciprocidade violenta do duelo à reciprocidade pacífica daquilo que Clausewitz 

chama de “reconhecimento militar”. É a partir desse momento que Clausewitz tenta 

tapar as fissuras que abriu. A “escalada para os extremos” é definida agora como 

“fantasia lógica”, um puro conceito que não corresponderia à realidade histórica. 

Observe, aliás, que Clausewitz parece lamentar tê-la enunciado. Ele separa, assim, o 

conceito de sua realidade, e isso por razões teóricas que permitirão à “guerra 

absoluta” subsumir toda espécie de conflito, dos mais bélicos aos mais políticos: o 

conceito de guerra como duelo torna-se então um “ponto de referência”. Toda a 

ambivalência do pensamento de Clausewitz está nisso. Clausewitz de fato não diz 

que o real está separado de seu conceito, mas que as guerras reais tendem para esse 

ponto.112 
 

Com efeito, o afastamento da “ética da responsabilidade” intelectual deu origem a uma 

“ética da intenção”, na qual perde-se a crença no fundamento da verdade e do bem, e toma-se 

a realidade da experiência como falsa, em prol da realidade da razão imanentizada. O 

resultado é um sectarismo infindável e violento, como Voegelin observa:  

 

Não estamos lidando com seres humanos que tem esta ou aquela opinião enquanto 

indivíduos, mas com cristãos e secularistas; não com cristãos, mas com católicos e 

protestantes; não com simples liberais seculares, mas com liberais da livre iniciativa, 

de velha cepa, e com os liberais modernos de estilo socialista; e assim por diante. É 

a esta rica diversificação de opinião socialmente entrincheirada e violentamente 

estridente que damos o nome de sociedade pluralista.113  

                                                      
112 Rematar Clausewitz: além da guerra, pp. 36 a 42. 
113 Bases morais necessárias à comunicação numa democracia, p. 8. 



83 

 

 

 

 Como exemplo da candidez gritante dos intelectuais em contraste ao libido dominandi 

que leva à destruição e os conflitos culturais e ideológicos típicos da modernidade, Eric 

Voegelin cita o próprio trecho onde Hobbes afirma a esperança de que seus escritos poderão 

ser convertidos em realidade política por um “soberano justo” capaz de pô-los em execução: 

 

“Tenho alguma esperança” – disse ele – “de que, em algum momento, esses meus 

escritos cairão nas mãos de um soberano que os lerá ele próprio (pois são sucintos e, 

creio eu, claros), sem a ajuda de qualquer intérprete interessado ou invejoso; e , pelo 

exercício de sua integral soberania, ao proteger o ensino público de seu conteúdo, 

converterá esta verdade especulativa em realidade política” [Thomas Hobbes, 

Leviathan, ed. Michael Oakeshott (Blackstone ed.: Oxford, sem ano) CAP XXXI, p 

241]114 
 

2.2.3 Reconstruir as categorias da experiência 

O processo de decadência histórica comum a esses processos de consciência é descrito 

em quatro fases: (1) movimento, (2) contra-movimento, (3) guerras e (4) acordo de paz. A fim 

de prevenir-se contra essas correntes históricas de caráter pneumopatológico é necessário 

estudar a origem desses fenômenos de desintegração da ordem, mas isso somente é possível 

com um aparato intelectual que permita a reconstrução do sentido da própria experiência. 

A reconstrução da experiência não é possível a partir de um objeto ou de um sujeito, 

mas através do entremeio (metaxy115), conceito que Voegelin foi buscar na antiguidade greco-

romana, cujo ritual diário eram os almoços públicos, onde haviam os diálogos socráticos 

realizados durante a refeição, e o próprio método socrático motivado pela indignação sincera, 

pela docta ignorantia (sabedoria da ignorância), e pela crença na perfeição da verdade,  

revelando a importância para os gregos deste ato que chegou a ser chamado de “break” e 

encurtado no “fast food”. 

 Desta forma, não era possível ignorar determinados aspectos da realidade que o 

haviam sido até então a fim de procurar uma solução na extensão cognitiva do próprio 

desenvolvimento regular da ciência, pois este hábito histórico parecia ao filósofo constituir o 

próprio motivo da desordem existencial moderna. Foi sobre estes aspectos da realidade, e a 

                                                      
114 A Nova Ciência da Política, p. 116. 
115 Permanecemos no “entremeio”, numa corrente temporal de experiência em que a eternidade está, no entanto, 

presente. Esta corrente não pode ser dissecada num passado, num presente e num futuro do tempo do mundo, 

pois em cada ponto da corrente persiste a tensão em direção ao ser eterno que transcende o tempo. O conceito 

mais apropriado para expressar a presença do ser eterno na corrente temporal é a presença corrente. (...) Esta 

estrutura de realidade é tão pouco inteligível como a inteligibilidade do mundo através das ciências naturais. 

Merece ser chamada o mistério da história. Anamnese, pp. 412 e 413. 



84 

 

 

incapacidade humana de captá-los perfeitamente num sentido integral e atemporal, que o 

físico alemão Werner Heisenberg buscou explicar “A Ordenação da Realidade” (1942) com 

base na tese de Goethe sobre as “regiões da realidade”, que se situam numa “estrutura da 

realidade” na qual os conceitos podem adquirir tanto sentidos específicos em relação ao uso 

como sentidos múltiplos em relação a outros conceitos. Segundo o próprio poeta alemão: 

 

Todos os efeitos, de quaisquer tipos que sejam, que observamos na experiência, 

estão conectados da maneira mais constante possível, se convertem uns nos outros; 

eles ondulam do primeiro até o último. É inevitável que se os separem uns dos 

outros, que se os oponham e que se os misturem; todavia, precisou surgir por isso 

uma contenda sem limites. Uma pedanteria que cinde de maneira inflexível e um 

misticismo fluidificante produzem ambos as mesmas desgraças. Mas aquelas 

atividades, da mais comum até a mais elevada, da telha que cai do telhado até o 

olhar luminoso do espírito que irrompe em ti ou que tu medeias, se encontram 

justapostas. Nós tentamos expor esse fato: 
 
casual,  
 
mecânico, 
 
físico, 
 
químico, 
 
orgânico, 
 
psíquico, 
 
ético,  
 
religioso, 
 
genial. (Goethe)116 

 

Esta sequencia tem um forte significado simbólico, remetendo às dez categorias 

aristotélicas. A primeira categoria seria a substância, a própria essência de todo o Ser, 

constituindo aquilo que nele não pode ser retirado, abstraído em outras nove categorias 

(quantidade, qualidade, relação, lugar, tempo, estado, hábito, ação e paixão). Heisenberg 

procurava explicar a ordenação da realidade a partir das próprias ciências naturais, logo usou 

a teoria de Goethe, que engrossou o iluminismo alemão (Aufklärung). Esse modelo 

exemplifica o fenômeno da redução ontológica, que seria o processo de imanentização do 

eschaton. Neste processo a substância da racionalidade da ordem (logos) é perdida e 

                                                      
116 A Ordenação da Realidade, pp. 27 e 28. 



85 

 

 

reencontrada ladeira abaixo nos níveis do Ser, desde a origem divina até as forças químicas, 

biológicas e materiais, imanentes.  

Naturalmente, Eric Voegelin alteraria essa escala de Goethe, colocando o Nous divino 

no topo da escala como a substância do Ser ao invés da transmutação de Goethe das 

categorias aristotélicas em categorias imanentes, mas a divisão em sete níveis próprios das 

ciências humanas, que podem ser estudados, respectivamente, em três níveis de profundidade: 

a pessoa, a sociedade e a história. Esta disposição permite formar a “matriz da razão”, que 

contém ao todo vinte e uma áreas de estudo de uma filosofia peri ta anthropina aristotélica. 

Essa matriz permite identificar com precisão os fenômenos pneumopatológicos, como a 

imanentização do eschaton e a desordem nas ciências humanas ao longo da história. Para a 

interpretação, Eric Voegelin desenvolve três princípios: 

 

 1 – Princípio da completude: uma filosofia das coisas humanas aristotélica deve 

preencher todas as áreas de estudo do quadro, sem que uma delas seja realçada acima das 

outras, como ocorre nos fenômenos pneumopatológicos de perda de realidade. 

 

 2 – Princípio da formação e fundação: Os símbolos da realidade não podem ser 

negados arbitrariamente, dando privilégio a uma época em detrimento das outras, pois são 

indissociáveis, por seu caráter simbólico, da experiência histórica que os originou. Como o 

símbolo diferencia-se da imitação exatamente por necessitar de uma convenção anterior, sua 

integridade depende da claridade dessa convenção no presente. 

 

 3 – Princípio da metaxy: A realidade é estruturada na experiência de nascimento e 

morte, e sua substância constitui o entremeio (metaxy), o que limita a consciência à estrutura 

localizada entre o Nous divino e o infinito cósmico (apeiron), situando o princípio 

antropológico e a necessidade do fundamento filosófico calcado no Nous divino para ordenar 

a própria existência humana em todos os níveis.  

 

No ensaio “Reason: The Classic Experience”, capítulo sexto da edição não traduzida de 

“Anamnese”, Voegelin descreve o quadro de uma filosofia peri ta anthropina no sentido 

aristotélico117: 

 

                                                      
117 Obras reunidas de Eric Voegelin [Published Essays 1966-1985], p. 289. 



86 

 

 

 

 Pessoa Sociedade História 

Nous divino    

Psique – Noético    

Psique – Passional    

Natureza animal    

Natureza vegetal    

Natureza inorgânica    

Apeiron – infinito cósmico    

 

 Enquanto para Goethe cada uma das categorias do Ser emanaria um estudo específico, 

como a física, química nas instâncias imanentes e a teologia e a política nas instâncias 

superiores, na philosophia peri ta anthropina aristotélica as áreas de estudo não se relacionam 

diretamente ao Ser, mas às suas formas de diferenciação simbólica, a pessoa, a sociedade e o 

indivíduo. Cada um desses setores guarda uma área possível de estudo dentro da realidade, e a 

imanentização do eschaton ocorre quando os princípios de um desses campos são 

exacerbados e acabam subvertendo toda a estrutura da realidade, como ocorreu com o 

darwinismo, que se tornou uma teoria social influente no século XIX, com o darwinismo 

sociológico de Herbert Spencer. 

A preocupação com a origem dos símbolos utilizados pelos teóricos passou a ser mais 

que mero interesse terminológico, motivado pela necessidade de um ponto de partida para 

reconstruir a realidade deixada para trás por estes próprios símbolos, ou por sua corrupção 

através da história. A comunicação pragmática moderna adiciona um fator experiencial a mais 

em sua filosofia da consciência. 

Como a estrutura da realidade não está presente dentro de um “sujeito” ou “objeto”, a 

adoção moderna de uma linguagem científica inspirada na regularidade nomológica das 

ciências naturais, tal qual a física newtoniana, coloca na realidade um caráter ostensivamente 

objetivo. Quando esse padrão de linguagem influencia as outras regiões da realidade, 

especialmente aquelas “regiões amplas da realidade que não podem ser objetivadas nesse 

sentido, isto é, que não podem ser dissociadas do procedimento cognitivo que se encontra no 

fundamento de nosso modo de consideração”, a que se refere o físico alemão, o uso de seus 

termos torna-se cada vez mais complexo e intrincado, na proporção da complexidade 

nomológica explorada.  



87 

 

 

Nisso Heisenberg não funde uma crítica, mas até mesmo observa que a aspiração à 

objetividade pode até mesmo adequar a linguagem científica em um nível mais elevado em 

relação às regiões mais amplas da realidade, como mostram os inegáveis avanços que as 

ciências físicas, matemáticas e biológicas tem trazido a campos tradicionalmente de ciências 

humanas como a pesquisa antropológica. No entanto, observa: 

  

É compreensível, porém, que essa linguagem seja tanto mais difícil quanto mais ela 

se dirige à descrição de regiões de realidade que não podem mais ser simplesmente 

objetivadas. Mesmo a criança aprende em primeiro lugar a nomear seus brinquedos 

e só muito mais tarde consegue falar sobre alegria e admiração ou mesmo sobre si 

mesma.118 
 

 A alegoria da criança demonstra a anterioridade das experiências mais imediatas e 

concretas como “nomear seus brinquedos” em relação aos conceitos abstratos como alegria e 

admiração, que não podem existir sem a experiência subjetiva que possibilite sua articulação. 

Esta articulação ocorre por meio da comunicação. E a comunicação é dotada de uma ética 

própria, explorada desde a retórica grega até a ética discursiva de Habermas. Com o 

fenômeno da imanentização do eschaton, sua substancialidade torna-se um problema 

acentuado na modernidade à medida que seu uso para propósitos pragmáticos obscurece sua 

função original, que é orientar o homem na sociedade e no cosmos. 

 Quanto à imanentização do eschaton, Eric Voegelin chega a falar no “fim da 

modernidade”, pois para ele “a substância da ordem desceu, na escala ontológica, a partir de 

Deus, resvalando hierarquia abaixo pela razão, a inteligência pragmática, a utilidade, as forças 

de produção e determinantes raciais, até chegar aos impulsos biológicos.”. Isto significa que o 

ciclo histórico da imanentização do eschaton chegou a um fim, o que sugere uma nova 

situação histórica. Se para ele isso a princípio não acarreta mudanças no status quo como 

acarretaram as revoluções anteriores, podemos estar precedendo um período de explosão das 

forças históricas reprimidas e do surgimento de uma nova realidade política, pois não se supõe 

que todo o pathos de sofrimento e a herança das lutas anteriores seja abandonado por esse 

motivo singular. O historiador de Colônia vaticina: “o fato de a redução ter completado todo o 

seu curso não deve ser tratado como algo sem importância”119. 

 

 

                                                      
118 A ordenação da realidade, p. 24. 
119 Bases morais necessárias à comunicação numa democracia, p. 11. 



88 

 

 

2.3 Bases morais necessárias à comunicação numa Democracia 

John Stuart Mill foi um autor britânico representativo do liberalismo utilitarista que 

marcou a era vitoriana no império inglês. Filho do filósofo escocês James Mill, recebeu uma 

educação rígida nos moldes associativistas e desde cedo manifestou dotes geniais em grego, 

latim e matemática. Seu pai acreditava a psicologia associativista a ponto de acreditar que 

criaria um campeão intelectual, o que representa perfeitamente a vontade de poder como o 

destino que o “Leviatã” de Hobbes acarretaria sobre a intelectualidade nas gerações 

subsequentes, isto é, o abandono da contemplação do Amor Dei pelo frenesi do libido 

dominandi. 

Sua concepção de democracia representativa, contida em suas “Considerações sobre o 

Governo Representativo” , foi o ponto máximo do utilitarismo racionalista inglês, concebendo 

a democracia como a forma de melhor equilibrar os interesses da maioria às necessidades e 

habilidades específicas da minoria, e de proteger essa minoria da violência da maioria. Essa 

técnica constituiria, assim, o governo representativo. Stuart Mill não previu, contudo, a 

gravidade dos perigos relativos ao poder do Estado, uma vez que este era para ele o 

instrumento adequado para a representação proporcional das minorias. Seu temor, à época, era 

a emergência acelerada de uma classe média ávida por representação, o que punha em risco o 

equilíbrio da democracia tal qual percebia. 

Para ele, importavam as liberdades social e cívica, e com a legitimidade do poder 

social sobre o indivíduo, e dos mecanismos de representação e limitação do poder. A situação 

mudou, porém, como assinala Eric Voegelin ao analisar em “Anamnese” o ensaio de Stuart 

Mill “Da Liberdade”. O quadro com que Mill contava, no qual as minorias poderiam se 

articular e obter a representação política através da discussão racional fora alterado 

definitivamente, pois não existia mais a possibilidade dessa articulação frente à pragmatização 

moderna.  

O cenário histórico da Primeira Guerra Mundial, no qual os governos inevitavelmente 

foram forçados a abolir temporariamente as estruturas representativas devido à guerra total, e 

seu desfecho que praticamente aniquilou todas as antigas formas de representação da Europa 

continental e substituiu-as por repúblicas como Weimar, foi um golpe na concepção 

racionalista de discussão racional: 

 

As justificativas de Burke, Bentham, Guizot e J. S. Mill são hoje, portanto, 

ultrapassadas. Assim como o são inúmeras definições de sistema parlamentar 

encontradas ainda hoje em escritos anglo-saxões e franceses, aparentemente 

desconhecidos na Alemanha; definições em que o sistema parlamentar aparece 



89 

 

 

como goverment of discussion, e o fazem passar por “embolorado”. Tudo bem. Se 

ainda quisermos continuar a acreditar nele, devemos, no mínimo, apresentar novos 

argumentos. Uma referência a Friedrich Naumann, Hugo Preuss e Max Weber não é 

mais suficiente. Com todo respeito a esses homens, hoje em dia ninguém mais 

compartilha de sua expectativa de garantir, por meio do Parlamento, a formação de 

uma elite política.120 
 

Não foi à toa que a publicação do alemão Carl Schmitt, “Crise da Democracia 

Parlamentar” fez sucesso à época, acompanhando filósofos como Werner Sombart, que 

indubitavelmente carregavam um tom antiliberal e de superioridade perante às democracias 

liberais da Inglaterra e Estados Unidos, vistas como decadentes. Schmitt, assim como Stuart 

Mill, possuiu um olho fino para os problemas da democracia em seu tempo, porém seu uso do 

termo “teologia política” é certamente uma redução ontológica da teologia civil, segundo a 

filosofia Voegeliniana. O tom antiliberal justificava-se no ceticismo geral para com a 

discussão pública, como demonstra Schmitt: 

 

Hoje, a citação da frase de Bentham tem o efeito de uma sátira: “No Parlamento as 

ideias se encontram; a agitação dessas ideias provoca faíscas e expõe evidências. 

(...) A crença no sistema parlamentar, num government by discussion, pertence ao 

mundo intelectual do liberalismo. Não pertence à democracia. O liberalismo e a 

democracia devem ser separados, para que se reconheça a imagem 

heterogeneamente montada que constituiu a moderna democracia de massas.121 
 

 A intelectualidade havia se tornado um jogo de interesses das grandes potências à esta 

época, e os símbolos políticos perderam sua conexão com o real, como denota o termo 

“teologia política”, no qual não se é possível distinguir uma substância concreta, seja ela da 

expressão “teologia” ou da expressão “política”. Desta maneira, Voegelin haveria de 

considerar essa forma de intelectualidade como um tipo de comunicação pragmático, que visa 

apenas mudar o sentido da ação das outras pessoas segundo o próprio interesse. Dever-se-ia 

reagir contra essas expressões do seu tempo, não poderia simplesmente retornar ao 

utilitarismo inglês ou algo análogo, ou reformar a ideologia liberal, uma vez que adquiriu a 

consciência do fundamento histórico negado pelas ideologias. 

 

2.3.1 Formas de comunicação social segundo Eric Voegelin 

O cenário histórico inédito da ascensão da classe média e a formação das primeiras 

sociedades de consumo no século XX somado à aniquilação das lideranças políticas européias 

                                                      
120 Sobre a diferença entre sistema parlamentar e democracia: A crise da democracia parlamentar, p. 9. 
121 Idem, pp. 9 e 10. 



90 

 

 

na Primeira Guerra Mundial causou um descrédito generalizado para com as instituições 

representativas. Pela primeira vez, rádio e televisão permitiam aos cidadãos comuns terem 

acesso à informações sobre o governo, que em países como a Prússia no século XIX era 

totalmente controlada.  

Além disso, o estado de guerra total derrubou o status diplomático internacional, com 

a intensificação da prática das mentiras oficiais, cujo objetivo era desestabilizar os outros 

países. Aqui há a figura da “grande mentira”, suggestio falsi, que garante a credibilidade dos 

meios de comunicação pragmática: “O fato de que raramente se tem dado respostas às 

questões relativas a esta coordenação tende a ser transformado na suposição de que não se 

deve, afinal, levantar questionamentos de qualquer ordem a respeito. Cria-se um vácuo moral 

em torno desse automatismo não questionado.” 

A facilidade da comunicação trazida pela tecnologia e pela técnica veio acompanhada 

de uma estrutura econômica poderosa, capaz de subjugar paulatinamente as estruturas formais 

de representação e racionalizar os meios de coerção sociais não-violentos e violentos, através 

do pathos da emoção e do sentimentalismo, o que permitiu novas formas de culto e idolatria 

como a idolatria pessoal dos líderes políticos, os ídolos esportivos, musicais, etc.  

A autoridade dessa indústria da comunicação pragmática raramente é questionada e ela 

cresce na forma de inchaço, preenchendo a falta de ordens de ação resultante da perturbação 

na tensão existencial da ordem interna dos indivíduos. Isso envolve a moralidade da 

comunicação, pois para o historiador ela não pode ser dissociada do sentido de verdade, pois a 

linguagem é um símbolo social e, a princípio, é sempre moral. Por isso levantar a questão 

sobre as bases morais da comunicação é também questionar a substância continente neste 

processo de comunicação: 

 

Além disso, quanto à substância da sociedade, supõe-se que ela é sempre moral. E 

se levantamos a questão da moralidade em relação à nossa democracia, estamos 

traindo nossa consciência de que alguma coisa está errada na substância moral que 

flui pelos canais de comunicação. Se, finalmente, estabelecemos uma conexão entre 

os dois problemas – entre a substância moral e o procedimento de comunicação 

empregado – como indica o título da presente palestra, então estamos sugerindo que 

certos procedimentos de comunicação em nosso tempo são impróprios para a 

obtenção de um propósito moral ou são até destrutivos da moralidade.122 
 

O perigo visualizado por Eric Voegelin é a degeneração dessa comunicação 

pragmática e seu desvio para a satisfação sensorial na forma de divertissement, um prazer 

                                                      
122 Bases morais necessárias à comunicação numa democracia, p. 4. 



91 

 

 

vago, em alusão ao termo usado por Pascal para descrever os efeitos dos confortos da 

tecnologia na vida das pessoas de sua época, como forma de preencher esta lacuna. A 

intensificação desses divertissements chegou com os novos meios de comunicação a um nível 

inédito atualmente, que Pascal dificilmente teria imaginado. Conquanto a estrutura da 

comunicação pragmática mantenha-se necessária atualmente para a manutenção da própria 

democracia e da eficácia dos processos representativos, a sua aparente idoneidade moral não 

pode se tornar inquestionável, pois a manutenção da democracia também depende da 

observação do problema como um todo. 

Ignorar o perigo potencial da comunicação pragmática é o risco de incorrer no mesmo 

erro de John Stuart Mill, que ao prever os perigos atinentes à liberdade de discussão dentro da 

esfera representação política legítima, minorou os riscos da perda dessa legitimidade que 

viriam a desenhar o quadro atual da comunicação pragmática. Da mesma maneira a 

comunicação pragmática era, na época do ensaio de Voegelin, vista como necessária para 

preservar o Estado democrático frente a outros perigos e pode hoje estar vindo a se tornar um 

perigo novamente.  

Neste caso, o pior quadro possível seria a degeneração da substância da comunicação, 

ou seja, da linguagem, enfraquecendo mais ainda a homonoia social. A linguagem 

degenerada, por sua vez, enfraquece o poder das ordens de comando social, permitindo o 

estado de recusa da realidade e a ocorrência de crimes históricos que só poderão ser 

reconhecidos como crimes numa eventual recuperação da autoconsciência, como ocorreu após 

a Segunda Guerra Mundial. 

Para Eric Voegelin, portanto, há três formas de comunicação social possíveis, sendo 

que não há uma divisão conceitual no termo comunicação, que deve ser entendido como todo 

processo pelo qual símbolos são articulados através da linguagem e tomam forma na realidade 

política, isto é, a vida social.  

Essas formas devem ser entendidas como uma escala tipológica, na medida em que 

preenchem a substância do que é a verdadeira comunicação segundo o filósofo. Esta 

substância seria, portanto, o primeiro dos tipos, dos quais os outros são extraíveis, na medida 

em que ela é retirada de seu conteúdo, até que reste somente a forma da comunicação como 

fenômeno de ordem, como no caso da comunicação pragmática, ou essa forma seja 

preenchida com conteúdos intoxicantes. São elas:  

 



92 

 

 

2.3.1.1 Comunicação substancial 

Apenas a comunicação no sentido substancial faz jus ao sentido literal da palavra, que 

deriva do latim communio, o que expressa a comunhão pela linguagem. Essa comunhão não é 

um processo formal, mas uma identificação genuína em torno da verdade divina e sua 

felicidade contemplativa (Aghatón). Só pode haver comunicação substantiva quando ambas as 

partes envolvidas nela desejam uma orientação existencial genuína no cosmos, contribuindo 

para a harmonia de suas tensões existenciais internas. 

A comunicação substancial pode ser entendida também na história da origem do 

conceito de símbolo entre os gregos. O símbolo era uma moeda cortada ao meio e dividida 

entre duas pessoas, que a partir daí poderiam lembrar-se do outro se remetendo à sua metade 

da moeda, syn (metade) bolos (círculo), evidenciando o lastro na realidade concreta. A outra 

forma clássica de aprendizado no trivium era a imitação, que poderia auxiliar no aprendizado 

e na comunicação, mas não substituía o papel do símbolo. 

 Segundo Eric Voegelin, esta é a origem e o propósito original da comunicação.123 

 

2.3.1.2 Comunicação pragmática 

A comunicação pragmática representa o uso do veículo material da comunicação, a 

linguagem, para a manipulação e a vontade de poder (libido dominandi). Ela não difere a 

princípio um esforço de guerra do incentivo ao consumo, pois consiste em veicular 

mensagens com o objetivo de influenciar a ação dos indivíduos. No estado de guerra todas 

essas forças pragmáticas estão concentradas na nação, no estado de paz, no consumo, 

propaganda, etc. Porém, quando a guerra cessa, essa estrutura não é desmantelada, mas 

readaptada para outros propósitos pragmáticos, como a propaganda comercial e ideológica: 

 

A comunicação no sentido pragmático tem o propósito de induzir no alvo humano 

um estado mental que resulte em comportamento de conformidade com a intenção 

                                                      
123 Para o filósofo, “A comunicação no sentido substantivo é um dos grandes problemas da philosophia perennis. 

Nos diálogos de Platão, ela é o problema que permeia a educação pela persuasão. Os senhores hão de se lembrar 

da fórmula padrão “acompanhe o meu raciocínio”, pela qual Sócrates tenta convencer os outros homens a 

entrarem em sua órbita do amor a sophón, a restaurarem a ordem de suas almas pela entrada na ordem 

paradigmática da alma socrática, a estabelecerem a comunidade existencial com Sócrates, compartilhando com 

ele seu anelo pelo Aghatón divino. Nesse sentido, a comunicação é o processo pelo qual se cria e se mantém a 

ordem substantiva de uma comunidade. Para sugerir a perenidade do problema, basta lembrar a posição central 

que ele tem, em nosso tempo, na filosofia de Karl Jaspers. Entre os filósofos contemporâneos, talvez seja ele 

quem mais que qualquer outro tenha ajudado a esclarecer a relevância da comunicação existencial para a ordem 

do homem e da sociedade. Não será necessário complementar as posições da filosofia clássica e moderna com 

exemplos cristãos – os senhores sabem melhor do que eu o que significa para a ordem de uma comunidade cristã 

a cura das almas pelo Espírito.” Bases morais necessárias à comunicação numa Democracia, p. 3. 



93 

 

 

do comunicador. Os exemplos para este tipo de comunicação se encontram no vasto 

terreno da propaganda, dos anúncios comerciais e da administração psicológica. Se, 

de um lado, a comunicação substantiva é entendida como a preocupação de construir 

a ordem da alma, por sua vez a comunicação pragmática pode ser ressaltada como 

uma preocupação com a ordem do comportamento e da ação, independentemente da 

questão de o comportamento ou a ação afetarem positiva ou negativamente a ordem 

substantiva. Deve-se entender a comunicação pragmática como uma preocupação 

autônoma de alguém que tem em vista ajustar o comportamento de outras pessoas 

como meio para conseguir realizar seu próprio intento. Essa indiferença em relação 

ao bem superior da ordem substantiva não significa que os propósitos da 

comunicação pragmática sejam necessariamente suspeitos. Pelo contrário, o 

funcionamento de uma democracia industrial moderna depende em grande parte da 

eficácia de uma propaganda política e comercial bem arquitetada e bem 

conduzida.124 
 

 “No entanto”, continua o autor, “quando a comunicação pragmática se transforma num 

negócio altamente organizado, com grandes interesses envolvidos, como acontece em nossa 

sociedade, a questão de sua legitimidade, à luz da ordem substantiva, tem que permanecer em 

suspenso no exercício de sua condução.” 125 . Eric Voegelin argumenta, assim, que a 

comunicação pragmática não é capaz de criar ou sustentar as condições nas quais foi criada, 

pois resulta, ao contrário da comunicação substancial, num automatismo gerado pela 

proibição de se questionar os próprios fundamentos da indústria da comunicação: 

 

O resultado disso será quase sempre que as pessoas em geral são levadas a votar em 

candidatos em quem jamais votariam, se não sofressem as pressões psicológicas de 

campanha, ou levadas a comprar produtos industriais sem valor que jamais 

comprariam, se seu bom senso não tivesse sido destruído por uma propaganda 

ardilosa. O sucesso pragmático pode causar sérios danos à substância, na medida em 

que a organização particular da vida de uma pessoa desintegrar-se-á sob o impacto 

das ansiedades e paixões incessantemente alimentadas pela propaganda pragmática 

que a bombardeia em nossa sociedade, enquanto que os agentes da comunicação 

ficam na posição moralmente dúbia de destruidores da ordem de seu semelhante 

humano. E, finalmente, deve-se considerar que a grande dimensão de nossa moderna 

sociedade industrial e a complexidade sem fim de sua estrutura tornam difícil, senão 

impossível, identificar especificamente os efeitos positivos ou negativos que os tipos 

de comportamento induzidos pelo fogo concentrado da comunicação pragmática 

exercem sobre a substância da ordem. A autonomia do propósito pragmático tornou-

se na verdade um automatismo que se move pelo ímpeto do poder e do lucro. Além 

disso, a obscuridade da coordenação entre ordem pragmática e substantiva, que em 

grande parte é inevitável na ordem de magnitude de uma sociedade moderna, tende a 

adquirir uma legitimidade própria. O fato de que raramente se tem dado respostas às 

questões relativas a esta coordenação tende a ser transformado na suposição de que 

não se deve, afinal, levantar questionamentos de qualquer ordem a respeito. Cria-se 

um vácuo moral em torno desse automatismo não questionado.126 
 

                                                      
124 Idem. 
125 Bases morais necessárias à comunicação numa Democracia, p. 4. 
126 Idem. 



94 

 

 

2.3.1.3 Comunicação intoxicante 

Quando a comunicação pragmática perde seu sentido utilitário e passa a servir como 

um desafogo para a tensão existencial reprimida, ocorre a comunicação intoxicante. Isso 

ameaça, sobretudo, a linguagem e a ordem interna da consciência, que mais fortemente 

dependem da comunicação da ordem da existência, substancial, ao contrário da ordem social, 

que a princípio continua impassível. Para Eric Voegelin, toda comunicação pragmática torna-

se intoxicante. Portanto, há um padrão histórico no qual o estado de guerra cria os meios da 

comunicação pragmática, e o estado de paz os perverte em divertissements tornando a 

comunicação intoxicante e favorecendo a perda da realidade, o que pode levar a mais guerras 

e crises: 

 

A comunicação como intoxicante faz parte dos fenômenos que Pascal tratou sob o 

nome de divertissements. Em suas Pensées, Pascal explorou as ansiedades da vida, o 

noirceur, a escuridão que invade a alma, o vazio que resulta em tédio e finalmente 

em desespero, quando a alma não é ordenada pela fé. Para fugir a esses estados de 

alma, o homem desenvolve divertissements – dispersões que objetivam superar o 

vazio pela atividade. As dispersões específicas tratadas por Pascal – as atividades 

sociais da sociedade cortesã do século 17 – não nos interessam aqui. No entanto, 

este problema persiste ainda hoje, quando existem instrumentos industriais 

desenvolvidos para superar a ansiedade e o tédio de uma sociedade de massa. A 

prática excessiva de frequentar cinema, ouvir rádio e, mais recentemente, ver 

televisão tem o caráter de um divertissement, no sentido de Pascal, de uma atividade 

intoxicante que afogará a ansiedade de uma vida vazia.127 
 

2.3.2 Formas de degeneração da comunicação 

Para o linguista Eugen Rosenstock-Huessy, havia quatro situações históricas 

classificadas como doenças que abalavam a comunicação: guerra, revolução, crise e 

degeneração. 128  A guerra seria o cessar da comunicação entre os países, a revolução o 

desentendimento entre o significado dos símbolos de representação, a crise, por sua vez, o 

esvaziamento de seu significado, e a degeneração, a sua distorção. Como se trata aqui do 

processo intermediário pelo qual os símbolos políticos são distorcidos e dissociados da 

linguagem que os originou, pode-se falar em degeneração da linguagem. 

 

2.3.2.1 Na antiguidade: Protágoras e os sofistas 

O historiador então analisa as formas de degeneração da comunicação iniciando pelo 

exemplo dos sofistas gregos e da discussão de Protágoras com Sócrates, na qual o primeiro 

                                                      
127 Bases morais necessárias à comunicação numa Democracia, pp. 4 e 5. 
128 Reflexões Autobiográficas, p. 40. 



95 

 

 

diz ser capaz de ensinar a virtude a todo e qualquer homem, e quando desafiado tenta evadir-

se de uma discussão racional. Os truques sofistas clássicos concentram-se na esfera da 

articulação linguística, sem adentrar nos liames complexos da comunicação. São basicamente 

maneiras de ganhar tempo e de confundir o interlocutor através do pathos e de obnubilações 

torturantes. Os três sofismas clássicos são: (1) não podemos saber a verdade, (2) se sabemos a 

verdade, não podemos comunicá-la e (3) se a comunicarmos não seremos entendidos. 

Protágoras alega ser possível ensinar a virtude e a techne politike a qualquer homem, 

pois para ele “o homem é a medida de todas as coisas”, o que é contraposto por Sócrates com 

o adágio “Deus é a medida”, de forma que só seria possível aprender a virtude a partir do 

anelo pela medida divina. A parte da experiência humana que chega até este ponto não pode 

simplesmente ser ensinada, mas deve ser atraída por anelo próprio pelo Ser divino. Estes eram 

chamados os “primeiros princípios”, a sabedoria obtida pela experiência capaz de forjar os 

atos do spoudaios (homem maduro).  

Desta forma, ambos discordavam se esses primeiros princípios poderiam ser ensinados 

a qualquer homem ou não. No entanto, a atualidade passa muito além do debate sofista, pois a 

comunicação pragmática não deforma apenas a liberdade de discussão, mas a prontidão para a 

discussão, isto é, a própria ordem interna do indivíduo que o tornaria capaz de interpretar a 

experiência do fundamento noético, dando caminho a uma degeneração sem precedentes. 

 

2.3.2.2 Na modernidade: novos sofistas, psicologia clandestina, classificação e 

dogmatismo sistemático 

Os perigos atuais à liberdade e à prontidão para a discussão são representados 

modernamente por uma arte tão fina que para Voegelin demandaria uma monografia sobre o 

assunto, e são por ele apresentados resumidamente em seu capítulo sobre John Stuart Mill, a 

liberdade de discussão e a prontidão para a discussão.129 O primeiro deles seria uma variante 

dos antigos sofismas, consistindo basicamente no mesmo meio de conseguir subterfúgios 

temporais na discussão para evitá-la, fenômeno ao qual Mário Ferreira dos Santos chamou de 

“sofistas modernos”, em alusão à atitude filosófica moderna.130 

O segundo método descrito em “Anamnese” consiste na “psicologia clandestina”, 

também conhecida de Platão, pela qual se ataca o oponente por trás com argumentos 

psicológicos, questionando sua intenção e seus motivos subliminares. No entanto este método 

                                                      
129 Anamnese, pp. 383 a 390. 
130 Filosofias da Afirmação e da Negação, p. 247. 



96 

 

 

não parece ser também o mais nocivo, e a despeito de sua popularidade nos contextos 

ideológicos da guerra fria, é caracterizado como um padrão geral de pobreza intelectual. 

Já o terceiro método para evitar uma discussão racional, também relacionado à 

psicologia clandestina, consiste na “classificação”, que é evadir-se da argumentação do 

oponente classificando-a como pertencente a uma posição definida e, portanto, enviesada. “A 

escolha da posição selecionada é uma expressão das antipatias pessoais do crítico 

individual” 131 . O perigo maior deste método deve-se ao seu maior grau de penetração 

intelectual, dado que a classificação é uma postura mais aceita que o sofismo puro e simples e 

a psicologia clandestina. 

O quarto método é o neopositivismo no qual “aderentes ao método livre de valores 

contestam a possibilidade de qualquer apreciação científica de “valores”, mas admitem que a 

matéria das ciências históricas e sociais é baseada em sua associação com o campo dos 

valores”. 132 Pode ser identificada aqui uma crítica universal a muitas expressões 

intelectualizadas de seu tempo, que se baseavam de uma forma ou de outra no pressuposto 

neopositivista. O perigo maior justifica-se precisamente pela presença deste método de evitar 

uma discussão racional nos mais altos níveis intelectualizados, o que permite que a recusa da 

realidade fique impregnada nas expressões mais duradouras no tempo. 

Estes fenômenos são para Voegelin apenas exemplos, e esta constitui para ele uma 

área de estudo abrangente, na medida em que a discussão racional no sentido substancial 

encontra-se longe da vida política atual de qualquer país, proporcionando uma extensa 

variedade de formas de degeneração. 

 

2.3.2.3 Poesia e ideologia 

Ainda no percalço dos fenômenos pneumopatológicos causados pela perda da 

realidade, há de se citar o crítico literário radicado no Brasil Otto Maria Carpeaux, em cujos 

ensaios “A ideia da universidade e a ideia das classes médias” e especialmente “Poesia e 

ideologia”133, tratam de maneira inovadora o problema da degeneração da comunicação, ao 

estabelecer suas origens da decadência das universidades medievais nas quais era cultivado o 

trivium e, respectivamente, fazer uma avaliação crítica do quadro baseando-se num estudo 

experimental extraído do livro do professor inglês I. A. Richards. 

                                                      
131 Anamnese, p. 386. 
132 Anamnese, p. 387. 
133 Ensaios Reunidos, p. 275. 



97 

 

 

O estudo do professor inglês foi um teste empírico para avaliar uma lista de dez 

deficiências educacionais da época na Universidade de Cambridge, no qual trechos de poemas 

e obras épicas misturados a obras pseudo-literárias e versos de revistas eram apresentados a 

um público selecionado, que deveria avaliá-los num teste sem saber sua autoria. As dez 

deficiências educacionais em relação à leitura de poesia eram: (1) incapacidade de 

compreender o sentido, (2) falta de compreensão sentimental, (3) incapacidade de 

compreensão de metáforas, (4) faltas mnemônicas, (5) “stock responses”, ideias impregnadas 

no espírito do leitor que se sobrepõem ao sentido do poema, (6) sentimentalismo e seu 

contrário, (7) inibição, (8) preconceitos doutrinários, (9) preconceitos técnicos e finalmente, 

(10) preconceitos críticos. 

O resultado fora impressionante: não só houve incompreensão generalizada, como os 

autores clássicos como Hardy (“não excita entusiasmo”) e Donne (“é frio e brutal”), 

apresentados de forma anônima e casual, foram chamados de sentimentalistas e simplórios, 

enquanto poetas famosos à época e anônimos hoje em dia foram aclamados como claros e 

sensíveis. 

A razão para a incompreensão da poesia repousa, para Otto Maria Carpeaux, nas 

ideologias estéticas, que ao contrariarem toda a ordem das experiências existentes, colocam 

toda a realidade e as ciências sob seu jugo estético. Isso obscurece totalmente a ordem sob a 

qual os símbolos são construídos e sua verdade existencial, que é o fulcro da poesia, dando à 

incompreensão poética um legítimo caráter pneumopatológico com origem nas ideologias e 

preconceitos modernos, infiltrados profundamente no senso comum. 

Outra constatação surpreendente que se pode extrair deste estudo é que a 

incompreensão da poesia, que representa a compreensão mais elementar dos símbolos da 

linguagem ao contrário dos conceitos científicos complexos, não é apenas um fenômeno 

solúvel através da instrução abecedária, pois atinge também os altos níveis da 

intelectualidade, denotando um mal estar espiritual e uma desordem existencial que não 

remete a um problema de instrução, mas sim de educação no sentido original do termo, como 

o treinamento do bios theoretikos do indivíduo para captar a substância presente na realidade.  

Daí a incapacidade de diferenciar poetas clássicos de lirismos cotidianos sem o apelo à 

autoria, resultante de fenômenos psicológicos análogos à classificação, à psicologização e a 

todos os métodos de se evitar uma discussão racional, os quais são alçados, assim, ao nível de 

componentes da expressão da racionalidade do indivíduo, cuja alma fecha-se para a 

experiência de participação na sociedade e na história. 



98 

 

 

 

 

  



99 

 

 

3 SÍMBOLOS DA PERDA DA REALIDADE 

 

Que dirá ela? Que dirá a terrível consciência, aquele espectro no meu caminho? 

Chamberlain – Pharronida 
 

Para descrever os fenômenos da perda de realidade, Eric Voegelin recorreu então a 

símbolos da antiguidade como forma de referência, e os atualizou segundo figuras 

encontradas na literatura moderna como uma expressão de uma desordem espiritual análoga à 

que ocorreu nos tempos de Platão. Tal desordem achata o horizonte de existência do 

indivíduo, que se vê forçado a reconstruir as categorias de sua existência. Esta reconstrução, 

pois, só é possível a partir da estrutura dada pela realidade, isto é, através da captação dos 

símbolos corrompidos e por sua transcendência na periagoge (conversão espiritual 

exemplificada no Mito da Caverna), para chegar à verdade dos símbolos não corrompidos 

escondida atrás das formas.  

Daí a necessidade de fixar um tipo negativo para explorar a substância da realidade em 

torno dele, como fez Platão com Protágoras e os sofistas, vistos como o modelo de homem 

grego anterior à revolução socrática. Esta recuperação espiritual, portanto, começa na 

recuperação estética do sentido de gosto político do homem individual, que precisa ser 

reformado segundo a “nova verdade” do filósofo místico voegeliniano, com todas as 

precauções para que essa nova verdade não venha a concorrer para a desordem espiritual. E 

trata-se de uma necessidade, pois é mister resgatar a realidade pré-dogmática do 

conhecimento, para que se dê sentido à linguagem da razão novamente. 

 

3.1 Na antiguidade 

3.1.1 Allotriosis 

A primeira figura de alienação descrita pelo historiador é, portanto, a allotriosis 

(alienação), conceito estóico que representava a apropriação do próprio e a aversão ao 

estranho, numa tautologia estética típica da incerteza cósmica do estoicismo. Conquanto a 

apreensão da realidade já concebesse o cosmos, ainda não havia como diferenciar a divindade 

criadora numa comunidade humana concreta, o que só seria possível após o messias cristão. 

Desta forma, a ciência e o desenvolvimento espiritual eram vistos como uma doutrina própria, 

cujo maior liame com os símbolos da realidade era o senso estético. A fragilidade desse liame 

na experiência concreta do indivíduo daria origem aos fenômenos pneumopatológicos da 



100 

 

 

allotriosis, assim como do surgimento pioneiro do próprio campo da psicopatologia nesta era 

de ecumenismo. 

 

3.1.1.1 Skotosis 

O termo skotosis foi usado pelo filósofo da consciência Bernard Lonergan134 para 

descrever a perda de realidade causada pelo obscurecimento de áreas específicas da realidade. 

Voegelin o usa explicitamente para tratar das teorias políticas que ignoram uma consciência 

ordenadora antrópica. Este obscurecimento gera um sentimento confuso de revolta que não é 

direcionado à origem desse obscurecimento, mas à própria luz do fundamento filosófico, cujo 

caminho até as conclusões é menosprezado por teorias que ignoram o princípio antropológico.  

Dentro dessa revolta, por exemplo, jazem os preconceitos científicos modernos, 

derivados da exacerbada especialização. Esta especialização, operada como resultado de uma 

força econômica e científica insuperável trazida pelo progresso, com efeito, torna áreas da 

realidade obscuras e fragmenta a consciência humana, permitindo a emergência das 

conhecidas “utopias” de especialidade ou de classe, cujo fator preponderante é rejeitarem a 

realidade política subjacente que não seja compreensível através da restrição ontológica das 

áreas da realidade. Para Eric Voegelin, quando a skotosis “se estende à consciência 

ordenadora, tudo o que é deixado é o homem reduzido a sua corporalidade e luxúrias.”, e isso 

afeta posteriormente a sociedade em seus fundamentos, pois “se o fenômeno da sociedade 

organizada for interpretado do ponto de vista dessa realidade residual, a ordem deve ser 

construída como um artefato gerado por contrato.”135. 

A classe dos cientistas e técnicos tornou-se modernamente alvo das maquinações 

políticas operadas pelas potências ocidentais. Nesse contexto, interessava-lhes desunir e 

manipular os cientistas, cujo conhecimento representava poderio militar e científico. Uma 

linguagem científica que permitisse a cooperação, desvinculada de propósitos pragmáticos, 

iria contra os interesses dos “cesariocratas”, como os chamava Mário Ferreira dos Santos, e 

ameaçaria seu poder.136 

                                                      
134 Anamnese, p. 497. 
135 Idem. 
136 Os cesariocratas de nossa época (bárbaros sem dúvida), senhores do kratos político, são suficientemente 

astuciosos (astúcia é da inteligência animal também) para saberem que os cientistas e técnicos são os próximos 

candidatos ao kratos político, e não os servidores (proletariado), pois esses na história nunca se apossaram de tal 

kratos, nem têm possibilidades de fazê-lo, pelo menos enquanto proletários, apesar de o sr. Karl Marx ter 

“previsto” essa possibilidade. Invasão Vertical dos Bárbaros, pp. 98 e 99. 



101 

 

 

3.1.1.2 Amathia 

Os quadros tipológicos de alienação não se completam sem a consequência social da 

amathia, que é o estado de ignorância quanto ao fundamento, resultante de uma hipóstase do 

estado natural de ignorância do ser humano sobre o fundamento divino (agnoia), e sua 

manutenção perante experiência transcendental. O conhecimento (episteme), fundamento do 

comportamento correto, pressupõe o comportamento errado, portanto deve ser entendido 

como a posse de categorias existenciais da consciência, e não de um corpo de princípios de 

conduta ou algo parecido que possa ser definível, o que repetiria o sofisma de Protágoras ao 

projetar a possibilidade de ensinar-se a virtude.  

No entanto, a perda da realidade não faz parte da natureza do ser humano, pois 

“Episteme, no sentido platônico, diz respeito não apenas à retidão da vida isolada, mas ao 

“bem-estar (soteria) da vida” como um todo. 137”, pois como “Deus é a medida” de todas as 

coisas, há uma tensão existencial que as atrai em direção ao fundamento (kinesis). Embora 

haja esse componente de direção, o homem pode falhar ou contentar-se com uma falsa meta, 

como a negação do impulso essencial dessa kinesis em tirar o homem da ignorância. Como 

descreve o filósofo: 

 

O declínio de uma experiência participatória menos verdadeira ao status de um 

fenômeno do passado ocorre na consciência de homens concretos que procura, e 

encontram, a verdade. A noção de que “um novo” homem emerge desse processo é 

velha, mesmo que apenas mais tarde na história a necessidade de descrever o 

processo tenha trazido a forma simbólica da autobiografia como um gênero literário. 

O locus  da origem da história é a consciência humana, que relega uma fase de sua 

busca pela verdade do fundamento à distância do passado. Mas a busca ocorre na 

sociedade - porque seu ponto de partida pode sempre ser apenas um conhecimento 

tradicional experimentado como insatisfatório - e então, o campo pessoal da história 

gera um campo social.138 
 

Desta maneira, o homem, ao ignorar essa busca no campo social, torna-se o “idiota 

espiritual” como ainda retrata o autor, em alusão ao Banquete platônico, do qual o amathes se 

recusaria a participar: 

 

Os tipos humanos desenvolvidos por Platão no Banquete são característicos da 

estruturação de tal campo através de um novo conhecimento participatório. Ao 

homem do conhecimento mítico participatório Platão chama, na linguagem dos 

épicos, o “homem mortal” (thnetos), em oposição aos deuses imortais. Ao novo 

homem que vive na tensão erótica em direção ao fundamento do ser Platão chama o 

daimonios aner, i.e., um homem que existe conscientemente na tensão do 

“entremeio” (metaxo), em que o divino e o humano participam mutuamente um do 

                                                      
137 Anamnese, p. 383. 
138 Anamnese, p. 438. 



102 

 

 

outro. Ao contrário, à medida que o chamado da nova humanidade não é ouvido de 

maneira alguma, ou é mesmo rejeitado, o homem que é chamado afunda no status de 

idiota espiritual, amathes.139 
 

3.1.1.3 Nabal e nabalah 

Para Eric Voegelin esses tipos até aqui explorados, contudo, não eram suficientes para 

diagnosticar toda a expressão da perda da realidade. Isso pela razão de que a multiplicação e a 

elevação dos métodos de evitar discussões racionais sobre a virtude tornou duvidosa a 

premissa socrática de que todo homem deseja aproximar-se do fundamento. 140  Para o 

historiador a passagem essencial sobre as figuras bíblicas do tolo (nabal) e da tolice (nabalah) 

é essa: 

 

Porque o insipiente dirá fatuidades, 
E o seu coração praticará a iniquidade, 
Para concluir a simulação, 
E falar ao Senhor com uma língua fraudulenta, 
E deixar vazia a alma do faminto, 
E tirar a bebida ao sequioso. Isaías 32:6141 

 

 Dessa forma, a revolta tola contra Deus só poderia ser sinônima de irracionalidade e 

ignorância, colocadas por Voegelin como equivalentes modernas à amathia dos gregos. Ele 

emprega a palavra insensatez [Dummheit], definindo a tolice de forma técnica como a revolta 

contra Deus que incapacita o homem de reconhecer a ordem da existência e da sociedade. 

Ora, discussões de ordem social são possíveis apenas quando os seres humanos são capazes 

de empregar sua razão construtivamente na ordem existencial, reconhecendo a verdade da 

existência em seu caminho até o fundamento. Com esse fenômeno pneumopatológico, o 

historiador acredita explicar melhor a perda da realidade e da prontidão para a discussão 

racional na política, cobrindo a degeneração ocorrida com os símbolos da era clássica.  

A série positiva “fé, razão e senso comum” degradar-se-ia na série negativa “tolice, 

irracionalidade e insensatez”. Para o filósofo, a missão de combater estas manifestações 

pneumopatológicas pertence aos núcleos resilientes onde ainda possa ocorrer a discussão 

racional, enclaves importantes, mas socialmente ineficazes comparativamente, como as 

                                                      
139 Anamnese, pp. 438 e 439. 
140 De que vale uma discussão racional se um dos participantes mostra uma habilidade inexaurível que envolve 

métodos de evitá-la? Se está firmemente determinado a nunca permitir que a discussão alcance um ponto onde se 

torna evidente que a raiz de todo o problema da ordem das coisas reside no relacionamento do homem com 

Deus? Anamnese, p. 389. 
141 Anamnese, p. 389. 



103 

 

 

universidades e centros de pesquisa. No entanto, ela ainda é a missão perante a humanidade, e 

ignorá-la envolve a dissolução das categorias existenciais da consciência novamente nos 

fenômenos pneumopatológicos explorados neste trabalho, o que abre o caminho para o 

declínio da democracia. 

 

3.1.2 Na modernidade 

3.1.2.1 O grotesco 

Todos estes tipos da antiguidade possuem suas analogias na modernidade, uma vez 

que a estrutura básica da consciência manteve-se a mesma no homem, embora sujeitas às 

alterações históricas vindas com advento do cristianismo, que deu gênese aos termos logos, 

ratio e participatio. A razão (ratio) seria uma participação (participatio) no Logos divino, que 

refletiria um logos humano e toda a estrutura da realidade em sua semelhança. A degeneração 

desses símbolos deu o tom da revolta moderna, como uma tolice histórica (nabalah) fundada 

nos mitos imanentistas do progresso e do apocalipse gnóstico, a apocatástase do “fim da 

história”. 

Assim, na época de Pascal, na qual se ensaiavam os grandes arroubos tardios da 

revolução industrial, começou a tomar forma a deformação do senso estético, expresso 

primeiramente na dissolução do sentido existencial da ação, com a introdução dos modos de 

vida burgueses, que procuravam mais uma adequação formal aos símbolos da nobreza do que 

à substância moral dessa nobreza, e giravam em torno de ideais de conforto e procrastinação. 

A própria nobreza, destituída de seu sentido existencial, passara a investir na ciência e na 

técnica como divertissement, isto é, como forma de locupletar o vazio decorrente do 

fechamento no espírito. 

A ausência de significado para a ação no cotidiano criou a figura do grotesco, 

caracterizadas pela ausência espantosa do próprio senso de ridículo, o que dá o tom das 

comédias privadas modernas. A transformação dos símbolos políticos em objetos autônomos 

da história, operada pela imanentização do eschaton, resulta na parekbasis (em grego 

“digressão”, “descarrilamento”) da doxografia, vista como a “história das ideias”, cujo 

grotesco encontra-se na “suspeição de ideologia” (allgemeiner Ideologieverdacht), o que 

separa os efeitos práticos dessas ideias do caminho noético percorrido para chegar até elas, 

criando a sensação do grotesco, amplamente explorada pela literatura. 

 



104 

 

 

Como resultado da perda da realidade, a ação humana se torna um fenômeno que 

não pode mais ser entendido em termos de categorias como “destino”, que ainda têm 

um conteúdo de realidade. De fato, mesmo o termo ação não atinge o alvo, já que a 

ação no sentido da ética clássica encontra orientação na tensão existencial em 

direção ao fundamento, ao passo que a ação que não tem essa orientação se torna 

uma não-ação. O começo de símbolos como “ativismo”, “decisionismo”, 

“terrorismo” e “comportamento” é sintomático da necessidade de encontrar 

expressões adequadas para a experiência de um comportamento imanente no mundo, 

falto de realidade, como se manifesta em suas variedades ativas e passivas. À 

medida que os acontecimentos políticos descem ao nível de “tolice” a-histórica, eles 

já não podem, na verdade, ser interpretados pelos símbolos que têm sua origem no 

centro de ordem da consciência e em sua exegese. Uma nova terminologia é exigida 

a fim de descrever adequadamente os fenômenos pneumopatológicos da “perda de 

realidade” – um termo que é preferível ao apropriado, mas impreciso, “tolice”.142 
 

3.1.2.2 A tolice 

Em “Anamnese” pode diferenciar-se o grotesco da tolice, que seria então o ambiente 

histórico criado pela deformação dos símbolos de existência. Nela o ridículo já não tem mais 

lugar, pois se tornou a norma. A deformação domina, assim, a percepção temporal e cria um 

simulacro de realidade a-histórica, da qual não se pode extrair um princípio de racionalidade 

ordenada. 

Sucedendo a época de Pascal, no início do século XX, chegara uma época em que os 

símbolos políticos já se tornavam indistinguíveis do próprio libido dominandi das pessoas 

dentro da sociedade. Isso resultou no sucesso estrondoso dos movimentos de massa, o que até 

o final do século anterior era tido como improvável. Essa figura da tolice pouco difere do 

nabal como o tolo e nabalah como a tolice para os hebreus, sugerindo que a situação de perda 

do sentido histórico é comum a vários períodos da humanidade. 

O problema da tolice deixa de ter o caráter humorístico do grotesco a partir do 

momento em que se torna trágico, dando possibilidade aos crimes históricos do século XX, 

muito deles cometidos sob a crença de irrepreensibilidade perante a história, num 

comportamento típico da revolta do nabal (tolo).  

Dessa situação de tolice histórica, não há mais como se fazer uma crítica satírica como 

no grotesco. A expressão passa a ser a abjeção extrema, como presente em Karl Kraus e 

Frisch (“Só porque aconteceu, a tolice [Blödsinn] não merece nunca ser chamada de 

destino.”), ou na ironia avançando para um escárnio mudo, tão evidente quanto certo de que 

não será percebido pelo público, como em “O homem sem qualidades”, de Robert Musil. 

                                                      
142 Anamnese, pp. 449 e 450. 



105 

 

 

A situação peculiar do início do século XX, com as filosofias ambiciosas da história e 

da fenomenologia por um lado, e a psicologia freudiana por outro, cercando o homem 

concreto em sua existência histórica imanente, remete também ao nosos de Platão, no qual o 

“mundo da consciência se torna um deserto (em diferentes graus em diferentes pensadores), e 

a fascinação com a esfera vital, o mundo sensório e o mundo das forças vitais, seu 

crescimento e declínio, chegam a dominar as atitudes filosóficas”143. 

 

3.1.2.3 A estupidez ou recusa de perceber 

 Em “Hitler e os Alemães”, como forma de tentar explicar os crimes da Alemanha 

Nacional-socialista, indo além do lugar-comum da culpa coletiva, Eric Voegelin usa o 

conceito de “estupidez criminosa” baseando-se no ensaio de Robert Musil, intitulado “Da 

Estupidez”, apresentado como conferência em Viena em 1937. O ensaio é um estudo 

metódico e sério sobre as formas de estupidez como um sintoma de psicopatologia.  

 Pode-se perceber aqui como a expressão literária resultante da deformação dos 

símbolos acompanhou o percurso de suas consequências na história, dando toda uma volta a 

partir de representações satíricas até a caracterização científica de um comportamento 

consolidado socialmente. Isso demonstra como o esforço de restauração da ordem racional 

esteve historicamente ligado à literatura, o que evidencia o caráter de experiência pré-

dogmática das experiências de ordem. Estas experiências podem, por sua vez, ser expressas 

na arte e na literatura, contudo sua forma ótima é atingida pela filosofia, da qual emana a ratio 

da ordem existencial a partir da especulação noética sobre o fundamento do ser. Por isso são 

expressões insuficientes para combater a desordem por si mesmas, mas servem, por outro 

lado, de subsídio fiel para uma especulação filosófica como a de Eric Voegelin. 

 Como um aprofundamento da tolice histórica, a estupidez pode ser entendida como o 

momento em que a incompreensão histórica generalizada volta-se contra o próprio indivíduo 

na sociedade, criando formas de uma experiência de transcendência obtusas, incapazes de 

manifestar uma ratio para a ordem no campo social. Esta experiência deformada de 

transcendência, pelo contrário, torna-se capaz de contribuir para a desordem social, seja 

ativamente, como fizeram os líderes nacional-socialistas, ou passivamente, como fez o povo 

alemão; inteligentemente, como fizeram os intelectuais, ou ignorantemente, como os cidadãos 

comuns, dando origem a todas as variantes da estupidez abordadas por Robert Musil.  

                                                      
143 Anamnese, p. 85. 



106 

 

 

 Descrevendo a estupidez que acometeu o povo alemão, Voegelin ainda cria a 

terminologia da “Síndrome de Buttermelcher”144 para explicar porque, especificamente nas 

classes médias, ocorreu tamanha decadência espiritual e moral que fosse capaz erigir o 

totalitarismo nacional-socialista, e depois negá-lo como se não fosse criação sua. 

 No todo a estupidez revela uma consciência concreta que se voltou contra si mesma, 

incapaz de resistir às pressões existentes nos campos sociais mais abrangentes. Cansada de 

resistir à revolta social dominante, a consciência do indivíduo na sociedade perverte-se contra 

sua própria existência temporal. Não é coincidência que um dos desfechos da triologia não 

terminada de Albert Camus em “O míto de Sísifo”, onde o homem é dominado pela 

experiência da absurdidade da existência, termina no suicídio como única opção possível ao 

absurdo. 

 

 

 

  

                                                      
144 Temos de ter algum nome para isso, e já que esse cavalheiro, cujo nome não mencionarei, mora na rua 

Buttermelcher, talvez eu chame esse fenômeno de resistência [ao caráter dúbio de um líder refletido no caráter 

dúbio de uma geração inteira] a “Síndrome de Buttermelcher” [p. 82] (...) ou seja, que todos os que cooperaram 

teriam que admitir que se o homem era racional e espiritualmente desprezível, então eles também eram 

desprezíveis. Se ele fosse um criminoso e louco, então eles também seriam estúpidos, criminosos e loucos. [p. 

110] (...) é extremamente difícil entender que a elite de uma sociedade possa consistir numa ralé. Mas ela 

realmente consiste numa ralé. Hitler e os Alemães, pp. 82, 110 e 121. 



107 

 

 

4 COMUNICAÇÃO E DEMOCRACIA 

4.1 Ingeborg Maus: reformulação de Kant através da racionalidade procedimental 

O livro “O direito e a política: teoria da Democracia” de Ingeborg Maus é uma 

reformulação dos princípios kantianos de representação política sob a visão pragmática do 

pensamento transcendental de Jürgen Habermas, calcada em seus conceitos de razão 

procedimental e ação comunicativa145.  

Seu objetivo é demonstrar a atualidade da obra kantiana como uma teoria da 

democracia, e através de um desenvolvimento reflexivo das posições tomadas em torno dela 

em uma gama de temas, construir uma teoria democrática capaz de fazer frente ao processo de 

refeudalização146  pelo qual a democracia teria sua substância reduzida paulatinamente ao 

direito de resistência, em alusão à origem desse direito nas sociedades feudais, o que 

representaria um retorno velado às formas de sociedade pré-democráticas resguardadas pela 

tradição.147 

Como contraposição, a autora defende que esse ponto de fixação quanto ao direito de 

resistência, especialmente em relação à obra de Kant, impede que se perceba que a mesma 

obra desenvolve a transição para o princípio pós-tradicionalista da soberania popular, vista 

por ela como a via para restaurar a tradição iluminista na teoria da democracia, em oposição à 

ênfase exagerada dada ao direito de resistência148.  

Dessa forma, Ingeborg Maus reagiu à sua insatisfação contra as interpretações 

dogmáticas de Kant com a tentativa de resgatar a teoria da democracia baseando-se na ideia 

de que a soberania popular num governo democrático deve ser proveniente da racionalidade 

discursiva habermasiana.  

Por conseguinte, diferentemente do contexto vigente no antigo direito natural, no qual 

restava averiguar conteúdos dados como corretos, a reformulação de Kant leva ao “direito 

natural procedimental”, no qual ocorre a transição “da antiga teoria da correspondência da 

verdade, baseada nas meras relações sujeito-objeto, para uma teoria de consenso da verdade 

                                                      
145 Os requisitos básicos para um processo de comunicação saudável para Habermas são: 1) que a mensagem seja 

inteligível (clara); 2) que seja veraz (confiável); 3) que seja eticamente aceitável; e 4) que brote de um interesse 

comum. Bases morais necessárias à comunicação numa Democracia, p. 14. 
146 O direito e a política: teoria da democracia, pp. 33 e 31. 
147 Para a autora “o fato de a medida sobre se e em que grau filosofia política se qualifica como democrática ser, 

na atualidade, a importância teórica do direito de resistência, torna claras as tendências de regressão da atual 

teoria da democracia”. O direito e a política: teoria da democracia, p. 25. 
148 Frente ao direito natural do Iluminismo, que colocou o “povo soberano” simultaneamente como protetor da 

Constituição existente e como poder legislativo constitucional permanentemente eficaz, fazer uso atual do direito 

de resistência significa uma considerável redução. O direito e a política: teoria da democracia, p. 27. 



108 

 

 

que tem seus critérios normativos na estrutura do entendimento intersubjetivo, sem poder 

explicitá-lo de forma linguístico-filosófica”, conforme os conceitos habermasianos da ação 

reflexiva e da racionalidade procedimental149. 

A análise da teoria da democracia da autora traz a pertinência temática de tratar de 

temas como a representação política, soberania popular, a legitimação da autoridade política e 

as sociedades pluralistas, porém a análise pontual de cada um está além do escopo deste 

trabalho, dada a complexidade da crítica kantiana.  

A abordagem de Ingeborg Maus, no entanto, apresenta um elemento importante e atual 

para a discussão sobre comunicação e democracia, que é o conceito de racionalidade ético-

discursiva presente em Habermas, já que a discussão jurídica realizada pela autora culmina, 

dentro do tema da soberania popular e a relação entre Direito positivo e supra-positivo, na 

ideia habermasiana de que “Para os problemas de legitimação da modernidade é (...) decisivo 

que o nível da justificação seja reflexivo. Os procedimentos e pressupostos do processo de 

legitimação são, portanto, os motivos legitimadores sobre os quais se funda a validade das 

legitimações”150. 

Por outro lado, as ideias kantianas sobre representação e a soberania popular, com seu 

racionalismo idealista epistemológico amplamente incompreendido, marcaram a história, 

principalmente através da corrente neokantista. Dentro do aspecto da crítica às correntes 

kantistas e neokantistas, há uma concordância entre o pensamento de Ingeborg Maus e de Eric 

Voegelin, no espírito da “crítica da crítica” movida contra as escolas tradicionais da escola 

neokantista, porém seus pressupostos diferenciam-se na medida em que essa crítica se 

desenvolve com relação aos seus pressupostos filosóficos, como se vê adiante.  

 

4.2 Comunicação substancial e ação comunicativa na pós-modernidade 

Do ponto de vista da filosofia da consciência, as percepções equivocadas sobre Kant 

teriam origem, portanto, na incompreensão histórica de que o sujeito cognoscente também é 

parte inteligível da realidade, sujeito às mesmas leis, e, portanto, também sujeito à crítica. Isso 

iria contra a crença neokantista mais aceita na época, que tomava o criticismo como um 

julgamento a partir de um ponto supostamente inequívoco ou imparcial, em analogia às 

ciências naturais. 

Dessa complicação em torno do relativismo metodológico surgiram problemas quanto 

                                                      
149 O direito e a política: teoria da democracia, p. 143. 
150 O direito e a política: teoria da democracia, p. 144. 



109 

 

 

à concepção moderna de povo como conceito jurídico e político, na qual essa posição 

imparcial não se sustenta ao menos como teoria política, por não abarcar a realidade corpórea 

do exegeta enquanto parte do povo.  

Para Eric Voegelin, a intencio populi, a vontade do povo, somente pode ser associada 

ao logos como ordem transcendente no sentido analógico, não sendo um elemento 

absolutamente necessário para a representação da verdade existencial, pois não abarca a 

ordem transcendente, representando um centro animador residual, que não provém dessa 

ordem, nem tampouco dos membros humanos do corpo social.151 

O filósofo demonstra que esse equívoco quanto ao centro de ordem da sociedade 

política é, antes de ser uma particularidade, um fenômeno generalizado e formativo da 

sociedade moderna, isso a partir do exemplo de Fortescue em sua tentativa de transferir 

analogicamente o corpus mysticum de São Tomás de Aquino para o reino, numa analogia 

orgânica para o “intangível centro vital do reino como um todo”. Isso significa, em última 

instância, que a vontade do povo é um recurso analógico para descrever uma experiência que 

não pôde, até então, ser traduzida em termos noéticos. O mesmo fenômeno, contudo, não 

significa que essa realidade esteja fadada necessariamente a submeter-se à estrutura do 

conhecimento intersubjetivo e de seus critérios normativos, como o próprio Voegelin 

demonstra ao inquirir sobre a experiência que deu origem ao conceito de povo. 

Quanto à descrição voegeliana da Christianitas de Fortescue e a discussão de Ingeborg 

Maus sobre a soberania popular em Kant, é possível relacionar a citação de São Tomás de 

Aquino, para o qual “o rei é em seu reino o que o Papa é na igreja, um servus servorum Dei; 

e, por conseguinte, “tudo o que o rei faz deve ser referido ao seu reino”, apresentada como a 

formulação mais compacta do problema da representação, com a fórmula kantiana “Der 

summus imperans só pode ser restringido pela natureza de uma lei e não está vinculado pela 

lei, e sim, para leis.”, na qual a autora aponta implícitas a estrutura democrática e 

asseguradora de liberdade do processo legislativo.  

Tal relação denota o ponto comum com o qual ambos lidam com a questão da 

representação, além de demonstrar precisamente as diferenças impostas por seus objetivos 

                                                      
151 A intencio populi é o centro do corpo místico do reino; novamente com uma analogia orgânica, ele o descreve 

como o coração a partir do qual se transmite à cabeça e aos membros do corpo, com a corrente nutriente do 

sangue, a  provisão política do bem estar do povo. Note-se a função da analogia orgânica nesse contexto; ela não 

serve para identificar membros da sociedade como partes correspondentes do corpo, mas ao contrário, tenta 

mostrar que o centro animador do corpo social não será encontrado em nenhum dos seus membros humanos. A 

intencio populi não se localiza nem no representante real, nem no povo como multidão de súditos; é, porém, o 

intangível centro vital do reino como um todo. A nova ciência da política, p. 43. 



110 

 

 

epistemológicos concretos, que são formular uma filosofia da consciência e uma teoria da 

democracia, respectivamente. 

Outra diferença do pós-kantismo da crítica Ingeborg Maus para com a filosofia da 

consciência é que a indissociabilidade teórica entre sujeito e objeto como condição de 

experimentação da tensão noética não é tomada como elemento necessário do ser corpóreo 

que busca a verdade existencial. Ao invés disso, o modelo de cognição sujeito-objeto é 

substituído pela teoria do consenso da verdade, deixando esta tensão irresolvida.  

Assim, se para atingir-se o direito natural procedimental foi necessário substituir a 

antiga teoria da correspondência da verdade segundo o modelo sujeito-objeto por uma teoria 

do consenso da verdade na interpretação da teoria democrática kantiana, isso se justifica pelo 

motivo histórico da refeudalização, que se relaciona à temática de Hannah Arendt da perda da 

tradição - ou mesmo através do consenso em torno da refeudalização - e não pelo motivo da 

busca existencial pelo fundamento.  

A revisão sobre as ideias de Kant a partir do modelo criticista tradicional coaduna-se, a 

princípio, com a missão voegeliniana de restaurar o sentido dos símbolos de experiência, pois 

o risco real observado por Ingeborg Maus é a refeudalização do entendimento de democracia, 

como se pode constatar, por exemplo, no parlamentarismo de Carl Schmitt, que reduz o 

entendimento de democracia à questão da eficiência na representação dos interesses “não-

políticos”. Este fenômeno envolve o escorrimento da substância das decisões políticas dos 

espaços da esfera pública para as esferas privadas da sociedade, como a economia e a ciência, 

no que também é conhecido como tecnocracia: 

 

O processo de refeudalização, que já repousa no deslocamento da política dos 

centros clássicos para poderosas subpolíticas incontroláveis da economia, técnica e 

ciência, ainda é mais acentuado através do favoritismo da justiça como instância de 

arbitragem descentralizada e meramente reativa.152 
 

 Tal processo está presente, por um lado, em Voegelin, nas ameaças apontadas pelo 

filósofo à liberdade de discussão e à prontidão para discutir, e também na ascensão da 

comunicação pragmática, o que, enfraquecendo o papel substancial da comunicação, relegou 

o direito a um espaço de tomada de decisões, sendo que esse espaço anteriormente pertencia à 

política, que foi em consequência esvaziada de seu conteúdo experiencial como, por exemplo, 

no símbolo erístico de uma “religião política”.  

                                                      
152 O direito e a política: teoria da democracia, p. 30. 



111 

 

 

Na empreitada de Ingeborg Maus contra a refeudalização e para o favorecimento da 

justiça como entidade reativa frente aos dogmas cristalizados na tradição jurídica, certamente 

estão envolvidas a liberdade de discussão, entendida como um ambiente propício ao discurso 

racional, e a prontidão para a discussão, principalmente se a necessidade é resgatar o papel 

ativo das estruturas sociais, pois para isso não basta apenas a liberdade para a participação nas 

decisões políticas, mas a vontade ativa pela busca da justiça frente às forças econômicas, 

técnicas e científicas. 

 Para o pensamento voegeliano, por outro lado, isso não bastaria, pois em primeiro 

lugar, a atualização do modo de cognição sujeito-objeto kantiano à racionalidade 

procedimental equivale a uma readaptação do conteúdo científico a um propósito pragmático, 

pois não possui o caráter de uma experiência noética originária, mas de uma pragmatização da 

filosofia que não questiona seus próprios fundamentos existenciais. A tentativa de inserir 

termos como liberdade de discussão e prontidão para a discussão no paradigma pós-kantiano 

correria o risco de equiparar esses termos a um corolário de conceitos abstratos, o que 

descaracterizaria a essência da exegese filosófica de Eric Voegelin. 

O pragmatismo transcendental de Habermas vai contra o fulcro do pensamento 

voegeliano, que é restaurar a substancialidade da comunicação para que os representantes 

tenham legitimidade enquanto representantes da verdade existencial. Conquanto a razão 

procedimental objetive tornar viáveis os processos democráticos, chegando a uma conclusão 

semelhante à de Eric Voegelin quanto aos seus fins, ela parte de pressupostos imanentizados, 

pois não se supera o paradigma sistemático da ação kantiana, chegando-se à sua concreção na 

ordem de consciência do indivíduo, dando continuidade a ele através de uma nova 

racionalização conceitual.  

Dessa forma, opera-se uma redução ontológica no sentido da metafísica, que passa a 

ser entendida como uma alocação racional e eficiente de meios e fins (racionalidade 

procedimental). Isso se enquadra no que o historiador alemão chama de comunicação 

pragmática, pois não objetiva a construção da ordem da alma em direção ao fundamento, além 

de ignorar a historicidade desses aspectos fundamentais na ordem social, abrindo caminho 

para a comunicação intoxicante. As críticas de Kant de Ingeborg Maus e Jürgen Habermas, 

embora possuam o mérito de atualizar a teoria jurídica dogmatizada em prol da realização do 

ideal democrático, não revelam o caminho de saída do sistema kantiano.  

Sob o jugo do pensamento voegeliano, há dois pontos concernentes à racionalidade 

procedimental: 



112 

 

 

 

 (1) Trata-se de um método essencialmente crítico. Tenta-se resguardar a substância da 

democracia frente a uma realidade histórica determinada, mas o viés crítico fiel à tradição 

kantiana impede a mesma atitude com relação às outras substâncias, o que limita o potencial 

da teoria a uma reforma conceitual, e o seu alcance, ao conteúdo de seus próprios conceitos 

que, por sua vez, remetem inexoravelmente ao sistema kantiano.  

A crítica de Eric Voegelin para com esse método é de que “concepções de realidade 

que se apresentam como sistemas têm de ser freadas por truques intelectuais calculados para 

fechar a forma não sistemática de realidade num sistema. Tem-se de estar particularmente 

alerta às exigências dos aderentes de um sistema de que a aceitação de suas premissas é uma 

condição necessária para a compreensão do sistema. De fato, os sistemas podem ser 

entendidos apenas pelas interpretações “de fora”, i.e., as interpretações têm de tomar como 

ponto de partida a forma projetada de realidade.”153. 

 

 (2) Desconsidera-se o conhecimento pré-noético com o conceito de racionalidade 

procedimental, que através do apelo direto à humanidade abstrata tenta suplantar o vácuo 

provocado pela omissão dos fundamentos corpóreos da existência, sem tocar diretamente na 

questão dos valores, considerando-se a verdade o consenso objetivado pela ação 

comunicativa.154  

Uma consequência histórica disso dentro da ciência poderá ser uma nova polarização 

entre abstrações, na medida em que esses pólos entrarem em conflito com o conhecimento 

pré-noético de cada indivíduo. Deve-se lembrar de que a exegese noética, por si só, não se 

justifica na existência sem que haja o conhecimento pré-noético, nas palavras de Eric 

Voegelin “a exegese noética é um corretivo diferenciador a esse pré-conhecimento compacto, 

mas não pode substituí-lo”155. 

 

 

 

  

                                                      
153 Anamnese, p. 458. 
154 Falando de maneira geral, a discussão racional de questões de ordem é destruída em princípio através da doxa 

dos “julgamentos de valor” Anamnese, p. 387. 
155 Anamnese, p. 434. 



113 

 

 

CONCLUSÃO 

O objetivo inicial deste trabalho era dar continuidade aos estudos desenvolvidos nos 

grupos de pesquisa “Eric Voegelin: História e Direito” (2013-2014) e “Historiogênese e Eric 

Voegelin”, sedimentando o entendimento da obra deste autor a partir da análise de um tema 

da realidade jurídica e política atual. 

É possível, primeiramente, constatar a potencialidade filosófica do pensamento 

voegeliniano como uma linguagem auto-interpretativa aberta, capaz de descrever e iluminar 

as realidades mais particulares, apresentando-se sempre como presença corrente na vida do 

filósofo, diferentemente de uma linguagem científica ou técnica, na qual não raro exige-se o 

distanciamento como postura metodológica. O filósofo nos incentiva a tomar uma posição 

como indivíduos inseridos na história e na sociedade, o que para ele é um pressuposto de 

qualquer atividade intelectual mais elevada como a filosofia e as ciências. 

Eric Voegelin não adquire autoridade intelectual através de pressupostos axiológicos, 

senão da própria estrutura da realidade vivida por ele. Dessa maneira, este estudo, que 

planejava a princípio a apresentação de uma tese e sua comprovação, tomou o caminho de 

uma investigação sobre a experiência do filósofo com os problemas de seu tempo, e buscou 

nesse conjunto ventilar de alguma forma os problemas contemporâneos análogos. 

Essa autoridade filosófica baseada na estrutura da realidade constituiu nesse processo 

um fator principal, pois ao tentar confrontar seu pensamento com outras linguagens, como a 

racionalidade procedimental habermasiana aplicada ao direito por Ingeborg Maus, na forma 

de embates axiológicos entre pressupostos, não se obteve um mero estudo comparativo. Pelo 

contrário, a linguagem filosófica de Eric Voegelin, embora se utilize eventualmente de alguns 

pressupostos e corolários, se destaca por permitir o questionamento dela mesma: não vincula 

a sua própria reprodução na forma de conceitos, corolários científicos e filosóficos, nem 

tergiversa suas limitações através de dogmas cristalizados.  

O questionamento dentro da linguagem voegeliana, quando aplicado a uma 

determinada área da realidade, na verdade abre tantos outros questionamentos, e possibilita 

novas perspectivas em relação a esta mesma área. Sua linguagem e seus conceitos constituem 

apenas a fundação de uma ponte a ser reconstruída entre a exegese racional e a realidade da 

experiência primária. O cuidado para definir a estrutura da realidade em contraposição aos 

conceitos abstratos demonstra, em última instância, que o próprio autor não se considera uma 

parte necessária, mas contingente, da iluminação dessa realidade. Trata-se de uma postura não 

somente de honestidade, mas também de humildade, intelectuais. 



114 

 

 

Esse trato filosófico se revelou adequado para o tratamento de questões como a 

democracia e o direito natural, que muitas vezes são ofuscados pela confusão terminológica e 

pela apropriação metodológica em torno de seus enunciados. Ele não permite extrair 

definições conceituais apodíticas, mas iluminar o conteúdo experiencial atinente aos conceitos 

explorados, permitindo que o leitor ou intérprete se aproxime de suas respectivas substâncias. 

A partir da ideia de comunicação substancial como verdadeira homonoia social, isto é, 

daquilo que não pode ser perdido sob a consequência da desintegração do corpo social, 

Voegelin enxerga a questão da democracia, e de sua crise, a princípio, como uma 

consequência da perda histórica do seu conteúdo nas experiências de ordem dos indivíduos 

concretos. Essa perda, porém, não se limita ao ideal democrático, mas se estende a todas as 

categorias do espírito humano, afetadas por um grande ciclo histórico de guerras e revoluções 

que culminou nas atuais sociedades pluralistas, nas quais a comunicação foi rebaixada a 

propósitos pragmáticos. 

O filósofo denuncia o caráter das sociedades pluralistas, pois elas não cessam de 

alimentar o princípio da revolta que culmina nesse ciclo histórico, antes configurando uma 

fase necessária de calmaria entre os ciclos de revoluções, contrarrevoluções, guerras e acordos 

e de paz. A manutenção da democracia, como um ambiente social desejável, onde é possível a 

busca e a meditação sobre o fundamento do ser, depende, portanto, mais do que de um 

elemento político, de uma reforma espiritual capaz de resgatar a consciência dos princípios 

que permitam efetivamente uma sociedade democrática, no sentido da prontidão para a 

discussão, isto é, o desejo e a busca pelo fundamento, manifestados numa postura de abertura 

do indivíduo perante a sociedade. 

Como obstáculos, colocam-se a sociedade política mutilada por séculos de guerras e 

conflitos sociais e avessa às experiências que configuraram historicamente a sua própria 

realidade, além dos complexos residuais das comunicações pragmática e intoxicante, que 

dificultam a busca pelo fundamento subvertendo a linguagem e a comunicação, reduzindo-as 

a ordens de ação e itens de consumo. Essa situação é agravada pela destruição retroativa da 

linguagem, que perde sua função original de comunicar a verdade existencial do fundamento, 

o que causa a perda da realidade a partir do momento em que os indivíduos concretos da 

sociedade não encontram nela própria os símbolos necessários para sua própria auto-

interpretação. A perda da realidade, por fim, geraria um novo provincianismo histórico e mais 

desordem social, completando o ciclo da revolta contra o fundamento. 



115 

 

 

Para explicar os fenômenos pneumopatológicos causados pela perda da realidade, Eric 

Voegelin usa as diversas figuras antigas e modernas como o tolo (nabal) e o “homem 

revoltado” de Camus, além de expressões como a “estupidez criminosa”, com o fim de 

demonstrar que esta é uma classificação tipológica, empírica, que apenas demonstra uma 

parcela dos aspectos existentes na perda da realidade. 

 Dessa maneira, o autor sugere que a perda da realidade não é um fenômeno esgotado, 

mas um complexo que necessariamente deve ser estudado a fim de reconstruir a realidade da 

consciência. Porém, dado que a busca dentro da tensão existencial em direção ao fundamento 

é o problema central da experiência humana, seus resultados parciais aplicam-se sobre 

diversas áreas do conhecimento, perfazendo o papel de uma filosofia ordenadora na qual se 

busca a iluminação transcendente sobre a ciência das coisas humanas (philosophia peri ta 

anthropina) baseando-se nas experiências originárias de participação. 

Por fim, as discussões desenvolvidas no presente trabalho levam a um derradeiro 

questionamento: tal qual John Stuart Mill, na análise de Eric Voegelin em “Anamnese”, pelas 

características de sua situação histórica, subestimou a semente de grandes males que estavam 

por vir, concernentes às formas de governo representativo, em face do posterior surgimento da 

estrutura da comunicação pragmática, que viria a por seu modelo à prova, pode a teorização 

política atual sofrer de um problema análogo, na medida em que, devido à sedimentação dos 

dogmas da filosofia pós-moderna, à prevalência da indústria de propósitos pragmáticos e à 

ascensão inexorável da comunicação intoxicante, emerge uma nova realidade histórica, na 

qual a perda irreparada da experiência primária da realidade é agravada pela destruição sem 

precedentes da própria linguagem e dos recursos da atividade espiritual promovida pela 

comunicação intoxicante, expondo a civilização e a democracia contemporâneas ao risco de 

seu próprio esgotamento?  

Como consequência da propagação da comunicação intoxicante, Eric Voegelin lembra 

que pode haver sérios danos à substância. E, tendo-se em conta que a comunicação 

intoxicante vem sempre unida a propósitos pragmáticos, como uma degeneração recorrente 

destes, junto a ela impõe-se a proibição de questionamento da indústria da comunicação 

pragmática, numa revolta existencial caracterizada pela negação da estrutura da consciência. 

A questão ganha importância a partir do momento em que os países apontados pelo filósofo 

como mais resilientes ao ímpeto revolucionário, como os EUA e a Europa Ocidental, 

tornaram-se o centro difusor dessa forma prejudicial de comunicação, o que atualmente se 

amplifica ainda mais com fenômenos da internet e da globalização, por exemplo. 



116 

 

 

Como resposta a esta questão, Voegelin vislumbra o reencontro existencial com a 

realidade perdida através da obra de Camus: 

 

De onde Albert Camus, cuja obra foi mencionada mais cedo, encontrou a força que 

o sustentou por décadas na tensão de sua meditação e lhe permitiu ver através da 

perversão da revolta e suplantá-la? Para Camus, essa força provém do mito: “Nous 

choisirons Ithaque, la tere fidèle, la pensée audacieuse, l’action lucide, la générosité 

de l’homme qui sait” [Escolheríamos Ítaca, a terra fiel, o pensamento audaz,  ação 

lúcida, e a generosidade do homem que conhece]. A “tolice” [Blödsinn] do tempo 

não é um lar para o homem; ele tem de escolher o lar em que ele, vivo, criará um 

novo lar na dimensão do tempo. Camus escolhe o mito: “Le monde où je suis le plus 

à l’aise: le mythe grec” [O mundo onde me sinto mais à vontade: o mito grego]. O 

curso de sua meditação é o curso de sua vida em que ele vem a ser “l’homme qui 

sait.”. Mas o que liga de volta ao fim é o começo. O “homem que sabe”, que ganha 

iluminação, é o “homem que sabe” de Parmênides, que permite a si mesmo ser 

levado à iluminação.156 
 

Para Eric Voegelin, a obra de Camus foi concebida como uma meditação dentro do 

meio do mito, empregada pelo escritor para enfrentar sua própria existência, na qual a 

realidade tornara-se hostil, fazendo do mito um lugar mais confortável. O caminho do retorno 

para a realidade é, então, seguido por uma fase de estagnação, na qual o conforto transitório 

deve ser finalmente recusado para atingir-se a felicidade: 

 

“Alors naît la joie étrange qui aide à vivre et à mourir et que nous refuserons 

désormais de renvoyer à plus tard” [Agora surge a estranha alegria que nos ajuda a 

viver e a morrer e que devemos, doravante, recusar a adiar até mais tarde]. A revolta 

é dirigida contra a presença da vida na tensão em direção ao fundamento divino; 

manifesta-se no apocalipse ideológico de utopias futuristas. Quando a alienação 

futurista da presença se aquieta, a alegria do aqui e agora da existência começa a 

agitar-se de novo; kakodaimonia [demência] dá lugar à eudaimonia [felicidade 

espiritual].157 
 

  

                                                      
156 Anamnese, pp. 482 e 483. 
157 Idem. 



117 

 

 

REFERÊNCIAS  

 

ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. Tradução: Mauro W. Barbosa. 7. ed. São 

Paulo: Perspectiva, 2011. 

 

CALVINO, Ítalo. O Visconde Partido ao Meio. São Paulo: Companhia das Letras, 1998. 

 

CARPEAUX, Otto Maria. Ensaios Reunidos. Volume I. Rio de Janeiro: UniverCidade 

Editora, Topbooks Editora, 1999. 

 

GIRARD, René. Rematar Clausewitz: além Da Guerra. Tradução: Pedro Sette-Câmara. 

São Paulo: É Realizações, 2011. 

 

HEISENBERG, Werner. A ordenação da realidade. Tradução e revisão: Marco Antônio 

Casanova e Antônio Augusto Passos Videira. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2009. 

 

HOBBES, Thomas. Leviathan. New York: Cambridge University Press, c1996, 2010. 

 

HUTCHINS, Robert Maynard. Great books of the Western World. Chicago: W. Benton: 

Encyclopaedia Britannica, 1978, c1952. 

 

MAUS, Ingeborg. O direito e a política: teoria da democracia. Coordenador e supervisor: 

Luiz Moreira; Tradução e revisão: Elisete Antoniuk e Martonio Mont’Alverne Barreto Lima. 

Belo Horizonte: Del Rey, 2009. 352 p. 

 

MEIRELES, Maria Raquel Baeta. Legitimação do poder político no Estado Moderno a 

partir dos conceitos de representação das teorias de Hans Kelsen e Eric Voegelin. 98 p. 

Orientador: Nuno Manuel Morgadinho dos Santos Coelho. 2014. Trabalho de Conclusão de 

Curso - Faculdade de Direito de Ribeirão Preto, Universidade de São Paulo, Ribeirão Preto, 

2014. 

 

SANTOS, M. F. dos. Filosofia da crise. 3. ed. São Paulo: Editora Logos, 1959. 

 

SANTOS, M. F. dos. Filosofia e cosmovisão. 2. ed. São Paulo: Editora Logos, 1955. 

 

SANTOS, M. F. dos. Invasão Vertical dos Bárbaros. São Paulo: É Realizações, 2012. 

 

SCHMITT, Carl. A crise da democracia parlamentar. Tradução: Inês Lohbauer. - São 

Paulo: Scritta, 1996. 

 

VOEGELIN, Eric. A Nova Ciência da Política. Tradução: José Viegas Filho. 2ª Edição. 

Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1982. 

 

VOEGELIN, Eric. Anamnese: da teoria da história e da política. Tradução: Elpídio Mário 

Dantas Fonseca. São Paulo: É Realizações, 2009. 

 

VOEGELIN, Eric. Bases morais necessárias à comunicação numa democracia. Resumo: 

Antônio Raimundo dos Santos. Tradução e compilações: Francisco G. Heidemann. 



118 

 

 

Comentário: Antônio Celso Mendes. Caderno de Ciências Sociais Aplicadas/PUC-PR 

Mestrado em Administração/Série Monográfica/Número 5/Abril de 2002. 

 

VOEGELIN, Eric. Hitler e os alemães. Tradução: Elpídio Mário Dantas Fonseca. São Paulo: 

É Realizações, 2007. 

 

VOEGELIN, Eric. Reflexões autobiográficas.Tradução: Maria Inês de Carvalho. São Paulo: 

É Realizações, 2007. 

 

VOEGELIN, Eric. Obras reunidas de Eric Voegelin. Vol. 12: Ensaios publicados 1966-

1985. Baton Rouge: Louisiana State University Press, 1990. [Vol. 12 Published Essays 1966-

1985, edited with an introduction by Ellis Sandoz. Vol. 12 of The Collected Works of Eric 

Voegelin. Baton Rouge, Louisiana: Louisiana State University Press, 1990. Available 

Columbia, Missouri: University of Missouri Press, 1999.] 

 


