
João Francisco Botosso 

 

 

 

 

Abordagem social da música 

e da educação musical 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2019



 2 

 



 3 

 

João Francisco Botosso 

 

 

 

 

Abordagem social da música 

e da educação musical 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao 

Departamento de Música da Escola de Comunicações 

e Artes da Universidade de São Paulo para obtenção 

do título de Licenciado em Música. 

 

Orientadora: Profa. Dra. Adriana Lopes da Cunha 

Moreira. 

 

 

 

 

São Paulo 

2019 



 4 

 

FICHA CATALOGRÁFICA 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

  



 5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 6 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

 

Gostaria de deixar, primeiramente, meu agradecimento à Profa. Dra. Adriana Lopes da 

Cunha Moreira, do Departamento de Música da ECA – USP, por ter me acolhido e orientado 

neste retorno aos estudos, encaminhando de forma decisiva e generosa esta fase final do 

curso. Também agradeço aos demais professores e funcionários do departamento que, além de 

estarem presentes em cada etapa da minha formação, foram extremamente compreensivos e 

solícitos diante dos meios que eu dispunha para cumprir as exigências. Por último, mas não 

com menos importância, agradeço à minha família repleta de músicos, meus filhos, alunos e 

aos competentes artistas e profissionais que cercam minha rotina de trabalho e que são minha 

permanente fonte de inspiração. 

 

  



 7 

 

RESUMO 

 

 

BOTOSSO, João Francisco. Abordagem social da música e da educação musical. 2019, 47p. 

Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em Música) – Departamento de Música, Escola 

de Comunicações e Artes, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2019. 

   

Resumo: Este trabalho trata da educação musical de jovens em meio aos desafios 

contemporâneos que acompanham as tendências cada vez mais globalizantes das 

manifestações artísticas. Também se refere ao aspecto diferenciado que a música adquire em 

relação a outras linguagens da arte na formação de seus aprendizes, quando toma, em algumas 

situações, posições conservadoras e resistentes aos apelos mais modernos dos padrões de 

ensino. Para dar respaldo a tais colocações, recorremos a autores que se debruçaram sobre o 

estudo da formação das identidades dos indivíduos, grupos e nações e também sobre as 

diferentes configurações que o ensino da arte e da música adquiriram com o passar do tempo 

e com as mudanças decorrentes, nas organizações sociais. A fim de reconhecer com mais 

propriedade as ligações destes processos com as novas formas de se promover contatos com a 

arte hoje, utilizamos exemplos de trajetórias específicas de alunos que, imersos nos padrões 

culturais atuais, aprimoraram seus conhecimentos musicais, seu repertório e suas habilidades 

com os instrumentos escolhidos. Tomando estes casos como referência, o trabalho contém 

exemplos que revelam caminhos a se percorrer diante do apelo dos novos modelos das 

produções artísticas divulgados pelos grandes canais da mídia, em oposição às produções 

culturais que percorrem circuitos alternativos.          

 

Palavras-chave: Educação musical. Identidade cultural. Repertório de música. Músicos 

jovens. 



 8 

 

ABSTRACT 
 

 

 

Abstract: This work deals with the musical education of young people in the midst of the 

contemporary challenges that accompany the increasingly globalizing tendencies of artistic 

manifestations. It also refers to the differentiated aspect that music acquires in relation to 

other languages of art in the formation of its apprentices, when it takes, in some situations, 

conservative positions and resistant to the most modern appeals of teaching standards. To 

support such statements, we resort to authors who have studied the formation of the identities 

of individuals, groups and nations, about the different configurations that art and music 

teaching have acquired over time and with the resulting changes in social organizations. In 

order to better recognize the links of these processes with the new ways of promoting contact 

with art today, we use examples of student-specific trajectories that, immersed in current 

cultural patterns, improved their musical knowledge, repertoire and skills in the chosen 

instruments. Taking these cases as a reference, the work contains examples that reveal ways 

to go before the appeal of new models of artistic productions disseminated by major media 

channels, as opposed to cultural productions that are established in alternative circuits. 

 

Key-words: Musical education. Cultural identity. Repertoire of music. Young musicians.  



 9 

 

SUMÁRIO 
 

 

 

 

 

Introdução p. 10 

 

Capítulo 1: Um breve panorama histórico do papel da música nas sociedades ocidentais p. 12 
 1.1 Identidade cultural p. 21 

 1.2 Culturas nacionais p. 26 
  1.2.1 Brasil p. 27 

  1.2.2 Representatividade identitária p. 28 

 1.3 Globalização p. 29 

 1.4 Desdobramentos p. 33 

 

Capítulo 2: Estudos de casos p. 38 
 2.1 Relatos dos alunos p. 38 
  2.1.1 Primeiro aluno p. 38 

  2.1.2 Segundo aluno p. 40 

  2.1.3 Terceiro aluno p. 42 

 2.2 Correlacionando os dados p. 43 

 

Conclusão p. 44 

 

Referências bibliográficas p. 47 

  



 10 

 

Introdução 

 

 

 

Este trabalho tem como objetivo principal analisar, no âmbito da educação e formação 

artística de jovens, alguns aspectos históricos e sociais que influenciaram (e continuam a 

influenciar)  as maneiras como se promovem contatos com a Arte atualmente (com foco na 

música), bem como os desejos que recaem sobre estas ações, as expectativas do aprendiz e de 

seu entorno, as visões utilitaristas que vislumbram ganhos em outras áreas, seja nas 

disciplinas clássicas escolares, nas relações sociais entre os jovens ou nos aspectos 

comportamentais que preocupam educadores e familiares, dentre outros. 

 Dentro desta “Arte” também será abordado o posicionamento muitas vezes apartado 

tomado pela música, frente a outras linguagens artísticas, seguindo por caminhos distintos na 

maneira como se produz, ensina, aprecia e divulga as manifestações artísticas atualmente.  

Para dar respaldo a este propósito inicial, serão analisados alguns momentos e 

períodos históricos onde a música adquiriu ora posições privilegiadas e ora de inferioridade 

em relação a outras manifestações, e como isto tem impacto direto no modo como se ensina e 

se aprende música hoje, na maneira como o público leigo e o próprio aprendiz concebem o 

fazer musical, nos tabus e mitos criados em torno da figura do músico, seus atributos, e em 

torno da própria linguagem.  

Num segundo momento, serão analisados aspectos mais voltados para a construção de 

identidades, as do indivíduo e seus desdobramentos no outro. Nessa direção, serão lançadas 

possíveis interferências destas construções identitárias do jovem contemporâneo em tempos 

de “encurtamento” cada vez maior de fronteiras, sejam as territoriais, nacionais, regionais, ou 

de nichos culturais, nos processos de ensino e aprendizagem da arte e da absorção de 

repertório. Esta realidade que por si só pode deixar, diante de tanta oferta, as escolhas cada 

vez mais diversificadas e também (e por isso mesmo) mais difíceis.  Somando-se a este 

cenário, teremos uma abordagem da maneira moderna segundo a qual a Indústria Cultural 

vem interferindo na construção dos modelos estéticos, de produção e de “consumo” das artes.  

Na sequência, estes elementos serão trazidos à prática, na comparação com o histórico 

de três alunos de música que construíram trajetórias distintas em alguns anos de dedicação ao 

seu instrumento musical. Apesar da notável diferença entre estes, será explicitada a 

interferência de elementos culturais comuns a estes jovens, considerando a proximidade num 



 11 

 

contexto sócio econômico, a região da cidade de São Paulo onde residem, os modelos 

semelhantes de escolas regulares que procuraram frequentar, além do fato de estarem 

submetidos e em contato com os referenciais de um mesmo professor de música.  

Seguindo a abordagem anteriormente citada, a última parte revelará como estes 

jovens, imersos nos moldes utilizados para descrever a sociedade atualmente, desenvolveram 

habilidades técnicas significativas com seus instrumentos, ampliaram seu repertório tanto na 

apreciação quanto na prática, compreenderam de forma mais ampliada a música e o fazer 

artístico, carregando hoje a música como companheira indispensável, por si mesma, sem que 

utilitariamente sirva para alcançar outro objetivo que não os ganhos que já podem ser vistos 

nos limites da própria linguagem 

 

 



 12 

 

Capítulo 1: Um breve panorama 

do papel da música nas sociedades ocidentais 

 

 

Na Renascença, época do “humanismo” e da aproximação com elementos da natureza, 

prosperou a ideia e aceitação da criança como um ser que necessita de cuidados especiais, de 

lazer, de saúde, de educação, em contrapartida à realidade medieval, que não dirigia olhares 

mais atentos à infância. O século XVI foi o momento em que o homem abandonou a ideia 

medieval de Deus como centro do Universo e se voltou para si e para o mundo 

(FONTERRADA, 2008, p. 49). Nesta procura, preocupavam-se com a formação destas 

crianças, tanto as famílias quanto autoridades da Igreja e do Estado, sendo esta inquietação 

trazida à organização das instituições de ensino. 

A música acompanhou essa tendência. Ainda que o objetivo continuasse voltado à 

formação de músicos para a igreja, as possibilidades foram ampliadas. Adaptava-se aos novos 

modos de ser da sociedade, que não deixava a formação de crianças acontecer somente na 

convivência despretensiosa com adultos. Os pequenos aprendizes de música eram abrigados 

em instituições chamadas de “conservatórios”, que na verdade eram mais semelhantes a 

“orfanatos”.  

Já na Idade Moderna, inaugurada no início do século XVII, um pensamento mais 

cartesiano, mais matemático, começou a predominar. Explicações lógicas e objetivas, 

ancoradas na ordem, no método e na reflexão, tornaram-se condição para o entendimento da 

verdade. Outra característica a citar, ainda que sem os aprofundamentos necessários para 

compreender a complexidade que este conceito atinge em diferentes épocas, é o de “imitação 

da natureza”. 

De maneira simplificada podemos colocar que, no século XVII, a natureza era 

identificada como razão e verdade. Sua imitação era a maneira de tornar mais palpável e 

agradável a verdade da razão. Dentro desta perspectiva, somente a poesia podia ser admitida 

no reino das artes. A música, que não era capaz de imitar a natureza, caracterizada por um 

simples jogo de sons, não podia ocupar função mais elevada do que a de trazer algum prazer 

aos ouvidos. A música seguiu com posição desprivilegiada, a não ser que estivesse vinculada 

à poesia, esta sim, uma forma digna de respeito. O esteta italiano Enrico Fubini considera: 

 

Para o espírito racionalista cartesiano [...], arte e sentimento não tinham autonomia, 

não cumprindo nenhuma função essencial na vida do homem. A música 



 13 

 

representava apenas as formas inferiores de sentimento e, na classificação 

hierárquica das artes, ocupava o último lugar, enquanto a poesia, antiga companheira 

desde a tragédia grega, ocupava o primeiro (FUBINI apud FONTERRADA, 2008, 

p. 50). 

 

  Na segunda metade do XVIII, a “natureza” passou a ser considerada símbolo de 

espontaneidade e expressividade. Sua imitação passa a ser associada a noções de coerência e 

verdade, estabelecendo o vínculo entre arte e realidade. Percebe-se, então, a inevitável 

comparação arte-natureza, independente da complexidade que este conceito adquire. 

Justamente esta característica da música, a de não conseguir imitar a natureza como outras 

linguagens artísticas, que anteriormente havia lhe deixado em posição de inferioridade perante 

as outras manifestações artísticas, começa, com o passar do século XVIII e chegando ao XIX, 

a colocá-la em uma posição privilegiada, de destaque.  

No pensamento iluminista, a música tinha uma função prioritariamente recreativa e 

utilitária, no sentido de o músico servir à Igreja ou à nobreza, não havendo foco em um 

conteúdo moral ou educativo. A música passa a ser considerada assemântica 

(FONTERRADA, 2008, p. 65). A chegada do Romantismo mantém este grupo de 

características, porém a observa por outro ângulo: 

 

A música é tudo o que foi afirmado, mas, justamente por ser assemântica, consegue 

transmitir o que não é possível à linguagem comum. Por esse motivo é superior a 

qualquer outro meio de comunicação. [...] Mais do que a linguagem verbal, capta a 

realidade mais profunda, a essência do mundo, pois sendo assemântica, vai além da 

linguagem comum e expressa o que as outras não conseguem: a essência do mundo, 

[...]. E quanto mais afastada de qualquer tipo de semanticidade e de compreensão 

(conceitualidade), mais completamente consegue fazer isso (FUBINI apud 

FONTERRADA, 2008, p. 66). 

 

Aos poucos, seguindo tendências semelhantes à de Fubini, a música se distanciou dos 

ideais iluministas para ganhar posições de destaque, principalmente na música instrumental.  

 Trazendo brevemente para o campo da filosofia, chegamos a Hegel, que influenciou 

com seus pensamentos basicamente duas tendências românticas de se fazer e entender música: 

a primeira que a entende como linguagem expressiva e outra que a considera forma pura. A 

diferenciação para as demais linguagens artísticas começa por sua matéria prima: o som (algo 

que já havia sido explorado em outros períodos). Ainda dentro dos ideais românticos, Hume 

afirma que há uma verdadeira ligação entre música e alma, pois ambas são da mesma 

natureza, não havendo separação entre materiais externos e ideia (cf. FONTERRADA, 2008, 

p. 71).  



 14 

 

Tal pensamento filosófico obscurece as fronteiras entre forma e conteúdo, sujeito e 

objeto. A música passa a ser considerada uma linguagem que não precisa de “tradução” para 

atingir o interior. A identidade do “eu” recolheria momentos dispersos de sua existência para 

o retorno consigo mesmo, da mesma forma que a música organizaria temporalmente toda a 

sua ação efêmera. Logo, ambos não seriam um fluxo indeterminado no tempo, o que 

encaminha para a seguinte conclusão: a tarefa da música, portanto, não seria expressar 

sentimentos, mas revelar à alma sua identidade, graças à afinidade entre sua estrutura e a da 

alma (FUBINI apud FONTERRADA, 2008, p. 72). 

Esses pensamentos de música e expressão também abrem portas para tendências de 

concepção formalista da música, marcando uma distinção entre a estética dos sentimentos e a 

estética da forma. Esta última aparece como uma reação ao ideal romântico de lirismo e 

subjetividade. O crítico musical austríaco Eduard Hanslick (1825-1904), principal defensor 

desta conduta de pesquisa, acreditava que as artes plásticas haviam conseguido chegar num 

ideal de “objeto belo” sem que isso necessitasse da interferência da aridez de sentimentos 

pessoais. Para Hanslick, somente seria possível chegar à união desses planos – o técnico e o 

estético – pela negação do conteúdo emocional e do poder representativo da música, por ele 

considerada “forma pura”. Para ele, o belo na música não se identifica com os das demais 

artes porque os materiais não são os mesmos e “as leis do belo, em qualquer parte, são 

inseparáveis das características particulares do seu material e de sua técnica” (HANSLICK 

apud FONTERRADA, 2008, p. 74). 

Na mesma linha de raciocínio são levantadas questões sobre a estrutura lógico-

gramatical da música, apontando para duas tendências: na primeira, seu conjunto de regras é 

um produto histórico e cultural, sofrendo mutações conforme o tempo. Estando situada em 

uma determinada época, também está impregnada de mortalidade. Na segunda, a música é 

fruto de uma racionalidade intrínseca e eterna, abrindo portas para análises estruturalistas da 

linguagem, que visam explicar o fenômeno numa matriz comum, ainda que as manifestações 

estejam imersas em contextos culturais diferentes e diversos. 

Hanslick seguiu uma linha de oposição a Wagner, por exemplo, que almejava o 

regresso da linguagem musical a um patamar de sintonia com as demais linguagens artísticas, 

de conexão com a poesia e de retorno ao ideal trágico, transcendendo aspectos meramente 

técnicos. Essa confluência das linguagens foi chamada por Wagner de “Obra de Arte Total”. 

Pretendia trazer ao seu povo um tipo de teatro que integrasse as linguagens, que estivesse 

intimamente ligado à cultura de seu povo.  



 15 

 

O século XIX, caminhando para o XX, assistiu e viveu grandes momentos de ebulição 

e a música transformou-se diante dos acontecimentos. Sofreu influência de revoluções 

industriais e elétricas, por exemplo, bem como de grandes pensadores, como Marx, Freud e 

Nietzsche. Apesar dos grandes movimentos e transformações coletivas, as sociedades 

ocidentais conviviam simultaneamente com as dúvidas sobre o indivíduo e sua consciência, o 

dilema entre objetividade e subjetividade.  

Em relação ao ensino musical, o fim do século XIX trouxe mudanças significativas 

nos conservatórios, que agora traziam um ensino profissionalizante em substituição ao antigo 

modelo italiano, semelhante a orfanatos. O ensino da música focou no desenvolvimento 

individual, priorizando habilidades técnicas, sistemáticas e mecanicistas. Nestes moldes, 

criou-se no Rio de Janeiro, em 1845, o Conservatório Brasileiro de Música e em São Paulo, 

em 1906, o Conservatório Dramático e Musical.  

Paralelamente à implantação de um ensino musical nos moldes citados anteriormente, 

pesquisadores tentavam descobrir bases científicas para explicar o fenômeno acústico e, mais 

do que isso, decifrar o fazer musical por esta ótica. Não era uma particularidade musical, já 

que o que se chamou de Positivismo procurava cobrir de métodos e observações científicas 

todas as ações humanas, até mesmo as éticas e estéticas.  

Hermann von Helmholtz (1821-1894), importante físico do século XIX e identificado 

com os preceitos positivistas, debruçou-se em pesquisas sobre o fenômeno acústico e como o 

aparelho auditivo se comporta na qualidade de receptor dos estímulos sonoros. 

Desconsiderando elementos inerentes à cultura do lugar, trouxe ao topo o que chamou de 

“legalidade natural”, afirmando que “quaisquer que sejam as leis estéticas e artísticas, elas não 

podem contradizer as leis naturais que governam os sons e suas relações (FONTERRADA, 

2008, p. 83)”. Evidentemente, outros pensadores seguiram em linhas de contestação a tais 

condutas, como foi o caso do musicólogo alemão Hugo Riemann (1849-1919). Para ele, a 

escuta não é apenas uma reação passiva à ação oscilatória do órgão auditivo, mas uma 

atividade altamente complexa das funções lógicas do espírito (RIEMANN apud 

FONTERRADA, 2008, p. 88). 

Poderíamos citar inúmeras outras tendências para ilustrar melhor esta breve descrição 

de períodos que contribuíram para a consolidação da atividade musical como a entendemos 

hoje: compositores, pensadores, experiências contraditórias, com mais ou menos influência 

em seu tempo. Poderíamos também ampliar as análises para um circuito que ultrapassasse 

este recorte ocidental da história, atingindo músicas de tradições distintas, até mesmo as da 

vasta e diversa cultura brasileira. No entanto, não cabem aqui aprofundamentos específicos, 



 16 

 

mas sim o que pode se extrair de elemento comum num contexto mais amplo, com reflexos 

explícitos no fazer musical atual. Para que consigamos atingir um dos objetivos iniciais deste 

trabalho, o de analisar o comportamento apartado que a música, em muitas situações, 

apresenta diante das demais linguagens artísticas, também acrescentarei a seguir, de maneira 

livre e sem menções específicas a autores, algumas outras ações ligadas às manifestações 

artísticas modernas, de grande importância, com impactos expressivos no fazer artístico 

contemporâneo:  

a) O surgimento dos registros fotográficos, que questionaram e reposicionaram 

conceituados artistas e seu ofício de retratar pessoas e situações, fazendo surgir 

uma nova linguagem, uma outra representação da realidade, um outro ofício, um 

outro olhar artístico. A técnica refinada do pintor, com poucos detentores, que 

valorizava e remunerava a distinção que cada artista ganhava, dada sua capacidade 

de registrar com fidelidade uma determinada “cena”, foi substituída por um 

imediato “clic”, das mãos de alguém que nem precisava acumular ou compartilhar 

visões artísticas em sua complexidade. 

b) O surgimento do cinema, inicialmente trazido em animações de poucos segundos, 

e que levaram ao deslumbre populações inteiras que assistiam hipnotizadas às 

fotos que ganhavam movimento. Esta invenção não só reposicionou o mundo da 

fotografia, mas também o do teatro, do drama, do ator, do músico, e todo o ramo 

de funções agregadas que surgiram para respaldar a produção e distribuição destes 

novos formatos. 

c) O surgimento dos registros fonográficos, que aos poucos começaram a trazer aos 

lares e instituições as gravações, tornando a música algo um tanto menos efêmera, 

tal como o ato de assistir a um concerto. Recolocou também o papel do intérprete, 

do indivíduo que almejava tocar um instrumento, integrar um conjunto, comprar 

uma partitura, estudar uma nova peça. Começou também a trazer novos 

referenciais de concepção e de interpretação, não mais restrito ao canal do mestre 

para o discípulo. As referências se tornam mais amplas, mais compartilhadas.  

d) Mais tarde, com o surgimento dos computadores e da Web atingiu-se um novo 

estágio neste processo, visto que atualmente é possível não somente ouvir como 

assistir aos vídeos de intérpretes consagrados e também de pessoas que, por livre e 

espontânea vontade, dividem suas práticas, maneiras inovadoras de tocar, 

curiosidades, resoluções de problemas técnicos e outros.   



 17 

 

e) E por último, em consonância com todos os anteriores, o aprimoramento da 

imprensa, da comunicação, dos meios de comunicação, do comércio, da “venda” 

de tudo que se pode consumir em novas produções artísticas e comportamentos 

derivados dela. Este último ponto estará mais aprofundado na sequência, visto que 

é tópico indispensável na discussão sobre a construção de identidades de um povo, 

de um grupo ou indivíduo.   

 

A conclusão parcial que se pode tirar, ainda que ancorada somente nestes aspectos 

históricos e sociais mencionados até o momento, é que estes dão conta de compreender boa 

parte da distinção observada na atividade musical em relação ao amplo campo das demais 

manifestações artísticas de hoje. Evidentemente, adotamos uma visão que generaliza, e que 

faz isso sabendo que os ambientes não se comportam de maneira uniforme. Mas utilizamos 

este meio para compreender um comportamento facilmente observável: quem frequenta 

ambientes artísticos institucionais, sejam escolas, centros de artes, de exposições, salas de 

concerto, museus e outros, sabe que é muito comum encontrar comportamentos mais 

conservadores entre músicos do que entre artistas de outras linguagens. Há, em grande parte 

dos casos, uma tendência a posicionamentos mais progressistas e experimentais nas outras 

linguagens, e o músico, em geral, tende a permanecer um tanto mais confinado em seu ego e 

em aspectos técnicos estritamente relacionados à sua função.  

Mesmo diante dos diferentes desdobramentos que isso ganha nos mais variados 

ambientes, ficaremos mais centrados nos locais de ensino da arte para jovens, na direção 

anteriormente proposta, na relação do mestre com o aluno. A intenção é lançar hipóteses para 

este comportamento diferenciado, baseadas no que já foi explicitado, para que possamos 

atingir a realidade dos alunos que serão citados como exemplo, com o intuito de se identificar 

problemas e transpor desafios.  

Percebe-se que elementos trazidos de diferentes épocas, conceituados de maneiras 

muitas vezes em linha de oposição - o som como “matéria prima”, a incapacidade musical de 

imitar a natureza, o ideário de ser a linguagem que mais fala ao interior do indivíduo, ou a que 

mais se distancia de uma gramática palpável etc. – acabaram por mover a música para um 

lugar de destaque, seja por superioridade ou por inferioridade.  

No ambiente escolar, é comum encontrar professores das mais variadas áreas artísticas 

que trabalham na aproximação do aluno com sua linguagem, que soltam as amarras para a 

experimentação, que propõem exercícios e vivências nos quais a bagagem que o aluno traz 

também é repertório, que fazem o jovens se sentirem aptos a criar, ainda que conscientemente 



 18 

 

saibam que existem elementos a serem aperfeiçoados. Muitas vezes, na direção oposta, há 

professores de música que sacralizam os instrumentos musicais, ritualizam e tornam 

inacessíveis performances soltas e desprendidas do código, que colocam a teoria e a gramática 

musical como pré-requisito para qualquer ação prática. 

Ainda que os métodos desde os anos 60 tenham se renovado, que hoje tenhamos à 

disposição inúmeros modelos de práticas inovadoras, com resultados positivos e comprovados 

em inúmeras situações, muitos músicos ainda se apegam a modelos conservadores e 

tradicionais, muitas vezes em memória de seus antigos mestres. Com tamanha oferta atual, 

com tantos ouvidos abertos, em plena formação, sedentos por descobrir novos gêneros 

musicais, com tantos shows, concertos, vídeos, clips, podemos imaginar que o aluno nos 

chega desprovido de conhecimento e que temos que com estes novatos partir do zero? 

Vimos que os conservatórios que surgiram no final do século XIX e no XX eram 

muito centrados em aspectos tecnicistas. Correntes de pensamento contemporâneas à criação 

destas instituições, principalmente ligadas ao positivismo, queriam encontrar, como para 

todas as áreas, explicações científicas para os fenômenos sonoros e musicais, bem como os 

estéticos e de apreciação. A separação da música do cotidiano e da cultura das pessoas – sem 

que isso pudesse ser traduzido em elementos palpáveis, dada a natureza da atividade, que 

priorizava o virtuosismo e o refinamento técnico – colocou a figura do músico 

(principalmente o instrumentista) num pedestal aparentemente inacessível. A citação a seguir, 

do ensaísta brasileiro José Miguel Wisnik (n. 1948), exemplifica este discurso que torna quase 

místicos os elementos que compõem a música: 

 
O som [...] é o elo comunicante do mundo material com o mundo espiritual e 

invisível. [...] os sons organizados nos informam sobre a estrutura oculta da matéria 

no que ela tem de animado. (Não há como negar que há nisso um modo de 

conhecimento e de sondagem de camadas sutis da realidade). Assim, os 

instrumentos musicais são vistos como objetos mágicos, fetichizados, tratados como 

talismãs, e a música é tratada com o maior cuidado (não se pode tocar qualquer 

música a qualquer hora e de qualquer jeito) (WISNIK, 1989, p. 28). 

 

Voltando ao ambiente escolar, outra curiosidade surge quando levantamos os estilos e 

padrões estéticos abordados no ensino das diferentes linguagens das artes. Constatamos, 

muitas vezes, que a linguagem moderna musical, aquela que estudamos ao reconhecer na 

história da música que os moldes tonais estavam exaustivamente explorados, quase nunca é 

trazida para o aluno. Encontram-se facilmente professores de artes visuais encorajando seus 

alunos a produzirem trabalhos menos figurativos, mais abstratos, inspirando-se em artistas 

modernistas. No teatro vemos montagens que trazem elementos também contemporâneos, que 



 19 

 

rompem as fronteiras entre palco e plateia, fazem releituras atuais de textos antigos, 

experimentam, criam novas formas e as apresentam em criações coletivas e improvisações. 

Na dança, utilizam exploração livre de movimentos, um maior conhecimento do corpo e suas 

possibilidades em junções baseadas em gestos menos tradicionais. Não é preciso citar mais 

exemplos para concluir que, na música, os movimentos de vanguarda são mais restritos dentro 

da escola, e arriscaria dizer que fora de seus muros também. Sofrem resistência dos alunos, 

dos professores e de quem mais desejarem tornar espectador. Fica parecendo que a música 

“adormeceu” tentando ser proposta de organização do caos sonoro, com suas regras e códigos 

específicos. Que o caos sonoro da Revolução Industrial, por exemplo, nunca atingiu a 

linguagem, que experiências para além da tonalidade nunca foram feitas, e nunca serão 

aceitas. Podemos ilustrar com a passagem a seguir esta linha que percebe a música como 

“purificação” e contato direto com o eu interior. O “mar” da citação aparece para simbolizar o 

“ruído branco”, a sobreposição desordenada de diversas frequências sonoras:  

 

Ao fazer música, as culturas trabalharão nessa faixa em que o som e o ruído se 

opõem e se misturam. Descreve-se a música originariamente como a própria 

extração do som ordenado e periódico do meio turbulento dos ruídos. Cantar em 

conjunto, achar os intervalos musicais que falem como linguagem, afinar as vozes 

significa entrar em acordo profundo e não visível sobre a intimidade da matéria, 

produzindo ritualmente, contra todo o ruído do mundo, um som constante (um único 

som musical afinado diminui o grau de incerteza do universo, porque insemina nele 

um princípio de ordem). [...] Essa afinação do pulso e da altura definida soa como 

metáfora subliminar do salto biológico em que a vida sai do mar (WISNIK, 1989, p. 

27) 

 

Recorrendo novamente aos pensamentos de Hanslick, o “objeto belo” das outras 

linguagens artísticas se definia isento de carga sentimental. Faltava para a música, por ele 

considerado “forma pura” chegar nisso pela negação do conteúdo emocional e do poder 

representativo. Lançamos a partir daí a hipótese de que toda essa busca se estagnou no fim do 

período Romântico, sem os ouvidos “comuns” assimilarem de fato uma música que tendia a 

se aproximar do ruído, a retornar ou compactuar com o caos. A concepção artística apartada e 

diferenciada da música em relação às outras áreas, que seguiu por longos períodos, com 

conservatórios em moldes tradicionais, não foi capaz de absorver esta tendência a ponto de 

criar movimentos em número realmente expressivo, que aproximassem um público maior, 

que não deixassem a interpretação a cargo somente dos seletos artistas eruditos.  

Sabe-se que a arte dos eruditos, desde a época dos mecenas, que passaram a patrocinar 

artistas para produzirem e viverem disso, servia para dar destaque, para ser elevada em 

comparação àquilo que podia ser feito por um cidadão comum. O destaque para uma 



 20 

 

burguesia em ascensão que desejava assim ser percebida pelo entorno. A música foi em busca 

de um virtuosismo cada vez maior, cada vez mais certa de suas particularidades, com o 

músico cada vez mais centrado em si mesmo, “falando sua própria língua”, e tocando somente 

para quem fosse capaz de entendê-la.  

Cabe então outra observação: o fato da música ser praticamente a única linguagem 

artística dentro da escola que faz distinção ou luta constantemente contra preconceito em 

torno da divisão - erudito e popular. Naturalmente, professores de literatura, ou mesmo de 

artes visuais, fazem distinção entre produções representativas da norma culta ou regionais, 

entre pintores renomados e artesãos. Mas esta polarização mais definida parece terreno mais 

propício para músicos. Os solos parecem bem menos permeáveis para dissolver estas 

diferenças. 

Muitos autores modernos se propuseram a estudar e entender o fenômeno acústico por 

outro ângulo. O educador musical Murray Schafer (1933), por exemplo, trouxe o conceito de 

“paisagem sonora” e é extremamente bem-vindo trabalhar com os alunos a escuta do entorno, 

a percepção de tudo aquilo que inevitavelmente atravessa nossos ouvidos sem que muitas 

vezes nos atentemos para isso. Não seria esta uma forma de aproximar o aluno, trazendo o 

cotidiano para a experiência musical, como costumam propor as demais linguagens artísticas? 

Todas as linguagens, então, poderiam repertoriar por aquilo a que se tem acesso imediato.  

Mas o que se observa rotineiramente, mesmo quando se leva à frente trabalhos 

alternativos como o citado acima, é que fica latente um desejo nos alunos, e muitas vezes no 

próprio professor de, num futuro bem próximo, fazer música convencional, tonal, com 

instrumentos convencionais. Há padrões muito arraigados neste sentido, e nisso se encaixa 

uma série de apontamentos que estarão descritos na próxima parte, em que entram em questão 

a construção da identidade e os padrões de arte ofertados pela Indústria Cultural. Mas ainda 

sem entrar nestes méritos, retornando aos desejos em torno da música convencional, surge no 

professor adepto de moldes mais tradicionais de ensino a ideia de que o aluno precisa, 

primeiramente, conhecer a linguagem, seus mecanismos, como pré-requisitos para qualquer 

outra ação mais prática. Então, lança mão da teoria musical para que o aluno saiba como 

“falar esta língua”. Os registros escritos, a organização das notas, escalas e acordes surgem 

para tentar estruturar e explicar como se faz a música.  

Cabe, então, uma comparação: seguindo as ideias do linguista Marcos Bagno, uma 

gramática surge para normatizar uma determinada língua, falada por um determinado povo ou 

nação, e está em constante transformação e renovação. A partir do momento em que não 

houver mais falantes de uma determinada língua, a mesma estará morta. Dicionários e regras 



 21 

 

para quem nunca ouviu e aprendeu tal idioma não farão sentido algum. A língua está viva 

para quem fala e transfere para as próximas gerações o seu propósito. Para reforçar esta ideia 

cito Marcos Bagno: 

As gramáticas foram escritas precisamente para descrever e fixar como “regras” e 

“padrões” as manifestações linguísticas usadas espontaneamente pelos escritores 

considerados dignos de admiração, modelos a ser imitados. Ou seja, a gramática 

normativa é decorrente da língua, é subordinada a ela, depende dela. Como a 

gramática, porém, passou a ser um instrumento de poder e de controle social, de 

exclusão cultural, surgiu essa concepção de que os falantes e escritores da língua é 

que precisam da gramática, como se ela fosse uma espécie de fonte mística invisível 

da qual emana a língua “bonita”, “correta” e “pura” (BAGNO, 2015, p. 94). 

  

Nesta analogia com o idioma de um povo, digo que não faz sentido aprender um 

conjunto de regras sobre música sem que se tenha experimentado na prática algo sobre ela, 

para além de exercícios de apreciação. É muito comum no ensino tradicional de música que 

crianças sejam submetidas aos conceitos teóricos para que ganhem “autorização” para tocar 

um instrumento. Uma criança se alfabetiza falando fluentemente sua língua materna, que 

absorveu por exposição e em ação em torno dela. Assimila a escrita relacionando símbolos às 

sentenças que já sabe construir, com sentido gramatical inclusive, que apenas não foi 

formalizado. De maneira análoga, os registros e conceitos musicais deveriam surgir à medida 

que pudessem estabelecer relação direta e coerente com as experiências práticas junto ao som 

e ao tempo, às texturas e densidades, às articulações e dinâmicas, aos direcionamentos e 

agógicas musicais.   

 

 

1.1 Identidade cultural 

 

Esta parte do trabalho trará referenciais e épocas semelhantes às visitadas 

anteriormente, onde foi feita uma abordagem histórica que auxilia na compreensão, seguindo 

o foco desta pesquisa, de como a linguagem das artes (e a música, mais precisamente) 

consolidou suas práticas, dentro e fora das instituições de ensino. No entanto, esta parte estará 

mais voltada para a construção de identidades, seja aquela buscada por um indivíduo, seja 

aquela que quer ser percebida em grupo, aquela que quer se afirmar, que sofre com o 

preconceito. Diante desta análise, será possível não somente relacioná-la com o que já foi 

exposto na parte anterior como também entender mais a fundo as implicações que este tema 

traz na relação dos jovens com o fazer musical, suas escolhas, sua formação e ampliação de 

seu repertório.   



 22 

 

A seguir, em consonância com os pensamentos do teórico social Stuart Hall (1932-

2014), teremos novamente um apanhado histórico que parte da Renascença e, chegando à 

atualidade, defende a ideia de que as identidades modernas estão cada vez mais em trânsito, 

mais complexas, instáveis. Chega a parecer contraditório o fato das identidades, estando elas 

cada vez mais sujeitas a elementos globalizantes, não estarem seguindo apenas uma lógica, 

simplista e unidirecional, mas estarem adquirindo traços mais homogêneos, mais unificados, 

menos diversos. Em algumas situações, as identidades são “pulverizadas”, não seguindo 

necessariamente os domínios e a hegemonia global.  

Teóricos defensores das identidades em colapso no fim do século XX utilizam, de 

maneira frequente, o argumento de que isso vem acontecendo basicamente pela fragmentação 

da paisagem cultural, que no passado fornecia bases mais sólidas para a localização do 

indivíduo na sociedade.  

Para contextualizar brevemente o caminho histórico, pode-se separar três concepções 

de identidade que percorrem os períodos (HALL, 2011, p. 10): na primeira, temos o sujeito do 

Iluminismo, centrado no “eu”, unificado, dotado de capacidades de razão, de consciência e de 

ação. Este “núcleo interior” se formava a partir do nascimento e permanecia com o sujeito, 

contínuo e idêntico ao longo de sua existência, sem transformações causadas por ações 

externas.  

A segunda concepção é a do sujeito sociológico, que reconhece a formação do 

indivíduo a partir da interação com o outro, na vida em sociedade, relacionando o mundo 

público ao particular, cobrindo os espaços entre exterior e interior. O sujeito não nasce 

detentor de uma série de características e sim constrói sua identidade a partir do contato. A 

identidade, neste caso, “costura” o sujeito à estrutura. 

Por fim, temos o sujeito pós-moderno, que não tem uma identidade fixa, podendo se 

identificar com várias, até mesmo contraditórias ou incompletas. O indivíduo assume 

identidades diferentes, que não estão ao redor de um “eu” coerente, absorvendo as constantes 

mudanças na paisagem cultural que o cerca. Ainda assim, é possível que o sujeito se perceba 

como unificado, de acordo com esta “fantasia” da completude vista pela psicanálise, que 

reaparecerá em outros pontos desta exposição. Esta última concepção de identidade ganhará 

mais aprofundamentos visto que é nesta que se dará a relação mais direta com a proposta 

deste trabalho, de analisar o impacto desta condição no fazer musical.  

Conforme argumenta o teórico político argentino Ernesto Laclau (apud HALL, 2011, 

p. 14), estas sociedades da modernidade tardia “são atravessadas por diferentes divisões e 

antagonismos sociais que produzem uma variedade de diferentes posições de sujeito – isto é, 



 23 

 

identidades – para os indivíduos. Se tais sociedades não se desintegram totalmente não é 

porque elas são unificadas, mas porque seus elementos e identidades podem, sob certas 

circunstâncias, ser conjuntamente articulados. Mas essa articulação é sempre parcial: a 

estrutura da identidade permanece aberta”. 

As sociedades tradicionais veneram o passado e os símbolos, pois eles perpetuavam a 

experiência de gerações. Na modernidade, as práticas são constantemente examinadas e 

reformadas. Para colaborar com este ponto de vista, Stuart Hall cita Karl Marx: 

 

é o permanente revolucionar da produção, o abalar ininterrupto de todas as 

condições sociais, a incerteza e o movimento eternos... Todas as relações fixas e 

congeladas [...] são dissolvidas, todas as relações recém-formadas envelhecem antes 

mesmo de poderem ossificar-se. Tudo que é sólido se desmancha no ar (MARX 

apud HALL, 2011, p. 12). 

 

 Ainda segundo Hall (2011, p. 18), o colapso da ordem social, econômica e religiosa 

medieval também trouxe novas noções de individualidade. O nascimento do “indivíduo 

soberano”, entre o Humanismo renascentista do século XVI e o Iluminismo do século XVIII, 

representou uma ruptura com o passado. Alguns argumentam que ele foi o motor que colocou 

em movimento todo o sistema social da modernidade. No movimento contra o feudalismo, o 

homem se viu buscando um novo lugar, contra a rigidez de uma sociedade rigorosamente 

hierárquica. O Protestantismo também buscou um novo lugar do homem na relação direta 

com Deus, com mais independência das relações mediadas pela Igreja.  

Este comportamento mais individualista ganhou mais corpo com a chegada das 

tendências cartesianas, representada principalmente por Descartes, que trouxe o domínio do 

sujeito pensante e consciente, no centro do conhecimento. Sua proposta baseada no dualismo 

“mente” e “matéria” é retratada na conhecida expressão: “Penso, logo existo”. 

Comportamentos e categorias mais coletivos eram derivados também deste pensamento 

cartesiano, do indivíduo como a entidade maior. No pensamento liberal, o comércio, por 

exemplo, passou a ser visto como indivíduos separados, com suas propriedades, que decidiam 

em algum momento entrar em relação econômica ou comercial com outrem.  

Ainda era possível no século XVIII imaginar processos centrados no indivíduo 

“sujeito da razão”. Mas, à medida que as sociedades se tornaram mais complexas, foram 

obrigadas a adquirir uma nova forma, mais coletiva. Após um processo de forte 

industrialização, surge uma maior estrutura do Estado para organizar a vida do cidadão da 

nova ordem capitalista. O sujeito individual tornou-se enredado na burocracia e administração 

deste Estado. As novas ciências sociais, então, passaram a se preocupar com o “eu” dentro da 



 24 

 

sociedade. Este “eu” era visto pela biologia darwiniana como um humano biologizado - a 

razão tinha sua base na natureza e a mente, no desenvolvimento físico do cérebro.  

Percebe-se como os movimentos são mais complexos do que as descrições podem 

contemplar. Uma tendência mais individualista pode conviver simultaneamente com outra de 

ordem mais coletiva, ou que traz o olhar crítico a tal realidade. Sendo assim, na Modernidade, 

o indivíduo soberano permaneceu como figura central do discurso e os preceitos cartesianos 

foram institucionalizados na divisão das ciências sociais entre a psicologia, e seu estudo dos 

processos mentais do indivíduo, e as outras disciplinas. Já a sociologia veio oferecer a crítica 

ao “individualismo racional” do sujeito cartesiano e o estudo sobre a maneira como o conflito 

entre os diferentes papéis sociais são negociados. Os artistas e intelectuais do Modernismo, 

também com olhar crítico, procuraram retratar a figura do indivíduo isolado, exilado ou 

alienado frente à multidão anônima e impessoal da metrópole.  

Esta desconstrução do sujeito cartesiano na modernidade tardia (da segunda metade do 

século XX) pode ser observada em algumas teorias que exerceram grande influência nesta 

época (HALL, 2011, p. 22). A primeira vem do pensamento Marxista, reinterpretado na 

década de 1960, que afirma que o sujeito não pode ser autor de sua própria história, visto que 

só pode agir sobre condições deixadas por outros, a partir e limitados aos meios que lhe foram 

dados. Com isso, Marx deslocou dois princípios básicos da filosofia moderna: primeiro, que 

há uma essência universal de homem e, segundo, que essa essência é o atributo de “cada 

indivíduo singular”, o qual é seu sujeito real.  

A segunda, que arrasa com os conceitos de sujeito com identidade fixa e unificada – 

como no “penso, logo existo” – veio com Sigmund Freud (1856-1939), na afirmativa de que 

somos formados com base em processos psíquicos do inconsciente e que isso se dá na relação 

com o outro. A identidade é algo formado, e não inato. Embora o sujeito seja sempre partido 

ou dividido, o indivíduo percebe-se como pleno e resolvido. A identidade surge da falta de 

inteireza que busca ser preenchida pelo que imaginamos ser no olhar do outro.  

A terceira chegou com o linguista Ferdinand de Saussure (1857-1913), nas 

considerações a respeito de não sermos autores daquilo que expressamos por meio da língua 

que falamos. Ela nos chega repleta de diferentes significados, imersos numa cultura, e em 

trânsito. Falar uma língua é ativar a imensa gama de representações que já está embutida em 

seu sistema e cultura. As palavras não têm significados fixos e relação direta com objetos ou 

eventos fora da língua. Se relacionam com outras palavras da língua por relações de 

similaridade ou diferença. O significado é instável: procura o fechamento, a identidade, mas é 

constantemente desestabilizado pela diferença. Nesta comparação, a identidade do indivíduo 



 25 

 

está estruturada como a língua, pois sempre serão frustradas as expectativas de se criar 

mundos fixos e estáveis.  

A quarta teoria é a do filósofo Michel Foucault (1926-1984), destacada pelo que 

chamou de “poder disciplinar”, que consiste na revelação de um novo poder que surge para 

regular e vigiar a vida do indivíduo, de seu corpo e de populações inteiras. Por meio de 

instituições que governam a sociedade e o cidadão – quartéis, oficinas, hospitais, prisões, 

clínicas – a ideia é manter todas as atividades, o trabalho, infelicidades, prazeres, saúde física, 

moral, vida familiar, tudo o mais, sob estrito controle e disciplina. Com base em regimes 

administrativos, conhecimentos profissionais e de ciências sociais, enfim, conseguir produzir 

“um ser humano que possa ser tratado como um corpo dócil”. Interessante perceber que em 

sua teoria de constituição deste novo poder, com olhar para as massas em instituições de trato 

coletivo, Foucault atenta para a necessidade do controle individual: 

 
Através da vigilância, da observação constante, todas aquelas pessoas sujeitas ao 

controle são individualizadas. [...] Um imenso e meticuloso aparato documentário 

torna-se um componente essencial do crescimento do poder [...]. Essa acumulação 

de documentação individual num ordenamento sistemático torna possível a medição 

de fenômenos globais, a descrição de grupos, a caracterização de fatos coletivos, o 

cálculo de distância entre os indivíduos, sua distribuição numa dada população 

(FOUCAULT apud HALL, 2011, p. 27). 

  

Esta quinta e última, apesar de não configurar propriamente uma teoria, também se faz 

fundamental. Analisa o impacto do feminismo, que emergiu na década de 1960, juntamente 

com outros movimentos, como as revoltas estudantis, os movimentos contraculturais e 

antibelicistas, as lutas pelos direitos civis, os movimentos revolucionários do “terceiro 

mundo”, dentre outros. Cada movimento apelava para a identidade social de seus 

sustentadores, nascendo assim a “política de identidade”. Destaca-se aqui o feminismo por 

sua relação de oposição ao sujeito cartesiano e sociológico, pelo questionamento entre 

“dentro” e “fora”, “privado” e “público”, por meio do slogan: “o pessoal é político”. Por meio 

de reivindicações semelhantes pode-se observar o novo fenômeno da politização da 

subjetividade. Abriu-se na política aspectos completamente novos da vida social (família, 

sexualidade, divisão do trabalho, etc.), que antes não eram desta esfera (HALL, 2011, p. 27). 

 Viu-se até o momento, nestes primeiros apontamentos sobre a construção das 

identidades, um apanhado de diferentes épocas, acontecimentos e um conjunto de influentes 

intelectuais que contribuíram, ao longo do tempo, para que os indivíduos e as sociedades se 

percebessem de diferentes formas; do sujeito que nasce com uma identidade fixa, passando 

pelo que se percebe em construção junto ao entorno, atingindo o “sujeito cartesiano”, e 



 26 

 

culminando na fragmentação e em novas percepções identitárias, com a introdução de 

elementos mais subjetivos da vida particular no campo de ação política. Vale lembrar que, 

num assunto amplo e complexo como este, as escolhas apresentadas até o momento são 

apenas um recorte que facilita a compreensão. Não há fronteiras tão definidas entre as 

maneiras citadas de se reconhecer o sujeito na sociedade nem somente estes autores e 

inclinações compartilhadas, visto que estes mesmos foram contestados em seu tempo, e 

também posteriormente, por correntes divergentes.  

 

 

1.2 Culturas nacionais 

 

Na parte anterior foi possível reconhecer as mudanças conceituais de sujeito e 

sociedade que se seguiram na modernidade tardia e na pós-modernidade. A sequência 

mostrará como este sujeito “fragmentado” se articula numa das principais fontes de 

construção de identidade, desde seu nascimento: a identidade nacional. Esta identidade não é 

algo com o qual nascemos, mas se cria e se recria no interior da própria representação (Hall, 

2011, p. 29). Apesar de não estar geneticamente “impressa” em nós, a reconhecemos como 

nossa parte integrante, trazendo um sentido de pertencimento, como nos mostra o esteta inglês 

Roger Scruton: 

 

A condição de homem [sic] exige que o indivíduo, embora exista e aja como um ser 

autônomo, faça isso somente porque ele pode primeiramente identificar a si mesmo 

como algo amplo – como um membro de uma sociedade, grupo, classe, estado ou 

nação, de algum arranjo, ao qual ele pode até não dar um nome, mas que ele 

reconhece instintivamente como seu lar. (SCRUTON apud HALL, 2011, p. 29)  

  

As pessoas não são apenas cidadãs de uma determinada nação, elas compartilham de 

uma ideia comum, tal como representada em sua cultura. O que num passado era atribuído 

exclusivamente a tribos, povos, grupos religiosos e outros foi transferido nas sociedades 

ocidentais para essa cultura nacional. Isso contribui para a formação de padrões, como a 

língua, sistemas educacionais mais unificados e uma tendência cultural mais homogênea. Este 

conjunto acabou se tornando uma peça chave da industrialização e dispositivo da 

modernidade. Porém, uma cultura nacional não se faz apenas com instituições, mas também 

com símbolos e representações. Nação é um “discurso” que produz sentido e, ao produzir 

sentido, produz também identidades.  



 27 

 

 Sendo a nação, neste sentido, uma “comunidade imaginada” se constrói a partir de 

narrativas do passado, que retratam na literatura, na mídia, na cultura popular os feitos que 

nasceram antes e atravessarão toda uma existência. Apoia-se na tradição, herança e 

continuidade, vendo a cultura presente como o florescimento de uma longa evolução.  

Busca-se sempre um tempo “mítico” e remoto, que não condiz muitas vezes com o 

tempo real, parecendo sempre mais distante. As tradições inventadas tornam o caos da 

história mais inteligíveis, transformando a desordem em “comunidade”. Se equilibra entre a 

tentação por retornar a glórias passadas e o impulso por avançar em direção à modernidade 

(Hall, 2011, p. 33) Há um constante retorno à preocupação de purificação, de expulsar os 

“outros” que ameaçam suas identidades, preparando-se numa marcha para a frente. 

Este processo não se dá uniformemente e não é homogêneo nem mesmo dentro das 

próprias nações. Inúmeros países do continente africano, por exemplo, se viram “divididos” e 

separados de maneira forçada por um processo de colonização que estabeleceu fronteiras 

territoriais onde as comunidades locais não viam divisão cultural. Em outros casos, definiram 

como integrantes da mesma nação povos de origens completamente distintas, incapazes de 

estabelecer uma unidade entre si. 

 

1.2.1 Brasil 

 

No Brasil, por exemplo, é muito tardio o reconhecimento de si próprio como nação, de 

elementos culturais a serem compartilhados desta forma, sendo esse um dos motivos atuais de 

tantos preconceitos, segmentação e segregação, seja em aspectos étnicos, culturais, regionais e 

outros, considerando um país tão extenso territorialmente quanto diverso.  

Segundo o antropólogo Darcy Ribeiro (1922-1997), isso se deu pelo processo de 

colonização português, que não tinha o propósito de “transplantar” os moldes da colônia para 

outro lado do oceano, edificando vilas e povoados em seus padrões culturais, como fizeram os 

ingleses.  

Nações há no Novo Mundo – Estados Unidos, Canadá, Austrália – que são meros 

transplantes da Europa para amplos espaços de além-mar. Não apresentam novidade 

alguma neste mundo. São excedentes que não cabiam mais no Velho Mundo e aqui 

vieram repetir a Europa, reconstituindo suas paisagens natais para viverem aqui com 

mais folga e liberdade, sentindo-se em casa (RIBEIRO, 2006, p. 410). 

 

Os portugueses que desembarcaram em 1500 em terras brasileiras se aliaram e se 

miscigenaram com os habitantes locais a fim de empreenderem um grande esforço de 

expansão e exploração territorial.  Este brasileiro, que nascia de uma “união” entre pessoas de 



 28 

 

origens distintas, fosse português, indígena, ou vindo da África, era “ninguém”. Nasce, nas 

palavras de Darcy Ribeiro, o conceito de “ninguendade”.   

 

Nós, brasileiros, nesse quadro, somos um povo em ser, impedido de sê-lo. Um povo 

mestiço na carne e no espírito, já que aqui a mestiçagem jamais foi crime ou pecado. 

Nela fomos feitos e ainda continuamos nos fazendo. Essa massa de nativos oriundos 

da mestiçagem viveu por séculos sem consciência de si, afundada na ninguendade. 

Assim foi até se definir como uma nova identidade étnico-nacional, a de brasileiros. 

Um povo, até hoje, em ser, na dura busca de seu destino (RIBEIRO, 2006, p. 410). 

 

Trazendo, neste apanhado sobre a construção de identidades, o primeiro paralelo 

musical, dizemos que este reconhecimento tardio do “ser brasileiro” tem reflexos atuais 

explícitos. Quando o Brasil “independente”, pós Abolição, começa a ter que caminhar na 

verdadeira emancipação, caminha em conflito consigo mesmo, negando e afirmando 

diferentes vertentes formadoras da diversidade cultural que reconhecemos hoje. No século 

XIX, no Rio de Janeiro, por exemplo, era muito comum encontrar uma elite almejando para si 

os “bons costumes europeus”, incluindo a música, eliminando qualquer interferência da raiz 

negra que ali, bem próxima, habitava os morros e os casarões no centro da cidade. Esta 

população negra vinda em grande parte do nordeste após a abolição, vivia marginalizada, 

gestando, de maneira híbrida, gêneros musicais particulares que somente muito mais tarde 

foram reconhecidos e explorados como genuinamente brasileiros. Mas a história da música 

brasileira não para por aí, pois ganha novos contornos e influências com a grande massa 

imigratória do fim do século XIX. Mais tarde, num fenômeno globalizante que atinge 

praticamente todo o mundo, recebe novamente uma corrente que dita novos padrões e estilos, 

considerando também o grande poder da Indústria Cultural internacional. 

 

1.2.2 Representatividade identitária 

 

Voltemos um pouco à discussão das identidades nacionais. Diante do que já foi 

exposto, vale a consideração de que as nações buscam elementos para unir seus membros e 

suas diferenças numa identidade que as represente. Recorrendo aos pensamentos do filósofo 

Ernest Renan (1923-1992), Stuart Hall (2011, p. 34) traz a ideia de que três coisas são 

fundamentais para a constituição espiritual de uma nação: “a posse em comum de um rico 

legado de memórias, o desejo de viver em conjunto e a vontade de perpetuar, de uma forma 

indivisiva, a herança que recebeu”. Juntas formam a base conceitual que constitui uma 

identidade nacional: memória, desejo e herança.  



 29 

 

Uma identidade nacional procura unificar elementos distintos de seus membros, seja 

de classe, gênero ou raça. A maioria das nações, em busca deste fim, foram “unificadas” pela 

supressão forçada das diferenças culturais em um longo processo de conquista, que 

massacraram e subjugaram culturas. Mas estes começos violentos têm que ser “esquecidos”. 

As nações, então submetidas a uma estrutura de poder cultural, procuram, no interior de 

diferenças étnicas, de gênero e classes sociais, trazer o sentimento de pertencimento a uma 

“única família”. A ideia de nação também não considera com peso de igualdade a participação 

de diferentes grupos, pois alguns predominam sobre outros. Novamente, como nas fantasias 

do “eu inteiro” da psicanálise lacaniana, as identidades nacionais seguem representadas como 

unificadas, numa falsa sensação de completude (HALL, 2011, p. 36).  

Tenta-se unificar também a “raça”, em contraponto à formação da maioria das nações, 

que têm povos híbridos, considerando seu processo de formação. Justificar as diferenças pelo 

biológico, último refúgio das ideologias racistas, é tarefa complicada, pois grandes variações 

genéticas são visíveis em povos teoricamente da mesma origem, por vezes maiores do que 

entre uma “raça” e outra. Então, a “raça” é uma categoria discursiva e não uma categoria 

biológica (HALL, 2011, p. 37). Acaba se definindo por padrões não específicos, como 

características físicas (cor da pele, textura do cabelo, características corporais) na intenção de 

diferenciar um grupo do outro. 

Seu caráter não científico não abala, no entanto, os efeitos destas questões na vida em 

sociedade. De acordo com o historiador britânico Paul Golroy (1956), as ideias de raça de 

períodos de ideologias extremas de discurso nacionalista, como no fascismo, têm sido 

substituídas por definições culturais, deixando a “raça” ganhar espaço nos discursos de 

identidade nacional.  

 

Enfrentamos, de forma crescente, um racismo que evita ser reconhecido como tal, 

porque é capaz de alinhar “raça” com nacionalidade, patriotismo e nacionalismo. 

Um racismo que tomou uma distância necessária das grosseiras ideias de 

inferioridade e superioridade busca, agora, apresentar uma definição imaginária da 

nação como uma comunidade nacional unificada (GOLROY apud HALL, 2011, p. 

37). 

 

 

1.3 Globalização 

 

 A globalização é um fenômeno que, sem dúvida, contribuiu muito para o 

deslocamento das identidades nacionais no século XX. O sociólogo Immanuel Wallerstein 

(1930-2019) afirma que o capitalismo “foi, desde o início, um elemento da economia mundial 



 30 

 

e não dos Estados-nação. O capital nunca permitiu que suas aspirações fossem determinadas 

por fronteiras nacionais” (WALLERSTEIN apud HALL, 2011, p. 39). 

 Na sequência, Stuart Hall (2011, p. 40) lança três possíveis consequência da 

globalização nas identidades nacionais: 

1 – As identidades nacionais estão se desintegrando 

2 – Identidades nacionais, e outras locais, estão sendo reforçadas pela resistência à 

globalização 

3 – As identidades nacionais estão em declínio e novas identidades híbridas estão tomando 

seu lugar 

A globalização trouxe a compressão do espaço-tempo, num encurtamento que dá a 

sensação de que o globo e as distâncias são bem menores. De acordo com o sociólogo 

britânico Anthony Giddens (apud HALL, 2011, p. 41), “nas sociedades pré-modernas o 

espaço e o lugar eram amplamente coincidentes, [...] dominados pela presença, por uma 

atividade localizada. A modernidade separa, cada vez mais, o espaço do lugar, ao reforçar 

relações entre outros que estão ausentes”. O sociólogo Kevin Robins (apud HALL, 2011, p. 

45) refere-se à globalização como a compressão dos horizontes espaço-tempo e a criação de 

um mundo de instantaneidade e superficialidade. O econômico e o cultural estão em contato 

intenso. 

Alguns teóricos argumentam que existe um enfraquecimento das formas nacionais de 

identidade cultural, num reforçar de outros laços. Este afrouxamento com uma identidade 

cultura própria pode estar promovendo a fragmentação de códigos culturais, a multiplicidade 

de estilos e uma ênfase no efêmero, no flutuante. Segundo o cientista da computação Kenneth 

Thompson (apud HALL, 2011, p. 42), temos agora o pós-moderno global, no qual os fluxos 

culturais e o consumismo global criam possibilidades de “identidades partilhadas”, 

“consumidores” para os mesmos bens, “clientes” para os mesmos serviços, “públicos” para as 

mesmas mensagens e imagens. Até as comunidades mais remotas recebem as mensagens e 

imagens das culturas ricas, consumistas, do Ocidente. A produção de itens para as lojas em 

NY, Londres, por exemplo, está espalhada pelo mundo. E quanto mais a vida social se torna 

medida pelo mercado global mais as identidades flutuam e se desvinculam de suas histórias e 

tradições específicas. Num processo de homogeneização cultural todas as diferenças e 

distinções culturais neste “supermercado cultural” ficam submetidas a uma espécie de “língua 

franca” internacional, onde se pode “traduzir” todas as diferenças (HALL, 2011, p. 43). A 

ideia de comunidades fechadas, puras e culturalmente tradicionais é uma fantasia colonial, 

pois também estão abertas a influências. 



 31 

 

 Neste momento da exposição cabe o paralelo com autores que aprofundaram questões 

semelhantes, como a mercantilização da cultura. Os filósofos alemães Theodor Adorno 

(1903-1969) e Max Horkheimer (1895-1973), em A dialética do esclarecimento, trazem o 

seguinte apontamento, no capítulo dedicado ao estudo dos mecanismos da Indústria Cultural: 

 

A cultura contemporânea confere a tudo um ar de semelhança. O cinema, a rádio e 

as revistas constituem um sistema. Cada setor é coerente em si mesmo e todos os são 

em conjunto. Até mesmo as manifestações estéticas de tendências políticas opostas 

entoam o mesmo louvor do ritmo de aço. Os decorativos prédios administrativos e 

os centros de exposição industriais mal se distinguem nos países autoritários e nos 

demais países. Os edifícios monumentais e luminosos que se elevam por toda parte 

são os sinais exteriores do engenhoso planejamento das corporações internacionais. 

[...] Mas os projetos de urbanização que, em pequenos apartamentos higiênicos 

destinam-se a perpetuar o indivíduo como se ele fosse independente, submetem-no 

ainda mais profundamente a seu adversário, o poder absoluto do capital. Do mesmo 

modo que os moradores são enviados para os centros, como produtores e 

consumidores, em busca de trabalho e diversão, assim também as células 

habitacionais cristalizam-se em complexos densos e bem organizados. A unidade 

evidente do macrocosmo e do microcosmo demonstra para os homens o modelo de 

sua cultura: a falsa identidade do universal e do particular. Sob o poder do 

monopólio, toda cultura de massas é idêntica, e seu esqueleto, a ossatura conceitual 

fabricada por aquele, começa a se delinear. [...] O cinema e o rádio não precisam 

mais se apresentar como arte. A verdade de que não passam de um negócio, eles a 

utilizam como uma ideologia destinada a legitimar o lixo que propositalmente 

produzem. Eles se definem a si mesmos como industrias, e as cifras publicadas dos 

rendimentos de seus diretores gerais suprimem toda a dúvida quanto à necessidade 

social de seus produtores.” (ADORNO; HORKHEIMER,1985, p. 99) 

 

 Em outra citação da mesma obra podemos identificar a ilusão de escolha que se pode 

ter diante da “diversidade” do mercado, na falsa ideia de que algo que lhe cabe “como uma 

luva”, num traço de exclusividade, na verdade não passa de mais uma opção que respeita os 

padrões mercadológicos de produção.  

 

Cada qual deve se comportar, como que espontaneamente, em conformidade com seu 

“nível”, previamente caracterizado por certos sinais, e escolher a categoria dos 

produtos de massa fabricados para seu tipo. Reduzidos a um simples material 

estatístico, os consumidores são distribuídos nos mapas dos institutos de pesquisa. [...] 

As vantagens e desvantagens que os conhecedores discutem servem apenas para 

perpetuar a ilusão da concorrência e da possibilidade de escolha (ADORNO; 

HORKHEIMER, 1985, p. 99). 

  

Fica cada vez mais explícito que esta globalização não se dá de maneira uniforme, e 

sim num eterno jogo entre dominantes e dominados. A cientista social britânica Dorren 

Massey (apud HALL, 2011, p. 45) chama atenção para a “geometria do poder”, revelando 

como a globalização é desigualmente distribuída ao redor do globo. Alguns comandam mais 

do que outros, alguns iniciam fluxos e movimentos, outros sofrem os impactos, outros são 

aprisionadas. Kevin Robins (apud HALL, 2011, p.  47) sumariza: “O capitalismo global é, na 



 32 

 

verdade, um processo de ocidentalização”. A proliferação das escolhas de identidades é mais 

ampla no “centro” do sistema global que nas suas periferias. Se quisermos provar muitas 

opções de cozinhas exóticas num mesmo lugar, devemos ir para Manhattan, Paris ou Londres 

e não para Calcutá ou em Nova Deli, por exemplo.  

 Como uma das consequências deste processo temos os fluxos migratório. Grandes 

potências colonizadoras acabam recebendo um enorme retorno, da periferia para o centro. A 

pobreza, a seca, conflitos, arbitrariedades políticas, e mesmo a dívida acumulada em bancos 

localizados nas grandes potências, fazem os menos favorecidos acreditarem na “mensagem” 

do consumismo global e se mudarem, em busca de oportunidades, para os locais de onde vêm 

os bens. Isso contribuiu para uma pluralização nestes locais de culturas e identidades 

nacionais, bem como a polarização entre elas, num recuo de grupos minoritários a identidades 

mais defensivas (HALL, 2011, p. 46).  

Como exemplo deste surgimento de novas identidades, temos o movimento “black”, 

que surgiu nos anos 70, designando e unindo tanto os afro-caribenhos quanto os asiáticos, que 

mesmo com muitos elementos distintos, trouxe uma característica comum: a oposição ao 

domínio branco.   

No entanto, há tendências que não seguem necessariamente o fluxo previsto da 

globalização. Há alguns, como Kevin Robins (apud HALL, 2011, p. 45), que percebem que, 

ao lado da tendência em direção à homogeneização global, há também um fascínio pela 

diferença e mercantilização da etnia e da “alteridade”. Há, juntamente com o impacto do 

global, um novo interesse pelo local. Mas não aquela identidade local “pura”. É mais provável 

que se produza, simultaneamente, novas identificações globais e novas identificações locais. 

É muito natural, atualmente, reconhecermos algo de “consumível” dentro do “exótico”, seja 

na música ou qualquer outra área. Dentro da homogeneização cultural, criam-se nichos, que 

também são o retrato do mercado, para grupos em afinidade que acabam seguindo produções 

culturais que lhe parecem “originais”, ainda que desconheça os sentidos de suas práticas. 

Surgem novas articulações entre o local e o global. 

Não é difícil, diante desta proliferação e construção de identidades híbridas, que se 

encontre em diferentes nações o espírito de reconstrução de uma identidade primária e pura, 

um retorno à tradição. Basta observar o ressurgimento do Nacionalismo na Europa, as 

tentativas atuais separatistas de se desvincular de outras nações e blocos, como na União 

Europeia, a ascensão de governos conservadores que querem reestabelecer a “ordem”, barrar 

fluxos migratórios, resgatar os “valores nacionais”.  No Brasil assistimos, como também nos 

EUA, a tendências semelhantes, onde governos convocam pela convergência à bandeira, ao 



 33 

 

nacional, mas não compactuam com a diversidade. Governos que trazem ideologias 

conservadoras em seus planos políticos e que querem também, em sua extensão, um “resgate” 

de padrões morais e de “valores” dos cidadãos.  

Outra vertente deste “retorno” é o fundamentalismo, presente em muitas nações do 

Oriente Médio, principalmente islâmicas, que buscam criar Estados nos quais os princípios 

políticos estejam alinhados às doutrinas religiosas. Há uma tendência a entender neste tipo de 

movimento uma reação à imposição de modelos culturais ocidentais. Outros acreditam numa 

reação por terem sido deixados “fora” da globalização. Outros veem como resultado do 

fracasso do Estado islâmico em estabelecer lideranças “modernizantes” e seculares. É certo 

que a restauração da fé islâmica é uma poderosa força política, ideológica e unificadora onde 

tradições democráticas não têm força.  

Tanto o liberalismo quanto o marxismo não previam este “retorno”. Acreditavam num 

local e particular dando lugar a identidades mais universalistas. Mas a globalização não 

parece estar produzindo rigorosamente nem uma supremacia do global e nem a persistência 

do local. Tem produzido realidades mais variadas e contraditórias 

 

 

1.4 Desdobramentos 

 

Esta parte contém uma análise dos desdobramentos que os assuntos abordados nos 

subcapítulos anteriores trazem no fazer musical hoje, neste cenário “pós-moderno global”, 

conforme nomeou Kenneth Thompson, nas citações de Stuart Hall (2011, p. 42). Para isso, de 

forma sintética, destacamos as principais referências: a consolidação do fazer musical e da 

linguagem artística nas sociedades contemporâneas, e o paralelo com a construção das 

identidades dos indivíduos nestes cenários.  

Anteriormente, foram expostas conclusões parciais sobre a maneira como a música, e 

principalmente o ensino desta, posicionou-se de forma um tanto diferenciada quando se 

compara às ações de outras linguagens da arte. Transpor as “barreiras” conservadoras que 

ainda se observam em muitas situações, trazer o jovem numa aproximação menos 

“cartesiana” e tecnicista da música, já são desafios consideráveis. Juntemos a isso, agora, a 

complexidade da construção das identidades nos jovens, a busca por identificação, 

semelhanças, desejos, junto a uma atuação manipuladora da poderosa, já citada, Indústria 

Cultural. Mais do que dar conta da própria linguagem, das práticas, dos parâmetros, 

elementos, características, histórias, o professor precisa construir (e desconstruir) 



 34 

 

constantemente visões, pois algumas chegam repletas de vícios e preconceitos; precisa 

enfrentar resistência a repertório, precisa impor o grande desafio de desvincular a música do 

viés mercadológico, do aspecto efêmero e instantâneo onde muitas produções modernas se 

apoiam.   

Mas parece tão fácil cair na armadilha do insistente “retorno ao passado” na música, 

que lembra o ressurgimento do Nacionalismo nas nações que se sentem ameaçadas e 

“invadidas” por diferentes culturas, conforme desenvolvido em capítulos anteriores, o retorno 

às tradições do passado, um resgate da “verdadeira” identidade. Da mesma forma, um resgate 

do verdadeiro “valor” da música. Seria este o caminho, afirmar que o que se produz hoje não 

tem o mesmo valor do que alguma referência do passado? Que proporções têm os desafios de 

estabelecer um diálogo à altura, real, que seja eficaz e produtivo na comunicação com o 

jovem hoje?      

Intrigante perceber, sem querer permanecer neste lugar comum, como alguns textos e 

teorias de outras épocas realmente se fazem atuais. Michel Foucault, por exemplo, ao trazer 

suas teorias sobre os “corpos dóceis” e estratégias de controle e poder sobre os indivíduos, 

sequer se aproximou temporalmente da era tecnológica que se vive atualmente. Mas é 

possível ver reflexos de suas descrições em um tanto da atualidade. O autor trata da 

documentação do cidadão, da individualização e do controle sobre o sujeito exercido pelo 

Estado, ou detentores do poder. Imagina-se o que poderia pronunciar hoje, diante das 

informações instantâneas que circulam na amplitude das redes, lançando estatísticas ocultas 

das mais diversas, medindo e armazenando bancos de dados sobre comportamento, consumo, 

gosto, desejo, posicionamentos políticos, etc. Apesar da sensação de liberdade nas conexões 

virtuais pode-se ter daí a impressão de meios ainda mais sofisticados de controle e observação 

da vida privada. 

Encontramos pontos de contato também com Adorno e suas descrições de mercado e 

Indústria Cultural, que moldam as tendências de acordo com o que podem conferir nas 

próprias expectativas dos consumidores, trazendo uma falsa ideia de escolha, já que não se 

pode ter a certeza de que se fez uma opção por aquilo que mais agrada ou, então, que algo lhe 

agrada porque, como indivíduo, se fez imagem e semelhança dos padrões do mercado. De 

fato, o costume de ouvir somente as músicas da grande mídia só traz elementos culturais 

“pasteurizados”, atendendo os desejos da moda e do consumo imediato, que devem ser 

momentâneos e fugazes, já que será preciso dar atenção em breve ao “mais novo 

lançamento”.  



 35 

 

É evidente o papel que a música desempenha nesta busca por identificação, 

pertencimento a um determinado grupo. Um comportamento que surge, e que quer ser 

percebido, a partir daquilo que se opta como repertório. As músicas chegam e ficam 

categorizadas nas playlists: música de “velho”, “balada”, “rock”, “paixão”, “para dormir”. 

Ficam categorizadas no cotidiano, e na escola também. O exercício de apreciação de um 

gênero musical desconhecido, ou que não é divulgado pela comunicação em massa, pode 

trazer resistência quase imediata. A apreciação da obra em si, dos elementos que a constroem, 

parece secundária diante daquilo que o gênero comunica socialmente, primeiramente, o que 

traz como representação e padrões de comportamento associados. Enfim, o que traz como 

identidade para o ouvinte.  

Relembrando os conceitos e características da globalização, foi possível constatar que 

ela acontece de forma desigual e que, neste jogo de poder, alguns lançam tendências e outros 

se submetem a elas. Neste caso, quando se acessa somente as alternativas que a Indústria 

Cultural oferece, a chance de que isso configure um sortido de músicas internacionais, 

principalmente dos EUA, é muito grande. Entra-se num outro campo de resistência: a 

desvalorização ou o simples desconhecimento da música que não é divulgada pela 

comunicação de massa, o que acaba restringindo o acesso do aluno à diversidade e qualidade 

do músico e de músicas produzidas fora deste circuito, e que nunca serão o interesse desta 

Indústria. O professor “luta” para conseguir mostrar que existe “vida” fora da cultura de 

massa, que o mercado não elege artistas por sua qualidade, que há boa música fora dos canais 

mais acessados.  

Somam-se a isso aspectos particulares da produção artística do Brasil. Nas análises 

anteriores de construções identitárias foi colocado que o Brasil viveu este processo de 

maneira tardia, se comparado a outras nações. Demorou-se, e ainda há uma carga grande de 

preconceitos, para se assumir alguns gêneros como genuinamente brasileiros. Unindo esta 

característica ao fato de estarmos em posição desprivilegiada no mercado mundial, acabamos 

sendo bons consumidores da cultura importada, que neste “encurtamento” das distâncias 

fornecidos pela globalização, acaba se sobrepondo a qualquer elemento externo a ela. 

Mas para não permanecer nesta análise de mão única, que percebe a globalização 

unicamente como um processo de homogeneização e exclusão de culturas menos expressivas, 

voltemos à ideia de um novo arranjo entre o local e o global, um novo interesse pelo exótico 

diante da saturação de alguns modismos. Percebe-se em alguns jovens em idade escolar um 

comportamento transgressor frente às ofertas culturais e musicais. Jovens que, naturalmente 

inseridos num processo de busca de identidade, desejam apelar para a diferença, para um 



 36 

 

destaque dentro do comportamento padronizado. Neste caso, as mesmas ferramentas 

tecnológicas da comunicação de massa podem trazer de volta a cultura de “nicho”, aquela 

frequentada por grupos menores, muitas vezes lançadas em produções independentes e de 

baixo custo.  

Neste caminho, a mesma tecnologia empregada para os meios globalizantes, para 

reforçar o já poderoso segmento dos mais vendidos, pode oferecer uma ampliação de 

repertório direcionada ao desejo específico do ouvinte. Muitos jovens têm realizado 

descobertas interessantes pelas tais “sugestões” dos novos aplicativos, sugestões estas que 

podem estar completamente descoladas dos padrões de produção atuais. Não se pode negar 

que, com isso, se constituiu um novo “braço” do mercado, um novo interesse por esta cultura 

de “nicho”.  

Este movimento não deixa de estar inserido na já citada “pulverização” das 

identidades. O mundo pós-moderno aceita a convivência simultânea de tendências múltiplas. 

É possível se fazer releituras de qualquer época, de qualquer estilo, sem que o indivíduo assim 

pareça “excluído” socialmente. Há maneiras até modernas de se nomear releituras do passado, 

como o termo “retrô”. Define um novo estilo que, apesar da evidente inspiração numa época 

passada, traz diálogo com a contemporaneidade. Pode-se observar isso em objetos, 

decorações, vestimentas e também na arte. Há uma busca “exótica” na música popular, por 

exemplo, com alguns grupos que revalorizam o visual e a sonoridade de instrumentos 

“vintage” (termo criado para definir objetos com mais de vinte anos de uso), sem que isso 

pareça “fora de moda”. Em outro exemplo e na mesma tendência, existem grupos lançando 

gravações nos antigos discos de vinil, cultuando e trazendo para adaptações atuais as antigas 

formas de se fazer música.  

A poderosa Indústria acaba por encontrar meios e brechas para mercantilizar aquilo 

que grupos e movimentos produzem como propostas independentes e muitas vezes até em 

linha de oposição aos padrões desta Indústria. Isto se enquadra na já conhecida expressão: 

“apropriação cultural”. Neste cenário cada vez mais permeável em que se situa a interação 

entre culturas distintas, se tornou fenômeno recorrente. Isso fica caracterizado quando grupo 

dominantes nas ações globalizantes passam a utilizar como meros adereços os objetos e os 

comportamentos oriundos de grupos e culturas minoritárias que não lhes são parte.  

Para citar um exemplo mais próximo da linguagem musical, temos os artistas adeptos 

do movimento Punk da década de 1970. Este surgiu para afirmar a nítida resistência aos 

modelos implantados pelo Estado e forças dominantes. Neste contexto, praticavam uma 

música despretensiosa em relação aos requisitos da linguagem, sendo ela muito simples e 



 37 

 

acessível. Pôde assim estar mais democraticamente difundido e “nas mãos” de quem não era 

detentor de grandes habilidades musicais. Desta forma, ficou garantido o espaço para o texto e 

para o que realmente se desejava emplacar como discurso e posicionamento político nestas 

canções de protesto. Junto ao estilo musical, naturalmente chegaram as maneiras de se vestir, 

de se portar, os gostos em comum que definiram a raiz identitária do grupo.   

Pois não tardou para este, como em tantos outros movimentos e tradições, se 

reconhecer contraditoriamente nas teias da mercantilização. Aquilo que surge num contexto 

historicamente marginalizado, de guetos, de grupos que sofrem com preconceitos, ou 

qualquer outra identificação, acaba por ocupar as vitrines das grandes redes de lojas dos 

grupos dominantes. Um jovem de hoje, tendo as referências apenas estilísticas, desterradas de 

sua origem e significado, pode escolher, dentre outros padrões estéticos, aquilo que lhe 

convém, aquilo que traz identificação com um determinado grupo, sem que precise para isso 

compartilhar de qualquer carga de significado presente nas forças de origem daquele padrão 

estético. Passa a se estabelecer um vínculo superficial com algo que representa ou representou 

um movimento específico, ou uma determinada tradição.  

Ou então, criam também novos significados para determinadas escolhas. Não 

caracteriza, neste caso, o desconhecimento total de uma tradição, mas sim uma adaptação para 

a atualidade. O jovem adepto hoje do visual Hippie, por exemplo, em geral conhece os ideais 

perseguidos na década de 1960, mas não necessariamente compartilha do todo. Esta 

identificação pode ser parcial, desde que seja reconhecível nos grupos de afinidades e que 

também comunique um significado para os outros setores da sociedade atual. 

Mais do que o apontamento de direções específicas ou definições de novos padrões 

contemporâneos, este subcapítulo teve como intenção principal revelar suas multiplicidades e 

como este cenário cada vez menos estável do ponto de vista da constituição das identidades 

interfere no processo de formação dos jovens. A partir deste ponto, não nos dedicaremos mais 

à análise do coletivo, de grupos com comportamentos ou escolhas em comum. Faremos sim, 

por meio de recortes mais individuais, descrições de casos específicos que podem, diante das 

possibilidades de trajetórias, se fazer exemplo de características que surgem em alguns 

aprendizes como consequência destas novas maneiras do jovem perceber o entorno. 

 

 

 

 

  



 38 

 

Capítulo 2: Estudos de casos 

 

 

 

Neste capítulo estará descrito, com base nas referências anteriores, a experiência de 

educação musical de três jovens instrumentistas com idade entre 17 e 21 anos de idade. Em 

comum, todos têm um percurso longo na mesma instituição de ensino privada, por anos sob a 

referência dos mesmos mestres. Pretende-se, valorizando as evidentes distinções em suas 

trajetórias, buscar intersecções nos respectivos processos de formação musical com o intuito 

de perceber como jovens inseridos, conscientes e esclarecidos no que se refere aos processos 

de produção artísticos atuais, atingiram horizontes ampliados de possibilidades de repertório, 

de execução e de criação musical.     

Vale lembrar que esta análise já configura de início um grande recorte num todo, se 

considerarmos como ponto de partida a realidade sócio econômica deste grupo de jovens. 

Estes, residindo na cidade de São Paulo, situados numa zona privilegiada em recursos, já são 

parte de um extrato da sociedade que, além de não sofrer com a falta de recursos financeiros, 

lida pouco também com a carência de ofertas e de diversidade cultural.    

No entanto, não basta estar em ambientes mais favoráveis financeiramente. É preciso 

que se forneça meios de acesso e referências, pois como em realidades menos privilegiadas, 

estes jovens também estão sendo “bombardeados” e constantemente chamados a integrarem o 

cego universo do consumo. O esclarecimento e a instrução promovidas principalmente pela 

escola e pelas famílias contribuem para a formação de uma base para que possam, diante da 

inevitável busca por identificação, traçar caminhos mais autorais, com mais personalidade, 

com maior desenvolvimento e uso do senso crítico. Jovens de realidades mais carentes, menos 

favorecidos nas políticas públicas e, por outras razões, com menos acesso e exposição a uma 

ampla oferta cultural, podem ficar vulneráveis e mais suscetíveis às tendências manipuladoras 

da Indústria Cultural. 

 

2.1 Relatos dos alunos 

2.1.1 Primeiro aluno 

 

O primeiro aluno utilizado como exemplo, Leandro (nome fictício), é filho do pianista 

e professor de música da instituição de ensino que estes três jovens frequentam atualmente. A 



 39 

 

presença da música na família se faz ainda mais forte com a mãe, cantora lírica que atua com 

regularidade em montagens de óperas e concertos. Leandro, 17 anos, filho único do casal, 

nasceu neste lar onde se respira música, num caso de exposição frequente à atividade, que se 

tornou parte integrante do cotidiano, quase como à língua se fez necessária para a 

comunicação entre eles.  

Desde muito novo, a curiosidade pelo piano na sala de casa era grande, pelo 

instrumento em si e pelo que era capaz de produzir com o pai sentado à frente. Sem 

preocupação com aspectos formais, Leandro era sempre encorajado a mexer nas teclas e 

produzir seus próprios gestos e músicas. Sentado ao lado do pai, vieram cedo as propostas de 

improvisação: ao som de acompanhamentos variados, o garoto experimentava os sons 

livremente e tinha nisso uma grande brincadeira. O repertório chegava sem amarras, por todos 

os lados, nos ensaios com a mãe, estudos do pai e gravações e discos dos mais diversos em 

casa.  

Ainda que o contato com os meios de comunicação seja inevitável para um jovem 

desta idade, as referências chegavam de maneira ampliada para Leandro. A escuta musical 

diversificada, para ele, transcendeu aspectos meramente identitários que jovens costumam 

buscar ao acessar os meios mais comuns e disponíveis para se ouvir música. Isto não 

desconsidera a presença destes gêneros mais comerciais na sua infância. Esteve exposto sem 

restrições a estes também, chegando a tocar as músicas provenientes dos modismos juvenis 

em suas primeiras experiências em grupo. Nestes grupos, vale destacar, optou por tocar 

bateria, e não piano, como poderia se imaginar. Nesta mesma época começou a frequentar 

aulas individuais de bateria para um aprimoramento técnico mais específico neste 

instrumento.   

Cabe aqui o diálogo com as duas principais direções apontadas neste trabalho: a 

consolidação de moldes mais tradicionais do ensino da música e a formação da identidade do 

indivíduo. Em relação ao processo de educação, pode-se afirmar que Leandro viveu um 

processo praticamente inverso ao valorizado no ensino dos conservatórios tradicionais. 

Primeiramente, experimentou a música e os instrumentos. Num segundo momento, embarcou 

em exercícios de improvisação e, em seguida, passou a realizar seus próprios ensaios de 

composição. Na medida em que a necessidade justificou, e também estimulado pela família, 

passou a buscar a formalização da linguagem, dos registros, nomenclaturas e outros. Esta 

necessidade chegou junto com o desejo de maior aproximação e compreensão do repertório 

que sempre manteve contato, aliada a uma vontade de estabelecer maior conexão com outros 

músicos e instrumentistas por meio do código escrito. A partitura, além de materializar os 



 40 

 

registros de suas criações, poderia comunicar suas ideias para outros. Com a musicalidade 

“brotando” no passar dos anos, Leandro foi se dedicando também ao estudo de outros 

instrumentos.  

Aqui temos o exemplo muito claro de como a formalização e a aproximação com o 

código não são pré-requisitos para o desenvolvimento amplo de habilidades musicais, em 

qualquer instrumento musical que se tenha desejo. A experiência prática com os instrumentos 

e o canto, a aproximação com o repertório e com as ações de um outro com maior 

desenvoltura na linguagem são a parte estrutural da formação.  

As apresentações do Leandro ainda garoto, tocando piano e bateria com tamanha 

desenvoltura, sempre deixou mestres e espectadores ao redor um tanto instigados a repensar 

seus métodos, pois demonstrava reconhecidas capacidades, todas conquistadas por meios 

muito mais intuitivos do que convencionais.  Seria, então, retornando a questionamentos 

anteriores, a música uma linguagem tão “escondida” nos mistérios de seu próprio código, em 

sua própria “língua”? Como um jovem sem qualquer estudo formal sobre tal língua pôde 

compor algo que transmitiu sentido tanto para músicos quanto para leigos? Seria a música 

uma linguagem que trafega por outros canais de percepção, diferentes das outras linguagens 

artísticas, ou todas podem ser desfrutadas e apreendidas no próprio ato de se fazer? É 

possível, então, do mesmo modo que a língua materna, absorver a música por contato e 

prática para só depois normatizar sua “gramática”? 

 

2.1.2 Segundo aluno 

 

O segundo aluno utilizado como exemplo é o Daniel (nome fictício), de 21 anos, que 

iniciou seus estudos de violão aos 10 anos de idade. Como bagagem musical, trouxe o 

costume de ouvir em família diversos gêneros musicais, principalmente os já apreciados pelos 

pais. Estes momentos vinham seguidos de observações sobre os autores e históricos das 

músicas, por vezes acompanhados de análises dos textos das canções, potencializado pelo fato 

do pai ser professor de língua portuguesa. O processo de formação de Daniel com o violão, e 

posteriormente com a guitarra elétrica, não se deu de forma contínua, já que o aluno deixou de 

frequentar as aulas num período que se estendeu dos 15 até seus 20 anos de idade. Por um 

desejo pessoal, sem nunca ter deixado de praticar, retornou às aulas com o objetivo de 

“conhecer melhor a música”, buscando aprofundamento do conhecimento teórico e 

possibilidades de análises mais técnicas do repertório que sempre apreciou.  



 41 

 

No período em que deixou de frequentar as aulas individuais, dedicou-se às práticas 

com uma banda que mantém até hoje. Neste grupo, além de releituras de outros conjuntos, 

executam músicas autorais, sem eleger para isso um gênero específico como linha estilística. 

Ainda que aderindo mais a algumas tendências, em detrimento de outras, buscam um 

repertório eclético.  

Daniel segue um caminho mais equilibrado, em comparação a Leandro, no que se 

refere aos conteúdos teóricos e práticos. Começou praticando as canções que trazia por gosto, 

aprendendo aos poucos sobre os acordes e seus nomes, sobre a localização das notas no braço 

do violão em pequenas melodias, chegando às execuções mais complexas com melodias 

acompanhadas. Todos os conteúdos teóricos foram administrados à medida que o avanço 

técnico permitia experimentá-los. Na medida em que desenvolvia maior sensibilidade na 

escuta e se aventurava cada vez mais em descobrir as músicas “de ouvido”, chegou também 

seu desejo na maturidade musical de conhecer, com elementos mais técnicos, a arquitetura 

musical. Não cabe aqui, portanto, questionamentos mais profundos a respeito de condutas 

mais ou menos conservadoras do ensino, visto que Daniel seguiu um percurso onde o 

lúdico/experimental estava em constante diálogo com o teórico/formal.   

Nesta trajetória, a construção de um repertório que trouxesse diversidade, 

complexidade e qualidade para o andar das aulas nunca foi um empecilho. Por que um aluno, 

na mesma idade de colegas tão dispostos a usufruir de um mesmo padrão de produções 

artísticas, não apresentou resistência e, ao contrário, contribuiu para a formação de um 

repertório rico e amplo? Neste caso, em comparação ao anterior, não havia músicos na 

família. As referências do tocar ao vivo estavam somente nas aulas de música, nos shows e 

nos registros em vídeo. O que fica nítido, neste caso, é que a família, dispensada da condição 

de produzir música no lar, conseguiu agregar valor a este fazer artístico, mostrando esta 

bagagem cultural por seus próprios meios e não deixando isso à mercê dos mecanismos 

midiáticos atuais e nem dos conflitos de identidade próprios da modernidade.  

Como nas antigas tradições orais, onde o conhecimento artístico e outras atividades 

são transmitidas de geração em geração pelo contato, onde os mais jovens se apropriam de 

suas tradições no convívio com os mais experientes, os pais de Daniel transmitiram aquilo 

que lhes era valioso como cultura. Ainda que estejamos revestidos de elementos 

globalizantes, é possível se estabelecer, como nas relações de transferência estudadas na 

psicologia, uma aproximação muito sólida e proveitosa entre adultos (pais, professores, 

terapeutas e outros) e os pequenos, formando um ambiente propício para que um conjunto de 

referências, que também custou a se edificar nos mais antigos, possa ser transmitido  e levada 



 42 

 

adiante pelas gerações seguintes. Este processo não necessariamente implica na ideia viciada 

de retorno ao passado e desvalorização do presente, como pode parecer. Cria sim a 

possibilidade de que o material musical e outros elementos culturais sejam avaliados seguindo 

outro princípio, que nega o envelhecimento precoce das produções em massa, que desvincula 

o olhar do preconceito e oferece meios para uma análise mais centrada em aspectos 

particulares da linguagem, menos atrelados a valores sociais e de identidade que possam estar 

envolvidos.  

 

2.1.3 Terceiro aluno 

 

O terceiro e último aluno utilizado como exemplo é José (nome fictício), de 19 anos, 

que começou a estudar guitarra elétrica aos 11 anos de idade e permaneceu frequentando as 

aulas sem interrupção por todo este período. José, para além de sua própria vontade e apoio de 

seus pais, não tinha outro referencial musical próximo na família se não considerarmos a 

escuta despretensiosa de músicas do cotidiano, sem preocupações quanto à construção de um 

repertório de valor específico. O aluno sempre mostrou satisfação em aprender a tocar seu 

instrumento e cantar, refletido hoje num desenvolvimento musical consistente e diversificado.   

A diversificação deste repertório chegou aos poucos. José seguiu de início, como 

muitos jovens, as tendências de sua época e os padrões comportamentais de seus próximos. 

Não oferecia resistência à novas sugestões trazidas pelo professor, mas suas escolhas 

permaneceram por um bom tempo atreladas aos modelos de um jovem de idade similar. José, 

por conta própria e auxiliado pela chegada da maturidade, começou a vislumbrar novos 

horizontes. À medida em que sua personalidade se firmava e a busca em torno de 

representações e identidades perdia espaço em seus anseios, percebeu que seu repertório 

ficava um tanto limitado diante de suas possibilidades como músico. Era preciso visitar outros 

gêneros para buscar outras técnicas, outros jeitos de se fazer.  

Desde muito cedo José interessou-se pela composição, criando canções (letra e 

música) em temáticas cotidianas. O desejo de ampliar suas possibilidades composicionais 

também contribuíram para um movimento na mesma direção: expansão do repertório. Seu 

primeiro passo se deu nas próprias aulas de música, aceitando sugestões que poderiam 

renovar seu material. Passou a reconhecer no professor um estímulo para este movimento, se 

comprometendo com os estudos, que incluíam frequentemente a apreciação de um gênero 

novo em seu repertório. Aos poucos, passou a buscar por conta própria estas novas sugestões. 

Uma escuta mais aguçada e crítica, que acompanhou o desenvolvimento junto ao seu 



 43 

 

instrumento, trouxe escolhas mais criteriosas e, atualmente, José tem empreendido tentativas 

de inserir estes elementos mais sofisticados em suas novas composições. 

Neste último aluno citado temos o exemplo de alguém que pôde construir sua 

trajetória a partir de uma realidade diferente dos casos anteriormente citados. Sem um 

referencial musical muito claro como respaldo a seus estudos musicais, somente a percepção 

da limitação, tanto dos gêneros quanto das possibilidades em torno dele, aliado a um desejo 

de alcançar outros patamares, trouxeram uma nova perspectiva.  

 

 

2.2 Correlacionando os dados 

 

Mas todos estes casos descritos não deixam de ser meros exemplos. As receitas não 

podem ser transplantadas para outras realidades e individualidades. As respostas em cada 

indivíduo e situação são quase imprevisíveis. O professor, em seu ofício, acumula um 

conjunto de experiências e tenta, num jogo de tentativa e erro, alcançar êxito. O sucesso 

garantido em um pode ser o anúncio do fracasso em outro. Simples seria se todo professor 

pudesse carregar consigo o manual do bem-sucedido.  

Como foi desenvolvido em tópicos anteriores, estamos atualmente diante de um 

cenário muito complexo, de múltiplas identificações e identidades em trânsito, em constante 

movimento e em adaptação com o que tentamos reconhecer como nossa cultura, numa 

constante busca por nós mesmos e por nosso “lar”. Junto a isso, vivemos o desafio de 

localizar a produção e o ensino da música nestes tempos, buscando a atualização deste fazer 

que carrega tantos vícios retrógrados e ultrapassados.  

Na conclusão deste trabalho, trazemos algumas tendências e encaminhamentos 

relacionados aos estudos de caso aqui apresentados. 

  



 44 

 

Conclusão 

 

 

 

Nos casos escolhidos como exemplo, as experiências positivas de jovens que 

acumularam saberes e habilidades significativas se deram basicamente por conta do longo 

tempo de contato mestre/aprendiz. As circunstâncias, difíceis de serem medidas e replicadas 

em outras situações, permitiram experimentar com paciência (de ambos os lados) e avaliar 

cada etapa com cuidado, num desejo mutuo de alcançar um objetivo comum. Mas, a realidade 

de jovens desta idade é constantemente atravessada por uma infinidade de outros desejos, 

acontecimentos, momentos, obrigações e outros. Qual seria então, seguindo a lógica proposta 

neste trabalho, a maneira mais eficaz de tratar o ensino da música para jovens?  

Ainda que em linhas mais gerais, podemos extrair da experiência acumulada alguns 

encaminhamentos. 

Primeiramente, que não convém apostar, com a expansão de tantas fronteiras e 

possibilidades de acesso, no sucesso de um ensino conservador e tradicional da música. Um 

olhar mais expandido para a função da música nas sociedades, nas identidades do indivíduo, 

unidas de forma reflexiva a outras áreas do conhecimento, nos leva a perceber que temos que 

dar voz inicialmente aos desejos do aluno. Jovens não chegam para aulas de música sem 

qualquer referência anterior, sejam as músicas que os familiares escutam, praticam, sejam as 

que a mídia, os aparelhos eletrônicos e os amigos trazem. Estando estas referências todas 

emaranhadas na constituição e nas buscas pessoais do sujeito, não será na negação deste 

material que o professor conseguirá êxito. Uma relação de confiança e transferência entre 

professor e aluno se estabelece em formas menos impositivas de se ensinar, considerando que 

o sujeito tem suas características e sua bagagem. A expansão deste universo particular se dá 

de forma lenta e gradual, na medida em que o aluno percebe e aceita uma nova etapa como 

necessidade e com naturalidade.  

Em segundo lugar, devemos conquistar maneiras de transpor as barreiras que o 

mercado da cultura impõe na tentativa de transformar toda e qualquer produção artística em 

mais um produto. Quebrar esta lógica pressupõe mostrar primeiramente ao aluno que a 

música não é perecível como querem que acreditemos. Os modismos atuais são passageiros e 

assim as forças dominantes desejam que permaneçam.  



 45 

 

No entanto, a mesma Indústria que lança o padrão mais novo, revisita constantemente 

antigos clássicos, seja no cinema, nas rádios ou outros meios digitais. Diálogos e exemplos 

podem revelar para o jovem que, na verdade, acabamos aceitando o que se impõe como 

padrão, seja ele “novo” ou “velho”. Muitos não acham ultrapassado, por exemplo, assistir a 

uma adaptação atual de uma animação nos cinemas que teve sua primeira edição há cerca de 

40 anos, com as mesmas músicas, por sinal. Isso nos chega por meio de forças que conhecem 

muito bem os mecanismos que multiplicam seus retornos financeiros em ações publicitárias 

que transmitem credibilidade.  

É preciso acessar o repertório do jovem e inserir aos poucos elementos que mostrem 

que o valor da música não está no quão moderna ela parece e sim no que ela oferece como 

material para os ouvidos. Cada vez que se toca uma música em tempo presente no seu 

instrumento, ela fica completamente nova, ainda que traga lembranças de uma outra época. O 

desafio neste sentido é complexo, pois não se pode perder a medida e criar um distanciamento 

cada vez maior do repertório que o professor traz com o que o aluno tem desejo. Uma 

atividade interessante costuma ser a de o aluno apreciar seu professor executando músicas 

desconhecidas, sem qualquer referência sobre época e autor, fazendo isso até que o aluno se 

identifique e demonstre o gosto por alguma delas. Em seguida, é possível atribuir época, 

estilo e autoria àquela peça, sendo que o primeiro interesse por ela foi despertado pela escuta, 

e não por qualquer outra informação que pudesse contextualizá-la ou gerar possíveis 

preconceitos. Estas “surpresas” podem aos poucos conduzir o jovem para um tratamento mais 

cuidadoso e menos superficial dos seus exercícios de apreciação. 

 Por último, outro grande desafio é o de atribuir valor à produção musical nacional, 

sejam as canções cantadas em português ou obras realizadas por instrumentistas brasileiros. 

Sabemos que a formação da música brasileira é híbrida e absorveu influências de diversas 

frentes em épocas diferentes. Mas, não se trata de uma busca por pureza cultural, como já foi 

discutido em etapas anteriores, e sim de uma valorização daquilo que o mercado da música 

pode deixar esquecido, dando preferência a outro tipo de produção. Citou-se em outros 

momentos a globalização distribuída num jogo de poder desequilibrado, e aqui cabe o papel 

do Brasil como posição secundária. O desafio neste ponto se desdobra, pois além do país não 

ser uma potência na produção das últimas tendências, consumimos a cultura importada sem 

“falar a língua” dos que ditam as preferências.  

É comum encontrar jovens que selecionam como suas preferências apenas música 

estrangeira, como é comum também encontrar produções nacionais populares que apelam 

para os moldes internacionais de produção. Dentro do “mercado da música”, neste jogo de 



 46 

 

poder, o professor fica de mãos atadas para oferecer e valorizar opções nacionais a aqueles 

que direcionaram seu gosto numa única vertente de repertório. Se o professor optar por 

contrapor a este apelo somente as consagradas canções do estilo que se tentou definir como 

“Música Popular Brasileira”, mais uma vez ficará sem ponto de contato com o jovem, dando a 

entender que a música brasileira “estacionou” por volta dos anos de 1970. A música chamada 

de “regional”, então, ainda mais exótica parecerá.  

Neste caso, um primeiro passo pode ser na direção de dar destaque primeiramente à 

música que se faz fora do mercado, seja nacional ou a internacional. Há músicos trabalhando 

sobre um repertório de muita qualidade e que nunca estarão contemplados nas “paradas de 

sucesso” de qualquer grande produtora pois, por escolha própria, não atendem aos requisitos 

da Indústria Cultural. Mais do que colocar o aluno em linha de disputa, como entre o nacional 

e o internacional, é preciso instigá-lo a perseguir opções que caminham por outro circuito e 

que também podem lhe despertar grande interesse. É necessário, dispondo da tecnologia que 

se tem atualmente, mostrar meios de acessar manifestações que, sem as amarras e limites do 

mercado, produzem artisticamente com muita ousadia e espontaneidade. É proveitoso 

também, para além dos meios digitais, mostrar as rotas culturais das cidades, os artistas que 

constantemente transitam pelas salas, teatros e espaços sem que muitos sequer tomem 

conhecimento. 

É complexo levar o jovem, que está em busca de tantas outras identificações em sua 

existência, a encontrar um caminho onde seu próprio interesse o leve a uma ampliação de seus 

horizontes. O desenvolvimento técnico com seu instrumento musical já requer uma boa dose 

de disposição e abdicação de outros interesses e atividades do cotidiano. Temos que conviver 

com a ideia, por vezes frustrante, de que nem todos seguirão um percurso onde a música trará 

respostas satisfatórias a seus anseios. Há muitas outras frentes no campo dos desejos dos 

jovens e o que pode ser levado como resposta positiva, valorizando a oportunidade de 

desenvolver encontros em torno da música, é a ampliação da escuta e do olhar artístico que 

carregará com a maturidade. Ainda que a atividade musical não se torne seu objetivo maior, 

levará consigo um ideal menos compartimentado do fazer musical, em sintonia com as outras 

linguagens da arte e em comunicação com um indivíduo mais esclarecido diante da 

complexidade das relações em sociedade. 

 

  



 47 

 

Referências bibliográficas 
 

 

ADORNO, Theodor W.; HORKHEIMER, Max. Dialética do esclarecimento: fragmentos 

filosóficos. Trad. Guigo Antonio de Almeida. Rio de janeiro: Editora Jorge Zahar, 1985. 

 

BAGNO, Marcos. Preconceito Linguístico. São Paulo: Editora Parábola, 2015. 

 

FONTERRADA, Maria Trench de Oliveira. De tramas e fios: um ensaio sobre música e 

educação. São Paulo: Editora UNESP, 2008. 

 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Trad. Tomaz Tadeu da Silva e 

Guacira Lopes Louro. Rio de Janeiro: Editora Lamparina, 2011. 

 

RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro: a formação e o sentido do Brasil. São Paulo, Companhia 

das Letras, 2006.  

 

WISNIK, José Miguel. O som e o sentido: uma outra história das músicas. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1989. 

 

 

 

 


