GUSTAVO SANTHIAGO COSTA PINTO

MUSICA VIDA ARTE DHARMA

O budismo em John Cage

Trabalho de Conclusao de Curso

Sao Paulo

2022






GUSTAVO SANTHIAGO COSTA PINTO

MUSICA VIDA ARTE DHARMA:

O budismo em John Cage

Trabalho de Conclusdo de Curso apresentado ao
Departamento de Musica da Escola de
Comunicacoes e Artes da Universidade de Sao
Paulo para obten¢ao do titulo de Bacharel em
Composicao.

Orientador: Prof. Dr. Silvio Ferraz Mello Filho.

Sao Paulo

2022



FICHA CATALOGRAFICA

Autorizo a reprodugdo e divulgacdo total ou parcial deste trabalho, por qualquer meio convencional ou
eletronico, para fins de estudo e pesquisa, desde que citada a fonte.

Catalogacdo na Publicagdo
Servigo de Biblioteca e Documentagdo
Escola de Comunicag¢des e Artes da Universidade de Sdo Paulo
Dados inseridos pelo(a) autor(a)

Pinto, Gustavo Santhiago Costa

Masica Vida Arte Dharma: O budismo em John Cage /
Gustavo Santhiago Costa Pinto; orientador, Silvio Ferraz
Mello Filho. - Sdo Paulo, 2022.

50 p.

Trabalho de Conclusdo de Curso (Graduacdo) -
Departamento de Musica / Escola de Comunicac¢des e Artes /
Universidade de S&o Paulo.

Bibliografia

1. John Cage. 2. budismo. 3. filosofia da arte. 4.
misica contempordnea. I. Mello Filho, Silvio Ferraz. II.
Titulo.

CDD 21.ed - 700

Elaborado por Alessandra Vieira Canholi Maldonado - CRB-8/6194



Dedicado a todos aqueles que desejam

fazer da arte parte de suas vidas.



AGRADECIMENTOS

Muitas pessoas contribuiram direta ou indiretamente para a realizagao deste trabalho, e
agradeco cada uma delas profundamente. Mas gostaria de mencionar algumas que foram
especialmente importantes: Lucia Esteves, que ha varios anos me indicou a leitura do Silence
fazendo meu interesse por Cage e seu pensamento despertar e crescer sem parar; meus
professores de composicao Silvio Ferraz, Rogério Costa, Fernando lazzetta e Paulo de Tarso
Salles; Luana, que contribuiu de infinitas formas, desde sua simples presenga até a revisao do
texto e o presentear de livros essenciais para a pesquisa; meus pais Eduardo e Deborah que
me ensinaram tudo desde as primeiras notas no piano; todos os familiares que contribuiram
para minha formagdo como musico e pessoa. E por ultimo, e talvez os mais importantes:
agradeco a John Cage por ter ousado sair em busca das respostas; ao Buddha Shakyamuni por
ter descoberto e transmitido as respostas; e a todos os mestres e mestras que praticaram e
transmitiram esses conhecimentos ao longo dos séculos em linhagem ininterrupta até chegar

nos meus proprios gurus.



RESUMO

PINTO, Gustavo Santhiago Costa. Musica vida arte dharma: o budismo em John Cage. 2022,
50p. Trabalho de Conclusdao de Curso (Graduacdo em Musica) — Departamento de Musica,
Escola de Comunicacoes e Artes, Universidade de Sao Paulo, Sao Paulo, 2022.

Resumo: E bem conhecida a relagdo entre John Cage e o budismo. No entanto, é rara a
mencdo da profundidade e importincia dessa relagdo na formagdo de seu pensamento
composicional. Com isso em vista, ¢ dada a grande importancia de Cage para a musica
contemporanea e para outras formas de arte, a presente pesquisa visa analisar essa relacdo em
trés partes: 1) como se deu a relacdio de John Cage com o pensamento oriental e,
especificamente o budismo; 2) uma apresentacdo do pensamento de Dharmakirti, importante
filosofo indiano budista que escreveu extensivamente sobre a percepcao e epistemologia; 3)
uma analise de alguns aspectos importantes do pensamento cageano a partir dos conceitos de
Dharmakirti com paralelos do mestre tibetano Chogyam Trungpa, que foi contemporaneo de
Cage e viveu muitos anos nos Estados Unidos, chegando a conhecer o compositor. Com essas
analises foi possivel concluir que o pensamento budista ¢ crucial para a compreensdo da arte
de Cage pois este ndo fazia distingdo entre sua arte e sua vida, trazendo para seu processo
composicional os ensinamentos budistas e fazendo de seu trabalho sua pratica espiritual. Isso
parece ser de grande relevancia pois a importancia de Cage para a mdusica e arte
contemporaneas ¢ vasta e se estende por diversas areas. Assim, uma melhor compreensao
sobre a esséncia do pensamento cageano sera capaz de contribuir para um entendimento mais
preciso sobre toda a vanguarda artistica da segunda metade do século XX em diante.

Palavras-chave: Musica. Composicao. John Cage. Chogyam Trungpa. Dharmakirti. Musica
contemporanea. Budismo. Dharma. Filosofia da musica.



ABSTRACT

Abstract: Although the relationship between John Cage and Buddhism is well-known, it is
rarely mentioned how deep and important this relationship was to the formation of his
compositional thought. With this in mind and given Cage’s great importance for
contemporary music and other art forms, the present research tries to analyze this relation in
three parts: 1) how the relationship between Cage and Oriental thought, especially Buddhism,
came about; 2) an overview of the philosophy of Dharmakirti, an important Indian master that
wrote extensively on perception and epistemology; 3) an analysis of some key aspects of the
Cagean thought based on concepts from Dharmakirti and some parallels from the Tibetan
master Chogyam Trungpa, who lived many years in the United States and even met the
composer. Having done these analyses it was possible to conclude that the Buddhist thought is
crucial to the understanding of Cage’s art because he did not separate his life and his art,
bringing to his writing process the Buddhist teachings and making his work become his
spiritual practice. This seems to be of great relevance for Cage’s importance for contemporary
music and art is vast and permeates many areas. Thus, a better understanding about the
essence of the Cagean thought will contribute to a more precise knowledge about the
avant-garde of the second half of the twentieth century onwards.

Key-words: Music composition. John Cage. Chogyam Trungpa. Dharmakirti. Contemporary
music. Buddhism. Dharma. Philosophy of music.



SUMARIO

Introducao

Capitulo 1: Estabelecendo a relacdo entre Cage e o Dharma
1.1 Antecedentes: o0 Dharma no ocidente
1.2 A relagdo direta entre Cage ¢ o pensamento oriental
1.3 Principais referéncias

Capitulo 2: O processo de percepcao no budismo
2.1 Mentes conceituais ¢ ndo-conceituais
2.2 O processo de percepcao ¢ o problema da insatisfagdo

Capitulo 3: Analisando os processos composicionais através do Dharma
3.1 Ruido, Percusséo e Piano Preparado
3.2 Comunicagao
3.3 Acaso ¢ Indeterminagdo
3.4 Comentarios adicionais

Conclusdo

Referéncias bibliograficas

Apéndice 1:

(A percepgao distorcida como causa do sofrimento, por Chagdud Tulku Rinpoche)
Apéndice 2:

(Chogyam Trungpa e John Cage)



INTRODUCAO

Poucos compositores tiveram um impacto tdo grande na arte de seu tempo como o
norte-americano John Cage (1912-1992). Sua obra e sua forma de pensar a arte, a muisica e a
vida influenciaram diversas figuras importantes de varias areas. Além da propria musica,
Cage teve uma influéncia forte na danga — seu companheiro era Merce Cunningham, um dos
maiores coredgrafos do século XX —, nas artes plasticas, na literatura (incluindo a poesia
concreta brasileira) e no teatro, sendo o precursor dos happenings. O compositor viveu
durante os anos mais importantes de sua carreira em Nova lorque, dialogando constantemente
com os outros artistas da cena. Juntamente com Morton Feldman, Earle Brown, David Tudor
e Christian Wolff (seu aluno), eles ficaram conhecidos como a “Escola de Nova lorque”, a
vanguarda norte-americana que lutava para se libertar da tradi¢do e do racionalismo europeu.
Mas a influéncia do compositor ndo se manteve apenas dentro do circulo da arte experimental
dos “intelectuais”. Artistas como Thom Yorke (Radiohead), Brian Eno, Yoko Ono, Frank
Zappa ¢ Lee Ranaldo (Sonic Youth), entre outros, mencionam Cage como uma importante
influéncia. Assim, compreender sua obra e seu pensamento parece ser de alta importancia
para uma compreensdo da arte da segunda metade do século XX e, consequentemente, da

nossa arte atual.

No entanto, mesmo sendo uma figura desse porte, e mesmo sendo conhecida a relagdo
de Cage com o budismo, parece que sdo poucos os que compreendem com profundidade o
trabalho do compositor. Seu trabalho € muitas vezes descrito como uma série de
experimentos, provavelmente motivado unicamente pela curiosidade artistica do compositor.
Ainda por cima, com essa visdo, surgem muitas contradicdes entre suas propostas € suas
realizacdes. No entanto, um olhar mais profundo que leva em conta sua biografia e sua visao
de mundo revela que essa forma de entender Cage estd, no maximo, apenas parcialmente
correta. Por esse motivo, a presente pesquisa explora e analisa a origem e as motivagdes de
suas principais ideias, baseando-se principalmente em suas biografias e entrevistas, além de
seus proprios textos (especialmente os contidos no Silence). Com esse embasamento, ndo ¢
dificil tracar essas origens pois existem muitas entrevistas nas quais Cage fala sobre sua vida

pessoal e suas intengdes, € seus textos costumam mencionar suas principais referéncias

10



filosoficas. Em especial, Cage menciona incontdveis vezes seu principal professor de filosofia
budista, Daisetsu Teitaro Suzuki', a quem ele se refere como se este fosse um mestre Zen,
apesar de Suzuki nunca ter recebido a “transmissdo do Dharma”: o reconhecimento e
autorizacdo de mestres da tradi¢do para que o discipulo torne-se mestre. Isso serd tratado logo

no primeiro capitulo que se segue.

Com essas referéncias, fica claro que o budismo (especialmente a tradi¢do Zen,
incluindo os mestres Chineses) foi a filosofia que mais interessou ao compositor. Assim, uma
compreensdo sobre a filosofia, as praticas e objetivos do Dharma (palavra sinscrita que
designa os ensinamentos e praticas budistas como um todo) nos faz necessaria para que seja
possivel entender o pensamento composicional de John Cage. Na realidade, essa pesquisa tem
como um de seus objetivos verificar se ¢ possivel compreender Cage sem algum
entendimento de sua base filosofica que ¢ o budismo. E ap6s termos analisado tanto os textos
sobre Cage e os de sua autoria quanto textos budistas que explicam os temas diretamente
relacionados com a obra do compositor, parece muito dificil alcancarmos a mesma
profundidade na compreensdo do pensamento cageano sem fazermos uma leitura a partir do
ponto de vista do Dharma. Isso se dd, como iremos demonstrar, porque Cage realmente
buscou colocar os ensinamentos budistas em pratica, transformando seu processo de

composi¢do em sua forma particular de meditacao.

Dessa forma, o primeiro capitulo trata de demonstrar a relagdo entre o compositor € o
budismo. O segundo explica alguns conceitos essenciais sobre a psicologia e epistemologia
budistas que serdo necessarios para que, no terceiro e ultimo capitulo, seja possivel comentar

0s principios centrais do pensamento cageano com uma base consistente na filosofia budista.

Aqui, utilizamos principalmente o ramo da filosofia budista conhecida como Pramana,
que abrange as areas da psicologia, epistemologia, l6gica e até mesmo metafisica e teve sua
consolidagdo na India por volta dos séculos VI e VII pelos mestres Dignaga e Dharmakirti. E
a partir deles que descreveremos o processo de percep¢do segundo o budismo e entdo

usaremos esses conceitos para comentar a evolucdo do pensamento de Cage. Além disso,

! Ndo confundir com Shunryu Suzuki, um mestre Zen muito importante da escola Soto que passou muitos anos
ensinando nos Estados Unidos.

11



serdo utilizadas referéncias do mestre tibetano Chégyam Trungpa® (1939-1987), que falava
muito sobre a relagdo entre arte ¢ Dharma. Assim, ¢ possivel comparar as visoes de Cage (um
artista que se interessou pelo Dharma) com as de Trungpa Rinpoche (um mestre do Dharma

que se interessou pelas artes).

Por fim, ¢é valido ressaltar que os temas tratados aqui ndo servem apenas como uma
revisdo historica, mas pretendem também informar e inspirar compositores € compositoras
atuais que podem se beneficiar das visdes incomuns adotadas por Cage, visoes essas que tém
o potencial de trazer, através da arte, beneficios para a sociedade como um todo, como

procuramos expor ao longo do texto.

2 E preciso mencionar que Chogyam Trungpa foi uma figura controversa. Ele bebia grandes quantidades de
alcool e tinha diversas esposas em relacionamento aberto. No entanto, ele nunca escondeu sua personalidade e
seus habitos. Muitos mestres respeitados o consideram um professor auténtico e Uinico. Infelizmente, apos sua
morte, diversos casos de abusos foram denunciados contra Thomas Rich, que o sucedeu como lider da
comunidade, e outros membros da Shambhala International. No entanto, mesmo com uma pesquisa detalhada,
ndo fui capaz de encontrar nenhum tipo de dentncia so6lida contra o proprio Chogyam Trungpa.

12



CAPITULO 1:
ESTABELECENDO A RELACAO ENTRE JOHN CAGE E O DHARMA

1.1 Antecedentes: o Dharma no ocidente

J4 mencionamos que a principal fonte de filosofia budista estudada por John Cage foi
o académico japonés Daisetsu Teitaro Suzuki (1870-1966) através de seus livros e palestras,
mas antes de conhecé-lo, Cage ja vinha sendo influenciado pelo Dharma indiretamente
através de amigos e amigas que estudavam e praticavam a espiritualidade budista ou outras
tradi¢des orientais, como certas vertentes do hinduismo (especialmente o Vedanta), o
pensamento artistico indiano e filosofias chinesas como taoismo e confucionismo. Entre essas
pessoas importantes nesse momento inicial da vida do compositor, podemos citar Nancy
Wilson Ross, Mark Tobey, Morris Graves e Oskar Fischinger, entre outros. Ross, por
exemplo, era escritora e dava palestras sobre o pensamento oriental e a arte moderna. Cage
cita o titulo de uma dessas palestras no prefacio do Silence (“Zen Buddhism and Dada”).

(CAGE, 1961. p.xi)

De fato, o budismo ja estava em circulagdo no ocidente ha muitas décadas quando
John nasceu em 5 de Setembro de 1912. Por exemplo, em 1879, Sir Edwin Arnold publicou
um poema, uma adaptagdo para o inglés do Lalitavistara Sitra’. O livro, intitulado The Light
of Asia, narra a vida de Siddhartha Gautama, que alcanca a iluminagdo e se torna o Buddha
Shakyamuni. A obra foi um grande sucesso na Europa, vendendo algo entre 500 mil e um
milhdo de copias e passando por oitenta edicdes (COLEMAN, 2001, p.56). Thoreau, um dos
autores preferidos de Cage, admirava profundamente a espiritualidade indiana, referindo-se a

Bhagavad Gita diversas vezes em seu famoso Walden, de 1854, e em outros escritos.

Schopenhauer e Nietzsche também mencionam o budismo e outras filosofias orientais
em scus trabalhos, mas o conhecimento deles acerca destas filosofias era muito tendencioso,

se ndo equivocado (DORIJE, 2015). Por exemplo, o entendimento incorreto de conceitos

3 Este siitra narra a histéria da vida de Buddha Shakyamuni contada por ele mesmo aos seus discipulos. A versdo
que temos hoje data provavelmente dos primeiros séculos da EC.

13



centrais do budismo como a vaziez* (Sinyata) ou a auséncia de identidade (anatman), podem
levar a crer que o Buddha ensinou uma forma de “negacao da vida” ou uma indiferenca total a

995

realidade, ou até que o nirvana seria algo como um “suicidio absoluto™. Estas e outras

interpretagdes incorretas do Dharma ainda estdo presentes até hoje.

Outra figura importante que tentou compreender os pensamentos orientais foi Carl
Jung, mas ele também demonstra em seus escritos uma compreensdo imprecisa do budismo.
Por exemplo, ha uma passagem em seu texto de O Homem e Seus Simbolos que afirma que o
budismo despreza os fendmenos dos sonhos e do inconsciente (JUNG, 2008. p.129).
Provavelmente ele desconhecia a yoga dos sonhos, um sistema completo de pratica que
envolve estar consciente durante os sonhos, ou os diversos simbolismos e a interpretacao de

sonhos presentes no budismo tibetano.

Portanto, precisamos ser cautelosos quanto a autenticidade do Dharma transmitido
para o ocidente nessas primeiras ondas de importagdo, principalmente porque a maioria
daqueles que estavam realizando a transmissdo ndao eram mestres de suas respectivas
tradi¢des, como D.T. Suzuki, Alan Watts, Carl Jung, os poetas beatnik, Helena Blavatsky,

entre outros.

D.T. Suzuki, por exemplo, ndo era um mestre Zen. Aparentemente ele praticou como
um leigo® durante sua juventude no Japdo, visitando o templo Engakuji em Kamakura e
praticando zazen e koan sob a orientacao de seu mestre Soyen Shaku. Depois de quatro anos
de pratica, ele ainda ndo teria compreendido o “coracdo do koan”, mas em seu ultimo sesshin
(dia de pratica intensiva) antes de viajar para os EUA, Suzuki teria experienciado um satori,
um breve vislumbre da realidade como ela é. Isso, todos os mestres concordam, nao € o
mesmo que iluminagdo, ou seja, isso nao faz de Suzuki um mestre budista. Além do mais,
Suzuki nunca recebeu a “transmissdo do Dharma”, ou seja, ele nunca foi oficialmente
autorizado por seu professor a transmitir a linhagem ancestral que remonta ao proprio Buddha
Shakyamuni. Aparentemente Soyen Shaku escolheu Suzuki para ajudar a difundir o Dharma

no ocidente simplesmente porque ele dominava o japonés, o chinés classico e o inglés, além

* Também traduzido como vacuidade. No entanto, vaziez foi escolhida aqui para manter a correspondéncia com
os termos em sanscrito (Sinya = vazio; Siunyatd = vaziez).

5 A ideia de que o nirvana é uma cessacdo total da existéncia vem da interpretagio incorreta do termo sanscrito.
Nirvana (a terceira Nobre Verdade) significa, de fato, cessa¢do, mas refere-se especificamente as causas do
sofrimento humano: karma e afligdes mentais (a segunda Nobre Verdade).

® No jargdo budista, um praticante que niio fez votos monasticos.

14



de ter algum conhecimento de outras linguas importantes no budismo, como o sanscrito

(LARSON, 2012).

Nada disso diminui a importancia ou o impacto positivo que D.T. Suzuki causou no
ocidente, transportando a sabedoria de Buddha em uma época em que talvez ninguém mais
poderia fazé-lo. Além disso, o fato de ele nunca ter recebido a “transmissdao do Dharma” nao
significa que ele nao poderia ser um praticante sincero e experiente. Ele foi importante para
sua €poca, mas a partir dos anos 1970, mestres verdadeiramente qualificados comegaram a
ensinar no ocidente e tradutores muito competentes comegaram a aparecer. Talvez hoje em dia
ndo seja mais tdo relevante ler D.T. Suzuki ou Alan Watts quando temos livros de Shunryu
Suzuki, Chogyam Trungpa, Dzongsar Khyentse Rinpoche, traducdes de Thomas Cleary e

tantas outras fontes completamente auténticas.

Mas o que realmente nos interessa aqui sdo os artistas que foram influenciados pelo
Dharma de uma forma ou de outra, pois sdo estes que irdo influenciar John Cage e criar as
condigdes para que ele desenvolva seu proprio pensamento artistico e se aproxime ainda mais
do budismo. Um dos primeiros artistas europeus a ser influenciado pelo Dharma
explicitamente foi o pintor francés Odilon Redon (1840-1916). Em 1899 pintou 4 Morte de
Buddha e, em 1904, duas belissimas obras intituladas O Buddha. Outros artistas, como
Monet e Duchamp, provavelmente foram influenciados pelas filosofias orientais de alguma

forma, mas ndo comentavam a respeito explicitamente (BAAS, 2005).

Nos Estados Unidos, muitos artistas também se interessaram profundamente em
estudar e praticar o Dharma. Mark Tobey (1890-1976), pintor e amigo proximo de Cage
durante os anos 1940, passou um més no monastério Tenryuji, no Japdo, estudando o Zen,
meditando e praticando a arte da caligrafia (LARSON, 2012). Ele compartilhava com Cage os
insights que tinha a respeito da percepcao e da realidade. Nas palavras do proprio compositor:
“foi Tobey quem teve um grande impacto na minha visdo, isto é, meu envolvimento com a
pintura, ou até mesmo meu envolvimento com a vida.” (CUMMINGS, 1974. p.5).” E,
comentando o que aprendeu de Tobey: “Observe tudo. Nao feche seus olhos para o mundo a

sua volta. Olhe com curiosidade e interesse o que ha para ser visto.” (CUMMINGS, 1974.

7 “It was Tobey who had a great effect on my way of seeing, which is to say my involvement with painting, or
my involvement with life, even.” (CUMMINGS, 1974. p.5)

15



p.5)®. Esta ultima instru¢do ¢é muito semelhante ao que encontramos no budismo,
especialmente em Chogyam Trungpa, mestre tibetano que viveu muitos anos nos Estados

Unidos e de quem falaremos mais adiante.

Outro artista visual, Oskar Fischinger também estudava o budismo e Cage chegou a
trabalhar com ele em 1936. O compositor frequentemente o cita como importante influéncia
em sua vida artistica. Os poetas Beatnik também tinham uma relacdo préxima com o
budismo, apesar de serem mais tardios e, portanto, nao serviram como base para o
desenvolvimento do pensamento de Cage. Jack Kerouac estudava constantemente o Sutra do
Diamante (Vajracchedika Siitra) e seu grande amigo e poeta igualmente importante Allen

Ginsberg viria a se tornar aluno de Chogyam Trungpa Rinpoche.

Essa pequena revisao historica tenta demonstrar como a cena artistica estadunidense
da primeira metade do século XX estava permeada, em maior ou menor grau, com ideias e
inspiracdes vindas do budismo, taoismo e diferentes tradigdes hindus. Alguém que estivesse
se desenvolvendo artisticamente nesse meio naturalmente seria influenciado por essas ideias
direta ou indiretamente. Esse parece ter sido o caso de Cage que, apesar de sO estudar
diretamente os ensinamentos orientais a partir de meados de 1946, ja vinha sendo alimentado

por ideias e conceitos muito particulares do oriente.

1.2 A relacio direta entre Cage e o pensamento oriental

Em 1943, ainda casado com Xenia Kashevaroft, John Cage comecou a se relacionar
com Merce Cunningham, com quem ja tinha uma parceria artistica ha varios anos. Quando
sua esposa descobriu o caso no ano seguinte, ela o deixou. Ele ainda tentou reconciliar o
casamento mas nao houve sucesso e o divorcio ocorreu em 1945. Nessa época, a maior parte
de suas composi¢des eram focadas na exploragdo do ruido, tanto nas pegas para percussao
quanto para piano preparado, mas as criticas eram predominantemente negativas e sua
situagdo financeira ndo era boa. Em resumo, a vida de Cage estava dificilima e ele precisava
encontrar algo para manter uma boa saude mental (LARSON, 2012). Em uma entrevista dada

em 1974, ele diz:

8 “Look at everything. Don’t close your eyes to the world around you. Look and become curious and interested
in what there is to see.” (CUMMINGS, 1974. p.5)

16



“Eu me envolvi com o pensamento Oriental por necessidade. Estava muito
desconcertado tanto pessoalmente quanto como artista no meio dos anos 1940. Eu nao
via razéo para escrever musica em uma sociedade como era naquela época e com as
artes como eram. [...] Eu estava determinado em encontrar outras razdes, € encontrei
essas razOes por causa de meus problemas pessoais na €época, que trouxeram o
divércio com Xenia. [...] Entdo, pelas circunstancias, substitui a psicanalise pelo
estudo do pensamento Oriental. [...] era algo que eu absolutamente precisava.

Nenhum médico pode te ajudar, nossa sociedade ndo pode te ajudar; nossa
educacdo ndo nos ajuda. Esta notavelmente carente de instrugdes assim. Além disso,
nossa religido ndo nos ajuda. A Igreja Metodista na qual eu cresci gastou todo seu
tempo arrecadando fundos para a Sociedade Missionaria Estrangeira.

Nao ha muita ajuda para alguém que estd com problemas em nossa
sociedade. Eu havia descartado a psiquiatria como possibilidade. Vocé tem [entdo] o
pensamento Oriental, vocé tem a mitologia.” (CUMMINGS, 1974. p.12)’

Fica claro que o interesse de Cage na filosofia oriental ndo era apenas uma curiosidade
intelectual, uma busca por novos materiais e inspiracdes. Ele estava realmente buscando uma
forma de resolver suas questdes psicoldgicas e existenciais que envolviam sua identidade
como ser humano, mas que impactaram diretamente sua producao artistica. Algumas dessas
questdes nos podemos inferir a partir de seus escritos e entrevistas como a citada acima: Por
que fazer musica? Por que compor nessa sociedade que ndo entende nem aprecia seu
trabalho? Como lidar com a separacdao, com o término de um relacionamento que durou quase
dez anos? Como lidar com a falta de dinheiro, a incerteza financeira? Como lidar com o

sofrimento?

Essas questdoes fundamentais, que podem se manifestar de formas diferentes, mas
mantendo o mesmo ponto central, ocorre para muitas pessoas. Esse problema essencial, a

insatisfagdo que parece onipresente, ¢ o que Buddha chamou de duhkha'

. Segundo ele, a
insatisfacdo fundamental tem uma causa, assim como todo e qualquer fendmeno, e a esséncia
dessa causa ¢ a crenga na ilusdo de um ego (atman), ou, no jargao da filosofia ocidental, a
crenga em uma identidade pessoal. O Eu, ou a identidade pessoal, ¢ uma ilusdo pois ¢ uma

fabricagdo mental baseada em fendmenos que nao podem ser um Eu ou uma identidade. O Eu

9 I got involved in Oriental thought out of necessity. I was very disconcerted both personally and as an artist in
the middle forties. I saw no reason for writing music in a society as it was then and with the arts as they were.
[...] I determined to find other reasons, and I found those reasons because of my personal problems at the time,
which brought about the divorce from Xenia. [...] So through circumstances, I substituted the study of Oriental
thought for psychoanalysis. [...] it was something I absolutely needed. None of the doctors can help you, our
society can't help you; our education doesn't help us. It's singularly lacking in any such instruction. Furthermore,
our religion doesn't help us. The Methodist Church that I was raised in spent its whole time raising money for the
Foreign Missionary Society. There isn't much help for someone who is in trouble in our society. I had eliminated
psychiatry as a possibility. You have Oriental thought, you have mythology.” (CUMMINGS, 1974. p.12)

% O termo sanscrito dufkha é geralmente traduzido como “sofrimento”, mas os tradutores mais recentes tém
optado pela traducdo “insatisfacdo” por ser um sentimento mais generalizado e profundo do que alguma forma
explicita de dor. Mas em determinados contextos, ainda se mantém o uso de “sofrimento”.

17



¢ a concepgdo de uma identidade — algo unitario, permanente e independente. Entdo a mente
imputa esse Eu sobre o corpo e sobre a propria mente, como se um deles (ou ambos juntos)
constituissem uma identidade. No entanto, o corpo ndao ¢ algo unitario, ¢ composto por
milhdes de particulas, milhdes de fenomenos distintos, € nenhum deles corresponde a nogao
do Eu. O “corpo como um todo” nada mais ¢ do que um nome, um rétulo abstrato dado a um
conjunto de fendmenos que, em si, ndo possui qualquer existéncia real. Além disso, o corpo €
impermanente e depende de diversas condi¢des para sua origem e continuidade. Portanto, a
ideia de identidade — algo unitario, independente e permanente — ndo corresponde a nada que
se possa encontrar no corpo, logo, ¢ uma ilusdo, nada mais que um conceito abstrato. A mente
¢ analisada do mesmo modo. Ela ndo ¢ unitdria, pois cada processo mental tem sua propria
forma de operar: a memoria, o raciocinio 16gico, as emogdes, a imaginagao, o instinto, etc. E
ela claramente ¢ impermanente ¢ dependente de outros fenomenos (cada processo mental esta
em uma relagdo de interdependéncia com os demais). Assim, a identidade pessoal ¢ um

referencial inexistente, uma ilusdo (PELZANG, 2004, p.210-9).

Tendo estabelecido essa ilusdo, a mente passa a distorcer todas as percepcdes que se
apresentam. Toda a percepc¢ao da realidade torna-se confusa. O individuo imputa identidades
(ou seja, as caracteristicas de permanéncia, unidade e independéncia) sobre tudo o que ocorre
em seus cinco sentidos e em sua mente. A partir disso, suas agdes ndo correspondem mais
com a forma como a realidade opera, ou seja, ele age visando a felicidade mas apenas obtém
insatisfagdo e sofrimento para si e para os outros. Qualquer migalha de felicidade obtida ¢

efémera e logo dé lugar a insatisfagdo subjacente (RINPOCHE, 2010, p.19-20).

Apos identificar o problema, Buddha apresentou uma visao de mundo, uma filosofia
que demonstra essa inexisténcia do ego (anatman), e ensinou iniimeros métodos e praticas
para remover a ilusdo e a ignorancia (avidyd) da mente — os obscurecimentos — e deixa-la
livre em sua esséncia natural, a chamada natureza budica, ou esséncia iluminada
(tathagatagarbha). Nesse estado nao ha duhkha, ndo héa sofrimento, ndo ha insatisfacdo ou
qualquer perturbagdo mental. Nesse estado a natureza da mente, que € altruista, compassiva e

sem ego, suscita acdes no individuo que levam ao bem-estar de todos (RINPOCHE, 2010).

Em 1946, Cage iniciou seu processo de transformacao através da filosofia oriental.
Neste ano ele conheceu Gita Sarabhai, uma musicista indiana que decidira aprender a musica

classica da tradicdo europeia passando seis meses em Nova lorque. Nesse tempo, ela teve

18



aulas com Cage e, como forma de “pagamento”, ensinou-lhe a musica cléassica indiana, algo
que influenciou diretamente suas composi¢des até¢ aproximadamente 1950. Cage perguntou a
ela qual o propdsito da musica, e a resposta foi: “aquietar e clarear a mente, tornando-a assim
suscetivel a influéncias divinas.” (LARSON, 2012. p.128). Ele fez referéncia a essa frase
inimeras vezes ao longo dos anos em textos, palestras e entrevistas. Antes voltar a India,
Sarabhai presenteou o compositor com uma copia do livro The Gospel of Sri Ramakrishna, de
Mahendranath Gupta, que reune centenas de paginas de ensinamentos do guru hindu
Ramakrishna (1836-1886). A vertente do hinduismo de Ramakrishna ¢ o Advaita Vedanta,
que possui muitas similaridades e, naturalmente, algumas diferengas com o budismo. Com
isso, ¢ possivel deduzir que as “influéncias divinas” mencionadas por Sarabhai nio se referem
a ideia de Deus que temos no monoteismo abradmico, mas a consciéncia universal (Brahman)
do Vedanta, que estd presente como a esséncia e substancia de cada ser e cada coisa. Assim, a
“influéncia” ndo ¢ de origem externa, mas uma expressao pura daquilo que ¢ mais essencial

em cada ser vivo.

Apos as leituras de Ramakrishna, Cage estudou os escritos de Meister Eckhart
(c.1260-¢c.1328), tedlogo e mistico catdlico alemdo, a quem ele faz diversas referéncias em
seus proprios escritos e palestras, como os publicados no Silence. Alguns anos depois, em
1950, o professor japonés D.T. Suzuki deu diversas palestras em Nova lorque, assim como o
autor Alan Watts. Cage cita ambos professores no prefacio de Silence. O impacto que o estudo
do budismo teve em sua forma de pensar e em sua vida foi imenso, como ele proprio diz:
“sem meu envolvimento com o Zen [...] duvido que eu tivesse feito o que fiz.” (CAGE, 1961.
p.xi)''. Ainda em 1950, Cage ganhou de seu aluno Christian Wolff a edi¢do mais recente do /

Ching, em dois volumes. O livro se tornaria um recurso constante em sua vida.

“[Cage:] Ao ver a tabela do I Ching, fiquei imediatamente chocado por sua
semelhanga com o quadrado magico. Era ainda melhor! Desse momento em diante, o
I Ching nunca saiu do meu lado. [P:] Vocé o usava mesmo fora da musica? [Cage:]
Sim, com certeza! [...] Toda vez que eu tinha algum problema. Eu o usei com muita
frequéncia para questdes praticas, para escrever meus artigos € minha musica... Para
tudo.” (LARSON, 2012. p.177)"

' “without my engagement with Zen [...] I doubt whether I would have done what I have done.” (CAGE, 1961.
p- xi)

12 “[Cage:] On seeing the I Ching table I was immediately struck by its resemblance to the magic square. It was
even better! From that moment on, the I Ching has never left my side. [P:] You used it even outside of music?
[Cage:] Yes, indeed! [...] Every time I had a problem. I used it very often for practical matters, to write my
articles and my music... For everything. (LARSON, 2012. p.177)

19



1.3 Principais conceitos e referéncias

Anteriormente foi mencionado que Buddha ensinou inimeros métodos para que um
individuo possa trabalhar sua mente e remover os padroes mentais baseados na ignorancia — a
causa, segundo ele, de toda insatisfacdo e sofrimento. Os métodos sdo inimeros porque cada
mente € Unica. Isso significa que, apesar de todas as mentes possuirem o mesmo
funcionamento e natureza basica, o conjunto de padrdes habituais e obscurecimentos
(@varana) que cada uma carrega ¢ Unico e portanto, o processo pelo qual cada uma deve
passar para se remover a ignorancia ¢ também tnico. Essa habilidade do Buddha de ensinar o
método ideal especifico para cada ser é conhecida como “meios habeis” (upaya). Mas todos
os métodos sdo baseados em prajiid, uma palavra sanscrita dificil de traduzir, mas que
expressa conceitos como sabedoria, inteligéncia, discernimento, ¢ um “entendimento da
realidade em si”. Quando esses dois aspectos estdo presentes — upaya e prajiia — o individuo ¢
capaz de gradualmente alterar as fundagdes do funcionamento de sua propria mente. Nao ¢é
apenas um efeito de curta duracdo que permanece enquanto a pessoa esta meditando, um
“estado alterado”, mas uma mudanca duradoura que pode ser medida até mesmo fisicamente
no cérebro desses praticantes e que nao se perde mesmo depois da pratica. Os pesquisadores
da Universidade de Harvard Daniel Goleman e Richard J. Davidson denominaram esse

fendmeno como “trago alterado” (GOLEMAN; DAVIDSON, 2017).

Com isso em mente, ao verificarmos os escritos e entrevistas de John Cage, talvez
possamos dizer que ele desenvolveu seu proprio upaya, seu proprio método que servisse de
apoio para o desenvolvimento de prajiia, ou seja, para se aproximar da experiéncia da
realidade como ela é. Em outras palavras, através do I Ching e de outros métodos ele
transformou seu processo de composi¢do em uma pratica de meditagdo, que operava
conjuntamente com seus estudos da literatura Zen e das aulas de D.T. Suzuki. Em 1986, Cage

disse o seguinte em uma entrevista:

“[...] Eu havia escutado uma palestra de Daisetz Suzuki, com quem eu estava
estudando a filosofia do Budismo Zen, sobre a estrutura da Mente. [...] Ele disse entdo
que o ego tem a capacidade de se separar [ou se desconectar] de suas experiéncias
sejam elas vindas do mundo da relatividade através das percepcdes sensoriais ou
vindas do Absoluto, através dos sonhos. Ou ele poderia se livrar de suas atracdes e
aversoes, preferéncias e memoria, e fluir com a Mente com M maitsculo. Suzuki
disse que essa Ultima opgdo era o que o Zen buscava. Eu entdo decidi que ndo

3 A palavra sanscrita geralmente traduzida como meditagdo é bhavand, cujo significado literal é “cultivar”,

LI I3

“desenvolver”, “produzir”, no sentido de “trazer a existéncia”. (Monier-Williams, 1899)

20



abandonaria a composi¢do musical para disciplinar meu ego sentado de pernas
cruzadas, mas encontraria uma maneira de escrever musica que fosse tdo rigida com
meu ego quanto sentar-se de pernas cruzadas.” (KOSTELANETZ, 1993. pp.177-8)."

E desnecessario apontar que os métodos praticados por Cage, isto ¢, sua forma
peculiar de compor, ndo sdo métodos ortodoxos testados ao longo de milénios como sdo as
praticas budistas tradicionais ensinadas por mestres e mestras qualificadas ao redor do mundo.
Mas no terceiro capitulo analisaremos melhor a maneira como o / Ching e o acaso funcionam

como uma pratica para o desenvolvimento de prajiia.

Para ressaltar como Cage era dedicado ao Zen, menciono um de seus livros preferidos:
uma tradugdo de registros dos ensinamentos do mestre chinés Huang Po (?-850 EC), The
Huang Po Doctrine of Universal Mind. Ele faz referéncia ao livro no artigo Experimental
Music: Doctrine publicado no Silence e, em 1952 em uma de suas visitas ao Black Mountain
College, ele leu o livro inteiro, que nao ¢ longo, para o publico presente. “[P:] Qual sua pérola
de sabedoria preferida? [Cage:] The Huang Po Doctrine of Universal Mind. 1sso ¢ um texto,
ndo uma frase. [P:] Por que? [Cage:] Ndo tenho ideia.” (LARSON, 2012, p.196).”" E em
outras entrevistas ele comentou que ao longo da vida, sempre retornava a esse livro como

fonte de sabedoria.

Huang Po enfatiza o ensinamento budista de que, para abandonarmos a ilusdo do ego e
percebermos a realidade como ela é (perfeita e indescritivel), ¢ necessario nos livrarmos do
apego ¢ aversdao. Em outras palavras, ¢ necessario evitar o engajamento com os habitos
mentais de juizos de valores e preferéncias tendenciosas, pois essas atitudes sao baseadas na
dualidade: o fundamento da ignorancia. Isso ndo significa que um sdbio percebe tudo da
mesma maneira. Muito pelo contrario, cada coisa é percebida nitidamente e com uma clareza
perfeita justamente porque os processos de julgamento e os impulsos subsequentes de atracao,

aversao e indiferenga ndo estdo mais poluindo e obscurecendo a percepcdo nua das coisas

4 «[...] 1 had heard a lecture by Daisetz Suzuki, with whom I was studying the philosophy of Zen Buddhism, on

the structure of the Mind. [...] He then said that the ego had the capacity to cut itself off from its experiences
whether they come from the world of relativity through the sense perceptions or from the Absolute, through the
dreams. Or it could free itself from its likes and dislikes, taste and memory, and flow with Mind with a capital M.
Suzuki said that this later choice was what Zen wanted. I then decided not to give up the writing of music and
discipline my ego by sitting cross-legged but to find a means of writing music as strict with respect to my ego as
sitting cross-legged.” (KOSTELANETZ, 1993. pp.177-8)

18 «“[P:] What is your favourite piece of wisdom? [Cage:] The Huang Po Doctrine of Universal Mind. This is a
text, not a phrase. [P:] Why? [Cage:] I have no idea.” (LARSON, 2012. p.196).

21



como elas sdo. A mente torna-se cristalina e espontaneamente presente.'® (HUANG PO,
1958)"" Portanto, o foco de Huang Po é como alcancar uma mente que esteja além dos

processos conceituais (este ponto sera tratado em detalhes no capitulo seguinte).

Além de estudar esse texto, Cage também ouviu muitas aulas de D.T. Suzuki sobre o
Avatamsaka Sitra, traduzido para o inglés como The Flower Ornament Scripture, cujos
ensinamentos enfatizam que tudo ¢ essencialmente Buddha, e portanto, cada elemento no
universo € seu proprio centro € ao mesmo tempo, contém e esta contido em todos os outros
elementos. Essa “interpenetragdo” estd diretamente ligada com o conceito de interdependéncia
(pratityasamutpdada), central no budismo. O evento que ficou conhecido como o primeiro
happening da historia, criado por Cage no Black Mountain College em 1952, foi diretamente
influenciado por esse conceito. Nele, cada performer poderia fazer o que quisesse durante
uma janela de tempo pré-determinada. Merce Cunningham dangou, David Tudor tocou piano,
Cage leu textos, e outros artistas presentes fizeram suas proprias performances. Essas
performances se interpenetravam, ou seja, estavam compondo uma apresentagdo complexa
Unica, mas sem deixar de serem cada uma si mesmas. Essa experiéncia, segundo Cage, nos
aproxima da experiéncia da realidade como ela ¢, pois a realidade ¢ complexa e cada

elemento tem sua propria dignidade e importancia. (LARSON, 2012. p.253-255)

De forma geral, podemos dizer que os esforcos de John Cage em desenvolver novos
métodos de composicao a partir de seu contato com o Zen tinham o propoésito de facilitar que
a mente encontrasse um estado além dos conceitos e dos padrdes habituais dualistas de
atracdo e aversao. Como mencionado, o processo de composicao era, para ele, equivalente ao
processo de meditacdo. Ao contrario da maioria dos artistas, que véem na arte um meio para a
expressdo de suas identidades, emocdes e anseios criativos, Cage via na arte uma
oportunidade para a transformac¢do da sua propria mente e, por conseguinte, a transformacao
de seu mundo: “Eu tenho dito que, ao invés de auto-expressdo, estou envolvido em

auto-transformacdo.” (RETALLACK, 1996, p.139).'8

'® Alguns estudos que demonstram esse funcionamento aperfeigoado da mente foram descritos por Goleman e
Davidson (2017).

7 A edi¢do do texto de Huang Po que consultei é uma versdo revisada pelo tradutor e publicada alguns anos
depois da edicdo que Cage se refere. Nessa segunda edi¢do, o tradutor alterou o titulo do livro para The Zen
Teaching of Huang Po.

18 “T have said that instead of self-expression, I’'m involved in self-alteration.” (RETALLACK, 1996. p.139).

22



CAPITULO 2:
O PROCESSO DE PERCEPCAO NO BUDISMO

Considerando que a tradicao filosofica mais estudada por Cage foi o budismo Zen, e
tendo em mente que essa tradicdo (especialmente alguns mestres como Huang Po) ndo
encoraja o estudo intelectual e racional do mundo, enfatizando a experiéncia direta da
realidade (HUANG PO, 1958), torna-se necessario recorrermos a outra fonte de conhecimento
budista para investigarmos com mais rigor ¢ detalhe as causas e efeitos do processo
composicional concebido por John Cage. Dentro desses diversos campos de estudo, o que
mais se empenhou em destrinchar os processos de percep¢ao foi a tradigdo Pramana. Os
principais pensadores dessa linha sdo os indianos Dignaga (c.480-c.540) e Dharmakirti
(séc.VI-VII). Comentando e expandindo o trabalho de Dignaga , o grande mestre Dharmakirti
estabeleceu o estudo de logica e epistemologia que permanece o modelo usado até hoje.
Apesar dessa tradicdo ndo ter sido muito difundida na China e no Japao, ela floresceu e ainda

floresce brilhantemente nas linhagens tibetanas (DALAI LAMA et al, 2020).
2.1 Mentes conceituais e nao-conceituais

O Buddha explicou que a mente pode ser dividida em instantes infinitesimais, cada um
sendo o resultado do anterior e causa direta do seguinte. Ao analisar esses instantes de
cognicdo, os mestres da Pramana classificaram a mente em dois tipos: conceitual e
ndo-conceitual. Um instante de mente conceitual tem como objeto um universal, algo
abstrato, uma ideia genérica (samanyalaksana)’”’, como “arvore”, “meu carro” ou “isso €
bonito”. J4 uma mente ndo-conceitual tem como objeto um fendomeno concreto (svalaksana),

uma coisa, como um som, uma forma, cores, sensagoes tateis, uma emogao, etc.

No Pramanavarttika, o principal texto de Dharmakirti, encontramos as seguintes
citacdes: “Uma cognicdo conectada a conceitos ndo possui uma imagem clara do objeto. [...]

Qualquer cognicao que possua uma experiéncia clara [do objeto] € ndo-conceitual.” (DALAI

! Dharmakirti enumera cinco tipos de objetos abstratos: nomes, classes, qualidades, agdes e substincias.
(DALAI LAMA et al., 2020, p.70)

23



LAMA et al, 2020, p.66).”° E também: “qualquer consciéncia que apreende um referencial
linguistico ¢ uma cogni¢do conceitual daquele objeto.” (DALAI LAMA et al, 2020, p.69).
Nesses trechos, Dharmakirti enfatiza o carater vago e nebuloso da percepgao conceitual contra
a vividez e clareza da percepcao direta. Em outras palavras, a cogni¢cdo conceitual ¢ incapaz
de perceber as coisas como elas sdo, pois ela sobrepde ao fendmeno concreto uma ideia

abstrata que ndo possui uma relacdo inerente com aquele objeto.

Para Dharmakirti, os fendmenos abstratos (universais) ndo possuem existéncia real,
sdo apenas nomes e, portanto, sdo classificados como realidade aparente (sarmvrti satya), ou
seja, parecem reais apenas do ponto de vista daquele que o percebe naquele momento. Em
outras palavras, 0o modo como o fendmeno aparece ndo corresponde com o modo como existe,
pois a mente acredita que as caracteristicas que ela estd percebendo (as caracteristicas do
universal) pertencem ao fendmeno concreto. A realidade absoluta (paramartha satya), por
outro lado, ¢ o modo como as coisas realmente sdo. A definicdo dessas duas realidades varia
dependendo da escola filosofica em questio. De acordo com a escola Sautrantika®', os
fendmenos abstratos sao considerados realidade aparente e os concretos — isto €, os instantes
indivisiveis de consciéncia e os instantes indivisiveis de particulas de matéria — sdo
considerados realidade absoluta. A partir dai ¢ mais facil compreender como os conceitos
‘poluem’ a percepcado da realidade em si e impedem a mente de observar pura e simplesmente
os fendomenos concretos. Todos os juizos de valor sdo conceitos e, portanto, ndo existem nos
objetos concretos, sdo criados pelo observador. E por essa razio que Cage se empenhou em
criar maneiras de fazer arte que contribuissem para desmanchar os padrdes habituais do

julgamento.

2.2 O processo de percep¢io e o problema da insatisfacao

Para entendermos melhor como tudo isso se aplica na pratica, imaginemos a sequéncia

de eventos em alguns instantes do processo de percep¢io auditiva®:

20 «“A cognition connected to concepts does not have a clear appearance of the object. [...] Any cognition that has
a clear appearance [of the object] is nonconceptual.” (DALAI LAMA et al, 2020, p.66).

2! Esse é o ponto de vista adotado na maior parte dos escritos de Dharmakirti. Outras escolas, como a
Madhyamaka, refutam essas defini¢cdes das duas realidades e defendem a ideia da vaziez.

22 Para uma descrigdo mais pragmatica e acessivel por um mestre tibetano contemporaneo, ver Apéndice 1.

24



No primeiro momento ocorre o contato de trés fendmenos — as trés condicdes
necessarias para o surgimento de uma determinada cogni¢do. Sdo elas: i) um instante
de um som; ii) o o0rgdo sensorial funcional (ouvido); iii) um instante de cogni¢do
auditiva (o instante imediatamente anterior ao qual se estara ciente deste som).

No segundo instante, como produto dessas trés condi¢des, surge uma cognicdo
auditiva daquele som: uma imagem (akara) ou representacdo do objeto do primeiro
instante. Essa ¢ uma cogni¢do ndo-conceitual, mas ¢ importante apontar que o objeto
em si — o som fisico — nao ¢ diretamente percebido pela mente, ela estd consciente
apenas da imagem mental produzida a partir do objeto externo. E junto com essa
imagem do objeto, surge ao mesmo tempo uma imagem do sujeito, uma ‘sensacao’ da
existéncia do sujeito, o 'eu' que estd consciente do objeto. Tanto a imagem do objeto
quanto a imagem do sujeito sao produzidas pela mente e existem apenas por um
instante. Elas sdo criadas novamente no instante seguinte, mas ndo sdo idénticas a
anterior.

No terceiro instante, com base nessa imagem mental ndo-conceitual, a cogni¢cdo
mental comeca a sobrepor conceitos a ela. Esses conceitos podem ser nomes, classes,
qualidades, a¢des ou substancias. Aqui, a categoria de qualidade ¢ especialmente
relevante pois a mente comeca a categorizar a percep¢do em ‘boa’ ou ‘ruim’.

A partir dai, a mente passa a se relacionar com essa teia de conceitos — ideias abstratas
— como se elas fossem o objeto concreto real. Em outras palavras, a cogni¢cao mistura a
percepcdo direta com os processos conceituais. (DALAI LAMA et al, 2020,
p-236-240).

Dessa forma, do terceiro instante em diante, a percepcdo direta do som estd em

segundo plano, enquanto a mente estd mais engajada com suas proprias fabricagdes

intelectuais que sdo experimentadas em primeiro plano. O problema é que raramente estamos

conscientes disso. Enquanto o processo esta ocorrendo estamos certos de que estamos

conscientes do objeto concreto o tempo todo e que as impressoes, nomes, qualidades, etc. que

surgem em nossa mente estdo ‘vindo do objeto’ e que sdo qualidades proprias dele e ndo que

somos nds que estamos produzindo todos esses conceitos.

Anteriormente, mencionei como, para o budismo, a ignorancia (avidyd) ¢ considerada

a causa de toda insatisfagdo e sofrimento no mundo. Agora, podemos explicar essa ignorancia

a partir da perspectiva da conceitualidade. O apego ao eu, a identidade pessoal, implica na

25



dualidade sujeito-objeto. Essa dualidade ¢ tdo arraigada em nossa cognicdo que mesmo em
uma percepg¢ao direta sensorial, como a visdo ou a audi¢do, ela ainda estd presente na forma
da oposicao entre a imagem do objeto e a imagem do sujeito. Essa € uma forma de ignorancia
que enquanto ndo for removida, mantém o individuo refém das diversas formas de
insatisfacdo e sofrimento, pois ¢ baseado nesse processo que os eventos mentais distorcidos

(klesas) como a raiva, orgulho, apego, inveja, 6dio, etc. surgem (TSERING, 2006, p.50-51).

Portanto, ¢ necessario transcender tanto as cognigdes conceituais como as cognigoes
diretas sensoriais. Nesse momento, o praticante reconhece uma forma de consciéncia livre de
ignorancia que ¢ a “percepg¢do direta yogi” (yogi pratyaksa). “Yoga’ pode ser traduzido como
3 bod 4 A . b) ~ . . ’ . . A .
unido com o que ¢ auténtico’. Nesse modo de percepgdo, o individuo livre da ignorancia
reconhece a natureza da realidade. Como nao ha ignorancia, ndo ha como surgir qualquer
manifestagdo de insatisfacdo, sofrimento, egoismo, ou a¢des que visam prejudicar outros seres
e satisfazer interesses proprios. Cage diz: “tudo ¢ agradavel, contanto que vocé ndo tenha a

nogdo de agradavel e desagradavel em vocé.” (LARSON, 2012, p.413).

Ao lermos diversas entrevistas de Cage e seus escritos, parece que este era o objetivo
buscado por ele ao se engajar no budismo Zen. Ele ndo teria formulado ou entendido esse
processo com a terminologia Pramana utilizada aqui, mas o objetivo de todas as escolas

budistas — sejam as escolas da India, Tibete, China ou Japdo — é o mesmo.

Com essa bagagem de termos e conceitos tradicionais do budismo ¢ possivel analisar
o pensamento composicional de John Cage e tentar investigar o quanto ele corresponde com a
visdo budista e at¢é mesmo conjecturar se € possivel compreendé-lo plenamente sem

considerar sua relacdo com o Dharma.

2 “Bverything is pleasing providing you haven’t got the notion of pleasing and displeasing in you.” (LARSON,
2012, p.413).

26



CAPITULO 3:
ANALISE DOS PROCESSOS COMPOSICIONAIS ATRAVES DO DHARMA

Agora trataremos de alguns principios centrais do pensamento composicional de John
Cage, de modo a tentar compreendé-los a partir da epistemologia e pratica budistas. A anélise
seguird o percurso de desenvolvimento das ideias do compositor iniciando pelo seu interesse
pelo ruido e na busca pelo que denominou-se como "o som em si", em oposi¢cao aos anseios
matematicos e racionais de seus contemporaneos serialistas, os quais o proprio Cage estudou
e utilizou em suas primeiras pecas nos anos 1930 e a tradi¢ao formal da musica ocidental de
concerto (Cf. "Lecture on Nothing"). Entdo, discutiremos como Cage abandona a ideia de
comunica¢gdo como propdsito da arte e, por fim, o que veio a se tornar seu método por
exceléncia: acaso e indeterminagdo. Existem diversos outros topicos que poderiam ser
abordados, como a ideia dos happenings e a relacdo de Cage com o teatro, poesia e artes
plasticas — tudo isso tem forte relagdo com o Dharma, mas acabaria extrapolando o escopo

desta dissertacao.
3.1 Ruido, percussao e piano preparado

Primeiro, ¢ preciso entender a origem do interesse de Cage pelo ruido, que
naturalmente o levou a escolha da percussdo como instrumenta¢do proeminente € a invengao
do piano preparado (que pode ser considerado como forma de percussao). Podemos citar ao
menos trés fatores que contribuiram para despertar nele o fascinio pelo ruido: 1) Duchamp e o
dadaismo, 2) 4 Arte dos Ruidos de Luigi Russolo juntamente com a influéncia de Varese e 3)

a influéncia do pensamento oriental através de amigos como Mark Tobey e Oskar Fischinger.

Cage conheceu Duchamp pessoalmente em 1942, e décadas depois tornou-se seu
aluno de xadrez nos ultimos anos de vida do artista francés. Ao longo de toda sua carreira, o
compositor citou Marcel Duchamp como uma das figuras que mais o inspirou na vida. Os

readymades de Duchamp sdo objetos comuns pré-fabricados que, com pouca ou nenhuma

27



alteragdo, sdo apresentados como objetos de arte**. De certa forma, eles desafiam a defini¢do
de arte sugerindo que tudo pode ser visto como arte, ou seja, a arte estd no sujeito € ndo no
objeto. Se aplicarmos a mesma ideia a musica, qualquer som pode ser considerado musical,
pois a musica esta naquele que ouve € ndo na movimentacao de moléculas no ar. Assim, a
distingdo entre sons musicais e ruidos ¢ puramente arbitraria. Cage diz em 1948: “um som
apenas, por si s6 nio é nem musical nem ndo-musical. E simplesmente um som. E ndo
importa que tipo de som ele €, ele pode se tornar musical ao tomar seu lugar em uma peca
musical." (CAGE, 2015). Em uma de suas trés palestras em Darmstadt (1958) ele questiona:
“O que ¢ mais musical, um caminhdo passando por uma fabrica ou um caminhdo passando

por uma escola de musica?” (CAGE, 1961, p.41).

Russolo segue um raciocinio diferente em seu A Arte dos Ruidos (1913). Cage afirma
ter lido esse livro por volta de 1935 e ele o classificou como um dos trés livros que mais
influenciou seu pensamento artistico (LARSON, 2012. p.49-53). No livro, o futurista
argumenta que ao longo da historia da musica sempre se buscou a renovagdo dos sons atraves
de novas técnicas composicionais que abarcariam cada vez mais as dissonancias, ampliando a
gama de timbres possiveis e aceitos. Russolo afirma que ¢ tempo de substituirmos os
instrumentos comuns pelos ruidos, pois a sonoridade tradicional estaria ficando cada vez
menos capaz de produzir as sensacoes € o prazer estético que buscamos. Além disso, os ruidos
tém um potencial ritmico muito rico a ser explorado (RUSSOLO, 1986). Russolo pode ser
considerado um revolucionario com seus instrumentos de ruido, mas quando comparamos sua

visdo e motivagdes com as de Cage, ¢ possivel considera-lo um pouco mais superficial.

Junto a Duchamp e Russolo, temos Varése como importante referéncia para Cage e
que por sua vez criticava os futuristas por sua tentativa de imitar os ruidos da vida cotidiana,
embora o principio fundamental de "libertar o som” dos preconceitos musicais da tradi¢do e
abragar todo e qualquer som como algo que possa integrar uma experiéncia musical parece se
assemelhar muito ao pensamento de Russolo. Em seu texto Edgard Varese (1958), Cage
reconhece a tremenda importancia do compositor francés para esse processo, dizendo que “ele

estabeleceu a natureza atual da musica.” (CAGE, 1961, p.84) Mas o norte-americano ndo

* E interessante a relagdo dos readymades com a filosofia japonesa presente na chanoyu ou cerimonia do cha: “E
importante notar que muitos dos itens valorizados na chanoyu ndo foram criados como “arte”, mas descobertos
entre os mais simples utensilios domésticos, e depois adotados.” (OKAKURA, 2008, p. 128).

28



deixa de critica-lo por sua insisténcia em controlar os sons e “em vez de lidar com os sons

enquanto sons, ele lida com eles enquanto Varese.” (CAGE, 1961, p.84).

Por fim, o convivio com o pintor Mark Tobey, Oskar Fischinger, Nancy Wilson Ross e
outros artistas e pensadores que estavam profundamente interessados no budismo e outros
pensamentos orientais, também levaram Cage a buscar uma certa libertacdo do paradigma
europeu da arte. Como mencionado no primeiro capitulo, ele conta que aprendeu muito com
Tobey a respeito de como cultivar uma curiosidade e um interesse em tudo o que esta a nossa
volta pois tudo tem seu valor quando estamos dispostos a reconhecé-lo. E naturalmente, quase
todos os sons que nos rodeiam no dia a dia sdo ruidos. Quanto a Fischinger, com quem Cage

trabalhou em 1936, o compositor diz o seguinte:

“[Fischinger] me fez uma observagdo que me jogou para dentro do mundo do ruido.
Ele disse: ‘“Tudo no mundo tem um espirito, e esse espirito torna-se audivel quando ¢é
colocado em vibragdo.' Ele me iniciou em um caminho de explora¢do do mundo ao
meu redor que nunca parou.” (LARSON, 2012, p.61)*

Em seu texto The Future of Music: Credo escrito em 1939 e publicado no Silence,
Cage diz que para chegarmos a musica do futuro — a musica de todos os sons — ¢ necessario
que passemos por um processo de transicdo através da musica percussiva, a musica dos
ruidos. No texto Forerunners of Modern Music*, ele argumenta que o tempo (duragdes) é o
parametro mais fundamental da musica, pois enquanto altura, timbre e amplitude se aplicam
apenas ao som, a duracdo se aplica também ao siléncio. Assim, ele via a percussdo como um
meio para libertar a musica dos conceitos limitantes da tradi¢do europeia e se aproximar de

uma visao de musica mais direta, profunda e fundamental.

Se analisarmos sua First Construction (In Metal) de 1939, notamos que ela ¢
construida em uma estrutura formal baseada em proporgoes de duragdes (nimero de
compassos) de cada parte. Esse sistema foi utilizado para diversas pecas (ndo apenas de
percussdo) durante muitos anos de sua carreira. No caso da primeira Construction, a férmula ¢é
a seguinte: 4-3-2-3-4. Isso significa que cada se¢do da musica possui 16 compassos divididos
nesses cinco subgrupos. Por exemplo, observe a se¢do A e a clara divisdo dos materiais

respeitando essa estrutura de compassos (Fig. 1).

5 “[Fischinger] made a remark to me which dropped me into the world of noise. He said: ‘Everything in the

world has a spirit, and this spirit becomes audible by its being set into vibration.” He started me on a path of
exploration of the world around me which has never stopped.” (LARSON, 2012, p.61)
% Escrito em 1949 e publicado também no Silence.

29



~/ @&

i [T [T [ M N TH] pin jis N T
nl e M Tt i [ I
v (1ML TR ) == e ([ b HH Tl
1” 2 r|1 ol b | - Hr '
L Hw L | L gy i
] L Az. - M e Hy ﬂh. .1
He ans Ak ] e Lt 2 mx. n N7 Ny
+H M- +H =1 E I -y = H Hte ]
A BT W T 1| lmlw 138y g ek RS CERTHIE _mm : piid il SHO[mn
”‘ ol . H el ﬂ [ ﬂ + .an. 1-‘4 “. mm”n. mtiai i
H
4 HTY
-~ ay . | T M P3N o = sl
= 2 4
+ y i " an I Py M|l- —!...1: d
q H + Wnu. ” 1 -I..HII _ meu N - [
N L L mas= Laull
1l T 1 M uni| 1T 1T 1T 1 T 3 S 111
+H L] g
i |l jiy 31| AR
T N ™
14 1 . y 1
" d 1 1l L“Wl m i YRR 188
o= &l [ - % U
- R n - = W n“ L
’ - 4 “ KT 3 D R D wonnuuf E35h Mo als,  HHH
HH HH 1 g T ( A T M = (T 2 Ll 1 1 Al
+* “w ey HHy i ||w e Mr + | H” )
-~ pr_N 7 i HTY L TT 7 LY SRR
n Lt I oA, sl L T 4
of e~ 1 .| | || iy nl
.1-. P mr g + |4 et n,_ 1
W Y W w =5 T Wy = N LLlad ] =t N
M T T N\ T ( M 1T 1 mm 38 DN L '
3 +HH W * 1 i e L .l 4
SRS 7 M ak
e T ey Ty N - |
] 1] b 1% di X b 4ﬂ!.. il B 1| an
|t Y b =gh tT H 1A
I * T e Lim | -
wl | | M e 1T o) Il
At A , il
a2 m n h ) | : .nm"
s @u., F==3 1 Eaad E=2 _“_mT" T Eaaid ww ._ B
N buuid il | ] d . M

~a-

30

»

Fig. 1 - paginas 2 a 4 da First Construction (In Metal).

y/



Nessa e nas outras Constructions ha uma presenca forte de um pulso constante e
destacado por quase toda a peca, diferentemente do que encontramos, por exemplo, em
Ionisation de Varese. O pulso parece ter o poder de fixar o ouvinte na experiéncia do presente,
algo necessario para perceber cada som como um simples som, sem julga-lo. No entanto, essa
maneira racional e proposital de estruturar a peca e a intencionalidade na escrita dos materiais
fizeram com que Cage, posteriormente, refletisse sobre a superficialidade desse método de
composi¢do quando comparado aos métodos que ele desenvolveria no futuro?. Isso porque
esse método nao exige que o compositor suspenda seus juizos de valor e sua nog¢do de
identidade pessoal. Ao contrario, o compositor precisa fazer escolhas quanto a musica em si e
calcular como acomodar seus materiais e ideias na estrutura formal proposta. Em outras
palavras, isso ainda € compor como “self-expression” em oposicao ao “self-alteration” que se

tornaria o propdsito da composi¢ao para Cage a partir de 1946.

Mesmo assim, se considerarmos a musica exclusivamente do ponto de vista do
ouvinte, como Cage trabalha com diversos instrumentos ndo convencionais ou instrumentos
convencionais tocados de forma nao convencional, como gongos submersos € piano
preparado, basicamente temos uma exploragdo de timbres, suas combinagdes, gestos, texturas
e estruturas ritmicas que se desenrolam no tempo. Apesar de Cage criar uma forma
rigorosamente estruturada para essas pegas, o que interessa ao ouvinte ¢ a qualidade quase
palpavel do som em si. E como se a peca estivesse nos dizendo: “Ouga este som! Agora ouca
este! Agora este outro!”. Isso ¢ especialmente forte nas pegas posteriores para piano
preparado, nas quais um timbre familiar (o piano) ¢ transformado em algo novo, despertando
uma curiosidade pelo som, um interesse pela experiéncia sonora pura, que leva a uma
apreciacao surgida muito mais da experiéncia em si (cogni¢do direta sensorial) do que de

conceitos que a julguem ou classifiquem (cognicdo conceitual).

Descrevendo o que ele considera um dos aspectos da “arte genuina”, o mestre tibetano

Chogyam Trungpa® (1940-1987) diz:

“E um processo em crescimento continuo no qual comegamos a apreciar o entorno em
nossa vida, seja ele qual for — ndo precisa necessariamente ser bom, belo e agradavel
de forma alguma. A definicdo de arte, desse ponto de vista, € ser capaz de ver a
singularidade (uniqueness) da experiéncia cotidiana.” (TRUNGPA, 2008, p.27)

¥ Ver o texto Composition As Process - 1. Changes, em CAGE, 1961.
28 Sobre a relagdo de Chdgyam Trungpa e John Cage, ver Apéndice 2.

31



Trungpa Rinpoche enfatiza que cada instante de nossa vida ¢ Unico e digno de nossa
apreciacdo. Nao existem, por exemplo, sons que possam ser considerados menos dignos do
que outros. Nao ha porque comparar o som de um Steinway com o som de um motor de carro
ou o canto de um passaro. Todos podem ser igualmente apreciados em sua singularidade pois
cada um possui qualidades proprias e tnicas. E no instante da experiéncia em si que esté a

beleza e a riqueza de todo e qualquer som.

Cage parece ter uma no¢ao similar que se expressa em suas pecas para percussao ¢ na
criagdo do piano preparado. Neste, notas preparadas e ndo-preparadas ndo sdo colocadas em
nenhuma hierarquia®. Cage expande a gama de sons produzidos pelo piano e transfere a
importancia da harmonia e contraponto — conceitos formados a partir da racionalizagao da
experiéncia auditiva — para a qualidade Unica, presente e concreta de cada som em particular.
Do ponto de vista do budismo, essas pegas (p.ex. Prelude for Meditation e Root of an
Unfocus, ambas de 1944) podem ajudar a trazer a mente para a experiéncia presente que nao
se deixa levar por discursos narrativos a respeito daquilo que esta acontecendo no agora, pois
sdo obras musicais que nao instigam um pensamento teleoldgico ou formal fazendo-nos

pensar no que veio antes ou no que vira em seguida.

As praticas de mindfulness, tdo populares hoje em dia, se assemelham bastante a esse
estado. Essa estabilidade mental ¢ considerada um o6timo ponto de partida para que o
praticante avance no processo de reversdo da distor¢do na percep¢do, mas o praticante sério
precisa ir além dessa simples estabilidade. Trungpa Rinpoche descreve um percurso de trés
niveis de percepcao cada vez mais profundos: experiéncia, vaziez e luminosidade. O primeiro,
a percepcao da experiéncia, ¢ a percepcao direta sem intermediarios do que se apresenta para
nossos sentidos no momento presente. “Branco € branco e preto ¢ preto” (TRUNGPA, 2008.
p.105-6). Talvez possamos dizer que equivale a percep¢do direta sensorial como explicada
pelos mestres da tradicdo Pramana mencionada no segundo capitulo. Em outras palavras, a
mente deixa de se fixar nos processos conceituais e traz a experiéncia sensorial ao primeiro

plano novamente.

» A preparacgdo do piano com parafusos, tiras de borracha, couro, palitos de madeira, entre outras coisas, altera a
sonoridade de cada nota preparada, desfaz a homogeneidade do piano e altera inclusive a afinag@o, quebrando a
organizagdo tradicional das alturas.

32



No entanto, esse estado ainda esta sujeito a ignorancia fundamental (ndo-conceitual).
Para que a mente continue no processo de eliminacio da ignorancia, que levara as percepgdes
da vaziez e da luminosidade (de acordo com Trungpa), ¢ necessario ir além da mera percepgao
direta sensorial e chegar a percepgdo direta yogi, a consciéncia direta da natureza da

realidade.

Nas praticas do budismo tibetano feitas em grupo nos monastérios, os pujas, sao
utilizados diversos instrumentos — a maioria de percussao ¢ sem alturas definidas, ou cuja
altura ndo ¢ relevante. O foco parece ser a criagdo de uma textura macroscopicamente estatica
com dezenas de pequenos elementos que, somados, preenchem todo o espectro. Os
instrumentos de sopro contribuem para que uma continuidade (lisa) seja estabelecida
enquanto as percussoes adicionam flutuagdes e rugosidades. Entre os mais comuns estdo o
bumbo (nga), pratos (rolmo e silnyen), sinos (drilbu e tingsha), tambor pequeno de mao
(damaru), conchas (sopro), trompa longa (dungchen), trompete de metal ou osso (kangling) e
uma espécie de obo¢ (gyaling) que € o unico capaz de tocar melodias. Mas as melodias do
gyaling sao baseadas em notas muito longas com alguma frase curta que retorna a primeira
nota ou leva a outra nota longa. E como ndo ha uma base harmonica, nem mesmo um
pedal-drone (como a tampura na musica indiana), as notas flutuam sem referéncias ou
sensacdo de repouso versus movimento. A musica ¢ muito ruidosa € a0 mesmo tempo
imersiva, criando uma circunstancia na qual o praticante pode largar as fixacdes as percepgoes
sensoriais e reconhecer a natureza vazia do som que, a0 mesmo tempo que € vazio, possui

uma energia potente que ressoa a cada instante.

No Zen, as praticas de recitacdo de sutras e preces também sdo acompanhadas de
instrumentos de percussdo, como o tambor de madeira (mokugyo), diversos tipos de sinos e o
taiko. Tudo isso delineia um interessante contraste com as praticas musicais religiosas que
encontramos atualmente no ocidente®® que parecem ter um propoOsito mais emocional e
catartico enquanto as tibetanas e japonesas descritas aqui t€ém um propdsito de transformacao

da percepgao.

3 Como as musicas worship e outras manifestagdes musicais nas igrejas pertencentes ao cristianismo.

33



3.2 Comunicac¢ao

Descrevemos no primeiro capitulo o ponto de virada que ocorreu no pensamento
composicional de Cage depois da crise com Xenia e Cunningham por volta de 1944. Foi nesse
momento que ele percebeu que a comunicacdo ndo estava ocorrendo com suas obras € com

muitas obras de outros compositores contemporaneos. Em uma entrevista de 1966 ele diz:

“Me ensinaram nas escolas que a arte ¢ uma questdo de comunicagdo. Observei que
todos os compositores estavam escrevendo de maneiras diferentes. Se arte ¢
comunicagdo, nés estavamos usando linguas diferentes. Estdvamos, portanto, em uma
situacdo como a da Torre de Babel onde ninguém entendia o outro. Entdo decidi
encontrar outra razdo ou abandonar o nego6cio como um todo.” (LARSON, 2012.
p-124-5).

A ideia de que a arte ¢ uma forma de comunicacdo perde muita forca quando
comecamos a analisar de que forma tal comunicac¢do poderia ocorrer. Primeiro, considerando
a tentativa de se comunicar uma emoc¢ao, o compositor, apos passar por alguma experiéncia
que considera importante, deseja criar uma peca que possa gerar no ouvinte 0 mesmo
sentimento ou similar. No entanto, tratando-se de sentimentos € emogdes, por serem
experiéncias extremamente subjetivas, ¢ o ouvinte que estard produzindo o sentimento em si
mesmo na presenca da obra musical. A musica em si, as vibragdes no ar, nao tém capacidade
de transferir um sentimento do compositor para o ouvinte, portanto nao hd comunicagao real.

E Cage nao € o unico a pensar dessa forma. Stravinsky parece ter uma posi¢ao semelhante:

“Considero que a musica ¢é, por natureza, essencialmente incapaz de expressar
qualquer coisa, seja um sentimento, uma atitude da mente, ou o humor psicoldgico,
um fendmeno da natureza, etc... A expressdao nunca foi uma propriedade inerente da
musica. Esse ndo ¢, de forma alguma, o propdsito de sua existéncia.” (STRAVINSKY,
1975, p.163)*!

Em segundo lugar, a musica poderia comunicar ideias e conceitos, como a ideia de
simetria, o conceito de transformac¢do ou o desenrolar de uma narrativa. Mas essas ideias
também ndo podem estar presentes na musica em si, nos sons. Elas sdo reconstruidas na
mente do ouvinte caso ele possua o interesse, 0s recursos € mecanismos intelectuais
necessarios. Novamente, a arte ndo esta funcionando como um meio de comunicagao, mas
apenas como um estimulo que depende totalmente do ouvinte — sua mente, interesses e

vivéncias. Expressando o ponto de vista budista, Chogyam Trungpa diz:

31 “I consider that music is, by its very nature, essentially powerless to express anything at all, whether a feeling,
an attitude of mind, or psychological mood, a phenomenon of nature, etc... Expression has never been an
inherent property of music. That is by no means the purpose of its existence.” (STRAVINSKY, 1975, p.163)

34



“O problema fundamental do empenho artistico ¢ a tendéncia de separar o artista da
audiéncia e entdo tentar enviar uma mensagem de um para o outro. Quando isso
acontece, a arte se torna exibicionismo. Uma pessoa pode ter um enorme lampejo de
inspiracéo e entdo correr para ‘colocar no papel’ para impressionar e entusiasmar os
outros, ¢ um artista mais deliberado pode criar estratégias em cada passo de seu
trabalho para produzir certos efeitos em seus espectadores. Mas ndo importa o quio
bem-intencionadas ou tecnicamente talentosas essas abordagens sejam, elas
inevitavelmente tornam-se desajeitadas e agressivas para os outros e para si mesmo.”
(TRUNGPA, 2008, p.1)*

Trungpa Rinpoche define “agressdo” como uma atitude de tensdo ou ansiedade em
relacdo ao mundo, ndo se trata de violéncia ou do desejo deliberado de machucar o outro.
Quando uma pessoa encara o mundo e os fendmenos tentando extrair deles algum beneficio
proprio, alguma sensagdo agradéavel, ou tenta impor sobre o mundo sua propria identidade e
seus proprios sentimentos, ela esta sendo “agressiva”. Segundo ele, quando a mente esta
ocupada com essa agressividade, ela nao funciona direito. A agressividade nos torna cegos,
surdos e incapazes de nos relacionar com o mundo de forma a ndo produzir sofrimento e
insatisfacdo em nos e nos outros. Rinpoche diz que “a agressao pode produzir uma chamada
‘obra de arte extraordindria’, mas a arte produzida dessa forma polui o mundo, ao invés de

produzir algo revigorante e saudavel.” (TRUNGPA, 2008, p.15).%

Segundo os mestres budistas, o egoismo ¢ a principal distor¢do mental, pois ¢ a partir
dele que surge tudo aquilo que produz insatisfagdo e sofrimento nos seres sencientes, como
ganancia, medo, raiva, apego, inveja, orgulho, ddio, etc. E o egoismo, por sua vez, se sustenta

na percep¢ao incorreta da realidade. Por esse motivo, Trungpa Rinpoche diz:

“Nossa mensagem ¢ simplesmente a de apreciar a natureza das coisas como elas sdo e
expressar isso sem nenhum conflito de pensamentos e medos. Nds abandonamos a
agressdo, tanto em dire¢do a n6s mesmos, como se tivéssemos que nos esforgar para
para impressionar as pessoas, como em direcdo aos outros, como se pudéssemos
impor algo sobre eles.” (TRUNGPA, 2008, p.2)**

32 “The basic problem in artistic endeavor is the tendency to split the artist from the audience and then try to send
a message from one to the other. When this happens, art becomes exhibitionism. One person may get a
tremendous flash of inspiration and rush to “put it down on paper” to impress or excite others, and a more
deliberate artist may strategize each step of his work in order to produce certain effects on his viewers. But no
matter how well-intentioned or technically accomplished such approaches may be, they inevitably become
clumsy and aggressive toward others and toward oneself.” (TRUNGPA, 2008, p.1)

3 “Aggression might produce a so-called extraordinary work of art, but art produced in such a way pollutes the
world, rather than producing something refreshing and healthful.” (TRUNGPA, 2008, p.15).

34 “Our message is simply one of appreciating the nature of things as they are and expressing it without any
struggle of thoughts and fears. We give up aggression, both toward ourselves, that we have to make a special
effort to impress people, and toward others, that we can put something over on them.” (TRUNGPA, 2008, p.2)

35



Utilizando a terminologia da epistemologia budista (pramana) discutida no segundo
capitulo, isso pode ser explicado da seguinte forma. O individuo pode tentar comunicar tanto
um fendmeno concreto®™ (uma experiéncia sensorial, sensa¢do, emo¢do), ou um fendmeno
abstrato (uma ideia, conceito, descricdo, narrativa). No caso de um fendmeno concreto, ¢
necessario que o individuo primeiro produza uma abstracdo desse fenomeno, que ele o
conceitualize de alguma forma. A partir dai, em qualquer um dos casos, o objeto ¢ um

fendmeno abstrato.

Entdo, para tentar transmitir isso para outra pessoa, ja que ndo ¢ possivel transmitir um
fenomeno abstrato diretamente, o individuo precisa produzir algo concreto que possa ser
experimentado pelo seu receptor: uma palavra, um texto escrito, uma melodia, um simbolo,
etc. Mas o conteido que o emissor deseja comunicar — o fenomeno abstrato — ndo esta
presente na coisa concreta que constitui a mensagem. Na melhor das hipdteses, o receptor da
mensagem ird gerar uma abstracdo ou uma sensac¢ao semelhante aquela que iniciou o processo
na mente do emissor. Mas ¢ praticamente impossivel que elas sejam iguais porque as causas

que produziram cada uma delas ¢ completamente diferente.

E claro que no caso da linguagem verbal escrita essa comunicacdo se d4 de forma
muito precisa, mas quando adentramos no universo das artes, mesmo a poesia (que € verbal),

a comunicacao torna-se mais vaga. No caso da musica, ¢ extremamente vaga.

Pode ser argumentado que mesmo sem ocorrer uma comunicacao real, a musica ainda
¢ capaz de produzir no ouvinte uma impressao daquilo que o compositor quer transmitir.
Assim, nao esta totalmente errado dizer que o propdsito da musica € a comunicagao dessa
impressao. De fato, ndo estaria completamente errado, mas do ponto de vista tanto do
budismo quanto de Cage, esse tipo de abordagem ¢ muito limitado quando consideramos a

arte como uma ferramenta para auxiliar no processo de remocgao das bases do egoismo.

Nessa fase antes de mergulhar no budismo (1946-50), Cage estava interessado no
misticismo e na filosofia estética hindus, especialmente em Sri Ramakrishna e no filésofo
Ananda Coomaraswamy. E ai que encontramos sua principal obra para piano preparado:

Sonatas and Interludes. Neste conjunto de 19 pequenas pegas, Cage nao tenta comunicar

3 Experiéncias subjetivas como emogdes e sensagdes sdo consideradas concretas pois sdo produzidas e
pertencem a teia de relagdes causais, enquanto os fendmenos abstratos ndo possuem eficiéncia causal.

36



nada, mas apenas compor sem segundas intenc¢des. O proposito ¢ o que ele aprendeu com sua

professora Gita Sarabhai: aquietar a mente, tranquilizar as emogoes e encontrar alguma paz.

3.3 Acaso e indeterminac¢ao

Em meados de 1950, com a redescoberta do budismo e do /I Ching através da
participagcdo em aulas e palestras do professor Daisetsu Suzuki, Cage parece ter encontrado o
caminho que buscava. Ele se identificou profundamente com a explicacdo budista de que a
origem da insatisfacdo ¢ a crenca na ilusdo do ego e decidiu colocar os ensinamentos em
pratica. Mas, como citado anteriormente, ao invés de se sentar e meditar em zazen, ele decidiu

transformar seu trabalho em uma pratica semelhante a meditacao.

Uma vez que o ego e a mente conceitual operam através do julgamento das
experiéncias sensoriais e da subsequente produgdo de expectativas, uma pratica necessaria
para reverter a ignorancia € justamente o treinamento no ndo-engajamento nesses juizos de
valor e no nao-engajamento em expectativas. Ou seja, sdo criadas condi¢des nas quais o
individuo permanece aberto as experiéncias e ao desenrolar dos fendmenos sem se deixar

levar por esses habitos mentais.

Com isso em mente, ao receber de presente o / Ching, Cage percebeu que a utilizagao
do acaso através do livro no processo composicional (e até nas escolhas de vida) seriam uma
excelente oportunidade de colocar esses principios em pratica. A proposta era deixar o acaso
produzir a musica e cultivar uma atitude de abertura, aceita¢do, ndo-interferéncia e auséncia

de expectativas quanto ao resultado. Ele explica:

“Eu aceito, eu sempre aceitei tudo o que o / Ching me revelou... Eu nunca pensei em
ndo aceitar! [...] se nds queremos usar 0 acaso, precisamos aceitar os resultados. Nos
ndo temos o direito de usa-lo se estivermos determinados a criticar os resultados e
buscar uma resposta melhor. Na verdade, o / Ching garante um destino muito triste
para qualquer um que insista em obter uma boa resposta. Se estou insatisfeito depois
de uma operacdo do acaso, se o resultado ndo me agrada, ao aceita-lo eu pelo menos
tenho a chance de me modificar, mudar a mim mesmo. Mas se eu insisto em mudar o
I Ching, ai ele muda ao invés de mim, e eu ndo ganho nada, ndo realizo nada!”
(LARSON, 2012, p.182). %

%« do accept, I have always accepted everything the I Ching has revealed to me... I never thought of not
accepting it! [...] if we want to use chance operations, then we must accept the results. We have no right to use it
if we are determined to criticize the results and to seek a better answer. In fact, the I Ching promises a
completely sad lot to anyone who insists on getting a good answer. If I am unhappy after a chance operation, if
the result does not satisfy me, by accepting it I at least have the chance to modify myself, to change myself. But

37



E dificil encontrar textos e entrevistas que indiquem uma motivagio puramente
musical para a adocdo do acaso em seu processo de composi¢do. Parece muito plausivel
afirmar que Cage ndo jogava o [ Ching simplesmente por uma curiosidade quanto ao
resultado musical que seria produzido, ou para criar algo novo que revolucionasse a
linguagem musical de entdo quebrando com os paradigmas tradicionais, € muito menos um
simples “vale tudo”. Parece-nos que seu objetivo ndo era diferente do objetivo do monge que

se senta para meditar.

A “‘auséncia de expectativas” (apranihita) ¢ uma das “trés portas da liberacdo” pelas
quais o praticante pode reconhecer a natureza vazia de si e das coisas, pois seu oposto, o
engajamento em esperanga ¢ medo, sao formas de auto-preservagdo — formas de solidificar e
perpetuar a ilusdo do ego e assim perpetuar a experiéncia da insatisfagdo. O terceiro patriarca

do Zen, Sengcan (séc. VI) escreveu o seguinte®’:

“Estabelecer o que vocé gosta contra aquilo que nao gosta:

Essa € a doenga da mente.

Quando o significado profundo [do Caminho] ndo é compreendido
A paz mental é perturbada a toa.” (SUZUKI, 1994, p.76)*

E com isso em mente e com esses métodos que ele cria a Music of Changes cujo
proprio titulo ¢ derivado do I Ching (“o livro sagrado das mutagdes”). Mas ele continuou
utilizando o acaso de diferentes formas e expandindo o conceito cada vez mais. Segundo o
Dharma, com uma pratica auténtica o individuo consegue progredir do primeiro nivel, o da
experiéncia, para o segundo, a percepcao da vaziez. Trungpa Rinpoche diz que esse nivel ¢ a
percepcao de que os fendmenos que aparecem para nossos sentidos € o espaco vazio nao sao
coisas distintas (TRUNGPA, 2008). Em outras palavras, os fendmenos materiais e mentais
sdo todos insubstanciais: aparecem para a consciéncia mas ndo possuem realidade objetiva.
Sdo os conceitos e a ignorancia ndo-conceitual (o habito sutil da dualidade) que reificam
nossas percepgoes € sobrepde uma substancialidade e autonomia nas coisas quando na

verdade ndo ha nenhuma.

if I insist on changing the I Ching, then it changes rather than I, and I have gained nothing, accomplished
nothing!” (LARSON, 2012, p.182)

37 De seu famoso texto Xinxin Ming. Existem dezenas de tradugdes para o inglés, mas escolhi aqui a de D.T.
Suzuki, pois ha uma enorme chance de Cage ter lido essa versao.

% To set up what you like against what you dislike —/ This is the disease of the mind: / When the deep meaning
[of the Way] is not understood / Peace of mind is disturbed to no purpose. (SUZUKI, 1994, p.76)

38



Um dos argumentos utilizados pelos mestres budistas para demonstrar essa

A premissa é que para algo

insubstancialidade foi chamado de “nem um, nem muitos’
possuir uma existéncia substancial ¢ necessdrio que exista como uma unidade ou como
multiplicidade. Nao ha terceira opgao. A multiplicidade ¢ facilmente refutada pois ela ndo ¢
fundamental e pode ser reduzida a outros elementos mais fundamentais (supostamente
unitarios). Quando se diz “um copo”, a unidade do copo ¢ fabricada pela mente, ndo existe no
objeto, pois 0 objeto em si € um conjunto de bilhdes de 4tomos. No entanto, esses atomos
também nao sdo unitarios. Cada atomo ¢ composto por um determinado niimero de protons,
néutrons e elétrons. Mas ainda € possivel ir além. Cada préton e néutron ¢ composto por trés
quarks que se mantém unidos por glions, chegando entdo nas chamadas particulas
fundamentais. Essas particulas ndo sao formadas por outras particulas, porém, de acordo com
a teoria quantica de campos, a mais aceita atualmente para descrever a natureza das particulas,
elas sdo descritas como ondas que se formam em determinados campos quanticos (0 campo
dos elétrons, o campo dos quarks, etc.). Particulas, portanto, ndo sdo substancias, elas sdo
ondas que ocorrem em um campo que, em si, também nio possui substincia*. Concluindo,
nao ¢ possivel identificar uma particula como algo que possui uma existéncia unitaria,
permanente ou autdnoma. Assim, todo o mundo material ¢ insubstancial. Cage expressa esse
entendimento relacionando-o diretamente com sua arte na palestra Lecture on Something
(1951):

“Estamos na presenga ndo de uma obra de arte que é uma coisa, mas sim de uma agéo

que ¢, implicitamente, nada. Nada foi dito. Nada é comunicado. E ndo ha uso de

simbolos ou de referéncias intelectuais. Nada na vida requer um simbolo uma vez que

[tudo] ja € claramente o que é: uma manifestagdo visivel do nada invisivel.” (CAGE,
1961, p.136).*!

A ndo-comunicagdo ganha um sentido mais profundo quando Cage passa a entendé-la
do ponto de vista da vaziez. Ele ndo estd criando um objeto para transmitir uma mensagem,
mas um processo, uma situagdo na qual ele, os intérpretes e o publico t€ém a oportunidade de

superar a ignorancia. “Todo algo ¢ um eco do nada” diz ele no mesmo texto. E no famoso

3 A escola Madhyamaka utiliza 5 argumentos principais para demonstrar a auséncia de identidade de todas as
coisas, este ¢ um dos cinco.

% Qutra maneira de investigarmos a insubstancialidade da matéria é através dos estados quénticos de
sobreposi¢ao. No experimento do interferometro de Mach-Zehnder, por exemplo, ndo € possivel determinar se a
particula (quando em sobreposigdo) possui alguma existéncia concreta. (CASSINELLO; GOMEZ, 2012)

*1 'We are in the presence not of a work of art which is a thing but of an action which is implicitly nothing.
Nothing has been said. Nothing is communicated. And there is no use of symbols or intellectual references. No
thing in life requires a symbol since it is clearly what it is: a visible manifestation of an invisible nothing.
(CAGE, 1961, p.136).

39



Sutra do Corag¢do, o Buddha diz: “Forma ¢é vazio, essa vaziez ¢ forma.” (DOKHAMPA, 2013,
p.31). Esse ensinamento central do Buddha ¢ o coracdo do que ¢ chamado de sabedoria, e
Cage parece ter compreendido esses principios. Nunca seremos capazes de dizer se o
entendimento de Cage se limitava ao intelecto ou se ele de fato integrou isso em sua propria
experiéncia, mas em qualquer um dos casos, esse ensinamento influenciou diretamente seu

pensamento composicional, tanto como a base de sua composi¢ao quanto como seu objetivo.

Antes de conhecer o Dharma, Cage criticava compositores como Beethoven pois ele
achava que esses compositores criavam musicas muito centradas na tentativa de “dizer algo
ao ouvinte”, mas depois de integrar esses ensinamentos sua atitude mudou. Lemos no Lecture

on Nothing a seguinte consideragao:

“Eu comego a escutar os sons antigos — aqueles que eu achava desgastados,
desgastados pela intelectualizagdo — comego a ouvir esses antigos sons como se eles
ndo estivessem desgastados. E 6bvio que eles ndo estdo desgastados. Eles sdo tdo
audiveis quanto os sons novos. O pensamento os desgastou. E se nds pararmos de
pensar sobre eles, subitamente eles sdo frescos e novos.” (CAGE, 1961, p.117).#

Cage estd dizendo essencialmente a mesma coisa que Dharmakirti (como citado no
capitulo anterior): a conceitualizagdo polui a percep¢do das coisas. A musica aleatéria nao
tem comeco, meio, fim, nem significado. Ela simplesmente ocorre sem deixar rastros
conceituais. No texto Experimental Music: Doctrine ele reitera o mesmo ponto, demonstrando
como a intelectualizacdo da musica, a busca por um significado, etc. fazem com que o
individuo torne-se surdo. Ele ndo estd mais ouvindo os sons mas estd preso em seus
pensamentos, julgamentos, expectativas e associagdes que surgiram na mente do ouvinte

durante a escuta daqueles sons.

Assim, o emprego do acaso e da indeterminagdo sdo métodos para nos permitir
quebrar os habitos mentais que impedem a experiéncia da realidade como ela ¢. John Cage,
Chogyam Trungpa, Dharmakirti e todos os mestre budistas concordam que os conceitos e
pensamentos poluem a percepgdo e quando nos fixamos a eles, servem de base para todo tipo
de mentalidade danosa, desde o egoismo e insatisfagdo internos até a atitudes e

comportamentos que prejudicam aqueles a nossa volta. A musica de Cage ndo € um exercicio

2 “I begin to hear the old sounds — the ones I had thought worn out, worn out by intellectualization — I begin to
hear the old sounds as though they are not worn out. Obviously they are not worn out. They are just as audible as
the new sounds. Thinking had worn them out. And if one stops thinking about them, suddenly they are fresh and
new.” (CAGE, 1961, p.117)

40



intelectual criativo, ndo ¢ uma simples busca pelo novo, e muito menos uma forma de
entretenimento, mas um espelho que reflete a mentalidade do ouvinte. Algo extremamente
simples e neutro como 4’33 " ¢ capaz de produzir reagdes at€¢ mesmo agressivas. Mas o qué na
peca em si poderia estar causando isso? A agressividade ndo vem da peca, mas daqueles que
estdo ouvindo. A obra apenas revela algo que ja estd na mente desses ouvintes. E dessa forma,

nos dd uma oportunidade de auto-reflexao e auto-transformacao.

“E qual é o proposito de se escrever musica? Nos ndo estamos, € claro, lidando com
propositos, mas lidando com sons. Ou a resposta deveria ser um paradoxo: uma
proposital auséncia de proposito, ou uma brincadeira sem propdsito. Essa brincadeira,
no entanto ¢ uma afirmacio da vida — ndo uma tentativa de trazer ordem a partir do
caos nem de sugerir melhorias na criagdo, mas simplesmente uma maneira de acordar
para a propria vida que estamos vivendo, que ¢ tdo excelente quando retiramos a
mente e os desejos do caminho e a deixamos agir por conta propria.” (CAGE, 1961,
p.12).2

A auséncia de propdsito traz consigo a auséncia de expectativas, a abertura total, que
por sua vez, leva a apreciagdo total de nossos sentidos, e isso se contrapde diretamente a
ilusdo do ego e suas tentativas constantes de auto-afirmacao para si e para o resto do mundo.
Assim, ¢ possivel compreender que desde o inicio do cominho composicional de Cage até sua
consolidagdo na década de 1950, houve um aprofundamento no mesmo ponto: a busca pela

percepcao das coisas como elas sao.

3.4 Comentarios adicionais

Apesar de termos tratado da filosofia budista com certa énfase na ideia de vaziez
(Sinyatd), também traduzida como vacuidade, que permeia todo o trabalho de Cage p6s-1950,
outro aspecto essencial do budismo cuja auséncia de meng¢ao neste trabalho seria lamentavel —
na verdade o aspecto mais importante para aqueles que praticam o Mahayana® — ¢ a intengéo
de liberar todos os seres do sofrimento e da insatisfacdo. O bodhisattva deseja alcangar a
iluminagdo (bodhi) ndo apenas para si, mas para que ele se torne capaz de ajudar todos os
seres a chegar no mesmo estado. Com a realizacdo da auséncia de ego, segundo o Buddha, a

mente passa a expressar sem nenhum impedimento sua qualidade natural de compaixao

# “And what is the purpose of writing music? One is, of course, not dealing with purposes but dealing with
sounds. Or the answer must take the form of a paradox: a purposeful purposelessness or a purposeless play. This
play, however is an affirmation of life--not an attempt to bring order out of chaos nor to suggest improvements in
creation, but simply a way of waking up to the very life we’re living, which is so excellent once one gets one’s
mind and one’s desires out of the way and lets it act of its own accord.” (CAGE, 1961, p.12)

44 Uma das duas grandes tradi¢des budistas. Nesse grupo se encontram todas as escolas do Tibete, China, Japdo e
diversas outras. Apos a invasio islamica da india a partir do séc. XIII e da destruigdo dos principais centros
budistas no norte do subcontinente, essa tradi¢do perdeu muita forga, restando apenas a outra, Hinayana, no sul.

41



incondicional e imparcial. E como ndo ha mais ignorancia (todas as coisas sao compreendidas
sem engano), o ser realizado ¢ capaz de se dedicar totalmente, e com total efic4cia, em ajudar

0s outros.

Isso ¢ representado por uma série de imagens conhecidas no Zen como “os dez passos
do boi” ou “as dez figuras do boiadeiro”, que surgiram na China do século XII. Elas ilustram
as etapas do caminho espiritual e a décima e ultima figura apresenta o mestre plenamente
iluminado interagindo no mundo como uma pessoa aparentemente comum. O poema que

acompanha a ltima ilustragdo, escrito por Kuoan Shiyuan (séc.XII) diz:

“Ele entra no mercado descalgo,

sujo de lama e poeira, seu adorno € um sorriso.

Sem precisar de nenhum poder mistico

por onde passa as arvores secas florescem.” (SHIYUAN, 1994)

Em uma entrevista, Cage diz que uma das coisas que sempre o acompanhou na vida
foram essas imagens do boiadeiro. Ele menciona especialmente essa tltima imagem em que o
monge retorna para ajudar as pessoas na cidade (LARSON, 2012, p.376). Esse ¢ o ideal do
bodhisattva. E apesar de Cage ndo fazer muitas referéncias explicitas a essa intencao, se ele
realmente se interessou pelo Dharma e resolveu aplicar os ensinamentos em sua propria vida,

¢ pouco provavel que ele tenha ignorado este que € o coracdo da pratica.

Considerando tudo isso, nos deparamos com criticas dirigidas a Cage (e outros artistas
experimentais) de que a arte que ele propunha estava, na verdade, afastando o publico e nao
estava se comunicando com as pessoas comuns, nao-estudiosas da musica, etc., pois muitas
vezes a musica dele poderia ser até mesmo revoltante. E ainda mais, consciente desse ideal
budista de ajudar todos os seres, qual o sentido de fazer musicas tdo desconectadas com o que

o publico em geral aceita e estd habituado a consumir?

Do ponto de vista do Dharma, no entanto, e especialmente da forma como Chégyam
Trungpa explica, o artista simplesmente faz sua arte como parte de seu caminho espiritual e se
isso for genuinamente o caso, a arte possuira uma certa “energia revoltante” pois ela nao se
encaixa nos padrdes habituais dualistas da ignorancia e do ego nos quais a maioria de nos esta

preso. Segundo ele:

42



“Essa qualidade de ser revoltante, ou ousadia, ¢ uma questdo de ser destemido na sua
celebragdo e seu senso de humor. As vezes pode ser um pouco absurdo e teimoso,
mas essa parece ser a excentricidade necessaria dessa abordagem em particular.
Novamente, enquanto ndo houver agressdo nem uma perspectiva exibicionista, parece
muito simples. Um senso de convicgdo traz destemor, ousadia e um senso de humor.”
(TRUNGPA, 2008, p.92).%

“Vamos encarar o mundo sem Oculos-de-sol. [...] Isso é muito necessario. Vocés
podem fazer tanto, ndo s6 para si mesmos mas para os outros. Vocés podem contribuir
com tanta ajuda e servigo para as pessoas que estdo sofrendo, que estdo aprisionadas
em todo tipo de problema. Vocés ndo estdo mortos e ndo podem fingir que estdo. As
vezes podem sentir vontade de se juntar ao mundo dos mortos para que ninguém
incomode mais, mas ndo ¢ tio simples assim.” (TRUNGPA, 2008, p.85).%

Nao temos como julgar o quanto a musica de Cage alcangou estes resultados pois ndo
sdo critérios objetivos que podem ser calculados quantitativamente. No entanto, quando
procuramos relatos de artistas e pessoas que conviveram com o compositor (apés 1950) e o
citam como uma influéncia importante, a maioria descreve sua personalidade como alguém
sempre muito alegre, descontraido, disposto a dedicar seu tempo e atenc¢ao a qualquer um que
o solicitasse, e capaz de apresentar pontos de vista que mudariam a forma como a pessoa
encara sua propria arte e até a vida. Diversos exemplos e relatos desse tipo podem ser
encontrados em uma de suas biografias mais recentes, intitulada Where The Heart Beats
(LARSON, 2012). Esse parece ser, segundo o Dharma, o tipo de inspiragdo que uma pessoa
dedicada sinceramente em enfraquecer e dissolver a ilusdo do ego ¢é capaz de causar em outras
pessoas, mesmo que ndo sejam muitas as que de fato recebem essa influéncia. Mas como,
para o Buddha, tudo no mundo ¢ uma rede de fenomenos interdependentes, uma influéncia

aparentemente pequena se multiplica e se espalha por todos os lados.

Assim, apesar de serem baseadas em motivos compreensiveis, essas criticas parecem
ndo compreender a profundidade do pensamento composicional de John Cage e o julgam
apenas do ponto de vista convencional, sem analisar a fundo quais as inten¢des mais centrais

¢ importantes para o proprio compositor.

4 “Outrageousness is a question of being fearless in your celebration and your sense of humor. Sometimes it
could be somewhat absurd and stubborn, but that seems to be the necessary eccentricity of this particular
approach. Again, as long as it doesn’t contain aggression and an exhibitionistic outlook, it seems to be quite
simple. A sense of conviction brings fearlessness, outrageousness and a sense of humor.” (TRUNGPA, 2008,
p-92)

# “Let us face the world without sunglasses. [...] That is very much needed. You can do so much, not only for
yourself but for others. You could contribute so much help and service to people who are suffering, who are
trapped in all kinds of problems. You are not dead yet, and you can’t pretend to be dead. Sometimes you might
feel you would like to join the dead world so nobody would bother you, but it’s not as simple as that.”
(TRUNGPA, 2008, p.85)

43



O processo de auto-transformacdo que Cage buscava através do Dharma e de seu
método composicional ¢, segundo o budismo, o tnico meio pelo qual uma sociedade pode se
aproximar dos ideais universais de harmonia, tolerancia, bem-estar, ndo-violéncia, etc.,
porque quando o ego ¢ removido da equagdo, os interesses pessoais egoistas perdem sua
importancia, e quando isso ocorre, cada integrante do grupo estd mais preocupado com o
bem-estar e sucesso dos demais. Assim, todos os envolvidos nesse sistema interdependente
(inclusive animais nao-humanos), progridem juntos em dire¢cao ao objetivo comum que € uma
vida livre de sofrimento e insatisfacdo. Se esse raciocinio estiver correto e se o legado de
Cage estiver realmente de acordo com todos esses conceitos abordados até agora, entdo o

impacto social de sua obra ¢ sem divida muito positivo.

44



CONCLUSAO

Quando alguém que possui algum conhecimento do Dharma 1€ textos do Silence como
Lecture On Something, Experimental Music: Doctrine ou Lecture On Nothing, a relagdo entre
eles e o budismo ¢ claramente percebida. Mas com uma simples leitura desses textos, ndo ¢é
clara a extensdo da importancia do budismo para que Cage seja Cage. Portanto, apenas com
um estudo que abranja sua biografia, seus escritos, entrevistas e obras podemos nos aproximar
de uma conclusdo sobre o assunto. Durante o processo desta pesquisa, as respostas foram se

tornando cada vez mais claras.

John Cage nado fazia distingdo entre sua arte e sua vida. Em outras palavras, a arte
nunca foi, para ele, uma forma de escapar as dificuldades da vida. No entanto, a arte por si s0
parece ndo oferecer tudo o que um individuo precisa para que sua vida seja uma experiéncia
completa, plena, real. Por esse motivo Cage buscou o Dharma — uma fonte de conhecimento
ancestral e de praticas testadas ao longo de milénios — para que ele pudesse transformar sua
arte em um meio auténtico para viver. Nesse ponto, ndo ¢ mais possivel diferenciar a vida, a

arte e 0 Dharma.

E importante ressaltar que quando usamos as palavras “budismo” ou “Dharma” ndo
estamos nos referindo a um conjunto de doutrinas, formulacdes filosoficas ou costumes
litirgicos de um determinado grupo religioso, mas a experiéncia direta daqueles que
dedicaram suas vidas a compreensao do que hé de mais essencial na vida. E ao estudarmos a
vida e obra de Cage, ndo parece exagerado propor que ele dedicou sua vida a essa meta,
especialmente apds ter se engajado com o Zen. E também podemos supor, a partir dos
registros de pessoas que conviveram com ele, que ele foi capaz de integrar essa perspectiva
em sua realidade. No entanto, se a mente dele havia se tornado tao clara e lucida quanto a dos
grandes mestres € mestras do presente e passado, em outras palavras, qual o grau de sua

realizacdo dos ensinamentos, nds nunca saberemos.

Além disso, ¢ notavel a semelhanca entre o pensamento artistico de Cage e Trungpa

que, com formagdes completamente distintas, culturas extremamente discrepantes e

45



experiéncias de vida nada similares, expressavam praticamente o mesmo ponto de vista sobre
a arte e a vida. Isso s6 pode ocorrer com a existéncia de um terceiro fator que seja comum a

ambos, € esse fator obviamente ¢ o Dharma.

Em suma, parece claro que a tentativa de compreender este que foi um dos artistas
mais importantes do século passado e que foi determinante para que a musica se tornasse o
que ela ¢ hoje sem um conhecimento basico de suas motivagdes e objetivos levard a
entendimentos apenas parciais ou erroneos, principalmente porque a obra de Cage ¢ muito

aberta, simples e pouco sistematizada, tornando possivel todo tipo de interpretagdo pessoal.

Mas ¢ também por essas caracteristicas que sua obra torna-se, de certa forma,
universal, no sentido de colocar em primeiro plano aquilo que € a Unica coisa que temos:
nossa experiéncia presente, impermanente, vazia e aparente. Assim, ndo importa com qual
linguagem, quais sons, qual arte ou qual cultura o individuo se identifica, o que importa € se a
arte que estd sendo produzida e absorvida nos leva para mais perto da realidade, da vida, da
compreensdo de que todos navegamos no mesmo barco, ou para longe dela, para o mundo das
fantasias, do ego, e do abismo do individualismo. Essa arte, portanto, ndo ¢ separada do
Dharma (e ndo ha qualquer necessidade de um “budismo” enquanto sistema religioso), e ndo ¢

separada da vida. Quando perfeitamente integradas, as trés tornam-se a mesma coisa.

46



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

BAAS, Jacquelynn. Smile of The Buddha: eastern philosophy and western art from Monet to
today. Berkeley — EUA: University of California Press, 2005.

CASSINELLO, Andrés; GOMEZ, José Luis Sanchez. O mistério qudntico. Sao Paulo:
Planeta do Brasil, 2017.

CAGE, John. Silence: lectures and writings. Connecticut — EUA: Wesleyan University Press,
1961.

. A Year From Monday: new lectures and writings. Connecticut — EUA: Wesleyan
University Press, 1967.

. A Composer s Confession. [s.l.] [s.n.] 2015. Disponivel em:
https://www.nws.edu/johncage/acomposersconfession.html Acesso em: 28 out. 2022.
COLEMAN, James W. The New Buddhism: the western transformation of an ancient
tradition. New York — EUA: Oxford University Press, 2001.

CUMMINGS, Paul. Oral History Interview with John Cage, 1974 May 2. Archives of
American Art, Smithsonian Institution, 1974.

DALAI LAMA et al. Science and Philosophy in The Indian Buddhist Classics, vol. 1: the
physical world. Boston — EUA: Wisdom, 2017.

. Science and Philosophy in The Indian Buddhist Classics, vol. 2: the mind. Boston —
EUA: Wisdom, 2020.

DOKHAMPA, Gyalwa. 4 lua no espelho: uma visdo incomum do Prajna Paramita.
Teresopolis, RJ: Lucida Letra, 2013.

DORIJE, Padma. 4s trés grandes ondas de distor¢ao do budismo no ocidente. [s.1.] [s.n.]
2015. Disponivel em:

https: w.budavirtual
istorcao-dos-filosofos/ Acesso em: 18 jun. 2022.

GOLEMAN, Daniel; DAVIDSON, Richard J. 4 ciéncia da medita¢do: como transformar o
cérebro, a mente e o corpo. Rio de Janeiro: Objetiva, 2017.

HUANG PO. The Zen Teaching of Huang Po: on the transmission of mind. New York —
EUA: Grove Press, 1958.

JUNG, Carl G. O homem e seus simbolos. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2008.
KOSTELANETZ, Richard. John Cage: Writer. New York — EUA: Limelight Editions, 1993.

LARSON, Kay. Where The Heart Beats: John Cage, zen buddhism and the inner life of
artists. New York — EUA: The Penguin Press, 2012.

O’BRIEN, Barbara. The Circle of The Way: a concise history of Zen from the Buddha to the
modern world. Boulder — EUA: Shambhala Publications, 2019.

OKAKURA, Kakuzo. O livro do cha. Sao Paulo: Estacao Liberdade, 2008.

PELZANG, Khenpo Ngawang. A Guide to The Words of My Perfect Teacher. Boulder — EUA:
Shambhala Publications, 2004.

RETALLACK, Joan. Musicage: Cage muses on words, art and music. Hanover and London:
Wesleyan University Press, 1996.

47


https://www.nws.edu/johncage/acomposersconfession.html
https://www.budavirtual.com.br/tres-grandes-ondas-de-distorcao-budismo-ocidente-1a-onda-distorcao-dos-filosofos/
https://www.budavirtual.com.br/tres-grandes-ondas-de-distorcao-budismo-ocidente-1a-onda-distorcao-dos-filosofos/

RINPOCHE, Chagdud Tulku. Portdes da prdtica budista. 5. ed. ampliada e revisada. Trés
Coroas — Brasil: Makara. 2010.

RUSSOLO, Luigi. The Art of Noises. New York — EUA: Pendragon Press. 1986.

SHIYUAN, Kuoan. The Ten Oxherding Pictures.[s.l.] [s.n.] Disponivel em:
https://terebess.hu/english/Kuoan4.html Acesso em: 3 nov. 2022.

STRAVINSKY, Igor. An Autobiography. Reino Unido: Calder and Boyars, 1975.
SUZUKI, D. T. Manual of Zen Buddhism. New York — EUA: Grove Press, 1994.
TOMKINS, Calvin. The Bride and The Bachelors. New York — EUA: Penguin, 1968

TRUNGPA, Chogyam. True Perception: the path of dharma art. Boulder — EUA: Shambhala
Publications, 2008.

. The Teacup and The Skullcup: where zen and tantra meet. Boulder — EUA:
Shambhala Publications, 2007.

TSERING, Geshe Tashi. Buddhist Psychology: the foundations of buddhist thought, volume
3. Boston — EUA: Wisdom Publications, 2006.

48


https://terebess.hu/english/Kuoan4.html

APENDICE 1:

A PERCEPCAO DISTORCIDA COMO CAUSA DO SOFRIMENTO,
POR CHAGDUD TULKU RINPOCHE

“Para compreender como surge o sofrimento, pratique observar a sua mente.
Comece simplesmente deixando-a relaxar. Sem pensar no passado nem no futuro,
sem sentir esperanca nem medo em relagdo a isto ou aquilo, deixe que ela repouse
confortavelmente, aberta e natural. Nesse espago da mente ndo ha problemas, ndo ha
sofrimento. Entdo alguma coisa prende sua aten¢do - uma imagem, um som, um
cheiro. Sua mente se subdivide em interno e externo, “eu” e “outro”, sujeito e
objeto. Com a simples percep¢ao, ndo ha ainda nenhum problema, mas quando vocé
se concentra no objeto, nota que ¢ grande ou pequeno, branco ou preto, quadrado ou
redondo e vocé faz um julgamento, por exemplo, se 0 objeto é bonito ou feio. Tendo
feito esse julgamento, vocé reage a ele: decide se gosta ou ndo do objeto.

E neste momento que comega o problema, pois “gosto disto” conduz a
“quero isto”. Igualmente, “ndo gosto disto” conduz a “ndo quero isto”. Se gostamos
de alguma coisa, se a queremos e ndo podemos té-la, nos sofremos. Se a queremos e
a obtemos, mas depois a perdemos, sofremos. Se ndo queremos, mas nio
conseguimos manté-la afastada, novamente sofremos. Nosso sofrimento parece
ocorrer por causa do objeto do nosso desejo ou aversdo, mas na realidade nio ¢é
assim - ele ocorre porque a mente se divide na dualidade sujeito-objeto e fica
envolvida com querer ou ndo querer algo.

Com frequéncia, pensamos que o Unico meio de criar a felicidade ¢
tentando controlar as circunstancias externas da nossa vida, tentando consertar o que
nos parece errado ou nos livrar de tudo que ¢ incomodo. Mas o verdadeiro problema
encontra-se em nossa reagdo a essas circunstincias. O que temos que mudar € a
mente e a maneira como ela vivencia a realidade.” (RINPOCHE, 2010, p.19-20).

Nesse trecho, Chagdud Rinpoche explica claramente como o problema da insatisfagdo
esta conectado diretamente com a percep¢do da realidade, trazendo a necessidade de uma
transformagao do sujeito. A presente tese tenta demonstrar que ¢ exatamente esse o objetivo
de John Cage em seu trabalho com métodos composicionais alternativos, especialmente o

acaso ¢ a indeterminacao.

49



APENDICE 2:
CHOGYAM TRUNGPA E JOHN CAGE

Chogyam Trungpa nasceu no Tibete em 1939 antes da invasdo chinesa e foi
reconhecido como a reencarnacdo do décimo Trungpa Tulku. Foi treinado como monge
durante anos, estudando e debatendo no monastério e praticando as meditacdes mais
avancadas do budismo em retiro solitario nas cavernas. Ele obteve o titulo de khenpo
(vagamente equivalente a um mestrado ocidental) e tornou-se o abade do monastério
Surmang. Quando o exército chinés comegou a atacar os tibetanos, prendendo, matando,
destruindo templos e queimando bibliotecas, grande parte deles fugiu para a India e Trungpa
Rinpoche estava em um desses grupos. Este grupo saiu com mais de 300 tibetanos mas apenas
11 chegaram vivos & India. Posteriormente Rinpoche ganhou uma bolsa de estudos em
Oxford, onde aprendeu inglés e tornou-se fluente. Ele inclusive publicou livros de poesia em
inglés posteriormente. Depois de Oxford, ele se mudou para os EUA em 1970 onde
estabeleceu diversos centros de Dharma e conduziu diversos cursos e retiros. Em 1974 ele
fundou o Naropa Institute (hoje Naropa University), uma universidade baseada nos principios
budistas com forte énfase no ensino das artes. Na inauguracao, foram convidados diversos
artistas e pensadores para darem palestras e fazerem performances. John Cage foi um dos
convidados. L4 ele apresentou a quarta parte de sua peca Empty Words, juntamente com
projecdes de desenhos de Thoreau (a pega ¢ baseada nos didrios do autor). A performance
durou mais de duas horas e o publico ficou enfurecido. Eles subiram no palco, vaiaram,
tocaram seus instrumentos, etc. Cage manteve a performance imperturbavelmente até o final,
e Chogyam Trungpa apenas observava. No dia seguinte, Rinpoche convidou Cage para fazer

parte do corpo docente da universidade (LARSON, 2012, p.186-94).

50



