
 

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

ESCOLA DE COMUNICAÇÕES E ARTES 

DEPARTAMENTO DE COMUNICAÇÕES E ARTES 

  

ANNA LUIZA GUEDES TEIXEIRA (NºUSP 9304565) 

 

 

 

 

 Educomunicação e Psicanálise: 

Caminhos transformadores em Práticas Inclusivas 

  

  

  

Trabalho de Conclusão de Curso 

  

  

 

 

  

 SÃO PAULO 

2021 



 

ANNA LUIZA GUEDES TEIXEIRA  

  

 

 

 

 

Educomunicação e Psicanálise: 

Caminhos transformadores em Práticas Inclusivas 

  

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao 

Departamento de Comunicações e Artes da Escola 

de Comunicações e Artes da Universidade de São 

Paulo como requisito para obtenção do título de 

Licenciatura em Educomunicação 

Orientador: Prof°. Dr°. Ferdinando Martins 

Crepalde 

  

  

 

 

 

SÃO PAULO 

2021 



 

ANNA LUIZA GUEDES TEIXEIRA 

  

  

 

 

 

Educomunicação e Psicanálise: 

 Caminhos transformadores em Práticas Inclusivas 

  

  

 

 

  

Trabalho de Conclusão de Curso aprovado 

em ___/___/2021 para obtenção do título de 

Licenciatura em Educomunicação pela 

Escola de Comunicações e Artes da 

Universidade de São Paulo.  

  

 

 

 

 



 

BANCA EXAMINADORA 

  

________________________ 

Profº. Drº. Ferdinando Martins Crepalde 

 

  

________________________ 

Profº. Drº. Daniel Sousa 

 

 

_________________________ 

Profª. Drª. Cláudia Lago 

  

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 



 

AGRADECIMENTOS 

 

Não poderia começar meus agradecimentos, sem antes reivindicar a importância da 

universidade pública para a existência desse trabalho. Em tempos de pandemia, com o país 

governado por um inimigo da educação e da ciência, acredito que toda e qualquer pesquisa que 

surja nesse território é por si só um ato de resistência. Por isso, entendo ser ainda mais valioso 

agradecer àqueles que, de alguma forma, se fizeram presentes nessa trajetória: 

A todos que conheci na luta em defesa da educação pública, em especial, àqueles que ainda 

permanecem ao meu lado e, assim como eu, acreditam na transformação radical da sociedade. 

Ao Thomas, por ter sido o melhor companheiro que eu poderia ter no começo dessa caminhada. 

À família, pela possibilidade do encontro, aposta e confiança.  

A todas as crianças que acompanhei e acompanho, pelo cotidiano de afeto e também, como 

não poderia deixar de ser, pelos des(encontros). 

À Lucila Bernardes, Bruna Pastore, Mariana Rodrigues e Fabiana Warhaal, pela parceria 

responsável por grande parte dos questionamentos e aprendizados que fazem parte desta 

pesquisa. 

Ao Lucas Oliveira, pelo companheirismo e aconchego nesses meses de trabalho, por não me 

deixar esquecer que esse trabalho era possível e por dividir comigo a empolgação pelas ideias 

de Walter Benjamin. 

Às minhas amigas, Teresa Magalhães e Giulia Castro - mulheres tão apaixonadas pelo 

conhecimento e pela vida - pela amizade e inspiração. Em especial, à Ana Sampaio, pelas 

longas horas de conversa sobre Walter Benjamin e revisão. 

À minha família, Benício Teixeira, Maria Angela Guedes, Camilla Guedes e Rafael Neri, pelo 

apoio e confiança em todos esses anos. E, principalmente, por compreender meus momentos 

de introspecção no último período. 

Ao Ferdinando Martins, por aceitar o convite de me orientar e pela recepção sempre cuidadosa 

das minhas reflexões.  

 

 



 

RESUMO 

 

A partir da experiência de acompanhamento escolar de uma criança com entraves em sua 

constituição psíquica, este estudo surge como objetivo de investigar, no aspecto da fala e da 

posição da linguagem para a organização subjetiva, as contribuições da Educomunicação para 

a educação na perspectiva inclusiva. Para refletir sobre esse tema, assume-se a abordagem da 

psicanálise lacaniana, que demonstra a necessidade do reencontro com o sujeito através da 

palavra, na cena educativa. Nesse sentido, são relacionadas a noção de experiência - proposta 

por Walter Benjamin, em O Narrador - e a ideia de práxis educomunicativas. Dessa 

aproximação, conclui-se que a Educomunicação pode contribuir para as práticas inclusivas nas 

escolas, porque objetiva a ampliação de situações que favorecem a competência do 

comunicável. Assim, atua para favorecer o encontro entre a comunidade escolar e o aluno em 

situação de inclusão, auxiliando na criação e circulação de narrativas coletivas, a partir das 

brechas que emerge o sujeito. 

 

Palavras-chave: Educomunicação, Educação Inclusiva, Psicanálise, Linguagem, Pessoa com 

deficiência, Walter Benjamin 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

SUMÁRIO 

 

1.  APRESENTAÇÃO   ................................................................................................     7 

 

2.  A LINGUAGEM E O ALUNO-SUJEITO .............................................................  11 

 

2.1 PARA QUAIS ALUNOS SE DIRIGEM AS PRÁTICAS INCLUSIVAS?   ..........     11 

 

2.2 O RETORNO DO SUJEITO NA CENA EDUCATIVA ........................................     15 

 

2.3 EDUCOMUNICAÇÃO: EDUCAR PARA TORNAR COMUM   .........................     21 

 

3.  O EDUCOMUNICADOR NAS PRÁTICAS INCLUSIVAS: UMA  

EXPERIÊNCIA  ...........................................................................................................     25 

 

3.1 O CASO DE SOFIA   ...............................................................................................     26 

 

3.1.1 “QUER ASSINAR PARA TER PÃO DE QUEIJO TODO DIA?”    ...................     30 

 

3.1.2 “A SOFIA VAI NA MESMA FONO QUE EU!”   ...............................................     34 

 

3.1.3 “SOFIA, POSSO BRINCAR COM VOCÊ?”   .....................................................     37 

 

4.  INTERSECÇÕES ENTRE A EDUCOMUNICAÇÃO E A  

PSICANÁLISE, CAMINHOS TRANSFORMADORES   .......................................     40 

 

5.  CONSIDERAÇÕES FINAIS   ................................................................................     43 

 

     REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS   ................................................................     45 

 

 



 
 

7 

1.  APRESENTAÇÃO  

 

Que vai ser quando crescer? 

Vivem perguntando em redor. Que é ser? 

É ter um corpo, um jeito, um nome? 

Tenho os três. E sou? 

(DRUMMOND, 2011, p. 22) 

 

 Motivado pela experiência de quatro anos como acompanhante escolar de crianças e 

adolescentes com deficiência em duas escolas da rede privada de São Paulo, este estudo 

pretende investigar as contribuições da Educomunicação para a Educação Inclusiva. A partir 

do acompanhamento de crianças e adolescentes com entraves em sua constituição psíquica, 

entendemos que a fala e a posição da linguagem para a organização subjetiva são os aspectos 

que melhor ratificam a atuação do profissional da Educomunicação junto aos alunos que 

encontram barreiras para sua plena participação escolar. A fim de investigar a centralidade 

desses aspectos, escolhi estudar o caso de uma aluna que se destacava por suas especificidades 

comunicativas.  

 A pergunta sugerida pelo poeta, “Que é ser?”, atravessou todo meu processo formativo 

e profissional, no qual verifiquei que os alunos com deficiência, sobretudo, aqueles que 

apresentam transtornos no desenvolvimento, na maioria das vezes, são vistos como ‘não-

ser’(es), apesar de terem “um corpo, um jeito, um nome”. Esse processo levou-me à reflexão 

sobre a função social da escola como um todo, mas, inevitavelmente, com uma “lente de 

aumento” sobre a inclusão escolar. Além disso, meu percurso também foi condicionado pela 

investigação – inerente ao curso de Educomunicação - do que significa ser um educomunicador. 

A necessidade de respostas tornou-se ainda mais acentuada pelo desafiador des(encontro) entre 

a formação acadêmica e a atuação inesperada com esses alunos. 

 Ao longo da minha vivência universitária, foram poucos os momentos em que vi o 

debate da necessidade da Educação Inclusiva acontecer. Dentro da grade curricular do curso de 

Educomunicação, por exemplo, foram raros os momentos em que nos debruçamos sobre o tema 

da educação para pessoas com deficiência, em especial, para aquelas que apresentam entraves 

psíquicos em sua constituição. Apesar disso, tive a grande oportunidade de, no meu segundo 

ano de graduação, ser chamada por uma família para trabalhar como o acompanhante escolar 

de um adolescente com Síndrome de Down. A partir dessa experiência, entendi que meu lugar 

como educomunicadora seria o de promover a inclusão desses alunos. Impelida a responder o 

desafio de como a Educomunicação pode contribuir para a Educação Inclusiva, propus-me a 

busca de hipóteses que agora compartilho nesse trabalho de conclusão de curso. 



 
 

8 

 A primeira relaciona-se com a concepção de inclusão que cabe à Educomunicação. 

Dado que, logo nos primeiros meses, cumprindo o papel de acompanhante, compreendi que a 

inclusão só pode acontecer a partir do envolvimento de toda comunidade escolar e de um 

professor que reconheça seu saber sobre aquele aluno. Por isso, orientada pela ideia de práxis 

educomunicativa, parte do meu trabalho foi convocar colegas, professores e funcionários para 

conhecer aquele rapaz engraçado e rebelde, que também tinha Síndrome de Down. Isso 

significou propor, organizar e articular espaços reais de ação comunicativa e de encontro pela 

palavra entre ele e a comunidade escolar. Em decorrência dessa primeira experiência, como 

acompanhante escolar externa de uma escola particular da Zona Oeste, fui convidada pela 

mesma instituição a compor sua equipe interna como auxiliar da coordenação para apoio à 

inclusão.  

 Nesse período, tive meu primeiro contato com os conceitos da psicanálise, a partir da 

disciplina de Psicologia da Educação, com o professor Leandro de Lanjonquière. 

Desconstruindo a ideia de que “educamos por amor” e alicerçado na responsabilidade do adulto 

por permitir que a criança acesse o mundo, Lanjoquière era bastante enfático ao considerar o 

devir da educação, oferecer possibilidades para que a criança compreenda os pactos simbólicos 

e códigos de cultura, garantindo, dessa forma, sua inscrição no campo da linguagem. Assim, 

entendi que deve amparar nossa prática o compromisso em possibilitar que a criança encontre 

espaço para “se dizer” e, através disso, descobrir seu próprio desejo. Por operar a constituição 

dialética do laço social, esse pacto possibilita que o devir da educação se realize. 

 Dessa maneira, cheguei à segunda hipótese da pesquisa, que articula esses conceitos 

da psicanálise com o segundo axioma do diálogo entre Educação e Comunicação, “toda 

comunicação - enquanto produção simbólica e intercâmbio/transmissão de sentidos - é, em si, 

uma ‘ação educativa’” (SOARES, 2011, p. 17). Ou seja, considerando o devir da educação e a 

centralidade das práticas de linguagem para o acesso da criança ao mundo, o fazer 

educomunicativo poderia contribuir para educação inclusiva, a partir do resgate e ampliação de 

situações em que a comunicação - enquanto produção simbólica e intercâmbio/transmissão de 

sentidos - seja privilegiada na cena educativa.  

 Logo depois de iniciar meus trabalhos nessa primeira escola, comecei um estágio em 

práticas inclusivas, num outro colégio da rede privada, localizado na região nobre de São Paulo, 

que faz parte do eixo “escolas protagonistas de práticas inclusivas”, reunidas pelo Lugar de 



 
 

9 

Vida1. Nessa experiência, tive a oportunidade de aprofundar meus estudos sobre psicanálise, 

dessa vez com enfoque na perspectiva lacaniana, e analisar os desdobramentos da inclusão 

como parte do projeto pedagógico da instituição. Assim, uma terceira hipótese foi levantada: a 

de que a Educomunicação, assim como a educação na perspectiva inclusiva, ao propor uma 

mudança do discurso escolar vigente, pode contribuir no olhar para a diversidade dentro da sala 

de aula.  

 No entanto, todas as hipóteses levantadas pareciam responder apenas a alguns aspectos 

da relação entre a Educomunicação e a educação inclusiva, fundamentais para começar a 

pesquisa, mas ainda insuficientes para que eu entendesse profundamente meu trabalho cotidiano 

de acompanhante-educomunicadora junto a crianças e adolescentes com entraves estruturais 

psíquicos. Foi nessa busca por respostas que me deparei com o texto A arte de narrar 

experiências, da Kelly Cristina Brandão da Silva2, o qual me apresentou a noção de experiência 

proposta por Walter Benjamin. Nesse artigo a autora apresenta que uma educação para todos 

decorre da possibilidade de intercambiar experiências e de professores-narradores, dispostos a 

tecer essas narrativas coletivas.  

 A partir desses conceitos, aprofundei meus estudos sobre as ideias propostas por 

Walter Benjamin que, combinadas com os conceitos da psicanálise, me permitiram estruturar a 

hipótese principal da pesquisa: de que a Educomunicação pode contribuir para a educação na 

perspectiva inclusiva ao propor situações nas quais seja beneficiada a competência do 

comunicável na cena educativa, favorecendo o tecer de narrativas coletivas junto aos alunos em 

situação de inclusão. Isso corresponde diretamente ao conceito de práxis educomunicativa, que 

sintetiza a articulação de situações comunicativas potentes para produção simbólica e de 

transmissão de sentido, considerando a diversidade na sala de aula e a necessidade de encontro 

com o outro na diferença. Dessa maneira, o profissional da Educomunicação atuaria para 

“tornar comum” as relações escolares, contribuindo para o reconhecimento dos alunos com 

entraves estruturais na constituição psíquica enquanto sujeitos. 

 Considerando, pois, as hipóteses apresentadas, a pesquisa tem como objetivos: 1) 

Delimitar quem são as crianças e adolescentes aos quais se direcionam as práticas inclusivas; 

2) Compreender a importância da linguagem para retomada do sujeito na cena educativa e a 

                                                
1 O Lugar de Vida é um centro de Educação Terapêutica especializado no tratamento e escolarização de crianças 

com problemas psíquicos e no desenvolvimento. O projeto teve início em 1990, no Departamento de Psicologia 

da Aprendizagem (IP-USP), sob direção da Profª. Dra. Maria Cristina Kupfer, a partir do oferecimento de 

atendimento terapêutico e educacional para crianças com autismo e psicose. Configura-se como um importante 

referencial teórico-prático para a Educação na perspectiva inclusiva. 
2 SILVA, K. A arte de narrar experiências. In: KUPFER, PATTO e VOLTOLINI (orgs.). Práticas inclusivas em 

escolas transformadoras: acolhendo o aluno-sujeito. São Paulo: Escuta/Fapesp, 2017.  



 
 

10 

necessidade de situações que beneficiem o encontro com o Outro e, consequentemente, o tecer 

de narrativas coletivas; 3) Registrar e analisar a práxis educomunicativa junto a alunos em 

situação de inclusão. Para isso, é apresentado um estudo de caso que demonstra as contribuições 

da Educomunicação para a inclusão de uma criança com entraves estruturais na constituição 

psíquica . É importante frisar que essa pesquisa tem caráter exploratório e pretende responder 

questões iniciais, que servirão, posteriormente, como base para um estudo mais aprofundado 

sobre os temas levantados.  

 Para tanto, a primeira parte da pesquisa, Para quais alunos se dirigem as práticas 

inclusivas?, contempla o estudo e análise sobre as diferentes perspectivas de educação para 

pessoas com deficiência ao longo da história. A partir disso, compreende-se que esses alunos 

evidenciam na sala de aula o chamado “mal-estar na educação”. Em O retorno do sujeito na 

cena educativa, elabora-se sobre a necessidade de retomada do sujeito no discurso escolar, 

compreendendo: a dimensão impossível da educação, a concepção do sujeito enquanto efeito 

da linguagem e a necessidade de restituição da competência de intercambiar experiência na 

cena educativa. Por fim, em Educomunicação: educação pelo tornar comum, delimita-se a 

Educomunicação enquanto conceito, assim como os fundamentos de sua práxis, apresentando-

a em relação com a noção de experiência proposta por Walter Benjamin. 

 A segunda parte consiste na elaboração do estudo de caso de uma criança com entraves 

estruturais na constituição psíquica, a partir da experiência como acompanhante escolar numa 

escola integrante do eixo de “escolas protagonistas de práticas inclusivas”. Para isso, em O caso 

de Sofia, apresenta-se o diagnóstico da criança acompanhada e a leitura do aluno-sujeito no 

contexto escolar. Então, a partir dos eixos teóricos da Metodologia do Estudo de Caso da 

Criança: o tempo da criança-sujeito (KUPFER; PATTO; VOLTOLINI, 2017), em “Quer 

assinar para ter pão de queijo todo dia?”, “A Sofia vai na mesma fono que eu!”, e “Sofia, posso 

brincar com você?”, são relatadas algumas situações, nas quais o benefício da competência do 

comunicável no espaço escolar fez com que a aluna fosse reconhecida enquanto sujeito. No 

terceiro capítulo, equacionamos os elementos teóricos apresentados no primeiro capítulo, à luz 

das situações narradas no segundo. Por fim, conclui-se que a ação do educomunicador auxilia 

na restituição da competência de intercambiar experiências na cena educativa a partir da 

retomada da palavra e do “tornar comum”. Em suma, a práxis educomunicativa ampara a 

produção e troca simbólica ao promover situações nas quais narrativas coletivas são tecidas, 

fazendo com que, por um lado, este sujeito seja incluído e, por outro, se efetue o reconhecimento 

desse enquanto integralmente parte da comunidade escolar.  

 



 
 

11 

2. A LINGUAGEM E O ALUNO-SUJEITO 

 

2.1. PARA QUAIS ALUNOS SE DIRIGEM AS PRÁTICAS INCLUSIVAS? 

 

 O tema das práticas escolares sob a perspectiva da Educação Inclusiva tem ganhado 

cada vez mais força no cenário atual, principalmente por efeito das políticas públicas que visam 

a entrada e permanência de alunos com deficiência nas escolas regulares. No entanto, a luta por 

um tratamento social não segregatório e discriminatório para essas pessoas é antiga e 

corresponde às diferentes concepções sobre deficiência ao longo da História. Como ressalta 

Rocha (2000 apud MIRANDA, 2019, p. 12): “[...] para se ter dimensão do entendimento que a 

sociedade tem sobre o indivíduo deficiente, precisamos nos reportar ao passado, e localizar nas 

diferentes épocas, o retrato que se fixou, culturalmente, sobre a ideia das diferenças 

individuais”. Por isso, inicialmente, parte-se da investigação acerca dessas ideias ao longo dos 

anos. 

 Para tanto, recorre-se à organização proposta por Miranda (2004) que divide em quatro 

momentos históricos o desenvolvimento do lugar social da pessoa com deficiência. O primeiro 

deles, na Antiguidade, é marcado pela negligência, isto é, “os deficientes eram abandonados, 

perseguidos e eliminados devido às suas condições atípicas, e a sociedade legitimava essas 

ações como sendo normais” (MIRANDA, 2004, p. 2). Ainda nesse primeiro período, segundo 

Nunes, Saia e Tavares (2015, p. 1108), há uma mudança a partir do Cristianismo, que “interferiu 

na forma de tratamento dessas pessoas, as quais passaram a ser amparadas em casas de 

assistência mantidas pelos senhores feudais”, mesmo assim, o método variava entre a lógica da 

caridade ou castigo (MIRANDA, 2004). 

 No segundo estágio, evidencia-se o “assistencialismo-segregatório”, com a 

institucionalização de espaços residenciais que cumpriam o papel de tratar, mas também de 

apartar, essas pessoas do convívio social (MIRANDA, 2004). O terceiro momento é definido 

pela Revolução Industrial, quando surgiram os primeiros direitos da pessoa com deficiência 

“em razão do grande número de acidentes do trabalho, começam a surgir leis que protegem os 

trabalhadores e garantem a seguridade social através de atividades assistenciais, como 

atendimento à saúde e a reabilitação aos acidentados” (NUNES; SAIA; TAVARES, 2015, p. 

1108). Além disso, é também nesse momento que surgiram as escolas e classes especiais em 

escolas públicas, que defendiam uma educação, mesmo que paralela, às pessoas com 

deficiência (MIRANDA, 2004). 



 
 

12 

 O último e quarto estágio, no final do século XX, manifesta-se pela ideia de integração 

social, cujo objetivo seria o de, no ambiente escolar, integrar esses indivíduos da forma mais 

próxima possível das pessoas ditas "normais" (MIRANDA, 2004). No entanto, essa 

incorporação não considerava as particularidades do processo educativo desses sujeitos. Nesse 

período, Nunes, Saia e Tavares (2015) também pontuam o impacto das duas grandes guerras 

mundiais para o avanço dos direitos das pessoas com deficiência, devido ao enorme contingente 

de mutilados que necessitava de políticas de reabilitação, capacitação e reinserção social. É só 

a partir desse momento, por exemplo, que “o conceito de educabilidade do potencial do ser 

humano passou a ser aplicado também à educação das pessoas que apresentavam deficiência 

mental” (MIRANDA, 2004, p. 2).  

 O resultado desse processo foi o aumento das chamadas “salas especiais” dentro das 

escolas regulares, criadas com o objetivo de dar conta da escolarização - nesse período, já 

obrigatória - de todos os cidadãos (NUNES; SAIA; TAVARES, 2015). No entanto, a partir da 

intensificação dos movimentos sociais na década de 1960 e das descobertas científicas de novas 

formas de aprendizado, inicia-se um processo de mudança rumo à perspectiva inclusiva de 

educação. (NUNES; SAIA; TAVARES, 2015).  

 Isso porque, compreendeu-se que a perspectiva de integração era altamente 

discriminatória e segregatória, pois, além da separação dos alunos “com deficiência” daqueles 

ditos “normais”, também prezava pela criação de ambientes artificiais (VOLTOLINI et al., 

2018), negligenciando a função social da escola para uma parcela do alunado e 

responsabilizando a pessoa com deficiência por sua condição:  

 
Na integração, a pessoa com deficiência deve se adaptar às instituições sociais, 

buscando se equiparar aos chamados normais. Já na proposta da inclusão, são as 

instituições e demais espaços sociais que devem se adaptar e buscar, de fato, atender 

e se adaptar às pessoas com deficiência (NUNES; SAIA; TAVARES, 2015, p. 1109). 

 

 No Brasil, a perspectiva da inclusão só chegou efetivamente em 2008, com a Política 

Nacional de Educação Especial na Perspectiva da Educação Inclusiva (BRASIL, 2008). 

Contudo, antes disso, houve dois marcos importantes no que corresponde aos direitos da pessoa 

com deficiência no país. O primeiro, foi a promulgação da Lei de Diretrizes Básicas da 

Educação (LDB), em 1996, que previa o direito a “[...], quando necessário, serviços de apoio 

especializado, na escola regular, para atender às peculiaridades da clientela de Educação 

Especial”. Mais tarde, em 2001, foi estabelecida a Resolução do Conselho Nacional de 

Educação/CEB n° 2/2001 que determinou a obrigatoriedade das escolas matricularem e 

receberem todos os alunos, “cabendo às escolas organizarem-se para o atendimento aos 



 
 

13 

educandos com necessidades educacionais especiais, assegurando as condições necessárias 

para uma educação de qualidade para todos” (CONSELHO NACIONAL DA EDUCAÇÃO; 

CÂMARA DE EDUCAÇÃO BÁSICA, 2001). 

 Infelizmente, em 2020, o governo federal decretou a “Política Nacional de Educação 

Especial: Equitativa, Inclusiva e com Aprendizado ao Longo da Vida” (10.502/2020), 

permitindo que as famílias escolhessem matricular seus filhos em escolas regulares, 

especializadas e/ou bilíngues. Apesar da roupagem progressista, o decreto foi entendido como 

um retrocesso por amplos setores e movimentos sociais, por corresponder à concepção 

assistencialista-segregatória de educação das pessoas com deficiência. É válido ressaltar que, 

além de isentar o Estado da responsabilidade de garantir a plena inclusão dessas pessoas, a 

medida também abria espaço para a retirada de recursos no ensino público. Em dezembro do 

mesmo ano, o Supremo Tribunal Federal (STF) suspendeu o decreto e reforçou o compromisso 

do Brasil com a educação na perspectiva inclusiva desde a Constituição Federal. 

 Como ressalta Voltolini et al. (2018, p. 35), “geralmente, é como uma política pública 

que a educação inclusiva é abordada”. Como esforço reparatório de criar mecanismos 

institucionais, legais e administrativos, na busca de possibilitar a solução, ou pelo menos 

minimização, do problema. Mas, compreendendo os limites de analisar o problema olhando 

apenas para aspectos burocráticos e seguindo a fórmula lacaniana de que o sintoma é o retorno 

da verdade na falha de um saber (Lacan, 1998[1966]), Voltolini et al. (2018) nos convida a 

refletir sobre o caráter sintomático da inclusão, isto é, a investigar o que é revelado no “mal-

estar” gerado na comunidade escolar diante de um aluno “diferente”.  

 Começaremos pela análise das expressões que circulam na cena educativa em 

referência a esses alunos, como por exemplo, a recorrente demarcação, pelo professor, da 

presença de um aluno “de inclusão” na sala de aula, quase como se mencionasse a existência 

de um fenômeno à parte da realidade “normal”. Ora, se o aluno é visto como parte de um todo, 

por que é sempre circunscrito como parte de um grupo restrito de pessoas? Voltolini et al. (2018, 

p. 37) explica que isso ocorre porque “a inclusão é um significante para o incluído e não para 

todos” e acrescenta: 

 
Mais especificamente ainda, dentro do espectro das deficiências, o significante 

inclusão é muito mais utilizado para as crianças e jovens com uma questão mental. 

Para aqueles com questões sensoriais, com restrições motoras e com questões 

intelectuais, a instituição parece equacionar os casos sem maiores problemas  

 

Nesse sentido, compreende-se que a necessidade de aprofundar a reflexão sobre as 

práticas inclusivas na escola advém principalmente da presença de alunos com entraves 



 
 

14 

estruturais na constituição psíquica. Sobretudo porque são eles que provocam inquietações no 

professor em relação à própria identidade e que evidenciam de maneira mais brutal o abismo 

entre A criança estudada nos livros e as crianças encontradas na escola (VOLTOLINI et al., 

2018). De acordo com Bernardino, Lavrador e Bechara (2020, p. 17), fala-se em entraves 

estruturais quando há questões que: 

 
Perturbam ou impedem o surgimento de um sujeito desejante e com um dizer próprio, 

que se apresenta ao mundo de um modo peculiar, diferenciando-se da criança com 

desenvolvimento-padrão, sobre qual se debruçam os manuais de desenvolvimento. 

 

Originária dos campos da biologia e científico, a concepção de aluno presente na 

educação permanece sendo a do sujeito epistêmico, que apresenta um desenvolvimento 

“normal”, sempre numa direção de ascendência e progresso (VOLTOLINI et al., 2018). Isso 

significa que, no imaginário do professor, existe apenas um “tipo” de criança/adolescente, 

aquele sempre apta a aprender. Adiciona outra camada a essa concepção da educação o, cada 

vez maior, processo de proletarização da docência, porque, assim como todos os outros setores 

da sociedade, a escola sucumbiu à ideologia do rendimento, da eficácia e da avaliação 

(VOLTOLINI et al., 2018). Na lógica da nossa sociedade, o resultado é aquilo que qualifica o 

trabalho, aspecto intensificado pela máxima de que “tempo é dinheiro”: 

 

É preciso reinventar-se a cada dia na vida, no trabalho, estar em permanente revolução 

dos processos produtivos. É isso que nos leva a avaliar que uma vida é boa se ela é 

essencialmente produtiva, agitada, dinâmica, ocupada. É isso que nos leva a sentir, de 

novo com este adjetivo permanentemente, que a vida social só existe em forma de 

abalos, tragédias, eventos. É isso ainda que produz a certeza diagnóstica de que nosso 

afeto político fundamental é o desamparo, a insegurança, a angústia (DUNKER; 

VOLTOLINI, 2014, p. 86). 

 

 Entende-se, então, que a inquietação gerada no professor pelas crianças que escapam 

à ideia de “aluno ideal” decorre do desafio sobre “como ensinar uma criança que não aprende?”. 

Dado que, no caso das crianças com entraves estruturais na constituição psíquica: “[...] o próprio 

lugar de aluno está pouco consolidado, seja porque eles mesmos muitas vezes não 

compreendem essa inscrição, seja porque, do lado dos profissionais, o comportamento deles 

está muito longe daquele mínimo que compõe a cena escolar” (VOLTOLINI et al., 2018, p. 

38). Ao lidar com essas crianças, a lógica do resultado se frustra porque a equação consolidada 

de ensinar → aprender é atravessada por inúmeras barreiras e é, justamente, nesse percurso (→) 

que a angústia do professor se manifesta.  



 
 

15 

 Portanto, as práticas inclusivas voltadas às crianças e adolescentes com entraves 

estruturais na constituição psíquica devem dirigir-se justamente a esse impasse, auxiliando a 

“constituir o lugar de aluno para essas crianças para que o lugar de professor apareça e algo de 

educativo possa ocorrer” (VOLTOLINI et al., 2018, p. 42). Para tanto, em “um mundo pleno 

de indivíduo e esquecido de sujeito” (VOLTOLINI et al., 2018, p. 11), se faz necessário o 

retorno da dimensão do sujeito na cena educativa, tema que será tratado a seguir.  

 

2.2 O RETORNO DO SUJEITO NA CENA EDUCATIVA 

 

 Voltolini et al. (2018) aponta que a interface entre os campos da psicanálise e da 

educação é compreendida pela necessidade de resgatar a dimensão do sujeito na cena educativa. 

Diferentemente de uma abordagem “psicologizante”, a via da psicanálise não oferece respostas 

prontas ou soluções imediatas à problemática do (des)encontro entre professor e aluno, mas 

atua no sentido “de tomar o discurso pedagógico pelo avesso, examinar suas raízes, explicitar 

seu ethos, seus hábitos e vícios, renovando cada questão candente em seu campo, pela via da 

inclusão do sujeito na cena pedagógica” (VOLTOLINI et al., 2018, p. 10).  

 Como apontado anteriormente, o resgate do sujeito na educação se faz cada vez mais 

necessário à medida que se aprofunda a perspectiva tecnicista e, como lembra Voltolini et. al 

(2018), ideologicamente neoliberal. Larrosa aponta os limites da dicotomia habitual entre 

pensar a educação, ou por esse par ciência/técnica ou através da unidade teoria/prática, que 

caracteriza a perspectiva de educação "crítica e reflexiva". Para superar essa separação entre 

"técnicos e críticos”, o autor nos propõe “pensar a educação a partir do par experiência/sentido” 

(LARROSA, 2014, p. 16).  

 Inicialmente, por compreender que as palavras determinam nosso pensamento e 

podem funcionar como potentes mecanismos de subjetivação, Larrosa (2014, p. 18) explora o 

sentido da palavra “experiência” em diversos idiomas, definindo-a como "aquilo que nos passa, 

nos acontece e nos toca". Para situar o conceito historicamente, Larrosa recorre ao pensador 

Walter Benjamin, ressaltando que o excesso de informação característico de nosso mundo 

compromete a experiência ao cancelar as possibilidades de que algo nos aconteça (LARROSA, 

2014).  

 Esse tema nos parece fundamental, principalmente, quando se fala da inclusão de 

alunos com entraves estruturais na constituição psíquica. Isso, porque essas crianças e 

adolescentes, por apresentarem questões que perturbam ou impedem o surgimento de um 

sujeito desejante e com dizer próprio (BERNARDINO; LAVRADOR; BECHARA, 2020), 



 
 

16 

recorrentemente são reconhecidas em razão exclusiva de suas condições, isto é, da ‘informação’ 

impressa sob a forma do diagnóstico: 

 
O laudo, essa espécie de explicação de bolso, prêt-a-porter, acaba por funcionar como 

uma justificativa de não aprendizagem desse aluno devido a algum problema 

localizado e elucidado pelos especialistas. O diagnóstico se efetiva, assim, como um 

ponto final no percurso escolar. Ele não aprende porque tem tal problema (KUPFER; 

PATTO; VOLTOLINI., 2017, p. 133) 

 

 É importante dizer que o problema não é o diagnóstico por si só, mas, sobretudo, seu 

uso dogmático, que acaba por servir enquanto recurso de cristalização das possibilidades 

daquele aluno. Além disso, tal abordagem também se mostra altamente discriminatória porque 

reduz, a priori, a criança ou adolescente à sua deficiência. Por isso, em referência à Paula 

Fontana Fonseca (apud KUPFER; PATTO; VOLTOLINI (orgs.), 2017), talvez o grande desafio 

da educação seja fazer lembrar que ali há uma criança/adolescente. Apesar de parecer 

relativamente simples colocada dessa forma, a tarefa apresenta inúmeras barreiras, 

principalmente, ao considerarmos o tema do laço social. 

 Para a psicanálise, “a construção da subjetividade se faz a partir das relações, ou dos 

laços, que se estabelecem entre a cria humana e o agente da função materna, e não pode se 

desenvolver fora desses laços” (KUPFER; PATTO; VOLTOLINI, 2017, p. 24). No Seminário 

17, de Jacques Lacan (1992 [1969-1979]), entende-se que o laço social estrutura-se na 

linguagem e é, portanto, representado no discurso. A partir desse avanço na teoria psicanalítica, 

compreende-se que as funções sociais acontecem por efeito de uma posição na linguagem que 

um sujeito exerce em relação a outro.  

 É relevante apontar que, para a Psicanálise, esse “vínculo” pode ser encontrado 

também na relação entre professor e aluno. Todavia, quando falamos de crianças e adolescentes 

com entraves estruturais na constituição psíquica, dada a peculiaridade de como se forma e 

demonstra-se sua subjetividade, o “vínculo” torna-se um revés na inclusão desse aluno. Isso 

porque, “o percurso pelo laço social é sempre errante, tangencial e nunca verdadeiramente 

incluído” (VOLTOLINI et al., 2018, p. 38), e tenciona a equação, mencionada anteriormente, 

de ensinar → aprender. 

 Há ainda, outros dois aspectos determinantes para o dilema que se coloca na relação 

entre o professor e o aluno “de inclusão”. O primeiro, parte da compreensão do caráter 

impossível da ação educativa. Seguindo a assertiva freudiana, compreende-se que, assim como 

governar e psicanalisar, educar é um ofício impossível, porque tem como objetivo influenciar 

o outro e promover nele mudanças por intermédio exclusivo da palavra (VOLTOLINI, 2017): 



 
 

17 

 
A intersubjetividade estrutural de todo laço social impõe, por sua vez, uma 

complexidade à relação com o outro que suscita limites à possibilidade de influência. 

O próprio veículo que a torna possível, a palavra, constrói os contornos de uma 

impossibilidade. A linguagem nunca é unívoca, mas, ao contrário, fundamentalmente 

equívoca. Ou seja, o que se veicula em seu interior não facilita a comunicação (ação 

de tornar comum) e não só por razões acidentais, contornáveis, portanto, com os 

devidos cuidados, senão que por razões estruturais que tornam o desejo de me fazer 

entender bastante complexo e, no limite, impossível (VOLTOLINI, 2017, p. 178, grifo 

nosso). 

 

 Ou seja, todo ato educativo, mesmo quando se refere a crianças/adolescentes com 

desenvolvimento padrão, é impossível de se realizar idealmente. Por esta via, compreendemos 

mais a fundo a problemática da perspectiva tecnicista presente na educação, que ignora 

integralmente esta característica indissociável ao ofício do professor, concebendo o trabalho 

docente com a “ordem de uma engenharia” (HAMELINE apud VOLTOLINI, 2018, p. 179). 

Ao considerarmos esse impedimento parte constitutiva da educação de todo e qualquer aluno, 

superamos a ideia de que é “impossível educar uma criança/adolescente ‘de inclusão’” e nos 

debruçamos para a questão que deve ser central: investigar as possibilidades de encontro e da 

constituição do vínculo, aparentemente inalcançável, com este sujeito.  

 Bernardino, Lavrador e Bechara (2020, p. 17) ao sugerir a pergunta “onde está o 

sujeito?”, evidencia cinco eixos, elaborados pelo Lugar de Vida, que possibilitam vislumbrar 

“as incidências de um sujeito na criança”, a partir das brechas pelas quais este pode emergir. 

Mesmo orientada por eixos que corroboram para um olhar comprometido no reconhecimento 

de que ali há uma criança/adolescente, entendemos que a ação do adulto está submetida ao 

des(encontro) entre professor e o aluno-sujeito.  

 Nesse sentido, avançamos para o segundo aspecto enfocado por essa pesquisa: a ideia 

de que “o sujeito é simplesmente aquilo que emerge numa dada relação, num dado momento, 

sem se deixar congelado por nenhuma técnica que o vise” (VOLTOLINI et al., 2018, p. 28). 

Nessa concepção, o sujeito é tido enquanto efeito da linguagem:  

 
O sujeito não é gestor do comportamento, o polo executivo da ação, noções 

basicamente essencialistas de seu papel. Ele é, antes, um efeito da linguagem e ao 

concebê-lo como efeito destaca-se, em primeiro plano, seu caráter fundamentalmente 

existencial e temporal (VOLTOLINI, 2018, p. 181). 

 

 Kupfer, para explicar o conceito de sujeito na Psicanálise, recorre à origem da palavra, 

que diferentemente da noção predominante na cultura - do sujeito enquanto manifestação da 

liberdade, refere-se no latim – subjectum - “àquele que está sujeitado, submetido” (HOUAISS 



 
 

18 

apud KUPFER, 2010, p. 266). Subjectum, por sua vez, é a tradução latina para o termo 

aristotélico hupokeimenon, o qual designa aquilo que está subjacente, que jaz ao fundo: 

 
É um campo em repouso, mas não muito em repouso, um campo que está furtivamente 

embaixo, que exige a provocação da palavra para se manifestar. Mais que isso, 

exige a provocação da palavra na reciprocidade, no entre dois, no intervalo, que 

não está nem em uma pessoa nem em outra, e que define a interface na qual nos 

movemos para falar (KUPFER, 2010, p. 267, grifo nosso). 

 

 Essa ideia nos ajuda a compreender o sentido de sujeito-efeito, principalmente quando 

situamos que os estruturalistas, ao definir este conceito, recuperaram o Eu freudiano em sua 

vertente de sujeitamento, ou seja, submetido e decorrente da estrutura da linguagem e do 

discurso (KUPFER, 2010). Nessa compreensão, o sujeito “precisa da palavra para existir e para 

dizer-se”, pois “só pode manifestar-se porque encontra na linguagem um substrato, um apoio, 

uma forma que o cria e permite seu advento” (KUPFER, 2010, p. 268).  

 A ressonância disso para a educação é expressa na ideia de que “educar é transmitir 

marcas simbólicas que possibilitem à criança usufruir um lugar de enunciação no campo da 

palavra e da linguagem, e a partir do qual seja possível se lançar às empresas impossíveis do 

desejo” (LANONQUIÈRE apud KUPFER, 2010, p. 273, grifo nosso). Considerando ainda que, 

no caso de crianças e adolescentes com entraves estruturais na constituição psíquica, o 

tratamento3 só poderá acontecer pela via da transmissão ortopédica, bem como do 

reordenamento do campo da palavra e da linguagem (KUPFER, 2010).  

         Assim, retornamos ao tema do laço social, pois se “o trabalho de inclusão se faz no laço 

que se estabelece entre educador e aluno” (KUPFER; PATTO; VOLTOLINI, 2017, p. 24), 

qualquer tratamento a ser realizado está submetido, necessariamente, a esse vínculo. 

Avançaremos nessa questão - tida como um revés na inclusão desses alunos, como visto 

anteriormente - considerando o par experiência/sentido, proposto por Larrosa (2014). Isso 

porque 1) se o laço se estrutura na linguagem, o encontro é imprescindível e vincula-se à 

autonomia da experiência em relação ao 'diagnóstico' 2) se educar é transmitir marcas 

simbólicas que, possibilitem a criança/adolescente usufruir um lugar de enunciação, aponta-se 

a necessidade de restituição da possibilidade de intercambiar experiências na cena educativa.  

 Certamente, a questão se complexifica quando consideramos a escassez desta 

competência, característica da sociedade moderna, como propõe Walter Benjamin. Para o 

pensador, as consequências disso são drásticas mudanças na noção de tempo e das relações 

                                                
3 Entendido como também como educação, pois baseia-se na assertiva que “educar será tratar, e tratar será 

educar” (KUPFER, 2010, p. 274) 



 
 

19 

humanas (KEHL, 2015) e correspondem a dois aspectos. O primeiro, compreendido na leitura 

de Experiência e Pobreza, denota o surgimento dessa “nova forma de miséria” a partir do 

“monstruoso desenvolvimento da técnica, sobrepondo-se ao homem” (BENJAMIN, 1994 

[1936], p. 115, grifo nosso) e o segundo, desenvolvido mais centralmente no célebre ensaio O 

Narrador, diz respeito à relação entre o desaparecimento da narrativa e o empobrecimento da 

experiência.  

 É válido ressaltar que já no interior da palavra experiência (Erfahrung) existe o sentido 

de transformação através da “partícula fahr de fahren, conduzir, guiar, deslocar-se” (KEHL, 

2015, p. 161). A própria composição da palavra corresponde àquilo que do vivido, produz um 

saber passível de transmissão (KEHL, 2015).  Por isso, segundo Walter Benjamin (1994 

[1936]), a pobreza de experiência provém do surgimento de uma nova barbárie, que corrompe 

o patrimônio cultural de toda a humanidade ao impossibilitar a transmissão de palavras duráveis 

às novas gerações e, consequentemente, o acesso dos jovens ao que antes foi vivido pelos mais 

velhos. Assim, a impossibilidade de um passado se repetiria indefinidamente no presente, 

gerando uma sensação de perda de referenciais nos sujeitos (SOUSA, 2017).  

 Larrosa (2014) esmiúça essa ideia: a escassez de experiência determina a 

impossibilidade de que algo nos aconteça e, portanto, de que os acontecimentos deixem 

vestígios em nossa subjetividade. Esses ficam, dessa forma, impedidos de se reverterem em 

memória, cujo sentido está condicionado à sua dimensão coletiva. Dessa maneira, fica evidente 

que a noção de experiência vincula-se, necessariamente, ao outro e ao coletivo, “de modo que 

não faz sentido, em Benjamin, a ideia de experiência individual” (KEHL, 2015, p. 162). 

 O declínio da experiência teria como marco a Primeira Guerra Mundial, que, ao 

evidenciar a fragilidade do corpo humano em comparação com o potencial destruidor das armas 

e explosões, provocou no pós-guerra o emudecimento dos combatentes, que retornaram do 

campo de batalha mais pobres em experiência comunicável (BENJAMIN, 1994 [1936]). Como 

ressalta Maria Rita Kehl (2015, p. 154) “o diferencial introduzido pela tecnologia, na guerra de 

1914, além do óbvio incremento da capacidade de destruição de vida, foi o da velocidade e a 

imprevisibilidade dos ataques aéreos”, nos quais “o combatente ficava reduzido à capacidade 

da consciência de aparar e dar sentido imediato ao choque” (KEHL, 2015, p. 155, grifo da 

autora).  

 Nesse sentido, a ideia do imediato compreende o sentido das mudanças da humanidade 

com o avanço da tecnologia, sobretudo, quando pensamos na realidade do século XXI. Isso 

porque, cotidianamente, somos bombardeados por uma quantidade quase infinita de 

informações e sofremos com a urgência de consumi-las. Equivocadamente, acreditamos ser 



 
 

20 

possível resolver tudo com apenas um toque e somos encorajados a sempre “manter a atenção 

consciente trabalhando a todo vapor a fim de promover as reações adequadas e imediatas aos 

estímulos e solicitações do novo mundo” (KEHL, 2015, p. 156)4.  

 Tal dinâmica corresponde à noção de vivência, proposta por Benjamin, que 

“corresponde ao que do vivido, produz sensações e reações imediatas mas não modifica 

necessariamente o psiquismo” (KEHL, 2015, p. 160, grifo da autora): 

 
O sucesso de grande parte de nossas ações cotidianas, que exigem respostas rápidas e 

estímulos contínuos, depende de que não nos deixemos tomar pelos devaneios, pelas 

fantasias, por reminiscências espontâneas. Essas formas “dilatadas” da atividade 

psíquica distraem os sujeitos das exigências impostas pelo presente absoluto (KEHL, 

2015, p. 160) 

 

No cenário educativo, é possível verificar a lógica imediatista quando observamos o olhar 

“viciado” para o produto da equação ensinar → aprender, que desconsidera qualquer resultado 

diferente do esperado e, principalmente, anula a possibilidade de que algo decorra do processo 

educativo. A consequência disso é que nada, no percurso escolar, está passível a mudanças 

propostas - e até mesmo impostas - pelo outro. A questão se intensifica quando nos voltamos à 

situação dos alunos com entraves estruturais na constituição psíquica, porque o aprendizado 

dessas crianças/adolescentes rompe com a lógica do resultado imposta, exigindo um olhar 

direcionado, justamente, ao processo. Por analogia, é como se fôssemos impelidos a 

compreender a história de um filme por meio dos frames, e não a partir do resultado da produção 

audiovisual.  

 É como se, ao resgatar o sentido da educação para com essas crianças/adolescentes, 

fôssemos impelidos a atuar no interior desses frames, auxiliando na construção de um sentido 

comum para a história final. No entanto, é importante ressaltar que não se trata de oferecer um 

roteiro pronto, na esperança do aluno seguir o “script” à risca. Pelo contrário, o trabalho sempre 

deve ter como objetivo possibilitar que a criança/adolescente usufrua um lugar, que será próprio 

dela, de enunciação no campo da palavra e da linguagem.  

 Por tudo isso, nos parece evidente a necessidade de beneficiar situações que 

privilegiem a competência do comunicável na cena educativa, sobretudo, para o tratamento e 

inclusão dessas crianças e adolescentes. Isso porque, somente a partir da promoção de 

possibilidades de enunciação no campo da palavra que o sujeito pode advir e, simultaneamente, 

que o laço social pode ser constituído. Em outras palavras, trata-se de fazer, do des(encontro), 

                                                
4 Aqui vale pontuar que o problema não decorre estritamente das ferramentas tecnológicas, mas de seu uso abusivo, 

determinado pela lógica do sistema que gere nossa sociedade. Dado que, é no capitalismo, como ressalta Walter 

Benjamin, que a técnica intensifica a alienação dos sujeitos, fazendo com que não se reconheçam. (SOUSA, 2017).  



 
 

21 

um caminho possível no tecer de narrativas coletivas que, por um lado, incluam esse sujeito e 

por outro, permitam o reconhecimento dele enquanto integralmente parte da comunidade 

escolar.  

 É nesse percurso desafiador, o qual não se realiza por fórmulas, que o fazer 

educomunicativo, acompanhado pela psicanálise, poderá favorecer as práticas inclusivas, tema 

que será abordado a seguir.  

 

2. 3 EDUCOMUNICAÇÃO: EDUCAÇÃO PARA TORNAR COMUM 

 

 A Educomunicação pode ser entendida como um espaço de intervenção (LAGO; 

NONATO; MARTINS, 2019), que surge da interface entre a Educação e a Comunicação. Em 

linhas gerais, sua proposta trata da renovação das práticas sociais com o objetivo de “ampliar 

as condições de expressão de todos os seguimentos humanos, especialmente da infância e da 

juventude” (SOARES, 2011, p. 15).  Na América Latina, surgiu, principalmente, a partir de 

movimentos sociais da educação popular e da comunicação alternativa, como forma de 

promover e fomentar discussões, através de uma perspectiva dialética, sobre os impactos dos 

meios de comunicação no público em geral (SOARES, 2011). Hoje, entendemos que a 

Educomunicação é um campo vivo, com seu corpo de conhecimento e critérios de definição 

ainda em debate. 

 Nas escolas, a Educomunicação alerta para o hiato existente entre a realidade escolar 

e as necessidades educativas para o nosso mundo, engendradas a partir das transformações 

sociais resultantes dos avanços tecnológicos e da disseminação dos media. Isso porque, apesar 

da possibilidade do compartilhamento de múltiplos saberes de nosso tempo, entende-se que o 

discurso vigente na educação continua a refletir um modelo escolar construído em torno de 

valores como a hierarquia, a coerção e a exclusão (CITELLI, 2004). Esse sentido anacrônico 

da educação em relação às novas tecnologias é reforçado pela  manutenção de um projeto que, 

por um lado, ignora a diversidade na sala de aula e, por outro, restringe o saber do professor 

somente ao conhecimento científico.  

 Com isso, afastamos dois possíveis equívocos sobre o sentido da Educomunicação. O 

primeiro, diz respeito à visão reducionista que considera o uso das novas tecnologias em sala 

de aula, “como um simples conjunto de ferramentas a serviço da performance exclusiva do 

professor” (SOARES, 2011, p. 55). Sabemos que essa é uma realidade de muitas escolas, que 

assumem tal postura como forma de adaptação à “urgência pela inovação” da vida moderna. 

No entanto, é preciso salientar que a consequência disso é a disseminação do uso alienado 



 
 

22 

desses recursos. Em contrapartida, a Educomunicação defende a discussão de um projeto que 

abarque a ação educativa em sua totalidade, compreendendo a tecnologia como forma de 

expressão e não meramente como inovação didática (SOARES, 2011).  

O segundo equívoco, pode ser entendido a partir de um viés conservador, que por efeito, 

pressupõe um olhar romântico e pouco crítico da Educomunicação para os avanços 

tecnológicos. Sobre isso, é válido ressaltar que “a disseminação dos meios de comunicação de 

massa é um dado que a escola não pode ignorar” (SAVIANI apud CITELLI, 2004, p. 19). Ou 

seja, a tecnologia faz parte do contexto social no qual estamos inseridos e, portanto, é 

imprescindível para todo e qualquer projeto pedagógico do nosso tempo. Além disso, tendo em 

vista as observações de Jesús Martín-Barbero (apud CITELLI, 2004, p. 71), é preciso considerar 

que o problema é menos o dos meios “como fontes capazes de exercitar todo controle social e 

mais o das mediações sociais e culturais que circundam a experiência dos destinatários das 

mensagens”.  

 Contrapondo-se a esses enganos, podemos concluir que a Educomunicação entende o 

papel das novas tecnologias enquanto uma oportunidade de questionar o sentido do modelo 

educativo atual, por evidenciarem a necessidade de revisão das relações de comunicação nas 

escolas (SOARES, 2011). Como ressaltado anteriormente, a práxis educomunicativa não está 

calcada em “fórmulas prontas”, isso porque, assume a perspectiva bakhtiniana da linguagem, 

compreendendo que em cada esfera da atividade humana são produzidos gêneros discursivos 

“próprios” e relativamente estáveis. Isso significa dizer que, a intervenção do educomunicador 

estará intrinsecamente conectada à leitura de um contexto específico, consagrado num jogo 

próprio de linguagem e submetido às circunstâncias de cultura e às relações específicas ali 

constituídas. 

 Assim, podemos avançar para a ideia da Educomunicação enquanto um caminho para 

elaboração de um novo paradigma escolar, que repense as relações intrínsecas ao processo 

educativo. Dentre elas, trataremos da relação com o Outro, aqui entendida como alteridade. 

Como ressalta Lago, Nonato e Martins (2019, p. 60), a questão da alteridade faz parte da 

“espinha dorsal” da Educomunicação, principalmente, por influência da vertente de Estudos 

Culturais e Comunicação explorada por teóricos latino-americanos5 “que apontam para a 

relação intrínseca entre comunicação e cultura, a questão da diversidade, do pluralismo, das 

identidades culturais, e a consequente construção da alteridade”.   

                                                
5 Como Jesús Martín-Barbero, Néstor García Canclini e Guillermo Orozco Gómez. 



 
 

23 

 Para tanto, é necessário localizar a dimensão polissêmica deste conceito, que se 

organiza a partir do pensamento sobre a relação entre diferentes e da relação do Eu com o Outro, 

e ainda, que sua reflexão possui diferentes matrizes teóricas6 (LAGO; NONATO; MARTINS, 

2019). Nessa pesquisa, destacamos o sentido de alteridade para a Linguística, a partir da teoria 

bakhtiniana, e para a Psicanálise, em sua vertente lacaniana. O primeiro, por nos permitir 

reconhecer o papel da comunicação no estabelecimento da relação dialógica com o Outro; e o 

segundo, por considerar o caráter constitutivo da relação com o Outro para o sujeito (LAGO; 

NONATO; MARTINS, 2019), temática abordada na seção O retorno do sujeito na cena 

educativa desta pesquisa. Nossa proposta parte da tentativa de, ao confluir essas duas 

perspectivas7, investigar o papel da comunicação na escola para a constituição do sujeito, 

sobretudo, no processo de inclusão de alunos com entraves estruturais na constituição psíquica.  

 Primeiramente, entendemos que os espaços escolares, apesar das leis que asseguram a 

inclusão de pessoas com deficiência e, ainda, da amplitude dos movimentos pela diversidade 

em um mundo conectado, continuam sendo um “ espaço  de  manutenção  e  transmissão dos  

poderes  constituídos  e  de  uma  normatividade” (LAGO; NONATO; MARTINS, 2019, p. 

62), . O que nos leva a retomar o “caráter sintomático da inclusão” (VOLTOLINI et al, 2018), 

discutido na primeira parte deste capítulo e agora analisado sob outro aspecto: 

 
Reconhecer que há um “outro” não significa reconhecer este outro efetivamente.  Em 

outras palavras, não significa construir uma alteridade em que o lugar do Outro não 

seja o do medo e da ameaça ou o do exótico, inferior. Não significa conseguir realizar 

a exotopia de Bakhtin, em que o Eu, ao desdobrar o seu olhar para o lugar do Outro, 

aprende sobre si mesmo. A proposição de Bakhtin nos leva para algo que está em jogo 

quando nos defrontamos com o Outro, que é um estranhamento que nos descentra, 

que abala nosso lugar e que questiona a norma vigente, norma que está assentada em 

relações de poder e dominações simbólicas, mesmo quando, discursivamente, 

abraçamos a perspectiva da inclusão do diferente, do Outro (LAGO; NONATO; 

MARTINS, 2019, p. 62, grifo nosso). 

 

 Dessa maneira, a alteridade não nega o sentimento de estranhamento que nos afeta ou 

atenua as diferenças. Pelo contrário, se faz pela afirmação dessas enquanto parte do que 

significa “ser”. O Outro passa a ser reconhecido pela diferença, pois é aceita “a complexidade 

desta relação que nos descentra e transforma, portanto, que nos permite mudar, mas, ao fazer 

isso, também nos aterroriza, pois tem a potencialidade de solapar nossas certezas" (LAGO; 

NONATO; MARTINS, 2019, p. 55). No entanto, a possibilidade desse desenlace está 

                                                
6 Como a Filosofia, a Antropologia, a Linguística e a Psicanálise. 
7 É válido dizer que tal proposta também se limita à bibliografia disponível sobre o tema, por isso, não parte da 

pretensão de uma conceituação final. Pelo contrário, entende-se que a confluência entre essas duas perspectivas 

exige um estudo mais aprofundado, a qual poderá ser tema de uma futura pesquisa. 



 
 

24 

diretamente vinculada ao encontro - intermediado pela palavra - com o ‘diferente’. Logo, 

evocamos a questão verificada anteriormente sobre a necessidade de restituição da faculdade 

de intercambiar experiências no cenário educativo, principalmente, quando consideramos a 

assertiva benjaminiana de que é “no ato de transmissão que a vivência ganha estatuto de 

experiência” (KEHL, 2015, p. 162, grifo da autora). Ou seja, é na troca com o Outro pela 

palavra que “mora” a possibilidade de que “algo nos aconteça”. 

 Por este motivo, que ao falar da educação na perspectiva inclusiva, ressaltamos a 

premência de professores e acompanhantes escolares que sejam “sujeitos da experiência” na 

cena educativa, que sejam: 

 
algo como um território de passagem, algo como uma superfície sensível que aquilo 

que acontece afeta de algum modo, produz alguns afetos, inscreve algumas marcas, 

deixa alguns vestígios, alguns efeitos. [...] é um ponto de chegada, um lugar a que 

chegam as coisas, como um lugar que recebe o que chega e que, ao receber, lhe dá 

lugar. [...] o sujeito da experiência é sobretudo um espaço onde têm lugar os 

acontecimentos (LARROSA, 2014, p. 25, grifo nosso). 

 

 Contudo, compreendemos a importantância não apenas dos professores e 

acompanhantes escolares atuarem enquanto “um espaço onde têm lugar os acontecimentos” 

mas, sobretudo, que garantam a ampliação da relação que estabelecem com a 

criança/adolescente em situação de inclusão, para com toda a comunidade escolar 

(funcionários, colegas, famílias). Entendemos que é nesse percurso de criar narrativas coletivas 

que a Educomunicação pode beneficiar as práticas inclusivas, a partir de sua práxis que, por um 

lado, se atenta para o “diálogo em uma versão radical, calcado na escuta atenta e desarmada do 

outro (seja ele/a quem for)” (LAGO; NONATO; MARTINS, 2019, p. 63) e, por outro, objetiva 

ampliar os níveis de expressão e comunicação, qualificando as relações, a partir de propostas 

que visam o maior grau de interação que o educomunicador for capaz de produzir. (SOARES, 

2011). Em suma, a práxis educomunicativa atua para ‘tornar comum’, servindo enquanto 

território de passagem, para ressignificação do que era, outrora, estranho. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

25 

3. O EDUCOMUNICADOR NAS PRÁTICAS INCLUSIVAS: UMA EXPERIÊNCIA 

 

            FIGURA 1- MURAL DA ESCOLA 

 

FONTE: Compilação da autora8 (2020). 

 

 No fim do meu terceiro ano da graduação, estagiei no setor de práticas inclusivas de 

uma escola da rede privada, localizada em uma área nobre da cidade de São Paulo, que integra 

o projeto “Escolas Protagonistas” do Lugar de Vida. Minhas funções como estagiária eram: 

acompanhar alunos em situação de inclusão em sala de aula e ajudar a equipe pedagógica nas 

flexibilizações curriculares, a fim de minimizar as barreiras sócio-pedagógicas destes alunos. 

Trabalhei com turmas das séries iniciais do Ensino Fundamental 1 e Educação Infantil. Atuei 

prioritariamente neste último devido a demanda que o segmento apresentava. 

 Em relação a esses alunos, antes da entrada do acompanhante escolar em sala de aula, 

as equipes de práticas inclusivas e pedagógica da escola fazem uma reunião para apresentar, 

em linhas gerais, o quadro diagnóstico da criança e, sobretudo, para que professores e 

coordenação compartilhem as dificuldades e barreiras observadas. Dessa forma, é possível 

delinear melhor os objetivos gerais do trabalho sócio-pedagógico e do acompanhamento junto 

àquela criança. Um dos casos que me foi apresentado e passei a acompanhar, foi o de Sofia9: 

                                                
8 Todas as imagens foram tiradas por Sofia. 
9 Nome fictício 



 
 

26 

3. 1 O CASO DE SOFIA 

 

FIGURA 2 – EXPOSIÇÃO DE ARTES 

  

FONTE: Compilação da autora (2020). 

 

 Sofia, 6 anos, foi diagnosticada com uma síndrome rara, que se manifesta por um 

quadro epiléptico.  Sofreu inúmeros episódios convulsivos nos seus primeiros meses de vida e, 

como consequência, foi submetida a diversos procedimentos médicos, sendo o último 

responsável por amenizar as convulsões e melhorar seu quadro de saúde geral. Apesar das 

melhoras, Sofia ainda faz uso de algumas medicações, entre elas, anticonvulsivantes e o 

Canabidiol10 e, fora da escola, é acompanhada por uma equipe de tratamento composta por 

neuropediatra, psicanalista e fonoaudiólogo. Também realiza sessões de equoterapia e 

fisioterapia por apresentar dificuldade com seu equilíbrio corporal.  

 Dos sinais de seu sofrimento psíquico e das barreiras enfrentadas para sua plena 

participação escolar, me foi apresentada a resistência de Sofia em aceitar as normas e regras 

necessárias para o convívio coletivo, aspecto intensificado por ter de recorrer à expressão 

corporal para se comunicar devido a sua linguagem oral ainda em desenvolvimento. Batia nos 

                                                
10 O canabidiol, ou CBD, é um dos princípios ativos da Cannabis Sativa e atua como uma substância canabinoide, 

que age em receptores do Sistema Nervoso Central (SCN) e imunológico. Pode ser usado como anticonvulsivante, 

anti-inflamatório, antitumorais e ansiolítico.   



 
 

27 

colegas com frequência, muitas vezes sem motivo aparente, gerando mal-estar no grupo e nas 

professoras, que tinham dúvidas sobre como atuar nesses momentos, sentindo-se incapazes de 

conseguir equilibrar as flexibilizações necessárias para a participação de Sofia e, ainda sim, 

manter a máxima escolar de que “a regra é para todos”.  

 Do ponto de vista pedagógico, Sofia estava distante do grupo, mas os pormenores 

pouco foram falados, revelando como esse mal-estar impossibilitava o olhar das professoras 

para Sofia enquanto aluna e não apenas como “A criança de inclusão”. Como ressalta Voltolini 

et al. (2018), esse é um aspecto recorrente quando se trata da inclusão escolar de alunos com 

entraves na constituição psíquica: 

 
Já nos casos das crianças com questões mentais, o próprio lugar de aluno está pouco 

consolidado, seja porque eles mesmos muitas vezes não compreendem essa inscrição, 

seja porque, do lado dos profissionais, o comportamento deles está muito longe 

daquele mínimo que compõe a cena escolar (VOLTOLINI et al., 2018, p. 38). 

 

Depois dessa reunião, fui apresentada às crianças da turma como uma terceira educadora, 

que atuaria em algumas aulas, ajudando as professoras na mediação de conflitos e na 

organização de brincadeiras. Logo nessa primeira entrada, Sofia se mostrou bastante disponível 

para se vincular. Sentou-se ao meu lado, apresentando orgulhosa os espaços da sala de aula. 

Nesse primeiro contato, o que mais me chamou a atenção foi seu encantamento pelo universo 

escolar, sua vontade genuína de ser vista como aluna e de pertencer àquele espaço e ao seu 

grupo. No entanto, também se destacava o fato de não saber lidar com aquele desejo, como 

queria tudo e todos e não tinha recursos para poder “se dizer”, recorria ao uso do corpo, 

puxando, apertando, gritando ou batendo.  

Nesses momentos, em resposta à agressividade de Sofia, as crianças protestavam com um 

sonoro “Para Sofia!”, que ecoava na sala de aula, a todo momento, todos dias. Segundo Citelli 

(2006, p. 162), “as salas de aula estão integradas, sob diferentes maneiras, dinâmicas e 

extensões, num ecossistema comunicativo”. Ou seja, a sala de aula é um espaço que abriga 

experiências culturais, de produção de bens simbólicos, valores, formas de representação, 

conhecimentos e informações. Por isso, analisar quais os discursos que circulam nesse contexto, 

é essencial para compreender qual o lugar que “a criança em situação de inclusão” ocupa entre 

seus pares, porque “é justamente no material da palavra que se pode explicar, do melhor modo 

possível, as principais formas ideológicas da comunicação sígnica” (VOLOCHINOV, 2017 

[1929], p. 98).  

 



 
 

28 

FIGURA 3 - EXPOSIÇÃO DE ARTES 

 

FONTE: Compilação da autora (2020). 

 

 Nesse processo, foi possível observar que a frase era usada pelas crianças quando se 

sentiam de fato invadidos por Sofia, mas também “de costume”, sem motivação real que 

justificasse seu uso. Lembro-me de uma vez que um garotinho falou “Para Sofia!” e, ao olhar 

para trás, viu que quem o havia perturbado era outro colega e não Sofia, que estava sentada ao 

meu lado. Situações como essa revelaram como Sofia mobilizava aquele grupo, o qual 

manifestava o desejo de adestramento da colega, demonstrando que ela ocupava o lugar 

imaginário de ‘monstro’:   

 
Ao tomar-se o aluno deficiente como besta-fera, há a desistência da palavra como 

operador, pois não se fala com bicho e, diante do abandono da palavra, o que resta são 

as medidas de contenção e isolamento: a doma, o adestramento, a jaula (VOLTOLINI 

et al., 2018, p. 193). 

 

 Voltolini et al. (2018) afirma que o mito do monstro é convocado quando o aluno com 

deficiência apresenta elementos como insaciedade alimentar, sons grotescos e - como no caso 

de Sofia - manifestações de agressividade. Esse processo, de monstrificação da criança, ocorre 

como parte daquilo que foi recalcado e que nos mobiliza as maiores forças contra sua aparição 

(VOLTOLINI et. al., 2018). Esse apontamento revela que independente da ‘vontade individual’ 



 
 

29 

de se aproximar da criança, há algo na esfera do inconsciente que opera nessa relação, e que é 

sobressaltado por meio das falas que circulam no ambiente escolar.  

 Como ressalta o autor, “o risco de monstrificar o aluno é a impossibilidade de se 

esperar que algo de humano apareça” (VOLTOLINI et. al., 2018, p. 192). Ou seja, partindo da 

prerrogativa de que “não se fala com bicho”, interdita-se a possibilidade de intercambiar 

experiências com aquela criança e, também, que a mesma possa compreender as chaves de 

significação do mundo, por meio da linguagem. Isto é, a inviabilidade do encontro com aquela 

criança, necessariamente intermediado pela palavra, impossibilita que a mesma se reconheça 

enquanto sujeito na linguagem e aprenda, a partir disso, a manifestar seus desejos, relacionar-

se com o outro e acessar o Mundo. 

 À vista disso, serão agora apresentadas três situações vividas com Sofia, que 

correspondem aos eixos da constituição subjetiva, que fazem parte da Metodologia do Estudo 

de Caso da Escola: o tempo da criança-sujeito (KUPFER; PATTO; VOLTOLINI, 2017) 

proposta pelo Lugar de Vida. É válido pontuar que esses eixos não almejam um diagnóstico 

fechado, pelo contrário, por visarem as incidências do sujeito ali presente, reconhecem sua 

capacidade de reinvenção a partir de estímulos internos e externos, e só fazem sentido inseridos 

num processo de constante reavaliação 

 Esta foi a metodologia escolhida por corromper o discurso recorrente de que as 

crianças com entraves estruturais na constituição psíquica ocupam o lugar do “não ser”. 

Segundo a concepção adotada, as estratégias inclusivas devem ser norteadas pelos 

comportamentos que sinalizam brechas pelas quais o sujeito pode emergir e o encontro possa 

acontecer. Os eixos propostos são: o brincar e a fantasia, o corpo e sua imagem, a fala e a 

posição da linguagem, as manifestações diante da norma e a posição frente a lei; e a função do 

semelhante. No entanto, para o escopo da presente pesquisa, trabalharemos apenas três eixos: 

o brincar, a posição da fala e a relação com os semelhantes. 



 
 

30 

FIGURA 4 - EXPOSIÇÃO DE ARTES 

 

FONTE: Compilação da autora (2020). 

 

3.1.1 “Quer assinar para ter mais pão de queijo?” 

 

 De acordo com Kupfer, Patto e Voltolini (2017), a fala de uma criança indica a entrada 

dela no campo da linguagem, ou seja, qual lugar que esse sujeito ocupa na relação com o Outro, 

por intermédio da linguagem. Recorrendo também à leitura de Volochinov (Círculo de 

Bakhtin), compreendemos que a consciência se ancora no material sígnico, entendido como 

uma imagem, palavra, gesto significante etc., que, por sua vez, é imprescindível para que o 

processo de comunicação – e, portanto, da relação com o mundo - aconteça: 

 
A consciência se forma e se realiza no material sígnico criado no processo da 

comunicação social de uma coletividade organizada. A consciência individual se nutre 

dos signos, cresce a partir deles, reflete em sua a sua lógica e as suas leis” 

(VOLOCHINOV, 2017 [1929], p. 98). 

 

 Dessa maneira, a observação das manifestações de linguagem da criança (fala, gestos, 

silêncios e recusas) oferece indícios do processo de leitura que a criança faz do mundo que a 

cerca e, dialeticamente, como isso interfere na forma como ela se apresenta para o mundo, a 

partir de sua relação com o Outro e possibilidade de “se dizer”. Já no caso das crianças com 

entraves estruturais na constituição psíquica, vemos que esse processo se dá de maneira distinta. 



 
 

31 

 Segundo Kupfer, Patto e Voltolini (2017), as particularidades dessas 

crianças/adolescentes nesse campo, podem ser verificadas a partir de alguns sinais, tais como: 

linguagem incompreensível com tentativa de interlocução, pobreza expressiva, pobreza no 

vocabulário, fala traduzida pelo cuidador, repetição ecolálica, linguagem incompreensível sem 

busca de interlocução, não forma frases (pobreza simbólica), entre outros. No caso de Sofia, a 

barreira para comunicação era observada, de antemão, em sua oralidade, que ainda estava em 

desenvolvimento. Ela “comia” o final das palavras, buscando a repetição de seu interlocutor 

para se certificar que tinha sido compreendida, o que atravancava o ato comunicativo. Além 

disso, fazia muitos relatos fora de contexto, por exemplo, nas rodas diárias com o grupo, sempre 

repetia a mesma informação sobre sua rotina pessoal e acompanhava pouco os assuntos que 

surgiam dessa troca coletiva. Apesar do desejo de ser ouvida, também não sustentava diálogos, 

tinha pouca disposição de escuta e quase não havia turno de fala, demonstrando, 

constantemente, esquiva em relação à demanda do outro. 

 De maneira geral, podemos entender que os recursos de Sofia para atingir um lugar de 

enunciação eram escassos. Isto é, manifestar seus desejos e reconhecer a demanda do Outro, 

por intermédio da palavra, se colocavam enquanto um desafio. Como não havia negociação, 

“cortava caminho” recorrendo à expressão corporal: 

 
Não tendo a palavra, ou tendo somente o gesto, caíra nas rivalidades, no corpo a corpo, 

na luta à morte, já que se trata de “ou eu ou outro” quando não existe a intervenção da 

palavra terceira, da mediação da linguagem (KUPFER; PATTO; VOLTOLINI, 2017, 

p.45). 

 

 Dessa maneira, nossa atuação ia no sentido de ajudá-la a “chegar” no outro e 

compartilhar pequenos relatos de experiências pessoais, sem se esquecer de contextualizar a 

situação para seu interlocutor, além de incentivá-la a participar de brincadeiras e projetos que 

envolvessem a linguagem oral e escrita. Nesse processo, parte fundamental do trabalho junto à 

Sofia era lançar-lhe perguntas que a ajudassem a conhecer novos recursos para manifestar seus 

desejos e se relacionar. Por exemplo, inicialmente, quando queria brincar com alguém, ela 

chegava de maneira atabalhoada, invadia o lugar do outro e, muitas vezes, o empurrava ou batia, 

gerando uma justificada recusa por parte do colega. Nesses momentos, impactada por essa 

interdição, Sofia demonstrava-se chateada, fazia bico ou batia ainda mais. Começamos, então, 

a fazer-lhe perguntas como: “Sofia, você quer brincar com ela/ele?”, “Porque você não 

pergunta se ela/ele quer brincar com você?” ou “porque você não diz pra ela/ele que quer 

participar da brincadeira?”.  



 
 

32 

 Além disso, sempre que oportuno, começamos a aproveitar de seus interesses e 

características, a fim de ajudá-la a ocupar um outro lugar no grupo. Assim, parte do trabalho de 

acompanhamento era possibilitar espaços para que professoras e colegas de turma, assim como 

nós (equipe de práticas inclusivas), pudessem reconhecer toda irreverência e criatividade 

daquela menina que tinha uma vontade avassaladora em estar e ser parte da escola. Com esse 

intuito e atenta aos interesses de Sofia que podiam mobilizar o grupo, avistei sua paixão (assim 

como de muitas crianças) por pão de queijo.  

 Como o lanche era disponibilizado pela escola, Sofia me fazia a mesma pergunta: 

“Hoje vai ter pão de queijo?”, praticamente todos os dias. Comecei a notar que aquela 

indagação que sempre se repetia, surtia dois efeitos diferentes na sala de aula. Algumas crianças 

se divertiam, achavam graça e brincavam comentando o quanto Sofia gostava de pão de queijo, 

outras irritavam-se, perguntando o porquê dela sempre fazer a mesma pergunta sabendo que 

teria que esperar a hora do lanche para saber a resposta. Um dia, quando a pergunta veio 

novamente à tona, me indignei pelo fato de sempre responder que não sabia se teria pão de 

queijo. Pensei que seria razoável saber os dias em que esse lanche seria oferecido, inclusive 

porque saber a resposta poderia acalmá-la de alguma forma, já que, muitas vezes, ela 

demonstrava agitação antes da hora de comer. Então, sugeri para Sofia que escrevêssemos um 

bilhete para a responsável pelo lanche, perguntando quais dias com certeza teria pão de queijo 

na escola. Começamos a escrita do bilhete: ela como idealizadora da pergunta, e eu de escriba, 

orientando-lhe também na forma discursiva do bilhete. 

 Finalizamos e entregamos a mensagem para a funcionária que distribuía os lanches, 

para que ela pudesse entregá-la para o responsável pela organização do cardápio. Depois de 

alguns dias, a resposta obtida foi bastante incipiente, o que gerou um sentimento de frustração 

nela e também em mim. Sugeri, então, que ela fosse perguntar à funcionária, afinal, o que era 

preciso fazer para que sua questão fosse solucionada. Num tom de brincadeira, ela nos 

respondeu que o “jeito” era fazer um abaixo-assinado. Então, explicamos para Sofia que aquele 

método de reivindicação consistia em recolher assinaturas dos colegas para demonstrar que a 

vontade pelo pão de queijo era partilhada por outras crianças. Assim, surgiu o pequeno projeto 

de construção de um abaixo-assinado, organizado pela Sofia, para conquistar pão de queijo 

todos os dias da semana. Evidentemente, a reivindicação era inalcançável em termos práticos, 

no entanto, avaliei a importância da vontade idealizada de Sofia ser expressa “à sua maneira”. 

 Contamos a ideia para as professoras, que logo viram uma boa oportunidade de 

trabalhar a escrita, não só com a Sofia, mas também com outros alunos. A cada dia, 

avançávamos em nossa missão: num primeiro momento, na hora do lanche, Sofia se colocou 



 
 

33 

em frente à turma e perguntou quem mais queria que tivesse pão de queijo mais vezes por 

semana. A resposta favorável foi quase unânime e mais duas crianças se animaram em ajudá-

la na organização da tarefa. Em outro momento, redigimos uma proposta de texto para o abaixo-

assinado. A estratégia foi a mesma do bilhete, como escriba, mediei a construção do tipo 

discursivo ao qual recorremos a partir de algumas perguntas como: “O que vocês querem?”, 

“Porquê?” e “Qual importância do pão de queijo pra turma?”.  

 Sofia e os dois colegas respondiam às perguntas, discutindo entre si para chegarem 

numa síntese. No primeiro momento, Sofia queria falar só, demonstrando agressividade ora 

quando era contrariada, ora quando tinha que ouvir a sugestão do outro. No entanto, a partir da 

minha intervenção, foi compreendendo que daquela maneira as duas outras crianças desistiriam 

de participar e, com isso, o abaixo-assinado perderia força (“É melhor um abaixo-assinado com 

28 assinaturas ou 26?”). Chegou-se, então, na reivindicação de que os alunos da Educação 

Infantil queriam um dia fixo para ter pão de queijo no lanche porque “era muito gostoso e 

agradava todos da turma”.  

 Planejamos um dia específico para recolher as assinaturas dos colegas da classe. 

Pensando no processo de alfabetização, esse foi um momento importante para trabalhar os 

nomes dos colegas com Sofia, a partir da leitura da lista de alunos da sala. Além disso, também 

aproveitamos para que ela pudesse relacionar o nome à criança, já que por vezes Sofia 

confundia ou não se referia aos colegas pelo nome, chamando-lhes “amigo” ou “amiga”. Para 

esse momento de finalização do projeto, as professoras organizaram, além do “canto do abaixo-

assinado”, localizado na lousa, “cantos diversificados”. Algumas crianças optaram por 

propostas de artes, outras aproveitaram para brincar no gramado e outras se envolveram no 

projeto de Sofia. 

 Nome a nome, Sofia lia, com a minha ajuda e dos outros dois colegas, a lista e ia 

procurar a criança, retomando também a proposta do abaixo-assinado e perguntando: “Quer 

assinar para ter pão de queijo toda semana?”. Além da responsável pelo lanche, receberam de 

Sofia uma cópia do abaixo-assinado a coordenadora e outra a orientadora que, apesar de já 

saberem do projeto, estavam ali cumprindo o papel “da ordem”. É interessante lembrar que essa 

entrega também ajudou Sofia a “chegar no Outro”, isso porque teve que se atentar às orientações 

sobre como chegar na sala “das chefes”: bater na porta, pedir licença, explicar o que era o 

abaixo-assinado e entregá-lo.  

 Uma semana depois, a nutricionista da escola fez uma visita à sala: disse que havia 

recebido o abaixo-assinado organizado pela turma e informou que, a partir daquele dia, todas 

as sextas-feiras teriam pão de queijo no cardápio da Educação Infantil. Todos ficaram eufóricos, 



 
 

34 

recebendo a notícia como uma grande conquista da sala e parabenizando Sofia pela iniciativa. 

A partir daquele momento, foi notável a mudança do lugar que Sofia ocupava no grupo. De 

“agressiva”, passou a ser vista como engenhosa e destemida. Sua persistência, muitas vezes 

exaustiva, foi responsável por transformar positivamente a experiência daquela turma na 

Educação Infantil. Nesse dia, a hora do recreio foi marcada - para professores e alunos de outras 

salas - pela grande novidade do pão de queijo quentinho que, agora, teríamos todas as sextas-

feiras! 

 

3.1.2 “Sofia, posso brincar com você?” 

 

 Em Além do princípio de prazer, Freud (1976) elabora sobre o brincar enquanto 

atividade que permite a criança enunciar suas próprias experiências, deixando o lugar de 

“passividade” da relação adulto -> criança para tornar-se “dona de sua própria história”. A 

partir da observação de uma cena que presenciou com uma criança pequena, Freud identificou 

como a brincadeira possui dois mecanismos constitutivos e complementares: o desejo de 

repetição e de retorno. A cena, conhecida como Fort-da, trata de um menino de um ano e meio 

de idade, que repetia dois movimentos com seu carretel de madeira: arremessava-o sobre a 

borda de sua cama encortinada, fazendo o carretel desaparecer e proferindo um expressivo: “o-

o-ó”, depois, quando o brinquedo retornava, saudava feliz: “da”.  

 Além do próprio jogo de fazer desaparecer e retornar, Freud também associou esses 

movimentos com a verbalização da criança “o-o-ó” e “da”, expressões que se referiam às 

palavras em alemão fort (ir, partir) e “ali”, respectivamente. Como evidencia Kupfer, Patto e 

Voltolini (2017), esse jogo de aparecimento e desaparecimento simbolizava a ausência materna, 

materializada na palavra e no objeto. Por isso, a autora ressalta que, para a criança, o brincar 

representa uma atividade essencial no processo de elaboração de significações em relação ao 

mundo e ao Outro. No texto Brinquedo e brincadeira - Observações sobre uma obra 

monumental, Walter Benjamin (1994 [1928]) também assinala que esse impulso - revelado no 

jogo de desaparecer e retornar - é característico de toda experiência profunda, que “deseja, 

insaciavelmente, até o fim de todas as coisas, repetição e retorno, restauração de uma situação 

original, que foi seu ponto de partida” (BENJAMIN, 1994, p. 253) 

 Nesse sentido, compreendemos que o brincar, para a criança, além de uma ferramenta 

importante de construção do psiquismo, é também, atividade pela qual possibilita situações de 

experiência à criança, a partir da criação de uma narrativa própria. Dessa maneira, os traços do 

brincar de uma criança podem revelar alguns limites e interditos. São indicativos de uma 



 
 

35 

crianças com entraves estruturais na constituição psíquica: ausência de enredo, angústias ou 

medos durante o brincar, recusa, manipulação mecânica dos brinquedos, ausência de faz de 

conta, dificuldade em diferenciar fantasia da realidade, movimentos repetitivos, ou ainda, 

presença da violência ao brincar, inconstância, passividade e pobreza simbólica (KUPFER; 

PATTO; VOLTOLINI, 2017).  

 No caso de Sofia, além de lhe faltarem recursos para se inserir nas brincadeiras 

propostas pelas outras crianças, como relatado no eixo da fala, também não sustentava enredos 

mais complexos e variados, restringindo suas brincadeiras simbólicas apenas ao universo do 

‘cuidar’ (médico/enfermeira, mãe/filha). Além disso, em propostas coletivas sua permanência 

era inconstante, por vezes saia ou zangava-se, batendo ou empurrando. Também tinha a 

tendência de monopolizar apenas uma criança, variando pouco suas formações. Por isso, em 

relação ao brincar, as metas estabelecidas buscavam incentivar Sofia a participar da brincadeira 

com outras crianças; variar suas formações na hora de brincar; sustentar por mais tempo uma 

mesma brincadeira e respeitar o enredo proposto pelo grupo ou por um outro. 

 Na mediação junto a essas crianças na hora da brincadeira, compreendemos a 

necessidade em recorrer, na própria mediação, ao jogo de saída e retorno. Ou seja, era preciso 

brincar e estar presente, mas não o tempo todo. Drummond, Chusyd e Francisco (2020, p. 105), 

ao falar sobre a função do semelhante, propõe a ideia de um “recolhimento-relativo” por parte 

do adulto, no acompanhamento junto a essas crianças:  

 
Sabemos que tal posição - entre a ausência e a presença - é importante de ser 

sustentada quando estamos ao lado de crianças e adolescentes com entraves na 

constituição psíquica, uma vez que o outro é, geralmente, sentido como ameaçador 

(porque pode invadir ou perseguir). 

 

Nesse sentido, pensando no eixo do brincar, acreditamos que o “recolhimento-relativo” por 

parte do adulto também precisa acontecer. Isso porque, na maioria das vezes, no caso dessas 

crianças, o encontro pela brincadeira acontece, num primeiro momento, apenas com o adulto. 

No entanto, ressaltamos a importância desse jogo acontecer, necessariamente, com o objetivo 

de coletivizar a brincadeira com as outras crianças. Isso pois, a mediação do adulto deve 

emprestar seus recursos simbólicos, embarcar no faz de conta e ajudar nesse brincar, mas não 

tornar sua presença imprescindível.  

 Um dia, na sala de Sofia, as professoras propuseram uma brincadeira com caixas de 

papelão que estavam dispostas na área externa. A brincadeira foi pensada como finalização de 

uma sequência pedagógica que começou com a exibição do vídeo “As aventuras de um menino 



 
 

36 

e sua caixa de papelão”, disponível no Youtube11, e realizou a leitura de um livro sobre a mesma 

temática. Por isso, a proposta de serem usadas apenas caixas de papelão para o jogo da 

brincadeira, estava bem clara para todos do grupo. No entanto, como Sofia apresentava 

dificuldade em sustentar enredos mais complexos e chegar em brincadeiras mais coletivas, a 

proposta era bastante desafiadora para ela. Para começar, quando as professoras liberaram a 

área externa, todas as crianças saíram correndo, em busca de garantir as maiores e melhores 

caixas, Sofia - que tinha uma lentidão no caminhar, além da questão do equilíbrio - demorou 

um tempo maior para levantar-se da roda, ir até a área externa e se situar em relação à proposta 

e aos objetos disponíveis. 

 Seu primeiro movimento foi caminhar até o grupo das meninas, que brincavam de 

casinha com as caixas. Chegou de um jeito invasivo, derrubando as caixas empilhadas e 

atropelando algumas que estavam sentadas no chão. As meninas se chatearam, dizendo que 

Sofia não podia chegar daquele jeito e que, infelizmente, a brincadeira já tinha muita gente. 

Além disso, ela não tinha nenhuma caixa, “como teria sua casinha?”. De fato, Sofia não tinha 

nenhuma caixa, ao chegar no espaço, não quis pegar o objeto elementar da brincadeira, apesar 

dos avisos, meus e das professoras. Com essa deixa, propus novamente à Sofia que 

procurássemos alguma caixa para ela. Não foi difícil de escolher porque só tinha sobrado uma: 

pequena e baixinha.  

  Munida de sua caixa, Sofia fez uma nova tentativa de entrar numa brincadeira, mais 

enérgica, que um outro grupo estava fazendo. Corriam, pulavam, faziam de suas caixas aviões 

e escudos. Sofia brincou um pouco e logo se cansou. Sem conseguir explicar seu cansaço, 

começou a bater e empurrar qualquer um que se aproximava. Propus que fizéssemos uma pausa 

na grama e, depois de alguns minutos, sugeri que nos aproximássemos novamente de algum 

dos pequenos grupos para que ela tentasse brincar mais uma vez. Como era final do dia e havia 

um misto de cansaço e chateação pelas negativas dos colegas, ela não quis. Fiquei preocupada 

do período acabar sem que ela tivesse participado de nenhuma brincadeira junto ao grupo, 

então, disse que ela poderia ir de táxi, indicando a caixa de papelão e a convidando para entrar 

no “carro”.  

 Sofia se animou e entrou na caixa, já apontando em direção ao pequeno grupo de 

meninas. Fui atrás, empurrando a pequena caixa de papelão. Paramos e as crianças se 

divertiram, aproveitando daquele feito para compor a brincadeira de casinha, falando que 

estávamos na garagem de suas casas. Mas, apesar da acolhida, Sofia não quis continuar a 

                                                
11 Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=S7SzabLDS0Q>. Acesso em: 15 mar. 2020. 

https://www.youtube.com/watch?v=S7SzabLDS0Q


 
 

37 

brincadeira com aquele grupo, preferiu “ir de táxi” até um outro, que também demonstrou 

curiosidade. Ela quis seguir adiante, mas eu já estava cansada de empurrá-la e brinquei dizendo 

que o “táxi” precisava parar na oficina. Assim, surgiu a brecha para brincarmos de oficina 

mecânica, sendo a caixa de papelão o carro e a nossa imaginação, as ferramentas. 

 Ainda quando estávamos “arrumando o carro”, uma menina da sala, que estava na 

brincadeira de casinha, se aproximou e disse: “Sofia, posso brincar com você?”, a quem 

respondeu prontamente: “Sim, a gente pode consertar o seu carro”. Mais um pouco de tempo 

e chegou outro colega, que estava no outro grupo: “Posso brincar com vocês?”. Naquele 

momento, quando a brincadeira estava constituída entre as crianças, com todas envolvidas e 

desempenhando alguma função (de cliente, mecânico ou ajudante), compreendi que já não era 

necessário estar ali e, aos poucos, fui me retirando. Só voltei a me aproximar para avisá-los que 

a hora da saída estava próxima e que teríamos que guardar as caixas. Os três, como que 

ensaiados, responderam com um sonoro: “Aaaaahhh!”. Queriam brincar mais. 

 

3.1.3 “A Sofia vai na mesma fono que eu!” 

 

 Kupfer (2010), ao pensar o trabalho terapêutico com grupo heterogêneo de crianças no 

Lugar de Vida, propõe a pergunta O que uma criança pode fazer pela outra?, nos convidando 

a refletir sobre os efeitos da diversidade para a constituição psíquica. Em Psicologia das massas 

e análise do eu, Freud (1921) elabora sobre a importância das relações fraternas para o sujeito 

que, devido à impossibilidade de exclusão de um semelhante, desloca-se para uma relação 

baseada na identificação, surgindo assim o sentimento de cooperação entre irmãos.  

Considerando as crianças com entraves estruturais em sua constituição psíquica, esse 

sentimento de cooperação, que surge do encontro entre pares, não ocorre de maneira 

espontânea. Isso porque, como visto na primeira parte desta pesquisa, a entrada dessas crianças 

em sala de aula, pelo menos num primeiro momento, provoca o sentimento de estranhamento, 

que pode ser entendido a partir do conceito de “espelho perturbador”, proposto por Fédida (1984 

apud ANDRADE; SOLÉRA, 2006, p. 86): 

 

Como um “espelho perturbador”, diz o autor, a imagem do deficiente nos devolve a 

imagem de nossa experiência pessoal primitiva de corpo fragmentado, experiência 

esta “excluída” da imagem especular com a qual uma primeira formação do eu, 

representante do sujeito do inconsciente (S) em seu eixo  a`___a, se identifica. 

 

  



 
 

38 

Não aprofundaremos a ideia proposta pelo eixo a’___a, basta-nos saber que este representa a 

divisão do eu para Lacan. A partir disso, entendemos que o encontro com a imagem do 

deficiente causa o sentimento de estranhamento porque nos refere a algo familiar que foi 

recalcado da experiência vivida de um corpo fragmentado, sem delimitação do Eu e do mundo 

externo (ANDRADE; SOLÉRA, 2006). Assim, compreende-se o motivo pelo qual o processo 

de identificação para com essas crianças não ocorre de maneira espontânea, fazendo-se 

necessária a atuação de um adulto que considere esse aspecto para o processo de inclusão dessas 

crianças, “planejando situações de interação, com intencionalidade” (DRUMMOND; 

CHUSYD; FRANCISCO, 2020, p. 105). 

 A leitura de Kupfer, Patto e Voltolini (2017)12 e Drummond, Chusyd e Francisco 

(2020) evidencia a função do semelhante nos diferentes aspectos do processo de inclusão 

escolar de uma criança. A primeira contribuição seria o efeito que a fala de uma criança pode 

fazer pela outra, já que a intervenção de um semelhante pode ressoar de maneira menos 

ameaçadora que a de um adulto. A segunda, estaria diretamente ligada ao princípio orientador 

das práticas inclusivas, que diz: “a inclusão de uma criança garante a inclusão de todas” 

(KUPFER; PATTO; VOLTOLINI, 2017). Isso porque, observamos que muitas das 

flexibilizações pensadas, num primeiro momento, para os alunos em situação de inclusão, 

beneficiam também outras crianças. E a terceira, a que apresenta-se de maneira mais 

contundente na situação narrada a seguir, trata do deslocamento do sentimento de 

estranhamento para o de aproximação e identificação pela diferença, responsável por 

“humanizar” aquele até então visto como “estranho”.  

 Para este último, é imprescindível que as falas que circulam em relação ao aluno em 

situação de inclusão sejam acolhidas pelos adultos. Nesse sentido, Drummond, Chusyd e 

Francisco (2020, p. 106, grifo nosso) apontam que:  

 
Às vezes, em nome de uma pretensa militância, e por causa de nossas próprias 

resistências, sem querer, calamos os alunos (“Isso não pode ser dito! Você não pode 

se incomodar com a diferença!”). Com esse estancamento do dizer, retiramos de cena 

afetos que normalmente permeiam as relações e perdemos a oportunidade de trabalhá-

los. Interrompemos o processo que vai da hostilidade, do estranhamento, ao 

sentimento do coletivo, que não ocorre sem o diálogo, sem a possibilidade de 

elaboração dos afetos.  

 

 Como exposto anteriormente, Sofia tinha a tendência de chegar em seus semelhantes 

de maneira agressiva. Isso acontecia com as crianças de sua sala e de outros grupos, 

                                                
12 PINTO, F.: O que uma criança pode fazer por outra na escola?. In: KUPFER, PATTO, VOLTOLINI, (orgs.).                   

Práticas inclusivas em escolas transformadoras: acolhendo o aluno-sujeito, 2017, p. 109-118. 



 
 

39 

principalmente, no recreio. Havia uma sala em especial, em que o aborrecimento das crianças 

com Sofia começou a preocupar as professoras pois, por diversas vezes, presenciaram situações 

de explícito rechaço à sua presença. Ficavam bastante agressivas ou fugiam quando ela se 

aproximava. Por isso, a professora da sala me convidou para conversar com seu grupo. 

Combinamos então, que algum dia daquela semana, eu participaria da roda diária de conversa 

com as crianças.  

 Cheguei, sentei no chão junto à roda, disse meu nome e comecei a conversa 

perguntando se eles sabiam o que eu fazia na escola. Meu interesse, nesse momento, era 

investigar a leitura que elas tinham da figura que, apesar de ajudar todas as crianças, estava 

sempre ao lado daqueles alunos “mais estranhos”. A princípio, as respostas eram bem amplas, 

“Você é professora!”, mas, aos poucos, foram aparecendo as marcas do acompanhamento 

escolar, “Não, ela é professora só da Sofia e da Laura” (Laura é uma criança não verbal que 

também era acompanhada por mim).  

 Expliquei que eu era professora da escola, que apoiava todas as crianças que 

precisavam, mas que, como eu era muito boa para organizar brincadeiras e ajudar a resolver 

conflitos, entrava apenas em algumas salas, como a da Sofia e a da Laura. A partir daí, talvez 

porque havia uma certa “legitimação” derivada desse “conhecer bem” as “crianças-problemas”, 

foram surgindo muitas reclamações em relação a atitudes de ambas. Foram descritos momentos 

em que se sentiram chateadas, invadidas ou injustiçadas. Com o cuidado de “não calar” 

ninguém, eu e a professora legitimamos o desconforto de todos, acolhendo aquelas queixas.  

 Depois de ouvir todos que queriam falar, comecei a explicar que Sofia e Laura ainda 

precisavam de ajuda para falar e que, muitas vezes, a forma delas se comunicarem era se 

aproximando fisicamente. Contei que a Laura, por exemplo, gostava muito de mim, mas várias 

vezes chegava a me apertar ou morder como forma de demonstrar seu afeto e que, nesses 

momentos, precisava explicar-lhe que aquele jeito não era confortável para o outro. Nessa hora, 

um garoto grande e forte disse: "Eu entendo a Laura. Eu gosto tanto da minha mãe que às vezes 

eu abraço ela com tanta força que ela reclama que está machucando”. 

 Também expliquei as dificuldades de fala da Sofia, que muitas vezes, precisava de 

ajuda para comunicar o que desejava. Nesse momento, uma menina, das mais tímidas e que 

quase não se colocava no grupo, disse: “É… ela vai na mesma fono que eu!”. E outra criança 

perguntou: “O que é fono?”, ela respondeu de prontidão: “É tipo uma professora que ensina as 

crianças a falar melhor… Eu ainda estou aprendendo também”. Depois da conversa, ao longo 

dos dias, foi possível observar uma mudança significativa na postura das crianças daquele grupo 

frente à Sofia e à Laura.  



 
 

40 

 Acredito que este retrato demonstra como criar espaços para que as crianças falem de 

seus desconfortos e até questionem as atitudes “estranhas” de alguns alunos, abre brechas para 

que as crianças possam falar de si mesmas e, assim, deslocar o sentimento de estranhamento 

para o de reconhecimento pela diferença.  

 

4. INTERSECÇÕES ENTRE A EDUCOMUNICAÇÃO E A PSICANÁLISE, 

CAMINHOS TRANSFORMADORES   

 

 Neste último capítulo, pretendemos equacionar os elementos teóricos apresentados no 

primeiro capítulo à luz das situações narradas no capítulo anterior. Por isso, acreditamos ser 

oportuno recapitular, de maneira sintética, os principais pontos abordados no eixo teórico desta 

pesquisa, relacionando-os com a experiência vivida junto à Sofia. 

 Percorremos o tema do ‘mal-estar’ presente no cenário educativo atual a partir de duas 

leituras. A da Psicanálise, que o designa como parte do caráter sintomático da inclusão, e 

consequência do “abismo” entre A criança estudada nos livros e as crianças encontradas na 

escola (VOLTOLINI et al., 2018). Além desta leitura, destacamos a da Educomunicação, que 

aponta para o (também) abismo existente entre a realidade escolar e as necessidades educativas 

para o nosso mundo, engendradas a partir das transformações sociais decorrentes dos avanços 

tecnológicos e da disseminação dos media. Ou seja, em que pese as diferenças sobre os indícios 

desse mal-estar, ambos os campos salientam o descompasso existente no cenário educativo 

atual e, mais do que isso, se realizam nas escolas justamente pela necessidade de um “olhar 

oxigenado” para as práticas que ali se realizam.  

 Dessa maneira, podemos avançar para outra intersecção entre esses dois campos, 

também abordado na presente pesquisa: a recusa em solucionar esses desencontros com 

“fórmulas prontas”, saída muitas vezes desejada pela maioria daqueles que compõem a 

comunidade escolar. Por entender que parte da “raiz do problema” está justamente nesse desejo, 

buscamos desenvolver as ideias propostas por Walter Benjamin no esforço de elaborar sobre o 

caráter imediatista da vida moderna em relação à pobreza de experiência no nosso tempo. 

Acreditamos que os agentes escolares “paralisam” ao se depararem com uma questão que exige 

transformações no marco de um processo - como no caso da inclusão de pessoas com 

deficiência, sobretudo, aquelas que apresentam entraves estruturais na constituição psíquica -, 

porque 1) em nossa sociedade, somos interditados a vislumbrar a possibilidade de mudança e 

2) cada vez mais, o ofício do professor está subjugado à lógica tecnicista e ideologicamente 

neoliberal. 



 
 

41 

 Sob essa perspectiva, é preciso considerar ainda que estamos imersos numa cultura 

altamente voltada para o 'indivíduo esquecido do sujeito’, aprofundado pelo neoliberalismo 

exacerbado do século XXI. Como consequência dessa alienação, somos levados a acreditar que 

estamos sozinhos em qualquer tarefa de longo prazo, acentuando a sensação de impossibilidade 

para tal. No entanto, é justamente nesse flagra que se revela a necessidade de reconstituição da 

faculdade de intercambiar experiências no espaço escolar. Isso porque, como Benjamin nos 

ensina, qualquer transformação está atrelada necessariamente ao coletivo, pois é na experiência 

com o Outro que encontramos a possibilidade de modificação do psiquismo e, 

consequentemente, que “o que nos acontece” reverbera para além de nós mesmos, a partir do 

ato de transmissão.  

 Nesse sentido, consideramos como aspecto central da pesquisa, o tema da função da 

linguagem para viabilidade desse processo. Assumindo enquanto complementares as 

perspectivas da Psicanálise, em sua vertente lacaniana, e bakhtiniana, incorporada pela 

Educomunicação, apontamos para a necessidade de revisão das relações de comunicação na 

comunidade escolar. Para, de um lado, viabilizar o encontro com o(s) Outro(s) e, por outro, 

resgatar o compromisso da educação de possibilitar que a criança “acesse o mundo”, a partir de 

sua inscrição no campo da palavra. Esse enfrentamento nos parece inexorável, sobretudo para 

a inclusão de alunos com entraves na constituição psíquica. Além de serem 

crianças/adolescentes que requerem um “banho” de linguagem, para que, de maneira dialética, 

alcancem a possibilidade de usufruir um lugar próprio de enunciação e possam ser reconhecidos 

para além de suas deficiências; também exigem uma transformação do olhar para o processo de 

escolarização por subverterem a lógica produtivista impressa na cena educativa atual. 

 Acreditamos que as três situações narradas no capítulo anterior dialogam com essas 

questões, demonstrando como favorecer práticas que beneficiem a linguagem, bem como a 

coletivização dos discursos que circulam na escola, podem auxiliar na ressignificação do lugar 

que estes alunos ocupam na cena educativa. Por exemplo, em “Quer assinar para ter mais pão 

de queijo?”, demonstramos como dar espaço e notoriedade para um interesse da criança, é um 

importante artifício para envolvê-la em projetos pedagógicos, neste caso, com foco nas práticas 

de linguagem oral e escrita. Além disso, como a potencialidade de um projeto de inclusão está 

intrinsecamente ligada à multiplicidade de pessoas afetadas, sendo a pergunta norteadora de 

cada etapa da proposta justamente essa: “Como envolver mais pessoas nesse abaixo-assinado?”, 

ou melhor, “como fazer com que mais pessoas tenham acesso à determinação de Sofia?”. Não 

à toa, era cada vez mais notável, com o avanço do projeto, a vontade, ou pelo menos 

curiosidade, dos agentes escolares e colegas de se aproximar daquela criança que, outrora, “só 



 
 

42 

batia”. Ou seja, em linhas gerais, entendemos que a situação ajudou a ressignificar o lugar de 

Sofia frente ao grupo e a comunidade escolar.  

 Da mesma maneira, isso ocorre em “Sofia, posso brincar com você?”, cena em que 

outras crianças reconhecerem Sofia como “uma delas” e dividem um momento prazeroso com 

ela. Para tanto, não só a acompanhante embarcou na brincadeira, servindo enquanto “território 

de passagem”, como utilizou daquele contexto para apresentar recursos narrativos à Sofia, para 

que ela pudesse, posteriormente, sustentar o jogo simbólico sem a mediação de um adulto. Além 

disso, é válido ressaltar que a brincadeira citada poderia ter ficado apenas entre as duas (criança 

e acompanhante), no entanto, decorre da atuação do educomunicador no espaço escolar visar 

“o maior grau de interação que for capaz de produzir”. Assim, a proposta só poderia alcançar 

seu potencial máximo, quando outras crianças se motivassem a também entrar na brincadeira e 

a acompanhante só “descansou” quando conseguiu alcançar esse objetivo.  

 Já a situação de “A Sofia vai na mesma fono que eu!” revela, na opinião desse trabalho, 

a demonstração mais tangível do papel da práxis educomunicativa no reconhecimento do Outro 

pela diferença. Tal identificação tornou-se possível apenas a partir da atenta condução do 

educomunicador na direção do diálogo em sua versão radical e calcado na escuta (LAGO; 

NONATO; MARTINS, 2019). Isto é, de uma atuação que priorizou o acolhimento do 

‘estranhamento’ em detrimento do julgamento. Pelo contrário, se utiliza desse sentimento como 

combustível na circulação de discursos, deslocando-os para o entendimento da diferença 

enquanto “lugar comum”, por ser parte constitutiva de todos nós. Logo, auxilia não só na 

inclusão de alunos com entraves estruturais na constituição psíquica, mas na revisão da relação 

com o Outro. 

 Por fim, acreditamos que todas as situações narradas anteriormente demonstram que a 

atuação do educomunicador-acompanhante beneficia as práticas inclusivas, à medida que busca 

educar para “tornar comum” a diversidade, a partir do tecer de narrativas coletivas, 

ressignificando o que era, outrora, estranho. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

43 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 
Repito: Ser, Ser, Ser. Er. R. 

Que vou ser quando crescer? 

Sou obrigado a? Posso escolher? 

Não dá para entender. Não vou ser. 

Vou crescer assim mesmo. 

Sem ser. Esquecer 

(DRUMMOND, 2006, p. 22) 

 

 Para finalizar esta pesquisa, que qualifico como um “raio-x” da minha trajetória 

profissional como acompanhante escolar de crianças e adolescentes em situação de inclusão, 

recorro novamente ao poeta Carlos Drummond de Andrade. Isso porque, no des(encontro) entre 

a Educomunicação e a atuação inesperada junto a esse alunos, decidi “crescer assim mesmo, 

sem ser”, apesar das inúmeras inquietações e questionamentos sobre meu lugar nas práticas 

inclusivas. No “esquecer”, vi a oportunidade de alguma forma preencher, a partir das relações 

com a Psicanálise e as ideias propostas por Walter Benjamin, as lacunas sentidas no curso. 

Realizei esse trabalho com o objetivo de registrar minha experiência junto à Sofia; compreender 

as relações entre os campos da Psicanálise e Educomunicação e, por fim, investigar as 

contribuições do campo no qual me formo para educação na perspectiva inclusiva, não com a 

pretensão de uma conceituação final, mas sim para contribuir com esse debate.  

 Hoje, compreendo com um pouco mais de clareza que a insistente pergunta sobre “o 

que é Educomunicação?” foi o que permitiu que eu me aventurarasse neste caminho tão 

desconhecido, justamente por autorizar o educomunicador “ser sem ser”. Compreendendo que 

é nas relações que a Educomunicação se materializa, acredito que mergulhar no desconhecido 

só pode acontecer quando há confiança na potência do encontro coletivo. Em nossa práxis, 

ansiamos pela máxima interação entre todos os membros da comunidade escolar e, por isso, 

finalizo essa pesquisa confiante de que podemos (e devemos) atuar em benefício das práticas 

inclusivas.  

 Nesse percurso, faz-se necessário compreender a função constitutiva da linguagem 

para o sujeito e, portanto, seu papel imprescindível para a retomada do “ser” na cena educativa. 

Assim como sua importância para localizar os discursos que circulam na escola, tidos como 

“matéria-prima” na construção de narrativas coletivas. Por tudo isso, destaco, para concluir, 

que esse caminho não se faz com “fórmulas prontas”, porque é na imprevisibilidade que mora 

a possibilidade de des(encontro) com o Outro.  

 



 
 

44 

FIGURA 5 - RETRATO 

 

FONTE: Compilação da autora 

 

 

FIGURA 6 - RETRATO 

 

FONTE: Compilação da autora 

 

 

 

 

 



 
 

45 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ANDRADE, Carlos Drummond de. Verbo Ser. In: FERRAZ, Eucanaã (org.). A lua foi ao 

cinema – e outros poemas. São Paulo: Companhia das Letras, 2011.  

 

ANDRADE, Maria; SÓLERA, Márcia. A deficiência como um “espelho perturbador”: 

uma contribuição psicanalítica à questão da inclusão de pessoas com deficiência. Mudanças – 

Psicologia da Saúde, vol. 14, número 1, p. 85-93. São Paulo, 2006. 

 

BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política. 7ª edição: São Paulo, Brasiliense, 

1994. 

 

BERNARDINO, L; LAVRADOR, M; BECHARA, L. Quem são as crianças com Entraves 

Estruturais na constituição psíquica - EE? In: PESARO, M.; KUPFER, M. C.; DAVINI, J. 

(orgs). Práticas inclusivas II: desafios para o ensino e a aprendizagem do aluno-sujeito, 2020. 

p. 15-33. 

 

BRASIL, Ministério da Educação. Política Nacional de Educação Especial na Perspectiva 

da Educação Inclusiva. Brasília, 2008. 

 

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da 

educação nacional. Diário Oficial da União, Brasília, DF, n. 248, 23 nov. 1996. Seção 1, p.1. 

Disponível 

em:<https://pesquisa.in.gov.br/imprensa/jsp/visualiza/index.jsp?jornal=1&pagina=1&data=23

/12/1996>. Acesso em: 14 mar. 2021. 

 

BRASIL. Decreto nº 10.502, de 30 de setembro de 2020. Institui a Política Nacional de 

Educação Especial: Equitativa, Inclusiva e com Aprendizado ao Longo da Vida. Diário 

Oficial [da] República Federativa do Brasil, Brasília, DF, 30 set. 2020. Disponível em: 

<https://www.in.gov.br/en/web/dou/-/decreto-n-10.502-de-30-de-setembro-de-2020-

280529948>. Acesso em: 14 mar. 2021 

 

CONSELHO NACIONAL DE EDUCAÇÃO; CÂMARA DE EDUCAÇÃO BÁSICA 

(CNE/CEB). Resolução nº2, de 11 de fevereiro de 2001. Institui Diretrizes Nacionais para a 

Educação Especial na Educação Básica. Diário Oficial da União, Brasília, 2001. Disponível 

em: < http://portal.mec.gov.br/seesp/arquivos/pdf/res2_b.pdf>. Acesso em: 12 mar. 2021. 

 

CITELLI, Adilson. Comunicação e educação: A linguagem em movimento. 3ª edição. São 

Paulo: Editora Senac São Paulo, 2004. 

 

CITELLI, Adilson. Palavras, meios de comunicação e educação. São Paulo: Cortez, 2006. 

 

DRUMMOND, R; CHUSYD, S; FRANCISCO, V. Muito além da cooperação: a função do 

semelhante nas práticas cotidianas do Colégio Santa Cruz. In: PESARO, M.; KUPFER, M. C.; 

DAVINI, J. (orgs). Práticas inclusivas II: desafios para o ensino e a aprendizagem do aluno-

sujeito, 2020. p. 103-114. 

 

DUNKER, Christian. Tudo o que é sólido desmancha no ar? A liquidez da modernidade como 

patologia social. In: VOLTOLINI, R. (org.). Retratos do mal-estar contemporâneo na 

educação. São Paulo: Escuta/Fapesp, 2014. p. 85-94. 

https://www.in.gov.br/en/web/dou/-/decreto-n-10.502-de-30-de-setembro-de-2020-280529948
https://www.in.gov.br/en/web/dou/-/decreto-n-10.502-de-30-de-setembro-de-2020-280529948
http://portal.mec.gov.br/seesp/arquivos/pdf/res2_b.pdf


 
 

46 

 

FREUD, Sigmund. Psicologia das massas e análise do Eu (1921). In: ______. Cultura, 

Sociedade, Religião: O mal-estar na cultura e outros escritos. Belo Horizonte: Autêntica, 

2020. p. 137-233. 

 

FREUD, Sigmund. Além do Princípio de Prazer (1976). In: ______. Livro XVIII: Obras 

Psicológicas de Sigmund Freud. Disponível em: 

<https://taperto.files.wordpress.com/2012/06/sigmund-freud-alc3a9m-do-princc3adpio-do-

prazer.pdf>. Acesso em: 05 de novembro de 2020.  

 

KEHL, Maria Rita. O tempo e o cão: a atualidade das depressões. 2ª edição. São Paulo: 

Boitempo, 2015. 

 

KUPFER, Maria Cristina. O Sujeito na Psicanálise e na Educação: bases para a educação 

terapêutica. Educação & Realidade, Porto Alegre, vol. 35, n. 1, p. 265-281, 2010. 

 

KUPFER, M. C.; PATTO, M. H. S.; VOLTOLINI, R. (orgs.). Práticas inclusivas em escolas 

transformadoras: acolhendo o aluno-sujeito. São Paulo: Escuta/Fapesp, 2017.  

 

LACAN, J. O seminário livro 17: o avesso da psicanálise. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1992. 

(Trabalho original publicado em 1969-1970) 

 

LAGO, C.; NONATO, C.; MARTINS, F. A alteridade na Educomunicação: estudos de 

gênero, interseccionalidade e performance. Comunicação & Educação, vol. 24, n. 2, p. 54-

65. São Paulo, 2019.  

 

LARROSA, Jorge. Tremores: Escritos sobre experiência. 1ª edição. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2020.  

 

MIRANDA, A. A. B. História, deficiência e educação especial. Revista HISTEDBR Online, 

Campinas, n. 15, p.1-7, 2004.  

 

MIRANDA, F. D. Aspectos históricos da educação inclusiva no Brasil. Pesquisa e Prática 

em Educação Inclusiva, vol. 2, n. 3, 2019. Disponível em 

<https://periodicos.ufam.edu.br/index.php/educacaoInclusiva/article/view/4867/4442> Acesso 

em: 14 mar. 2021 

 

NUNES, S. S.; SAIA, A. L.; TAVARES, R. E. Educação Inclusiva: Entre a História, os 

Preconceitos, a Escola e a Família. Psicologia: Ciência & Profissão, vol. 35, n. 4, p. 1106-

1119, 2015. 

 

PESARO, M. E.; KUPFER, M. C.; DAVINI, J. (orgs). Práticas inclusivas II: desafios para o 

ensino e a aprendizagem do aluno-sujeito.  2ª edição. São Paulo: Escuta/Fapesp, 2020.  

 

SOARES, I. O. Educomunicação: o conceito, o profissional, a aplicação: contribuições para 

a reforma do Ensino Médio. 3ª edição. São Paulo: Paulinas, 2011.  

 

SOUSA, D. O cinema na escola: Aspectos para uma (des)educação. 355 f. Tese (Mestrado 

em Linguagem e Educação) - Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo, São 

Paulo, 2017.  

https://taperto.files.wordpress.com/2012/06/sigmund-freud-alc3a9m-do-princc3adpio-do-prazer.pdf
https://taperto.files.wordpress.com/2012/06/sigmund-freud-alc3a9m-do-princc3adpio-do-prazer.pdf
https://periodicos.ufam.edu.br/index.php/educacaoInclusiva/article/view/4867/4442


 
 

47 

 

VOLOCHINOV, V. N. Marxismo e filosofia da linguagem: problemas fundamentais do 

método sociológico na ciência da linguagem. 2ª edição. São Paulo: Editora 34, 2018. 

 

VOLTOLINI, Rinaldo. Educação e Psicanálise. 1ª edição. Rio de Janeiro: Zahar, 2011.  

 

VOLTOLINI, Rinaldo. et. al. Psicanálise e formação de professores: antiformação docente. 

1ª edição. São Paulo: Zagadoni, 2018.  

 

 

 

 

 

 

 

 

View publication statsView publication stats

https://www.researchgate.net/publication/350609268



