
 

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

ESCOLA DE COMUNICAÇÕES E ARTES 

DEPARTAMENTO DE ARTES CÊNICAS 

 

 

 

GIULIANA STABELITO DALL’ STELLA 

 

 

 

“EU SÓ QUERO É SER FELIZ”:  Rebolar, batucar e brincar no espaço escolar 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2024  
 
 
 
 



 

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

ESCOLA DE COMUNICAÇÕES E ARTES 

DEPARTAMENTO DE ARTES CÊNICAS 

 

 

 

GIULIANA STABELITO DALL’ STELLA 

 

 

“EU SÓ QUERO É SER FELIZ”:  Rebolar, batucar e brincar no espaço escolar 

 

 

Trabalho de conclusão de curso de graduação em 

Artes Cênicas com habilitação em Licenciatura, 

apresentado ao Departamento de Artes Cênicas da 

Universidade de São Paulo.  

 

Orientação: Profª. Drª. Maria Lúcia de Souza Barros 

Pupo.  

Co-Orientação: Profª. Drª. Verônica Gonçalves 

Veloso. 

 

 

 

 

São Paulo 

2024  

 
 
 
 



 

Agradecimentos 

 

Gostaria de expressar minha profunda gratidão às crianças que, com sua energia, criatividade 

e espontaneidade, foram fontes inesgotáveis de inspiração ao longo da minha trajetória na 

licenciatura e nas Artes Cênicas. Cada sorriso, cada gesto e cada questionamento delas 

contribuíram de maneira única para a construção deste trabalho de conclusão de curso e para 

meu crescimento enquanto educadora e artista. A convivência com elas me ensinou não 

apenas sobre os desafios e as possibilidades da educação, mas também sobre a importância de 

manter viva a curiosidade, a imaginação e a sensibilidade. Este trabalho é, de muitas 

maneiras, um reflexo das experiências compartilhadas com esses estudantes, que me 

mostraram, dia após dia, que a arte e a educação têm o poder de transformar realidades e 

inspirar o futuro. 

 

 

 

 
 
 
 



 

Agradeço à minha mãe, que é minha maior referência de resiliência e amor. Agradeço 

também pelo apoio incansável e por ter lido atentamente cada parte deste trabalho, 

oferecendo sempre sugestões valiosas que contribuíram significativamente para sua melhoria. 

Sua sabedoria e generosidade foram fundamentais para que eu pudesse alcançar este 

momento de realização. 

Agradeço ao meu pai, seu zelo e transigência orientam meu percurso, minha vida. Sempre me 

guiando e me motivando ao longo de toda a minha trajetória acadêmica. 

À minha amiga Bárbara Cunha de Freitas. É uma honra e uma verdadeira alegria contar com 

sua presença constante e seus conselhos preciosos ao longo deste processo. Agradeço 

especialmente por ter me ajudado a elaborar um cronograma eficiente, que foi essencial para 

a concretização deste trabalho. Sua amizade, apoio e dedicação foram fundamentais para que 

eu pudesse superar os desafios deste percurso acadêmico. 

Aos meus familiares, em especial minha avó e minha tia, que foram professoras e se 

debruçaram na vida “magistral” - dedicada ao ensino, à sabedoria e à formação de outros. 

Às professoras da Escola de Aplicação Ana Lúcia Bezerra Nunes Cruz, Mariane Cristina S. 

de Oliveira, Patricia Martins Penna, Pê Braga e à orientadora pedagógica Maria de Fatima 

Parreira de Freitas Morissawa, que abriram caminhos para que este trabalho fosse 

desenvolvido e forneceram todo o suporte necessário.  

À minha colega de trabalho Karoline Vitória Teixeira Barreto de Souza, que compartilha 

comigo o cotidiano escolar e me auxiliou em parte das atividades deste projeto. 

Aos meus colegas residentes Ana Beatriz Santos Fabrini, Artur Nava, Daniel Godinho 

Vianna, Flávia Correia Trapp e Nathália Pallos Imbrizi. Vocês são as raízes que fundamentam 

meu pensamento pedagógico e artístico. Em especial à Ana, que esteve comigo em todos os 

momentos até o fim, me aconselhando e oferecendo apoio. 

À CAPES, por fomentar programas na graduação que incentivam a práxis pedagógica e 

contribuem para a permanência na licenciatura. 

À OPAE e à FAEB por incentivarem o compartilhamento de pesquisas na área de 

arte-educação.  

 
 
 
 



 

Às minhas orientadoras Maria Lúcia de Souza Barros Pupo e Verônica Gonçalves Veloso 

pelo cuidado,  sabedoria e  amor com o qual vocês orientaram este trabalho, mesmo diante de 

tantas outras responsabilidades. Tenho uma enorme admiração por vocês e pela paixão que 

demonstram pelo ofício. Serei eternamente grata por ter sido aluna de vocês. 

Ao Eduardo de Faria Rodrigues, que esteve ao meu lado durante toda essa trajetória. Por ter 

me escutado com paciência e compreensão nos momentos de incerteza. Por me proporcionar 

um ambiente acolhedor e tranquilo, me deixando escrever em sua casa sempre que eu 

precisasse. Sua presença e apoio foram fundamentais para que eu pudesse concluir este 

projeto com determinação e alegria.  

Ao meu amigo Matheus Ferro, cujo apoio foi fundamental ao longo deste processo. Agradeço 

pelo suporte e dedicação em registrar as práticas realizadas na escola, o que contribuiu 

significativamente para o desenvolvimento deste trabalho. Além disso, sou imensamente 

grata pelas suas valiosas percepções e reflexões acerca dos acontecimentos e das experiências 

vividas durante a pesquisa. Muito obrigada por compartilhar sua visão e por estar ao meu 

lado neste percurso. 

Aos meus queridos amigos Bento Carolina Ramos Gois Bento e Bruno Fanin, alentos nos 

momentos difíceis desta jornada. Sou grata pela amizade incondicional, incentivo constante, 

companheirismo e força que de maneira única, me apoiaram para seguir em frente. 

Ao professor e amigo Henrique Rochelle, que me auxiliou imensamente ao longo desta 

pesquisa, contribuindo com referências artísticas e bibliográficas importantes, que reavivaram 

meu encanto pela dança. 

À professora Vilma Campos Leite, que me apresentou aos escritos do Nego Bispo, ao 

pensamento contra-colonial, e me incentivou a pesquisar uma outra cosmovisão - não 

hegemônica - para fundamentar minhas práticas pedagógicas e metodológicas. 

Às minhas professoras de arte, música, dança e teatro: Eva, Lizandra, Manu, Lili, Evelin, 

Vanessa, Josey, Ana Márcia, dentre tantas outras. Vocês habitam minha mente e coração 

todos os dias em que entro na sala de aula. 

À Clarin Cia de Dança, em especial à Lilian Martins,  pela disponibilidade e diálogo, 

essenciais para esta pesquisa. 

 
 
 
 



 

À  aluna doutoranda Ana Clara Ferraz, pelas contribuições acerca desta pesquisa. 

À Aline Maia pela oficina que me fez enxergar o funk como prática de empoderamento.  

Aos meus colegas da turma de TCC. Vivenciamos esse processo coletivamente e nos 

amparamos sempre que necessário. Em especial, agradeço pelas cartas escritas por vocês que 

foram uma faísca para a escrita dos capítulos a seguir. 

Aos meus amigos da faculdade de Letras (FFLCH-USP), em especial ao Marcus Vinicius Del 

Poente e à Rafaela Mancini, que estiveram em constante diálogo comigo sobre as questões 

antirracistas, que também emergem em suas pesquisas. 

Agradeço a minha amiga Jessica Santoro, sua lembrança é eterna e sua marca artística está 

carimbada em mim e em todos os nossos colegas da turma 020. 

`Ao grupo do amor: Barbara Cunha de Freitas, Jennifer Cardoso, Larissa Danielle, Matheus 

Maciel, Mariana Siegl e Raíssa Buschini, que fortaleceram meu ímpeto pelo teatro e meu 

entusiasmo pelo “Amor”. Que o teatro e a educação possam ser meios de estabelecer uma 

ética amorosa no mundo. 

À Universidade de São Paulo, ao Departamento de Artes Cênicas, e à Faculdade de 

Educação, por fomentar a busca pelo conhecimento e a práxis dos saberes adquiridos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 



 

RESUMO: Este trabalho investiga a inclusão do funk no ambiente escolar e seu impacto no 

desenvolvimento crítico e expressão artística das crianças. O estudo parte do pressuposto de 

que o funk, enquanto manifestação cultural, oferece recursos pedagógicos para abordar temas 

como raça, gênero e territorialidade. A pesquisa foi desenvolvida a partir de uma abordagem 

interdisciplinar e prática, em que foram realizados procedimentos envolvendo música, dança 

e teatro em duas escolas públicas de São Paulo. Utilizando métodos artísticos buscou-se 

construir um espaço seguro para a expressão corporal das crianças e promover discussões 

sobre identidade e resistência cultural. O trabalho busca compreender de que modo o funk 

pode ser integrado ao currículo escolar como recurso para a construção de um ensino crítico, 

inclusivo e conectado com a realidade sociocultural dos alunos. 

PALAVRAS-CHAVE: Funk, infância, escola pública, educação sexual, raça, etnia, gênero,  

interdisciplinaridade, território,  rebolado. 

 

ABSTRACT: This study investigates the inclusion of funk music in the school environment 

and its impact on children's critical development and artistic expression. The research 

assumes that funk, as a cultural manifestation, provides pedagogical tools to address themes 

such as race, gender, and territoriality. The study was developed through an interdisciplinary 

and practical approach, involving procedures with music, dance, and theater in two public 

schools in São Paulo. Using artistic methods, the aim was to create a safe space for the 

children's body expression and to promote discussions about identity and cultural resistance. 

The work seeks to understand how funk can be integrated into the school curriculum as a tool 

for building a critical, inclusive education connected to the sociocultural reality of the 

students. 

KEY-WORDS: Funk, childhood, public school, sex education, race, ethnicity, gender, 

interdisciplinarity, territory, hip movement. 

 

 

 
 
 
 



 

FOLHA DE APROVAÇÃO 

DALL’STELLA, Giuliana. “EU SÓ QUERO É SER FELIZ”:  Rebolar, batucar e brincar 

no espaço escolar. 2024. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura em Artes Cênicas) - 

Escola de Comunicações e Artes, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2023. 

 

aprovado em:  

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

 

Profª. Drª. Maria Lúcia de Souza Barros Pupo  

Orientadora – Universidade de São Paulo 

 

 

 

Profª. Drª. Verônica Gonçalves Veloso. 

Orientadora – Universidade de São Paulo 

 

 

 

Profª. Isamara Castilho Lima  

ESCOLA DE ARTES DRAMÁTICAS 

 

 

 
 
 
 



 

PREFÁCIO: “MAKE IT FUNKY”- CARTA AOS PROFESSORES DO AGORA: 

 
Quando o DJ Toca 

Hã, é cultura de baile 

Som de favelado 

Que quando toca, na moral 

Ninguém fica parado 

Olha o gingado dos cria 

Combina o traje todo 

A lupa, a berma', o pisa' 

A marra de quem nasceu assim 

Se a semana foi mal, se o dia foi ruim 

Esquece tudo e vem assim na pista do baile 

Se a semana foi mal, se o dia foi ruim 

Esquece tudo e vem assim na pista do baile e dance 

Fabricio Soares Teixeira (FBC) 

Se esta descoberta não pode ser feita em nível puramente intelectual, mas da ação, o 
que nos parece fundamental, é que esta não se cinja a mero ativismo, mas esteja 
associada a sério empenho de reflexão, para que seja práxis. (Freire, 1987, p..33) 

Depois tivemos de enfrentar o olhar branco. Um peso inusitado nos oprimiu. O 
mundo verdadeiro invadia o nosso pedaço. No mundo branco, o homem de cor 
encontra dificuldades na elaboração de seu esquema corporal. O conhecimento do 
corpo é unicamente uma atividade de negação. É um conhecimento em terceira 
pessoa. Em torno do corpo reina uma atmosfera densa de incertezas. (Fanon, 2008, 
p.105) 

O estranho é que a escola sempre se refere a esses povos apenas como negros e 
índios, desconsiderando as suas diversas autodenominações e ocultando a relação 
colonialista por detrás de tais denominações. (Bispo, 2015, p.29) 

As pessoas brancas não se veem como brancas, se veem como pessoas. E é 
exatamente essa equação, “sou branca e por isso sou uma pessoa” e esse ser pessoa 
é a norma, que mantém a estrutura colonial e o racismo. E essa centralidade do 
homem branco não é marcada.  E o que esses movimentos como o Critical 
Whiteness e o que eu faço no meu trabalho, é justamente começar a marcar. 
(Kilomba, 2016) 

“O racismo é uma problemática branca”: 

Se o racismo coloca o negro fora da condição humana - algo extremamente violento -, 

ele também coloca a produção musical de matriz africana como fora da condição de música e 

 
 
 
 



 

ou/ de arte. Apesar de sua relevância e impacto como movimento no âmbito político social, o 

funk não deve ser visto apenas como uma manifestação social, mas também como uma forma 

legítima de arte. A música, como expressão cultural, possui valor intrínseco, sendo mais do 

que apenas uma resposta a questões sociais.  

Durante algum tempo, me vi tentando escrever uma defesa do funk. Do porquê ele 

deve ser estudado. E de fato este trabalho tange essa defesa, de estudá-lo com as crianças, nas 

escolas. Apesar de não ter como objetivo provar o valor artístico do funk, este trabalho busca 

justamente trazer essa discussão para o contexto educacional. Afinal, o funk pode ser uma 

ferramenta poderosa para trabalhar o corpo e a mente de modo integral, com a musicalidade, 

abordando temas  sobre raça, gênero, classe e território com as crianças.  

O funk não é legitimado porque existem pessoas que o estudam. O funk é, por si só, 

valoroso e enriquecido enquanto arte, manifestação cultural popular, movimento social e 

estilo de vida. Entretanto, é importante justificar a contribuição desta pesquisa para a 

educação e a comunidade, pois a universidade, enquanto instituição de pesquisa, não deve se 

isolar da sociedade. 

Que nós possamos pensar em modos de descolonizar os currículos e compreender que 

este é um trabalho coletivo, que diz respeito a todos na área da educação. Não é 

responsabilidade apenas das professoras negras apresentar às crianças outras cosmovisões, 

afinal quem edificou o racismo fomos nós, os brancos. Praticar uma pedagogia antirracista é 

um trabalho árduo, de todos, e exige muito cuidado e respeito com os conhecimentos 

desenvolvidos pela negritude. 

Espero que esta pesquisa possa contribuir, de algum modo, para com os educadores 

do agora.  Meu intuito é de que ele possa ser proveitoso e estar a serviço da educação.  

 

 

 

 

 
 
 
 



 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

Figura 1: Crianças desenhando as imagens sonhadas da história do Maculelê. 

Figura 2: Emoriô - palavras escritas no papel craft. 

Figuras 3, 4 e 5: crianças dançando e batucando. 

Figura 6: Professora DJ - contadora de história. 

Figura 7: crianças dançando funk na escola. 

Figuras 8 e 9: pézinhos dançantes. 

Figuras 10 e 11: meninos de ouro. 

Figuras 12, 13, 14 e 15:  Outros títulos que as crianças deram para as obras da Gê Vianna. 

Figura 16: Movimento Espiralar. 

Figura 17: De onde veio o rebolado? 

Figura 18, 19, 20, 21: Músicas criadas pelos alunos. 
 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 



 

SUMÁRIO 

 

 

A CRIANÇA QUE REBOLA, A PROFESSORA QUE REBOLA E O FUNK NAS ESCOLAS.
13 
CAPÍTULO 1. “MACULELÊ É O REI DA VALENTIA” - PRÁTICA E TRADIÇÃO...............18 

1.1 Sonhar Maculelê e resgatar a ancestralidade do funk...............................................21 
1.2 Batucar, Dançar e Brincar.......................................................................................... 25 

CAPÍTULO 2. É SOM DE PRETO, DE FAVELADO, MAS QUANDO TOCA NINGUÉM FICA 
PARADO - A AULA BAILE................................................................................................... 28 

2.1 O Funk, a cidade e a escola.......................................................................................42 
2.2 Funk é coisa de criança?........................................................................................... 48 

CAPÍTULO 3. “VOCÊS PENSARAM QUE EU NÃO IA REBOLAR A MINHA BUNDA 
HOJE, NÉ?”.......................................................................................................................... 55 

3.1 De onde veio o rebolado? A ciência milenar de mexer os quadris............................ 60 
3.2 Para rebolar o currículo da escola............................................................................. 63 

CAPÍTULO 4. “NINGUÉM MANDA NESSA RABA”!...........................................................66 
4.1 META A COLHER!..................................................................................................... 71 

CONSIDERAÇÕES FINAIS...................................................................................................72 
REFERÊNCIAS..................................................................................................................... 76 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 



 

A CRIANÇA QUE REBOLA, A PROFESSORA QUE REBOLA E O FUNK NAS 

ESCOLAS 

 Quais seriam as possíveis relações entre o funk, a infância e a escola pública? 

A linha que conecta estes três vértices tem me mobilizado a perscrutar os modos com 

que o funk ocupa espaço nas escolas. Neste presente trabalho, pretendo refletir sobre o funk 

tanto no que diz respeito às discussões curriculares, como nos modos em que esta modalidade 

artística possibilita a sensibilização das crianças para as questões de raça, gênero e classe. 

Desde a infância possuo afinidade com os estudos da dança e da música. O funk e o 

rebolado fizeram parte da minha trajetória nas brincadeiras de criança, com minhas amigas, e 

posteriormente nas festas da adolescência até a fase adulta, mas nunca havia imaginado que 

nele haveria um potencial pedagógico. Minha relação com o ritmo sempre esteve nesse local 

despretensioso da festa, do rolezinho, da curtição. Nunca me vi como alguém que fizesse 

parte da cultura do funk e tudo que ela implica.  

Lembro-me da primeira vez que escutei Bonde do Tigrão: eu tinha uns onze anos e 

estava na casa da minha amiga L.1. Ela havia baixado as músicas num CD virgem, e a gente 

colocou ele pra tocar no carro do pai dela. O carro estava perto do portão, abrimos o 

porta-malas para que o som saísse mais alto. Pegamos duas maçãs, sutiãs da mãe dela e 

vestimos por baixo da camiseta. Ela me ensinou as coreografias das músicas do Bonde do 

Tigrão, e ficamos lá, rebolando, dando risada e brincando. Até a hora que a mãe dela chegou 

e saímos correndo para nos esconder.  

Desde aquele dia passei a dançar funk, mas nunca me vi como uma artista que 

trabalha e discute funk. O funk estava ali por perto, mas não era algo que me pertencia. Não 

tive - e nem tenho - nenhuma pretensão de me profissionalizar na área. Reconheço meu lugar, 

a partir do meu contexto e da minha imagem de privilégio, enquanto mulher branca, de classe 

média. Por isso, não tenho o intuito de me apropriar dessa cultura ou me tornar uma artista de 

funk, mas gosto da ideia de estar aliada ao movimento a partir da pedagogia - encaro 

inclusive como uma responsabilidade dos educadores, discutir este tema que é tão emergente 

em nossa sociedade, nas escolas.  

Minha relação com o funk foi reavivada após minha experiência como professora. Foi 

somente quando comecei a cursar a Licenciatura e estagiar em escolas públicas (estaduais e 

1 Os nomes citados neste trabalho serão alterados para iniciais, em respeito à integridade moral das pessoas, em 
especial das crianças. 

13 



 

municipais) da Zona Oeste, que me aproximei de fato da realidade das crianças periféricas da 

cidade de São Paulo.  

O ímpeto pela investigação da influência do funk na vida das crianças brasileiras 

surgiu a partir de minha experiência no Programa de Residência Pedagógica - Subprojeto 

Arte ofertado pela Fundação Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

(CAPES). Fiz parte do programa de setembro de 2022 a fevereiro de 2024, no qual 

acompanhei as aulas de artes e intervalos de uma escola estadual localizada no bairro do Rio 

Pequeno. Essa Escola 12  recebe muitos alunos da comunidade São Remo - favela da Zona 

Oeste de São Paulo, próxima à Universidade de São Paulo. Esta escola ficou conhecida pelos 

integrantes do programa como a “escola do racismo”, marcada por ações violentas imbuídas 

de racismo e machismo estrutural, entre as crianças. Surgiu um pedido da direção para que eu 

e os outros residentes desenvolvêssemos práticas artísticas que pudessem desvincular a escola 

desse espaço de violência.  Foi então que o grupo3 criou o projeto "PRÁTICAS 

ARTÍSTICAS DESESTRUTURANTES: confluências entre raça, gênero e território na 

escola pública”4. Nesse projeto, buscávamos questionar as estruturas padronizadas e elitistas 

da arte e construir uma educação antirracista, que promovesse equidade entre as crianças. 

Durante o programa, desenvolvemos três ações performativas, dentre elas destaco a 

última: “Conte a história do seu cabelo”. Esta ação, feita durante os recreios, abriu caminhos 

para diversas reflexões. Foi a partir da escuta das histórias que as crianças estavam contando 

que me sensibilizei ainda mais para com o tema da educação antirracista. Ao narrarem a 

história de seus cabelos, marcas de racismo estrutural surgiam e revelavam subjetividades 

reprimidas. Essa performance das crianças fincou raiz em minha mente e coração, e posso 

dizer que, definitivamente, este trabalho é uma capilaridade daquilo que começou nesta ação. 

Comecei a investigar quais outras práticas artísticas poderiam promover um empoderamento 

e uma elevação da autoestima das crianças. Que pudesse desenvolver a autoconfiança e o 

autoamor. Especialmente das crianças negras e periféricas, das meninas e de corpos 

dissidentes. Assim, despertou-me uma curiosidade ainda incipiente sobre a metodologia do 

funk, a qual aproxima-se bastante desses ideais.   

4 Um artigo sobre esse projeto foi disponibilizado no Capítulo 12 - Intervenções Artísticas nas Estruturas 
Escolares: Performando Raça, Gênero e Território nos intervalos de uma Escola Pública,  do Livro A docência 
como lugar de partilha: experiência a partir do PIBID / PRP/ USP, organizado por  Eduardo Donizeti Girotto. 
DOI: https://doi.org/10.11606/9788575065013 Disponível em: 
www.livrosabertos.abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/book/1479 . Acesso em 31 março. 2025. 

3 O grupo foi composto por seis integrantes, sendo eles: Ana Beatriz Fabrini, Artur Nava, Daniel Vianna, Flávia 
Trapp, Giuliana Dall’ Stella e Nathália Pallos Imbrizi. 

2 Nomeei as escolas como “Escola 1” e “Escola 2”, a fim de proteger as entidades e sujeitos citados neste 
presente trabalho. 

14 

https://doi.org/10.11606/9788575065013
https://doi.org/10.11606/9788575065013


 

Durante a residência, tive a oportunidade de elaborar e ministrar uma sequência 

didática de quatro aulas para duas turmas do 4º ano do ensino fundamental I. O plano de 

aulas surgiu a partir de uma situação ocorrida no início do estágio, quando, a pedido dos 

alunos, a professora preceptora exibiu um videoclipe de funk ostentação, protagonizado por 

um estudante da turma, que, aos 10 anos, já se apresentava como MC. O vídeo gerou um 

grande rebuliço na sala: os meninos reagiram de modo efusivo, enquanto as meninas se 

mostraram desconfortáveis, especialmente com os comentários sobre o corpo das dançarinas. 

A professora, sem esperar uma situação tão delicada, e faltando poucos minutos para o final 

da aula ficou sem saber como intervir. 

Essa experiência me fez refletir sobre o papel do funk na vida dos jovens, 

considerando sua forte presença na cultura local e nas influências midiáticas e territoriais. No 

entanto, sendo uma arte marginalizada, estigmatizada e associada a movimentos de 

resistência das periferias e da negritude, muitas vezes, o funk é desautorizado no ambiente 

escolar e familiar. Não há nenhum tipo de mediação para a assistência dessas obras e daquilo 

que elas podem suscitar. 

 Falar de funk na escola é complicado. Durante algum tempo questionei se de fato era 

um local apropriado para discutir e dançar funk. Foi então que meu grupo de residentes 

participou do Congresso da OPAE (Organização Paulista de Arte Educadores), no qual 

apresentamos o projeto Práticas Artísticas Desestruturantes. Lá, tive a oportunidade de 

conhecer a professora Nayra Mendes, graduada em dança e mestranda em Artes Cênicas pela 

UNESP. Durante uma roda de conversa, ela apresentou sua pesquisa sobre funk e seu trabalho 

no ensino fundamental II, atrelando as discussões de funk e gênero. Trocamos muitas ideias, 

materiais e relatos das nossas vivências e processos. Ela me incentivou a ir a fundo no 

trabalho com o funk, com o cuidado de adaptar as dinâmicas pedagógicas para as turmas de 

Ensino Fundamental I. Ela também me alertou da dificuldade de trabalhar com conteúdos 

marginalizados no ambiente escolar, principalmente quando estão atrelados a discussões de 

raça e gênero, recomendando-me buscar na BNCC - Base Nacional Comum Curricular - 

noções, conceitos e habilidades referentes à disciplina de Arte, que pudessem ter relação com 

as práticas entorno do funk. 

Após concluir o Programa de Residência Pedagógica e com o desejo de continuar 

atuando no ensino público, tive a oportunidade de renovar esse contato com a escola pública 

através do Programa de Iniciação e Aperfeiçoamento na Docência (PROIAD), oferecido pela 

Universidade de São Paulo. Neste programa, passei a estagiar na Escola 2, acompanhando as 

turmas do 5º ano do Ensino Fundamental I. Apesar de ambas as escolas em que atuei serem 

15 



 

estaduais, seus contextos são diversos. A escola em que estou atualmente (2), é muito mais 

heterogênea no que se refere à classe social dos estudantes e as questões de racismo não são 

tão emergentes, uma vez que o tema é bastante trabalhado na escola desde os anos iniciais, 

sendo inclusive foco da formação continuada dos professores e funcionários da escola. 

Contudo, desde março de 2024, acompanhei o cotidiano dos alunos do 5º ano, e percebi que 

as questões relativas a gênero e sexualidade pulsam em todas suas ações e discussões. As 

questões referentes a mudanças no corpo, relação sexual e namoro explodem no cotidiano 

dessas crianças, que constantemente apresentam dúvidas sobre essas temáticas.  

Ademais, o funk aparecia em cantos arbitrários no meio das aulas, nos intervalos, nas 

batalhas de rima, entre outros momentos da rotina escolar. Dadas tais circunstâncias, escolhi 

me aprofundar na investigação do universo do funk, juntamente com os estudantes; e 

perceber sua repercussão nessa fase da transição da infância para a adolescência. 

Diferentemente do outro programa, não acompanho apenas as aulas de arte, minha 

função no estágio prevê que eu acompanhe também as aulas de Ciências, Matemática, 

Geografia, Educação Física e Música, oferecendo suporte aos estudantes em todas essas 

disciplinas. Em razão disso, surgiu um interesse por uma abordagem interdisciplinar, que 

pudesse conectar os conteúdos de alguma forma e abrir espaço para o funk. 

Como eu não tinha o espaço da regência das aulas de arte, tal qual no programa de 

Residência Pedagógica, a interdisciplinaridade surgiu a partir de uma necessidade. Negociei 

com as professoras sete aulas, nas quais eu pude efetuar minhas práticas pedagógicas a partir 

do funk, vinculadas aos conteúdos das disciplinas, sem causar grandes interferências no 

andamento do semestre e no planejamento das professoras. Nesse sentido, a Escola 2 foi 

bastante receptiva, não apenas acolheu minha pesquisa, mas também a incentivou através do 

fornecimento de materiais, disponibilização de um grande salão para as aulas de dança,  e 

suporte das professoras e da orientadora pedagógica. A escola já possui em seu histórico um 

forte apoio às pesquisas acadêmicas, por isso, têm meu sincero agradecimento por todo 

suporte fornecido.  

 Sendo assim, o funk enquanto tema central do projeto, foi responsável por borrar as 

fronteiras entre as disciplinas de ciências, música e educação física, promovendo uma 

abordagem mais integral - a qual discutirei mais a fundo no Capítulo 1.  

Durante meu percurso no Programa de Residência Pedagógica e também no PROIAD, 

percebi que o funk é um tema comum em ambas as escolas em que atuei, e que ele já faz 

parte da vida das crianças brasileiras. Nas duas escolas, coincidentemente, tive alunos que se 

16 



 

nomeavam MCs. Em ambas observei as crianças reproduzindo coreografias de funk que se 

popularizaram pelo Tik Tok, ou cantarolando “tchum tcha tcha, tchum tchum tcha”.  

O funk ganhou muita visibilidade e repercussão a partir das mídias sociais. A internet 

é território de quem? Os conteúdos que permeiam a infância e a adolescência fogem do 

controle dos adultos, uma vez que a internet é uma terra sem leis. As crianças têm acesso 

muito fácil a todo tipo de conteúdo e não há nenhum tipo de restrição, como também nenhum 

tipo de mediação desses conteúdos.  

Portanto, vejo na pedagogia contemporânea, com o advento da internet, a necessidade 

de mediar e trabalhar essas relações das crianças com os conteúdos que elas consomem. 

Compreender de que modo elas acessam o funk e qual funk elas acessam foi parte essencial 

de meu trabalho, pois foi a partir daí que pude avançar para discussões sobre gênero e raça, 

bem como entender que a arte e o funk podem ser modos de se expressar tanto a 

subjetividade individual, como uma teoria social política e coletiva no mundo. 

No primeiro capítulo, discutiremos a ancestralidade do funk, suas raízes 

afro-indígenas brasileiras, e como ele pode se constituir em uma metodologia que promove a 

experimentação musical, incorporando elementos da oralidade e do sonho, presentes nas 

tradições indígenas. O segundo capítulo explora a “aula baile”, um conceito que transforma a 

sala de aula em um espaço de celebração da cultura periférica, e como o funk se conecta com 

as questões de raça, classe e território, refletindo a resistência das comunidades 

marginalizadas. No terceiro capítulo, a "Ciência do Rebolado" será discutida, propondo uma 

reflexão sobre a valorização do funk no currículo escolar e sua contribuição para uma 

educação mais plural. Por fim, no quarto capítulo, investigaremos as interseções do funk com 

pautas feministas, destacando o empoderamento das mulheres e a importância da 

conscientização sobre consentimento e objetificação, além de relatar experiências com 

meninas e a relevância do funk no combate ao abuso e assédio sexual. A proposta geral deste 

TCC é mostrar como o funk pode ser um recurso pedagógico poderoso, capaz de promover 

um aprendizado crítico e transformador. 

 

 

17 



 

CAPÍTULO 1. “MACULELÊ É O REI DA VALENTIA” - PRÁTICA E TRADIÇÃO 

O Funk nos ensina muito sobre a ancestralidade africana, sobre a 
permanência do pensamento estético afrodiaspórico, seja na dança, 

no corpo, na forma de ser, cantar e ver o mundo, seja através dos 
próprios sons. A ancestralidade é algo que habita em nós, queiramos 

ou não! É a herança do pensamento musical africano nos educando 
ética e esteticamente!  

Thiago de Souza 

 
No início da elaboração das aulas sobre o funk, busquei compreendê-lo melhor 

artisticamente. Havia muitos textos que comentavam sobre o movimento social e as lutas que 

o funk representa, mas pouco se falava do funk enquanto linguagem. O que é o funk, qual sua 

estrutura, tanto na perspectiva da música, como na perspectiva da dança? De onde vem o 

funk? Foi então que conheci, através das redes sociais, o pesquisador - na época mestrando - 

Thiago de Souza, também conhecido como Thiagson. O pesquisador utilizou as redes sociais 

para divulgar sua pesquisa, através do formato dos “reels” do instagram. Observando o 

conteúdo publicado em sua página, comecei a compreender um pouco mais sobre a estrutura 

musical do funk e me inspirei nas diversas referências citadas. Como a priori tive receio de 

basear minhas aulas em um conteúdo feito para o instagram, busquei livros que pudessem 

comprovar sua veracidade. Porém, hoje percebo que, na realidade, o instagram e outras redes 

sociais são possibilidades para democratizar o acesso do que vem sendo pesquisado nas 

universidades e o “Thiagson” fez uma importante contribuição nesse sentido.  

Compartilhar sua pesquisa em outros meios e formatos, para além da publicação 

escrita, é algo que amplia o alcance de pessoas que terão acesso à pesquisa, além do mais, os 

vídeos são imbuídos de músicas que exemplificam o que ele está dizendo, tornando a 

compreensão do conteúdo mais direta. Foi por meio dos vídeos do “Thiagson” que descobri a 

influência das batidas africanas na construção musical do funk, que foi fundamental para a 

elaboração da minha sequência de aulas.  

Ademais, na mesma época em que estava iniciando meus estudos sobre funk, duas 

colegas em viagem ao Rio de Janeiro, visitaram a exposição “Museu do funk” no Museu de 

Arte do Rio e me enviaram algumas fotos da experiência, contando como aquela visita havia 

sido marcante para elas. Entre as imagens encaminhadas, havia o seguinte texto: 

  

Se o ogã não toca, Ògún não dança, então quando pensamos em Deus pensamos em 
música. No som maciço do tambor, no congo de ouro, no choro cantado do 
berimbau, no grave estendido do miami bass, nos samples picotados do gemini pdm 
7008, na valentia do atabaque soando os quatro tempos do Maculelê. O encontro 

18 



 

entre o ancestral e a máquina na frequência cardíaca do coração elevado a máxima 
potência, 150 bpm.  - Taísa Machado. 

MUSEU DE ARTE DO RIO. Exposição [FUNK: Um grito de ousadia e liberdade]5.  

 
Este texto me apresentou à pesquisadora e atriz Taísa Machado: uma mulher das Artes 

Cênicas pensando sobre o funk! Ela foi a inspiração primordial, juntamente ao conteúdo 

produzido pelo Thiagson, para a elaboração de minhas aulas. Foi então que entendi a 

importância de contextualizar o funk historicamente, trabalhá-lo com as crianças, de modo 

que elas pudessem compreendê-lo em sua totalidade, traçando um panorama histórico da arte 

e da sociedade, por meio do funk.  

Assim, entendi que seria necessário iniciar o trabalho com as crianças a partir da 

prática do Maculelê, pois funk também é tradição. O objetivo principal era lhes apresentar o 

Maculelê, para que posteriormente elas pudessem perceber a influência musical desse ritmo 

no funk, e também da origem afro-indígena desse gênero musical. A base musical do funk 

que conhecemos hoje em dia é a mesma dos quatro tempos do maculelê, tocados no 

atabaque6.  Reconhecer as raízes de nossa música é de suma importância para a resistência 

dessas culturas e, assim,  poder ressignificar a experiência das crianças com o funk, além de 

promover outro olhar para essa manifestação cultural. 

A autora estadunidense bell hooks, em seu livro Ensinando a Transgredir, nos 

apresenta o termo “holístico”, em que se faz necessária uma abordagem “integral”, que 

considera não somente “o conhecimento que está nos livros, mas também o conhecimento 

acerca de como viver no mundo” (Hooks, 2017, p. 27). A autora apresenta a pedagogia 

holística a partir do pensamento filosófico de Thich Nhat Hanh, colocado em perspectiva com 

as ideias de Paulo Freire sobre a “práxis - agir e refletir no mundo a fim de modificá-lo” 

(2017, p.26). Nesse sentido, o holístico para bell hooks, é o que integra corpo, mente e 

espírito; se aliado a noção de práxis, pode-se imaginar uma pedagogia em que o corpo e a 

mente agem e pensam sobre o mundo a sua volta.  

Ao refletir sobre os conteúdos que adentram o espaço acadêmico, a autora revela certa 

abjeção que os professores possuem em relação aos conhecimentos adquiridos pela “prática 

da vida”. As práticas de Maculelê desenvolvidas nesta sequência de aula não foram 

sistematizadas através da escrita, são canções e brincadeiras de tradicionais passadas de 

geração a geração, pelos mestres de capoeira e Maculelê, pelas histórias transmitidas por 

6 No próximo capítulo, haverá um QR CODE, em que é possível ouvir as músicas utilizadas nas aulas. A sétima 
música da lista: “Base de funk Atabaque Para Medley:Cypher/Rimas Com Os Parças, pode evidenciar 
musicalmente esta informação. 

5 Rio de Janeiro, 2019. Informação obtida durante visita ao museu em 13 de outubro de 2023. 

19 



 

meio de narrativas orais. Além disso, esses saberes exigem aprendizados que integram o 

corpo e a mente. Quando cantamos e dançamos, estamos movendo nosso corpo e 

desenvolvendo o processo mental de percepção, memória, juízo e/ou raciocínio, ou seja, 

nosso cognitivo está sendo trabalhado. Ao passo que também estamos exercitando o corpo 

físico e ainda nos expressando artisticamente. Quando trabalhamos com esses saberes, o 

corpo e a mente tornam-se indissociáveis. É um conhecimento “holístico” porque é completo, 

inteiro e não compartimentado.  

Dessa forma, é possível traçar um paralelo também entre a abordagem holística 

apresentada por bell hooks, com a proposta interdisciplinar de Piaget, uma vez que ambas 

têm a finalidade de descompartimentalizar o conhecimento:  

“O desenvolvimento do conhecimento científico se caracteriza, em todas as 
épocas, por uma interpenetração crescente entre as disciplinas, e é 
precisamente essa interpenetração que dá origem aos novos campos de 
pesquisa” (Piaget, 1976, p. 75). 

Apesar do autor não oferecer uma definição explícita e direta do conceito de 

interdisciplinaridade, pois o termo em si não é tratado de forma central na obra, ele 

fala, de modo mais geral, sobre a integração e a cooperação entre as disciplinas no 

desenvolvimento do conhecimento. Especialmente ao abordar a interação entre as 

diferentes áreas científicas e a necessidade de uma visão holística para entender o 

processo de aquisição de conhecimento. Se para Piaget o holístico está atrelado à 

comunhão das disciplinas, bell hooks suplanta esta noção e vai além, pensando que as 

próprias disciplinas pré-estabelecidas não dão conta de uma educação que considera os 

sujeitos envolvidos no processo de aprendizagem como seres humanos integrais. 

Contudo, a palavra “holística” pode causar uma conotação diferente para esses 

saberes, pois ela carrega em seu sentido, conhecimentos específicos em torno de 

abordagens para tratamento de pessoas, incluindo técnicas como acupuntura, 

aromaterapia, meditação, yoga, entre outras práticas interventivas. Nesse sentido, o que 

bell hooks nos apresenta como “holístico”, talvez possa se aproximar da noção de 

encruzilhada7, em que corpo e mente se encontram, e produzem conhecimento. É um 

cruzamento também entre a ação prática e a reflexão - práxis -, e um cruzamento entre 

as diferentes disciplinas de conhecimento.  

Por fim, eu tinha o desejo de trazer para as aulas elementos das artes cênicas, 

para que as discussões não ficassem apenas no campo da transmissão teórica de 
7 Essa noção é desenvolvida na página 56 deste trabalho, apresentando a perspectiva de Leda Maria Martins, 
sobre este conceito.  

20 



 

conteúdo. Assim, desenvolvi uma espécie de dramaturgia para a aula. Não para que ela 

fosse lida, mas talvez performada. Transformei o planejamento numa espécie de 

sequência de ações, nas quais os alunos pudessem experimentar o Maculelê, de 

diversas formas.  

 

 1.1 Sonhar Maculelê e resgatar a ancestralidade do funk 

 
Quem olha para fora, sonha e quem olha para dentro, acorda. 

 Carl Gustav Jung. 
 

Xara’U (sonhos): No mundo Guarani o sonho é um caminho por 
onde nos guiamos. Desde antigamente até os dias de hoje, ele tem 
uma importância muito grande, porque através dele percorremos 

nossos territórios ancestrais. 
É por isso que, quando sonhamos, nos sentamos de manhã cedo para 

tomar chimarrão ao lado dos mais velhos e contamos tudo o que a 
gente sonhou, porque nossos líderes espirituais têm o dom de decifrar 

a linguagem dos sonhos para nos orientar.  
 Márcio Werá Mirim, Sônia Ara Mirim, Tamikuã Txihi, Sandra 

Benites. 
 

“Ô boa noite pra quem é de boa noite”, apagam-se as luzes, fecham-se as cortinas. Há 

apenas a iluminação que atravessa a fresta entre uma cortina e a outra, o brilho leve das 

luzinhas do pisca-pisca e o som forte da batida da Alfaia. Todos esses elementos 

reconfiguram o espaço da sala de aula. Dada tal ambientação, iniciamos a aula com um pega- 

pega diferente, cuja história tem origem indígena e as crianças precisavam correr no ritmo da 

batida do tambor. Quem me ensinou este jogo foi a própria professora de Educação Física da 

Escola 2, que cedeu seu período de aula para que eu pudesse efetuar as aulas do meu projeto. 

Trata-se do Pega-Pega Kotchangaré: segundo a história que me foi contada, Kotchangaré é 

um espírito de uma aldeia indígena, responsável por encaminhar outros espíritos presos na 

terra até o outro plano. O Kotchangaré, nessa  circunstância, seria o pegador, mas todos 

aqueles que fossem pegos por ele se tornavam Kotchangaré também. Contudo, a regra era de 

que as crianças só poderiam se mover ao  ritmo do tambor. O estado corporal dos alunos 

imediatamente se alterou, todos estavam bastante concentrados no soar lento da batida e em 

fugir do pegador.  

Para as crianças acostumadas a correr nos intervalos, no jogo de futebol e nas próprias 

aulas de Educação Física, propor este jogo me pareceu um grande desafio. Ao observá-los em 

outros momentos da rotina escolar, pude perceber que se dispersam com facilidade e 

21 



 

apresentam certa dificuldade de concentração - especialmente nas atividades que exigem 

muito da mente e pouco do corpo -, e acabam se desviando do foco dos exercícios muito 

facilmente. É um grupo de alunos que comumente se apresenta ansioso pela próxima 

atividade e que tem dificuldade de manter o corpo e a mente presentes numa mesma proposta. 

Para minha surpresa, eles se engajaram por completo na proposta. Ainda que tenha durado 

pouco tempo, o nível de concentração deles me entusiasmou a dar continuidade ao processo e 

me pareceu um primeiro sinal de que a música aliada ao corpo poderia ser fundamental no 

desenvolvimento do foco dos estudantes.  

Em seguida, convidei a todos para que sonhássemos um sonho coletivo. Deitamo-nos 

espalhados pela sala, e, com os olhos fechados, ouvimos um áudio que narra a lenda do 

guerreiro Maculelê8 - que veio a se tornar uma manifestação cultural afro-indígena brasileira, 

ligada à capoeira.  

“O bom dia pra quem é de bom dia”: Ao acordarmos, pedi às crianças que 

desenhassem as imagens vistas nesse “sonho” ou as palavras ouvidas. Propus que 

performassem o seguinte programa de ação9: OUVIR (a história do Maculelê); ESCREVER 

(as palavras ou frases que o marcaram); DESENHAR (as imagens que surgissem a partir 

dessa história); MOVER (fazer movimentos que contam a história de Maculelê ou a memória 

de Maculelê no seu corpo). 
Figura 1: Crianças desenhando as imagens sonhadas da história do Maculelê. 

 
Foto: Acervo pessoal da autora - 2023 

9 Fui apresentada a este programa como um procedimento pedagógico e de criação, pela professora Paulina 
Caon, do Coletivo Teatro Dodecafônico. No entanto, a professora utilizou-o com outra finalidade. Adaptei o 
programa para abordar o Maculelê. 

8 Narração disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=spSvlZMUQxo acessado em: 27/10/2024. 

22 

https://www.youtube.com/watch?v=spSvlZMUQxo


 

​ Trabalhar com a ideia do sonho coletivo faz referência à  perspectiva indígena e ao 

modo como essa cosmogonia lida com o ato de  sonhar. A Escola 2 recomenda que se busque 

abordar as questões indígenas em sala de aula. No início de minha experiência como 

estagiária, acompanhei os alunos na saída de estudos em que visitamos a aldeia Kalipety, 

localizada ao sul do bairro da Barragem, em São Paulo. A professora de Ciências estava 

trabalhando a astronomia indígena com eles, as outras professoras - de Música e de Educação 

Física - também designaram suas aulas para o ensino de jogos e brincadeiras indígenas. 

Ao compreender a origem do Maculelê como uma parte africana e outra indígena, 

pensei em trazer a ideia de sonho como uma metáfora para os procedimentos da aula. Não 

estávamos de fato sonhando, pois, ainda que de olhos fechados, estávamos todos ouvindo 

uma história. Ao compartilhar uns com os outros as imagens visualizadas quando fechamos 

os olhos - através do desenho e do movimento -, criamos um modo de coletivizar a 

imaginação subjetiva. O papel craft se tornou a materialização desse “sonho sonhado”. A 

ideia era que o formato da aula estivesse vinculado ao seu conteúdo, portanto, se estamos 

falando da relação do Maculelê com a tradição indígena, o sonho se torna um meio 

metafórico de criar  um procedimento artístico.  

Lembrei-me que, em 2021, participei de um workshop na MIT+ chamado Sopros 

criativos de cura, com a filósofa indígena Cristine Takuá, que explicou, de acordo com a 

perspectiva de seu povo, que o sonho alimenta a alma, “não sonhar é estar com anemia da 

alma”. Não lembrar-se dos sonhos é um problema espiritual, porque o sonho guia seu dia 

seguinte e, através dele, é que conhecimentos advindos da nossa memória ancestral chegam 

até nós. Pensei nessa relação do sonho com a memória ancestral e na importância de 

compartilharmos uns com os outros nossos sonhos, criando uma experiência coletiva a partir 

do sonhar. Foi assim que a ideia de sonho norteou a dramaturgia desta primeira aula. 

Penso que tanto o maculelê como o funk surgem de uma tradição oral, corporal e 

híbrida. Não são manifestações oriundas de livros e só muito recentemente vem ganhando 

espaço em instituições como museus e universidades, as quais prezam por um acervo material 

de preservação dessas memórias.  

No que diz respeito à oralidade, a autora Leda Maria Martins nos presenteia com a 

ideia de que a palavra é: 
[...] é o sopro, hálito, dicção, acontecimento e performance, índice de sabedoria. [...] 
Torna-se acontecimento não porque se cristalizou nos arquivos da memória, mas, 
principalmente, por ser reeditado na performance do cantador/narrador e na resposta 
coletiva. (Martins, 1997, p.146) 
 

23 



 

​ Conforme a autora, a palavra é pronunciada com o hálito de quem fala, com a saliva e 

a temperatura, com as modulações da boca de quem profere, com a carga emocional e a 

história pessoal do narrador. Dessa forma, reconheci um impasse em meu projeto, pois meu 

corpo não seria capaz de transmitir toda essa carga emocional, histórica e ancestral. Talvez 

fosse interessante trazer um mestre de Maculelê para lhes contar essa história. Foi então que 

surgiu uma solução possível e que me pareceu razoável: transmitir a história do Maculelê 

através do áudio de outra pessoa contando.  

Achei interessante a abordagem do vídeo “Lenda do Maculelê - Culturarte 2020”, que 

se inicia com este argumento: “a história que vou contar não está escrita em nenhum lugar, 

ouvi de alguém, que ouviu de alguém, que ouviu de alguém”. Ele se tornou o material em 

áudio que as crianças ouviram. 

Ainda assim, percebo que há uma força nas palavras que compõem a história de 

Maculelê, na escolha de quais palavras utilizar e os modos de contar essa história. Não 

apenas na narração, mas também nas canções entoadas pelos mestres de Maculelê. Isso se 

reflete também nas palavras que surgem das crianças após ouvirem a história.  
Figura 2: Emoriô - palavras escritas no papel craft. 

 

 

Foto: Acervo pessoal da autora - 2024 

 

24 



 

Quando elas escrevem no papel craft “Emoriô”, ou “mãe oxum”, estas palavras não 

vieram da história narrada, nem de mim orientando o processo. Possivelmente elas já tinham 

essas palavras em seu repertório e as associaram com a história do Maculelê.  

Além das palavras, apareceram algumas similaridades nos desenhos, como as árvores 

com a rede ou o salto mortal do guerreiro, o que me faz refletir sobre esse possível imaginário 

coletivo. Não foi mostrado aos alunos nenhuma imagem, apenas as palavras proferidas pelo 

áudio, sem que houvesse uma preocupação em descrever as paisagens. Desse modo, começo 

a refletir sobre o referencial simbólico e coletivo das crianças, como elas traduzem palavras 

em desenhos e como esses desenhos convergem e divergem entre si.  

A autora Leda Maria Martins também nos conduz a uma reflexão sobre a palavra oral 

na tradição como linguagem, conhecimento e fruição, uma vez que, ao proferir tais 

narrativas, a palavra envolve certa musicalidade, o que nos leva à segunda parte dos estudos 

sobre Maculelê. 

 

1.2 Batucar, Dançar e Brincar 

 

Esta primeira aula objetivou não apenas apresentar a origem afro-indígena da batida 

do funk, como também proporcionar que as crianças experimentassem cantar, dançar e 

batucar, integrando as três modalidades. Portanto, logo seguimos para uma prática, em que 

distribuí grimas de Maculelê - bastões utilizados para a dança que simboliza a luta do grande 

guerreiro - e os alunos puderam experimentar batucar os quatro tempos do Maculelê, em 

duplas. Em seguida, reuni todos numa grande roda e entoei a seguinte canção: 
 

Boa noite pra quem é de boa noite 
Bom dia pra quem é de bom dia 
A benção meu papai a benção 
Maculelê é o rei da valentia 
 

Convidei  dois voluntários para experimentarem o ritmo do Maculelê no atabaque e 

no agogô e mais dois voluntários para irem ao centro da roda dançar com as grimas; os 

demais ficariam em roda cantando a canção, enquanto batiam os quatro tempos das grimas. 

Deste modo, os alunos produziram os próprios sons e experimentaram modos particulares de 

dançar e brincar de Maculelê. Os que estavam na roda cantando e batucando incentivaram, 

através da música, aqueles que estavam no meio dançando e brincando.  

Ver as crianças dançando no meio da roda me fez refletir sobre a teatralidade presente 

no Maculelê, pois elas dançavam representando a luta do grande guerreiro, tal qual na história 

25 



 

ouvida. Os movimentos eram livres, a única regra era que as grimas tinham que soar no 1, 2, 

3 e 4 - sendo a “1” a batida mais forte. Eles giravam, batiam no chão e incorporavam os 

movimentos da capoeira como a ginga e a armada. Tudo isso partiu deles mesmos, não lhes 

ensinei como deveria ser o movimento, apenas a batida rítmica. Assim, foi possível perceber 

que a capoeira já faz parte do referencial das crianças e que as imagens sonhadas na contação 

de história materializaram-se por meio do corpo. Eles representavam a história ouvida na 

medida em que a performavam.  

 

 
Figuras 3, 4 e 5: crianças dançando e batucando. 

 
Foto: Acervo pessoal da autora - 2024 

 

De acordo com o texto Performance e Ancestralidade: o que a cosmologia bakongo 

ensina sobre a infância negra brasileira?, publicado recentemente pela Universidade Federal 

do Rio Grande do Sul, os autores Gladis Kaercher e Gabriel Pereira apresentam a noção de 

que, ao performarem, as crianças negras edificam a relação entre o passado e o presente 

através do corpo e da palavra, gerando uma “harmonia entre o ancestral e o vivo, 

consolidando performances que brincam com as noções de tempo, tornando vivas as 

memórias” (Kaercher e Pereira, 2023, p.13). Quando as crianças negras performam o 

26 



 

Maculelê, elas ecoam de um modo bastante singular, suas corporeidades e identidades 

enquanto sujeitos negros em diáspora. A dança e o batuque são processos práticos e sensíveis, 

essenciais para evidenciar uma possível união entre a criança e o corpo social no qual ela está 

inserida. Apesar da experiência na sala de aula não ser exclusiva das crianças negras, é 

possível identificar os diferentes modos com os quais as crianças se relacionam com o 

Maculelê.  

 Na minha primeira experiência, na Escola 1 - com os 4ºs anos -, todos estavam 

afoitos para participar, tocar os instrumentos, entrar na roda, dançar... Um aluno que 

frequentava aulas de capoeira numa comunidade perto da escola quis assumir as rédeas da 

condução e compartilhar com os colegas o que ele havia aprendido, da forma como havia 

aprendido. Permiti, pois compreendi que, no que diz respeito àquela tradição, talvez ele 

carregasse consigo experiências diferentes da minha e um modo de olhar para a prática que 

pudesse agregar - talvez até mais do que eu - na aproximação de seus colegas com o 

Maculelê.  

Já na minha segunda experiência, na Escola 2, na qual já estava mais apropriada da 

minha pesquisa e da prática docente, precisei insistir para que as crianças fossem ao centro da 

roda, muitas delas se sentiram inibidas. Poucas duplas foram ao centro da roda brincar. 

Contudo, todas estavam o tempo todo presentes, batendo as grimas nos quatro tempos e 

cantando a canção.  

É interessante observar o efeito que uma mesma aula tem sobre diferentes turmas, 

diferentes corpos, diferentes contextos. São diversos os fatores que podem contribuir para a 

participação das crianças na aula, que vão desde questões de interesse e ambiente propício até 

o vínculo que elas têm com o que está sendo ensinado, além da própria condução da 

professora. Ainda assim, ao cantarem e dançarem, as crianças passam a integrar um 

“processo de alçamento da palavra que alia o som ao ritmo do corpo e do gesto, conjuga a 

música e a dança, sinestesicamente produzindo a linguagem do grupo” (Martins, 1997, p.147) 

 O objetivo principal desse encontro primogênito com o funk foi apresentar às 

crianças o Maculelê, ainda que de modo introdutório, para que posteriormente elas pudessem 

perceber a influência musical desse ritmo no funk, bem como a origem afro-indígena desse 

gênero musical.  

Reconhecer as raízes de nossa música é essencial para a preservação e resistência 

dessas culturas. Dessa forma, pode-se ressignificar a experiência com o funk e promover 

outro olhar para essa manifestação cultural. Proporcionar a experimentação dos instrumentos 

e da dança possibilita uma aprendizagem corporal e coletiva, que desenvolve ao mesmo 

27 



 

tempo, a condição motora das crianças e suas habilidades auditivas. Colabora ainda para  a 

ampliação da percepção rítmica - através do batucar - e melódica - através do cantar.  

Esta metodologia procura integrar os conhecimentos intelectuais, corporais e 

musicais, de modo que não apenas contribuam para a abordagem interdisciplinar, mas 

também para a formação de um sujeito íntegro, não segmentário, tal como proposto por bell 

hooks em diálogo com Paulo Freire. Um sujeito capaz de agir e refletir sobre o mundo, 

visando modificá-lo.    

 

28 



 

CAPÍTULO 2. É SOM DE PRETO, DE FAVELADO, MAS QUANDO TOCA 

NINGUÉM FICA PARADO - A AULA BAILE. 

E se transformássemos a sala de aula em um baile funk?  

A sala de aula é iluminada apenas por um pequeno strobo, são espalhadas pelo espaço 

imagens da artista Maranhense Gê Viana10, uma mesa com uma caixa de som tocando a 

música Make It Funky, de James Brown, e atrás uma foto tirada da cenografia da peça 

Quando Quebra Queima da Coletiva Ocupação11, na qual há um tecido escrito: “FUNK 

NÃO É CRIME”. 
Figura 6: Professora DJ - contadora de história. 

 
Foto: Acervo pessoal da autora - 2024 

Ao adentrarem a sala de aula, os alunos encontram esse ambiente e a professora atrás 

da mesa de som com um óculos estilo Juliet12. Ao se depararem com tal situação começam a 

questionar:  

-“O que é que está acontecendo aqui?” 

-“Professora, você é mandrake?13” 

-“O que é isso?” - referindo-se às imagens das obras de Gê Viana.  

13 É um estilo que surgiu nas comunidades periféricas de São Paulo e da baixada santista, caracterizado pelos 
óculos juliet, camisa de time de futebol e tênis esportivo. Porém, o estilo vai além da vestimenta e caracteriza 
um modo de agir, de um sujeito perspicaz e que curte o funk. Disponível 
em:https://capricho.abril.com.br/moda/o-estilo-mandrake-nao-se-resume-a-roupas-e-e-uma-manifestacao
-cultural Acesso em: 07/11/2024. 

12 O óculos Juliet, que originalmente vem de uma coleção de óculos com lentes metalizadas da marca Oakley, se 
tornou famoso por volta dos anos 90. Popularizado principalmente por figuras emblemáticas do futebol e do 
funk, ele acabou se tornando parte da identidade visual da cultura periférica e dos bailes. Disponível em: 
https://gamarevista.uol.com.br/estilo-de-vida/objeto-de-analise/oculos-juliet/ Acesso em: 07/10/2024. 

11 É um grupo de Teatro que se consolidou a partir do encontro de artistas e estudantes que participaram do 
movimento secundarista de ocupação das escolas estaduais, decorrentes da reorganização escolar proposta pelo 
Governo do Estado de São Paulo em 2015 e 2016. A coletiva pesquisa o que é pensar e agir através do corpo e 
da performance como instrumento de combate. E o funk aparece como trilha sonora dessa experiência e de seus 
espetáculos.  Disponível em: https://casadopovo.org.br/coletiva-ocupacao/ Acesso em: 07/10/2024. 

10 As obras da artista Gê Viana propõem uma justaposição entre pinturas históricas do período de escravização e 
elementos da contemporaneidade. A artista ressignifica as pinturas colocando corpos pretos se divertindo em 
primeiro plano. Disponível em: https://galeriasuperficie.com.br/artistas/ge-viana/ Acesso em: 07/11/2024. 

29 

https://capricho.abril.com.br/moda/o-estilo-mandrake-nao-se-resume-a-roupas-e-e-uma-manifestacao-cultural
https://capricho.abril.com.br/moda/o-estilo-mandrake-nao-se-resume-a-roupas-e-e-uma-manifestacao-cultural


 

Permaneço um momento sem responder às questões, fico em silêncio e defiro um 

tempo para que os alunos reconheçam e explorem o espaço.  

ESTÁTUA! 

Pauso a música e dou a primeira instrução a eles: 

- “Vamos jogar um jogo, que é parecido com estátua, só que ele se chama Não Pode 

Ficar Parado.” 

A partir do jogo tradicional “estátua”, elaborei um jogo teatral nomeado “Não Pode 

Ficar Parado". As regras se davam do seguinte modo: o foco do jogo é dançar tal qual o ritmo 

que a música pede e o desafio é não ficar parado enquanto a música estiver tocando. Quando 

a música pausar: ESTÁTUA. Todos ficam paralisados e o jogador que se mover sairá do jogo 

e se sentará. O mesmo acontece se a música estiver tocando e ele ficar parado. O momento da 

estátua, também é o momento de ouvir a história que está sendo contada. 

As músicas escolhidas para o jogo foram organizadas de acordo com o 

desenvolvimento histórico-musical do funk, na seguinte playlist14:  

 

Aponte a câmera do celular para o QR-Code acima. Fique à vontade para ouvir as 

músicas durante a leitura do capítulo e se divirta! Lembre-se: neste capítulo, não pode ficar 

parado! 

E se transformássemos a sala de aula em um baile funk? Esta frase norteou toda a 

elaboração dessa aula. Como propor um outro jeito de ensinar, um outro modus operandi para 

a sala de aula?  
Essa era uma dúvida que eu tinha: como ensinar essa dança, e se eu precisaria 
ensinar de outro jeito. Porque esse seria o jeito branco de dar aula de dança. É o 
jeito da imitação e não o da criação, como quando se abre uma roda no baile, ou 
quando se vai num treino de passinho no Jacaré: Os garotos tão todos treinando 
vários passos ao mesmo tempo, cada um o seu. Não tem o momento de ir uma 
pessoa na frente de todo mundo pra dizer como eles devem fazer. É mais: "Vem 
aqui você, me ensina isso daqui". (Machado, 2020, p.62)  

 

14 A playlist também está disponível no seguinte endereço: 
https://open.spotify.com/playlist/3JFSFWpZUnnNUz9APS7at5?si=ECsuS_udTESjIpWzuN1CWA&pi=tSKDh3
ZuR1WPS acessado em 10/11/2024. 

30 

https://open.spotify.com/playlist/3JFSFWpZUnnNUz9APS7at5?si=ECsuS_udTESjIpWzuN1CWA&pi=tSKDh3ZuR1WPS
https://open.spotify.com/playlist/3JFSFWpZUnnNUz9APS7at5?si=ECsuS_udTESjIpWzuN1CWA&pi=tSKDh3ZuR1WPS


 

A autora Taísa Machado revela essa mesma inquietação sobre o modo de ensinar 

dança. No livro Cabeças da Periferia: TAÍSA MACHADO, O Afrofunk e a Ciência do 

Rebolado, ao ser entrevistada por Marcus Faustini - responsável pela organização do livro, 

Machado narra suas experiências como professora de dança até o desenvolvimento da 

metodologia do “afrofunk” - “é meio performance, é meio pedagogia, é meio festa” (Faustini, 

2020, p.29). Ela descreve o método como uma “fábrica de ações e conteúdos para o 

movimento funk com foco em equidade racial e de gênero” (Machado, 2020, p.29). A artista 

também promove uma reflexão sobre o aprendizado de dança e o formato das aulas de dança 

no Brasil, relatando sua experiência com ensino dessa modalidade nas oficinas, nas aulas 

online e em outros ambientes não formais. 

Machado revela que nunca ninguém lhe ensinou a sambar. Esse conhecimento foi 

algo que aprendeu vivenciando na prática a experiência de frequentar, desde a infância, rodas 

de samba com sua mãe. Esse saber foi adquirido nas ruas, na vida, ela nunca frequentou uma 

aula de samba. Pode-se dizer que é um conhecimento aprendido por meio da ”prática da 

vida”, como afirma bell hooks (2017, p.27). Nesse sentido, a autora começa a questionar os 

modos como aprendemos dança. O funk, assim como o samba, foi algo aprendido ao 

frequentar os bailes e festas, diferente dos cursos de dança que seguem um modelo 

tradicional nórdico (Machado, 2020, p. 61), no qual a professora fica à frente da turma, 

ensinando alguns passos, e no final, ensina aos alunos uma coreografia pré-montada.  

Nesse sentido, acredito que estejamos em comunhão no aspecto forma e conteúdo, em 

que a aula também é um espaço de criação. Machado busca outras epistemologias, não 

apenas no que diz respeito ao conteúdo da aula, mas também em seu  formato. Como ensinar 

funk, de um jeito único e que se relacione com o movimento? 

Contudo, apesar de ler sobre o afrofunk, não tive a oportunidade de conhecê-lo mais 

profundamente ou vivenciá-lo na prática. Só pude me aprofundar na metodologia de 

Machado durante a escrita deste trabalho, num momento posterior às práticas que desenvolvi 

na escola. Antes do contato com a Taísa Machado, já tinha um grande interesse por pesquisar 

diferentes modos de dar aula. Como transpor outros universos para dentro da sala de aula, de 

um modo mais performativo? Como teatralizar esse espaço e transformar a sala de aula em 

algo distinto, mas sem perder de vista o foco pedagógico?  

A Profa. Dra. Josette Féral, docente da École Supérieure de Théâtre da Universidade 

de Québec, é reconhecida por suas pesquisas sobre as noções de “teatralidade” e 

“performatividade”, amplamente discutidas em seminários e conferências ao redor do mundo. 

Ela defende a ideia de que a performatividade e a teatralidade estão pautadas na relação do 

31 



 

espectador com o artista e com a obra. Destaca que a “performatividade” é o elemento que 

confere à performance sua singularidade a cada nova apresentação, enquanto a “teatralidade” 

é o que a torna reconhecível e significativa dentro de um conjunto de referências e códigos 

compartilhados. Esta singularidade a cada nova apresentação está atrelada à noção de 

Schechner sobre performance, que a define enquanto uma “ação”. Ou seja, a performance é 

uma ação no tempo presente, enquanto o teatro é a representação de algo.  

Silvia Fernandes, em seu texto Teatralidade e Performatividade na cena 

contemporânea, faz uma importante reflexão acerca das noções apresentadas por Féral, e por 

outros autores da Performance, como Schechner e Fischer-Lichte. A autora argumenta que a 

“performatividade” vai além da teoria estética tradicional, “resiste às demandas da 

hermenêutica de compreender a obra de arte” (Fernandes, 2011 p.17). Isto é, não se encaixa 

nas tentativas convencionais de interpretar ou compreender uma obra de arte. Fernandes 

sugere que o mais importante é vivenciar as ações por meio da participação no evento 

artístico. A experiência direta da performance gera uma sensação intensa que escapa das 

tentativas de interpretação lógica ou simbólica e não pode ser totalmente resolvida pela 

reflexão intelectual. O evento performático envolve uma interação entre performers e 

espectadores em uma atmosfera comum, gerando uma experiência compartilhada que 

transcende o simbólico e afeta emocionalmente os participantes. Essa interação não é apenas 

intelectual, mas também emocional e física, causando uma afetividade imediata que provoca 

uma reação emocional profunda no espectador, algo que a autora descreve como uma 

"infecção emocional" (Fernandes, 2011, p.17).  

Dessa forma, ao analisar os procedimentos da aula, a partir das definições sobre 

performatividade e teatralidade, quando a aluna entra na sala de aula e associa o óculos juliet 

ao estilo mandrake, essa associação simbólica faz parte do processo de assimilação de uma 

representação. Para a aluna, ao utilizar o óculos eu estaria representando a figura de uma 

pessoa Mandrake. Contudo, quando observamos a frase “O que está acontecendo aqui?” Esse 

estado da estudante em relação à composição dos elementos extra cotidianos e à disposição 

deles pela sala de aula - rompendo assim sua estrutura tradicional - está mais atrelada à 

performatividade, uma vez que não há uma preocupação em que a aluna compreenda tudo 

presente ali naquele espaço e momento. Era esperado que os alunos vivenciassem uma 

experiência a partir do que estava disposto. 

Deparei-me com alguns textos da professora doutora e artista Denise Pereira Rachel, 

em especial sua dissertação de mestrado: Adote o artista não deixe ele virar professor: 

reflexões em torno do híbrido professor performer. (UNESP, 2013). 

32 



 

Na dissertação, a autora apresenta diversas possibilidades de ser  professor: professor 

profeta, professor mediador/provocador, professor pesquisador/reflexivo, professor artista e 

professor performer. Dentre eles, me chamam muito a atenção o professor performer e o 

professor mediador. A ideia de mediar uma experiência e colocar as crianças como 

verdadeiras protagonistas da aula me atrai bastante, pois muito se assemelha às vertentes da 

educação que prezam por uma sistematização coletiva do conhecimento e pela construção do 

pensamento crítico.  

Essas vertentes têm como elemento central a ação prática e reconhecem os sujeitos 

como ativos no processo de escolarização. Os sujeitos não são apenas passíveis da 

transmissão de um conhecimento, são providos de um contexto social, uma experiência 

prévia à escola e os conhecimentos adquiridos no mundo ao seu redor: 
Nas propostas desses grupos, o elemento central é a ação prática. Uma ação prática 
material e social determinante do processo. Alteram-se a forma de agir, de pensar, 
de sentir a própria situação escolar. Valorizam-se a prática dos alunos e os 
problemas postos por essa prática. As propostas de uma pedagogia crítica desses 
grupos deixam de cingir-se à transmissão-assimilação de conteúdos, ainda que 
críticos, e valorizam o próprio processo de fazer como elemento educativo. (Veiga, 
2006, p.84) 

 

Nesse sentido, o professor se torna mediador de uma experiência prática, na qual 

todos os alunos são convocados a refletir sobre um determinado problema. “Não se trata de 

falar sobre, mas de vivências e refletir com” (Martins, 1989, p.175). Os conteúdos são 

abordados como “problemas”, não no sentido pejorativo, mas com a ideia de algo que precisa 

se refletir sobre, e buscar meios e modos de agir a partir de tal reflexão. Não se trata mais de 

um professor que fala sobre um determinado assunto e os estudantes o assimilam, mas de um 

professor que vivencia e reflete COM os alunos sobre determinada experiência.  

Ainda que esses movimentos educacionais abordem a perspectiva do ensino formal,  

quando falamos das aulas de dança propostas por Machado, estamos adentrando o campo do 

ensino em instituições não formais. Ambos prezam por uma metodologia de ensino que se 

preocupa com a reflexão sobre a prática, além da possibilidade de criar conjuntamente com 

os alunos, seja criar uma reflexão ou criar um jeito de dançar.  

"Criar COM e não criar PARA" está em consonância com as ideias de Paulo Freire 

sobre a educação libertadora e dialógica. Freire foi um importante educador que contribuiu 

para a sistematização de metodologias para o ensino não formal e para a alfabetização de 

jovens e adultos. Ele defende a colaboração e o respeito ao conhecimento do outro, que 

aparece principalmente no livro Pedagogia do Oprimido. Freire discute a importância da 

33 



 

educação como um processo de co-criação entre educador e educando, onde o conhecimento 

é construído em conjunto, em vez de ser imposto unilateralmente. 

O autor enfatiza a ideia de que a educação deve ser uma prática de liberdade, 

dialógica, na qual o professor e o aluno aprendem mutuamente. Ele afirma que "ninguém 

educa ninguém, ninguém educa a si mesmo, os homens se educam entre si, mediatizados pelo 

mundo"(Freire,1987,p.44). Essa frase reflete a noção de "criar com", em oposição a uma 

educação "bancária", em que o professor "cria para" o aluno, preenchendo-o com um 

conhecimento passivo. 

 A aula baile foi pensada de acordo com essa lógica da mediação de uma experiência, 

em nenhum momento determinei os movimentos que os alunos deveriam fazer; ao contrário, 

soltei as músicas e apenas pedi que dançassem, cada um à sua maneira, de acordo com o 

ritmo proposto pela música. A aula tinha como intuito que os alunos dispusessem, dentro do 

espaço escolar, um espaço/tempo para se expressar através da dança e do movimento dos 

corpos. Se pensarmos no baile funk como um local onde os corpos são livres para se 

expressar, rebolar, correr, pular, dançar, quais repercussões estariam incutidas em transformar 

a sala de aula em um baile?  

Uma das músicas tocadas na aula foi Rap da Felicidade,de Cidinho e Doca, música 

que se tornou um hino contra a violência policial nas periferias:  
Diversão hoje em dia, não podemos nem pensar 
Pois até lá nos bailes eles vem nos humilhar 
Fica lá na praça que era tudo tão normal 
Agora virou moda a violência no local 
[...] 
Minha cara autoridade, eu já não sei o que fazer 
Com tanta violência eu sinto medo de viver 
Pois moro na favela e sou muito desrespeitado 
A tristeza e a alegria aqui caminham lado a lado. 
(Cidinho & Doca 1995) 
 

Acredito que num contexto de medo e de violência, tal qual descrito por Cidinho e 

Doca, trazer o funk para dentro das escolas é um ato político e um ato de amor. Os 

compositores da canção promovem, através da letra, uma reflexão sobre a realidade em que 

vivem, e reinvindicam o direito de “Ser feliz, andar tranquilamente na favela onde eu nasci”. 

Neste trecho referenciado acima, os compositores deflagram a violência policial que ocorria 

nas periferias do Rio de Janeiro e pedem por respeito à vida, ao baile e ao funk. Infelizmente, 

esse cenário não mudou completamente até hoje.  

Atualmente, um subgênero do funk nomeado funk consciente, vêm se amplificando e 

atingindo diversos públicos. Ele aborda questões sociais, políticas e culturais, como 

34 



 

desigualdade, violência, racismo e empoderamento. Diferente de outros subgêneros, que 

focam em festas e sensualidade, ele visa conscientizar e engajar o público sobre a realidade 

das periferias. Através de suas letras, o funk consciente denuncia realidades marginalizadas e 

se torna uma ferramenta de protesto e resistência. Artistas desse estilo buscam dar voz às 

lutas sociais, promovendo uma reflexão e mudança. Pode-se dizer que Cidinho e Doca foram 

precursores do funk consciente, abrindo caminhos para outros modos de produzir funk.  

Através da análise do trecho citado, pode-se criar uma metáfora, ao imaginar que, da 

mesma forma que a polícia vigia os corpos pretos e periféricos, há uma vigilância sobre o 

corpo das crianças na escola, sobre os modos como eles podem ou não se mover, criando uma 

coreografia do cotidiano. Criar rupturas nesses modos de se mover no espaço escolar é um 

desacato à norma e, portanto, há punição. 

Muitas vezes, no espaço escolar, tenho observado regimes que aprisionam os corpos 

das criança, e que elas reproduzem cotidianamente - comumente atrelados à noção de 

disciplina. Contudo, percebo que as dinâmicas que envolvem mudanças espaciais, a ativação 

do corpo e o movimento corporal geram uma atenção maior à atividade que está sendo 

proposta.  

Portanto, investigar os modos de dançar e se mover como metodologia de 

aprendizagem, para mim, é algo muito caro. No ensino de teatro, mover e agir no espaço 

coletivamente é pressuposto, é basilar. No entanto, observo em algumas outras disciplinas 

que as discussões, por vezes, se dão apenas no discurso, na reflexão mental, enquanto o corpo 

repousa sentado na cadeira. Acredito que seja possível ensinar Ciências, Matemática, 

Português, História, Geografia - entre outras -, de uma forma em que o corpo esteja mais 

ativo. Não me parece que esta seja uma exclusividade das artes. Contudo, é preciso 

reimaginar a estrutura das aulas e criar meios de ensinar que integrem o corpo e a mente. 

Em seu texto Coreopolítica e coreopolícia, André Lepecki (2011) provoca-nos a 

pensar que existe uma estética no âmago da política. O autor apresenta a dança como essa 

expressão artística efêmera, que perturba a formatação normativa dos corpos e altera as 

coreografias do cotidiano, por vezes impostas por algum regime, que prevê a opressão dos 

corpos. Ele diz que ao dançar, “no momento em que se incorpora no mundo das ações 

humanas, teoriza inevitavelmente nesse ato seu contexto social. A dança entendida como 

teoria social da ação e como teoria social em ação” (Lepecki, 2011, p.5). Ou seja, ao dançar, 

você age no mundo - essa ação é estética e é inerentemente política. Nesse sentido, se 

colocarmos o funk como uma dança, uma estética, um modo de agir no mundo, quais 

potencialidades se abrem ao rebolar? Qual contexto social ecoa no atabaque soando os 

35 



 

quatros tempos do Maculelê? Como uma expressão artística, tal qual o funk, é capaz de 

revelar a potência político-cultural de um território? 

 

Inspirada nas ideias de Denise Raquel, refleti sobre outros tipos de professores 

artistas, além dos já propostos por ela. Para a aula baile, objetivei me transformar numa 

figura não apenas de professora mediadora da experiência, mas também uma espécie de “DJ 

contadora de histórias”, participando ativamente da dinâmica do jogo. 

​ Inicialmente, pretendia contar a história do funk como “eu mesma”. O nome “DJ” 

surgiu após o comentário da professora de Educação Física, na primeira aula, que ao observar 

minha figura, associou a uma DJ. O óculos Juliet ganhou status de figurino e a forma de 

contar a história e ir alternando as músicas pode ter criado a ideia de um EU-Personagem, 

uma DJ contadora de histórias. Esta metodologia muito se assemelha com a perspectiva do 

dramatic play, na qual a professora assume a figura de uma personagem.  

Maria Lúcia Pupo, em seu artigo Para Desembaraçar os fios, faz uma reflexão a partir 

das noções desenvolvidas por Peter Slade (1987) e apresenta a noção do professor como 

“aliado amoroso”:  
Ao professor, “aliado amoroso”, “guia bondoso e suave”, cabe uma atuação 
peculiar. Ele suscita a manifestação lúdica, faz perguntas relativas ao jogo, 
conta histórias a serem dramatizadas, atribui papéis, propõe situações fictícias, 
solicita contribuições dos jogadores, chama a atenção para detalhes da 
dramatização, joga junto com o grupo. É sempre ele o fio condutor da experiência; 
sua tutela se manifesta não só pela voz; até mesmo a integridade da sua 
pessoa pode se fazer presente e mesclar-se à ficção gerada. 
(Pupo, 2005, p.222) 

 

​ Dessa forma, a DJ-contadora de histórias mescla o Eu-professora com a personagem 

DJ, e conduz a experiência na medida em que narra a história do funk. Entretanto, questiono 

se esse jogo é de fato dramático pois distancia-se dessa perspectiva na medida em que não é 

uma “livre experimentação” (2005, p.222) completa. Existe uma regra evidente, cujo foco é 

parar nos momentos de estátua e dançar nos momentos musicados. Inclusive, o jogo 

dramático tem outras especificidades que não foram utilizadas - como as aulas elaboradas 

como episódios dramáticos em série, ou o estabelecimento de personagens e funções para 

cada um dos estudantes. Penso que este jogo é um reflexo das experiências vividas durante 

minha graduação, e por consequência, acaba adquirindo elementos do jogo dramático 

(inglês), do jogo teatral e da performance. Ainda que passeie por diversas linguagens, o foco 

é delimitado, ainda assim, há fissuras nas quais os alunos podem expressar-se livremente, 

como é o caso da dança, que não há uma coreografia pré-delimitada.  

36 



 

O jogo se deu da seguinte forma: nos momentos de estátua, enquanto todos estavam 

parados e em silêncio, eu, enquanto professora DJ - contadora de histórias, comecei a 

introduzir a história do funk, a partir de seu desenvolvimento musical e político. Comecei 

pelo surgimento da expressão “Funk”, advinda da plateia que sinalizava aos músicos que 

colocassem mais força nos instrumentos, tocando com mais intensidade. Depois fiz um 

paralelo entre o funk feito nos Estados Unidos e o funk brasileiro. No Brasil, o funk apresenta 

as influências do Maculelê através do atabaque e do berimbau; já nos Estados Unidos, o funk 

possui a influência dos Negro Spirit e da Soul Music americana, associado a movimentos 

políticos que lutam pela igualdade étnico-racial e pelos direitos das pessoas pretas durante o 

período da segregação racial, contra as leis de Jim Crow15. Essa associação política foi uma 

inspiração quando a música veio para o Brasil, pois aqui o funk também esteve atrelado à luta 

pela igualdade racial e à reivindicação dos direitos das pessoas pretas e periféricas. Dessa 

forma, é possível dizer que a composição do funk contém elementos afrodiaspóricos do rap 

norte-americano, e que, apesar da distância geográfica, os dois países se aproximam através 

de uma história de violência e desigualdade racial. 

 Em seguida, trouxe o foco para o funk produzido e criado no Brasil. Mostrei a eles os 

sons dos instrumentos de percussão que compõem a batida do funk, como por exemplo o 

tamborzão e o atabaque. A ancestralidade que compõe o funk existe na sua própria base 

melódica. O tamborzão - instrumento que marca a cadência do ritmo - é muito utilizado em 

religiões de matriz africana, tal como o atabaque. O atabaque, por sua vez, já havia sido 

introduzido às crianças por meio da prática do Maculelê, na primeira aula deste percurso. 

Também possui influências do conga (instrumento) no Candomblé. A hipótese é de que o 

atabaque foi trazido por sudaneses ou bantus escravizados e era utilizado em rituais religiosos 

Yorubás.   

15 Jim Crow não foi uma pessoa, mas um nome associado a um conjunto de leis racistas que impuseram a 
segregação racial nos Estados Unidos, entre o final do século 19 e meados do século 20. O termo "Jim Crow" 
deriva de um personagem estereotípico de um negro, criado por um ator branco chamado Thomas Dartmouth 
"Daddy" Rice, que, em sua performance, imitava um afro-americano de maneira degradante e racista.As Leis de 
Jim Crow estabeleciam a segregação racial em muitos aspectos da vida cotidiana, incluindo escolas, transporte 
público, restaurantes, hospitais e até nos bancos de praças públicas. Restringiam também os direitos eleitorais ao 
tomarem medidas como testes de alfabetização e impostos eleitorais que foram usados para impedir que os 
negros votassem, apesar de o direito ao voto ser garantido pela 15ª Emenda (1869). 
Elas eram uma forma de garantir que os negros fossem tratados de maneira inferior aos brancos, promovendo a 
discriminação em praticamente todos os setores da sociedade e contribuindo para a manutenção da pobreza e a 
exclusão social. Foi somente através dos movimentos de resistência, como o movimento dos direitos civis, 
liderado por figuras como Martin Luther King Jr., nas décadas de 1950 e 1960, com importantes marcos como a 
Lei dos Direitos Civis de 1964 e a Lei do Direito de Voto de 1965, que proibiram a segregação legal e a 
discriminação racial. (Anderson, 2003). 

37 



 

Perpassei brevemente pela história dos bailes cariocas, da produção do primeiro 

álbum de funk brasileiro, pela tradição do passinho, dos bondes e também pela luta das 

periferias contra a violência policial, explicitadas principalmente na música Rap da 

Felicidade, de Cidinho e Doca.  

Expliquei que o funk é muito mais que um gênero musical ou um estilo de dança: é 

um movimento cultural e político, um modo artístico de resistir à violência contra os corpos 

periféricos e contra o racismo. No entanto, alguns grupos já reivindicam que o funk é mais do 

que um movimento cultural, sendo também um estilo de vida e que nenhum estudo seria 

capaz de descrevê-lo de modo tão profundo quanto sua vivência prática. Tal afirmação me 

conduz também a um processo de autocrítica, pois estou estudando o funk com um olhar 

distanciado e acadêmico. Ainda que ele faça parte do meu cotidiano através das músicas, da 

dança e das festas - e agora como pedagogia também -, não pertenço à comunidade que o 

compõe. 

O objetivo da aula foi que os alunos pudessem dançar, brincar e se divertir, 

interagindo com músicas que já conheciam, mas também ampliando seu repertório e 

contextualizando a história por trás do ritmo, que é parte integral de seus cotidianos. 

Apresentar a história do funk  numa aula em que os corpos das crianças ficassem quarenta 

minutos dançando foi, para mim, uma grande descoberta enquanto educadora. Nunca me 

identifiquei com aulas extremamente expositivas ao longo de minha trajetória, por isso 

tentava fugir delas em meus planejamentos. Compreendo que a exposição se faz necessária 

para compreender a prática, mas foi rico perceber que posso expor conteúdos em uma aula 

dançada. Que posso contar histórias enquanto as crianças brincam de estátua. A teoria 

alicerça a prática e vice-versa : a prática também alicerça a teoria.  

Um colega da universidade, que participou da aula contribuindo com o registro das 

atividades, questionou-me sobre o quanto essa história narrada se fixaria na memória das 

crianças, justamente pelo formato da aula ser completamente diferente de uma aula teórica 

tradicional, e de que as crianças durante a aula estavam muito mais preocupadas em dançar e 

saber qual seria a próxima música. Compreendi que a fixação do conteúdo poderia ser 

verificada em outro momento e que associar a exposição teórica com a dança trabalha corpo e 

mente de forma integrada. Isso reforça a percepção do quanto os corpos das crianças, nessa 

faixa etária, anseiam pelo movimento - e isso era o mais relevante neste momento. Poder 

passar quarenta minutos do período escolar dançando me pareceu algo libertador, tanto para 

eles quanto para mim. Ensinar dançando e aprender dançando coloca o ensino-aprendizagem 

e os corpos envolvidos nesse processo em outro estado. Meu colega não estava questionando 

38 



 

o tema funk, mas a capacidade de apreensão das crianças sobre as noções musicais e 

históricas, enquanto o corpo delas estava em movimento.  

​ Por mais que o procedimento exigisse dois focos: dançar e aprender sobre a história 

do funk, acredito que olhar para esta prática, dessa maneira pode reforçar uma perspectiva 

binária que fragmenta o corpo e a mente. Minha hipótese é justamente o oposto: trabalhar as 

duas coisas em consonância pode contribuir para o foco das crianças, trazendo uma 

abordagem mais integral. Acredito também na capacidade cognitiva das crianças de ficar com 

o corpo em estátua e prestar atenção na história, e posteriormente, quando a música retorna, 

voltar a dançar. 

Pode ser que os detalhes da história não tenham se fixado por completo em suas 

memórias, mas poder brincar e dançar dentro da escola, já vai ao encontro dos objetivos 

dessa pesquisa. Tenho compreendido cada vez mais que não aprendemos apenas com nossa 

mente, é possível aprender a partir do corpo também, elaborando seu próprio esquema 

corporal a partir de determinada experiência. Por fim, as resultantes dessa experiência da aula 

baile geraram situações e reflexões que transcenderam minha expectativa.  

Vi várias crianças descritas pelas professoras como tímidas, pouco participativas ou  

constantemente dispersas, dançando e rebolando, concentradas na ação. Teve rodinha dos 

meninos rebolando no fundão - quem disse que rebolar é só coisa de menina? -, teve criança 

fazendo espacate, dançando passos de hip hop, teve criança brincando de capoeira, correndo 

por todos os cantos da sala, rolando no chão, teve “trenzinho”, rodinha das meninas cantando 

aos berros “Fala de mim, pensa em mim 24 horas por dia”16.  
Figura 7: crianças dançando funk na escola. 

 
Foto: Acervo pessoal da autora - 2024 

 

 

16 Música “24 horas por dia” da cantora Ludmilla.  

39 



 

 

 
 

Figuras 8 e 9: pézinhos dançantes. 

 
Foto: Acervo pessoal da autora - 2024 

Ao final da aula, pedi aos alunos que observassem as obras de Gê Vianna, expostas 

sem o título que a artista lhes deu e que propusessem coletivamente um título para cada uma 

delas.  
Figuras 10 e 11: meninos de ouro. 

 
Foto: Acervo pessoal da autora - 2024 

 

Surgiram alguns títulos como “Negros de Ouro”, “Mundo Negro”, “Valsa da 

Negritude”, “Pretos na Relíquia”, “Rolê Cultural Dançante”, “Gêmeas Okerê”,  “Kenner 

Carioca”, “Ph Ch Off Gold”, “Diáspora Musical”. Este último causou-me um espanto, pois 

de início inferi - erroneamente - que as crianças não poderiam saber o que era a palavra 

“Diáspora”. Possivelmente porque eu só pude compreender seu significado após adentrar a 

40 



 

universidade. Entretanto, ao questioná-las, disseram que aprenderam na aula de história e que 

significava o deslocamento dos africanos escravizados ao Brasil. 
 

Figuras 12, 13, 14 e 15:  Outros títulos que as crianças deram para as obras da Gê Vianna. 

 

Foto: Acervo pessoal da autora - 2024 

 

 Quase no final da aula, um grupo de três meninos veio se apresentar: “Nós somos o 

Bonde do Itaquera, professora, aqui é  ZL.”​  

Após o término do encontro, retornamos à sala de aula da professora regular e um 

desses três meninos me chamou num canto para dizer: “Muito obrigada por essa  aula, ‘Pro 

Giu’, a gente tava precisando.” 

A priori, fiquei muito contente com o agradecimento, mas depois refleti sobre o que 

ele quis dizer com “a gente tava precisando”. Do que essas crianças estavam precisando? 

Seria um aval para ouvir funk no espaço escolar? Seria uma professora validando a 

descriminalização do funk? Seria essa reflexão histórica sobre o movimento? Seria só um 

espaço para dançar, brincar e se divertir? Um espaço para rebolar? Ainda não tenho clareza 

41 



 

sobre o que ele disse e nenhuma resposta concreta, mas é uma boa indagação que levarei para 

meus próximos anos como professora: O que as crianças precisam dentro do espaço escolar?  

Outro momento marcante dessa experiência foi o fato de o som alto da música ter 

ecoado pelos corredores da escola, chegando aos ouvidos da aluna L., do 2º ano do Ensino 

Fundamental, com quem não tenho contato direto. A menina invadiu a sala e começou a 

dançar junto com as outras crianças. Duas estagiárias que a acompanhavam vieram correndo 

buscá-la, mas ao se depararem com L. dançando e brincando com as outras crianças, 

deixaram-na acompanhar a aula até o final do período. Elas relataram que se tratava de uma 

criança diagnosticada com Transtorno do Espectro Autista (TEA) - com um grau elevado, 

cuja criança é quase não verbal e que, portanto, exige o acompanhamento de um auxiliar de 

educação inclusiva. Apesar de não ser o foco deste trabalho, fiquei encantada com a presença 

da jovem naquele momento e da reverberação dessa música no seu processo de conhecimento 

do mundo. As auxiliares relataram que a L. adorava música e que não conseguiu conter seus 

impulsos ao ouvi-la, precisou buscar  de onde estava vindo o som.  

Mais uma vez o potencial do funk emerge na experiência sensível de uma criança e 

produz um abalo na estrutura escolar. Admirei-me com a postura das auxiliares em permitir 

que a aluna ficasse esse tempo todo conosco na atividade. Supus que haveria uma tentativa de 

convencê-la a retornar para sua própria turma, mas percebi que as outras crianças também 

ficaram animadas com a presença da L. na aula, acolhendo-a da melhor maneira possível. 

É importante salientar que esta não foi a primeira nem a última vez que incluí o funk 

em minhas práticas pedagógicas. Após as aulas do 5º ano, fui convidada pela professora de 

Educação Física a ministrar essa mesma aula para o 9º ano, com o intuito de refletir sobre a 

faixa etária mais adequada para essa atividade. Foi uma ótima oportunidade para 

compreender a recepção deles em relação à história, às músicas e verificar a disponibilidade 

desses adolescentes para se colocarem enquanto jogadores dançantes. Quais seriam as 

semelhanças e as diferenças dessa interrupção da rotina escolar para se dançar funk aos 10 e 

aos 14 anos?  

Ao realizar tal encontro, percebi que os estudantes do 9º ano estavam bastante 

engajados na prática, muito semelhante ao modo como os alunos do 5º também estavam. 

Poderia dizer que os adolescentes voltaram a ser crianças, ao se permitirem dançar, pular e 

brincar uns com os outros. Acredito também que pela maturidade adquirida através da idade, 

os alunos do 9º ano se organizavam mais rápido, o que fez com que a aula fluísse num ritmo 

mais acelerado, sem tantas interrupções para retomar o foco ou pausas para o banheiro - fatos 

que ocorreram com as turmas do 5º ano. Esse fator possibilitou que ao final das atividades, 

42 



 

pudéssemos fazer uma roda de conversa. Questionei-os sobre o que tinha ficado desse 

encontro, quais reflexões estavam passando por seus corpos. Foi muito rápida a assimilação 

sobre as noções do racismo e colonialismo cultural, da marginalização do funk e do processo 

de descriminalização do movimento. Também ocorreu uma discussão sobre o gênero musical 

ser machista ou não. Uma das estudantes propôs a seguinte hipótese: “Tem funks que são 

machistas e não podemos ignorar isso, mas a sociedade se vale desse discurso para mascarar 

o ódio ao movimento, um argumento repleto de racismo. Temos que achar um equilíbrio e 

não generalizar”.  

No capítulo 4, discutirei mais sobre a questão do machismo presente no funk.  

Outra importante experiência com a aula baile se deu no contexto do Programa de 

Residência Pedagógica. Ofereci uma aula similar às turmas do 4º ano do Ensino Fundamental 

I. Relatarei brevemente o que aconteceu nessa outra ocasião, não com o objetivo de comparar 

as experiências, mas para refletir sobre as potencialidades que podem emergir dessa aula em 

diferentes contextos. 

 

 

     2.1 O Funk, a cidade e a escola 
Entendo que a artista na qual ela se transforma, penso que ela 
adquire conhecimentos oriundos de uma oralidade, de uma 
corporalidade, assim como de uma musicalidade e de uma 
ancestralidade negras, e reproduz esses conhecimentos criando. Esse 
legado a gente tem tanto por motivos históricos quanto científicos. 
São valores afrocivilizatórios que a gente carrega. Penso em como, 
ao se movimentar, é rica a aquisição, o ambiente, os territórios. São 
aspectos que, dentro da configuração social que a gente vive, não são 
entendidos como conhecimentos de valor.  
Sinaria Rúbia 

 

Desde quando esta aula sobre funk foi elaborada e ministrada pela primeira vez, até as 

experiências na segunda escola, com os 5ºs e 9ºs anos, sua estrutura sofreu pequenas 

alterações. Desde o aprofundamento da história contada - diretamente proporcional ao 

aprofundamento da pesquisa - até o modo de contá-la e a escolha das músicas.  

Contudo, a experiência primogênita, que se deu no programa de Residência 

Pedagógica, possui algumas especificidades que eu acredito estarem atreladas a dois fatores: 

tempo de aula e território.  

As aulas de arte na Escola 1 eram “dobradinhas”, ou seja, as duas aulas de arte da 

semana aconteciam uma seguida da outra, no mesmo dia, o que gerava uma hora e meia de 

aula. Isso disponibilizou um tempo maior para o desenvolvimento do trabalho, e possibilitou 

43 



 

que houvesse tempo para uma roda de conversa final, na qual pudemos dialogar sobre a 

experiência vivenciada. Nesta roda, os alunos tiveram espaço para trazer suas contribuições 

sobre a temática, bastante atrelada à noção de território. Mas afinal, qual é o território do 

funk?  

É indubitável que sua origem foi nos becos e vielas das periferias cariocas e 

paulistanas, mas com a força que o movimento foi atingindo e com o desenvolvimento 

desenfreado das mídias, sua propagação tomou proporções muito maiores do que 

imaginávamos.  

Hoje o funk é internacionalmente reconhecido, ganhando espaço nas festas em outros 

países, na cena musical internacional, em premiações de música, e inclusive foi o ritmo que 

embalou o tema da ginasta Rebeca Andrade nas Olimpíadas. O ritmo do funk já é associado à 

cultura brasileira, por outras nações.  

Contudo, ao retomarmos a questão territorial, a notoriedade do funk na atualidade lhe 

atribui a representação de toda uma nação. Quando falamos que o funk representa o Brasil, 

isso pode significar que ele abrange todo o território nacional. Contudo, é preciso localizar e 

reconhecer a origem do funk como um movimento preto e periférico.  

Thiago de Souza afirma em seu livro que “não existe música que não seja feita por 

alguém com classe, raça e gênero” (2023, p.61). O autor contextualiza o funk como 

movimento advindo das favelas, e que estas, por sua vez, são fragmentos do período 

pós-escravidão, fruto da cultura afrodiáspórica. Isto é, o “Funk é entendido como uma Música 

Preta ou empretecida”17 

Além disso, o autor também destaca a frase proferida pelo musicólogo Evandro 

Rodrigues Higa: “O tempo legitima as práticas culturais”. É possível observar que já houve 

alguns avanços com relação à descriminalização do funk, mas os ataques a essa manifestação 

cultural ainda são bastante recentes. Em 2017, houve uma proposta de criminalização do funk 

que chegou ao Senado Federal, apoiada por mais de 20 mil pessoas. 

Danilo Cymrot, doutor em criminologia pela USP, lançou em 2022 o livro Funk na 

batida: baile, rua e parlamento. Nele, o autor afirma que retratar o funk como algo 

“vagabundo” ou criminoso não é arbitrário. Ele nos traz uma perspectiva histórica na qual 

outras manifestações populares, como a capoeira e o samba, também foram perseguidas, 

associando esta perseguição à sua origem negra, pobre e periférica. O autor relata como os 

sambistas eram associados à vadiagem e, por essa razão, presos.  

17 Souza, op.cit., p.61 

44 



 

Se é possível que o funk esteja gradualmente se tornando mais aceito por nossa 

sociedade e ganhando representatividade internacional, até pouquíssimo tempo atrás, foram 

abertos inquéritos contra o funk, houve batidas policiais nos bailes, prisão de DJ e MC, entre 

outros casos de repressão contra o funk:  
Só no ano de 2019, em São Paulo, foram realizadas 7.500 batidas policiais em 
bailes Funk, fora a prisão do DJ Rennan da Pena no Rio de Janeiro no mesmo ano e, 
pouco depois a morte de 9 jovens pisoteados, em 1º de dezembro de 2020, no baile 
da DZ7, após uma ação policial em Paraisópolis, São Paulo. (Souza, 2023, P.36-37) 
 

Esse último caso da ação policial em Paraisópolis, descrito por Souza, foi tema do 

espetáculo 9 ou 80, da Clarin Cia. de Dança, que conheci a partir da recomendação do 

professor e crítico de dança Henrique Rochelle. A partir da recomendação do professor, entrei 

em contato com o grupo e acompanhei algumas apresentações do espetáculo, além de manter 

diálogo constante com a bailarina Lilian Martins, durante a escrita deste trabalho. Utilizei 

trechos deste espetáculo nas aulas, eles serviram de inspiração para trabalhar sobre a ciência 

do rebolado e o funk adentrando o teatro. No espetáculo, o grupo traça um paralelo entre as 

capitais do funk - São Paulo e Rio de Janeiro -, aborda as 9 mortes decorrentes da invasão 

policial no baile em Paraisópolis, SP, e o caso dos 80 tiros no carro de uma família em 

Guadalupe, RJ - que resultou na morte de um homem. O modo como o grupo desenvolve 

essas duas narrativas paralelamente, através da dança, me faz refletir sobre como a arte é 

poderosa e como transforma a violência em poesia - não uma poesia romantizada que suaviza 

os fatos, mas preenchida de resiliência e resistência.  

Isto se assemelha com o que a autora Taísa Machado afirma sobre o artista que se 

desenvolve na guerra, ainda que em sentido simbólico. Ela adverte que não é positivo o que 

acontece em certos territórios, mas que sua pesquisa é justamente sobre as linguagens que 

nascem nesses ambientes de vulnerabilidade:  
Tem um médico, o Ruy Marra, e eu estudo muito a partir da pesquisa dele. Ele 

pesquisa como trabalhar no corpo a qualidade dos movimentos para pessoas que 

vivem em ambientes de vulnerabilidade. É um jeito que ele criou pra falar de como 

o esporte ajuda pessoas que moram na favela, de como trabalhar o corpo para que 

crie essa tecnologia do cálculo do hormônio, pra fazer uma manutenção o mais 

prática possível e evitar, por exemplo, a depressão que atinge muitas pessoas nesses 

lugares. (Machado, 2020, p.83) 

 

​ Nesse sentido, acredito que o território da Escola 1 e da Escola 2, em muito se 

divergem - apesar da proximidade geográfica. Se pensarmos no conceito de território 

enquanto um espaço delimitado por fronteiras, a partir de uma relação de propriedade, 

45 



 

podemos expandi-lo para algo que vai além da dimensão física e inclui as dinâmicas de 

poder, controle, pertencimento e organização social sobre determinado espaço.  

Sob essa ótica, ao analisar o contexto das duas escolas em que atuei, a primeira recebe 

muitos alunos da comunidade São Remo - favela da Zona Oeste de São Paulo -, e do bairro 

do Rio Pequeno. Isto é, a escola recebe, em sua maioria - mas não apenas -, crianças advindas 

de classes sociais mais baixas e em maior situação de vulnerabilidade. Ademais, o número de 

crianças pretas e pardas é visivelmente maior do que o número de crianças brancas.  

É importante salientar que na periferia existem divergências nos recursos materiais 

das famílias, “o que quero dizer é que na favela não é tudo igual: em todo lugar, em toda a 

sociedade capitalista vai haver desigualdade na renda das pessoas” (Souza, 2023, p.78). 

Já a Escola 2 possui turmas mais heterogêneas no que diz respeito à classe social e 

também racial. Devido ao vínculo com a universidade, ambos os corpos, discente e docente, 

são majoritariamente formados por pessoas da comunidade universitária. Mas há também 

uma preocupação com a pluralidade e a heterogeneidade das classes, que se explicita no 

Plano Político Pedagógico da escola: 
A Escola levará em conta a heterogeneidade sociocultural e econômica bem como 

todo tipo de diferenças individuais presentes entre seus alunos, promovendo a 

apropriação do saber respeitando tais heterogeneidades e diferenças (PPP 2016, 

p.25).  

 

Assim, as turmas são constituídas de modo que: vinte vagas são destinadas a 

filhos(as) de funcionários(as) da Faculdade X, vinte vagas para filhos de funcionários da 

Universidade Y e vinte vagas para a comunidade em geral, que acontecem por meio de uma 

lista de espera e sorteio das vagas.  

Acredito que o contexto influencia a prática da aula baile e as discussões que dela 

emergem, pois as crianças que estão imersas na cultura periférica vivenciam em seus 

cotidianos a história sendo contada. É a história de seus territórios. Pude aprender muito 

sobre o território do Rio Pequeno a partir da escuta e da contribuição que as crianças 

trouxeram para  a sala de aula.  

Quando a aula baile aconteceu na Escola 1, após o jogo “Não pode ficar parado”, nos 

sentamos para uma roda de conversa e conversamos sobre como a arte e a política estão 

intrinsecamente conectadas. Muitos estudantes trouxeram depoimentos sobre casos de 

racismo vivenciados na escola e também no bairro. Um estudante relatou que o tio havia sido 

46 



 

abordado na rua por um policial, apenas por segurar uma nota de cem reais na mão e um 

maço de cigarros: “E é só porque o tio é mais pretinho!”. 

Durante a conversa, surgiu também o tema da intolerância religiosa. A aluna “E.” 

relatou ter medo de uma vizinha por conta de sua crença religiosa e do que seus familiares 

comentavam sobre a macumba, que ela praticava. Neste momento, um de meus colegas 

residentes interviu e explicou que essa prática fazia parte de uma religião, uma crença, e que, 

do mesmo modo que na igreja católica os fiéis acendem velas e fazem oração, as religiões 

afro-brasileiras também possuem suas próprias práticas ritualísticas.  

Também expliquei à turma que algumas máximas que circulam sobre a macumba ser 

algo ruim reiteram pensamentos preconceituosos, que contribuem para a manutenção do 

racismo religioso e da inferiorização das religiões afro-brasileiras, como a Umbanda e o 

Candomblé. Nesse momento, outra aluna levantou a mão - vou chamá-la de “A.”. Sempre 

isolada de seus colegas, ela relatava um sentimento permanente de exclusão durante as aulas. 

Neste dia, ela disse:  
A:“Professora, eu queria falar uma coisa, mas tô com vergonha, acho que não vou mais falar”.  

Como a incentivei, explicando que todos na sala deveríamos escutar e respeitar sua 

fala, esta aluna comentou: 
A:“É que eu sou da Umbanda, mas eu nunca falo pra ninguém, porque eles ficam me xingando por 

causa disso”.  

Perguntei a ela como se sentia quando as pessoas agiam assim e ela respondeu:  
A.:“Eu fico muito triste, mas vocês não precisam ter medo, Oxalá é igual Jesus”. 

 Após essa fala, a estudante “E” tornou a levantar a mão e disse que agora estaria 

disposta a respeitar os praticantes da macumba:  
E: “Agora que a “A” falou, eu não vou mais ter medo e vou respeitar, prof! Só não garanto que a 

minha família vai também”18.  

​ Como a conversa continuou a se desenrolar, os alunos começaram a perguntar porque 

uns tinham a cor da pele mais “morena” do que outros. Também  questionaram questões 

referentes à cor e à etnia, e o porquê das cores serem diferentes. Chegou ao ponto de 

iniciarmos uma discussão sobre o projeto de branqueamento da sociedade brasileira através 

da miscigenação. Como alguns relataram que eram filhos de casais interraciais - mãe branca, 

pai negro ou o contrário -, começaram a descrever a origem de suas famílias, dos avós que 

vieram do nordeste, do norte e do sul do país. Foi muito bonita a experiência de escutar os 

relatos de ancestralidade de suas famílias e como elas chegaram ao Rio Pequeno.  

18Trechos retirados das anotações do Caderno de Campo elaborado durante o programa de Residência 
Pedagógica, em novembro de 2023. 

47 



 

​ Embora esse diálogo tenha proporcionado belos relatos e discussões bastante 

aprofundadas com as crianças, de modo algum gostaria de transmitir uma perspectiva 

salvacionista, mas acredito no potencial transformador da arte e numa educação libertária e 

crítica. Acredito que o dialogismo19 proposto por Paulo Freire é um ótimo modo de construir 

um conhecimento coletivamente. Nesse sentido, acredito que promover a roda de conversa no 

final da aula, abriu um espaço para que outros afetos e ideias circulassem. Os próprios 

estudantes foram assimilando as dinâmicas e as discussões dos encontros e, a partir disso, 

construindo suas próprias opiniões acerca do que fora discutido. Eles mesmos também foram 

desconstruindo as perspectivas preconceituosas uns dos outros, na medida em que 

dialogavam. Nós, educadores, somos apenas mediadores dessa experiência. Fico contente que 

a estudante tenha se sentido confortável para assumir sua crença perante a turma e notei uma 

melhora em suas relações interpessoais após o ocorrido.  

​ Apesar das divergências entre as duas experiências com a aula baile e dos contextos 

diversos, acredito que a cultura do funk esteja presente no universo infantil de ambas as 

escolas, assim como as questões de gênero e raça emergem, mesmo as escolas apresentando 

contextos tão distintos. Ainda que a possibilidade de diálogo após a experiência da aula baile 

não tenha ocorrido na Escola 2, outros aprendizados foram adquiridos, especialmente nos 

conhecimentos apreendidos pelo corpo. 

Quando falamos em território do funk, é preciso salientar que cada favela tem seu 

próprio modo de produzir funk. O que se diz nas letras, a melodia, a frequência das batidas, 

tudo isso é influenciado pelo território. O funk que se escuta nos bailes da Zona Leste, por 

exemplo, é bem diferente do da Zona Norte e da Zona Oeste. Nesse sentido, as crianças da 

Escola 1 convivem num território de baile - o “Baile da Remo” acontece quase todos os finais 

de semana. Lá, os alunos relatam que o funk e o pagode são os ritmos mais escutados pela 

comunidade e sempre tocam nas festas. Algumas crianças revelaram que seus pais, tios e 

amigos mais velhos frequentam os bailes, inclusive alguns deles vão junto com seus 

familiares. Muitos deles vivenciam o funk e a cultura dos bailes na prática, e isso implica 

diretamente no conhecimento que as crianças têm sobre essa manifestação cultural.  

19Conceito elaborado por Freire em Pedagogia do Oprimido, e desenvolvido ao longo do capítulo 3. O autor 
explora como o diálogo é um elemento central para o processo de conscientização, essencial para superar a 
opressão e possibilitar uma educação crítica e libertadora. Ele argumenta que o diálogo verdadeiro promove o 
respeito e a escuta, sendo o oposto de uma educação bancária, que impõe conhecimento de forma unilateral. 
Freire enfatiza que a prática do diálogo exige amor, humildade e fé nos seres humanos, e só ocorre num 
ambiente onde educadores e educandos se reconhecem como sujeitos ativos no processo de aprendizagem. 
(Freire, 2005). 
 

48 



 

Quando eu digo alguns é porque não considero apropriado generalizar a participação 

no funk como uma experiência comum a todas as crianças da escola. Inclusive, quando 

ministrei  as aulas sobre funk, algumas crianças não quiseram participar, pois não gostavam 

do gênero musical. Outras porque não achavam um conteúdo apropriado para a escola e seus 

pais repudiavam o funk dentro de casa, ou porque o pastor da igreja dizia que o funk era 

pecado, e por isso, não concordavam com o acontecimento da aula baile, passando todo o 

tempo de dança sentados. Apesar das discordâncias, era interessante observar o espaço da 

sala de aula, pois mesmo as crianças que estavam apenas observando, aprendiam com aquelas 

que dançavam. 

  

      2.2 Funk é coisa de criança?  
Quando o sorriso não é de graça quando é pra você 
Junto na dança, a esperança e o cotidiano 
Com um montão de engravatado o samba atravessando 
Só acredito nas criança', que são o futuro 
Procuro me manter saudável onde ninguém 'tá puro, eh 
Minha ideologia é o nascer de cada dia (tem que acreditar) 
E minha religião é a luz na escuridão 
 
Gilberto Gil e MC Hariel 

Nas aulas de Ciências da Escola 2, a professora propôs que trabalhássemos 

conjuntamente sobre o tema: a passagem da infância para a adolescência. Ela ficaria 

responsável pelas mudanças que ocorrem no corpo humano, por meio  da perspectiva 

científica e anatômica. Em contrapartida, fiquei responsável por abordar alguns aspectos de 

gênero e sexualidade no que tange à socialização e à relação interpessoal, elaborando com as 

crianças noções sobre objetificação e consentimento - as quais serão melhor desenvolvidas 

nos próximos capítulos. Estes breves verbetes a seguir são essenciais para refletir sobre esse 

momento de transição:  
INFÂNCIA - BRINCAR E BAGUNÇAR: Durante a infância, grandes mudanças 
ocorrem dentro da sua cabeça. O cérebro absorve tudo que você vivencia. Ele ainda 
não sabe o que você quer fazer - dançar, jogar handebol, cantar - então 
simplesmente começa a armazenar todas as informações caso você precise delas 
mais tarde. [...] Uma criança é curiosa e pega tudo que há no chão, sem distinguir o 
ouro do cascalho, coisas importantes de coisas sem  importância.  
 
ADOLESCÊNCIA - ARRUMAR E JOGAR FORA: Na adolescência o processo se 
inverte. O seu cérebro já está abarrotado de informações e talvez você não precise 
de todas. É hora de uma boa faxina. À medida que você descobre quem é e o que 
gosta de fazer, o cérebro começa a se livrar de pontes desnecessárias e do uso 
dispensável de células cerebrais. Pela primeira vez desde que nascemos, nosso 
córtex cerebral encolhe! O cérebro basicamente se especializa em ser VOCÊ. Em 

49 



 

meio a toda essa bagunça, do que preciso mesmo? O que é importante para mim? 
(BROCHMANN & DAHL, 2021, p.167) 

Trazer as noções de infância e adolescência paralelamente à discussão do funk é 

imprescindível para os conceitos que discutirei adiante. De acordo com as autoras Nina 

Brochmann e Ellen Støkken Dahl, no livro TUDO MUDA: Um guia alegre e sincero sobre a 

puberdade, o que muda no cérebro é a capacidade de discernir e fazer escolhas. As autoras 

são médicas graduadas pela Universidade de Oslo na Noruega e trabalham como educadoras 

sexuais para jovens, na tentativa de desfazer mitos acerca da saúde sexual feminina. É 

importante ressaltar que, embora as autoras abordem questões de gênero em seu livro, 

incluindo questões de corpo e identidade, cisgeneridade, transgeneridade e não binariedade, 

este trabalho não pretende abarcar tais questões de maneira tão aprofundada. Ainda que 

compreenda que são pautas legítimas e relevantes para serem trabalhadas durante a transição 

da infância para a adolescência, elas foram incluídas nas discussões em aula na tentativa de 

proporcionar um ensino mais equitativo e responsável, mas não foram o foco das discussões 

sobre gênero que serão apresentadas.  

Vamos retomar a questão do discernimento e da capacidade de fazer escolhas. A 

maior preocupação que observo nas pessoas adultas com relação ao funk na infância é a 

questão da sexualização precoce das crianças, apontando o gênero como um dos responsáveis 

por este fenômeno.  

 De acordo com dados recolhidos por meio de um questionário diagnóstico, aplicado 

previamente às aulas sobre funk, na Escola 2, as crianças relataram já possuir um contato 

com este gênero musical: 

  
Fonte: elaborado pela autora (2024) 

 

50 



 

​ Participaram dessa pesquisa 54 crianças. O funk aparece em segundo lugar como o 

gênero musical favorito das crianças, ficando somente atrás do rock. Isto é, 10 dos 54 alunos 

responderam que o funk é o seu gênero musical favorito20.  

​ Na tentativa de compreender a origem da relação das crianças com o funk, perguntei 

também sobre o gosto musical dos pais e dos meios através dos quais eles ouviam música:  

No caso dos pais, o funk divide o 4º lugar  com a MPB de gênero mais escutado, com 

a porcentagem equivalente a 9,3% das crianças. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2024) 

 
  No que diz respeito aos meios de comunicação, a maioria das crianças ouve música 

por aplicativos como Youtube, Spotify e Tik Tok, deixando claro que, aos 10 anos, elas já 

possuem acesso a essas redes.  

Também perguntei sobre o bairro, se havia algum artista residente, ou se os vizinhos 

escutavam música alta - se sim, qual? Boa parte relatou sobre os vizinhos, sendo o funk e a 

música gospel os gêneros predominantes.  

Ao perguntar sobre os artistas que eles conheciam no funk, apareceram nomes como: 

MC IG, MC Hariel, MC Paiva, DJ FKU E SKORDE, Ana Castela , Melody, MC Lipi, DJ 

Arana, MC DANIEL, Ludmilla, Anitta, DJ GBR, MC Kevin, MC Luuky e MC Pipokinha. 

Quando perguntado se conheciam alguma música de funk, as crianças responderam 

desde “Funk do Patinho” até “Let’s go 4”. Isto revela que as crianças já tinham um contato 

prévio com o funk, ou seja, que ele faz parte de seu repertório cultural. 

Nesse sentido, ao trabalhar com o funk na escola, não apresentei às crianças um novo 

conteúdo, mas trabalhei a partir de algo já presente em suas vidas, proporcionando uma 

20Como foi dada a possibilidade das crianças darem outras respostas, além das oferecidas, as cores que estão 
com porcentagem menor no gráfico se referem à resposta específica de uma criança. 

51 



 

perspectiva histórica sobre o movimento, perscrutando sua origem e refletindo sobre sua 

relevância política, bem como sobre as questões de gênero e raça que emergem do funk.  

De acordo com Thiago de Souza,  
[...] no mundo do funk a infância talvez nem exista - no sentido da construção social 
da identidade infantil, como é pensada pelas classes endinheiradas. Explico melhor: 
se um pedófilo quer ver uma criança, o funk oferece pequenos adultos. A infância 
“ideal” depende da realidade material, de quanto dinheiro se tem no bolso, depende 
do que se come, do que se veste, enfim… Uma criança que precisa vender bala nas 
ruas tem infância? (Souza, 2023, p.94) 

 

Vamos trabalhar com essa noção de “pequenos adultos” apresentada pelo autor. Essa 

noção refere-se às crianças MCs que trabalham com o funk. O autor analisa a exposição 

dessas crianças à mídia, focando especificamente naquelas envolvidas no Mercado Artístico 

do funk. Sua reflexão sobre as desigualdades de tratamento entre as crianças do funk e outras 

figuras artísticas - de outros gêneros musicais - que também foram expostas à mídia desde a 

infância, é pertinente. Enquanto as crianças MCs enfrentam uma condenação e 

estigmatização, os ídolos jovens de outros gêneros musicais não sofrem o mesmo tipo de 

crítica - ele atribui esse criticismo ao racismo cultural. Esse fenômeno revela uma dialética na 

vivência desses jovens artistas, em que a sexualidade é um tema delicado e pouco trabalhado 

com as crianças, no entanto, também é um poderoso atrativo comercial. Assim, de acordo 

com o autor, as crianças que produzem funk, frequentemente abordando temas relacionados 

ao sexo, de certa forma, estão tentando alcançar ascensão social num mercado artístico que as 

marginaliza. Entretanto, essa questão é bastante complexa. Não se pode afirmar de maneira 

simplista que a produção musical dessas crianças seja um reflexo apenas de uma busca por 

ascensão social. 

No que diz respeito à pedofilia, o autor diz que o funk “adultiza” as crianças e que, 

por esta razão, o pedófilo se desinteressaria por ela -  conforme o autor, pedofilia “é a atração 

sexual pela infância”(2023, p. 93.). Contudo, proponho outro olhar para esta questão. 

Compreendo que o movimento do autor está em defesa contra os ataques ao funk e as 

máximas colocadas de modo chulo na internet de que “o funk é pedófilo” ou que “o funk faz 

apologia à pedofilia”. De fato, esses argumentos não são adequados e são possivelmente 

infundados. No entanto, discordo do autor que a criança é adultizada pelo funk e isto não a 

priva de ser vítima de um pedófilo. Vale ressaltar que olhar a criança como adulto ou 

sexualizá-la será sempre uma ação ou um gesto do adulto, e nunca da própria criança. 

Há uma distinção entre adultizar e sexualizar, e as crianças no funk podem passar por 

ambos os processos. Ainda que o sexo seja um tema pertinente à vida adulta apenas, quando a 

52 



 

criança performa ações associadas à vida adulta, ela pode remeter a um adulto. Similar ao ato 

de representar, a criança representa um adulto, assim como representa um cachorro, uma fada 

ou um pirata nas brincadeiras de faz de conta. As crianças desde sempre representam adultos. 

Contudo, a criança não deixa de ser criança. O ato de representar não desconfigura o ser, pois 

é um estado temporário.  

Quando vamos ao teatro, por exemplo, sabemos que aquilo é uma representação e não 

a realidade de fato. Acredito que um ser humano adulto consegue distinguir a realidade da 

representação. Se o espectador sexualiza uma criança, independente do meio em que ela 

esteja inserida, seja na música, na dança, no teatro, no funk, na novela, ainda assim, é uma 

atitude desrespeitosa. Desejar uma criança sexualmente faz parte da sexualização, tal como 

colocar na criança elementos sexuais, sejam adereços materiais ou modos de se comportar.  

Ademais, o autor não abrange em sua reflexão as crianças que consomem funk. 

Muitas delas não ouvem apenas músicas feitas por seus pares, mas também de artistas 

adultos. Esses artistas não estão necessariamente preocupados em criar músicas para o 

público infantil. Aqui entra a noção de classificação indicativa de uma obra artística. No 

cinema e no teatro, isso talvez seja mais ordenado que na música, até pela questão da 

facilidade do acesso. E talvez, não recaia sobre os artistas essa responsabilidade, pois, se 

assim fosse, todas as músicas teriam que ser feitas considerando o público infantil. Isso 

levanta questões sobre o conteúdo consumido pelas crianças e suas implicações. 

De acordo com os dados desta pesquisa, revelou-se que muitas crianças são expostas a 

músicas com letras que abordam temas como o sexo, as drogas e a violência de uma maneira 

bastante explícita. Não estou de modo algum colocando juízo de valor e/ou moral na 

produção dessas músicas, pelo contrário, acredito que elas apresentam uma riqueza em sua 

composição musical e uma potência política ao explicitar vivências de nossa realidade. No 

entanto, estou colocando em perspectiva a relação dessas músicas na infância, qual é o 

impacto que elas têm na vida das crianças?   

Nem todo funk sexualiza, nem todo funk é sobre sexo, mas muitos são. O funk possui 

alguns sub gêneros como o funk ostentação, o funk consciente, etc. O sub gênero Funk 

Putaria, por exemplo, muitas vezes descreve o ato sexual explicitamente. O que observo das 

crianças com as quais tenho contato é: elas ouvem algo na letra da música e não sabem o que 

significa, o que poderá despertar nelas uma curiosidade em saber o que é. Em alguns casos, a 

criança pergunta a algum adulto próximo -, uma professora, a mãe - ou até mesmo a outra 

criança. Muitas vezes, há uma recusa em falar sobre o assunto, até por se saber pouco sobre 

como abordar sexualidade na infância - os estudos sobre esse assunto ainda são muito 

53 

https://www.youtube.com/shorts/gM4a4UTEvVQ


 

recentes e pouco disseminados. Até mesmo no ambiente escolar, existem dúvidas e um 

extenso debate se os professores devem abordar apenas os aspectos biológicos do ato sexual e 

da anatomia humana, ou incluir as questões socioemocionais. Quando eu era aluna no ensino 

fundamental, as aulas sempre giravam em torno das doenças sexualmente transmissíveis e 

como evitar uma gravidez indesejada. Hoje em dia há, pelo menos, uma preocupação em 

abordar o consentimento e o assédio, com o intuito da criança poder se proteger, de alguma 

forma.  

Durante minha residência na Escola 1, presenciei algumas cenas de meninas 

reproduzindo coreografias aprendidas no tik tok e cantando letras como: “Faz um vuk vuk 

sentando de quatro, Vem no chupe chupe, babado e molhado, Joga de ladinho que eu vou 

encaixando, Cara de safada, vai movimentando”21. Não posso afirmar que as crianças tenham  

a dimensão total daquilo que estão cantando e reproduzindo, nem tampouco que 

desconhecem por completo o conteúdo dessas letras. 

Se, de acordo com Brochmann e Dahl, a criança é curiosa e absorve tudo o que 

vivencia, sem distinguir o que lhe é valioso e o que não é, ao ter contato com o funk, 

dificilmente ela conseguirá distinguir o que lhe é pertinente e o que não é. Portanto, a 

necessidade de um adulto mediar a relação das crianças com aquilo que elas vivenciam me 

parece importante. É por este fator que discordo da proibição das discussões acerca do funk, 

pois isso só nos afasta de nossas crianças, ressaltando que elas irão atrás de outros meios de 

obter uma resposta. 

As interações das crianças com o conteúdo musical suscitam uma série de dúvidas 

sobre a abordagem da sexualidade na educação. Muitas vezes, há uma hesitação em discutir 

esses temas abertamente, tanto por parte de educadores quanto de pais, resultando num 

ambiente repleto de tabus. Essa repressão pode levar as crianças a buscar informações na 

internet, onde se deparam com o universo da pornografia, que não proporciona respostas 

adequadas. A pornografia, em sua maioria, apresenta uma visão distorcida das relações 

sexuais, onde as mulheres são frequentemente subalternizadas e o prazer feminino é 

negligenciado.  

De acordo com Brochmann e Dahl,  
Na Noruega sabemos que crianças e jovens consomem pornografia desde bem cedo, 
e é assim que muitas pessoas aprendem a maior parte do que sabem sobre sexo. O 
problema com a pornografia é que não é sexo de verdade. É encenação. De fato, 
muito pouco num filme comum de pornografia lembra o sexo que pessoas adultas 
fazem. (Brochmann e Dahl, 2021, p.236) 

21 Letra da música Faz um Vuk Vuk (Teto Espelhado), de Kevin o Chris. 
 

54 



 

 
​ O mesmo acontece no Brasil. A partir do relato de crianças em sala de aula, muitas 

delas já tiveram contato com sites de pornografia. Contudo, convoco o leitor a refletir que na 

Noruega não temos funk da mesma forma que temos no Brasil, ou seja, será que essa 

responsabilidade recai somente sobre o funk?  

​ Marina Marcondes Machado, em seu texto A Criança é Performer, coloca em 

perspectiva o modo de olhar para a vida infantil, criando diálogos com o filósofo Maurice 

Merleau-Ponty, propondo que: 
A visão de infância que vou desenhar parte da certeza de que a criança compartilha 
o mesmo mundo do adulto: vê, percebe, vive o mundo em sua própria perspectiva, 
sim, mas nunca ensimesmada ou reclusa em um “mundo da criança”: vivemos o 
mesmo mundo, convivemos no mesmo mundo; [...] E, nesse mundo compartilhado, 
andam acontecendo coisas incríveis no âmbito das artes. Saber delas, apropriar-se 
dessas coisas incríveis é uma interessante contribuição que o adulto pode fazer, por 
meio da iniciação a uma educação estética, possibilitando à criança transitar no 
campo da arte contemporânea. (Machado, 2010, p.117). 

Doravante, esta perspectiva proposta por Machado se torna determinante para a 

abordagem do funk nas escolas - com crianças - e das práticas corporais e estéticas. É preciso 

torná-las parte do processo de ressignificação do funk, e apresentar uma perspectiva sobre 

essa manifestação que retire os estigmas que recaem sobre ela.  A autora também  propõe que 

nós, enquanto educadores, tomemos uma distância dos estereótipos daquilo que é bom para a 

criança ou de quais conteúdos são adequados e próprios do infantil, e que nos aproximemos 

de uma abordagem antropológica, compreendendo como as crianças vivem sua vida, seus 

conflitos, suas dúvidas e suas criações. Ao assumirmos que vivemos num mesmo mundo 

compartilhado, no qual o funk é constituinte de nossa sociedade atual, criamos um espaço 

potencial que abre novas formas poéticas e afetivas das crianças se relacionarem com o 

mundo.  

A educação sexual, portanto, enfrenta desafios significativos. Enquanto novas 

abordagens, como a discussão sobre o consentimento e o assédio, ganham espaço, ainda 

persiste uma resistência em abordar a sexualidade de maneira abrangente e construtiva. Os 

livros infantis que tratam do tema, como "Não me toca seu boboca" e "Gogô", são passos 

importantes, mas a eficácia dessas iniciativas depende da disposição de educadores e pais em 

enfrentar os tabus existentes. Talvez, a discussão sobre funk e a educação sexual possam 

caminhar juntas vislumbrando novos horizontes para a educação no Brasil. 

Assim, a complexidade da relação entre crianças e funk, bem como a questão da 

sexualidade na infância, exigem uma análise crítica e uma abordagem educativa que 

reconheça as nuances e os desafios envolvidos. É fundamental promover um diálogo aberto 

55 



 

sobre sexualidade e cultura, capacitando as crianças a compreenderem melhor o mundo ao 

seu redor, sem a necessidade de recorrer a fontes potencialmente prejudiciais. 

 

 

56 



 

CAPÍTULO 3. “VOCÊS PENSARAM QUE EU NÃO IA REBOLAR A MINHA 

BUNDA HOJE, NÉ?”   
Ciência do Rebolado é essa sabedoria que tá por trás do movimento. 
[...] é uma ciência porque a partir da dança e do movimento você faz 
o tecido social da sua comunidade, você cuida da saúde, passa uma 

sabedoria de mãe para filha, de uma mulher pra outra. Tem uma 
cosmologia dentro da parada.  

Taísa Machado 
 

O funk é comumente conhecido como um ritmo dançante, alegre, expressivo. Mas o 

que se dança no funk? Existem alguns estilos de dança que surgiram do funk e vêm ganhando 

espaço e  reconhecimento na sociedade. O baile charme, por exemplo, era muito forte nos 

anos 90, um movimento espontâneo em que várias pessoas seguiam a mesma coreografia. 

Esse fenômeno me faz lembrar de alguns jogos teatrais, como o “coro e o corifeu”, no qual 

um corifeu destaca-se dos demais, que propõem uma movimentação e o coro deve seguir. 

Também há o jogo “campo de visão”22, no qual um grupo de pessoas experimenta 

coletivamente gestos, movimentos, sons e sensações a partir da exploração do espaço. Esses 

jogos possuem uma grande elaboração teórica em seu desenvolvimento para o treinamento de 

ator. O que me impressiona é o Baile Charme ter sido criado na rua, no ambiente festivo, a 

partir do improviso dos que ali estavam presentes. De acordo com o site Kondzilla, uma 

importante plataforma de divulgação do movimento e da música Funk no brasil -, “o 

movimento acabou reprimido pelas autoridades cariocas da época e retornou à 

comunidade”23. 

​ Além do Baile Charme, outro movimento de dança que se destaca até os dias de hoje 

é o Passinho que, assim como o funk, possui diversas vertentes, como o Passinho Foda, que 

teve um crescimento exponencial no Rio de Janeiro, ao propor um modo de dançar 

livremente, sem precisar seguir uma coreografia - diferente dos bailes nos anos 80. Em São 

Paulo, um jovem conhecido como “Magrão” criou em 2014, no bairro da Vila Romano - 

Zona Leste, um novo passo, usando a dança carioca como base, mas com um jeito novo e 

paulistano de se dançar: O Passinho do Romano. O Passinho teve tanta repercussão que hoje 

existem batalhas de Passinho, oficina de Passinho e muitos artistas independentes ou grupos 

que trabalham com funk promovem essas aulas de Passinho. O Passinho Foda do RJ foi 

23 Disponível em: https://kondzilla.com/dancas-que-marcaram-o-movimento-funk/ acessado em 30/10/2024. 

22 De acordo com o professor da Unicamp Marcelo Lazzaratto: o trabalho efetiva-se a partir de estímulos que os 
atores recebem do condutor que orienta o grupo a se movimentar no espaço de acordo com suas escolhas e, em 
seguida, entrar em sintonia para corporificar os impulsos recebidos de forma coral. Capaz de movimentar o 
intérprete para um mergulho de sensações e de percepções até então jamais exploradas, o Campo de Visão 
propicia a experimentação, o contato corporal, a exploração do espaço e dos sons, num fluxo 
contínuo/descontínuo de construção, desconstrução e reconstrução. (Lazzaratto, 2016 , p.95) 

57 

https://kondzilla.com/dancas-que-marcaram-o-movimento-funk/


 

reconhecido como Patrimônio Cultural Imaterial do Rio de Janeiro por meio da lei nº 

10.289/2024, sancionada em 15 de março de 2024. 

​ Porém, um movimento que faz parte do funk desde seu princípio, e não apenas do 

funk, mas de outros gêneros de dança que foram subalternizados socialmente - em detrimento 

do ballet clássico, por exemplo, muito disseminado, estudado e apresentado nos grandes 

teatros e nas cortes europeias - é o rebolado, que tem origem distinta, mas existem algumas 

hipóteses sobre seu surgimento. Porém, assim como o funk, na medida em que carrega 

influências africanas, indígenas, indianas, etc, o rebolado é extremamente criticado e 

marginalizado por nossa sociedade, de modo que é possível observar uma castração desse 

movimento circular do corpo. 

​ Em sua investigação e desenvolvimento do afrofunk, Machado traz o termo Ciência 

do Rebolado, na tentativa de contextualizar e compreender a ancestralidade por trás desse 

movimento durante suas aulas, em que vai narrando as origens e implicações sociais do 

movimento enquanto suas alunas estão dançando.  

Durante a aula que ministrei sobre funk, propus às crianças, antes de questioná-las 

sobre a origem do rebolado, um exercício de representação. Pedi que representassem com o 

corpo, um instrumento musical, mas não qualquer instrumento musical: um berimbau. 

Apresentei as partes que compõem o berimbau24, coloquei o som do instrumento ecoando e 

deixei um momento de livre experimentação do corpo. Esse exercício surgiu a partir de um 

vídeo publicado por Thiagson, em sua página do Instagram, no qual ele apresenta uma 

metáfora entre o berimbau e o corpo periférico: o berimbau, “diferente da maioria dos 

instrumentos de corda, em que a corda é esticada e tensionada, é o corpo do berimbau que é 

envergado para tensionar a corda, é a flexibilidade do corpo periférico que se adapta às 

tensões da vida” (Thiagson25, 2023).  

A partir dessa aula, os grupos foram divididos em meninos e meninas, a pedido da 

professora de Ciências, para que pudéssemos criar espaços seguros de compartilhamento de 

dúvidas e experiências, uma vez que aqui já estávamos adentrando o campo do gênero e da 

sexualidade. Assim, os meninos tiveram uma experiência e as meninas,  outra.  

25 Thiagson é o nome artístico que o autor Thiago de Souza utiliza em suas mídias sociais. Como este conteúdo 
provém de sua página no instagram, utilizei o nome artístico para citá-lo e diferenciar dos trechos retirados de 
seu livro. Disponível em: https://www.instagram.com/reel/CuVRBPqAgz2/?igsh=cTBteWFkY2EzOTF6 
acessado em: 09/11/2024. 

24 O berimbau é composto por um arame preso em um pedaço de madeira envergado - chamado verga - e uma 
cabaça. Ainda fazem parte a baqueta, o caixixi e o dobrão, utilizados para tocar o instrumento e fazer a corda do 
berimbau vibrar. 

58 



 

No decorrer do exercício do corpo berimbau, os meninos abriram uma roda e 

começaram a lutar capoeira uns com os outros. A priori, este não tinha sido o enunciado, mas 

permiti que continuassem por um breve tempo, pois compreendi que, ao soar do berimbau, a 

referência direta que eles têm, atrelada ao instrumento musical, é a manifestação da capoeira. 

Embora fosse interessante vê-los brincar de capoeira, retomei o enunciado após determinado 

tempo, pedindo que mostrassem o berimbau com o corpo. Se vocês fossem um berimbau, 

como andariam, como se moveriam? Como seria esse movimento - quadrado, redondo, 

esticado, curto, grande, pequeno?  

Quando os alunos começaram a experimentar seus corpos como berimbau, pude 

observar que muitos deles curvaram suas colunas e dobraram os joelhos. Alguns começaram 

instantaneamente a rebolar. Outros passaram a andar curvados no plano médio. Isso também 

ocorreu na experimentação das meninas. Apesar de não terem lutado capoeira, elas 

começaram a fazer diversos movimentos circulares com os braços e as pernas. Algumas se 

agruparam em duplas, em que uma representou a corda e a outra, a verga.  

Em seguida, pedi que se sentassem em roda e propus uma reflexão sobre a prática. 

Perguntei-lhes sobre como eram os movimentos realizados. Alguns relataram a vontade de 

girar, de rebolar, mas não sabiam bem o porquê. Nenhum deles permaneceu com o corpo 

completamente ereto. Como eles estavam estudando geometria e polígonos na disciplina de 

matemática, mostrei a eles esta figura:  
         Figura 16: Movimento Espiralar. 

 
Foto: Acervo pessoal da autora - 2024 

 
As crianças prontamente disseram que não era um polígono regular, pois é uma forma 

circular, aberta e não possui lados.  

Embora minhas experiências com dança e teatro tenham se dado a partir dos estudos 

de Laban e Klauss Vianna - teóricos tradicionais e muito disseminados nos cursos de teatro e 

dança -, a noção de corpo espiralar que explorei com as crianças vem a partir da ideia de que 

"fazer esses movimentos em espiral ajuda a alinhar o corpo, a mente e o espírito. Das 

sinapses até as moléculas de DNA, tudo no corpo é em espiral.  (Machado, 2020, p. 44). 

59 



 

  Também fui inspirada pela autora Leda Maria Martins, em seu livro Performances 

do Corpo Espiralar. Nele, a autora revela que o corpo é um “local de inscrição de um 

conhecimento que se grafa no gesto, no movimento, na coreografia, na superfície da pele, 

assim como nos ritmos e timbres da vocalidade” (Martins, 2021 ,p.72). Assim, ao performar, 

o corpo não apenas produz conhecimento, mas lhe é conferido o status de “ambiente de 

memória”. Ou seja, a criança ao produzir os movimentos circulares, está acessando uma 

memória ancestral, circunscrita nele. Como tem caráter material e estético, produz símbolos e 

significados.  

A espiral também representa graficamente as noções de tempo de determinadas 

cosmologias africanas.  De acordo com Kaercher e Pereira (2023), para os povos do Congo, a 

vida da criança segue o ciclo solar: o nascer do sol e o nascer da criança dá corpo e forma 

física a ela neste mundo físico. Em seguida, acompanhamos o trajeto circular do sol, que vai 

subindo no céu e paralelamente acompanhamos o crescimento da criança “momento da 

maturidade e das realizações, de se posicionar com firmeza no mundo” (Kaercher e Pereira, 

2023, p.7); por fim,o pôr do sol, representa o processo de envelhecimento, após “uma longa 

jornada, pega-se o caminho que leva da velhice ao invisível: a morte equivalente ao pôr-se 

em direção para ‘além da muralha”, até que seja hora de um novo amanhecer. 

Assim, a vida humana está associada por essa cosmologia, a um movimento circular. 

O que Martins propõe é a noção de espiralar, que ao performar sobrepõem esses ciclos, ou 

seja, conecta passado e presente. Ela considera esses pontos de cruzamento na espiral de 

“encruzilhada”. No entanto, a autora propõe que esses cruzamentos não se refiram apenas ao 

tempo, mas também ao espaço, e ela apresenta a cultura negra como um sinônimo dessa 

encruzilhada: “A cultura negra é o lugar das encruzilhadas. O tecido cultural brasileiro, por 

exemplo, deriva-se do cruzamento de diferentes culturas e sistemas simbólicos, africanos, 

europeus, indígenas, e mais recentemente orientais”. (Martins, 2021, p. 73) 

Nesse sentido, podemos atribuir ao funk este local de encruzilhada, uma vez que 

reúne diferentes epistemologias em sua composição e manifestação. Ademais, o rebolado é 

uma encruzilhada também, não apenas por cruzar diversas culturas - como veremos adiante -, 

mas pelo que Martins descreve sobre o termo:  
“A encruzilhada é o lugar sagrado das intermediações entre sistemas e instâncias de 
conhecimentos diversos, sendo frequentemente traduzida por um cosmograma que 
aponta para o movimento circular do cosmos e do espírito humano que gravitam na 
circunferência de suas linhas de intersecção” (Martins apud Thompson, 2021, p. 73) 
 

​ O rebolado é a ação concreta desse movimento circunferencial. Ele materializa 

através do corpo esse movimento que cruza outros tempos e culturas. Se pensarmos no 

60 



 

rebolado como um movimento ancestral, qual estética produzimos ao rebolar? Quais 

memórias estão preservadas nesse movimento? Para Martins, a noção de ancestralidade na 

reprodução desses movimentos não se dá apenas no campo da representação, mas produz a 

ação em si. “Nessa perspectiva, o ato performático ritual não apenas nos remete ao universo 

semântico e simbólico da dupla repetição de uma ação re-apresentada (the “twice behaved 

behavior”, de Schechner), mas constitui, em si mesmo, a própria ação. (Martins, 2021, p.72)”. 

Quando falamos sobre conhecimentos adquiridos pelo corpo, pode soar como algo 

arbitrário. Isso porque, tendemos a reconhecer como um saber apenas aquilo que está em 

instituições associadas  ao conhecimento, como museus, acervos, bibliotecas e universidades. 

Nesse sentido, pensar que o corpo é um local de memória é uma proposta epistemológica, 

que defende conhecimentos advindos da oralidade e dos rituais, por exemplo. Da mesma 

forma que trouxe essa abordagem para o Maculelê, que já é uma manifestação popular 

reconhecida como tradição e que produz conhecimento, agora trago esta mesma perspectiva 

para lidarmos com o rebolado. 

Leda Maria Martins aponta: 
“As performances rituais, cerimônias e festejos, por exemplo, são férteis ambientes 
de memória dos vastos repertórios de reservas mnemônicas, ações cinéticas, 
padrões, técnicas e procedimentos culturais residuais recriados, restituídos e 
expressos no e pelo corpo. Os ritos transmitem e instituem saberes estéticos, 
filosóficos e metafísicos, dentre outros, além de procedimentos, técnicas quer em 
sua moldura simbólica, quer nos modos de enunciação, nos aparatos e convenções 
que esculpem sua performance”. (Martins, 2021, p.72) 
 

A autora usa essa descrição para se referir a manifestações afro diaspóricas, como é o 

caso dos Rituais do Congado. Mas, se retomamos a busca pela origem do rebolado, também 

encontraremos nele o caráter ritualístico e religioso.  

Além disso, elaborar o conhecimento do corpo a partir da estrutura da espiral, de 

epistemologias africanas, e afro diaspóricas - como o funk -, permite-nos lançar o olhar para a 

questão proposta por Frantz Fanon em seu livro Pele Negra, Máscaras Brancas:   
Lenta construção de meu eu enquanto corpo, no seio de um mundo espacial e 
temporal, tal parece ser o esquema. Este não se impõe a mim, é mais uma 
estruturação definitiva do eu e do mundo – definitiva, pois entre meu corpo e o 
mundo se estabelece uma dialética efetiva. (Fanon, 2008 p.104) 
 

Isto é, a imagem do negro é pré-determinada, é estigmatizada  pelo homem branco. O 

autor diz que, em situação colonial, o indivíduo negro não consegue elaborar seu esquema 

corporal, uma vez que ele precisa elaborar um outro a partir daquilo que o branco forneceu - 

o referencial da cultura branca como norma. Contudo, no caso do funk e do rebolado, essas 

práticas não têm origem epistemológica branca. Por mais que a branquitude tenha se 

61 



 

apropriado dessas atividades, inclusive contribuindo para sua construção histórica26, ainda 

assim, suas raízes mais profundas estão na cultura negra. Nesse sentido, o funk pode 

apresentar-se como uma proposta “contra-colonial”27, uma vez que é a cultura negra 

emergindo como referencial para a formação de crianças. Se elas estão elaborando seu 

esquema corporal a partir de suas experiências no mundo, e essas experiências possuem uma 

epistemologia não-branca, como é o caso do corpo espiralar e do funk, logo estas práticas 

podem ser ações concretas de uma pedagogia “contra-colonial” e de resistência. 

O termo contra-colonial é inaugurado pelo filósofo brasileiro Antônio Bispo dos 

Santos, que utiliza o termo para descrever as práticas e ações de resistência às imposições 

colonialistas que ainda persistem, mesmo após o fim formal do colonialismo. Essa resistência 

não se limita apenas à esfera política ou econômica, mas também envolve a luta cultural e 

epistemológica, ou seja, a disputa pelo reconhecimento de outras formas de saber e de existir, 

que foram sistematicamente marginalizadas pelo colonialismo eurocêntrico. 

 

 

   3.1 De onde veio o rebolado? A ciência milenar de mexer os quadris.  

 
As mulheres rebolam, e isso não é vanguarda, isso não é um 

privilégio do tempo presente, é um fato. Mulheres rebolam por muitos 
motivos, e o principal deles é que a gente gosta! A bunda é nossa e a 

gente faz com ela o que a gente quiser!  
Taísa Machado. 

 

Mas afinal, de onde veio o rebolado? Fiz essa mesma pergunta aos estudantes que 

trouxeram algumas respostas curiosas:  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

27(BISPO, 2015). 

26 Como é o caso do pesquisador e antropólogo Hermano Vianna que contribuiu diretamente com a produção do 
funk nacional, presenteando o DJ Malboro com uma bateria eletrônica (DR110), para começar a produzir os 
beats.  

62 



 

        Figura 17: De onde veio o rebolado? 

 
Foto: Acervo pessoal da autora - 2024 

 
“Do Sexo”, “Do Faustão”, “Das Mulheres”, “Da MC Pipoquinha”, “Do Bonde das 

Maravilhas”, “Do Minecraft”, “Da revoada”. Em outras turmas também apareceram hipóteses 

como: “Do samba”, “Do pagode”, “Da cultura africana”, “Das músicas da Anitta”.  

Taísa Machado, nos revela que:  
O que as mulheres já fazem há 5 mil anos é a dança do ventre, por exemplo, que é 

uma dança ancestral. Também tem a ngoma ya ndani, na Tanzânia. A maioria dessas 

danças da Antiguidade nasceu com um propósito: preparar a mulher para parir e pra 

transar. Quando você dança desde muito nova, na hora de fazer um parto, que hoje a 

gente chama de parto humanizado, vai sentir menos dor, porque seu corpo tá 

preparado pra fazer movimentos e ele é mais lubrificado, ele é mais um monte de 

coisas. E não só nos países africanos, existem lugares no mundo onde, diferente do 

Brasil, rebolar é sagrado. Na Ásia, tem ori Tahiti, dança da Polinésia. (Machado, 

2020, p.36) 

A autora vai apresentar diferentes danças tradicionais de diferentes partes do mundo 

que envolvem o movimento dos quadris. Ela faz menção também a Kundalini do yoga, a qual 

ativa um determinado estado espiritual a partir dos movimentos circulares da lombar - este, 

por sua vez, já pratiquei inclusive numa aula de teatro aqui do Departamento de Artes 

Cênicas. A partir das referências de Machado, e algumas outras que já possuía, tentei elaborar 

com os alunos um panorama do rebolado no mundo. Fui em busca de materiais escritos, 

vídeos e imagens das danças mencionadas pela autora, e também de algumas outras que 

apareceram no decorrer da pesquisa. Apresentei aos alunos esses materiais e pedi que 

observassem como eram os movimentos. De qual parte do corpo o movimento partia, como 

eram as roupas utilizadas, como era o ritmo das músicas, o jeito de rebolar.  

63 



 

É importante expressar que o rebolado não é uma coisa só! Não é apenas um 

movimento circular que envolve os quadris. “São muitos movimentos diferentes para fazer 

com a cintura, movimentos geográficos. Você vai à África, as pessoas dançam de outro jeito. 

E na América Latina as pessoas dançam de outras maneiras” (Machado, 2020, p.39). É 

possível afirmar então que existem várias formas possíveis de rebolar, e que elas estão muito 

ligadas ao território e contexto histórico na qual estão inseridas.  

Ao me aprofundar nessa investigação histórica, percebi congruências entre as origens 

dos movimentos. Dentre eles o caráter ancestral do movimento, que evoca uma 

espiritualidade a partir do rebolar, isto é, a maioria dessas danças surge num contexto 

ritualístico de cultuar uma divindade. Portanto, o rebolado, tradicionalmente, é algo sagrado.  

A Ngoma ya Ndani surgiu na Tanzânia como uma expressão artística e espiritual 

ligada à música, dança e espiritualidade. Parte do contexto das danças "ngoma", que 

significam "tambor" ou "dança" em várias línguas africanas, é realizada em festivais, 

cerimônias de iniciação e celebrações de colheita. Além de entreter, a dança promove a união 

comunitária e transmite valores culturais, celebrando a identidade do povo tanzaniano. 

A Dança do Ventre, originada no Antigo Egito, era inicialmente um ritual religioso de 

celebração da fertilidade e preparação para a maternidade, com movimentos ondulatórios e 

batidas de quadril. Com a invasão árabe, se espalhou globalmente, tornando-se parte do 

patrimônio cultural de vários países árabes e sendo transmitida de geração em geração. 

O Ndombolo é uma dança originária da República Democrática do Congo, 

desenvolvida em Kinshasa na década de 1990. Caracterizada por movimentos de quadril e 

passos ritmados, a dança se baseia na rumba congolesa e soukous, misturando influências 

africanas e ocidentais. Tornou-se popular em clubes e festas, sendo uma forma de expressão 

cultural para os jovens. 

A dança Chokwe, enraizada na cultura do povo Chokwe de Angola, é profundamente 

espiritual e reflete a identidade étnica. Utilizada em rituais para celebrar a realeza, honrar 

líderes e conectar com os ancestrais, a dança é vista como uma representação da vida e do 

diálogo com os espíritos, ligando o passado e o presente, e pode ser relacionada ao conceito 

de "tempo espiralar" de Leda Maria Martins, que une história e contemporaneidade. 

De acordo com Chikukwango Cuxima-Zwa28, “Dança é o espelho da vida comunitária 

e do além, pois dialoga com os espíritos sobre sentimentos e reflexões do passado e do 

presente”. Estas características podem se relacionar com o que Leda Maria Martins nos 

28 Possui doutorado em História da África e da Diáspora Africana (arte) e cultura e biografia de seu povo, pelo 
Departamento de Teatro da Universidade Brunel de Londres. 

64 

https://brunel.academia.edu/ChikukwngoCuximaZwa?swp=rr-ac-6697924


 

ensina sobre o tempo espiralar, que conecta história e contemporaneidade, interligando 

diferentes épocas e saberes ancestrais. Assim como se relaciona com a noção de dança 

apresentada por Machado: 

A dança pro povo preto tá dentro da formação como cidadão, não é só divertimento. 
Nasceu alguém? Dança. Morreu alguém? Dança. Casou alguém, Dança. Tudo 
dança. [...] Tudo tem que dançar, faz parte da formação do cidadão em várias 
culturas. E, de um jeito contemporâneo, vejo que o modo como se aprende a dançar 
é outro. (Machado, 2020 p.61-62) 

Nesse sentido, poderíamos afirmar que a subjetividade por trás do movimento é tão 

importante quanto ele próprio. O ato de rebolar carrega consigo múltiplos significados e 

representa diversas culturas. Quando alguém performa o rebolado, está representando uma 

tradição cultural de um povo e território, exercitando a região do quadril que pode promover 

vários benefícios para a saúde, contribuindo para seu desenvolvimento cognitivo e motor, 

além de celebrar a vida em sociedade.  

 

    3.2 Para rebolar o currículo da escola 

O presente trabalho vem refletindo práticas e discussões a partir do Funk, em relação 

à escola e à infância, na tentativa de compreender se o funk, tal como proposto por Silva 

(1999, p.14), é um conhecimento “considerado importante, válido ou essencial para merecer 

ser considerado parte do currículo?” 

Durante minha experiência escolar, o funk não fez parte do currículo de minha escola, 

pelo contrário, o tema era proibido e estigmatizado como sinônimo de indisciplina. Embora 

seja um tema possível, uma vez que está respaldado por lei e pode ser justificado pelas 

habilidades da BNCC, do currículo de Arte, o funk não faz parte dos cânones da disciplina. 

Trazê-lo para as escolas surge na tentativa de descolonizar o currículo das aulas de Arte e de 

algum modo, enegrecer as referências dos estudantes.  

De acordo com a lei lei No 10.639, que visa incluir no currículo oficial da Rede de 

Ensino a obrigatoriedade da temática "História e Cultura Afro-Brasileira", e na lei 4124/08, 

que reconheceu o funk como manifestação da cultura popular, ele está dentro dos parâmetros 

legais para compor o currículo da disciplina de Arte. Além disso, ainda contribui com 

algumas Habilidades e Competências disponíveis na Base Nacional Comum Curricular - 

BNCC (BRASIL, 2018): 

 

65 



 

(EF69AR34) Analisar e valorizar o patrimônio cultural, material e imaterial, de 
culturas diversas, em especial a brasileira, incluindo suas matrizes indígenas, 
africanas e europeias, de diferentes épocas, e favorecendo a construção de 
vocabulário e repertório relativos às diferentes linguagens artísticas. 
(EF15AR08) Experimentar e apreciar formas distintas de manifestações da dança 
presentes em diferentes contextos, cultivando a percepção, o imaginário, a 
capacidade de simbolizar e o repertório corporal. (p.201) 
(EF15AR09) Estabelecer relações entre as partes do corpo e destas com o todo 
corporal na construção do movimento dançado. (p.201) 
(EF15AR12) Discutir, com respeito e sem preconceito, as experiências pessoais e 
coletivas em dança vivenciadas na escola, como fonte para a construção de 
vocabulários e repertórios próprios. (p.201) 
(EF15AR13) Identificar e apreciar criticamente diversas formas e gêneros de 
expressão musical, reconhecendo e analisando os usos e as funções da música em 
diversos contextos de circulação, em especial, aqueles da vida cotidiana. (p.203) 
(EF15AR14) Perceber e explorar os elementos constitutivos da música (altura, 
intensidade, timbre, melodia, ritmo, etc.), por meio de jogos, brincadeiras, canções e 
práticas diversas de composição/criação, execução e apreciação musical. (p.203) 
(EF15AR15) Explorar fontes sonoras diversas, como as existentes no próprio corpo 
(palmas, voz, percussão corporal), na natureza e em objetos cotidianos, 
reconhecendo os elementos constitutivos da música e as características de 
instrumentos musicais variados. (p.203) 
(MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO, 2017, p. 201 e 203). 
 

No capítulo "Teorias do currículo: o que é isso?" do livro "Documentos de Identidade: 

uma introdução às teorias do currículo" de T.T. Silva, o autor apresenta que muitos teóricos 

que pensam na teoria do currículo estão bastante interessados no “o que” ensinar. Mas é ao 

indagar “o porquê” de ensinar esses conteúdos é que passamos a incluir temas transversais, 

como o anti-racismo e as pautas de gênero. Ainda partindo da ideia de que currículo é um 

símbolo de poder e também uma expressão de identidade, ao trabalhar com funk, raça e 

gênero, é possível tensionar o currículo tradicional e criar aberturas para a expressão de 

outras identidades - que não hegemônicas - apresentando outras possibilidades de mundo 

através da Arte.  

Para mim, um princípio enquanto arte-educadora em formação é o de formar sujeitos 

pensantes, críticos sobre o mundo em que vivemos, que questionem a normatividade e 

valorizem saberes aos quais minha geração não teve acesso ou não foi dada a chance de 

valorizar. “Foi apenas a partir de uma segunda fase, surgida sobretudo a partir das análises 

pós-estruturalistas e dos Estudos Culturais, que o próprio currículo passou a ser 

problematizado como sendo racialmente enviesado. (Silva, 2003, p.99).  

Em texto escrito em 2003, esse mesmo autor pauta as questões raciais e de gênero, no 

que diz respeito às questões curriculares, e já aponta a necessidade de olharmos a partir da 

intersecção:  
Como análise política e sociológica, a teoria crítica do currículo tinha que levar em 
conta também as desigualdades educacionais centradas nas relações de gênero, raça 
e etnia. Ainda mais importante era descrever e explicar as complexas inter-relações 

66 



 

entre essas diferentes dinâmicas de hierarquização social: não se tratava 
simplesmente de somá-las. (Silva, 2003, p.99) . 
 

 Faz-se necessário um olhar atento para as questões sociais de modo a não sobrepor 

umas às outras, mas compreender suas relevantes pautas a partir de suas intersecções.  

Hoje, são os conteúdos marginalizados e periféricos que sofrem com a estigmatização 

e preconceito - especialmente os que interseccionam raça, classe e gênero - como o funk -, e 

dificilmente irrompem o currículo tradicional das escolas.  

Silva explora as diversas abordagens e teorias que fundamentam o currículo 

educacional. Entre os argumentos centrais, ele discute a importância de entender o currículo 

como um documento vivo, que reflete não apenas conhecimentos, mas também valores, 

identidades e contextos sociais. Silva analisa como as teorias do currículo influenciam as 

práticas pedagógicas e defende que a inclusão de diferentes saberes  - como os relacionados à 

cultura popular, e neste caso o funk - é fundamental para uma educação mais inclusiva e 

representativa.  

Ele salienta a necessidade de um currículo que dialogue com a realidade dos alunos, 

promovendo uma formação integral que considere conteúdos que reflitam a diversidade 

cultural e social. E o funk, como um fenômeno cultural significativo, traz à tona questões de 

identidade, expressão e pertencimento.  

Portanto, sua inclusão no currículo pode enriquecer a formação dos estudantes, 

promovendo um aprendizado mais contextualizado e significativo. Ademais, o autor também 

questiona a rigidez dos currículos tradicionais e propõe uma abordagem mais flexível e 

crítica, que permita a construção de significados e a valorização da diversidade cultural. É 

justamente nesse sentido que proponho rebolar o currículo das escolas, ou seja, colocá-lo em 

movimento, para que conteúdos como o funk, a ciência do rebolado e outros temas 

estigmatizados pelo preconceito racial e de classe, possam adentrar os currículos escolares.  

Enquanto desenvolvia a escrita deste trabalho, em 16 de outubro de 2024, a Câmara 

de Vereadores do Rio de Janeiro promulgou uma lei que inclui a disciplina de dança no 

currículo do Ensino Fundamental da rede pública, alinhando-se à legislação federal de 2016. 

A lei destaca a dança como um elemento educativo essencial para o desenvolvimento da 

autoestima, expressão subjetiva e habilidades cognitivas e motoras das crianças. Essa 

inclusão abre espaço para o funk e outras danças urbanas, conectando os alunos às suas raízes 

culturais. Com isso, o Rio de Janeiro está um passo adiante do estado de São Paulo, no 

movimento de incluir o funk no currículo escolar.  

67 



 

CAPÍTULO 4. “NINGUÉM MANDA NESSA RABA”! 

 
Uma coisa que eu sempre falo na minha aula é que toda vez que você 

for jogar a bunda, toda vez que você botar a mão no joelhinho e 
jogar a bunda em qualquer lugar que você esteja, você tem que 

agradecer àquela mulher, ou àquelas mulheres pretas que no período 
mais escroto de todos, quando elas eram estupradas não sei quantas 

vezes por dia, apanhavam, eram separadas dos seus filhos, da sua 
família, de seu lugar de origem, do seu Deus, de tudo, ainda assim 

aquelas mulheres ousaram dançar, elas seguiram dançando, 
dançando tanto a ponto de construir uma cultura de um país inteiro 

que dança e em que a dança faz essa manutenção da saúde das 
pessoas. Eu aprendi que a dança faz essa manutenção da saúde, faz a 

manutenção social. Faz aquele garoto fodido, aquela garota fodida, 
naquele momento da dança, naquelas 12 horas, serem protagonistas. 

A dança é poderosa, faz a menina ser vista, desenvolve linguagem, 
brilha…  

Taísa Machado 
 

Durante este trabalho, procurei evidenciar que o preconceito contra o funk e o 

rebolado estão diretamente relacionados à questões de classe e raça. Contudo, é preciso um 

olhar a partir da intersecção, para compreendermos que as questões de gênero também estão 

presentes no universo do funk e no universo das crianças.  

O conceito de intersecção, especialmente no contexto das ciências sociais e estudos 

culturais, foi amplamente desenvolvido por Kimberlé Crenshaw. Ela introduziu a noção de 

"interseccionalidade" em 1989, ao discutir como diferentes formas de opressão (raça, gênero 

e classe, por exemplo) se cruzam e interagem, afetando as experiências de indivíduos e 

grupos de maneira única. A interseccionalidade é fundamental para compreender a 

complexidade das desigualdades sociais e as múltiplas identidades que as pessoas podem ter. 

A partir desse olhar interseccional, as mulheres e principalmente as mulheres pretas, 

são as que mais sofrem com a objetificação e o machismo presentes no funk.  

Bell Hooks, em seu livro Tudo Sobre o Amor (1999), revela que o machismo e a 

misoginia estão entranhados no amor, uma vez que estejam enraizados em nossa sociedade. 

Penso que o mesmo vale para o funk, ele não está isento do machismo e da misoginia, pois 

estes estão - infelizmente - incorporados em nossa cultura. No entanto,, responsabilizar o 

funk pelo machismo no mundo não resolverá os problemas que o patriarcado criou em nossa 

sociedade.  

O machismo no funk se dá em dois âmbitos, em quem produz e quem consome. Nesse 

sentido, se assemelha à discussão proposta para refletir funk e infância a partir da noção de 

sexualização. Muitos corpos femininos são hiper-sexualizados e objetificados em músicas de 

funk. No funk ostentação, por exemplo, vangloria-se o pensamento capitalista refletindo as 

68 



 

aspirações materiais dos(as)  MCs, o consumo e a ostentação de bens e riquezas. Contudo, as 

mulheres aparecem como um desses bens, o que acaba as objetificando.  

O funk putaria é outro subgênero que também trás em algumas músicas letras que 

elucidam uma narrativa de estupro, como é o caso da letra "Taca a bebida, depois taca a pica 

e abandona na rua" presente na música Só surubinha de leve, do MC Diguinho. Ou na letra 

“Taca cachaça que ela libera”, de Mc Edy Lemond.  

Contudo, se analisarmos apenas as letras de música de funk como machistas, 

estaremos desenvolvendo um pensamento raso e lacunar. Para isso, trouxe também um 

exemplo clássico da música popular brasileira: “Se você põe aquele seu vestido, Lindo e 

alguém olha pra você, Eu digo que já não gosto dele [...] Se você me diz que vai sair, 

Sozinha, eu não deixo você ir”. Esta música, composta em 1968 por Roberto Carlos, se 

tornou um grande sucesso em sua época e revela o traço controlador do homem que recai 

sobre a mulher. O site Música Machista Popular Brasileira promove em sua plataforma 

análises de letras como estas, evidenciando o pensamento patriarcal nas músicas brasileiras, 

dos mais diversos gêneros.  

Embora essas músicas contribuam para a manutenção do machismo dentro de nossa 

cultura, existe, dentro do próprio movimento funk, um fluxo contrário a este, de mulheres 

artistas que enxergam o potencial do empoderamento feminino presente no funk, e utilizam 

dele para reivindicar seus direitos.  

Neste contexto, é importante destacar a Frente Nacional de Mulheres do Funk 

(FNMF), uma entidade que realiza diversas iniciativas sociopolíticas em defesa da cultura do 

funk. A FNMF empenha-se para que o funk se torne um espaço de empoderamento e  

expressão para as mulheres, enfrentando a desigualdade e os estigmas que ainda existem 

dentro desse gênero musical. Movimentos como esse precisam ser mais reconhecidos e 

fortalecidos. 

Além da FNMF, a pesquisadora Tamires Coutinho, em suas discussões sobre o 

machismo no funk, no livro Cai de Boca no meu B*c3t@o, aborda como essa expressão 

cultural frequentemente reproduz estereótipos de gênero e desigualdade. Ela analisa letras e 

performances que podem perpetuar a objetificação das mulheres e reforçar normas 

patriarcais, além de discutir o impacto da cultura funk na formação de identidades de gênero. 

Para a pesquisadora, é impossível ignorar que há músicas dentro do funk que desumanizam 

as mulheres e contribuem com o feminicídio e abuso.  

Coutinho também destaca a resistência de artistas e coletivos que buscam desafiar 

essas narrativas, propondo uma visão mais crítica e empoderadora. Ela enfatiza a necessidade 

69 



 

de compreender o funk não apenas como um produto da cultura popular, mas como um 

espaço onde questões sociais, políticas e de gênero estão em constante debate e 

transformação. A autora defende que é fundamental ouvir as vozes das mulheres dentro desse 

contexto para promover uma mudança significativa, segundo ela:  
O machismo impregnado na sociedade está presente até mesmo no âmbito mais 
íntimo, em que deveria haver a liberdade máxima: “entre quatro paredes”. [...] A 
partir da visão de que a mulher serve à sexualidade masculina, seu próprio prazer é 
colocado em segundo plano em detrimento do prazer do companheiro. E é para 
desconstruir essa lógica de submissão que as MCs falam abertamente sobre 
preferências e expectativas sexuais, manifestando seu direito ao prazer. (Coutinho, 
2021  p.109) 
 

A autora, portanto, defende que o funk também é um espaço de empoderamento 

feminino, onde as mulheres podem discutir prazer, liberdade e igualdade. 

A misoginia se faz presente no olhar do espectador, que sexualiza e objetifica esses 

corpos dançantes - especialmente quando estão rebolando - ainda que a música esteja 

reivindicando empoderamento e direitos femininos.  

​ Taísa Machado, afirma em seu livro que o afrofunk reconhece o histórico dos corpos 

femininos e queer que foram vilipendiados, e propõe em suas aulas um reconhecimento e 

reconexão das mulheres com seus próprios corpos, o que gera “aceitação, com compreensão 

da anatomia feminina, da sexualidade, gera autoconfiança, autoamor, elevação da autoestima, 

é um produto muito potente” (Machado, 2020, p.72). 

A partir dessas questões apontadas, eu e as crianças entramos numa profunda 

discussão sobre gênero, ainda que utilizando uma linguagem apropriada para aquela faixa 

etária. Apesar da idade, conseguimos elaborar coletivamente as noções de “objetificação” e 

“consentimento”. Introduzi aos alunos um trecho da obra 9 ou 80 da Clarin Cia de Dança, em 

que a dançarina Lilian Martins profere um monólogo sobre sua experiência rebolando: 

Bailarina Lilian Martins: “O meu rebolado, o nosso rebolado é rápido MAS, não 
estamos sensualizando pra vocês, nós estamos DANÇANDO, RE-QUE-BRANDO,  
RESSIGNIFICANDO a minha, a nossa história!”29 
 

​ Também apresentei às crianças a música Ninguém Manda Nessa Raba, da Pocah e a 

música 100% feminista das artistas MC Carol e Karol Conká. A primeira produz um discurso 

de liberdade sobre o corpo feminino, em consonância com a fala de Martins no espetáculo de 

dança, isto é, as mulheres deveriam ser livres para rebolar, sem estarem submetidas à 

sexualização e objetificação masculina. Já a segunda música revela o combate contra a 

violência doméstica e a violência contra a mulher.  

29 Disponível em: https://www.instagram.com/reel/C3AnR_krc-K/?igsh=YW84dTFvdWQ3amFj. Acesso em: 10 
out. 2024. 

70 

https://www.instagram.com/reel/C3AnR_krc-K/?igsh=YW84dTFvdWQ3amFj


 

​ Mais uma vez, o diálogo com as crianças se desdobrou em uma série de depoimentos 

pessoais. Mas estes relatos trouxeram outro tom para a conversa.  

Na experiência da Escola 1, muitas estudantes começaram a relatar que os meninos 

passavam a mão nelas na hora do intervalo e alguns até batiam ou as desrespeitavam 

verbalmente. Depois, os depoimentos escalonaram para denúncias de casos de violência 

doméstica e abuso sexual dentro de seus lares. Neste momento, me vi completamente 

perdida. Como condutora da aula, eu deveria tomar alguma providência sobre aquilo que 

estava acontecendo. Decidi acolher todos os relatos, expliquei às meninas que, nos casos 

externos à escola, deveriam ligar para a Delegacia da Mulher. Talvez essa não fosse a melhor 

solução. Depois, ao buscar orientação, compreendi que eu deveria encaminhar as denúncias à 

direção da escola e à delegacia. No entanto, naquele momento, a única atitude que consegui 

ter de imediato foi mediar as violências que ocorriam na escola. A partir disso, pedi aos 

meninos que se desculpassem e fizessem um juramento que, a partir daquele momento, não 

tocariam mais no corpo de nenhum colega, independentemente do gênero, sem autorização 

dos mesmos. Não sei até que ponto eles seguiram essa promessa, e nem da dimensão que têm 

sobre a violência que é tocar no corpo de outra pessoa sem autorização. Entretanto, desde 

essa experiência, tenho me perguntado qual é o papel do educador frente a situações de 

denúncia, como estas.  

Ao também trazer importantes contribuições acerca da educação antiracista e do 

feminismo negro, bell hooks propõem que nós tomemos responsabilidade em nossas ações:  
Assumir a responsabilidade não significa negar a realidade da injustiça 
institucionalizada. Por exemplo, o racismo, o machismo e a homofobia criam 
barreiras e incidentes concretos de discriminação. Simplesmente assumir 
responsabilidade não significa que possamos impedir que atos discriminatórios 
ocorram. No entanto, podemos escolher como reagimos aos atos de injustiça. 
Assumir a responsabilidade significa que, diante de barreiras, ainda temos a 
capacidade de inventar nossa vida, de moldar nosso destino de formas que ampliem 
nosso bem-estar ao máximo. Todos os dias praticamos essa transmutação para lidar 
com realidades que não podemos mudar facilmente. (Hooks, 1999, p.67-68) 
 

 Nesse sentido, quando dei essas aulas na Escola 2, tentei me preparar ao máximo 

para este diálogo. O fato do grupo de meninas e meninos estar dividido, contribuiu para a 

construção de um espaço seguro para os depoimentos pessoais. Não tinha certeza e nem 

expectativa de que surgissem denúncias, mas me preparei para que, caso houvessem, elas 

pudessem ser acolhidas. 

Para além das noções de Objetificação e Consentimento, conseguimos discutir a 

importância de impor seus limites - para esta discussão, o livro de Brochman e Dahl foi 

essencial, pois aborda esses assuntos de uma maneira leve e apropriada para a idade de 

71 



 

minhas alunas. E também, pude apresentar o que está descrito na lei brasileira: Art. 217 

estabelece que é proibido "ter relações sexuais ou praticar qualquer ato libidinoso com um 

menor de 14 (catorze) anos". Portanto, a idade mínima para o consentimento legal é fixada 

em 14 anos. Essa lei visa proteger os jovens contra os abusos sexuais. A legislação brasileira 

adota uma abordagem diferenciada para adolescentes entre 14 e 18 anos. O Estatuto da 

Criança e do Adolescente (ECA) reconhece a adolescência como uma fase de 

desenvolvimento e garante aos jovens o direito de expressar sua sexualidade de maneira 

consensual e sem coerção. 

Durante a discussão, uma estudante levantou a mão e narrou uma história de 

perseguição. Relatou ter sido perseguida por um homem mais velho até o portão de sua casa, 

ela disse que tinha ido ao bar trocar uma garrafa pet de coca-cola e o moço do bar começou a 

persegui-la. Em seguida, outra aluna narrou uma história de perseguição na praia, enquanto 

brincava na areia. Depois, outras mãos foram levantadas e outros cenários narrados: a rua, o 

centro da cidade, o shopping, o parque… Até que uma das alunas disse:  
L: “Nossa, pro, tantas meninas contando histórias de perseguição, daria para fazer 

um filme!”.  

De fato, acredito que a maioria delas, senão todas, possuía alguma narrativa de 

perseguição. Uma delas questionou se eu também havia passado por alguma situação similar:  
B: “Pro, você falou que aqui é um espaço seguro para que você possa ouvir a gente 
e a gente possa te ouvir. Então, você já passou por isso? Já passou por alguma 
situação parecida como as nossas?  
 

Todas as meninas olharam atentamente para o que eu iria responder. E de fato, vivi 

situações similares à delas e tentei compartilhar minha experiência do modo mais leve 

possível. Compreendi que compartilhar minha história com elas também torna a relação entre 

professora e aluna recíproca. Esse compartilhamento mútuo de nossas experiências fez com 

que se instaurasse um ambiente de reciprocidade, sororidade e acolhimento, transformando as 

relações entre aluna e professora no modo mais horizontal que se fez possível.  

Ademais, disponibilizei na lousa, no final da aula, uma série de contatos para os quais 

as crianças poderiam recorrer, caso necessitassem de ajuda ou estivessem presentes numa 

situação em que alguém estivesse correndo perigo. Compartilharei essa lista aqui também, a 

fim de que todos os leitores possam ter em mãos possibilidades de instituições que auxiliam 

no acolhimento de pessoas em situação de risco30: 

30 Essa lista foi retirada do livro TUDO MUDA: um guia alegre e sincero sobre a puberdade, de Brochmann e 
Dahl (2021). 

72 



 

4.1 META A COLHER! 

Onde conseguir ajuda? 

●​ Central de Atendimento à Mulher 

○​ Telefone: 180 

●​ Disque Denúncia de Violência contra Crianças e Adolescentes (Disque Direitos 

Humanos) 

○​ https://www.gov.br/pt-br/servicos/denunciar-violacao-de-direitos-humanos 

○​  Telefone: 100 

●​ Mete a colher 

○​ Este aplicativo é uma rede de apoio que ajuda mulheres a sair de 

relacionamentos abusivos e enfrentar a violência doméstica. O projeto 

proporciona atendimentos jurídicos e psicológicos a mulheres que precisam de 

ajuda. www.meteacolher.org 

●​ Centro de valorização da vida (CVV) 

○​ www.cvv.org.br  

○​ Telefone: 188 

●​ Associação Brasileira de Familiares, Amigos e Portadores de Transtornos 

Afetivos (Abrata) 

○​ www.abrata.org.br 

●​ Casa 1 - Casa de Cultura e Acolhimento LGBTQIAP+ 

○​ www.instagram.com/casa1 

 

 

73 

https://www.gov.br/pt-br/servicos/denunciar-violacao-de-direitos-humanos


 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A partir das reflexões propostas no presente trabalho, acredito que o funk pode e deve 

ocupar um espaço de destaque no currículo escolar, como um meio de reflexão e resistência. 

Ao incluí-lo na educação infantil e no ensino fundamental, podemos transformar a escola 

pública em um espaço mais democrático, onde as crianças possam se reconhecer como 

agentes culturais e sociais, capazes de transformar a sociedade através do conhecimento e da 

expressão. Nesse sentido, na última aula que tive com os estudantes, instiguei-os a 

produzirem seus próprios funks. Dividi-os em grupos e revisitei com eles nossa trajetória. 

Solicitei que escrevessem nas músicas o que tinham sentido nas aulas, o que havia sido 

marcante e quais discussões ficavam para eles a partir dessa experiência vivida. Surgiram 

letras como:  
Eu não quero tiro, eu só quero paz 
Na vida eu só quero o que me satisfaz 
Mas desculpa, no outro lado não pode confiar mais 
Cadê os policiais?  

- “Ion, ion” (som da sirene)31 
Só querem atirar 
Mataram a minha parceira  

- “pow, pow” (som de tiro) 
Só porque ela era preta 
Mas desculpa, no outro lado não pode confiar mais 
Nessa vida eu só quero o que me satisfaz 
Muitas pessoas negras morreram por besteira 
o mundo dá voltas 
espero que esse dê também.  
Autores: G., J., L., L, N., V. 
 

A partir dessa música feita pelas crianças, compreendo que há nelas um desejo pela 

mudança e uma tônica de esperança. Elas afirmam: “O mundo dá voltas”, “Eu só quero paz”. 

Essas frases evidenciam que foram sensibilizadas pela história do funk, além de perceber a 

consciência racial emergindo em “Só porque ela era preta”.  

Outras músicas criadas foram:  
 

 

 

 

 

 

 

 

31 Os sons em itálico foram reproduzidos pelas crianças no momento da apresentação musical. 

74 



 

    Figura 18, 19, 20, 21: Músicas criadas pelos alunos. 

 

 
Foto: Acervo pessoal da autora - 2024 

 

Aqui também temos letras como “A favela é injustiçada”, “Aprendi que o funk veio 

do Maculelê e que a lei Maria da Penha é pra valer”, “A gente só quer existir”, “Rebolar é 

dançar”. Todas essas ideias apontam para um aprendizado que intersecciona as questões de 

raça, gênero e classe. Que os alunos reivindicam pelo espaço de existir, de serem respeitados, 

de poder dançar e brincar.  

Ao criarem os próprios funks, para além de sistematizar os conhecimentos adquiridos, 

eles sonham e projetam novos futuros. A análise das práticas pedagógicas desenvolvidas ao 

longo do trabalho, demonstrou como o funk pode ocupar espaço nas escolas de maneira 

lúdica para abordar temas como história, cultura, identidade, empoderamento e resistência. 

Através dos procedimentos lúdicos e das experiências práticas, as crianças não apenas se 

apropriaram do funk enquanto manifestação cultural, mas também passaram a refletir sobre 

questões de ancestralidade, sexualidade e a importância da música como forma de expressão. 

Essas experiências não apenas contribuíram para a formação dos alunos, mas também 

75 



 

promoveram uma ressignificação do funk, afastando-o dos estigmas negativos 

frequentemente associados a esse gênero musical. 

A reflexão crítica sobre a objetificação e o consentimento, abordada nas aulas, 

também foi fundamental para o desenvolvimento de uma consciência ética e cidadã das 

crianças, respeitando sua autonomia e entendendo o corpo como um instrumento de 

expressão e resistência. O funk, nesse sentido, mostrou-se um recurso pedagógico poderoso 

para promover um aprendizado significativo, que vai além da transmissão de conteúdos 

acadêmicos tradicionais, incorporando aspectos da cultura popular brasileira e das lutas 

sociais contemporâneas - especialmente da sensibilização para temas como racismo e 

machismo estrutural. 

É importante destacar que, ao realizar essa pesquisa, enfrentei limitações que 

merecem ser refletidas. A partir do meu local de educadora, reconheço a complexidade de 

abordar um tema tão central para as comunidades periféricas, como o funk, e, principalmente, 

discutir questões de raça e identidade. Essa limitação me desafiou a buscar constantemente 

uma abordagem respeitosa e consciente, no intuito de não impor um olhar externo sobre as 

realidades vividas pelas crianças. No entanto, acredito que a educação antirracista deve ser 

uma responsabilidade de todos os educadores, independentemente de sua origem, e que o 

funk pode ser um espaço de reflexão e ressignificação das identidades raciais e de classe no 

contexto escolar. 

A pesquisa também revelou a importância de se questionar a rigidez do currículo 

escolar tradicional, que frequentemente marginaliza as manifestações culturais da periferia, 

como o funk e outras expressões de grupos sociais historicamente oprimidos. Nesse sentido, 

defendi a ideia de que o currículo escolar deve ser "rebolado", ou seja, colocado em 

movimento - em direção à descolonização -, para que ele se abra à diversidade cultural e 

possa acolher outras formas de saberes e saberes periféricos, tornando-se mais inclusivo e 

representativo da realidade dos alunos. 

Por fim, a proposta de incluir o funk no currículo escolar não apenas enriquece o 

aprendizado dos estudantes, mas também atua como uma ferramenta de resistência e de 

fortalecimento da autoestima das crianças ao permitir que elas se expressem e se reconheçam 

como protagonistas de suas próprias histórias. Através do funk, é possível empoderar as 

crianças para que compreendam e contestem as estruturas de poder e opressão que ainda 

marcam nossa sociedade, como o racismo e o machismo. 

Como sugestões para futuras pesquisas, destaco a importância de se aprofundar na 

investigação das práticas pedagógicas que envolvem o funk e outras manifestações culturais 

76 



 

periféricas, além de explorar o papel da educação sexual nas escolas, especialmente no que 

tange ao consentimento e à formação de uma consciência crítica sobre a sexualidade. 

Acredito que o debate sobre essas questões deve ser incorporado de maneira transversal no 

currículo escolar, com uma abordagem que respeite as especificidades de cada faixa etária e, 

ao mesmo tempo, promova uma reflexão profunda sobre os valores sociais que permeiam o 

cotidiano das crianças. 

 

77 



 

REFERÊNCIAS 

 

ANDERSON, Carol. Eyes off the prize: the United Nations and the African American 

struggle for human rights, 1944-1955. Cambridge: Cambridge University Press, 2003. 

BROCHMANN, Nina; DAHL, Ellen Støkken. Tudo muda: um guia alegre e sincero sobre a 

puberdade. Tradução de Kristin Garrubo. Ilustração de Magnhild Winsnes. 1. ed. São Paulo: 

Seguinte, Editora Schwarcz, 2021. 

FAUSTINI, Marcus. Taísa Machado: o afrofunk e a ciência do rebolado. Edição 1. Ilnx: 

Coleção Cabeças da Periferia, Revista Cobogó, Rio de Janeiro, 2020. 

FÉRAL, Josette. Teatro performativo e pedagogia: entrevista com Josette Féral. Sala Preta, 

São Paulo, Brasil, v. 9, p. 255–267, 2009. DOI: 10.11606/issn.2238-3867.v9i0p255-267. 

Disponível em: https://www.revistas.usp.br/salapreta/article/view/57410. Acesso em: 08 abr. 

2024. 

FERNANDES, Sílvia. Teatralidade e performatividade na cena contemporânea. 

Repertório, n. 16, p. 11-23, Salvador, 2011. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 50. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005. 

GALERIA SUPERFÍCIE – GE Viana. Disponível em: 

https://galeriasuperficie.com.br/artistas/ge-viana/. Acesso em: 10 nov. 2024. 

GIROTTO, Eduardo Donizeti. A docência como lugar de partilha: experiência a partir do 

PIBID / PRP/ USP. . Universidade de São Paulo. Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas, 2024. DOI: https://doi.org/10.11606/9788575065013 Disponível em: 

www.livrosabertos.abcd.usp.br/portaldelivrosUSP/catalog/book/1479 . Acesso em 31 março. 

2025. 

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. Tradução de 

Marcelo Brandão Cipolla. Editora Martins Fontes, 283 p. São Paulo, 2017.  

HOOKS, bell. Tudo sobre o amor: as facetas do amor romântico. 1. ed. Rio de Janeiro: Rosa 

dos Tempos, 2000. 

INSTAGRAM. Reel sobre [Não estamos sensualizando para vocês, nós estamos 

dançando]. Instagram, 03 fev. 2024. Disponível em: 

78 

https://www.revistas.usp.br/salapreta/article/view/57410
https://galeriasuperficie.com.br/artistas/ge-viana/
https://galeriasuperficie.com.br/artistas/ge-viana/
https://doi.org/10.11606/9788575065013
https://doi.org/10.11606/9788575065013
https://www.instagram.com/reel/C3AnR_krc-K/?igsh=YW84dTFvdWQ3amFj


 

https://www.instagram.com/reel/C3AnR_krc-K/?igsh=YW84dTFvdWQ3amFj. Acesso em: 

10 out. 2024. 

KONDZILLA. Danças que marcaram o movimento funk. Kondzilla, 2024. Disponível em: 

https://kondzilla.com/dancas-que-marcaram-o-movimento-funk/. Acesso em: 30 out. 2024. 

LAZZARATO, Marcelo. Campo de visão: um exercício de alteridade. 1. ed. In: Editora 

Unicamp. 192 p. ISBN 978-85-268-1605-3. São Paulo, 2023. 

LEPECKI, André. Coreo-política e coreo-polícia. Ilha Revista de Antropologia, 

Florianópolis, v. 13, n. 1-2, p. 41–60, 2013. DOI: 10.5007/2175-8034.2011v13n1-2p41. 

Disponível em: 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/2175-8034.2011v13n1-2p41. Acesso 

em: 18 maio 2024. 

MACHADO, Marina Marcondes. A criança é performer. Educação e Realidade, São Paulo, 

v. 35, p. 115-137, 2010. 

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da memória: o reinado do Rosário no Jatobá. São 

Paulo: Perspectiva; Belo Horizonte: Mazza Edições, 1997. 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO. Base Nacional Comum Curricular: Ensino Fundamental. 

Brasília, 2017. Disponível em: http://www.mec.gov.br. Acesso em: 31 out. 2024. 

MUSEU DA MÚSICA POPULAR BRASILEIRA. Ciúme de você. Disponível em: 

http://www.mmpb.com.br/musica/roberto-carlos/ciume-de-voce. Acesso em: 31 out. 2024. 

O racismo é uma problemática branca: uma conversa com Grada Kilomba. Disponível em: 

https://www.cartacapital.com.br/politica/201co-racismo-e-uma-problematica-branca201d-um

a-conversa-com-grada-kilomba/. Acesso em: 03 nov. 2024. 

PAES VIANNA JÚNIOR, Hermano. O Baile Funk Carioca: Festas e Estilos de Vida 

Metropolitanos. 1987. Monografia (Mestrado em Sociologia) — Universidade Federal do Rio 

de Janeiro, Rio de Janeiro, 1987. 

PUPO, Maria Lúcia. Para desembaraçar os fios. Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 

30, n. 2, p. 217-228, jul./dez. 2015. 

79 

https://www.instagram.com/reel/C3AnR_krc-K/?igsh=YW84dTFvdWQ3amFj
https://kondzilla.com/dancas-que-marcaram-o-movimento-funk/
https://kondzilla.com/dancas-que-marcaram-o-movimento-funk/
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/2175-8034.2011v13n1-2p41
http://www.mec.gov.br
http://www.mmpb.com.br/musica/roberto-carlos/ciume-de-voce
http://www.mmpb.com.br/musica/roberto-carlos/ciume-de-voce
https://www.cartacapital.com.br/politica/201co-racismo-e-uma-problematica-branca201d-uma-conversa-com-grada-kilomba/
https://www.cartacapital.com.br/politica/201co-racismo-e-uma-problematica-branca201d-uma-conversa-com-grada-kilomba/
https://www.cartacapital.com.br/politica/201co-racismo-e-uma-problematica-branca201d-uma-conversa-com-grada-kilomba/


 

RACHEL, D. P. Adote o artista não deixe ele virar professor: reflexões em torno do 

híbrido professor performer. São Paulo: Cultura Acadêmica, 2014. (Coleção PROPG 

DigitalUNESP). ISBN 9788579835995. 

SANTOS, Antônio Bispo dos. Colonização, quilombos: modos e significados. Brasília: 

Instituto Nacional de Ciência e Tecnologia de Inclusão no Ensino Superior e na Pesquisa 

(INCTI); Universidade de Brasília (UnB), 2015. 

SANTOS, R. S. Performance negra: o corpo como lugar de protesto. In: Encontro de 

História da Arte/ Arte em confronto: embates no campo da História da Arte, XIII, Campinas, 

2018. 

SILVA, Tomaz Tadeu da. Documentos de identidade: uma introdução às teorias do 

currículo. Belo Horizonte: Autêntica, 2003. 

SOUZA, Thiago de. Tudo o que você sempre quis saber sobre funk: ...mas tinha medo de 

perguntar. São Paulo: Editora Tipografia Musical, 2023. ISBN 978-65-87867-32-8. 

VEIGA, Ilma Passos Alencastro (org.). Lições de didática. 8. reimpr. Campinas, SP: Papirus 

Editora, 162 p. São Paulo,  2006. 

 

s 

80 


	A CRIANÇA QUE REBOLA, A PROFESSORA QUE REBOLA E O FUNK NAS ESCOLAS 
	CAPÍTULO 1. “MACULELÊ É O REI DA VALENTIA” - PRÁTICA E TRADIÇÃO 
	 1.1 Sonhar Maculelê e resgatar a ancestralidade do funk 
	1.2 Batucar, Dançar e Brincar 

	CAPÍTULO 2. É SOM DE PRETO, DE FAVELADO, MAS QUANDO TOCA NINGUÉM FICA PARADO - A AULA BAILE. 
	     2.1 O Funk, a cidade e a escola 
	      2.2 Funk é coisa de criança?  

	CAPÍTULO 3. “VOCÊS PENSARAM QUE EU NÃO IA REBOLAR A MINHA BUNDA HOJE, NÉ?”   
	   3.1 De onde veio o rebolado? A ciência milenar de mexer os quadris.  
	    3.2 Para rebolar o currículo da escola 

	CAPÍTULO 4. “NINGUÉM MANDA NESSA RABA”! 
	4.1 META A COLHER! 

	CONSIDERAÇÕES FINAIS 
	REFERÊNCIAS 

