
 

UNIVERSIDADE​ ​DE​ ​SÃO​ ​PAULO 

FACULDADE​ ​DE​ ​FILOSOFIA,​ ​LETRAS​ ​E​ ​CIÊNCIAS​ ​HUMANAS 

DEPARTAMENTO​ ​DE​ ​GEOGRAFIA 

 
 
 
 
 
 
 

Victor​ ​José​ ​Barella​ ​Ferreira 
 
 
 
 

Capitalismo​ ​e​ ​Religião:​ ​A​ ​geografia​ ​crítica​ ​das​ ​Igrejas​ ​Neopentecostais​ ​sob​ ​os 

ditames​ ​contraditórios​ ​da​ ​economia​ ​política 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
São​ ​Paulo 

2017  

 



 

 

 

 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

2 

 

 
 

Victor​ ​José​ ​Barella​ ​Ferreira 
 
 
 
 
 

Capitalismo​ ​e​ ​Religião:​ ​A​ ​geografia​ ​crítica​ ​das​ ​Igrejas​ ​Neopentecostais​ ​sob​ ​os 

ditames​ ​contraditórios​ ​da​ ​economia​ ​política 

 

 

 

 
 
 
 

Trabalho de Graduação Individual (TGI)     
apresentado ao Departamento de Geografia da      
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências      
Humanas, da Universidade de São Paulo,      
como parte dos requisitos para obtenção do       
título​ ​de​ ​Bacharel​ ​em​ ​Geografia. 
 
 
Orientador:​ ​Prof.​ ​Dr.​ ​Anselmo​ ​Alfredo 

 
 
 
 
 

 
 
 

 
São​ ​Paulo 

2017  

 



 

 

 

 

3 

AGRADECIMENTOS 

Antes de agradecer propriamente ao círculo de relações que me constituem           

como ser - e que só através deles pude completar o presente trabalho - insta               

reconhecer o esforço voluntário das pessoas que lutam por uma sociedade mais            

igualitária, justa e amorosa, onde os fracos e oprimidos são defendidos fielmente,            

pois esta é a esperança fonte de toda a inspiração que mantém a sabedoria do               

coração​ ​acesa​ ​e​ ​a​ ​inteligência​ ​do​ ​cérebro​ ​radiante. 

Agradeço aos meus pais, Susana Barella e Alfredo Ferreira, a minha avó            

Elvina Bonini e ao meu irmão Raphael Barella por toda sustentação do meu ser nos               

momentos mais vulneráveis da infância, almejando o bem do corpo, da alma e do              

espírito, auxiliando na germinação da astúcia virtuosa que todos nós possuímos e a             

vida​ ​requer​ ​nos​ ​momentos​ ​mais​ ​difíceis.  

Agradeço ao carinho e paciência da companheira amorosa Marina Pasquetto          

por me ensinar a sentir o mundo com o coração e estimular minha trajetória terrena               

que​ ​agora​ ​estará​ ​repleta​ ​de​ ​amor.  

Agradeço a esta Universidade de São Paulo, à Faculdade de Filosofia Letras            

e Ciências Humanas e ao Departamento de Geografia, e um agradecimento           

especial ao professor e querido amigo Anselmo Alfredo, pois através de sua incrível             

intelectualidade pude abrir os olhos para uma nova e instigante perspectiva crítica            

do mundo contemporâneo e com isso fomentar o tema da presente pesquisa, e             

desde já agradeço pela sua orientação humilde, amigável e reverente em todo            

processo​ ​de​ ​realização​ ​deste​ ​trabalho. 

 



 

 

 

 

4 

Aos amigos e amigas conhecidos durante o curso de geografia que           

certamente fomentaram discussões acadêmicas fundamentais, no qual       

transformaram maravilhosamente o processo de formação e amadurecimento do         

ser, em especial o grande amigo Danilo Macedo, pois seus conselhos de ordem             

conceitual me ajudaram no processo de assimilação e compreensão do pensamento           

geográfico enquanto Ciência, também agradeço aos grandes amigos Pablo Hafez e           

Nicolas Ascensão pelas discussões das áreas mais misteriosas do conhecimento,          

bem como todos e todas que participaram ativamente nos círculos de discussão,            

Taciana Ribeiro, Marcus Vinicius, João Gabriel, Juliano Pagin, André Mari, Danilo           

Fink​ ​entre​ ​outros​ ​grandes​ ​colegas​ ​conhecidos​ ​durante​ ​a​ ​graduação.​ ​Obrigado! 

Por fim, a todos que contribuíram nas discussões e ensinamentos fora dos            

muros da universidade - Karla Cury, Grace Borges, Marcelo Borin, Francisco Gabriel            

- que estavam participando na construção do pensamento do atual trabalho           

enquanto​ ​egrégora​ ​coletiva:​ ​a​ ​minha​ ​gratidão! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

5 

 

 

 

 

 

 

 
 

“É​ ​verdade​ ​que​ ​Deus​ ​disse​ ​que​ ​vocês​ ​não 
​ ​devem​ ​comer​ ​de​ ​nenhuma​ ​árvore​ ​do​ ​jardim? 

A​ ​mulher​ ​respondeu​ ​para​ ​a​ ​serpente:​ ​Nós​ ​podemos 
comer​ ​dos​ ​frutos​ ​das​ ​árvores​ ​do​ ​jardim. 

Mas​ ​do​ ​fruto​ ​da​ ​árvore​ ​que​ ​está​ ​no​ ​meio​ ​do​ ​jardim, 
Deus​ ​disse:​ ​‘Vocês​ ​não​ ​comerão​ ​dele,​ ​nem​ ​o 

tocarão,​ ​do​ ​contrário​ ​vocês​ ​vão​ ​morrer’. 
Então​ ​a​ ​serpente​ ​disse​ ​para​ ​a​ ​mulher: 

De​ ​modo​ ​nenhum​ ​vocês​ ​morrerão.​ ​Mas​ ​Deus​ ​sabe 
que,​ ​no​ ​dia​ ​em​ ​que​ ​vocês​ ​comerem​ ​o​ ​fruto,​ ​os​ ​olhos 

de​ ​vocês​ ​vão​ ​se​ ​abrir,​ ​e​ ​vocês​ ​se​ ​tornarão​ ​como 
deuses,​ ​conhecedores​ ​do​ ​bem​ ​e​ ​do​ ​mal.” 

(​Gênesis​ ​3:1-5​) 
 

  

“O​ ​Mercado​ ​(I) 
Eis​ ​o​ ​deus-supremo,​ ​o​ ​deus-mercadoria 

Valor​ ​único​ ​na​ ​vida,​ ​árida​ ​e​ ​vazia 
Foram-se​ ​os​ ​salvadores,​ ​morreram​ ​as​ ​quimeras 

Os​ ​sonhos​ ​grandes​ ​e​ ​ocos​ ​de​ ​outras​ ​eras 
O​ ​Deus-Mercado,​ ​único​ ​e​ ​global, 
É​ ​agora​ ​o​ ​grande​ ​deus​ ​universal 
Ricos​ ​e​ ​pobres,​ ​crentes​ ​e​ ​ateus 

Se​ ​curvam​ ​e​ ​rojam​ ​a​ ​este​ ​grande​ ​deus 
Eis​ ​a​ ​herança​ ​sagrado-profana 

De​ ​heróis​ ​e​ ​gênios​ ​da​ ​espécie​ ​humana. 
Tudo​ ​se​ ​afundou​ ​na​ ​doce​ ​fantasia 

Que​ ​um​ ​sistema​ ​irracional​ ​e​ ​cego​ ​prometia 
Toda​ ​a​ ​luta​ ​inglória​ ​por​ ​um​ ​mundo​ ​diferente 

Ajudou​ ​este​ ​deus​ ​pançudo​ ​e​ ​decadente​” 
(...) 

(​Leonel​ ​Santos​) 
 

 
 

 

https://www.bibliaonline.com.br/acf/gn/3/2-5


 

 

 

 

6 

RESUMO 

O seguinte estudo analisa o crescimento do movimento religioso denominado          

neopentecostalismo, no distrito do Rio Pequeno localizado no município de São           

Paulo, configurando-se como um tema importante à pesquisa acadêmica, uma vez           

que tal crescimento religioso se apresenta como fenômeno registrado em toda           

metrópole paulista. A pesquisa buscou o caminho de compreender a doutrina do            

neopentecostalismo para então analisá-la a partir dos pressupostos categorias de          

Marx e da atual crise da ficcionalização valor. Neste cenário, a religião            

neopentecostal atua como uma instituição que afirma os modos de ser propagados            

pelo capitalismo contemporâneo, demonstrando optar por uma orientação        

econômica através de suas práticas devocionais. Constituindo assim uma         

aproximação entre capitalismo fictício, consciência religiosa e a expansão da          

religião​ ​Neopentecostal. 

 

PALAVRAS-CHAVES​: crescimento Neopentecostal, pensamento religioso,     

metrópole,​ ​periferia,​ ​crise​ ​do​ ​valor. 

 

 

Aluno:​ ​​Victor​ ​José​ ​Barella​ ​Ferreira 

  

Orientador:​ ​​Prof.​ ​Dr.​ ​Anselmo​ ​Alfredo 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

7 

SUMÁRIO 

 

1. Resumo 6 

2. Introdução 8 

3. Pressupostos​ ​conceituais​ ​para​ ​o​ ​entendimento​ ​do​ ​sistema​ ​social​ ​produtor​ ​de 

mercadorias​ ​-​ ​Capitalismo ​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​13

 

4. O​ ​movimento​ ​religioso​ ​denominado​ ​Neopentecostalismo 

4.1. Entendo​ ​sua​ ​origem:​ ​Pentecostalismo 19 

4.2. História​ ​e​ ​Dogma​ ​do​ ​Neopentecostalismo 20 

4.3. Expansão​ ​e​ ​perfil​ ​socioeconômico​ ​do​ ​Neopentecostalismo 24 

4.4. Crescimento​ ​Neopentecostal​ ​no​ ​bairro​ ​​ ​do​ ​Rio​ ​Pequeno:​ ​estudo​ ​de 

caso 26 

4.5. Geografia​ ​Crítica​ ​do​ ​crescimento​ ​Neopentecostal 29 

5. Atual​ ​crise​ ​econômica​ ​e​ ​a​ ​ficcionalização​ ​do​ ​valor 

5.1. Crise​ ​econômica​ ​e​ ​colapso​ ​financeiro 35 

5.2. Aproximações​ ​teóricas​ ​entre​ ​o​ ​dogma​ ​neopentecostal​ ​e​ ​a 

naturalização​ ​do​ ​valor ​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​38 

5.3. Crise​ ​econômica,​ ​simultaneidade​ ​negativa​ ​e​ ​crescimento​ ​da​ ​religião 

Neopentecostal:​ ​uma​ ​aproximação 40 

6. Considerações​ ​finais ​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​​ ​42 

7. Bibliografia 47 

 



 

 

 

 

8 

INTRODUÇÃO 

Nos mais diversos períodos da história humana, e sobretudo na sociedade           

produtora de mercadorias, o pensamento religioso está presente. A crença no           

sobrenatural, apesar de complexa, pode ter emergido dos componentes mais          

básicos da cognição humana. A existência de Deus pode ser alvo de inúmeros             

debates, mas seus seguidores certamente existem. Quase toda civilização         

considerou algum poder sobrenatural, sugerindo que os seres humanos sejam          

propensos a acreditar no metafísico, ou seja, o pensamento religioso aparece como            

constituinte da vida humana. Caminhando conjuntamente com o pensamento         

religioso estão as instituições religiosas que ao longo do tempo mudaram suas            

formas​ ​e​ ​adequaram​ ​seus​ ​discursos. 

Porém, no sistema capitalista (Marx, 2013), as instituições religiosas, bem           

como o pensamento religioso, assumem caráter específico muito diferente das          

civilizações antigas, uma vez que ambos são sustentados pela lógica social da            

produção de mercadoria, e assim suas funções assumem sentidos contraditórios:          

por um lado as instituições religiosas se dizem autênticas, autóctones e           

transcendentais, por outro reproduzem todos os pressupostos próprios da         

consciência moderna, naturalizando o que é fruto de uma lógica social. E na             

realidade social da metrópole paulista vemos crescer uma nova instituição religiosa,           

o neopentecostalismo, cujas formas de reprodução se mostram diretamente         

relacionadas​ ​com​ ​a​ ​sujeição​ ​do​ ​indivíduos​ ​aos​ ​grilhões​ ​do​ ​capital. 

O neopentecostalismo apresenta um conjunto de crenças de origem cristã e           

uma peculiar doutrina da prosperidade (Mariano, 1999), que consiste na busca           

imediata por uma melhor condição de vida. Ligado à essa doutrina está a             

prosperidade material-financeira, que surge como promessa divina nos templos,         

atraindo maior quantidade de fiéis - sobretudo os que vivem em condições de             

dificuldade financeira, pois tal doutrina promete, em via de regra, que a então             

 



 

 

 

 

9 

sonhada riqueza monetária e uma melhor condição de vida será promovida por um             

meio​ ​sacralizado.  

Para pensarmos no crescimento do neopentecostalismo é necessário        

observar que as tradicionais crenças católicas de penalizar através dos pecados, o            

contentamento com as dificuldades próprias da vida social (voto de ​pobreza​), a            

condenação do excesso de lucro (usura) e a necessidade de aguardar o momento             

post mortem para encontrar a possível “felicidade verdadeira” parece não se           

adequar mais aos indivíduos contemporâneos à crise do valor (Kurz, 1993), pois            

dentro do modelo socioeconômico capitalista os indivíduos buscam o que é desejo            

de todos, o livre gozo das mercadorias, ou seja, o paraíso pode sim estar na “Terra”                

e,​ ​além​ ​do​ ​mais,​ ​é​ ​uma​ ​mercadoria! 

A Igreja Católica Apostólica Romana marcou sua presença como religião          

oficial no processo histórico da constituição religiosa da formação da cidade de São             

Paulo (Vasconcelos, 1996), transmitindo um conjunto simbólico de crenças, ritos,          

cerimônias litúrgicas e especialmente de socialização - e consequentemente         

territorialização. Na cidade de São Paulo do período colonial predominou a prática            

do catolicismo romano, característica muito importante na consideração da forma          

urbana contemporânea, pois a partir daí configura-se os gérmen do bairro, o que via              

de regra era fundado com uma paróquia (Seabra, 2001). Refere-se aqui o importante             

papel da religião como componente estratégico no projeto econômico e político de            

colonização portuguesa e consequentemente da formação da cidade, como é          

elucidado​ ​precisamente​ ​nesta​ ​passagem:  

A cidade concentrou o poder: era sede do bispado, nível hierárquico           
da Igreja coordenador das práticas levadas ao nível do vivido que           
totalizavam a existência do nascimento à morte; era lugar da          
administração da "coisa pública" que também "ia nascendo" com a          
República; era lugar de negociar. Era o lugar de convergência de           
todos os sujeitos sociais envolvidos nas relações e nos conteúdos          
que lhe davam existência; nela, os homens de negócio são também           
elite política, e é por isso que também na cidade esteve sempre            
concentrado o essencial da vida civil, política, e religiosa. (SEABRA,          
2001,​ ​​ ​p.​ ​2) 

 



 

 

 

 

10 

 

Desta forma fica evidente o papel da religião católica na formação da cidade             

de São Paulo. Contudo, é importante fazer a distinção, para que não exista confusão              

entre os conceitos de religiosidade, pensamento religioso e religião (Seabra, 2001).           

A primeira refere-se às crenças e superstições do sujeito, a segunda trata-se da             

efetivação da consciência por um viés metafísico e o terceiro à institucionalidade            

político-econômica de uma estrutura religiosa (como é o caso do Estado Papal de             

Roma​ ​e​ ​do​ ​neopentecostalismo). 

Mas no século XXI a Igreja Católica perde forças por diversos motivos - que              

não serão tratados na presente pesquisa apesar de deixar suas marcas espaciais e             

culturais. Vamos nos atentar ao crescimento da religião Neopentecostal que, em           

suas variadas formas, desenvolveu-se em paralelo com o processo de urbanização           

das​ ​últimas​ ​décadas,​ ​e​ ​esta​ ​pesquisa​ ​buscou​ ​entender​ ​criticamente​ ​tal​ ​fenômeno. 

Diante disso o estudo crítico da presença das Igrejas Neopentecostais no           

bairro do Rio Pequeno, localizado na zona oeste do município de São Paulo, se              

mostrou realmente possível. Num primeiro olhar a Igreja Católica Apostólica          

Romana, ao longo das últimas décadas, se mostrou muito rígida e pouco disposta a              

elaborar uma política de aproximação com a população residente nas grandes           

metrópoles. Por outro lado, as Igrejas Neopentecostais manifestaram flexibilidade         

em seu corpo institucional e estão determinadas em constituir um ideal de            

acolhimento e aproximação dos líderes religiosos (no caso o Pastor) com os            

moradores e, sobretudo, agregando uma doutrina de prosperidade, promovendo         

assim um aumento acentuado de número de fiéis. A ruptura do monopólio católico             

favoreceu o ingresso e a atuação de novos movimentos religiosos e também o             

pluralismo​ ​religioso​ ​(Mariano,​ ​1999). 

Devido ao crescente ingresso da população na doutrina religiosa         

neopentecostal (Mariano, 2011) ocorrem conflitos de interesse entre as variadas          

 



 

 

 

 

11 

vertentes do movimento religioso. Há uma assídua disputa de fiéis e de território             

para construção de novas sedes religiosas, aparentemente como uma concorrência          

empresarial, onde o indivíduo é a peça chave no fortalecimento ideológico e a             

sacralização do dinheiro - conjuntamente à crise - e isto surge como forma             

consciência​ ​necessária​ ​ao​ ​seu​ ​crescimento​ ​enquanto​ ​instituição​ ​religiosa.  

Para aprofundar a reflexão, serão citadas referências à obras que criticam o            

modelo econômico produtor de mercadorias e a forma-consciência própria de tal           

modelo (Marx, 2013; Kurz, 1993; 2009; Benjamin, 2013; Fausto, 1997); livros que            

estudam a história e o dogma religioso neopentecostal (Mariano, 1999; 2011; Souza,            

1969; Fajardo, 2011); e sobretudo autores do pensamento geográfico que          

entenderam a reprodução do espaço urbano (Santos, 2005; 2009; Caldeira, 2000;           

Harvey, 2006; Seabra, 2001; Damiani, 2009) conjuntamente com a problematização          

filosófica espacial que os cerca (Alfredo 2010; 2011; 2013), constituindo um corpo            

teórico para pensarmos no atual crescimento do movimento religioso denominado          

neopentecostalismo​. 

A pesquisa em sua proposta basilar buscou traçar uma aproximação entre o            

crescimento das Igrejas Neopentecostais e a crise do valor no capitalismo           

problematizada por Kurz (1993), que se deu pelo processo de desenvolvimento das            

forças produtivas denominado como “Terceira Revolução Industrial microeletrônica”,        

o qual implica em um capital que se desassocia de sua base substancial e o valor,                

que por sua vez é redirecionado para outras formas de circulação para completar             

seu fim em si mesmo, implicando na expansão do setor de serviços e de acesso ao                

crédito (Alfredo, 2010). Tal momento implicaria numa intensificação dos problemas          

sociais oriundos do capital, promovido pela crise do valor, o que por sua vez foi               

percebido pela religião Neopentecostal que disso aproveitou-se para então se          

colocar como remediador sagrado do dinheiro. Todavia, o que constitui a doutrina do             

neopentecostalismo, o pensamento religioso na modernidade e os motivos da crise           

do​ ​valor​ ​serão​ ​explicados​ ​mais​ ​detalhadamente​ ​ao​ ​longo​ ​da​ ​pesquisa. 

 



 

 

 

 

12 

É indispensável enfatizar que a pesquisa também considera o pensamento do           

“jovem” Marx “a crítica da religião está, no essencial, terminada; e a crítica a religião               

é o pressuposto de toda crítica” (MARX, 2006, p. 145), e portanto, não haverá em               

essência, críticas ao modelo religioso estudado - dogmas, doutrinas, ritos e crenças -             

mas sim ao sistema social produtor de mercadoria e de suas contradições (é             

importante destacar que o “velho” Marx n’O Capital se dá conta de que a              

religiosidade da filosofia de Hegel tinha um fundamento real e que era necessário à              

reprodução social), no qual está inserido o movimento de expansão da religião            

neopentecostal​ ​no​ ​distrito​ ​do​ ​Rio​ ​Pequeno. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

13 

PRESSUPOSTOS​ ​CONCEITUAIS​ ​DO​ ​SISTEMA​ ​SOCIAL​ ​PRODUTOR​ ​DE 
MERCADORIA​ ​-​ ​CAPITALISMO 

 

Acompanhando os pressupostos categorias levantados por Marx (2013) para         

definir o sistema produtor de mercadorias, de forma modesta, pretendo expor           

algumas noções básicas, pois será o universo conceitual fundante de toda base            

teórica da atual pesquisa e que embasa toda constelação lógica para entendermos            

de​ ​modo​ ​crítico​ ​a​ ​modernidade​ ​e​ ​as​ ​dinâmicas​ ​sociais​ ​contemporâneas.  

As categorias existentes no capitalismo vão se dar a partir da crítica social de              

Marx (2013) de modo contraditórias, ou seja, elas se sustentam logicamente através            

de uma interação dialética. Para Marx não há categorias ontológicas, positivas ou            

naturalizadas do capital. As categorias só se sustentam se vinculadas à um universo             

conceitual, no qual, necessariamente estão relacionadas umas com as outras, sendo           

que as relações entre as categorias estabelecem modos que, por sua vez,            

constituem​ ​o​ ​próprio​ ​conteúdo​ ​do​ ​conceito. 

Primeiramente, é preciso melhor definir a constituição conceitual da         

mercadoria, elaborada por Marx (2013), no qual por sua vez, detém dois fatores             

intrínsecos em sua constituição: valor de troca e valor. O valor é o negativo central               

na sociedade produtora de mercadorias. Assim sendo, a mercadoria satisfaria as           

necessidades humanas de qualquer espécie, não importando a origem da          

necessidade fisiológica ou imaginária. A gênese da mercadoria está no trabalho,           

porém em sua forma especificamente histórica da modernidade (que se encontra           

além dos estados fundamentais ontológicos), sendo basicamente a exploração         

econômica da força de trabalho humana e das matérias primas no qual o indivíduo              

não detém o produto final de seu trabalho, tornando tal trabalho alienante e sem              

conteúdo​ ​específico,​ ​tornando-se​ ​portanto​ ​abstrato,​ ​e​ ​por​ ​isso​ ​valorizando-se.  

 



 

 

 

 

14 

Assim, todo produto fruto do trabalho abstrato se torna mercadoria. Ele detém            

valor e transforma-se em uma coisa fisicamente metafísica (sendo esta a forma            

misteriosa da mercadoria), produzindo assim a ilusão de que é a característica física             

dos próprios produtos no qual esconde o caráter social do trabalho que produz a              

mercadoria (tempo social de trabalho), e naturaliza a força de trabalho abstrata,            

transformando as relações sociais (fruto do trabalho abstrato) em um dado natural -             

e não social - nas relações humanas modernas. Vemos aqui a forma social -              

metafísica​ ​como​ ​momento​ ​da​ ​materialidade​ ​de​ ​Marx. 

O obscurecimento do processo social por detrás da mercadoria é entendida           

como ​fetichismo da mercadoria​. Em seu âmago está o próprio movimento dialético            

da mercadoria, cabendo aqui elucidar que para Marx (2004) há a necessidade de se              

reconhecer a consciência religiosa como indispensável ao mundo do dinheiro e do            

capital no qual o neopentecostalismo se insere. Para melhor elucidação acerca           

dessa​ ​explicação​ ​ressalto​ ​a​ ​passagem​ ​do​ ​próprio​ ​Marx: 

 

A primera vista, a mercadoria parece uma coisa trivial,         
evidente. Analisando-a, vê-se que ela é uma coisa muito         
complicada, cheia de sutileza metafísica e manhas teológicas.        
Como valor de uso, não há nada de misterioso nela, quer eu a             
observe do ponto de vista que satisfaz as necessidades         
humanas pelas suas propriedades, ou que ela somente recebe         
essas propriedades como produto do trabalho humano. É        
evidente que o homem por meio de sua atividade modifica as           
formas das matérias naturais de um modo que lhe é útil.​A           
forma da madeira, por exemplo, é modificada quando dela se          
faz uma mesa. Não obstante, a mesa continua sendo madeira,          
uma coisa ordinária física. Mas logo que ela aparece como          
mercadoria, ela se transforma numa coisa fisicamente       
metafísica​. Além de se pôr com os pés no chão, ela se põe             
sobre a cabeça perante todas as outras mercadorias e         
desenvolve de sua cabeça de madeira cismas muito mais         
estranhas do que se ela começasse a dançar por sua própria           
iniciativa.​ ​(MARX,​ ​2013,​ ​p.​ ​197) 

 

 



 

 

 

 

15 

Outro desdobramento do valor é a sua forma-equivalente geral, a forma-           

dinheiro, que por sua vez só surge a partir do confronto entre pelo menos duas               

mercadorias. Porém, para compreendermos a gênese da forma-dinheiro é de suma           

importância​ ​destacar​ ​a​ ​seguinte​ ​passagem​ ​de​ ​Marx​ ​que​ ​diz​ ​que: 

 

A dificuldade no conceito da forma dinheiro se limita à          
compreensão da forma equivalente geral, portanto, da forma        
valor geral como tal, da forma III. A forma III se resolve            
retroativamente, na forma ll, a forma valor desdobrada e seu          
elemento constitutivo é a forma l. 20 varas de linho = 1 casaco,             
ou x mercadoria A = y mercadoria B. A forma mercadoria           
simples é, por isso, o germe da forma dinheiro. (MARX, 2013,           
p.​ ​197​ ​) 

 

A forma-dinheiro é o que vai dar efetividade à existência social dentro do             

sistema capitalista e em sua forma de existência no plano do real, a forma-dinheiro              

está necessariamente remediada pelo fetichismo da mercadoria, ou seja, se          

apresenta como uma forma externa, mas efetiva, porque põe a relação sujeito �             

objeto como consciência religiosa necessária do capital, que universaliza o fetiche           

da mercadoria promovendo simultaneamente a fetichização da sociabilidade que         

naturaliza o valor. Tal forma-dinheiro tem como função a mediação do valor entre as              

mercadorias, e quando faz a passagem para a manifestação material ocorre,           

necessariamente e como condição de existência, sua naturalização como mediador          

das relações sociais, ou seja: se é efetivado materialmente é fetichizado. Ocorrendo            

a naturalização do dinheiro (que é almejado pelos indivíduos através do fetiche da             

riqueza, que é contraditoriamente fundada na pobreza e portanto uma miragem da            

riqueza) sendo então uma forma de pensar religiosa em todas as formas de             

consciência dentro do modo de ser capitalista, suscita esse fetichismo como forma            

de consciência: o próprio pensamento religioso, no qual o neopentecostalismo          

participa. A forma mercadoria se constitui então como uma forma universal fruto do             

produto​ ​do​ ​trabalho​ ​abstrato.  

 



 

 

 

 

16 

Para entendermos a gênese social do dinheiro, é visto observar as formações            

do Estados Nacionais modernos. Todos estão ligados ao dinheiro - ouro e valor do              

tempo de trabalho acumulado. O ouro está na gênese do capitalismo, pois            

transforma o objeto em ilusão metalista e não há químico no mundo que descubra o               

peso material do valor contido no ouro (até mesmo com as “maravilhas” tecnológicas             

da​ ​física-quântica).​ ​Sendo​ ​assim,​ ​o​ ​valor​ ​é​ ​metafísico.  

A forma-dinheiro, portanto, se expressa exteriormente como autônoma,        

naturalizando o valor, mas ao observar a sua lógica de constituição existencial            

dialética, o dinheiro depende do valor de troca para existir em essência, e portanto              

apresenta fim em si mesmo: é tautológico. Seria impossível levantar os           

pressupostos categoriais de Marx sem trazer ao presente trabalho a queda           

tendencial da taxa de lucro, a contradição que dita toda a produção econômica             

capitalista. A lógica da queda tendencial da taxa de lucro a diminuir é uma              

expressão característica intrínseca ao modo de produção capitalista para o          

desenvolvimento contínuo da força produtiva social de trabalho. Com isso não está            

afirmado que a taxa de lucro não possa cair gradualmente por outras razões, mas              

está contido na essência do modo de produção capitalista como uma necessidade            

óbvia que, em seu progresso, a taxa média geral de mais valia tem de expressar-se               

numa taxa geral de lucro em queda. Como a massa de trabalho vivo empregado              

diminui sempre em relação à massa de trabalho objetivado, posta por ele em             

movimento, isto é, o meio de produção consumido produtivamente, assim também a            

parte desse trabalho vivo que não é paga e que se objetiva em mais valia tem de                 

estar em uma proporção sempre decrescente em relação ao volume de valor do             

capital​ ​global​ ​empregado.  

Para melhor entendermos o movimento da queda tendencial da taxa de lucro            

é necessário mencionar o processo da ​mais-valia (Marx, 2013), que é uma relação             

social. Esta é a diferença entre o tempo social gasto para a reprodução da força de                

trabalho abstrata sendo reduzido dela o valor total que é gerado para a produção de               

 



 

 

 

 

17 

determinada mercadoria constituindo de forma aparente que o salário supre todo           

valor​ ​gerado​ ​pela​ ​trabalhador. 

Essa relação de massa de mais valia com o valor do capital global             

empregado constitui, porém, a taxa de lucro - que precisa, em função dessa             

configuração, cair continuamente (Marx, 2013). O conteúdo do valor assume a forma            

do preço e o dinheiro se apresenta como promessa de pagamento. O valor é              

ficcional. Existem modos diferentes de trabalho humano, todos com a mesma lógica            

social de troca de força de trabalho por dinheiro - alienante e abstrata. A autonomia               

do dinheiro é ilusória - o dinheiro é fruto da mercadoria produzida pelo trabalho,              

sendo​ ​o​ ​preço​ ​desta​ ​dada​ ​mercadoria​ ​o​ ​signo​ ​do​ ​valor. 

Depois desta breve e modesta explanação das categorias dialéticas da forma           

mercadoria de Marx, é interessante pensarmos na constituição dialética da forma de            

ser moderna no qual entendemos que o ser detém a consciência e o pensamento              

como​ ​uma​ ​de​ ​suas​ ​determinações​ ​como​ ​ser​ ​social.  

Assim, tornar a existência efetiva requer um pensamento que o determine           

sem a qual não seria possível existir, o impensado é portanto o inexistente. É              

impossível efetivar o real sem que isto seja já uma relação com a subjetividade              

(Alfredo, 2011), determinando toda forma de ser e de existência necessariamente           

como uma relação sujeito � objeto no qual evidencia a essencialidade do existente,             

que contém em si a contradição entre aparência e essência. A existência está no              

movimento entre sujeito � objeto que promove a sua efetivação, e o universo             

imediato das relações de produção capitalistas constituído pela forma         

social-metafísica é o momento da materialidade dialética de Marx. A partir daí surge             

a necessidade de pensar na reprodução social capitalista através da noção do modo             

de produção capitalista - que concerne a determinada medida, já que para ser modo              

de produção é imprescritível haver uma medida, sendo tal medida sustentada pela            

contradição entre qualidade e quantidade. Podemos então ponderar que mudar as           

relações​ ​de​ ​produção​ ​implicaria​ ​na​ ​mudança​ ​da​ ​forma​ ​de​ ​consciência​ ​do​ ​indivíduo. 

 



 

 

 

 

18 

Acompanhando o movimento dialético do ser e pautando-os conjuntamente         

pelos pressupostos categoriais de Marx (2013) e considerando que a forma de            

sujeito possui um momento histórico pré-determinado, pode-se dizer que a          

consciência na modernidade é determinada, condição ​sine qua non​, pelo modo de            

produção capitalista. A religião Neopentecostal expressaria toda a forma de          

consciência necessária à produção capitalista que, agora sob a forma da Terceira            

Revolução Industrial microeletrônica, se torna mais uma característica fundamental         

do​ ​capitalismos​ ​fictício​ ​que​ ​será​ ​tratado​ ​mais​ ​a​ ​frente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

19 

O​ ​MOVIMENTO​ ​RELIGIOSO​ ​DENOMINADO​ ​NEOPENTECOSTALISMO 

 

Entendendo​ ​sua​ ​origem:​ ​O​ ​Pentecostalismo 

 

Primeiramente, para a nossa situação histórica e institucional, cabe ressaltar          

brevemente algumas informações a respeito da história e dogma do movimento           

religioso Pentecostal: a origem e a base teológica para o neopentecostalismo           

(Mariano,​ ​1999).  

Desde os primórdios da Reforma Religiosa surgiram, em várias regiões da           

Europa, comunidades religiosas nas quais os fiéis procuram o contato direto com o             

Espírito Santo (veremos que esta é a principal distinção do pentecostalismo em            

relação às outras religiões cristãs), se opondo às ordens eclesiásticas da Igreja            

Católica Apostólica Romana. A primeira aparição de tal movimento religioso foi o            

anabatismo​, fundada pelo teólogo Thomas Müntzer no século XVI, na Alemanha e            

Suíça e posteriormente o grupo religioso ​Society of Friends​, fundado pelo dissidente            

inglês George Fox, na Inglaterra do século XVII. Mas este movimento adquiriu            

grande força principalmente nos Estados Unidos da América (EUA), onde o           

movimento​ ​passou​ ​a​ ​ser​ ​chamado​ ​pelo​ ​famoso​ ​termo​ ​​quakers​​ ​(Souza,​ ​1969).  

Diante desta configuração, o pentecostalismo propriamente dito sua teve         

origem nos Estados Unidos no começo do século XX, sendo herdeiro e descendente             

do metodismo e do movimento ​holiness​, se diferenciando do protestantismo          

tradicional (Calvinismo, Luteranismo, Anglicanismo, Presbiterianismo,     

Congregacional, Metodista e Batista), por estar baseado na possibilidade         

contemporânea da manifestação dos dons do Espírito Santo, ligados principalmente          

aos “fenômenos” de línguas (glossolalia), cura divina e discernimento de espíritos           

(Mariano, 1999). O dogma pentecostal afirma que Deus, por intermédio do Espírito            

 



 

 

 

 

20 

Santo e em nome de Jesus Cristo, continua a agir da mesma forma que no               

cristianismo místico primitivo: curando enfermos, expulsando espíritos ruins,        

distribuindo bênçãos e dons espirituais, realizando milagres, dialogando com seus          

servos, demonstrando infinitas provas “concretas” de Seu supremo poder e          

inigualável​ ​bondade​ ​(Mariano,​ ​1999). 

A Doutrina Pentecostal tem raiz cristã, das quais algumas crenças foram           

realçadas do Protestantismo Tradicional: inspiração nas escrituras bíblicas, crença         

na trindade, na salvação através da graça concedida, nas práticas litúrgicas da santa             

ceia, no sacramento do batismo (apesar do batismo diferir do batismo católico), na             

realização de campanhas religiosas denominadas “reavivamento”, na ocorrência de         

“revelações” e “profecias”, nas mensagens bíblicas segundo a interpretação literal          

(fundamentalista) e na presença marcante da iconoclastia religiosa em relação aos           

outros dogmas (principalmente o católico e as religiões de origem africana). O            

princípio teológico pentecostal também está ligado ao Protestantismo Tradicional,         

sobretudo​ ​ao​ ​Metodista​ ​(Souza,​ ​1969). 

Outro aspecto a ser ressaltado é o fato de o catolicismo popular e o              

pentecostalismo possuírem o mesmo tronco religioso cristão e assim compartilham          

crenças em experiências místicas, possessões, milagres, espíritos do mal, feitiçarias          

e​ ​demônios​ ​-​ ​o​ ​que​ ​facilitou​ ​a​ ​adesão​ ​de​ ​novos​ ​fiéis​ ​para​ ​o​ ​pentecostalismo. 

 

História​ ​e​ ​Dogma​ ​do​ ​Neopentecostalismo 

 

Após esta breve exposição do dogma e da história a respeito da formação do              

movimento pentecostal, insta aproximarmo-nos do movimento religioso presente na         

atual pesquisa: o neopentecostalismo. Podendo ser considerada como terceira onda          

do pentecostalismo, o neopentecostalismo tem origem na segunda metade dos anos           

70 e se expande fortemente no decorrer das décadas de 80, 90 e na primeira               

 



 

 

 

 

21 

década do século XXI (Mariano,1999). A terceira onda demarca o corte histórico            

institucional da formação de uma corrente pentecostal que será aqui designada           

como Neopentecostal . O prefixo “neo” remete a sua formação institucional recente,           1

contendo em seu corpo teológico características “inovadoras” em relação ao          

pentecostalismo. Tendo como exemplo as Igrejas Universal do Reino de Deus           

(maior entre as neopentecostais), Cristo Vive, Nova Vida, Internacional da Graça de            

Deus,​ ​etc​ ​(Mariano,​ ​1999). 

Assim, como instituição religiosa, o neopentecostalismo passa a se integrar          

nas dinâmicas sociais e apresenta importante função terapêutica baseada na cura           

divina e crença na prosperidade material - sendo que apenas a última apresenta             

maior destaque na discussão teórica da pesquisa. Contém também doses maciças           

de misticismo (remetendo sobretudo ao Cristianismo Primitivo), incluindo o uso de           

objetos como mediação do sagrado. Nos cultos, é observada a liberdade às            

expressões emotivas, promovendo estágios de grande catarse individual e coletiva.          

Há na Igreja Neopentecostal a afirmação de que seus membros são autóctones, de             

que possuem líderes (os pastores) que transpassam confiança e que possuem           

pouca inclinação à tolerância ao ecumenismo, geralmente se opondo de maneira           

rígida aos cultos afro-brasileiros (desencadeando problemas como a intolerância         

religiosa), se utilizando intensamente dos meios de comunicação modernos (rádio,          

televisão e internet), com estruturas empresariais de peso, além de adotarem           

técnicas de marketing e retirarem dinheiros dos fiéis ao colocar no mercado religioso             

os serviços e bens simbólicos que são adquiridos mediante pagamento (Mariano,           

1999). 

Para melhor trabalharmos com o aspecto econômico que têm destaque na           

presente pesquisa, é importante ressaltar que o neopentecostalismo promove o          

rompimento com a ideia da busca da salvação pelo ascetismo de rejeição dos             

prazeres do mundo, como é pregado na Igreja Católica e no protestantismo            

1termo praticamente consagrados pelos pesquisadores brasileiros para classificar as novas igrejas           
pentecostais. 

 



 

 

 

 

22 

Tradicional. Com essa doutrina contrariam diretamente também a antiga proposição          

pentecostal de que a existência terrena do “verdadeiro cristão” seria dominada pela            

pobreza material e pelo sofrimento da carne (Mariano, 1999). Em tal característica,            

que se aproxima em partes à uma inversão com o tradicionalismo cristão de rejeição              

pela busca por riqueza e o livre gozo das mercadorias que satisfaz as necessidades              

humanas de qualquer espécie (Marx, 2009), atrela-se sobretudo à consentida          

afirmação deste "mundo". Nessa peculiar mudança teológica surge a Teologia da           

Prosperidade, doutrina que defende que o crente está destinado a ser próspero,            

saudável e feliz neste mundo e, com isso, em vez de se conformar com o mundo                

para​ ​atingir​ ​a​ ​salvação​ ​espiritual,​ ​os​ ​neopentecostais​ ​passaram​ ​a​ ​afirmá-lo.  

A ruptura com o ascetismo puritano constitui a principal distinção do           

neopentecostalismo, e isso representa uma mudança muito grande nos ramos do           

Movimento Pentecostal, a ponto de se poder dizer que o neopentecostalismo           

constitui a primeira vertente de afirmação do mundo, sendo esse ponto que gostaria             

de frisar, pois depara-se com a forma de aceitação de mundo que está pautada pela               

Terceira Revolução Industrial, no qual a crise, como ilógica capitalista, promoveria           

maior aceitação do neopentecostalismo como religião propicia à ​sacralização da          

crise​. 

No caso do neopentecostalismo, são suas consideráveis distinções de         

caráter social, doutrinário e comportamental, suas arrojadas formas de inserção e           

rápida distribuição no espaço e seu ethos de afirmação do mundo, que            

necessariamente naturaliza todas as formas de ser capitalistas. Não digo aqui que            

as demais religiões não naturalizam as categorias do sistema social capitalista,           

porém há uma crença que legitime a afirmação do mundo com consentimento divino,             

próprio​ ​da​ ​forma​ ​fictícia​ ​do​ ​capital. 

É observado que as Igrejas Neopentecostais estão se acomodando         

rapidamente na religiosidade popular. O neopentecostalismo não só tende a exercer           

como já vem exercendo influência no pentecostalismo clássico (Mariano, 1999). E           

 



 

 

 

 

23 

ainda, para não nos manter demasiadamente rígidos acerca da definição conceitual           

do​ ​neopentecostalismo,​ ​registro​ ​essa​ ​passagem: 

 

Quando dividimos o pentecostalismo em três vertentes,       
demarcam suas genealogias, seus vínculos institucionais,      
delineamos suas principais características, confrontamos suas      
diferenças e semelhanças, estabelecemos suas distinções,      
quando enfim as classificamos, nao estamos com isso        
supondo que tal construção tipológica dê conta totalmente        
desse universo religioso tão complexo, dinâmico e       
diversificado. Sua função é bem mais modesta: visa ordenar a          
realidade observada, tornando-a inteligível e passível de       
análise, quanto a isso, sempre lembrar que tanto os tipos          
ideais como todo e qualquer aparato conceitual não        
correspondem a retratos literárias ou fidedignos da realidade,        
nem a traduzem plenamente. Longe disso. São instrumentos        
toscos e generalizantes pelos quais procuramos pensá-la,       
ordená-la​ ​e​ ​compreendê-la.​ ​(MARIANO,​ ​1999,​ ​p.​ ​47) 

 

É nisto então que se baseia a aproximação teórica que sustenta a definição             

do neopentecostalismo. Ela apresenta, para interesse da pesquisa, a doutrina da           

Teologia da Prosperidade. Para que tal dogma fosse constituído era necessário           

substituir a concepções teológicas que dizem que os verdadeiros cristãos seriam,           

senão materialmente pobres, ao menos desinteressados de coisas e valores          

terrenos. O neopentecostalismo poderia dar conta dessa nova demanda com o           

surgimento da Teologia da Prosperidade, reinterpretando ensinos e mandamentos         

do evangelho, adequou-se perfeitamente para a demanda imediatista de resolução          

ritualística de problemas financeiros e de satisfação de desejos de consumo dos            

fiéis. Com promessas de que o mundo seria local de felicidade, prosperidade e             

abundância de vida para os cristãos herdeiros das promessas divinas, a Teologia da             

Prosperidade veio coroar e impulsionar a incipiente tendência de acomodação ao           

mundo de várias Igrejas Neopentecostais aos valores e interesse do “mundo”, isto é,             

à​ ​sociedade​ ​produtora​ ​de​ ​mercadorias​ ​(Marx,​ ​2013). 

 



 

 

 

 

24 

A Teologia da Prosperidade não fomenta o pensamento crítico de como será            

adquirida tal prosperidade material, muito menos estimula o reconhecimento das          

desigualdade sociais oriundas do sistema social capitalista. Essa religião se mostra           

em franco processo de acomodação e afirmação do mundo, abraçando seus valores            

e interesses, possibilitando começar a pensar sobre o fenômeno de crescimento do            

movimento religioso Neopentecostal e sua relação com o processo crítico do capital            

após​ ​a​ ​Terceira​ ​Revolução​ ​Industrial. 

 

Expansão​ ​e​ ​perfil​ ​socioeconômico​ ​do​ ​Neopentecostalismo 

 

Acompanhando a tarefa do levantamento de informações que confluem na          

expansão do neopentecostalismo e reconhecendo o perfil social majoritário que o           

compõe, destacarei certas informações. Primeiramente, é importante reconhecer        

que de fato o crescimento do Pentecostalismo constitui um fenômeno de amplitude            

mundial (Mariano,1999), posto que este ramo do cristianismo, constituído no início           

do século XX na América do Norte, vem crescendo aceleradamente, tratando-se de            

um processo de mundialização (globalização). Mas o crescimento mais expressivo          

ocorre na América do Sul e principalmente o Brasil, que em números absolutos             

representa o maior país Pentecostal do continente Sul Americano, abrangendo          

pouco menos da metade dos cerca de 50 milhões de evangélicos estimados            

atualmente​ ​no​ ​continente​ ​(Mariano,1999). 

O Censo Demográfico do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE)           

de 1991 demonstrou o acentuado crescimento pentecostal de 111,7%. O número de            

evangélicos no Brasil cresceu cerca de 61,5 por cento em dez anos, com 16 milhões               

de​ ​novos​ ​fiéis​ ​com​ ​base​ ​no​ ​Censo​ ​2010​ ​do​ ​IBGE. 

 



 

 

 

 

25 

O crescimento pentecostal ocorre, porém, de maneira muito desigual entre as           

diferentes classes sociais concentrando-se majoritariamente nos estratos mais        

pobres da população. A expansão do pentecostalismo, movimento religioso que,          

como elucidado, é o de maior em termos de crescimento no Brasil (representando             

entre 20 e 25% dos brasileiros), constitui entre um quinto e um quarto da população               

segundo as estimativas dos Institutos Ibope e Datafolha efetuadas durante a eleição            

presidencial​ ​de​ ​2010.​ ​(Mariano,1999). 

A pesquisa Novo Nascimento, realizada pelo ISER no Grande Rio em           

meados dos anos 90 levantaram alguns dados a respeito das características           

relativas ao poder aquisitivo e à escolaridade desta população. 61% dos           

pentecostais recebia até dois salários mínimos, 29% recebiam entre dois e cinco            

salários mínimos e 10% ganharam mais de cinco salários mínimos; 42% tinham            

menos de quatro anos de escolaridade, 35% entre cinco e oitos anos e 23 % nove                

anos ou mais de formação escolar. (Mariano,1999). Mas, ressaltando que a           

pesquisa sobre a pobreza jamais deve-se resumir num levantamento estatístico          

(Santos, 2015), cabe ressaltar que o fenômeno da pobreza estaria portanto atrelado            

às produções de riqueza necessariamente dentro da esfera social, o qual funda-se            

dentro de um pressuposto relacional dialético categorial. Sendo assim, nos          

deparamos aqui com as contradições valor (riqueza) - desvalor (pobreza). A pobreza            

seria portanto o social promovido pelo desvalor ou pela crise da forma-valor            

equivalente em sua fase final, a forma-dinheiro (Marx, 2013). A pobreza portanto            

aparece como fenômeno intrínseco às práticas capitalistas e, assim, a religião           

Neopentecostal aparece como remediador sagrado da riqueza, como se nada          

tivesse​ ​a​ ​ver​ ​com​ ​a​ ​constelação​ ​lógica​ ​por​ ​detrás​ ​do​ ​fenômeno​ ​social​ ​da​ ​pobreza. 

Na condição crítica de reprodução do valor (localizado nas área pobres), a            

forma de ser das Igrejas Neopentecostais demonstram intenso crescimento nas          

áreas pobres da metrópole, pois se propõe a superar a condição de pobreza através              

de seus ritos e crenças, ou seja, através da doutrina da Teologia da Prosperidade.              

 



 

 

 

 

26 

Como todas as formas de ser capitalistas, as Igrejas Neopentecostais naturalizam as            

produções de mercadoria e objetivam a reprodução do substrato metafísico da           

mercadoria (detentora das polaridades dialéticas de valor e desvalor). No entanto, o            

porquê de sua presença ser mais acentuada nas formações urbanas mais pobres é             

um dos o questionamentos críticos da presente pesquisa. Podemos então dizer que            

todas as formas de ser capitalistas objetivam a reprodução das trocas de            

mercadorias com a única e exclusivamente reprodução do capital. Essa          

naturalização das relações sociais produtoras de mercadoria que só é possível por            

meio do equivalente geral (que é o dinheiro) efetiva em sua condição de existência              

contraditória,​ ​e​ ​portanto​ ​dialética,​ ​a​ ​sua​ ​face​ ​negativa:​ ​a​ ​pobreza.  

 

Crescimento​ ​Neopentecostal​ ​no​ ​bairro​ ​do​ ​Rio​ ​Pequeno​ ​(Zona​ ​Oeste​ ​de 
São​ ​Paulo) 

 

Para embasamento da pesquisa, foi imprescindível o levantamento de         

informações pautadas na realidade social, o que na ocasião consistiu em uma visita             

de campo no distrito do Rio Pequeno, subprefeitura do Butantã, zona oeste do             

município de São Paulo. O distrito faz divisa com os distritos do Jaguaré, Raposo              

Tavares e Vila Sônia, além da região da Cidade Universitária e do município de              

Osasco.  

O ordenamento social do bairro tem sua origem na territorialização da Igreja            

Católica Apostólica Romana - como ressaltado anteriormente - e é no bairro, nessa             

esfera de reprodução social, que se confrontam as concepções religiosas e laicas do             

mundo, e é na história da urbanização que também estão localizadas as vilas             

operárias e os bairros industriais como forma estritamente moderna de ocupar o            

espaço que constituem no processo dinâmico e dialético da forma estética da cidade             

(Seabra, 2001). Pensar no processo e no seu conjunto auxilia na compreensão da             

 



 

 

 

 

27 

urbanização que vai se configurando na reprodução da cidade, que engloba os            

bairros, metamorfoseia a vida de bairro e que recria as formas (no caso do bairro               

operário) introduzindo o sagrado em um processo que é essencialmente de           

programar o tempo funcionalizando-o nas necessidades do trabalho, no limite          

máximo, em favor do fetiche industrial (Seabra, 2001). E isto era possível porque a              

religião, já operada como atributo da cultura, era vivida como necessidade - e é              

nesse sentido que a Igreja foi um componente também dos bairros industriais como             

é​ ​o​ ​caso​ ​da​ ​formação​ ​do​ ​Rio​ ​Pequeno​ ​enquanto​ ​bairro. 

É válido ressaltar algumas informações a nível técnico como o processo de            

reconhecimento político do bairro, quando assim se formalizou como distrito do           

município de São Paulo. Parte do distrito do Rio Pequeno fazia parte de uma das               

grandes fazendas do conde Luís Eduardo Matarazzo, e nas imediações dessas           

fazendas surgiram bairros como o Jardim Rio Pequeno. Na década de 1960, houve             

sensível migração motivada pelas oportunidades de venda da força de trabalho nas            

olarias e pedreiras da região, voltadas para os bairros do Jaguaré e cercanias, assim              

como trabalhadores da construção civil oriundos principalmente das obras da Cidade           

Universitária nas décadas de 1960 e 1970 - aqui destaco a formação tipicamente             

industrial. No entanto, o distrito como é hoje demarcado se formou das grandes             

ramificações do bairro do Butantã, e a separação aconteceu nos anos 1980            

(Ponciano, 2004). É possível averiguar neste distrito avenidas de intenso fluxo           

comercial e rotas de passagem, como a avenida Rio Pequeno, avenida Corifeu de             

Azevedo Marques, avenida Engenheiro Heitor Antônio Eiras Garcia, avenida Nossa          

Senhora de Assunção e avenida Otacílio Tomanik, além de ser um dos bairros que              

se​ ​agregou​ ​a​ ​Rodovia​ ​Raposo​ ​Tavares. 

Hoje, com pouco mais de 100.000 (cem mil) habitantes segundo o último            

censo de 2010, a região conta com jornais próprios, quatro postos de saúde, um              

hospital (maternidade) e diversas escolas municipais, estaduais e particulares, além          

de um CEU municipal que dão suporte à população local de classe média e média               

baixa (Ponciano, 2004). A presença de favelas também é constante no bairro, em             

 



 

 

 

 

28 

especial as comunidades do Camarazal, Sapé, São Remo, 1.010 (Mil e Dez), Jardim             

Ester, Jardim Esmeralda e Jardim Maria Luísa. Ressalto aqui a ocorrência incisiva            

da​ ​favelização​ ​explicitando​ ​o​ ​fenômeno​ ​da​ ​pobreza​ ​urbana​ ​(Santos,​ ​2015). 

Agora, em relação ao plano teórico da pesquisa que visou investigar a            

ocorrência do movimento religioso neopentecostal no distrito, foi possível constatar          

certa diversidade religiosa, na qual foi contabilizado mais de 20 (vinte) instituições            

religiosas dos mais diferentes troncos doutrinários (católico, umbanda, espírita,         

misticismo oriental, protestante tradicional, pentecostalismo e sobretudo o        

neopentecostalismo). 

Como já ressaltado anteriormente, definir rigidamente a instituição religiosa         

neopentecostal é um processo problemático devido à complexidade doutrinária que          

a compõe, preferi então buscar instituições já conhecidas entre os autores (Mariano,            

2011) por serem integrantes da terceira onda do pentecostalismo         

(neopentecostalismo), e através dessa óptica analítica registrei a presença dos          

seguintes movimentos religiosos no distrito do Rio Pequeno: Igreja Universal do           

Reino de Deus (​Avenida Benedito de Lima, n​º 259)​, Renascer em Cristo (​Rua Otávio              

Pedreiro Rosa, n​º 113​) e ​Igreja Internacional da Graça de Deus (​Av. do Rio              

Pequeno, 341)​. É importante frisar que houve registro de outros movimentos           

religiosos aparentemente neopentecostais, porém não é pertinente afirmar sem a          

elaboração de estudos específicos ao tema, o que por sua vez, não foi o objetivo da                

pesquisa. 

O levantamento quantificativo das instituições religiosas também       

acompanhou pequenas entrevistas, resumindo-se à perguntas direcionadas aos        

indivíduos (funcionários e fiéis) que estavam no local da instituição religiosa no            

momento do trabalho de campo, onde eu procurei saber precisamente duas           

informações: a quanto tempo a instituição tinha se instalado no bairro e se tal              

estabelecimento​ ​estaria​ ​relacionado​ ​com​ ​a​ ​atual​ ​crise​ ​financeira.  

 



 

 

 

 

29 

A partir das conversas (pequenas entrevistas) tomei conhecimento de que          

todas as instituições chegaram no distrito do Rio Pequeno aproximadamente ou           

depois da década de 1990, e que atualmente haviam passado por um momento de              

grande crescimento, mas nenhum dos indivíduos entrevistados arriscou opinar a          

respeito da crise financeira e o crescimento das Igrejas Neopentecostais, apesar de            

enfatizarem que as Instituições Neopentecostais eram benéficas à população         

residente​ ​do​ ​bairro. 

O estudo de caso foi importante para trazer ao corpo teórico da análise             

algumas informações mais precisas acerca da realidade social onde tem ocorrência           

de movimentos neopentecostais conjuntamente com áreas de pobreza urbana, o          

que​ ​será​ ​problematizado​ ​no​ ​próximo​ ​item. 

 

Geografia​ ​Crítica​ ​do​ ​crescimento​ ​Neopentecostal 

 

Como anteriormente observado e constatado através do levantamento        

quantificativo em trabalho de campo, a religião Neopentecostal se manifesta no           

universo do real (materialismo dialético) da metrópole paulista sob a forma de            

instituições. Há portanto uma ligação dialética com a reprodução social capitalista,           

cabendo ao viés da geografia crítica aprofundar a discussão acerca da problemática            

de tal realização social. Para melhor explicação do modo pelo qual o movimento             

religioso se expande na materialidade (o universo imediato das relações de           

produção capitalistas) é necessário evidenciar que toda constituição da metrópole é           

oriundo de um processo dinâmico, estando diretamente relacionada com o          

capitalismo. É portanto de lógica dialética, sendo que na formação das metrópoles            

não há nenhuma categoria ontológica, nem sequer o “espaço geográfico” que a            

sustenta. 

 



 

 

 

 

30 

O neopentecostalismo teria surgido como consequência de problemas sócio         

estruturais próprios das zonas pobres da metrópole (Fajardo, 2011), mas tal           

hipótese não seria o suficiente para entendermos sua lógica de reprodução, e é             

preciso entendê-la criticamente no espaço. Para tal entendimento devemos pensar          

no crescimento metropolitano como resultante do processo dialético de sua própria           

formação (pois reproduzem as categorias negativas do capitalismo), no qual as           

áreas sensivelmente pobres são parte de um processo lógico de constituição da            

própria metrópole onde a propriedade privada e o direito legal jurídico manifestam            

simultaneamente ​sua face negativa, a não-propriedade e a ilegalidade (Alfredo,          

2011), e uma aparente externalidade, mas que está essencialmente dentro da lógica            

de reprodução que a opera. Para situar o tema, a pesquisa procurou localizar o              

curso da Terceira Revolução Industrial como algo que mobilizou maior agregação de            

fiéis​ ​para​ ​o​ ​neopentecostalismo​ ​na​ ​zona​ ​de​ ​expansão​ ​negativa​ ​do​ ​capital.  

Antes de dar prosseguimento é importante nos atentar ao conceito de           

simultaneidade para melhor entendermos a teoria espacial crítica (Alfredo, 2013) no           

qual será um modelo teórico para pensar a reprodução social das Igrejas            

Neopentecostais e assim podermos nos aproximar do tema da pesquisa. Primeiro é            

preciso elucidar que ​simultaneidade implica uma noção temporal da reprodução          

dialética do capitalismo, abrangendo uma referência teórica que torna possível se           

pensar o espaço, simultaneidade, assim como o limite da reprodução. Para um            

primeiro​ ​entendimento​ ​ressalto​ ​esta​ ​esclarecedora​ ​passagem: 

 

Metafísicas (valor e dinheiro) aparecem como elementos       
fetichistas (obscurecimento do caráter social), porque      
naturalizadas como condição humana, considere-se que a       
necessidade da simultaneidade para a formação crítica       
categorial do capital se faz em uma forma negativa (portanto o           
espaço natural, que se encontra a priori, não seria suficiente          
ou compatível com a análise crítica) de ser do tempo,          
enquanto esta mera sucessão. A condição espacial do capital -          
se a considerarmos como categoria - é uma relação de          

 



 

 

 

 

31 

supressão temporal cuja determinação é o próprio espaço        
enquanto esta abstração. Deste modo, se o tempo remanesce         
de alguma maneira, no plano analítico e da consciência da          
subjetividade posta na modernização, isto se faz como ilusão         
de razão, ou seja, como aquilo que permite, compreender         
como racional algo cuja - irrazão é a sua razão de ser, ou sua              
razão suficiente, para utilizarmos uma expressão propriamente       
hegeliana.​ ​(ALFREDO,​ ​2013,​ ​p.​ ​57)  

 

Antes de retomar o debate precisamos compreender que o espaço surge           

como abstração necessária fruto da consciência capitalista, e não como um espaço            

natural que está a ​priori da reprodução social. O espaço atua então como a própria               

forma mercadoria, portanto simultâneo a reprodução social onde o espaço,          

enquanto simultaneidade, passa a se constituir como pensamento abstrato próprio          

desta sociedade. Sendo assim, o espaço-tempo é espaço-tempo social de          

produção, não um tempo-espaço social de produção em que somente as dimensões            

concretas realizam seu conceito. Nos colocaremos em posição de compreender que           

sua abstração é exclusivo do mundo moderno. Acerca desta abstração, que é o             

espaço, também temos de considerar a necessidade de superar seus limites de            

“concretudes”: 

 

Numa análise sobre o espaço cuja concretude se dá na          
abstração de si na forma de uma linguagem. A simultaneidade,          
como fundamento da sociedade, deve eleger na regularidade        
sintática da expressão do mundo da mercadoria enquanto        
espaço a ilusão de concreticidade que o espaço enquanto         
abstração​ ​deve​ ​ser.​ ​(ALFREDO,​ ​2013,​ ​p.​ ​59) 

 

Deste ponto se percebe que o espaço, enquanto algo concreto, é           

determinante das formas de reprodução social uma vez que o deve ser como forma              

de ilusão de concreticidade, pois tem, na qualidade física efetiva, contraditoriamente,           

 



 

 

 

 

32 

a ilusão de sucessão necessária à realização formal entre forma relativa e            

equivalente​ ​que​ ​carece​ ​ter​ ​para​ ​efetivar​ ​sua​ ​irracionalidade​ ​(Alfredo,​ ​2011). 

Temos então a simultaneidade, como forma de pensar criticamente a          

reprodução do espaço enquanto abstração necessária ao capitalismo.        

Consequentemente a expansão da zona de pobreza nas metrópoles ocorre de           

forma simultânea à sua reprodução e não deve ser analisada como exterior à sua              

formação. O problema está posto como essencialmente ligado ao ​modus operandis           

do capitalismo. Não existem, por esta perspectiva, indivíduos excluídos do          

capitalismo, pois a própria condição de pobreza, de não-proprietários, de          

irregularidade legal (ilegalidade) é a própria face negativa das categorias fundantes           

do sistema social produtor de mercadorias. As zonas sensivelmente pobres da           

metrópole foi forma particular e não meramente distinta ​do modus operandi do            

capital em sua expressão universal. Aqui é traçado o eixo relacional com a forma              

atual da religião que o neopentecostalismo expressa referente à crise do valor, pois             

sua incidência expressiva está justamente localizada na realidade social que é           

sustentado​ ​pela​ ​expressão​ ​universal​ ​do​ ​capital​ ​enquanto​ ​face​ ​negativa. 

Num contexto de pluralismo religioso se veem mais ou menos competidos à            

disputa de mercado, dialeticamente relacionado com a reprodução espacial e o           

crescimento diante a ilógica mercadológica, acirrando assim a competição,         

estimulando e reforçando seu ativismo e a eficiência na conversão de seus            

divergentes e leigos, diversificando e ampliando o volume da oferta de bens e             

serviços religiosos e ajustando-se à diferentes públicos e clientes, e assim criando            

novos nichos de mercado (Mariano, 1999). O foco analítico centrado na           

simultaneidade da extensão da metrópole procurou compreender o efeito do          

contexto da dinâmica da economia de mercadorias e a reprodução espacial das            

Igrejas​ ​Neopentecostais. 

As ações estratégicas das Igrejas Neopentecostais - que dialeticamente         

incidem na simultaneidade espacial - acompanham a tendência à funcionalidade da           

 



 

 

 

 

33 

concentração de poder eclesiástico e de governos eclesiásticos verticais para          

centralização dos recursos financeiros voltados para a realização de grandes          

investimentos em construção de templos, em meios de comunicação de massa, no            

envio de missionários e na abertura de novos campos de missão, no sustento do              

amplo número de pastores trabalhando em tempo integral, à organização          

empresarial da gestão e organização institucional, à forma rápida e de larga escala             

de formar pastores, à opção estratégica pelos veículos de informação virtual           

(sobretudo o evangelho), à hipertrofia da oferta sistemática e organizada de serviços            

mágicos (curas, exorcismo, libertações espirituais, ritos e promessas de         

prosperidade material e financeira); tudo com a finalidade de ampliar a demanda por             

seus​ ​bens​ ​e​ ​serviços​ ​religioso​ ​(Mariano,1999). 

O pentecostalismo - como ressaltado anteriormente - é o grupo religioso que            

mais cresceu no país nas últimas décadas e a observação do perfil social dos              

pentecostais brasileiro tem demonstrado que grande parte de seu contingente está           

alocado nas faixas de pobreza das grande metrópoles: nas áreas da expansão            

negativa do capital, quando comparadas às áreas ricas da metrópole - sua face             

positiva (Fajardo, ​2011). O pensamento geográfico que procura entender o          

crescimento urbano brasileiro detém importância fundamental para a compreensão         

da presença neopentecostal nas zonas mais pobres da metrópole ao fomentar e            

discutir​ ​conceitos​ ​bastante​ ​úteis​ ​na​ ​análise​ ​de​ ​tal​ ​fenômeno. 

Milton Santos (2005) classifica a urbanização brasileira como um processo          

que teve um tímido início em meados do século XVII, e que apenas se consolida na                

segunda metade do século XX com o processo de metropolização, ou seja, como o              

surgimentos de aglomerados urbanos que ultrapassam a cifra de um milhão de            

pessoas. Esse processo acaba por originar uma situação de macrocefalia urbana           

(Santos, 2005). Tais resultados originam-se da necessidade dos países pobres em           

cumprir os interesses das economias centrais. Para suprimento das necessidades          

básicas de existência, o indivíduo vende sua força de trabalho como pode e acaba              

se fixando nos espaços urbanos de menor infraestrutura e custos imobiliários mais            

 



 

 

 

 

34 

baixos. Dessa forma, pode-se considerar as zonas pobres como resultante do           

processo de construção do espaço urbano, processo esse moldado de acordo com            

os interesses do capital que produzem as diferenças socioeconômicas tão evidentes           

nessas​ ​regiões​ ​periféricas​ ​(Santos,​ ​2005). 

Para David Harvey (2006) a cidade é organizada de acordo com os            

interesses do capital financeiro. Neste, o empreendedorismo capitalista influencia o          

crescimento desigual das grandes metrópoles gerando uma prejudicial concentração         

de renda nas mãos das classes mais abastadas - tudo a partir duma constituição              

dialética do espaço, sendo portanto determinada pela ficcionalização do valor.          

Caldeira (2000) nos ajuda a pensar que o conceito de periferia não resulta em um               

mero posicionamento no mapa, ou seja, não é um mero posicionamento no centro             

físico da cidade e as periferias ao seu redor. A periferia pode estar no centro da                

cidade, bem como a riqueza pode estar próxima de suas fronteiras. Sendo assim, os              

indicadores de ordem social e econômica são os dados que melhor abarcariam o             

conceito de periferia, pois assim verificamos com mais precisão a incidência de            

áreas​ ​marcadas​ ​pela​ ​ocorrência​ ​da​ ​ilegalidade,​ ​não-propriedade​ ​e​ ​de​ ​pobreza.  

O processo de urbanização crítica (Damiani, 2009) nos auxilia a identificar a            

crise do trabalho, imanente na crise da ficcionalização do valor, que é imprescindível             

para melhor abordarmos o processo de formação urbana. A crise do trabalho se             

manifesta externamente como desemprego em enormes quantidades, atrelado à um          

aumento da composição orgânica do capital dos empreendimentos econômicos que          

reduz na mesma proporção o trabalho vivo da referida composição; uma economia            

de “sobrevivência”, em novos moldes, pois, diante da crise do trabalho setores            

produtivos e de serviços (de baixa composição orgânica do capital) são mantidos e             

ferozmente ampliados. Segue uma passagem da autora que nos ajudará na           

compreensão​ ​da​ ​urbanização​ ​crítica: 

  

O espaço como um todo move-se, economicamente, segundo as         
necessidades da economia urbana, voraz, inteiramente baseada na        

 



 

 

 

 

35 

urbanização como negócio. Sob esse fundamento, não há como         
identificar um sujeito, senão aquele imanente à própria economia         
desumanizadora. Não há um sujeito e seu habitat, como moradia          
degradada; há o habitat, negando o habitante, no interior de uma           
economia, que nega, contraditoriamente, o trabalho. . Dialeticamente,        
aparecem como necessidade de moradia e necessidade de trabalho.         
Dizer que o habitar se transforma em habitat, significa dizer que o            
habitante não é o sujeito, mas o negócio imobiliário o é, e todas as              
suas extensões econômico-políticas. Dizer que há negação do        
trabalho é dizer que existe uma economia que se move,          
contraditoriamente, por destituição do trabalho e tornando todo tempo         
humano um tempo de todo e qualquer trabalho. Ela sujeita e é o             
sujeito. No fundo, são alienações por destituição de apropriações         
sociais​ ​e​ ​individuais​ ​possíveis.​ ​(Damiani,​ ​2009,​ ​p.​ ​24) 

 

Assim, temos a urbanização crítica que, por meio das categorias dialéticas            

do capital, demonstram que os movimentos econômicos da crise são inerentes à            

sua constituição enquanto modelo produtivo. Considerando, ao mesmo tempo, o que           

os dados do Censo confirmam através de informações a respeito da renda: a             

informação de que o neopentecostalismo está especialmente presente nas áreas          

pobres das formações metropolitanas (Fajardo, 2011). Desta forma, o morador da           

das áreas pobres encontra, nas instituições neopentecostais, um caminho para a           

atenuação das carências oriundas da vulnerabilidade social a qual está submetido.           

Sendo assim, entender o processo e formação das zonas de pobreza das            

metrópoles é fundamental na observação do fenômeno Neopentecostal brasileiro,         

haja vista sua expansão numérica ocorrida nas últimas décadas do século XX bem             

como​ ​na​ ​atualidade​ ​(primeira​ ​e​ ​segunda​ ​década​ ​do​ ​século​ ​XXI). 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

36 

A​ ​ATUAL​ ​CRISE​ ​ECONÔMICA​ ​E​ ​A​ ​FICCIONALIZAÇÃO​ ​DO​ ​VALOR 

 

Crise​ ​econômica​ ​e​ ​colapso​ ​financeiro 

 

Antes de chegar aos fatores causais da crise e para melhor entendimento,            

evoco aqui a fórmula econômica de Marx (2013) a respeito do processo D-M-D’. A              

fórmula suscita perfeitamente a valorização do valor, ou seja, sua reprodução           

ampliada que, neste processo, tem se desencadeado como contradição imanente à           

produção do valor como finalidade a partir do trabalho abstrato explorado (tempo de             

trabalho) ainda que o movimento de desenvolvimento das forças produtivas o           

suprima,​ ​e​ ​isso​ ​é​ ​próprio​ ​de​ ​sua​ ​identidade​ ​contraditória.  

Todo problema se constituiria na redução do tempo de trabalho para           

optimizar a produção de mercadorias, pois a lógica é trabalho para promover mais             

trabalho e ser trocado por um quantum de trabalho abstrato equivalente. Através            

desse contraditório movimento econômico temos, consequentemente, um capital        

fictício que negou seus pressupostos categoriais e surgiu como promessa de           

trabalho e desenvolvimento das forças produtivas. Todavia, a forma-dinheiro, para          

Marx (2013), é o responsável por expressar o valor (tempo de trabalho contido em              

determinada mercadoria) no instante de abstração metafísica do capital e passa ele            

mesmo, o dinheiro a aparentar-se como portador natural do valor como início e fim              

do processo de valorização - ainda que esse último não aconteça e o crédito surja               

como​ ​sua​ ​forma​ ​duplamente​ ​ficcionalizada.  

A atual dispensa de trabalho vivo, como foi problematizada por Kurz (1993),            

se deu pela chamada Terceira Revolução Industrial microeletrônica no qual o capital            

se desassocia de sua base substancial, e o valor, por sua vez, se redireciona para               

outras formas de completar seu fim em si mesmo implicando na extensão de             

 



 

 

 

 

37 

serviços em detrimento do setor produtivo devido a necessidade de o capital rotar-se             

a si mesmo. Mas estamos aqui tratando de um capital monetário e creditício que não               

mais encontra a sua reprodução nos termos da exploração produtiva do trabalho            

(Alfredo, 2008). A crise da valorização do valor que se constitui como forma             

necessária de reprodução capitalista, quando se apresenta como forma social,          

compromete sua acumulação primitiva. Citando alguns exemplos temos o         

capitalismo financeiro surgindo sob diversas aparências como o mercado imobiliário,          

as dívidas públicas, os afrouxamentos do acesso ao crédito, os financiamentos, os            

endividamentos etc. Precisamente, uma vez que é de sua condição de existência se             

reificar em qualquer que seja o objeto, promove uma consciência fetichista que            

inverte por diversas vezes o que expressa com o expressado (Alfredo, 2008), como             

por exemplo o dinheiro aparece como se fosse o valor. Nos termos de uma              

economia que não consegue, a partir da mais valia, repor seus pressupostos de             

acumulação, o crédito aparece como ficção de mais-valia, como substituto da           

mesma​ ​-​ ​que​ ​não​ ​é​ ​produzida. 

No presente momento histórico em que as categorias do capital - ​trabalho            

abstrato, valor e mais-valia​, já não são suficientes para explicar o movimento da             

(des)valorização, a irracionalidade do sistema capitalista se reproduz por meio de           

uma consciência que se ficcionaliza a fim de permitir a própria reprodução social,             

mesmo sem efetivamente repor a valorização do valor, substância de sua relação            

categorial. 

É importante frisar que as crises dentro do sistema capitalista não são            

essencialmente históricas (história como movimento categorial do capital), são         

realmente oriundas da própria lógica do capitalismo, e portanto constitui uma           

característica inerente à sua própria reprodução enquanto modelo econômico         

produtivo apesar de ocorrer em momentos temporais reconhecíveis (​1929: “O Crack           

de 29”​; ​1971: “O fim do sistema padrão-ouro”; 1973: “O embargo do petróleo no              

conflito árabe-israelense”; 2001-2002: “A crise argentina”; e sobretudo, a de          

2008-2009: “A crise imobiliária”​). Estaríamos observando na contemporaneidade o         

 



 

 

 

 

38 

apogeu da crise do sistema produtor de mercadorias, pois os pressupostos           

categoriais do capitalismo não se sustentam em relação à passagem de Kurz (1993)             

em​ ​seu​ ​livro​ ​colapso​ ​da​ ​modernização:  

 

Ao rasgar o último fio finíssimo que liga a cumulação real a            
superestrutura de crédito, terá que desabar também o complexo         
especulativo, porque ficará pesada demais a gigantesca cauda de         
cometa de juros que entrementes se prendeu a reprodução global,          
esse peso forçando o mundo produtor de mercadorias a descer para           
seus​ ​próprios​ ​fundamentos​ ​reais.​ ​(KURZ,​ ​1993,​ ​p.​ ​218)  

 

Consequentemente, o motivo da crise é o mesmo para todas as partes do             

sistema mundial produtor de mercadorias: a diminuição histórica da substância de           

trabalho abstrato em consequência da alta produtividade alcançada pela mediação          

da concorrência. No entanto, o sistema produtor de mercadorias está vinculado a            

sua finalidade inerentemente tautológica e dependente do crescimento interminável,         

em escala mundial, dessa substância de trabalho (Kurz, 1993). Tudo porque o preço             

da mercadoria é determinado pelo tempo social de trabalho, e vivenciamos um            

momento onde o tempo de trabalho, bem como sua substância final, é suprimido             

pelas inovações tecnológicas, existindo assim uma deficiência em reproduzir seus          

pressupostos, apontando por fim, o seu colapso, enquanto a atual forma crítica de             

reprodução​ ​do​ ​capital. 

 

Aproximações​ ​teóricas​ ​entre​ ​o​ ​dogma​ ​neopentecostal​ ​e​ ​a​ ​naturalização 
do​ ​valor 

 

Pretendo nesta passagem elaborar uma simples e instigante aproximação         

entre a Doutrina Neopentecostal da Teologia da Prosperidade e o processo social            

 



 

 

 

 

39 

de naturalização do valor (próprio do sistema social produtor de mercadorias), pois            

como estamos vendo existem confluentes teóricos a serem destacados neste          

processo dialético da ficcionalização do valor paralelamente com a afirmação e           

consequente​ ​busca​ ​pelo​ ​“mundo”​ ​presente​ ​na​ ​doutrina​ ​religiosa. 

É muito pertinente ressaltar que a aproximação está longe de buscar uma            

teologia que fomente um ​ethos da naturalização do valor. A proposta está no nível              

da reflexão e na simples associação entre os fenômenos elucidados e elaborados            

pelos autores destacados na pesquisa para poder assim estimular projeções acerca           

da​ ​temática. 

Sabemos que o neopentecostalismo apresenta a peculiar doutrina da         

Teologia da Prosperidade, onde o fiél é incubido de viver de modo próspero e bem               

sucedido financeiramente, e onde o sistema social produtor de mercadorias produz -            

através da contradição - uma forma-pensamento que naturaliza todas as formas de            

sociabilidades efetivadas pela forma-valor equivalente universal: a forma-dinheiro. A         

naturalização do valor é intrínseca à todas as formas da consciência moderna e não              

existe materialidade (físico-metafísico), que não se torna fetichizada, apesar de que,           

no presente caso, temos o consentimento divino para a aquisição do dinheiro e o              

seu "livre e abençoado" uso. No trabalho de campo pude observar que realmente há              

uma esperança transcendental na aquisição do dinheiro, fato que desperta o           

interesse dos indivíduos que estão condenados pelos ditames capitalista da pobreza           

e não vêem outra saída a não ser crer que a afirmação do dinheiro será o meio pelo                  

qual a condição da pobreza será superada. Afirmar o dinheiro e buscá-lo com             

consentimento​ ​divino​ ​é​ ​necessariamente​ ​naturalizar​ ​o​ ​valor.  

Nesse instante trago à tona a expressão “religião, ópio do povo”, não no             

sentido iluminista de “domínio das massas”, mas sim no viés de Marx (2010), onde a               

religião, enquanto instituição, provoca a estonteante ingestão de ópio, pois amortece           

as mazelas próprias do capital - neste caso trata-se da pobreza e,            

 



 

 

 

 

40 

consequentemente, de toda vulnerabilidade social (saúde, educação, moradia,        

saneamento​ ​básico,​ ​lazer,​ ​segurança​ ​e​ ​​ ​etc). 

A aproximação entre a naturalização do valor e a teologia da prosperidade            

(pensamento puramente religioso) nos dará a sustentação teórica, somada à          

questão da simultaneidade negativa e à crise do valor para o desenvolvimento do             

tema​ ​da​ ​pesquisa. 

 

Crise​ ​econômica,​ ​simultaneidade​ ​negativa​ ​e​ ​crescimento​ ​da​ ​religião 
Neopentecostal:​ ​uma​ ​aproximação 

 

Todo levantamento teórico anterior teve como finalidade suscitar alguns         

embasamentos conceituais para subsidiar a hipótese da pesquisa que buscou          

observar criticamente o fenômeno de crescimento das Igrejas Neopentecostais nas          

zonas pobres das metrópoles paulistas (oriundos do processo de expansão          

simultânea e dialética do capitalismo), sobretudo com referência prática no bairro do            

Rio​ ​Pequeno.  

Juntamente com resultados adquiridos em trabalho de campo, a aproximação          

propõe o pensamento analítico entre a contemporaneidade da crise econômica do           

sistema produtor de mercadorias - que atuaria como pano de fundo onde seus             

pressupostos categoriais não são recompostos - condizente com uma forma de           

consciência​ ​duplamente​ ​ficcionalizada. 

Neste contexto econômico, haveria supostamente um crescimento do        

movimento religioso denominado neopentecostalismo, o qual apresenta uma        

doutrina de afirmação do mundo - uma forma de pensar puramente religiosa, em             

especial nas zonas pobres da metrópole paulista. Como ressaltado anteriormente, o           

 



 

 

 

 

41 

trabalho não pretende uma crítica focada, visto que não há forma-consciência           

moderna​ ​que​ ​escape​ ​do​ ​processo​ ​fetichista​ ​da​ ​naturalização​ ​do​ ​dinheiro.  

O movimento religioso neopentecostal atuaria como mediador divino da         

aquisição financeira, o que resulta na crescente adesão de fiéis à forma de             

pensamento religioso proposta. Vimos que o ​colapso econômico implica na          

ficcionalização do valor, de modo que o produto final do trabalho sofre total             

dessubstancialização, e a forma-dinheiro que requer um pensamento religioso como          

forma de possibilitar a efetivação da vida social é tautológico (fim em si). O              

pensamento religioso seria o laço unificador, uma vez que é condição para a             

reprodução metafísica do valor (e consequentemente para todo modelo social          

capitalista) e é base para a arrebatadora teologia da prosperidade. Marx (2004) já             

trazia as reflexões a respeito da sacralização do dinheiro e, por conseguinte, da             

sacralização da crise - sendo esta condição social que possibilitaria a ascensão da             

Igreja Neopentecostal. A sacralização da crise é, em vista disso, o próprio            

pensamento​ ​religioso.  

Seria então possível fazer uma relação lógica entre tais fenômenos e assim            

identificar correspondências causais entre sua reprodução simultânea no espaço e          

supor que, no atual momento do colapso financeiro, o pensamento religioso estaria            

supostamente exaltado e a Igreja Neopentecostal teria expandindo acompanhando         

esse movimento? Devo assumir que os desfechos da pesquisa nos fazem ter            

apenas um vislumbre, uma vez que, para averiguarmos os fatos com maior solitude             

seria necessário um horizonte amplo em observação no campo de pesquisa prático,            

além de maior leque teórico e experiência intelectual. De qualquer modo a            

aproximação​ ​está​ ​posta,​ ​pelo​ ​menos​ ​ao​ ​nível​ ​de​ ​análise​ ​que​ ​ela​ ​se​ ​pôs.  

 

 

 

 



 

 

 

 

42 

CONSIDERAÇÕES​ ​FINAIS 

Durante a elaboração de toda pesquisa houve a intenção de problematizar a            

conjuntura do capitalismo contemporâneo em conjunto com o crescimento do          

Movimento Religioso Neopentecostal no distrito do Rio Pequeno associado às          

categorias universais do capitalismo. Podemos pensar, também, através desta, a          

respeito da reprodução do fenômeno como expressão em toda metrópole paulista. É            

de certo que vivemos em uma sociedade onde a efetivação das relações sociais se              

dá pela forma-dinheiro, um valor abstrato com fim em si (tautológico) que em última              

instância se apresenta como intermediação natural e não social. Não há instituição            

dentro do sistema produtor de mercadorias que esteja desvinculada da          

naturalização do valor e da necessidade de abstração do valor metafísico que detém             

a forma dinheiro, ou seja, o meio social está efetivado por um processo de riqueza               

abstrato que implica em sua positivação acrítica - como se o dinheiro fosse             

porventura tão evidente como a matéria natural dos objetos (Kurz, 2009).           

Poderíamos então supor que o pensamento religioso (metafísico) não foi superado           

como desejavam os intelectuais iluministas. Para conclusão do presente TGI          

considero a importância do debate acerca das analogias empregadas por alguns           

autores​ ​a​ ​respeito​ ​do​ ​Capitalismo​ ​e​ ​da​ ​Religião. 

Ruy Fausto (1997), em sua obra Dialética Marxista e Dialética Hegeliana,           

(mais precisamente no apêndice da obra) faz uma preciosa crítica à concepção            

iluminista na compreensão do mundo. Neste, o pensamento moderno teria superado           

o encantamento do mundo. O encantamento estaria sublimado pelo pensamento          

puramente racional e que seria, desta maneira, desencantado das obscuras          

influências do pensamento religioso. O encantamento, nesse ponto de vista, é o            

próprio pensamento moderno, religioso. Marx (2013) quando trata das categorias do           

valor e do ​fetichismo​, utiliza o recurso da analogia para sua explicação - o que               

consistiu numa operação de linguagem extremamente coerente, pois é através          

dessa analogia em meio ao “nebuloso campo da religião” que Marx busca o conceito              

 



 

 

 

 

43 

do fetichismo da mercadoria, análise que possibilita o entendimento de todo           

processo social (hieróglifo social) por de traz da forma mercadoria (Fausto, 1997).            

Isto posto, é possível pensar que o pensamento religioso não foi superado como             

vislumbrou o todo “bem intencionado” cientista positivista (Kurz, 2009). O          

pensamento religioso está em toda forma de consciência moderna ainda que o            

sujeito, em sua subjetividade, detenha uma orientação ideológica cética, ateia,          

agnóstica, ou que ainda seja o inverso, um religioso fervoroso, um fundamentalista e             

até mesmo um asceta hindu, sua forma de pensar será religiosa quando se tratar do               

universo materialista ​(Marx), a realidade social. A abstração do valor contido           

dialeticamente na mercadoria é ​fetiche da mercadoria​, e transforma em natural o            

que é intermediado pela ​forma dinheiro​, portanto fruto de um processo social. Como             

um mundo intermediado pelo fetichismo da mercadoria pode ser considerado          

desencantado, sendo que para sua efetivação (reprodução social) é necessária a           

abstração​ ​metafísica​ ​do​ ​valor? 

O fetichismo carrega implicações da ideia de fantasmagoria social que, por           

sua vez, está intimamente ligada à compreensão dialética da possibilidade de           

pensar o social como contradição imanente com o natural (Fausto, 1997). O aspecto             

básico profundamente irracional consiste no movimento tautológico da        

forma-dinheiro, por esse retorno a si própria (D-M-D’), ter se transformado num            

movimento de fim-em-si abstrato e, justamente, substituído, assim, ao poder          

transcendente. 

Para esta reflexão também trago outra arrojada analogia, que agora surge           

entre o sistema capitalista e a religião, elaborada por Walter Benjamin (2013) no             

qual vemos novamente o uso da analogia para tratar o pensamento religioso com o              

fetichismo da mercadoria. Benjamin traça três principais características: o         

capitalismo como religião cultural (talvez a mais extrema que já existiu), no qual             

todas a coisas só adquirem sentido quando estão ligadas à este culto; a duração              

permanente do culto, não existindo dia festivo no terrível sentido da ostentação de             

toda a pompa sacral e do empenho extremo do adorador; o culto, que, no lhe               

 



 

 

 

 

44 

concerne, é culpabilizado, consistindo numa religião que não se apresenta como           

reforma interior do ser (como supostamente ocorria nas sociedades pré-capitalistas),          

mas em seu próprio esfacelamento, apresentando-se como a própria expansão do           

desespero ao estado religioso universal do qual se esperaria a salvação. No            

capitalismo vislumbra-se uma religião, ou seja, no capitalismo essencialmente estão          

presentes a satisfação das mesmas preocupações, tormentos e inquietações que          

outrora eram as ditas religiões a dar respostas (Benjamin, 2013). A transcendência            

de Deus ruiu, mas ainda assim ele não está morto - ele foi incluído no destino                

humano (Benjamin, 2013). O recurso da operação analógica que evoca o nexo entre             

o capitalismo e a religião busca trazer ao plano da reflexão a irracionalidade interna              

e o aspecto metafísico-físico da relação social supostamente racionalista e          

superadora​ ​do​ ​pensamento​ ​religioso. 

Conjuntamente elucido a crítica de Kurz (2009) à própria noção da analogia            

(elaborado por Benjamin, 2013), no qual o ponto de analogia entre o Capitalismo e a               

Religião seria a constituição transcendental da própria relação social. O capitalismo           

não se encontra fundado numa transcendência, ou seja, não é uma religião (Kurz,             

2009), mas ainda assim está constituído de forma transcendental, isto é: a            

forma-valor. 

No entanto, a comparação corre o risco de transformar a crítica à sociedade             

da mercadoria em uma visão simplória e também em um ato de mistificar o processo               

social capitalista. Todavia, quando enxergamos a religião como relação de          

reprodução histórica detentora de determinada constituição das relações de vida, a           

analogia de Benjamin (2013) ganha profundidade e sentido. Seria então o           

Movimento Religioso Neopentecostal uma via de fetichizar a inclusão social ao           

ditames do capital, mesmo que sua condição de pobreza não seja superada? Não             

exclusivamente, pois todas as instituições dentro do capitalismo operam de modo           

fetichista, mas de fato a religião Neopentecostal apresenta peculiaridades em sua           

doutrina que associa a crença religiosa ao pensamento religioso e promove           

assumidamente a sacralização dinheiro. No momento do colapso econômico, onde a           

 



 

 

 

 

45 

simultaneidade é expressa pela reprodução negativa do capital - ilegalidade,          

pobreza e não-propriedade - as pessoas que vivem nessas situações são excluídas            

do aparato assistencial do Estado de Direito, e assim, buscam uma esperança no             

desigual​ ​mundo​ ​da​ ​mercadoria​ ​pelo​ ​viés​ ​do​ ​sagrado. 

Pensando novamente na referência à forma-dinheiro, fetichista em sua         

condição de existência, com as práticas da constituição religiosa em questão           

(Neopentecostal), a determinação do capitalismo como religião remete, ainda assim,          

à uma “falsa objetividade” que é intrínseca à dialética fetichista sujeito � objeto e              

que torna o processo desencadeado reconhecível e explicável, mas justamente          

apenas sob a forma da crítica radical (Kurz, 2009), ao passo que o movimento              

neopentecostal se apresenta, no plano do discurso como consciência afirmativa,          

como uma “religião natural”, mesmo na teoria e na análise, mas que, em última              

instância, é produto do processo social já que reproduz as categorias dialéticas do             

capitalismo​ ​como​ ​por​ ​exemplo​ ​a​ ​naturalização​ ​do​ ​dinheiro. 

Dessa forma, para a compreensão crítica do crescimento das Igrejas          

Neopentecostais, a pesquisa, antes de levantar uma aproximação teórica, buscou          

reforçar a necessidade de uma análise que frise o processo de crescimento do             

neopentecostalismo com a crise econômica capitalista e a simultaneidade dialética          

na construção do espaço, em especial a metrópole paulista, demonstrando ser uma            

aproximação imprescindível para pensarmos os motivos de sua expansão. Assim, o           

processo de crescimento das Igrejas Neopentecostais teria sido intensificado         

concomitantemente à atual crise do capitalismo, o que necessariamente implica em           

uma​ ​forma​ ​de​ ​consciência​ ​moderna​ ​que​ ​o​ ​reproduza​ ​como​ ​tal. 

Antes de encerrar, ressalto alguns aspectos de sociabilidade enfáticos do          

neopentecostalismo, como o termo da anomia (Mariano,1999), que remete à          

possibilidade do fiel de encontrar solução individual ou refúgio religioso para lidar            

com seus problemas individuais e sociais, o que de fato foi observado em trabalho              

de campo, conjuntamente com as ações de amparo aos indivíduos que sofrem de             

 



 

 

 

 

46 

problemas de saúde. Também destaco a quebra do monopólio religioso do           

catolicismo e do consequente enfraquecimento institucional da Igreja Católica. O          

Movimento Neopentecostal aparece, em vista disso, como "movimento popular",         

sendo que este, por sua vez, ajudaria o fiel a lidar subjetivamente com os problemas               

oriundos da reprodução capitalista, assim como Benjamin (2013) entende a religião           

no sentido moderno: como uma relação de fé subjetiva e como um culto exterior que               

tem a finalidade de canalizar problemas psíquicos e sociais, mas sobretudo, finalizo            

a pesquisa com a tradicional perspectiva do jovem Marx a respeito da religião no              

mundo​ ​moderno: 

A miséria religiosa constitui ao mesmo tempo a expressão da miséria           
real e o protesto contra a miséria real. A religião é o suspiro da              
criatura oprimida, o ânimo de um mundo sem coração, assim como o            
espírito de estados de coisas embrutecidos. Ela é o ópio do povo.            
(MARX,​ ​2006,​ ​p.​ ​145) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

47 

BIBLIOGRAFIA 

 

● ALFREDO, Anselmo. ​Crítica à economia política do desenvolvimento e do espaço. ​1 ed.             

São​ ​Paulo:​ ​Annablume,​ ​2013. 

 

● __________. ​Civilidade, Fetichismo totalitário, Sob a Contradição Capital Trabalho,         

Sociedade​ ​Civil​ ​e​ ​Modernização​ ​Crítica​,​ ​São​ ​Paulo:​ ​2011.  

 

● __________. ​Crise imanente, abstração espacial. Fetiche do capital e sociabilidade          

crítica.​​ ​Terra​ ​Livre,​ ​São​ ​Paulo/SP,​ ​Ano​ ​26,​ ​V.1,​ ​n.​ ​34​ ​p.​ ​37​ ​Jan-Jun/2010b.  

 

● BENJAMIN, Walter; LOWY, Michael (Org.). ​Capitalismo como religião. ​1 ed. Boitempo,           

2013. 

 

● CALDEIRA, Teresa Pires do Rio. ​Cidade de Muros: crime, segregação e cidadania em             

São​ ​Paulo.​ ​​34​ ​ed.​ ​São​ ​Paulo:​ ​Edusp,​ ​2000. 

 

● DAMIANI, Amélia Luisa. ​A Urbanização Crítica na Metrópole de São Paulo a partir de              

Fundamentos da Geografia Urbana. [Editorial] ​ANPEGE​, número 5, p. 39 à 53, abril/agosto.             

São​ ​Paulo,​ ​2009.  

 

● FAJARDO, Maxwell Pinheiro. ​Pentecostalismo, Urbanização e Periferia: Perspectivas        

teóricas. Revista on-line: ​PARALELLUS​, número 4, p. 181 a 192, julho/dezembro. Recife,            

2001.​ ​Disponível​ ​em:​ ​<www.unicap.br/ojs/index.php/paralellus/article/download/197/191> 

 

 



 

 

 

 

48 

● FAUSTO, Ruy. ​Dialética marxista, dialética hegeliana​. 2 ed. São Paulo: Editora           

Brasiliense,​ ​1997. 

 

● HARVEY,​ ​David.​ ​​A​ ​produção​ ​capitalista​ ​do​ ​espaço.​​ ​2​ ​ed.​ ​São​ ​Paulo:​ ​Annablume,​ ​2006. 

 

● KURZ,​ ​Robert.​ ​​O​ ​dinheiro​ ​sem​ ​valor.​ ​​1​ ​ed​ ​​.​ ​​São​ ​Paulo:​ ​Antígona,​ ​2009. 

 

● __________. ​O colapso da modernização da derrocada do socialismo de caserna à            

crise​ ​da​ ​economia​ ​mundial.​​ ​2​ ​ed.​ ​São​ ​Paulo:​ ​Paz​ ​e​ ​Terra,​ ​1993. 

 

● MARIANO, Ricardo. ​Neopentecostais: sociologia do novo pentecostalismo no Brasil.         

2ed.​ ​São​ ​Paulo:​ ​Loyola,​ ​1999. 

 

● __________. ​Sociologia do crescimento pentecostal no Brasil: um balanço. Revista          

on-line: ​Perspectiva Teológica​, número 119, p. 11 a 36, janeiro/abril. Belo Horizonte, 2011.             

Disponível em:  

<http://sociologia.fflch.usp.br/sites/sociologia.fflch.usp.br/files/Sociologia%20do%20crescimen

to%20pentecostal%20no%20Brasil.pdf> 

 

● MARX, Karl. ​O Capital: Crítica da economia política. Livro I: O processo de produção do               

capital.​​ ​São​ ​Paulo:​ ​Boitempo,​ ​2013 

 

● __________. ​Grundrisse: manuscritos econômicos de 1857-1858: esboços da crítica a          

Economia​ ​Política.​ ​​São​ ​Paulo:​ ​Boitempo,​ ​2011. 

 

● MARX,​ ​Karl.​ ​​Crítica​ ​da​ ​filosofia​ ​do​ ​direito​ ​de​ ​Hegel.​​ ​São​ ​Paulo:​ ​Boitempo,​ ​2006. 

 



 

 

 

 

49 

 

● Origins Religious Thought Belief in the supernatural may have emerged from the most             

basic components of human cognition. [Editorial] ​Scientific American​, volume 301, número           

3,​ ​p.​ ​78,​ ​setembro.​ ​​ ​​ ​2009. 

 

● PONCIANO,​ ​Levino.​ ​​São​ ​Paulo:​ ​450​ ​Bairros,​ ​450​ ​Anos.​​ ​ed​ ​1.​ ​São​ ​Paulo:​ ​​ ​Senac,​ ​2004. 

 

● SANTOS,​ ​Milton.​ ​​Pobreza​ ​Urbana.​ ​​3​ ​ed​.​ ​​São​ ​Paulo:​ ​Edusp,​ ​2009. 

 

● __________.​​ ​A​ ​urbanização​ ​brasileira.​ ​​5​ ​ed.​ ​São​ ​Paulo:​ ​Edusp,​ ​2005. 

 

● SEABRA, Odette Carvalho de Lima. ​Urbanização e fragmentação: apontamentos para o           

estudo do bairro e da memória urbana​. In: SPOSITO, M. E. B. (Org.) Urbanização e               

cidades:​ ​perspectivas​ ​geográficas.​ ​Presidente​ ​Prudente:​ ​UNESP​ ​/​ ​GAsPERR,​ ​2001. 

 

● SOUZA, B. M. de. ​A experiência da salvação: pentecostais em São Paulo. São Paulo:              

Duas​ ​Cidades,​ ​1969. 

 

● VASCONCELOS, Pedro de Almeida. ​Os agentes modeladores das cidades brasileiras no           

período colonial. Em Castro, I. E; Gomes, P. C. C.; Correa, R. L. (orgs) Explorações               

Geográficas.​ ​Rio​ ​de​ ​Janeiro,​ ​Bertrand​ ​Brasil,​ ​1996. 

 

● WEBER, Max. ​A ética protestante e o espírito do capitalismo. ​São Paulo. Companhia Das              

Letras,​ ​2004. 

 

 

 


