
1 
 

 

  



 
 

KELLY SILVA DE OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

 

Eîori! – um horizonte existencial  

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso 

apresentado ao Departamento de Artes 

Plásticas da Escola de Comunicações e Artes 

da Universidade de São Paulo, como 

requisito parcial para obtenção do título de 

Bacharel em Artes Visuais. 

 

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Silvia Regina 

Ferreira Laurentiz 

 

 

São Paulo 

2022  



 
 

Autorizo a reprodução e divulgação total ou parcial deste trabalho, por qualquer meio 

convencional ou eletrônico, para fins de estudo e pesquisa, desde que citada a fonte. 

 
Catalogação na publicação 

Serviço de Biblioteca e Documentação 
Escola de Comunicação e Artes da Universidade de São Paulo  

Dados inseridos pelo(a) autor(a) 

 

 

Oliveira, Kelly Silva de 

   Eîori! : um horizonte existencial / Kelly Silva de 

Oliveira; orientador, Silvia Regina Ferreira Laurentiz. 

- São Paulo, 2022. 

   76 p.: il. 

 

 

   Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação) - 

Departamento de Artes Plásticas / Escola de Comunicações 

e Artes / Universidade de São Paulo. 

   Bibliografia 

 

 

   1. Perspectivismo ameríndio. 2. Mitos. 3. Indigenas. 

4. Sonhos. 5. Yanomami. I. Laurentiz, Sílvia Regina 

Ferreira. II. Título. 

CDD 21.ed. – 700   

Elaborado por Alessandra Vieira Canholi Maldonado - CRB-8/6194 

 

 

Nome: OLIVEIRA, Kelly Silva de 
Título: Eîori! – um horizonte existencial.   



 
 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à Escola de 

Comunicação e Artes da Universidade de São Paulo para 

obtenção do título de Bacharel em Artes Visuais 

 

Aprovado em: 15/02/2023 

 

 

Banca examinadora: 

 

 

 

Prof.ª Dr.ª Silvia Regina Ferreira Laurentiz – Universidade de São Paulo 

 

 

 

Prof.ª Dr.ª Suzete Venturelli – Universidade Anhembi-Morumbi e Universidade de Brasília 

 

 

 

Prof.ª Dr.ª Valzeli Figueira Sampaio – Universidade Federal do Pará 

  



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Ao Deus, fonte de toda a vida, que me fez chegar até aqui e me dá, a cada dia, a 

oportunidade de abrir-me para novos horizontes.  

À minha mãe (in memoriam), ao meu pai, à minha irmã e meu cunhado pelo apoio em 

toda a minha trajetória. Aos meus sobrinhos, que me ensinaram o que é o amor que não 

tem começo, que me fazem rir e me ajudam a aprender sempre.  

Às minhas Irmãs Discípulas do Divino Mestre, pelo incentivo, compreensão e carinho de 

cada dia. 

Aos professores, técnicos e demais funcionários do Departamento de Artes Plásticas (CAP) 

da Escola de Comunicações e Artes da Universidade de São Paulo pelo acompanhando ao 

longo desses anos, pelo companheirismo e disponibilidade.  

Aos meus colegas do CAP, pelo apoio recíproco, pelas partilhas que nos fizeram crescer.  

À minha orientadora Profª Drª Silvia Laurentiz, pelo exemplo de abertura, de escuta, pela 

disponibilidade ímpar, pela amizade e pela coragem de trilhar comigo este caminho.  

Ao Prof. Dr. Justino Sarmento Rezende, da Universidade Federal do Amazonas, padre 

tuyuka, pela disponibilidade na leitura atenta e crítica do presente texto.   

Enfim, a todos que vão se dispor a ler este trabalho. Que ele possa lhes despertar o sonho, 

a capacidade crítica e criativa, a liberdade inventiva.  

Muito obrigada! Kwekatú retê! 

  



 
 

RESUMO 

 

 

O presente trabalho parte das provocações do líder indígena Ailton Krenak e da 

abordagem perspectivista ameríndia do antropólogo Eduardo Viveiros de Castro, para 

aproximar-se do pensamento yanomami e da sua concepção de mundo, segundo as 

narrativas do xamã Davi Kopenawa Yanomami, no intuito de estabelecer conexões entre 

a perspectiva de mundo dos povos originários e da sociedade eurocêntrica. Da 

cosmovisão indígena, destacam-se dentre as diversas formas de saberes desses povos, o 

xamanismo, o sonho e a oralidade. Desta última, as narrativas míticas se apresentam 

como uma de suas expressões, contrapondo-se, no que se refere ao tempo, aos eventos 

e aos sujeitos, às narrativas históricas ocidentais. Por fim, a pesquisa experimental – a 

apresentação do processo de desenvolvimento de uma animação, que por meio da 

linguagem simbólica, estabelece conexões entre as diferentes visões de mundo, a 

indígena e a eurocêntrica – mostra que o diálogo é possível e desejável.  

 

Palavras-chave: mitos; indígenas; yanomami; perspectivismo ameríndio; sonhos 

 

 

 

 

 

  



 
 

ABSTRACT 

 

 

This paper starts from the provocations of the indigenous leader Ailton Krenak and the 

Amerindian perspective approach of the anthropologist Eduardo Viveiros de Castro, to 

get close to Yanomami thought and their conception of the world, according to the 

narratives of the shaman Davi Kopenawa Yanomami, in order to establish connections 

between the world perspective of native peoples and Eurocentric society. From the 

indigenous cosmovision, it highlights among the different forms of knowledge of these 

peoples, shamanism, dreams and orality. From the latter, the mythical narratives are 

presented as one of its expressions, opposing, in terms of time, events and subjects, the 

western historical narratives. Finally, the experimental research – the presentation of the 

process of developing an animation, which, through symbolic language, establishes 

connections between the different views of the world, the indigenous and the Eurocentric 

– shows that dialogue is possible and desirable. 

 

Keywords: myths; indigenous; yanomami; Amerindian perspectivism; dreams 

 

 

 

 

 

  



 
 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES  

  

 

 

Figura 1- Primeiro esboço do roteiro da animação ........................................................... 39 

Figura 2 – Frame (1’34’’) da animação « Je ne suis qu’une petite femme ». ................... 40 

Figura 3 - Frame (1’10’’) da animação “Îlot”. .................................................................... 41 

Figura 4 - Frame (3’41’’) da animação “Hungu”. ............................................................... 41 

Figura 5 - Frame (3'10") do vídeo “Lily Allen | Somewhere Only We Know (John Lewis 

Christmas Advert)”. ........................................................................................................... 42 

Figura 6 - Imagens extraídas do livro A Luta Yanomami, de Cláudia Andujar .................. 43 

Figura 7 - Desenhos e pinturas do artista Jaider Esbell. Imagens obtidas a partir de sites 

diversos. ............................................................................................................................ 44 

Figura 8 - Desenho e pinturas do artista Denilson Baniwa. .............................................. 45 

Figura 9 - Página 151 do livro Grafismo indígena: estudos de antropologia estética 

(VIDAL, 2000) ..................................................................................................................... 46 

Figura 10 - Caderno pessoal com grafismos desenvolvidos na oficina do Museu AfroBrasil

 ........................................................................................................................................... 46 

Figura 11 - Esboços iniciais, feitos à mão .......................................................................... 48 

Figura 12 - Thumbnail com desenho feito a partir do modelo em plastilina .................... 48 

Figura 13 - Primeiro modelo com todas as articulações ................................................... 49 

Figura 14 - Segundo modelo seguinte, com subtração das articulações de joelhos, 

cotovelos e cintura ............................................................................................................ 49 

Figura 15 - Menino e onça, em modelos não articulados (exceto a cabeça do menino) . 50 

Figura 16 - Personagem finalizado, com simplificação dos membros e articulação na 

cabeça e nos braços .......................................................................................................... 50 

Figura 17 - Partes articuladas do menino para as várias cenas ........................................ 51 

Figura 18 - Croquis feitos a partir de imagem da internet ................................................ 52 

Figura 19 - Onças modeladas a partir do estudo .............................................................. 52 

Figura 20 - Parte da vista panorâmica e desenho de árvores, feitos à mão e recobertos 

com nanquim .................................................................................................................... 53 



 
 

Figura 21 - Desenhos feitos à lápis sobre papel (acima) e digitalizada (abaixo), do 

primeiro plano de um dos cenários .................................................................................. 53 

Figura 22 - Desenho à lápis sobre papel do segundo plano do cenário ............................ 54 

Figura 23 - Desenho à lápis sobre papel dos terceiro e quarto planos do cenário ........... 54 

Figura 24 - Desenho à lápis sobre papel do quinto plano do cenário ............................... 54 

Figura 25 - Os cinco planos digitalizados e reunidos em uma só cena (detalhe) .............. 55 

Figura 26 - Os cinco planos digitalizados e reunidos em uma só cena (vista total) .......... 55 

Figura 27 - Um dos cenários da corrida na floresta .......................................................... 56 

Figura 28 - Vista panorâmica (seccionada em três partes) de todo o ambiente da 

animação, desde a cena inicial, na oca, até além do rio. .................................................. 57 

Figura 29 - Cenário da queda do outro lado do rio, após voo de paraquedas ................. 58 

Figura 30 – Frame (1’04”) do vídeo ................................................................................... 59 

Figura 31 - Sequência de frames mostrando os planos de fundo e o paraquedas que é 

'absorvido' por eles ........................................................................................................... 59 

Figura 32 - Anotações pessoais para modificações no animatic, resultantes dos 

encontros com a orientadora ............................................................................................ 65 

Figura 33 - Anotações pessoais com relação das fotografias a serem feitas .................... 66 

Figura 34 - Montagem do espaço para fotografias das personagens ............................... 67 

Figura 35 - Montagem do espaço para fotografias das personagens ............................... 67 

Figura 36 - Sequência mostrando da esquerda para a direita: fotografia original, remoção 

de fundo pela ferramenta gratuita e edição no Photoshop. Fotografia para a cena da 

subida na árvore. ............................................................................................................... 68 

Figura 37 - Captura de tela da edição do vídeo no Adobe Premiere ................................ 69 

 

  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

SUMÁRIO 

 

 
INTRODUÇÃO .................................................................................................................... 11 

1 – A CONCEPÇÃO DO MUNDO NA PERSPECTIVA AMERÍNDIA ........................................ 15 

2 – NARRATIVAS MÍTICAS: SENTIDO, VALORES E EXPERIÊNCIA DE UM POVO ................. 26 

3 – Eîori! – UM HORIZONTE EXISTENCIAL ......................................................................... 36 

CONSIDERAÇÕES FINAIS .................................................................................................... 71 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ......................................................................................... 74 

 

 

 

 

 

 



11 

 

INTRODUÇÃO 

 

 

Entre 2016 e 2017, o antropólogo Eduardo Viveiros de Castro já proferia em um colóquio 

no Rio de Janeiro, repetido posteriormente em Lisboa: “Há uma guerra em curso contra 

os povos índios do Brasil, apoiada abertamente por um Estado que teria por obrigação 

constitucional proteger os índios e outras populações tradicionais” (CASTRO, 2017, p. 3). 

Nenhuma novidade até aqui. Apenas a ressalva de que nos últimos anos – após esse 

discurso – a investida contra os povos originários tornou-se mais intensa, escancarada, 

sem quaisquer disfarces.  

Esse, porém, não é um fato pontual, um fenômeno surgido do nada em um lugar 

particular do planeta – por acaso chamado Brasil. É um projeto que vem sendo posto em 

prática desde o período colonial e dá suporte para o atual capitalismo. Trata-se de uma 

guerra de ao menos cinco séculos, sentida nas terras que tiveram a triste sorte na roleta 

da História de se tornarem colônias europeias.  

No século passado, em particular, desde a queda dos governos totalitários e o início de 

processos de (re)democratização em diversas partes do mundo, veio se fortalecendo a 

crença de que a era digital levaria o ser humano a um patamar de existência supremo, de 

‘civilidade’ e dignidade nunca vistos antes. Enfim, a ‘humanidade’ havia encontrado ‘o’ 

caminho certo para seguir o curso da história, da qual o ser humano seria o protagonista 

e o mentor. Nos últimos anos, no entanto, assistimos a uma série de eventos que 

questionam esse pensamento: o empobrecimento de uma grande parte da população do 

mundial e a exclusão de um número cada vez maior de pessoas da roda do progresso, as 

desigualdades crescentes entre os que são donos de trilhões de dólares e os que não tem 

nem mesmo acesso à água potável, os ataques terroristas, as mudanças climáticas e suas 

consequências, a pandemia, as contínuas guerras... Tudo isso mostra que algo não está 

dando certo, o modelo escolhido falhou, o neoliberalismo não cumpriu suas promessas 



12 

 

de uma vida melhor para todos. Vemos a queda de um sistema sem avistarmos o 

surgimento de um novo.  

O líder indígena Ailton Krenak (2020, p. 18) alerta: “Estamos a tal ponto dopados por essa 

realidade nefasta de consumo e entretenimento que nos desconectamos do organismo 

vivo da Terra.” Mas ainda há tempo – não me parece que haja muito, mas ainda há tempo 

– de nos reconectarmos com esse grande organismo vivo, de tomarmos consciência que 

somos parte de um todo. “Nosso amigo Eduardo Viveiros de Castro gosta de provocar as 

pessoas com o perspectivismo amazônico, chamando a atenção exatamente para isto: os 

humanos não são os únicos seres interessantes e que têm uma perspectiva sobre a 

existência. Muitos outros também têm.” (KRENAK, 2019, p. 15). 

Além de Krenak e Viveiros de Castro, diversos são os pensadores e grupos que levantam 

a questão: por onde ir? Queremos uma nova promessa que possa nos iludir por mais 

cinquenta, cem anos ou ousaremos rever nosso modo de existir, uma maneira de nos 

reinventar? Se optarmos por uma nova forma de estar no mundo, a experiência de outros 

povos, que ficaram à margem do sistema hegemônico e que vêm resistindo ao longo de 

séculos, se apresenta como contraponto que questiona e ajuda a orientar as escolhas, 

rever os valores e traçar novos caminhos – no plural – para seguir nesse mundo. 

Foram dessas inquietações que surgiu este trabalho. Diante da encruzilhada existencial 

em que estamos, frente à mudança de época que reconhecemos estar vivendo, a 

experiência dos povos originários e a sua visão de mundo, sua relação com o cosmo e o 

cuidado com a casa comum revelam que outros paradigmas já existem e nos apontam a 

direção.  

Por isso, neste trabalho, me aproximo dessa outra perspectiva sobre a existência e sobre 

o modo de ser e estar no mundo que os povos originários possuem. Para que isso seja 

possível, escolhi olhar mais de perto a perspectiva indígena a partir da cosmovisão 

Yanomami, cuidadosamente registrada no livro A queda do céu: palavras de um xamã 

yanomami, do xamã Davi Kopenawa e do etnólogo francês Bruce Albert (2015).  

  



13 

 

O trabalho foi estruturado em dois momentos que se complementam: a pesquisa teórica, 

que buscou levantar a discussão em torno da visão de mundo dos povos originários, seu 

modo de existir e suas narrativas; e a produção do trabalho experimental que, por meio 

da linguagem simbólica, abre espaços para uma liberdade criativa que desperte em nossas 

subjetividades o interesse pela poética da existência.  

No primeiro capítulo – A concepção do mundo na perspectiva ameríndia – parto da 

provocação do líder indígena Ailton Krenak que questiona a ideia de ‘humanidade’ e suas 

consequências. A seguir, comento o perspectivismo ameríndio ou multinaturalista, 

síntese conceitual elaborada pelo antropólogo Eduardo Viveiros de Castro, que evidencia 

como nas cosmovisões indígenas não se concebe a ideia de um ser humano distinto do 

restante do cosmo. Para melhor exemplificar essa concepção, apresento, em linhas gerais, 

a visão do povo Yanomami, a estrutura do mundo, os xapiri e a importância do xamanismo 

para a manutenção da ordem existente, conforme os relatos do xamã Davi Kopenawa 

Yanomami.  

No segundo capítulo – Narrativas míticas: sentido, valores e experiência de um povo – 

considerando que o perspectivismo indígena implica tanto uma relação com o entorno 

quanto uma assimilação de conhecimento diversas daquelas da sociedade eurocêntrica, 

aponto brevemente discussões já levantadas sobre esse assunto para evidenciar que é 

possível um diálogo entre os diversos modos de saberes. Além do xamanismo, outras 

instâncias para veicular diferentes aprendizados são o sonho e a oralidade, que pautam o 

estilo de vida de muitos povos. Um dos meios pelo qual a oralidade toma forma são as 

narrativas, em particular as narrativas míticas, que constituem o 'núcleo-mítico-ético' de 

um povo. Na sequência, discorro sobre algumas dessas narrativas e sobre o mito como 

um processo de racionalização que explica o sentido da vida, dos valores e das 

experiências do povo. 

O terceiro capítulo – EÎORI! – um horizonte existencial – apresenta o processo de 

desenvolvimento da animação homônima, que tem por base a narração de um dos 

sonhos, descrito no livro A queda do céu: palavras de um xamã yanomami (2015), que 

Davi Kopenawa costumava ter quando menino e que ele interpreta como os primeiros 



14 

 

sinais de sua vocação ao xamanismo. Partindo desse relato, a narrativa se abre para um 

horizonte mais amplo, que quer ser um espaço para despertar nossas subjetividades, 

nossas poéticas sobre a existência. Ainda neste capítulo, traço as primeiras observações 

onde analiso o trabalho experimental realizado.  

Nas Considerações Finais, relaciono a cosmovisão indígena e suas narrativas contrapondo-

as àquelas eurocêntricas, com o objetivo de questionar alguns dos mitos que estruturam 

a sociedade hegemônica. A partir daí, tento estabelecer diálogos possíveis e desejáveis, 

de modo que a aproximação com o pensamento indígena não seja apenas fruto de uma 

curiosidade sobre o ‘exótico’, mas que daí se possam aurir novas perspectivas para a 

encruzilhada existencial em que estamos. Em seguida, busco estabelecer relação entre o 

trabalho experimental e o discurso elaborado nos capítulos iniciais.  



15 

 

“Quando falo de humanidade não estou 
falando só do Homo sapiens, me refiro a 

uma imensidão de seres que nós excluímos 
desde sempre.”  

Ailton Krenak 
 

 

1 – A CONCEPÇÃO DO MUNDO NA PERSPECTIVA AMERÍNDIA1 

 

 

Em seu livro Ideias para adiar o fim do mundo, o líder 

indígena Ailton Krenak (2019) inicia questionando o 

conceito de ‘humanidade’ e as suas implicações: a 

invenção de que haveria um jeito certo – civilizado – de 

estar aqui na Terra que a ‘humanidade esclarecida’ 

deveria levar para a ‘humanidade obscurecida’. Esse 

imaginário eurocêntrico guiou muitas das escolhas feitas 

ao longo da história e serviu de base para justificar o uso 

de violência, ao mesmo tempo, que nos foi 

desconectando do organismo vivo do qual somos parte, 

a ponto de nos pensarmos como coisas separadas: a 

Terra de um lado, a humanidade de outro.  

Segundo Ailton Krenak (2019, p. 12) “A ideia de nós, os 

humanos, nos descolarmos da terra, vivendo numa 

abstração civilizatória, é absurda. Ela suprime a diversidade, nega a pluralidade das 

formas de vida, de existência e de hábitos.” Enquanto ele reclama a negação das outras 

“formas de vida” – e nestas estão implícitas aquelas que consideramos “não-humanas”, 

1 O adjetivo “ameríndia” ou 

“ameríndio” refere-se aos povos 

originários do continente 

americano antes da chegada dos 

colonizadores. Compreendo que 

esses povos são inúmeros e que 

cada um tem sua própria 

cosmovisão. No entanto, neste 

trabalho emprego o termo 

“perspectiva ameríndia”, tal como 

utilizado pelo antropólogo 

Eduardo Viveiros de Castro, uma 

vez que não tenho a ambição de 

aprofundar sobre a visão de 

mundo de um povo específico, 

mas de traçar em linhas gerais os 

aspectos essenciais que 

contrastam com a perspectiva 

eurocêntrica.   
 



16 

 

como será visto a seguir – assistimos à negação da existência, e subsistência, de outros 

povos que não assumam a carga civilizatória e o aparato 

do Estado.  

Nesse sentido, o antropólogo Eduardo Viveiros de 

Castro (2017, p.4) afirma que “‘Povo’ só (r)existe no 

plural — povoS. Um povo é uma multiplicidade singular, 

que supõe outros povos, que habita uma terra 

pluralmente povoada de povos.” E ao abordar sobre os 

povos indígenas do Brasil, o antropólogo faz a ressalva 

de que as palavras ‘índio’ e ‘indígena’ não são 

sinônimos, nem a primeira uma forma abreviada da 

segunda. ‘Indígena’, do latim indigĕna,ae, refere-se ao 

“natural do lugar em que vive, gerado dentro da terra 

que lhe é própria”2, enquanto ‘índio’ é uma invenção do 

colonizador europeu que generalizou numa mesma 

categoria povos diversos. E o autor (2017, p.3) continua: “O antônimo de ‘indígena’ é 

‘alienígena’, ao passo que o antônimo de índio, no Brasil, é ‘branco’”3.   

Ser indígena é estar intimamente ligado à terra em que se nasceu, ao lugar habitado por 

seus ancestrais, é pertencer a um povo. Por isso, Viveiros de Castro (2017) afirma que 

separar o indígena da sua relação primordial com a terra é condição necessária para 

transformá-lo em ‘cidadão’, mas no cidadão pobre, necessário para a manutenção do 

sistema capitalista, do mito do progresso. Por isso que, segundo Krenak (2019), os povos 

indígenas do Caribe, da América Central e da América do Sul não se renderam: estavam 

convictos de que esse sistema era um erro. Há anos, o líder indígena já alçava sua voz 

questionando:  

Se o progresso não é partilhado por todo mundo, se o 
desenvolvimento não enriqueceu e não propiciou o acesso à qualidade 
de vida e ao bem-estar para todo mundo, então que progresso é esse? 
Parece que nós tínhamos muito mais progresso e muito mais 
desenvolvimento quando a gente podia beber na água de todos os rios 

2 Cf. Grande Dicionário Houaiss – 
versão online. Disponível em 
<https://houaiss.uol.com.br/corp
orativo/apps/uol_www/v6-
0/html/index.php#1 >. Acesso 
18jul22. 

 

3 Sobre o uso do termo “branco”, 

Viveiros de Castro observa que no 

Brasil é costume se traduzir por 

“branco” tudo o que é não-

indígena e que, nesse caso, 

“Branco é um conceito político, 

não cromático ou ‘racial’, ainda 

que a escolha da cor branca nada 

tenha de arbitrário no batismo do 

conceito.” (2017, p.3). 



17 

 

daqui, que podíamos respirar todos os ares daqui. (KRENAK, 1999, p. 
30)  

E no que se refere ao conceito de humanidade e a toda a carga de civilização e progresso 

que essa abarca, Krenak continua alertando: 

Como justificar que somos uma humanidade se mais de 70% estão 
totalmente alienados do mínimo exercício de ser? A modernização 
jogou essa gente do campo e da floresta para viver em favelas e em 
periferias, para virar mão de obra em centros urbanos. Essas pessoas 
foram arrancadas de seus coletivos, de seus lugares de origem, e 
jogadas nesse liquidificador chamado humanidade. (KRENAK, 2019, p. 
9) 

No entanto, apesar do grande contingente de pessoas jogadas nesse liquidificador 

chamado humanidade, alguns núcleos “ficaram meio esquecidos pelas bordas do 

planeta” (KRENAK, 2019, p. 11), como uma “sub-humanidade” que quer viver em relação 

orgânica com a terra, envolta pela terra. São núcleos que, como afirma o líder indígena, 

vivem como pequenas constelações de gente que frui a vida, que mantêm vivas suas 

poéticas sobre a existência. Dentre esses núcleos, encontram-se os povos ameríndios, que 

possuem uma maneira própria de estar no mundo, de conviver e de se relacionar com os 

demais seres.  

Esse modo particular de conceber o mundo e tudo o que nele existe – que apesar da 

diversidade de povos e de narrativas possui etnograficamente uma atestada unidade 

cultural – Viveiros de Castro (2007) definiu como perspectivismo ameríndio ou 

multinaturalista. Sob o rótulo de ‘perspectivismo’, o autor reuniu uma característica 

comum a várias – senão todas, segundo ele – cosmologias ameríndias: a noção de que o 

mundo é habitado por uma infinidade de seres dotados de consciência e de cultura. Cada 

qual vê a si mesmo como humano. Assim, as onças se veem como gente e a nós, humanos, 

não como humanos, mas como animais de presa, como porcos-do-mato, por exemplo. 

Estes, por sua vez, nos veem como predadores, como onças.  

Viveiros de Castro (2007) mostra que essa visão se torna evidente nos mitos indígenas 

que, de modo geral, descrevem que todos os seres possuíam inicialmente uma condição 



18 

 

humana que depois foi transformada, tornando-se os animais que hoje conhecemos. Essa 

perspectiva é oposta àquela ocidental na qual, o ser humano era um animal e se 

transformou em humano. Na concepção indígena, os animais eram humanos e se 

transformaram em animais; o mesmo acontecera com os espíritos que habitam o mundo 

todo.  

Foi esse embaralhamento de conceitos, que levou o antropólogo a sugerir a expressão 

“multinaturalista” em contraposição à concepção ‘multiculturalista’ moderna. Entra em 

jogo aqui a relação entre ‘Natureza’ e ‘Cultura’, que não cabe discutir neste trabalho. O 

que interessa aqui é destacar que, se para a visão ocidental possuímos todos uma mesma 

natureza expressa em diversas culturas, a cosmovisão ameríndia supõe a unicidade de 

espírito, de cultura, em uma diversidade de corpos (VIVEIROS DE CASTRO, 2015). Isso 

implica que, para o indígena, a interação com os demais seres, seja com os humanos, seja 

com os animais ou com os espíritos, é uma relação social, entre sujeitos.  

O pesquisador Douglas Kawaguchi (2017), ao comentar o conceito de perspectivismo de 

Viveiros de Castro, observa que para a cosmologia ameríndia a noção de ‘humano’, tal 

como a concebemos, é irrelevante ou até mesmo inexistente, assim como são 

insuficientes os conceitos de natureza e de cultura, pois não há a concepção de um ser 

humano distinto do restante do cosmo. Conforme o próprio Viveiros de Castro (2015) 

ressalta, para a América indígena, o universo é povoado de sujeitos que possuem as 

mesmas disposições perceptivas, apetitivas e cognitivas. São todos eles entidades 

complexas, com dupla estrutura ontológica – uma face visível e outra invisível – com a 

capacidade de assumir um ponto de vista, isto é, com uma perspectividade que não é 

apenas uma possibilidade lógica, mas uma potencialidade ontológica. Essa dupla 

estrutura ontológica abarca um conceito que, de modo geral, traduz-se por ‘espírito’, mas 

que possui uma conotação diversa daquela compreendida na visão ocidental.  

A ênfase do perspectivismo não é a ideia de que os animais são 'no fundo' como os seres 

humanos, mas que também eles são outra coisa, como os seres humanos igualmente o 

são. Eles e os seres humanos são 'no fundo' diferentes de si mesmos. O perspectivismo 



19 

 

traz a dicotomia humano/não-humano para o interior de cada ser vivo, ao que Viveiros 

de Castro (2015, p.51) conclui: 

Esse parece-me ser, em última 
análise, o sentido da ideia de 
“alma” nas ontologias indígenas. 
Se todos os seres têm alma, 
nenhum deles, ninguém, coincide 
consigo mesmo. Se tudo pode ser 
humano, então nada é humano 
inequivocamente. A humanidade 
de “fundo” torna problemática a 
humanidade de “forma”, ou de 
“figura”. 

Para melhor compreender a concepção de mundo dos 

povos indígenas, tomo como base o ponto de vista de 

um povo específico: os Yanomami. Pela sua influência e 

pelo intenso diálogo já estabelecido com os ‘brancos’, 

sobretudo por meio do seu livro A queda do céu: 

palavras de um xamã yanomami (2015), parto da 

cosmovisão desde as narrativas do xamã Davi 

Kopenawa4.   

 

Um conceito base para a compreensão do modo dos 

Yanomami estarem no mundo é o termo urihi, a “terra-

floresta”, que abarca tanto à floresta quanto ao espaço 

que a contém. O antropólogo francês Bruce Albert 

(2019) afirma que a ‘terra-floresta dos seres humanos’ – 

Yanomae thëpë urihipë – é o centro do mundo terrestre 

yanomami cujas bordas são denominadas ‘terra dos estrangeiros inimigos’ – napë 

urihipë.5  

4 Davi Kopenawa Yanomami 

(1956) nasceu no norte do estado 

do Amazonas, próximo à fronteira 

com a Venezuela. Desde 2004, é 

presidente fundador da Hutukara 

Associação Yanomami (HAY), 

associação sem fins lucrativos que 

congrega todos os povos 

indígenas da Terra Indígena 

Yanomami. Em 2008, recebeu do 

governo espanhol menção 

honrosa do prêmio Bartolomé de 

las Casas, pelo seu trabalho em 

defesa dos povos autóctones das 

Américas e, no ano seguinte, foi 

condecorado com a Ordem do 

Mérito do Ministério da Cultura 

brasileiro. Foi iniciado ao 

xamanismo pelo seu sogro por 

volta dos anos 80. A sua vocação 

xamânica lhe serviu de base para 

desenvolver uma reflexão 

cosmológica original (cf. 

KOPENAWA, ALBERT, 2015) 

5 O termo “napë”, de modo geral, 

designa “forasteiro, inimigo”, ou 

seja, qualquer pessoa que não é 

Yanomami. Relatando a criação 

do mundo por Omama, Davi 

Kopenawa faz a distinção entre os 

napë kraiwa pë – os brancos – e 

os napë pë yai – os “verdadeiros 

forasteiros”, os outros indígenas. 
(cf. KOPENAWA, ALBERT, 2015) 



20 

 

Foi o demiurgo Omama quem nos ‘primeiros tempos’, criou todas as terras – a dos 

Yanomami e a dos napë – de uma só vez, juntamente com o céu, relata o xamã Davi 

Kopenawa (1999). Omama transmitiu também aos brancos suas palavras, mas estes não 

quiseram ouvi-lo. Por isso, os expulsou para uma terra longínqua, porque eles eram 

perigosos por não terem sabedoria.  Omama também criou os xapiri, para curar as 

doenças e proteger da morte. Os xapiri são as imagens dos ancestrais animais que se 

transformaram no primeiro tempo (KOPENAWA, ALBERT, 2015) 

Foi Omama que definiu as linhas geográficas do mundo que vemos. Para matar a sede de 

seu filho, fez jorrar um jato de água tão forte que se espalhou para todas as direções, 

criando os rios e seus afluentes. Depois, quando seu filho confundiu o canto de um 

pássaro com a ameaça de uma criatura maléfica, Omama fugiu e para despistar seu rastro, 

deixou no caminho grandes folhas de palmeiras que se transformaram nas montanhas 

(ALBERT, 2019). Segundo Albert (2019), na cosmovisão yanomami, o mundo é estruturado 

em um eixo vertical composto de quatro camadas. A camada subterrânea é o ‘velho céu’ 

– warõ patarima mosi ou, como designado pelos xamãs, hutukara – que caiu no ‘primeiro 

tempo’. Nesse nível, um mundo de escuridão, úmido e pantanoso, vivem os ancestrais 

que foram metamorfoseados em criaturas maléficas, em espíritos da epidemia, para 

quem os xamãs jogam substâncias no final de suas curas. Por isso, os minerais e o petróleo 

não devem ser retirados da terra, pois lá foram deixados por serem perigosos e sua 

retirada traz a doença – xawara – para as pessoas.  

É no dorso deste ‘velho céu’ que habitamos, no qual contemplamos o ‘peito’ do céu acima 

de nós. A totalidade constituída por esse nível é chamada de ‘a grande terra-floresta’, ‘o 

mundo inteiro’ – urihi pree ou urihi pata. No dorso desse céu acima de nós, continua 

Albert (2019), vivem as criaturas-trovão, as criaturas-relâmpago e os ‘fantasmas’ dos 

mortos – porë – enviados para lá por meio dos festivos rituais funerários reahu. Lá, a 

floresta é rica em caça e árvores frutíferas, cujos espectros podem ser enviados a nós 

quando solicitado pelos xamãs.  



21 

 

O último nível é o ‘jovem céu’ – tukurima mosi – um céu embrionário onde estão os 

espectros humanos que após uma segunda morte se transformam em seres monstruosos 

ou em espíritos.  

Albert (2019) ressalta que essa estrutura de mundo da cosmovisão Yanomami não é 

estática, mas é a imagem de um processo de longa duração. Se o nível terrestre atual é o 

dorso de um céu que caiu nos ‘primeiros tempos’ e foi substituído por um ‘jovem céu’, 

enquanto a antiga terra se tornava um mundo subterrâneo, da mesma forma, o mundo 

atual vive na iminência de um novo cataclismo. São os xamãs que se esforçam, com seus 

cantos e danças, para impedir uma nova queda do céu.   

Nessa concepção yanomami, é interessante notar que apesar da visão estratificada do 

mundo, há uma profunda relação do tempo presente com as origens (os primeiros 

tempos) e o futuro, cujos males os xamãs buscam afastar por meio dos seus rituais. Isso 

cria uma consciência da própria condição transitória sobre a terra: vivemos com os pés 

sobre o que passou – e que não deixou de existir, mas subsiste numa outra condição e 

continua a influenciar a vida que está agora sobre a terra – na expectativa de que uma 

outra realidade está por vir, mas que podemos influenciar pela ação dos xamãs. É também 

uma relação integrada com os outros seres, pois eles 

São habitantes da floresta, tanto quanto nós. Tomaram a aparência de 
animais de caça e vivem na floresta porque foi lá que se tornaram 
outros. Contudo, no primeiro tempo, eram tão humanos quanto nós. 
Eles não são diferentes. Hoje atribuímos a nós mesmos o nome de 
humanos, mas somos idênticos a eles. Por isso, para eles, continuamos 
sendo dos seus (KOPENAWA, ALBERT, 2015, p. 117-118).  

Trata-se de uma presença sobre a terra comprometida com todo o mundo e com o tempo. 

Aqui, o tempo não é linear, mas o passado, o presente e o futuro se juntam, se 

influenciam, convivem. 



22 

 

Cabe aqui abrir parênteses para tratar, ainda que 

brevemente, alguns conceitos importantes para a 

compreensão de mundo yanomami. São eles: espíritos, 

xapiri (ou xapiripë, no plural)6 e espectros ou fantasmas.  

O que traduzimos da língua yanomami por ‘espírito’, 

corresponde, na verdade, a uma categoria heterogênea 

de seres. Segundo Viveiros de Castro (2006), no gênero 

yai thëpë – que segundo Bruce Albert designa tanto 

“entidades invisíveis”, como “seres/objetos 

desconhecidos, não nomeados” (cf. KOPENAWA, 

ALBERT, 2015, p. 616) – estão inclusos os xapiri, os espectros dos mortos – porepë – e os 

seres maléficos – në wãripë. Os ‘espíritos’ para os Yanomami não são exatamente uma 

classe de seres, mas portam consigo as características daquilo de que são imagens, sem, 

no entanto, se parecerem com ele. Nesse sentido, Viveiros de Castro (2006, p. 325) 

afirma: “O que define os espíritos, em certo sentido, é indexarem os afetos característicos 

daquilo de que são a imagem sem, por isso, parecerem com aquilo de que são a imagem”.  

Na cosmovisão yanomami, na qual todos os seres eram inicialmente humanos e depois 

foram transmutados para outra corporeidade, os espíritos mostram que o processo de 

transformação não se deu por completo e continua ainda em andamento (VIVEIROS DE 

CASTRO, 2006). Eles conservam a relação próxima entre o humano e o não-humano, em 

uma comunicação interna que lhes é própria.  

Representantes singulares dessa interpenetração entre humano e não-humano – 

dimensões que se mesclam sem se fundir – “Os xapiri são as imagens dos ancestrais 

animais yarori que se transformaram no primeiro tempo. [...] Vieram à existência quando 

a floresta ainda era jovem. Os nossos antigos xamãs os faziam dançar desde sempre e, 

como eles, nós continuamos até hoje” (KOPENAWA, ALBERT, 2015, p. 111). Os xapiri 

fazem o cruzamento entre o humano e o não-humano de modo a ressaltar as semelhanças 

e diferenças, proporcionando o diálogo entre eles. Apesar da ‘humanidade’ comum de 

fundo de todos os seres, os xapiri se dão a conhecer aos humanos por meio dos xamãs, 

6 Vários autores ao se referirem 

aos xapiri acrescentam a partícula 

designadora do plural ‘pë’, 

resultando assim em xapiripë. No 

entanto, no livro A queda do céu, 

o registro da fala de Davi 

Kopenawa consta sempre no 

singular “os xapiri”, sendo o 

registro xapiripë utilizado apenas 

nas notas acrescentadas por 

Bruce Albert. Neste texto, 

adotarei a forma utilizada pelo 

xamã yanomami em sua fala.   



23 

 

que captam os afetos e saberes não-humanos, ensinando-lhes seus cantos, suas danças, 

as curas para as doenças.  

Os xapiri estão sempre limpos, pintados de urucum, enfeitados com penachos e muito 

perfumados.  Eles são imortais e têm muitos filhos – em comparação a eles, os brancos 

são muito poucos.  “No entanto, quando se diz o nome de um xapiri, não é apenas um 

espírito que se nomeia, é uma multidão de imagens semelhantes”, explica Kopenawa 

(2015, p. 116).  Viveiros de Castro (2006) interpreta que essa é uma forma de manifestar 

uma intensa vitalidade dos xapiri e uma superabundância de ser. 

Na fala de Davi Kopenawa sobre os xapiri são recorrentes a luminosidade, o brilho, o 

reflexo luminoso. Ele os descreve como semelhantes a seres humanos, porém 

“minúsculos como poeira de luz” (KOPENAWA, ALBERT, 2015, p. 111). Sua imagem é 

reluzente. Dançam sobre um solo de luz deslumbrante, como espelho, “mas não são 

espelhos para se olhar, são espelhos que brilham.” (KOPENAWA 2015, p. 119). Descem 

até os xamãs por caminhos resplandecentes de luz que se ramificam como uma rede que 

cobre toda a floresta desde ‘o primeiro tempo’. Para Viveiros de Castro (2006), 

intensidade luminosa é a qualidade primordial de percepção dos espíritos xapiri e é essa 

experiência perceptiva que os xamãs buscam, não como uma mera experiência sensorial, 

mas como um valor conceitual em si mesmo.  

Os espíritos veem os humanos não-xamãs como espectros, como aqueles que têm ‘olhos 

de fantasmas’, pois seus olhos não são capazes de vê-los, vendo apenas a aparência 

enganosa dos seres. Por outro lado, a forma espectral de um ser, seu ‘valor de fantasma’, 

equivale à sua imagem-essência – utupë – do tempo da criação mítica. São os espectros 

dos mortos que as cerimônias funerárias yanomami – reahu – querem fazer chegar ‘às 

costas do céu’, onde moram os fantasmas. Os xapiri intercedem para que os fantasmas 

dos mortos, seus espectros, não queiram voltar e levar consigo seus parentes. O termo 

‘fantasma’ é também utilizado para se referir aos xamãs, quando entram em estado de 

transe; se diz que entram ‘em estado de fantasma’ e ‘tornam-se outro’. (KOPENAWA, 

ALBERT, 2015).  



24 

 

Para a manutenção do mundo e do tempo, os xamãs têm um papel fundamental. Davi 

Kopenawa (2015) afirma que os xamãs defendem a floresta e as pessoas, inclusive os 

brancos apesar de serem outra gente, e todas as terras, até as mais distantes, pois 

continuam o mandado recebido pelo filho de Omama, o primeiro xamã: 

[com os xapiri] você protegerá os humanos e seus filhos, por mais 
numerosos que sejam. Não deixe que os seres maléficos e as onças 
venham devorá-los. Impeça as cobras e escorpiões de picá-los. Afaste 
deles as fumaças de epidemia xawara. Proteja também a floresta. Não 
deixe que se transforme em caos. Impeça as águas dos rios de afundá-
la e a chuva de inundá-la sem trégua. Afaste o tempo encoberto e a 
escuridão. Segure o céu, para que não desabe. (KOPENAWA, ALBERT, 
2015, p. 85) 

Retomando a noção do perspectivismo ameríndio, podemos dizer que, neste mundo 

habitado por uma infinidade de seres, “os xamãs são os únicos indivíduos capazes de 

assumir o ponto de vista de mais de uma espécie além da sua própria”, como sintetiza 

Viveiros de Castro (2007, p. 76).  

Os xamãs cruzam as barreiras entre as espécies estabelecendo relações entre elas. É 

assim, que diante de uma doença – xawara – eles ‘fazem dançar’ os xapiri para afastá-la 

e mandá-la para o mundo subterrâneo. Por meio dos rituais nos quais o xamã mais 

experiente sopra nas narinas do xamã mais novo o pó de yãkoana – fazendo, assim, 

“beber o sopro de vida dos antigos” – eles fazem descer os ‘espíritos’, os conhecem, 

recebem deles os seus cantos, adquirem conhecimento sobre o mundo, aprendem a 

“pensar as coisas da floresta”, a fazer as curas e a defender a terra (KOPENAWA, ALBERT, 

2015). 

Assim, fica claro que o xamanismo não pode ser reduzido a um ritual mágico ou a um 

conjunto de ações meramente funcionais. É “um modo de agir que implica um modo de 

conhecer.” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 38). Conforme Davi Kopenawa (2015, p.76), 

eles não aprendem as coisas “fixando os olhos em peles de papel”. As palavras de Omama 

foram depositadas no seu pensamento desde há muito tempo e, por meio dos rituais 

xamânicos, os xapiri “[...] levam nossa imagem para o tempo do sonho. Por isso somos 



25 

 

capazes de ouvir seus cantos e contemplar suas danças de apresentação enquanto 

dormimos. Esse é a nossa escola, onde aprendemos coisas de verdade.” (KOPENAWA, 

ALBERT, 2015, p. 77) 

É assim que os xamãs adquirem conhecimento, assumindo outro ponto de vista para além 

do seu cotidiano. Por meio do ‘sopro de vida dos antigos’, de celebrar seus rituais, de 

ouvir suas histórias e seus mitos, eles alimentam e mantêm viva a sua forma de conceber 

o mundo, a relação social com a floresta, os animais e os seres invisíveis que habitam a 

floresta. Eles sustentam o céu e o saber de gerações.  

 

 

 

 

 

 

 

  



26 

 

A minha provocação sobre adiar o fim do 
mundo é exatamente sempre poder 

contar mais uma história. Se pudermos 
fazer isso, estaremos adiando o fim. 

Ailton Krenak 
 

 

2 – NARRATIVAS MÍTICAS: SENTIDO, VALORES E EXPERIÊNCIA DE UM POVO 

 

 

A concepção de mundo dos povos ameríndios implica diretamente a relação com seu 

entorno e tudo que o contém, o seu modo de vida e de assimilação de saberes. A aquisição 

de conhecimento por meio do xamanismo e de outras práticas, que variam de acordo com 

o povo, diverge consideravelmente dos hábitos e das formas de aquisição de 

conhecimento reconhecidos pela civilização eurocêntrica. No entanto, já existem 

discussões que buscam trazer para a pauta outros saberes que não aqueles científicos ou 

derivados do meio acadêmico. 

O pesquisador em Comunicação e Semiótica Jorge de Albuquerque Vieira (2009), a partir 

do termo alemão Umwelt – que significa ‘o mundo em volta’ – aborda a questão 

afirmando que cada ser tem o seu Umwelt, ou seja, “cada espécie viva vive num mundo 

particular dela dimensionado pela sua história contida e, portanto, elabora a realidade de 

uma certa maneira que pode ser bastante diferente da maneira como outras espécies 

elaboram” (VIEIRA, 2009, p. 15). Embora essa seja uma visão inversa do perspectivismo 

indígena – no qual cada espécie tem o mesmo modo de pensar e ver o mundo, mudando 

apenas os sujeitos das ações – o que interessa ressaltar para este trabalho é que há na 

afirmação de Albuquerque Vieira um reconhecimento de que “cada espécie viva [...] 

elabora a realidade”, isto é, possui um sistema cognitivo, constrói saberes.  



27 

 

No entanto, na sociedade eurocêntrica – não-indígena – há a hegemonia de uma forma 

de saber, cujo enfoque está na racionalidade e na valorização do método científico. Para 

desconstruir essa supremacia de um modo de saber, Boaventura de Sousa Santos, 

catedrático da Universidade de Coimbra, desenvolve o conceito de ‘Ecologia dos Saberes’: 

um processo coletivo de produção de conhecimento que tem por objetivo promover o 

diálogo entre vários saberes. “Opondo-se à lógica da monocultura do conhecimento e do 

rigor científicos” (SANTOS, 2018, p. 223), a ecologia dos saberes não supõe um 

relativismo, mas uma relação pragmática entre o conhecimento científico e outros tipos 

de conhecimento assegurando-lhes ‘igualdade de oportunidades’.   

Isso abre espaço para o início de uma reversão daquilo que o pesquisador João Paulino da 

Silva Neto (2020) denomina ‘em-cobrimento’ dos saberes ancestrais dos povos 

ameríndios – mecanismo ainda em processo na América Latina e na África desde o início 

da invasão desses continentes. O autor afirma que “faz-se necessária uma olhada ao 

Outro desde sua alteridade, que foi e continua excluída e negada do seu papel ontológico 

como sujeito/protagonista na história nacional e universal” (2020, p.77). 

Apesar da sistemática tentativa de ‘em-cobrimento’ dos povos ameríndios ao longo dos 

últimos cinco séculos – com as diversas formas de violência empregadas, desde o 

massacre de povos inteiros até as tentativas de “desindianizá-los” (VIVEIROS DE CASTRO, 

2017, p. 5) – eles resistiram mantendo vivos os valores e os saberes herdados de seus 

ancestrais desde “o primeiro tempo” (KOPENAWA, ALBERT, 2015, p. 70).  

Isso é possível porque para os povos indígenas é essencial uma forma de conhecimento 

que não passa pela escrita e que valoriza aquilo que Albuquerque Vieira (2009) denomina 

‘conhecimento tácito’ – um conhecimento que escapa à temporalidade, que se detém, 

mas que não se consegue transmitir pelo meio discursivo lido ou escrito, falado ou ouvido. 

O autor aborda esse tema ao relacionar a teoria do conhecimento e a arte, mas facilmente 

podemos aplicar esse conceito para os saberes indígenas que se dão por meio dos rituais 

xamânicos e dos sonhos.  



28 

 

Os sonhos, para esses povos, não são uma descarga do inconsciente que acontece 

durante o sono, mas são uma instituição onde se aprendem diferentes linguagens e se 

apropria de recursos para lidar consigo mesmo e com seu entorno (KRENAK, 2020). É uma 

experiência de consciência coletiva que orienta escolhas, que preserva a sua integridade 

e a sua ligação com o cosmo, mas que também se dá em uma esfera mais doméstica:  

Sonhar é uma prática que pode ser entendida como regime cultural 
em que, de manhã cedo, as pessoas contam o sonho que tiveram. Não 
como uma atividade pública, mas de caráter íntimo. Você não conta 
seu sonho em uma praça, mas para as pessoas com quem tem uma 
relação. O que sugere também que o sonho é um lugar de veiculação 
de afetos. Afetos no vasto sentido da palavra: não falo apenas de sua 
mãe e seus irmãos, mas também de como o sonho afeta o mundo 
sensível; de como o ato de contá-los é trazer conexões do mundo dos 
sonhos para o amanhecer, apresentá-los aos seus convivas e 
transformar isso, na hora, em matéria intangível. (KRENAK, 2020, p. 
37-38) 

Da mesma forma, a pesquisadora Lígia Rodrigues de Almeida (2016), da sua experiência 

entre famílias tupi guarani, relata que o que se traduz da língua deles por ‘sonho’ é 

literalmente ‘caminho durante o sono’ – o que revela que “o sonho se configura enquanto 

um modo de saber; caminhos a serem percorridos pelas pessoas’ (2016, p. 182), no qual 

se recebem ensinamentos, cantos e aconselhamentos. Daí advém, dentre alguns povos, 

o cultivo de ‘aprender a sonhar’ como uma das fontes de sabedoria.  

Todos esses conceitos citados até agora – Umwelt, Ecologia dos Saberes, conhecimento 

tácito, xamanismo, sonhos – têm por objetivo mostrar como dentro ou fora do meio 

acadêmico, a existência de diversas formas de saberes é algo já constatado. O que falta 

ainda é a aceitação, por parte da comunidade científica, de que a coexistência pacífica 

entre eles é, não só possível, mas desejável.    



29 

 

Voltando aos saberes ancestrais ameríndios, outro 

modo pelo qual eles têm subsistido por gerações é a 

oralidade7, que toma forma por meio do contar 

histórias, das narrativas ricas em imagens e símbolos 

que ultrapassam os limites impostos pela 

racionalidade. A oralidade se constitui um elemento 

essencial que pauta o estilo de vida de muitos povos.8 

Davi Kopenawa (KOPENAWA, ALBERT, 2015, p. 76) 

ressalta o valor da tradição oral em contraposição à 

escrita: “Nossos antepassados não possuíam peles de 

imagens [folhas de papel] e nelas não inscreveram 

leis. Suas únicas palavras eram as que pronunciavam 

suas bocas e eles não as desenhavam, de modo que 

elas jamais se distanciavam deles.”9  

Se a contação de histórias, as narrativas, são um 

elemento presente entre todos os povos, para os 

ameríndios elas consolidam o seu próprio núcleo-

ontológico (DA SILVA NETO, 2020).  Para a 

pesquisadora Claudete Daflon (2020), as narrativas 

são uma forma de conhecimento e o ato de contar já 

é em si mesmo um pensamento-ação que desenvolve 

diferentes modos de ‘dizer-saber’, expondo, nos seus 

vários formatos, a diversidade de saberes. Diferente 

da concepção ocidental, a oralidade não é uma forma 

de transmissão do conhecimento, mas é o próprio 

modo de conhecer. Dessa forma, afirma a autora, a 

materialidade linguística não pode ser separada dos 

saberes. Por isso, as artes verbais ameríndias são 

capazes de perturbar o conjunto de referências 

ocidental.  

7 O conceito de oralidade não se limita 

à materialidade da fala, mas envolve 

contextos socioculturais, conteúdos 

específicos, símbolos e imagens da 

vida e da memória de um povo. A 

oralidade não é um meio de conhecer, 

mas o conhecimento em si mesmo. Cf. 

Glossário Ceale  

<https://www.ceale.fae.ufmg.br/gloss

arioceale/verbetes/oralidade> Acesso 

05jul22.  

8 Exemplos de como a oralidade pauta 

o cotidiano dos povos indígenas 

podem ser conferidos nos trabalhos 

de ALMEIDA, Lygia Rodrigues de; de 

BENUCCI, Thiago Magri e no livro de 

KOPENAWA; ALBERT, 2015; todos 

elencados nas referências 

bibliográficas. 

9 Ao aceitar narrar para que Bruce 

Albert escrevesse suas palavras que 

resultaram no livro A queda do céu: 

palavras de um xamã yanomami, Davi 

Kopenawa mostra certa 

condescendência para com os 

‘brancos’ sem, no entanto, abrir mão 

da materialidade da sua tradição 

(oral): “[Omama] Fixou suas palavras 

dentro de nós. Mas, para que os 

brancos as possam escutar, é preciso 

que sejam desenhadas como as suas. 

Se não for assim, seu pensamento 

permanece oco.” (2015, p. 77). Para 

aprofundar questões mais pertinentes 

sobre a oralidade presente no referido 

livro cf. DAFLON, Claudete. “Poéticas 

do conhecimento: representações dos 

saberes amazônicos em narrativas 

contemporâneas.” Rev. Bras. Lit. 

Comp. 22 (jan/abr 2020), p.14-25 



30 

 

Neste aspecto, corrobora Krenak (2019, p. 15):  

Há centenas de narrativas de povos que estão vivos, contam histórias, 
cantam, viajam, conversam e nos ensinam mais do que aprendemos 
nessa humanidade. Nós não somos as únicas pessoas interessantes no 
mundo, somos parte do todo. Isso talvez tire um pouco da vaidade 
dessa humanidade que nós pensamos ser, além de diminuir a falta de 
reverência que temos o tempo todo com as outras companhias que 
fazem essa viagem cósmica com a gente.  

As narrativas têm a força de nos colocar em contato, em sintonia com o outro. Em geral, 

a narrativa é uma sequência de ações que geram transformações, mudanças de um 

estado anterior para um subsequente. Dentre as diversas abordagens possíveis, 

Kawaguchi (2017, p.60) destaca uma que interessa ao escopo deste trabalho, sobre a 

narrativa como uma “[...] sequência de acontecimentos e/ou transformações, envolvendo 

sujeitos dotados de motivações organizada temporalmente (ainda que não 

necessariamente de forma linear), onde a noção de tempo não é estritamente 

cronológica, mas aquela do tempo percebido, vivido e experienciado”  

Como visto anteriormente, é próprio da cosmovisão ameríndia o tempo não linear; 

presente, passado e futuro estão conectados de modo que se interferem, se mesclam e 

se unem numa mesma história. Ainda segundo Kawaguchi (2017), as narrativas oferecem 

uma estrutura para compreensão do mundo além de criar realidades e consciências, 

tornando-se uma mediadora simbólica da ação. Ailton Krenak (1994) observa que uma 

das diferenças fundamentais entre as histórias ocidentais e as ameríndias é que estas não 

são datadas, sua marca é a criação do fogo, a criação da lua etc. Trata-se do tempo do 

mito, cujas narrativas possuem especial destaque entre esses povos.  

As narrativas míticas trazem o sentido das coisas relacionando-as com os 

comportamentos do cotidiano, com o jeito de viver. Elas formam o ‘núcleo-mítico-ético’ 

– na expressão utilizada por Da Silva Neto (2020) – de um povo, onde se fundam os valores 

que balizam as atitudes concretas perante a vida.  O autor considera que o ‘conquistador-

invasor’, ao negar o mito como uma metalinguagem racional, rechaçou todo um conjunto 



31 

 

de memórias ancestrais, justificando assim sua violência e impondo silêncio aos povos 

dominados. 

Porém, o mito não está só na linguagem. Para Kawaguchi (2017), as narrativas míticas são 

uma das formas pelas quais ele se manifesta.  As visões de mundo e as relações 

ontológicas manifestadas no discurso mítico estão presentes no constructo da própria 

cultura.  

O mito indígena, segundo Viveiros de Castro (2015), centra-se sobretudo na especiação 

das personagens que fazem partem do mesmo, isto é, nas causas pelas quais cada ser 

assumiu uma corporalidade específica e nas consequências desse acontecimento. Eles 

giram em torno daquele momento instável no qual aspectos humanos e não-humanos 

estavam entrelaçados. 

Ao ocupar-se desse momento, o discurso mítico atualiza o presente a partir de uma 

condição pré-cosmológica na qual as dimensões corporal e 'espiritual' coabitavam. Esse 

pré-cosmos – ou 'caosmos', como chama Viveiros de Castro (2015) – é permeado por uma 

'diferença infinita' entre cada agente, em contraposição às 'diferenças finitas'(corpóreas) 

do mundo atual.  

O antropólogo afirma que a linha geral do discurso mítico descreve a divisão de fluxos 

pré-cosmológicos, o momento em que a transparência original se bifurca alternando a 

invisibilidade e a opacidade de cada espécie. O que caracteriza os agentes das narrativas 

míticas é a sua capacidade intrínseca de se transformar em outra coisa, podendo-se dizer, 

assim, que "cada personagem difere de si mesmo" por ser irredutível a uma identidade 

fixa. (VIVEIROS DE CASTRO, 2015, p. 48). 

A discreta homogeneidade do mundo atual - onde cada ser é só uma coisa - sucedeu à 

contínua heterogeneidade do mundo pré-cosmológico. No entanto, Viveiros de Castro 

(2015) ressalta que os seres que denominamos, por falta de um conceito mais adequado 

na nossa língua, 'espíritos' mostram que nem tudo foi corporizado e que o fluxo mítico de 

transformação contínua em ação, apesar da aparente inércia do presente. Definindo-o 

como "ponto de fuga universal do perspectivismo" (2015, p. 49), o antropólogo destaca 



32 

 

que o mito trata de um estado de ser onde o eu e o outro estão emaranhados em um 

mesmo meio; e a sua finalidade é apontar o 'fim' desse ‘meio’. 

Ao relacionar ‘eu-outro’, o mito promove transformações na experiência e relação com o 

mundo. Ele, ao mesmo tempo que confirma estruturas antigas, as reinventa. Conforme 

observa Kawaguchi (2017, p. 68), os mitos “trazem novas perspectivas para velhos 

problemas e colocam novos problemas em perspectivas históricas.” 

Neste sentido, o mito é um processo de racionalização que nada tem de arbitrário, nem 

são meras fantasias ingênuas desprovidas de um conteúdo crítico. Se por um lado, o mito 

explica o sentido da própria vida, existência e experiências de um povo; por outro, ele 

aponta novos caminhos, ressignifica sistemas antigos, 

revitaliza valores.  

Para exemplificar as características do mito descritas, 

sua estrutura e função, transcrevo a seguir uma 

narrativa mítica A queda do céu e o primeiro Yanomami, 

registrada por Bruce Albert e reproduzida entre tantas 

outras no livro Folk literature of the Yanomami indians 

(1990, p.35)10: 

Há muito tempo atrás o céu caiu sobre a 
terra. Um grande xamã havia morrido, e seus 
ajudantes espirituais sem mestre ficaram tão 
furiosos que começaram a cortar o céu com 
suas armas sobrenaturais. O céu rasgado caiu 
sobre a terra, empurrando a floresta e as 
montanhas para o mundo subterrâneo: 
thëëëëë! As pessoas ficaram apavoradas: 
"Aaaaaa!" O sol e os espíritos da noite 
também caíram. Foi Omamë11 quem mais 
tarde criou outro sol e outra lua. Esta terra 
onde estamos hoje nada mais é do que a 
parte de trás daquele primeiro céu, que foi 
substituído por um novo céu. Acima deste 

A very long time ago the sky fell on the earth. A 
great shaman had died, and his masterless spirit 
helpers became so angry that they began to cut 
loose the sky with their supernatural weapons. 
The torn sky fell down on the earth, pushing the 
forest and the mountains into the subterranean 
world: thëëëëë! The people were terrified: 
"Aaaaaa!" The sun and the spirits of the night 
also fell. It was Omamë who later created 
another sun and moon. This earth where we 
stand today is nothing but the back of that first 
sky, which has been replaced by a new sky. 
Above this sky is a young celestial level where 
the Brôôribë fly people live. Because of the fall 

10 Texto original em inglês (coluna 

à direita). Tradução da autora. 

11 O texto original apresenta a 

grafia “Omamë” para designar o 

demiurgo “Omama” já citado 

anteriormente. Decidi não 

modificar a grafia em respeito à 

opção de quem transcreveu a 

narrativa. 



33 

 

céu está um jovem nível celestial onde vivem 
os seres-imagem da mosca Brôôribë. Por 
causa da queda do céu os primeiros 
ancestrais foram jogados no submundo onde 
se transformaram em seres sobrenaturais. 
Eles se tornaram Aõbataribë, um povo 
canibal com dentes compridos. Mas nem 
todos foram jogados no submundo quando o 
céu caiu. Algumas pessoas permaneceram. 
Em um lugar, onde agora estão as nascentes 
dos rios, o céu se instalou lentamente em 
cima de um cacaueiro, formando os morros 
que ainda existem hoje. Alguns Yanomami se 
refugiaram às pressas sob a árvore para 
escapar da queda do céu. Um papagaio que 
estava com eles sob o céu em cima do 
cacaueiro começou a arrancá-lo com o bico. 
Finalmente, conseguiu fazer um buraco que 
permitiu que as pessoas saíssem. Foi quando 
eles estavam procurando por caça em vão; 
ainda não havia animais. Finalmente viram as 
árvores da floresta e disseram uns aos 
outros: "Esta é a verdadeira floresta! 
Estamos no peito do céu! Vamos nessa 
direção!" Eles saíram e se espalharam longe 
na floresta onde plantaram jardins. Era 
assim. Na extremidade superior do céu caído 
havia um grande buraco. Depois que o céu 
caiu, restaram apenas algumas pessoas que 
conseguiram evitar ser jogadas no mundo 
inferior. Eles eram anciãos. Eles se 
estabeleceram na floresta e viveram lá por 
algum tempo. Fizeram filhos e se 
multiplicaram, mas no final desapareceram.  
Seus fantasmas voltaram, mas um grande 
tinamou os assustou. Omamë nos criou 
depois de rasgar longitudinalmente o talo 
oco de uma palmeira. Somos filhos dessas 
pessoas que ele criou. Omamë apenas 

of the sky the first ancestors were thrown into 
the underworld where they transformed into 
supernatural beings. They became Aõbataribë, 
a cannibal people with long teeth. But not 
everyone was thrown into the underworld 
when the sky fell. A few people remained. 
In one place, where there are now the sources 
of the rivers, the sky slowly settled on top of a 
cacao tree, forming the hills that are still there 
today. Some Yanomam hurriedly took refuge 
under the tree in order to escape the fall of the 
sky. A mealy parrot that was with them under 
the sky on top of the cacao tree began to tear 
at it with its beak. Finally it managed to make a 
hole which permitted the people to get out. 
That was when they were looking for game in 
vain; there were no animaIs yet. Finally they 
saw the trees of the forest, and said to one 
another: "This is the real forest! We are in the 
chest of the sky! Let's go in this direction!" They 
got out and scattered far away in the forest 
where they planted gardens. That was how it 
was. At the upper end of the fallen sky there 
was a great hole. After the sky had fallen there 
remained only a few people who had managed 
to avoid being thrown into the lower world. 
They were eIders. They settled in the forest and 
lived there for some time. They made children 
and multiplied, but in the end they 
disappeared.  
Their ghosts came back but a great tinamou 
scared them away. Omamë created us after 
tearing open lengthwise the hollow stalk of a 
palm tree. We are the children of these people 
that he created. Omamë just began to exist; he 
was a supernatural being and he created us 
without a cause as he created himself. The first 
people transformed as the forest was 
transformed. Those people who were created 



34 

 

começou a existir; ele era um ser 
sobrenatural e nos criou sem causa como ele 
criou a si mesmo. As primeiras pessoas se 
transformaram como a floresta se 
transformou. Aquelas pessoas que foram 
criadas primeiro se tornaram animais quando 
esta terra foi criada; tornaram-se papagaios, 
cutias, antas, jacarés. As araras, os veados, as 
onças, os tucanos, as preguiças, os tatus que 
nós vemos agora, são essas pessoas que 
foram transformadas nos tempos primitivos, 
e depois espalhadas como caça em todas as 
direções. Primeiro não havia animais. A carne 
que comemos hoje é dessas pessoas que 
foram transformadas em animais pelos 
nossos ancestrais animais. Esses ancestrais 
que foram criados primeiro, há muito tempo, 
eram ignorantes. Eles não enterravam suas 
cinzas de ossos. Eles costumavam comer uns 
aos outros; cada vez que um deles se 
transformava, eles o matavam para comê-lo, 
como comemos caça. Eles não mantinham 
um diálogo cerimonial sobre as cinzas de 
seus ossos; não observavam luto; eles apenas 
comiam um ao outro. Esses ancestrais 
costumavam comer pessoas, embora fossem 
seu próprio povo. Quando não havia ritual12, 
os ancestrais não observavam nenhum luto. 
Era assim que nossos ancestrais animais 
viviam em sua ignorância. No final, eles 
desapareceram. Nós que estamos aqui agora 
fomos criados por Omamë e foi ele quem nos 
fez pensar direito. 

 

first became animaIs when this earth was 
created; they became parrots, agoutis, tapirs, 
caimans. The macaws, the red brockets, the 
jaguars, the toucans, the sloths, the armadillos 
that we see now, they are these people who 
were transformed in primeval times, and then 
scattered as game in aH directions. First there 
were no animaIs. The meat we eat today is from 
these people who were transformed into 
animaIs from our animal ancestors. These 
ancestors who were created first, a very long 
time ago, were ignorant. They did not bury their 
bone ashes. They used to eat one another; 
every time one of them was transformed they 
would kill him in order to eat him, the way we 
eat game. They did not hold a ceremonial 
dialogue over the ashes of their bones; they did 
not observe mourning; they just ate one 
another. These ancestors used to eat people 
even though they were their own people. When 
there was no game the ancestors did not 
observe any mourning. That was how our 
animal ancestors lived in their ignorance. In the 
end they disappeared. We who are here now 
were created by Omamë and it was he who 
made us think straight. 

 

12 Optei por traduzir o termo “game” do original 

por “ritual”, por subentender que o texto se refere 

aos rituais reahu – também chamados ‘festa’ – nos 

quais grupos indígenas aliados se encontram e 

apresentam danças, cantam, comem e realizam os 

rituais funerários de seus mortos.   



35 

 

Fica bastante evidente também nesse discurso mítico a dinâmica de transformação 

contínua que perpassa a história: céu, florestas, montanhas, sol, espíritos, pessoas, tudo 

está em movimento, em mudança constante. Uma realidade cede lugar a outra 

continuamente. Nesta narrativa, podemos perceber a sua dimensão não-datada: “Há 

muito tempo atrás o céu caiu sobre a terra”. Não há uma data específica. É o 

acontecimento que marca o tempo, e não o contrário. O tempo inicial se une ao final “Nós 

que estamos aqui agora fomos criados por Omamë e foi ele quem nos fez pensar direito.” 

Há uma consequência para o tempo presente. Aqui, se apresenta o núcleo ontológico do 

povo: ser criaturas de Omamë. Há também uma dimensão ética presente no texto quando 

fala dos ancestrais que comiam uns aos outros porque eram ignorantes e a crítica a eles 

que não realizavam os rituais reahu para a despedida dos mortos, não observavam o luto. 

Mas agora, Omamë os faz “pensar direito”.  Nessa narrativa mítica, pode-se perceber o 

núcleo ético-ontológico do povo Yanomami.  

 

Os saberes ancestrais adquiridos por meio do xamanismo, dos sonhos, das narrativas 

míticas, por meio das suas imagens e símbolos, abordam de dimensões que superam a 

racionalidade e envolvem os seres do cosmo, humanos e não-humanos, na sua 

integralidade, não os tratando como recursos, como meios, mas como fins em si mesmos. 

Uma reversão do processo de ‘em-cobrimento’ requer a prática da Ecologia dos Saberes, 

isto é, o reconhecimento e a legitimação de outras formas de saberes para além do 

científico. 

 

  



36 

 

A gente não fez outra coisa nos últimos 
tempos senão despencar. Cair, cair, cair. 

Então por que estamos grilados agora 
com a queda? Vamos aproveitar toda a 

nossa capacidade crítica e criativa para 
construir paraquedas coloridos. 

Ailton Krenak 
 

 

3 – EÎORI! – UM HORIZONTE EXISTENCIAL  

 

 

No livro A queda do céu: palavras de um xamã yanomami, Davi Kopenawa afirma que o 

pensamento dos brancos é confuso e obscuro, por conta dos ruídos das cidades e que 

“Eles dormem sem sonhos, como machados largados no chão de uma casa” (KOPENAWA, 

ALBERT, 2015, p. 76). Os xamãs, ao contrário, são levados para o ‘tempo do sonho’, onde 

aprendem ‘coisas de verdade’.  

É na perspectiva desse ‘tempo do sonho’ que se 

encontra este trabalho experimental. Essa pesquisa 

consiste no desenvolvimento da animação Eîori! – um 

horizonte existencial13 (animação 2d, stopmotion, 2’05”, 2022) que parte do relato de um 

dos sonhos que o xamã yanomami, ainda criança, costumava ter, quando os xapiri se 

aproximavam dele e carregavam a sua imagem para as alturas do céu. Depois a animação 

se abre para um horizonte existencial para despertar uma liberdade inventiva que rompe 

com a lógica que nos é habitual.  

 

 

1 Eîori!, imperativo em tupi antigo, 

em português Vem! 



37 

 

Por que uma animação? 

A pesquisa experimental poderia tomar as mais diversas formas: instalação, poesia visual, 

livro de artista, animação etc. Quaisquer uma delas se prestaria muito bem para traduzir 

de modo visual o tema abordado nos capítulos anteriores. Por que, então, a animação?  

Ao tratar da concepção do mundo na perspectiva indígena e a importância das narrativas 

míticas, era inevitável partir do lugar onde estou e onde está a maior parte das pessoas 

que vão acessar este trabalho, isto é, do modo ocidental de contar história. Dentre as 

diversas formas, a animação me pareceu ser aquela que me daria maior liberdade visual 

para percorrer um imaginário que transcende o comum.  

Nesse sentido, Eîori! carrega, por si mesmo, um paradoxo: utiliza um recurso cuja 

narrativa é intrinsecamente marcada pela sucessão de eventos em um tempo linear - 

fruto do pensamento eurocêntrico - para tratar da cosmovisão indígena: cíclica, não 

restrita ao tempo e ao espaço. Essa contradição talvez seja uma forma de realizar o que o 

conjunto deste trabalho se propõe, isto é, criar conexões, estabelecer alianças afetivas 

entre diferentes perspectivas de mundo. 

 

O roteiro 

A escolha da história a ser desenvolvida era um passo decisivo. A princípio, pensei em 

ilustrar uma das narrativas da criação do mundo a partir de algum povo indígena. Cheguei 

a esboçar o roteiro, mas ao fazer isso percebi que cairia na lógica distintamente ocidental 

de ilustrar uma sequência de fatos com um fim objetivo, informativo. Eu queria uma 

narrativa que fosse mediadora de uma realidade simbólica.  

Foi quando encontrei em A queda do céu: palavras de um xamã yanomami um trecho em 

que Davi Kopenawa narra sonhos que ele tinha repetidamente quando criança e que, mais 

tarde, ele os compreendeu como sinais da sua vocação ao xamanismo. Eram sonhos com 

animais – antas, onças, queixadas, sucuris ou jacarés – que lhe perseguiam, mas dos quais 

ele conseguia escapar no próprio sonho ou por acordar no momento em que seria 

devorado. O xamã interpreta que eram as imagens dos ancestrais desses animais – os 



38 

 

xapiri – que lhe vinham ao encontro e queria se apresentar a ele. Assim, Davi Kopenawa 

(KOPENAWA; ALBERT; 2015, p. 91) narra um dos seus sonhos: 

Também costumava ser aterrorizado em sonho por uma enorme onça. 
Ela seguia minhas pegadas na floresta e se acercava cada vez mais. Eu 
corria o mais rápido possível, mas não conseguia despistá-la. Acabava 
tropeçando na vegetação emaranhada e caía diante dela, que então 
pulava sobre mim. Mas bem no instante em que ela ia me comer eu 
acordava, chorando. Às vezes, eu tentava fugir dela trepando numa 
árvore. Mas ela vinha atrás de mim, subindo pelo tronco com suas 
garras afiadas. Amedrontado, eu me escondia nos galhos mais altos. 
Não tinha mais para onde escapar. A única coisa que eu podia fazer 
para me salvar era me jogar do alto da árvore na qual eu tinha me 
refugiado. Desesperado, eu agitava os braços no vazio, como asas, e, 
de repente, conseguia voar! Planava em círculos, bem alto acima da 
floresta, como um urubu. No final, me via de pé, numa outra floresta, 
noutra margem, e a onça temida não podia mais me alcançar.  

Partir de um sonho! Esse era o caminho de conexão com a discussão feita anteriormente. 

Percebi que com esse ponto de partida se abriam horizontes simbólicos, existenciais, que 

me possibilitavam despertar as subjetividades e as poéticas sobre a existência, sobre o 

tempo e o espaço.  

E ao falar em subjetividades, como não evocar a imagem dos paraquedas coloridos de 

Ailton Krenak (KRENAK, 2019)?  Imagem que surge como solução inventiva para fruir o 

momento que se vive – ainda que se esteja em queda livre – extrapolando assim a ideia 

de espaço como lugar confinado, mas como cosmos no qual se pode despencar sem 

desesperar.  

Havia dois desafios no roteiro. O primeiro, manter ao longo da história o estado constante 

de transformação inerente às narrativas míticas. O segundo, desconstruir a linearidade 

do tempo.  

A primeira questão transparece nos momentos em que as imagens das personagens – o 

menino e a onça – se sobrepõem, que antecedem as mudanças de ações na história. A 

circularidade do tempo se mostra na ausência de um desfecho para a narrativa, em um 

final que volta à situação inicial.  



39 

 

 A seguir, apresento o primeiro esboço do roteiro (Figura 1), que foi melhor definido nas 

etapas seguintes, com a elaboração do storyboard, do animatic e da produção do vídeo. 

 
Figura 1- Primeiro esboço do roteiro da animação 

Em texto, assim se configurou o roteiro, cujo final (destacado em itálico) sofreu alteração 

ao longo da pesquisa: 

Roteiro 

No meio de uma mata, uma onça pintada avista um menino andando e começa a 
persegui-lo. Este vendo uma grande árvore sobe nela, mas a onça continua subindo 
atrás dele. Sem saída, ele se joga da árvore e, neste momento, ele começa a voar por 
sobre a floresta. De repente, se abre para ele um paraquedas colorido e ele começa 
a ver vários outros paraquedas sobrevoando a floresta. Ele pousa do outro lado do 
rio, mas já não é mais o mesmo. Seu corpo tem as pintas da onça e seus olhos se 
parecem com os dela. Escutando um barulho na mata ele entrevê uma onça que tem 
pinturas no corpo semelhantes àquelas que ele tinha. 
 

 



40 

 

Referências 

Na pesquisa para execução do roteiro, eu tinha em mente algumas animações do site 

canadense National Film Board (Figura 2 a Figura 4). Ao reuni-las no conjunto de minhas 

referências, percebi que tinham em comum a sutileza e simplicidade no traço, a paleta de 

cores reduzidas – monocromáticas –, a ausência de diálogos ou narrador, certo sentido 

de magia, de algo que vai além do que aquilo que se mostra.  

 

 
Figura 2 – Frame (1’34’’) da animação « Je ne suis qu’une petite femme ».  

Fonte: https://www.onf.ca/film/nunavut_animation_je_ne_suis_quune_petite_femme/. Acesso dez. 2022 

 



41 

 

 
Figura 3 - Frame (1’10’’) da animação “Îlot”. 

 Fonte: https://www.onf.ca/film/ilot/. Acesso dez. 2022 

 

 
Figura 4 - Frame (3’41’’) da animação “Hungu”.  

Fonte: https://www.onf.ca/film/hungu/. Acesso dez. 2022 

 



42 

 

Para o estudo da técnica a ser utilizada para a animação, foi importante o vídeo que 

mostra os bastidores para a criação da animação para campanha publicitária de natal da 

loja de departamento britânica John Lewis (Figura 5).  Embalada pela canção Somewhere 

Only We Know, a animação foi realizada em stopmotion, sendo o cenário tridimensional 

e as personagens bidimensionais.  

 
Figura 5 - Frame (3'10") do vídeo “Lily Allen | Somewhere Only We Know (John Lewis Christmas Advert)”.  

Fonte: https://www.youtube.com/watch?v=mer6X7nOY_o&t=144s>. Acesso em dez. 2022  

 

Como referência de imagens, a primeira a despontar, que já me acompanha no meu 

interesse pelos povos originários, foi a fotógrafa suíça naturalizada brasileira Cláudia 

Andujar (1931). Ela consegue, por meio das fotografias (Figura 6), revelar a sensibilidade 

da cultura Yanomami.  

 



43 

 

 
Figura 6 - Imagens extraídas do livro A Luta Yanomami, de Cláudia Andujar 

Outras imagens que me acompanhavam ao pensar na animação a ser feita eram os 

desenhos e pinturas do artista macuxi Jaider Esbel (1979-2021). Além dos traços 

estilizados, me chamavam a atenção a variação de grafismos que se conectam 

harmoniosamente, tanto em branco-e-preto quanto coloridos (Figura 7). Suas pinturas 

possuem um aspecto onírico mesmo quando retratando cenas do cotidiano e fazendo 

denúncias sobre os ataques sofridos pelos povos indígenas.  



44 

 

 
Figura 7 - Desenhos e pinturas do artista Jaider Esbell. Imagens obtidas a partir de sites diversos. 

 

Com colorido e grafismos que remetem ao mundo dos sonhos estão também as pinturas 

do artista Denilson Baniwa (1984).  A representação de animais e, sobretudo, seu próprio 

autorretrato com cabeça de onça em corpo humano é recorrente nas suas obras (Figura 

8).  



45 

 

 
Figura 8 - Desenho e pinturas do artista Denilson Baniwa.  

Fonte: https://www.behance.net/denilsonbaniwa e https://www.premiopipa.com/denilson-baniwa/. Acesso 
dez. 2022.  

 

Um tipo de representação que faz parte da minha pesquisa visual há bastante tempo são 

os grafismos indígenas (Figura 9), utilizados nas pinturas corporais e nos utensílios 

domésticos. Embora o seu significado fique, em geral, restrito ao grupo que faz uso deles, 

eles são de manifestações de acurado valor estético. Em agosto de 2021, em uma oficina 

online de grafismos indígenas promovida pelo Museu AfroBrasil14, da qual participei, o 

artista Denilson Baniwa, que ministrou a oficina, salientou que eles são resultado de um 

processo de abstração que, partindo da observação de algo existente, faz o recorte da 

forma e a reduz à uma repetição geométrica. Nessa oficina, ele nos convidou a 

inventarmos grafismos a partir de imagens que ele apresentava e, depois, a partir de 

coisas do ambiente em que estava cada um dos participantes (Figura 10).  

14 Oficina "Grafismo e Simbolismo 

Indígenas com Denilson Baniwa" 

realizada pelo Núcleo de 

Educação do Museu Afro Brasil, 

no dia 03 de agosto de 2021, com 

duração de 90 minutos. 



46 

 

 
Figura 9 - Página 151 do livro Grafismo indígena: estudos de antropologia estética (VIDAL, 2000) 

 

 
Figura 10 - Caderno pessoal com grafismos desenvolvidos na oficina do Museu AfroBrasil 



47 

 

 

As personagens 

O estudo das personagens foi decisivo para a definição da técnica a ser utilizada para a 

animação. Comecei pela figura do menino, fazendo esboços à mão (Figura 11) e, em 

seguida, em plastilina. A princípio, o estudo em plastilina tinha o objetivo apenas de 

ajudar o desenho à mão, para manter fidelidade aos traços da personagem e às suas 

proporções (Figura 12). Os primeiros modelos foram bastante articulados (Figura 13), para 

possibilitar colocá-lo em diversas posições, mas o excesso de articulações me dificultava 

a mantê-lo em pé. Fui, assim, subtraindo as articulações da cintura, dos joelhos e dos 

cotovelos (Figura 14 e Figura 15).  

À medida que fazia o modelo do menino, fui estabelecendo certa relação com a 

personagem. Parecia-me que aquele boneco queria narrar sua história, parecia que tinha 

algo para falar. A cor da plastilina, que remetia à argila, me fazia pensar nos utensílios 

cerâmicos desenvolvidos pelos povos originários, tão bem adornados para o seu uso 

cotidiano e ritual; evocava também para mim, sem dúvida, a narrativa judaica da criação, 

no qual o ser humano foi modelado a partir do barro.  A cor de argila me remetia também 

à terra, à conexão com todos os outros seres que nela e dela vivem. Fazer o menino e a 

onça do mesmo material parecia ainda reforçar outro aspecto: o da ancestralidade 

comum dos seres, conforme a perspectiva indígena.  

Todas essas interligações foram tomando forma, crescendo e se solidificando enquanto 

fazia os modelos, que começaram a deixar de ser modelos para os desenhos que seriam 

feitos. Para mim, eles já não podiam estar de fora da história. A sua própria materialidade 

era, ela mesma, mediadora da realidade simbólica que eu buscava na narrativa. Após um 

momento de hesitação em abandonar a ideia inicial – de desenhar as personagens – 

estava decidido: eu usaria a técnica do stopmotion!   

 



48 

 

 
Figura 11 - Esboços iniciais, feitos à mão 

 

 

Figura 12 - Thumbnail com desenho feito a partir do modelo em plastilina 

 



49 

 

   
Figura 13 - Primeiro modelo com todas as articulações 

 

     
Figura 14 - Segundo modelo seguinte, com subtração das articulações de joelhos, cotovelos e cintura 

 



50 

 

 
Figura 15 - Menino e onça, em modelos não articulados (exceto a cabeça do menino) 

 

Na modelagem final (Figura 16), o menino permaneceu com articulação na cabeça e nos 

ombros. Para reproduzir os movimentos de corrida, subida na árvore, salto de paraquedas 

e queda, modelei corpos e membros diferentes (Figura 17), sendo a mesma cabeça 

utilizada para as várias cenas.  

 
Figura 16 - Personagem finalizado, com simplificação dos membros e articulação na cabeça e nos braços 



51 

 

 
Figura 17 - Partes articuladas do menino para as várias cenas 

 

Também a onça sofreu transformação ao longo do estudo. Na primeira modelagem, 

acrescentei-lhe os bigodes, numa tentativa de conferir maior veracidade à personagem. 

Entretanto, ao fazer as primeiras fotos da onça junto ao menino (Figura 15), percebi que 

os bigodes causavam ruído visual e que a supressão desse elemento não faria falta. E não 

fez.  

Ao estudar o movimento da onça em uma corrida, percebi que não somente suas patas, 

mas todo o seu corpo se tracionava e se comprimia. Fazer um modelo articulado que 

permitisse essa representação não seria uma tarefa simples e factível no tempo 

disponível. A partir de uma sequência de desenhos retirada da internet, esquematizei os 

movimentos do animal (Figura 18) e selecionei aqueles que seriam essenciais para a 

gravação das cenas (Figura 19).  



52 

 

 
Figura 18 - Croquis feitos a partir de imagem da internet 

 

 
Figura 19 - Onças modeladas a partir do estudo 

 

O cenário 

Uma vez que decidi que utilizaria a técnica de stopmotion para as personagens, o desafio 

que se apresentou foi quanto ao cenário. Conforme o roteiro, havia momentos bem 

específicos: a corrida pela floresta, a subida na árvore, a queda e voo de paraquedas, o 

sobrevoo pela floresta até a queda do outro lado do rio. A mistura de técnicas me pareceu 

uma solução plausível tanto para a execução quanto para a arte final. Retomando a ideia 

da campanha publicitária de natal de John Lewis, decidi fazer o processo inverso: as 

personagens tridimensionais e o cenário bidimensional.  

O desenho à mão me dava a liberdade de traço que desejava. Comecei, então, pelo 

desenho da floresta para a cena da corrida e para a vista panorâmica. Esses foram feitos 

a lápis sobre papel. Também o modo de digitalizar deveria ser estudado. Nos primeiros 

testes, cobri os desenhos com nanquim e digitalizei (Figura 20). Nos seguintes, adaptando 



53 

 

um tablet como mesa digitalizadora, passei-os diretamente para o Photoshop. A partir 

daí, foi esse método que segui para os demais desenhos de cenário. 

 
Figura 20 - Parte da vista panorâmica e desenho de árvores, feitos à mão e recobertos com nanquim 

Algumas cenas possuíam até cinco planos – ou camadas – de cenário (Figura 21 a Figura 

26), para acentuar o efeito de profundidade. 

 

 
Figura 21 - Desenhos feitos à lápis sobre papel (acima) e digitalizada (abaixo), do primeiro plano de um dos 

cenários 

 



54 

 

 
Figura 22 - Desenho à lápis sobre papel do segundo plano do cenário 

 
Figura 23 - Desenho à lápis sobre papel dos terceiro e quarto planos do cenário 

 
Figura 24 - Desenho à lápis sobre papel do quinto plano do cenário 



55 

 

 
Figura 25 - Os cinco planos digitalizados e reunidos em uma só cena (detalhe) 

 
Figura 26 - Os cinco planos digitalizados e reunidos em uma só cena (vista total) 

Os primeiros planos receberam pintura mais escura e densa, ficando mais clara e 

transparente conforme avançavam para trás. No vídeo, essas camadas se movimentam 

em velocidades diferentes, realçando, assim, o efeito de profundidade.  Dessa mesma 

forma foram feitas as demais cenas (Figura 27 a Figura 29), em branco-e-preto e as 

coloridas, sendo a pintura digital uma – ou várias – camadas adicionais sobre os desenhos.  



56 

 

 
Figura 27 - Um dos cenários da corrida na floresta 



57 

 

 
Figura 28 - Vista panorâmica (seccionada em três partes) de todo o ambiente da animação, desde a cena 

inicial, na oca, até além do rio. 



58 

 

 
Figura 29 - Cenário da queda do outro lado do rio, após voo de paraquedas 

 

Um estudo igualmente cuidadoso foi necessário para a cena na qual se abre o paraquedas 

e o vídeo passa de branco-e-preto para colorido. Nesse momento, eu desejava que 

transparecesse certa magia, algo envolvente, de uma realidade onírica. Para isso, criei 

desenhos que remetessem a grafismos indígenas, com cores suaves que não 

contrastassem muito com o restante da animação (Figura 30). Os desenhos foram feitos 

em dois planos que giram concêntricos, mas em sentidos opostos e que ‘absorvem’ o 

paraquedas colorido que surge (Figura 31).  

 



59 

 

 
Figura 30 – Frame (1’04”) do vídeo 

   
Figura 31 - Sequência de frames mostrando os planos de fundo e o paraquedas que é 'absorvido' por eles 

 

A produção  

O processo de produção da animação seguiu o método normalmente utilizado para a 

produção de vídeos: definição do roteiro, criação e desenvolvimentos das personagens e 

dos cenários, elaboração do storyboard, desenvolvimento do animatic e decupagem das 

cenas, escolha da sonoplastia, produção e pós-produção (edição e montagem). Tudo isso 

dentro de um cronograma de trabalho previamente estabelecido.  

O storyboard realizado para a esse trabalho teve por função organizar a sequência de 

cenas da animação, enumerando-as e pré-definindo o tempo de duração de cada uma 

delas, bem como o plano da câmera, a ação a ser realizada e som que a acompanharia. 

Ele foi importante também para entrever as cenas principais, que deveriam ter maior 



60 

 

duração, e aquelas que seriam mais curtas. Para fins de organização, foi feita a seguinte 

tabela: 

Thumbnail 
Cena Tempo 

(s) 
Plano Ação Som 

 

1 2 Close 
Zoom 
out 

Uma onça 
no meio da 
mata vê um 
menino 
que ali 
passeia 
 

Sons de 
pássaros 

 

2 2 Foco 
desloca-
se da 
onça 
para o 
menino 

Menino 
andando 

Sons de 
pássaros 

 

3 1 Sobrepo
sição 
dos 
rostos 

Os olhares 
se 
encontram 

Silêncio 
ou som 
de 
tambor 

 

4 9 Alternân
cia 
entre 
focar o 
menino 
e focar a 
onça 

A onça 
persegue o 
menino. 
 

 



61 

 

 

5 3 Panorâ
mica  

Continua 
perseguiçã
o 

 

 

6 3 Árvore 
vista de 
baixo 
para 
cima. 
Close no 
menino. 
Desloca
mento 
da 
câmera 
da 
árvore 
para 
trás 
para ver 
a onça. 

O menino 
vê uma 
grande 
árvore. 
Olha para 
trás e vê a 
onça. 

 

 

7 4 Vista de 
baixo 
para 
cima 

O menino 
decide 
subir na 
árvore 

 

 

8 3 Zoom 
out 

A onça 
também 
sobe 

 



62 

 

 

9 3 Vista do 
voo em 
primeira 
pessoa 

Encurralad
o o menino 
salta.  
Plaina no ar 

silêncio 

 

10 9 
 

Close no 
menino, 
vista de 
baixo 
para 
cima 

No seu 
salto no 
vazio, abre-
se um 
paraquedas 
colorido.  

Ruído de 
vento 

 

11 6 
 
 

panorâ
mica 

Numa vista 
panorâmica 
se veem a 
floresta e 
vários 
paraquedas 
coloridos 

Ruído de 
vento 

 

12 3 Vista em 
primeira 
pessoa 
do 
pouso 

Ele pousa 
do outro 
lado do rio.  
Árvores e 
pássaros 
coloridos. 

 

 

13 2 Close 
nos seus 
olhos 
Zoom 
out para 
o 
menino 
de 

Seus olhos 
têm a 
forma dos 
olhos da 
onça e seu 
corpo tem 
pintas 
como as da 
onça 

 



63 

 

corpo 
inteiro 

 

14 2 Câmera 
desloca-
se do 
menino 
em 
direção 
à onça 

Ele vê uma 
onça no 
meio do 
mato  

 

 

15 1 Sobrepo
sição 
dos 
rostos 

Os olhares 
se 
encontram 

Silêncio 
ou som 
de 
tambor 

 TOTAL  53    

 

Em relação ao storyboard, a duração final do vídeo sofreu mudança significativa, pois além 

de alterações no tempo de algumas cenas, foram acrescentadas a abertura com a 

contextualização do cenário e a conclusão. Durante a produção, percebi que era preciso, 

por meio do ritmo e da condução da animação, me aproximar das concepções temporal 

e espacial próprias do pensamento dos povos originários.  

Era necessário, portanto, desacelerar a narrativa e mostrar o aspecto cíclico do tempo e 

do espaço.  Essa circularidade se expressa no desfecho: após o voo de paraquedas, o 

menino cai do outro lado do rio e se depara com a onça, como na situação inicial. Depois 

dessa cena, o sobrevoo faz chegar novamente à oca do início do vídeo, sem passar, no 

entanto, pelo percurso feito, sem atravessar novamente o rio. Volta-se ao local inicial sem 

a necessidade de fazer o trajeto de volta.  A margem no qual ele chega é a mesma de onde 

partiu. Essa é a dinâmica da vida, na qual as situações se repetem, cruzando os tempos e 

fazendo habitar espaços novos, mas não inéditos. A história circular – ou espiral – 

desmonta quaisquer pretensões de superioridade do presente sobre o passado e de 

demasiadas expectativas em relação ao futuro. O saber ancestral não é superado, mas é 



64 

 

a chave de leitura para a compreensão da história. No vídeo, o colorido surgido da 

inventividade dos paraquedas se esmaece, retornando ao branco-e-preto. Se visto em 

looping – o que não foi possível pela necessária inserção dos créditos finais15 – volta-se à 

cena do começo, não se podendo marcar ao certo o começo ou o fim da narrativa. É o 

tempo cíclico, em que os acontecimentos se repetem e 

se interpenetram.  

Essas mudanças aconteceram, sobretudo, na produção 

do animatic, no qual as cenas desenhadas foram 

inseridas no programa de edição – Adobe Premiere – 

com o tempo pré-definido, movimentos e passagem 

entre as cenas. Sendo uma espécie de pré-visualização 

da animação antes do início da produção propriamente 

dita, o animatic foi fundamental para a definição da 

duração das cenas, acréscimos e supressões. Foi no 

animatic que suprimi a cena 5, alterei o desfecho do roteiro e acrescentei abertura e 

conclusão do vídeo.  Também nessa etapa alterei o ângulo da câmera de algumas cenas e 

comecei a inserir os sons. Estes, por sua vez, na maior parte resultaram da captação de 

sons ambientes como pássaros, vento nas folhas das árvores e vento uivando, água 

corrente, passos de pessoa caminhando ou correndo na mata etc. Além dos sons gravados 

por mim, somente um áudio de domínio público com canto de indígenas do povo 

Tapirapé16 foi utilizado. O estudo de cada alteração foi registrado conforme mostra as 

anotações a seguir (Figura 32): 

15 Para a visualização em looping, 

o vídeo deveria acabar em 1’51”, 

mas a inclusão dos créditos o 

estendeu até 2’05”. 

16 Download da gravação 

"Tapirape Brazil indians night 

song" por bruno.auzet. Disponível 

em 

<https://freesound.org/s/570195/

>. Acesso em dez.2022. 



65 

 

   
Figura 32 - Anotações pessoais para modificações no animatic, resultantes dos encontros com a orientadora 

Uma vez tendo essas definições, passei para a etapa de produção da animação que 

consistiu na fotografia das personagens, finalização dos cenários e a inserção desses no 

Adobe Premiere com o devido ajuste de ritmo e passagem de cenas.  

Para a fotografia das cenas também foi preciso certa organização. Essa necessidade se 

impôs quando foram aumentando a quantidade de fotografias a serem capturadas. Para 

isso, relacionei as cenas e as posições em que cada personagem deveria aparecer (Figura 

33).  

 



66 

 

    
Figura 33 - Anotações pessoais com relação das fotografias a serem feitas 

 

Foram feitas, no total, mais de quinhentas fotografias (Figura 34 e Figura 35). De cada 

grupo, selecionei aquelas que julguei melhores e as editei, removendo fundo e refinando 

os efeitos de luz e cor em cada imagem. Para remoção de fundo, utilizei o Adobe Express, 

uma ferramenta gratuita online, mas foram necessários ainda ajustes no Photoshop para 

retirada de objetos auxiliares usados para as fotografias (Figura 36). 

 



67 

 

 
Figura 34 - Montagem do espaço para fotografias das personagens 

 

 
Figura 35 - Montagem do espaço para fotografias das personagens 



68 

 

 

     
Figura 36 - Sequência mostrando da esquerda para a direita: fotografia original, remoção de fundo pela 

ferramenta gratuita e edição no Photoshop. Fotografia para a cena da subida na árvore. 

 

A produção das fotografias, dos cenários e a edição no Adobe Premiere aconteceram 

concomitantemente (Figura 37). Em seguida, veio a etapa da pós-produção, com os 

ajustes finais nos tempos das cenas, os retoques nas imagens e nos sons, inserção dos 

créditos e... do título! 



69 

 

 
Figura 37 - Captura de tela da edição do vídeo no Adobe Premiere 

Escolher o título para a animação foi desafiador. Para mim, ele deveria suscitar a 

curiosidade, o interesse de ver o que viria. Um nome em alguma língua de algum dos 

povos originários ou na língua geral amazônica – o nheengatu – ainda falada no norte do 

Amazonas? Talvez. Mas a animação não se refere a um povo específico, nem traz uma 

visão de mundo definida. Ela é um recorte de uma visão de mundo, de um modo de 

sonhar; é uma expectativa e uma aposta na capacidade dos seres ‘humanos’ de despertar 

suas subjetividades, seu potencial inventivo, para olhar a realidade a partir de outras 

perspectivas, de assumir-se em um tempo que é cíclico e por isso requer uma criatividade 

constante.  

Mas o título deveria anunciar que se trata de uma visão não ocidental. Comecei buscando 

palavras em nheengatu, das quais destaquei: 

• Rikwé = vivo, vivente 

• Suantí = encontrar, deparar-se 

• Wirandé = amanhã 

• Yeréu ou Muyeréu = transformar-se em  



70 

 

• Yumunhã = crescer, criar-se 

• Kerpi = sonhar 

• Kuíri taá? = e agora? 

Essas palavras tinham relação com a animação, mas não traziam, a meu ver, o ímpeto de 

um convite que eu buscava. Pesquisei, então, referência no tupi antigo, uma língua não 

mais falada que é a base da língua de muitos povos originários, inclusive a base do 

nheengatu, que permite o diálogo entre povos de línguas diferentes. Em tupi antigo, duas 

palavras me chamaram a atenção: a palavra ‘dia’ – ‘kó 'ara pupé’ –, que em tupi é um 

conceito mais espacial do que temporal, significando ‘esta luz que me envolve’; e o 

imperativo ‘eîori!’, em português ‘vem!’.  

Considerando a dinâmica da animação, ‘eîori!’ se mostrou mais interessante. Além do 

sentido convidativo e de reportar para o futuro, ‘vem!’ pode remeter tanto à corrida, à 

perseguição entre a onça e o menino, quanto um convite ao salto no vazio, ao voo com 

paraquedas coloridos, a atravessar para o outro lado da margem. Assim, escolhi Eîori! 

como título da animação, seguido da sua tradução Vem! no final, antes dos créditos.  

Ao finalizar a animação e vê-la projetada, pareceu sugestivo acrescentar um subtítulo que 

prenunciasse do que se tratava e fornecesse uma chave de leitura para o vídeo. Tratando-

se de um modo de ver o mundo, de uma perspectiva diferente, de um horizonte que se 

abre, a animação recebeu, enfim, seu nome: ‘Eîori! um horizonte existencial’ 

 

Link para o vídeo: https://youtu.be/EqGs0cH-dtU 

 

 

  



71 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

temposonhotempoespaçotempooutro.tempooutrosonhotempooutroespaçotempooutrotempo.outro. 

 

Outra linha de horizonte, pautada no tempo do sonho, no espaço do tempo circular, no 

sonho que desvela a alteridade, que espelha a identidade. Isso que este trabalho quis 

mostrar.  

Para isso, parti do questionamento da ideia de ‘humanidade’; essa ‘humanidade’ que em 

algum momento uma parte dela – do continente europeu – se destacou do cosmo, se 

auto elegeu superior e autorizado a dispor dos outros seres como recursos, inclusive os 

outros povos. Apesar de toda a barbárie cometida por essa ‘humanidade’, uma pequena 

parcela (r)existe vivendo a cada dia da relação com sua terra de origem, com o cosmo, 

com uma infinidade de seres visíveis e invisíveis que os acompanham nas festas e nas 

lutas. Essa gente ligada à sua terra, às suas origens – os povos originários de diversas 

partes do planeta – possui uma relação orgânica, vital com o todo que se traduz em 

respeito e cuidado. Eles nos ensinam a responsabilidade: apesar de perseguidos, 

dizimados, negligenciados pelo aparato da sociedade hegemônica, eles se mantêm firmes 

na missão de cuidar da floresta, dos animais, das águas, das montanhas, de tudo o que 

existe. Esse é o seu modo de existir do qual não podem abrir mão.  

Pela relação com a terra e com todos os seres, os povos originários mostram uma forte 

ligação às suas raízes. Ao contrário da sociedade eurocêntrica que almeja formar uma 

‘aldeia global’, acabando por amalgamar as identidades locais e dissolvendo qualquer 

possibilidade de senso de pertencimento – que é coisa do ‘passado’, vale ressaltar – eles 

se reúnem em pequenas comunidades, em ‘aldeias locais’ que possibilitam a convivência, 

a partilha dos sonhos e dos alimentos, as decisões coletivas.  

 



72 

 

A relação com o tempo não-linear contrapõe-se ao mito do progresso da sociedade 

eurocêntrica. O progresso supõe sempre uma evolução, um crescente contínuo, deixar 

para trás o que passou e avançar, avançar... sem dar a devida importância para o rastro 

de destruição que esse avanço deixa. A perspectiva ameríndia vê os tempos e os espaços 

entrelaçados: o passado, os ancestrais não ficaram para trás, mas estão sob o chão sobre 

o qual se pisa e também acima do céu que o olhar alcança. É o tempo não-linear, circular, 

que se realiza como tempo do sonho; sonho compreendido com aquele lugar no qual se 

veiculam afetos, lugar de encontros, de aprendizagem, de decisões. Assim também o 

espaço, a terra que se habita, não é um recurso a ser consumido, mas o lugar que me 

abriga, que atravessa o tempo, que testemunha os contínuos processos de transformação 

que, por sua vez, tal como o tempo, são cíclicos, não-lineares. Não há um ponto de 

chegada idealizado. O ideal, se ele existe, é transformar-se sempre.  

Especialistas em cruzar a barreira do tempo e do espaço, os xamãs reafirmam os valores, 

aprendem sempre mais sobre os seus ancestrais para guiar o presente e afastar os males. 

São saberes que escapam à temporalidade, que não podem ser transmitidos unicamente 

pelo discurso, mas também por meio dos rituais xamânicos, dos sonhos, dos mitos.  

Diferente das narrativas históricas, as narrativas míticas não se detêm a fatos, mas aos 

fluxos de transformação. O tempo é o tempo da experiência, que foi e continua agora. 

Essas narrativas, que não são arbitrárias, marcam o núcleo ético e ontológico de um povo. 

Nelas aparecem os comportamentos que são apropriados ou que devem ser evitados, os 

valores a serem seguidos, a identidade do povo e sua origem.  

A animação resultante da pesquisa teórica traz em si essas características da cosmovisão 

indígena. Como já expresso no último capítulo, o tempo e o espaço assumem uma 

dimensão circular, quebrando a narrativa linear própria dos vídeos. Além disso, traz em si 

também um aspecto peculiar da perspectiva ameríndia para a qual todos os seres 

possuem unicidade de espírito, de cultura, em uma diversidade de corpos; o que leva a 

afirmar que cada ser se vê como ‘humano’, isto é, como nós nos vemos. Em Eîori!, em 

alguns momentos precisos as imagens do menino e da onça se fundem, no entanto eles 

nunca são vistos juntos em uma mesma cena. Isso sugere que o menino e a onça podem 



73 

 

ser ‘outros’ ou um só ser visto sob dois pontos de vista diferentes. A ‘perseguição’ pode 

ser compreendida como uma ‘corrida’ de um mesmo ser visto sob perspectivas 

diferentes. A possibilidade lógica cede espaço para a potencialidade ontológica das 

narrativas míticas.  

As ‘culturas’ indígena e eurocêntrica não se cancelam, mas podem coexistir criando 

conexões, alianças afetivas que permitam uma troca entre elas, cada qual com sua 

subjetividade, sua poética sobre a existência, tal como constelações, como afirma Ailton 

Krenak (2019, p. 16): “Definitivamente não somos iguais, e é maravilhoso saber que cada 

um de nós que está aqui é diferente do outro, como constelações. [...] somos capazes de 

atrair uns aos outros pelas nossas diferenças, que deveriam guiar o nosso roteiro de vida.”  

Com esses apontamentos, não tenho a intenção de apresentar a perspectiva ameríndia 

como modelo a ser assumido integralmente pelo mundo, de modo a tornar-se ela 

hegemônica. O que desejo aqui é mostrar que há outros valores que não os econômicos. 

Há outro modo de estar neste mundo que não o modelo do capitalismo neoliberal. Há 

outros mitos possíveis, que não o do progresso a qualquer preço – já vimos que o preço é 

muito alto, não Vale! O rio Doce que o diga! – Há uma imensidão de possibilidades que 

escapam à racionalidade e que somos capazes de alcançar porque dotados de uma 

inventividade criativa. Os espaços de subjetividade não são para momentos de 

distensões, mas para os lugares de decisões. O subjetivo e o objetivo podem – e devem – 

caminhar juntos, devem nos jogar numa mesma viagem cósmica com todos os seres: os 

que vemos ou não. Eîori! Vem! 

 

  



74 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ALBERT, Bruce. The Fall of the Sky, and the First Yanomam. In: WILBERT, Johannes; 

SIMONEAU, Karin. Folk literature of the Yanomami indians. Los Angeles: UCLA Latin 

American Center Publications, 1990, p. 35-36. ISBN 0-87903-074-7 

ALBERT, Bruce. “Um mundo cujo nome é floresta: uma homenagem a napëyoma.” In: 

NOGUEIRA, Thyago (org.) A luta Yanomami / Claudia Andujar. São Paulo: IMS, 2019. 

p.100-111. ISBN 978-85-8346-050-3 

ALMEIDA, Ligia Rodrigues de. Estar em movimento é estar vivo: territorialidade, pessoa 

e sonho entre famílias tupi guarani. 2016. 252p.  Tese (Doutorado) - Faculdade de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo - Departamento de 

Antropologia. Área de conhecimento Antropologia Social. São Paulo, 2016. 

DA SILVA NETO, João Paulino. SABERES DOS POVOS INDÍGENAS MAYA E YANOMAMI: 

desafios epistêmicos no processo de descolonização. Boa Vista: EDUFRR, 2020. 

DAFLON, Claudete. POÉTICAS DO CONHECIMENTO: REPRESENTAÇÕES DOS SABERES 

AMAZÔNICOS EM NARRATIVAS CONTEMPORÂNEAS. Rev. Bras. Lit. Comp. Niterói, v.22, 

n.39, p. 14-25, jan/abr 2020. https://doi.org/10.1590/2596-304X20202239cd. 

ÍNDIGENA, in Grande Dicionário Houaiss, UOL. Disponível em: 

<https://houaiss.uol.com.br/corporativo/apps/uol_www/v6-0/html/index.php#1>. 

Acesso em 18jul22. 

KAWAGUCHI, Douglas Roberto. Todo mundo é humano? A relação entre humanidade e 

animalidade nas narrativas míticas de duas culturas. 2017, 192f. Dissertação (mestrado 

- Programa de Pós-Graduação em Psicologia Experimental) - Instituto de Psicologia, 

Universidade de São Paulo: São Paulo, 2017. 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: Palavras de um xamã yanomami. 

Trad.: Beatriz Perrone Moisés; prefácio de Eduardo Viveiros de Castro. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2015. ISBN 978-85-359-2620-0 



75 

 

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das letras, 2020. ISBN 978-85-

359-3369-7 

______. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das letras, 2019. ISBN 

978-85-5451-420-4 

______. O eterno retorno do encontro. In NOVAES, Adalto. A Outra margem do ocidente. 

São Paulo: Companhia das Letras, 1999. p. 23-31. ISBN 85-7164-920-0 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Construindo as Epistemologias do Sul: Antologia 

Esencial. Vol. I. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: CLACSO, 2018. ISBN 978-987-722-382-

8. 

VIDAL, Lux (org.). Grafismo indígena: estudos de antropologia estética. 2ed. São Paulo: 

Studio Nobel: FAPESP: Editora da Universidade de São Paulo, 2000. ISBN 85-314-0066-X 

(EDUSP) 

VIEIRA, Jorge Albuquerque; RAY, Sonia. Teoria do conhecimento e arte. Música Hodie. v. 

9, n. 2 (2009): p. 11-24. ISSN 2317-6776 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A floresta de cristal: notas sobre a ontologia dos espíritos 

amazônicos. Cadernos de campo (USP), São Paulo, v. 15, n. 14-15, p. 319-338, 2006. 

eISSN: 2316-9133. 

______. Encontros. Rio de Janeiro: Beco do Azougue, 2007. ISBN 978-85-88338-82-1. 

______. Metafísicas canibais: Elementos para uma antropologia pós-estrutural. São 

Paulo: Cosac-Naify, 2015. 

______. Os Involuntários da Pátria. Cadernos de Leitura, Belo Horizonte, n.65, p. 1-9, 

2017. 

 

  

  



76 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 


