
UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIÊNCIAS HUMANAS 

Departamento de Geografia 

 
 

BLUMA FERNANDEZ DE BONA 
 
 

 
 

Solo da rabeca: 
 

Território e Patrimônio Cultural,  

o caso do Fandango Caiçara. 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2016 



1 
 

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIÊNCIAS HUMANAS 

Departamento de Geografia 

 
 
 
 

BLUMA FERNANDEZ DE BONA 
 
 
 

Solo da rabeca: 
 

Território e Patrimônio Cultural,  

o caso do Fandango Caiçara. 

 

 

 

 

Trabalho de Graduação Individual 

apresentado ao Departamento de Geografia 

da Faculdade de Filosofia, Letras e 

Ciências Humanas da Universidade de São 

Paulo, como parte dos requisitos para a 

obtenção do título de Bacharel em 

Geografia, sob orientação da Profª Drª 

Larissa Mies Bombardi 

 

 

 

 

São Paulo 

2016 



2 
 

BONA, Bluma F. De. Solo da rabeca: Território e Patrimônio Cultural, o 
caso do Fandango Caiçara.  Trabalho de Graduação Individual apresentado 
ao Departamento de Geografia da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 
Humanas da Universidade de São Paulo para a obtenção do título de Bacharel 
em Geografia, aprovado pela seguinte Banca Examinadora:  
 
 
 
 

 

 

__________________________________  

Profª. Drª. Larissa Mies Bombardi  
DG/FFLCH/USP  

Orientadora 
 

 

 

  

__________________________________  

Profª Drª Neusa de Fátima Mariano 
DGTH/CCHB/UFSCAR 

 

 

 

__________________________________  

Profª Drª Sueli Angelo Furlan  
DG/FFLCH/USP 

 
 
 
 
 
 



3 
 

 

 

 

Agradeço a presença de Dauro Marcos do Prado em minha banca de 

defesa. Por questões burocráticas de titulação acadêmica sua assinatura não 

pode estar oficialmente junto às demais professores da banca.  

Seu cohecimento e experiência com o tema desta pesquisa o faz, não 

apenas capaz de julgar meu trabalho, como talvez ele seja uma das pessoas 

mais bem preparadas para tal função. Portanto, reservo aqui um lugar para sua 

assinatura, juntamente com minha crítica à burocracia acadêmica que se não 

bem fundamentada, pode perder de foco a questão central das universidades, 

a própria construção do conhecimento. 

É importante dizer ainda que a participação de Dauro do Prado na 

banca deste TGI contou com o conssentimento das professoras presentes. 

 

 

 

 

 

 

________________________________ 

Dauro Marcos do Prado 
Liderança Caiçara 

Rerpresentante caiçara na Comissão Nacional de  
Povos e Comunidades Tradicionais 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Que a educação pública deixe de ser um privilégio. 



5 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“A viagem não acaba nunca. Só os viajantes acabam.  

E mesmo estes, podem prolongar-se em memória,  

em lembrança, em narrativa.  

Quando o visitante sentou na areia da praia e disse: 

“Não há mais o que ver”, sabia que não era assim.  

O fim de uma viagem é apenas o começo de outra. 

 É preciso ver o que não foi visto, ver outra vez o que se viu já,  

ver na primavera o que se vira no verão, ver de dia o que se viu de noite, 

 com o sol onde primeiramente a chuva caía, ver a seara verde, o fruto maduro,  

a pedra que mudou de lugar, a sombra que aqui não estava.  

É preciso voltar aos passos que foram dados, 

para repetir e para traçar caminhos novos ao lado deles.  

É preciso recomeçar a viagem. 

 Sempre.” 

 

José Saramago 



7 
 

“Muito obrigada por você ter vindo. Muito obrigada por você ter vindo.  

Muito obrigada por esta tarde linda! Muito obrigada por esta tarde linda!”.1 

 

Talvez seja no momento dos agradecimentos que realmente tomamos 

consciência do quanto o Trabalho de Graduação Individual (que de individual 

tem é quase nada!) é, na verdade, uma parte de nossa própria história, 

narrando nossa caminhada ao lado da Geografia.  

Quantas oportunidades estiveram presentes ao longo deste estudo, 

quantas pessoas fizeram parte da minha graduação contribuindo na construção 

do que sou. O sentimento de gratidão torna-se presente neste momento de 

conclusão de ciclo e, o TGI acaba sendo também uma oportunidade de 

verbalizar meu reconhecimento pelos que fizeram parte desta trajetória. 

Felizmente, neste momento, torna-se praticamente impossível elencar 

poucos nomes, assim como é em vão tentar manter minha escrita dentro dos 

rigores acadêmicos, afinal refiro-me também a um plano pessoal da minha 

trajetória universitária. 

Meu agradecimento 

ao Departamento de Geografia da USP pela oportunidade de estudo e 

principalmente vivências de campo, fundamentais em minha formação. 

Ao IEB (Instituto de Estudos Brasileiro) por valorizar a cultura brasileira 

e, principalmente, por significar uma pequena esperança de que o 

conhecimento interdisciplinar pode estar presente também na academia. 

Agradeço à FAPESP pela bolsa de Iniciação Científica cuja pesquisa 

embasou grande parte de meu TGI.  

Sou grata pelas bolsas de permanência estudantil que recebi ao longo 

de toda a graduação (CRUSP), assim como à Pró Reitoria de Graduação pela 

bolsa de intercâmbio. Junto ao meu agradecimento fica o desejo sincero de 

que estes apoios possam abranger todos os alunos que precisam e não 

apenas uma parcela tão pequena. 

Agradeço profundamente à Berenice Balsalobre por me incentivar a 

abrir os olhos e perceber quão perto de mim a Geografia sempre esteve. 

À querida Julia Andrade eu agradeço pelo exemplo de força e 

determinação diante da vida. Agradeço por me relembrar que a Geografia é 

                                                            
1
 Cantiga popular brasileira, disponível em gravação do grupo A Barca, no projeto Turista Aprendiz, 

canção Adeus, meu lindo amor.  



8 
 

encantadora e por me incentivar na busca pelo caminho que existe entre 

cultura popular e Geografia. 

À Elisabete Ribas (Diretora do Arquivo do IEB), por mostrar que é 

possível encontrar pessoas cujo discurso se alinha com a prática, e que ética, 

amorosidade e competência podem construir grandes trabalhos. 

Ao professor Rodrigo Valverde pela disposição e abertura para 

conversas e orientações de estudo. 

Meu reconhecimento ao lindo trabalho de mestrado do Bruno Costa, 

que tanto contribuiu na reflexão do contexto ao qual o Fandango está inserido. 

Agradeço também pelas conversas e apoio. 

Ao amigo Rodrigo Ribeiro pelo acolhimento sereno e profundo em 

tantos temas desta vida. 

Agradeço aos amigos Adriana Lima, Cleiton do Prado, Heber do Prado, 

Pedro do Prado, Paulo César Franco e Marcos do Prado pelas conversas que 

tanto contribuíram na construção desta pesquisa, assim como pelo exemplo de 

coragem, dedicação e força que está presente na postura de vocês diante de 

sua luta, diante da vida. 

Meu agradecimento especial à Associação dos Jovens da Juréia e a 

União dos Moradores da Juréia, tanto pelas contribuições nesta pesquisa, 

quanto por me mostrarem a força que o trabalho em grupo possui.  

Meu muito obrigada às artesãs do Criqué Caiçara2 por gentilmente me 

cederem às imagens utilizadas na capa e nas folhas de rosto dos capítulos 

desta pesquisa. Meus cumprimentos ao belíssimo trabalho que realizam.  

Agradeço à Sueli Furlan pelos lindos trabalhos de campo, pelo 

entusiasmo, disposição, confiança, e por nos mostrar a beleza que é observar 

a natureza.  

Um agradecimento especial aos mestres Walter Garcia, José Sérgio, 

Hainz Dieter e Eduardo Girotto, pelos incômodos causados, pelas noites mal 

dormidas após as aulas e principalmente por proporcionarem uma 

verdadeiramente experiência de educação.  

Agradeço ao exemplo alegre e otimista de força e perseverança que 

meu pai me oferece a cada dia. Te agradeço por me ensinar a acreditar em 

mim mesma e lembrar que “quando achamos que não vamos mais aguentar, 

ainda estamos na metade de nossa força”! 

                                                            
2 Os produtos da Criqué Caiçara são feitos por artesãs e artesãos que vivem na Estação Ecológica da 

Juréia, que inspirados a fauna e na flora local confeccionam e pintam manualmente cada peça. Para 
saber mais sobre o trabalho dos caiçaras  acesse: 
https://issuu.com/pauladib/docs/catalogo_crique_caic__ara. 

https://issuu.com/pauladib/docs/catalogo_crique_caic__ara


9 
 

À minha mãe sou grata pelo acompanhamento amoroso e paciente 

nestas eternas caminhadas. Agradeço também pelas leituras e correções de 

texto, isso desde os tempos em que eu 

escreviatudojuntoerradoesemacentosemvírgulaesempausa! Espero que tenha 

mudado, mama! 

Aos pequenos grandes Vitor, Pablo e Miguel, serzinhos de luz que me 

presenteiam com sua alegria a cada nova descoberta do mundo. 

Ao meu irmão Rodrigo eu agradeço pelo exemplo de integridade e 

força.  São estes encontros que nos fazem, no fundo no fundo, não nos 

sentirmos sós. Te agradeço profundamente por estar comigo nesta caminhada. 

Isso me fortalece. 

À minha tão querida irmã Clara, pela generosidade, amorosidade e por 

me relembrar sempre sobre a riqueza do perdão. Agradeço ao meu cunhado 

Christian pela paciência e olhar atento que tanto contribuem na transformação 

familiar.  

Meu amor e gratidão ao Pedro, meu irmão, parceiro desde os tempos 

em que desbravávamos telhados alheios. Parceiro ainda hoje, tempos em que 

os desafios do amadurecimento, persistência, busca por serenidade e coragem 

se colocam diante de nós.  

E são encontros como o com Beatriz Oikawa que comprovam não ser 

necessário laços sanguíneos para que sejamos irmãs. Te agradeço por 

estarmos caminhando juntas e por me incentivar a confiar. 

À tia Milú, agradeço por me apoiar alegremente em minhas escolhas e 

por estar tão presente, me mostrando que a distância do coração não respeita 

regras da cartografia.  

Agradeço à minha avó Elza, pelo apoio e amor incondicionais e por 

“mexer o caldeirão” sempre que necessário. 

Ao meu tio Fran eu sou grata pela alegria e generosidade diante da 

vida. 

E como em um abraço amoroso me sinto apoiada sempre pelos 

queridos tio Tussi e Alice. Sentir o olhar atento e a presença de vocês é 

verdadeiramente um presente, que me possibilita compreender a beleza que é 

o amor de família. 

Ao Rafael De Bona sou grata por me mostrar que não há limites para o 

carinho, podemos sim ser primos, irmãos, amigos, admiradores e até guarda-

costas um do outro.  



10 
 

À Dalcler Matos eu sou grata por me conduzir paciente e 

generosamente pela eterna caminhada do autoconhecimento. Agradeço-te por 

me mostrar quanta beleza há em colocarmo-nos à disposição do outro, 

buscando sempre fazer o bem. 

Cecília Dell‟Aqcua, gratidão por me acolher com sorriso e braços 

abertos nos momentos em que a alma precisa do calor da força transformadora 

da arte. 

Gratidão aos amigos e amigas por estarem comigo onde quer que seja, 

André Volich, Pedro Imenes, Márcia Daiane, Mellanie Schiler, Samir Luna, 

Lúcia Sígolo, Camila Leibholz, Giulia Harkaly, Flávia Altenfelder, Bernardo 

Tilkian, Andrea Helou, Maria Carolina Fernandes, Talita Lima, Érika Rocha, 

Luane Vecchi, Flávio Nascimento, Ednéia Santos, Bruna Galichio e Vinícius 

Salsotto. Com certeza a passagem São Paulo teve muito mais cor por 

estarmos juntos. 

Aos amigos do Germinar, companheiros de jornada que de perto ou de 

longe estão conectados nesta rede invisível que nos fortalece. Onde nossos 

talentos encontram as necessidades do mundo, lá está nosso caminho, nosso 

lugar3. 

Sou grata à Raissa Sanches pela dedicação em tudo o que faz e por 

fortalecer a certeza de que a distância física é apenas uma ferramenta que 

pode fortalecer os laços do afeto. Agradeço ainda às queridas Isadora Athias, 

Bianca Pereira e Isabel Mosch responsáveis com infinitos momentos de alegria 

e por me mostrarem o valor das amizades. 

 Muitas vezes tomamos alguns caminhos que só futuramente 

compreendemos a importância que tiveram. O encontro com Isadora Serrer e 

Stefanie Matern é um destes exemplos. Ter vocês por perto em cada novo ciclo 

representa força e alegria para mim. A graduação em Geografia já teria valido 

só por termos nos encontrado. 

Agradeço à querida hermana Yamila Assis e o amigo Raul Cordeiro 

Neto, pelo sorriso acolhedor que inspira coragem e alegria diante da vida. 

E às vezes, quando menos esperamos a vida nos presenteia 

aproximando pessoas queridas. Karina Ferro te agradeço pela companhia 

alegre e sincera, por tantos aprendizados, pelos papos infinitos madrugada 

adentro e pelas invasões de cama. 

Ao grande amigo Anderson do Prado pelo apoio, fiel amizade e 

companhia disposta e criativa. 

                                                            
3 Referência à frase de Aristóteles. 



11 
 

Meu respeito pelo querido Fernando Parré. Agradeço-te por me 

lembrar constantemente que a serenidade é uma escolha e que sensibilidade 

pode ser uma força. 

Ao querido Fábio Alkmin agradeço pelo ensinamento generoso e 

paciente nos meus primeiros passos dentro do universo da pesquisa. E 

gratidão profunda, principalmente, por me incentivar a me olhar de frente, sem 

medo, atitude inerente ao processo de amadurecimento. Respeito e carinho 

eternos. 

Gratidão profunda à Guta (Maria Augusta Torres) pela alegria, 

espontaneidade e motivação presentes na descoberta desse mundão e por me 

apresentar um lugar e pessoas realmente especiais. Você está presente, 

mesmo que fisicamente longe. 

Agradeço à querida professora Larissa Bombardi pela confiança ao 

longo desta pesquisa, assim como pela acolhida serena, pela amizade e 

principalmente por mostrar que é possível aliar pesquisa com maternidade e 

família. 

Para onde será que as palavras vão quando o que queremos expressar 

parte de um lugar tão profundo? É assim que me encontro diante de você 

Tomaz. Mas no fundo sabemos que quando nossos olhos se encontram e 

nossas mãos se tocam, toda e qualquer palavra se torna alegremente 

desnecessária. Agradeço-te por pacientemente me ensinar a confiar no outro e 

permitir que o amor se manifeste.  

Agradeço à família Prado por me receber de coração aberto e sorriso 

no rosto. Pelas histórias, ensinamentos e por tantas demonstrações de que o 

amor familiar possui uma força indescritível.  

Gratidão e respeito à todo aquele conhecimento que não está na 

academia... e nem pode estar. 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

Resumo:  

Presenciamos um período histórico em que as manifestações culturais 
de natureza imaterial (saberes, formas de expressão, celebrações e lugares) 
estão sendo cada vez mais valorizadas, tanto em sua importância social e 
cultural, como econômica, exercendo o Estado-Nacional um papel 
fundamental nesse processo.  

Esta pesquisa tem por objetivo compreender o processo de 
reconhecimento do Fandango Caiçara como Patrimônio Imaterial brasileiro e 
de que forma este reconhecimento se manifesta na vida dos fandangueiros, 
principalmente no que se refere à relação destas comunidades com o 
território.  

Apesar do reconhecimento do Fandango Caiçara como um bem 
cultural de natureza imaterial, o processo de desterritorialização das 
comunidades portadoras desse conhecimento continua se dando de maneira 
intensa. Partimos da hipótese de que sem os espaços materiais e simbólicos 
de referência fundamental para a reprodução social dos grupos caiçaras, a 
efetivação da salvaguarda e continuidade de suas manifestações culturais se 
tornam seriamente comprometidas.  

 

Palavras-chave:  

Território; Patrimônio Imaterial brasileiro; Fandango Caiçara. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 
 

Abstract:  

We are witnessing a historical moment in which immaterial cultural 
demonstrations (knowledge, ways of expression, celebrations and places) are 
being increasingly valorized, not only in their social and cultural importance, but 
also economical, the National State playing a fundamental role in this process. 

This research aims to comprehend the process of recognition of the 
Fandango Caiçara as a Brazilian Immaterial Inheritance and how this 
recognition manifests in fandangueiro's lives, specially concerning these 
communities relation to the territory. 

Despite the recognition of the Fandango Caiçara as an immaterial 
cultural good, the deterritorialization process of the communities that carry this 
knowledge continues to happen intensively. We start from the hypothesis that, 
without these symbolic places of fundamental reference for the social 
reproductions of the caicara's groups, the effective protection and continuity of 
their cultural manifestations will be seriously compromised. 

 
Key Words: 
Territory; Brazilian Immaterial Inheritance; Fandango Caiçara 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 
 

Sumário 
Capítulo I  APRESENTAÇÃO ................................................................................................. 18 

Capítulo II  INTRODUÇÃO ...................................................................................................... 22 

Capítulo III  TERRITÓRIO E O PROCESSO DE TERRITORIALIZAÇÃO NO BRASIL 33 

3.1 O conceito de Território ................................................................................................ 35 

3.2 Formação territorial brasileira ...................................................................................... 38 

3.3 A questão ambiental ...................................................................................................... 41 

3.4 Caracterização da região estudada ............................................................................ 46 

3.4.1 Introdução ................................................................................................................ 46 

3.4.2 Ocupação Humana ................................................................................................ 47 

3.4.3 Os caiçaras .............................................................................................................. 47 

3.4.4 Transformações sócio-culturais ........................................................................... 49 

3.4.5 O município de Iguape ........................................................................................... 53 

3.5 Restrições aos meios de vida e o movimento de resistência caiçara ................... 55 

Capítulo IV   FANDANGO E CULTURA CAIÇARA ............................................................. 65 

4.1 O Fandango .................................................................................................................... 66 

4.1.1 O Fandango e o mutirão: convívio social ........................................................... 70 

4.2 O projeto “Museu Vivo do Fandango” ........................................................................ 74 

4.3 A dança e seu papel social .......................................................................................... 81 

Capítulo V   POLÍTICAS CULTURAIS NO BRASIL ............................................................ 84 

5.1 Políticas Culturais no Brasil, um panorâmica histórico ............................................ 85 

5.2 IPHAN e as políticas públicas de Patrimônio Imaterial ............................................ 94 

5.3 Novas abordagens sobre a patrimonialização de bens culturais ......................... 100 

Capítulo VI   REFLEXÕES .................................................................................................... 106 

Capítulo VII   REFERÊNCIAS ............................................................................................... 111 

Capítulo VIII  ANEXOS .......................................................................................................... 116 

8.1 Fotos .............................................................................................................................. 117 

 

 

 

 

 

 



15 
 

Índice de figuras: 

Figura 1 -  Mapa da região considerada no registro do Fandango Caiçara pelo IPHAN. 

Fonte: PIMENTEL, A; GRAMANI, D; CORRÊA, J (org), Museu Vivo do Fandango - 

Associação Caburé (2006). .......................................................................................... 24 

Figura 2 - Mapa das Unidades de Consevação do Estado de São Paulo (Fonte: 

Fundação Florestal). ..................................................................................................... 44 

Figura 3 – Cobertura vegetal no Estado de São Paulo (Fonte: CAVALLI; 

GUILLAUMON; SERRA; VICTOR) ............................................................................... 44 

Figura 4 - Mapa da região considerada no registro do Fandango Caiçara pelo IPHAN. 

Fonte: PIMENTEL, A; GRAMANI, D; CORRÊA, J (org), Museu Vivo do Fandango - 

Associação Caburé (2006). .......................................................................................... 47 

Figura 5 - Mapa do município de Iguape/SP. Fonte: PIENTEL et al, 2006. ................. 54 

Figura 6 - Nascer do sol na praia do Prelado (Iguape/SP) após o primeiro Fandango. 

Fonte: Bluma De Bona, setembro de 2015. ............................................................... 118 

Figura 7 - Desenho manual do mapa da praia entre o Rio Una e o Rio Verde (áreas 

atualmente localizadas dentro da Estação Ecológica Juréia Itatins). Fonte: desenho 

feito a mão por Heber do Prado. ................................................................................ 118 

Figura 8 - Trabalho conjunto para descascar a mandioca. Fonte: Bluma De Bona, 

agosto de 2014). ......................................................................................................... 119 

Figura 9 - Dauro do Prado ralando a mandioca em mutirão de preparo da farinha. 

Fonte: Bluma De Bona, agosto de 2014. .................................................................... 119 

Figura 10 - Mãos de Dauro do Prado colocando a mandioca ralado em cesto para 

secagem. Fonte: Bluma De Bona, agosto de 2014. ................................................... 120 

Figura 11 - Cesto com mandioca ralada para secar em instalação construída pelos 

caiçaras. Fonte: Bluma De Bona, agosto de 2014. .................................................... 120 

Figura 12 - Dona Nanci do Prado torrando a farinha de mandioca em tacho de fogão a 

lenha. Fonte: Maria Augusta Torres, agosto de 2014. ............................................... 121 

Figura 13 - Por do Sol no Rio Una no caminho de volta da primeira ida ao Grajaúna. 

Fonte: Bluma De Bona, agosto de 2014. .................................................................... 121 

Figura 14 - Conversa com a família Prado e amigos em que apresentei esta pesquisa 

para a comunidade. Fonte: Karina Ferro, janeiro de 2016. ........................................ 122 

Figura 15 - Mutirão no Grajaúna (Juréia/SP) para limpar o córrego. Fonte: Bluma De 

Bona, janeiro de 2016. ................................................................................................ 122 

Figura 16 - Mutirão de limpeza da área em que havia entulhos deixados pela 

Fundação Florestas/SP. Grajaúna (Juréia/SP). Fonte: Karina Ferro, janeiro de 2016.

 .................................................................................................................................... 123 

Figura 17 - Roda de conversa antes do início dos trabalhos do mutirão. Fonte: Karina 

Ferro, fevereiro de 2016. ............................................................................................ 123 

Figura 18 - Corte e preparo do bambu para construção de parede. Fonte: Karina Ferro, 

fevereiro de 2016. ....................................................................................................... 124 



16 
 

Figura 19 - Trecho da parede de bambu e cipó construída no mutirão. Fonte: Karina 

Ferro, fevereiro de 2016. ............................................................................................ 124 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



17 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“As coisas estão longe de ser todas tão tangíveis e dizíveis quanto se nos 

poderia fazer crer; a maior parte dos acontecimentos é inexplicável e ocorre 

num espaço em que nenhuma palavra nunca pisou”. 

Rainer Maria Rilke 



18 
 

 

 

Capítulo I 

APRESENTAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 
 

Até onde minha memória alcança, consigo reconhecer em mim uma 

grande paixão pela dança. A sensação de poder sentir e conhecer o espaço 

através dos movimentos corporais, de conhecer o outro, de conhecer a mim 

mesma, está presentes até hoje quando entrego-me à ela.  

Com a intenção de que eu pudesse contribuir no processo de 

autoconhecimento das pessoas através do movimento4, iniciei minha vida 

acadêmica na Psicologia. Logo percebi que não era ali meu lugar, pelo menos 

não naquele momento. Foi então que abri espaço para a Geografia, e por mais 

distintas que estas formações aparentam ser, para mim é clara a relação entre 

elas.  

Suscintamente, o que posso dizer é que ambas buscam compreender 

as formas pelas quais os seres humanos se relacionam entre si e com o 

ambiente que habitam. Talvez, a grande diferença esteja na escala em que 

isso acontece. A Psicologia olha mais para o indivíduo e para os processos que 

ocorrem no espaço que há dentro de si, já a Geografia observa como se dá o 

processo de construção do espaço a partir das relações sociais e de como as 

relações sociais são construídas a partir do espaço. 

Foi através do interesse pelo papel social da dança e pelas 

manifestações culturais que entrei em contato pela primeira vez com o termo 

Tombamento de Patrimônio Imaterial, gerando-me inquietações e perguntas.  

Parecia-me contraditório chamar manifestações culturais e, principalmente a 

cultura popular de Patrimônio, quanto mais tombá-las5. Como isso era 

possível? Quais as transformações que este processo de reconhecimento 

causava nas comunidades? De que forma esta salvaguarda se dava? Ou não 

se dava? 

Depois de buscar no Departamento de Geografia da USP algum 

professor interessado em me orientar no tema, foi com a amiga e atual 

professora da Universidade Estadual do Rio de Janeiro (UERJ) Julia Andrade 

                                                            
4 Dança, esporte, circo, etc. 
5 Apenas posteriormente vim a compreender que não se trata de um tombamento, da forma como 
estamos habituados a ver, e sim de um registro, um reconhecimento. Fato tal que diminuiu minha 
inquietação mas não a fez desaparecer. 



20 
 

que encontrei coragem para não abandonar a busca por relacionar cultura 

popular e Geografia.  

A pesquisa se aprofundou em um trabalho de campo que realizamos 

em 2012, de forma independente, na cidade de Cachoeira/BA para estudar o 

Samba de Roda do Recôncavo Baiano e, principalmente, a Festa da 

Irmandade da Nossa Senhora da Boa Morte. 

Ao contrário de voltarmos com nossas inquietações amenizadas, 

outras tantas dúvidas e críticas surgiram nesta vivência e, minha motivação por 

continuar este estudo aumentou. Tendo convicção da importância dos 

trabalhos de campo, aliada à minha proximidade com a família Prado na Juréia 

e de sua luta pelo território, foi que escolhi estudar o Fandango Caiçara.  

Iniciei esta pesquisa em 2014 com uma bolsa de Iniciação Científica 

financiada pela FAPESP com a orientação da professora Larissa Bombardi e, 

apesar de ter se passado alguns anos desde que comecei a me dedicar à 

temática patrimonial, o tempo parece tornar-se sempre mais e mais curto. 

Quantas são as perguntas e descobertas que surgem nesta caminhada e, a 

única certeza que fica é de que nunca sentirei ter chagado ao fim. 

A bolsa de iniciação científica significou um grande exercício para mim. 

Reconheço como aspecto positivo o fato de poder me dedicar a uma pesquisa 

e receber uma bolsa por isso, porém, o valor da bolsa é baixo e a exigência de 

que tenhamos dedicação exclusiva, ou seja, que não podemos ter vínculos 

empregatícios tampouco realizar estágios remunerados durante este período, é 

algo limitador.  

Outra dificuldade foi seguir as exigências dos órgãos financiados, que 

vão desde o modelo de projeto, concepção de hipótese inicial, metodologia e 

forma de escrita. Reconheço que, por um lado, este molde me proporcionou 

aprendizados, porém, creio que moldar-me à ele, me distanciou da minha 

forma de me comunicar, minha escrita, da minha própria forma de ver o mundo. 

Como grande parte do texto que compõe meu TGI foi utilizado nos relatórios 

entregues à FAPESP, percebo que em alguns momentos 

Um dos grandes desafios iniciais da pesquisa foi justamente o de 

aprender a lidar com o meu papel como pesquisadora, visto que minha relação 



21 
 

de amizade com a família Prado era próxima e anterior ao início do estudo. Se, 

por um lado, esta proximidade me possibilitou vivenciar de perto a cultura 

caiçara e ter o respeito e confiança da comunidade, por outro, tenho 

consciência que meu posicionamento político diante do processo de 

desterritorialização caiçara da Juréia é parcial. 

Ao longo deste processo, porém, pude compreender que esta 

imparcialidade na construção do conhecimento é, na verdade, bastante 

questionável, o que me possibilitou mergulhar a fundo no tema que escolhi 

pesquisar, pelo qual tenho tanto carinho e respeito.  

Neste ponto ressalto a obra de Carlos Brandão, Pesquisa Participante 

(1981), fundamental no processo de me despir destes paradigmas positivistas 

que podem imobilizar6. “Nenhum conhecimento é neutro e nenhuma pesquisa 

serve teoricamente „a todos‟ dentro de mundos sociais concretamente 

desiguais” (P. 11). 

Para além do agradecimento pelo apoio nos debates políticos, 

históricos e culturais a respeito da cultura caiçara e de seu território, fica minha 

gratidão profunda pelo acolhimento e transformações que este contato próximo 

com eles me possibilitou.  

Estas experiências e outros tantos encontros que tive e tenho com a 

família Prado, são extremamente ricos, pois posso vivenciar na prática a 

chamada sociabilidade caiçara. Os trabalhos coletivos, os ensinamentos de 

como fazer, as conversas, histórias na cozinha, a troca de saberes, o baile, 

enfim, este universo simbólico da cultura. Com certeza estar ali com eles é algo 

que realmente especial e, apesar de querer transmitir estas experiências 

através de palavras neste texto, resta-me, por fim, aceitar o fato de que isso 

não é possível.  

 

                                                            
6
 E depois de mais de seis anos de academia posso dizer que quase imobilizaram. Como a burocracia 

acadêmica e alguns professores/visões podem tornar tão árido e rígido algo que é profundamente vívido, 
rico e vasto?  O conhecimento. Ah! Como ele me encanta. Ainda bem que tive tempo de olhar para ele de 
novo com olhos curiosos antes de encerrar este ciclo, a graduação. Alguns mestres que tive nesta 
caminhada motivaram-me a não abandonar este olhar. Motivaram-me a não abandonar o meu próprio 
olhar diante do mundo. Alguns deles: Julia Andrade, José Sérgio, Eduardo Girotto, Heinz Dieter, Walter 
Garcia, Larissa Bombardi e Sueli Angelo Furlan. E junto ao meu agradecimento fica o desejo sincero de 
que o sentimento de me sentir "privilegiada" por tê-los tido como professores não dure por muito tempo. 
Conhecimento não é uma questão de privilégio e sim de direito. 

https://www.facebook.com/julia.andrade.129357
https://www.facebook.com/profile.php?id=100002952724537
https://www.facebook.com/suelifurlan


22 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo II 

INTRODUÇÃO 

 
 

 

 

 

 

 



23 
 

 

 

É como se o Fandango tivesse esse papel de juntar as pessoas 
 que por um motivo ou por outro tiveram que sair daqui 

(Adriana Lima, janeiro de 2016). 

 

Presenciamos um período histórico em que as manifestações culturais 

de natureza imaterial (saberes, formas de expressão, celebrações e lugares) 

estão sendo cada vez mais valorizadas, tanto em sua importância social e 

cultural, como econômica, exercendo o Estado-Nacional um papel fundamental 

nesse processo.  

Busca-se com esta pesquisa, compreender o processo de 

reconhecimento do Fandango Caiçara como Patrimônio Imaterial brasileiro e a 

forma pela qual este reconhecimento se manifesta na vida dos fandangueiros, 

principalmente no que se refere à relação destas comunidades com o 

território.  



24 
 

O recorte espacial da pesquisa se dará a partir do chamado “território 

do Fandango” (IPHAN, 2011, p.21), cuja área compreende os municípios de 

Iguape e Cananéia (sul do estado de São Paulo) e Guaraqueçaba, Paranaguá 

e Morretes (norte do estado do Paraná). 

 

 
Figura 1 -  Mapa da região considerada no registro do Fandango Caiçara pelo IPHAN. Fonte: PIMENTEL, A; 

GRAMANI, D; CORRÊA, J (org), Museu Vivo do Fandango - Associação Caburé (2006). 

 
O Fandango pode ser entendido como uma expressão musical-

coreográfica-poética e festiva da cultura caiçara, intimamente ligada aos modos 

de vida e os saberes e fazeres dessa população. A prática do Fandango está 

associada “tradicionalmente” tanto à organização de festas em retribuição aos 

mutirões7 de plantio, colheita e atividades que exigem esforço coletivo, como 

também ao universo das festas religiosas. A expressão cultural chamada 

Fandango é bastante complexa, envolvendo diversas formas de elaboração e 

execução de melodias, versos e coreografias, além da fabricação artesanal dos 

instrumentos musicais. (IPHAN, 2011). 

                                                            
7 Mutirão, pixirão, pixirunga, mitirão, multirão, mutirom, pixirum, pixirom, puxirão, ademão são 

palavras utilizadas para designar esta forma de trabalho coletivo. 



25 
 

A data de registro do Fandango Caiçara como um Bem Cultural de 

Natureza Imaterial (na categoria de Formas de Expressão)8 se deu em 

dezembro de 2012 pelo Instituto de Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 

(IPHAN) e, a partir de então, esta manifestação está sob sua proteção. 

Segundo o IPHAN, “o patrimônio cultural de um povo é formado pelo conjunto 

dos saberes, fazeres, expressões, práticas e seus produtos, que remetem à 

história, à memória e à identidade desse povo” (2012, p.12). A ideia de 

patrimônio não se limita, portanto, apenas aos bens materiais (como a 

conservação de edifícios, monumentos, objetos e obras de arte), trata-se 

também, para além disso, da salvaguarda dos usos, costumes e manifestações 

culturais imateriais que fazem parte da vida das pessoas e que se transformam 

ao longo do tempo.  

Faz-se interessante notar que, ao mesmo tempo em que há o 

reconhecimento de um Território do Fandango, os caiçaras que aí habitam 

sofrem um intenso processo de desterritorialização, com profundos impactos 

no modo de vida desta população, entre elas o enfraquecimento da própria 

prática do Fandango:  

 
A redução da prática dos mutirões, das atividades agrícolas, da 
pesca, extrativismo vegetal, significou mudanças também na 
sociabilidade destas comunidades, em seu lazer e em suas 
esferas de solidariedade. [...] Habitando uma faixa da Mata 
Atlântica bastante conservada, justamente pelas atividades 
tradicionais que desenvolvem, foram presenciando seus territórios 
serem transformados em áreas protegidas, cuja legislação proibiu 
os cultivos de subsistência, a caça e o extrativismo vegetal, 
tornando os caiçaras estrangeiros em suas próprias terras. 
(DIEGUES, 2004).  

 
 

O processo de desterritorialização a que nos referimos, diz respeito à 

instalação de Unidades de Conservação9 por parte do Governo brasileiro, que 

                                                            
8 Este reconhecimento é legalizado a partir do Decreto 3.551/2000, que instituiu o Programa 

Nacional do Patrimônio Imaterial (PNPI) e o Registro dos Bens Culturais de Natureza Imaterial. 
Trataremos desta política com maior detalhamento no capítulo 5.1 Políticas Culturais no Brasil, 
um panorama histórico. 

9
 Há vários tipos de Unidades de Conservação (UCs), com diferentes nomes e diretrizes de atividades a 

serem realizadas; algumas mais restritivas, voltadas para pesquisa e conservação, outras para visitação e 
atividades educativas e algumas que conciliam habitação e uso produtivo e urbano do território. 

O SNUC agrupa as UCs em dois grupos: Proteção Integral e Uso Sustentável.  As Unidades de Proteção 
Integral têm como objetivo preservar a natureza, sendo admitido apenas o uso indireto dos seus recursos 
naturais, com exceção dos casos previstos na própria Lei. Já as Unidades de Uso Sustentável, por sua 

http://uc.socioambiental.org/o-snuc/categorias-de-ucs


26 
 

vai desde a proibição de práticas de subsistência - como as agrícolas, 

extrativistas, artesanais e de pesca – até, em muitos casos, à expulsão de 

moradores que habitam estas áreas.  

O modelo das Unidades de Conservação adotado no Brasil é resultado 

de uma visão Norte Americana que, segundo Diegues (1994), fundamenta-se 

na noção de mito naturalista supondo a incompatibilidade entre ações de 

quaisquer grupos humanos e a conservação10 da natureza. A adoção deste 

modelo é conflituosa com a realidade dos países tropicais, cujas florestas eram 

e ainda são habitadas por populações tradicionais11. 

Desta forma, a legislação ambiental brasileira contribuiu para um 

processo de desterritorialização e mudanças na sociabilidade destas 

comunidades, entre elas, o enfraquecimento da própria prática do Fandango. 

Observamos aí uma importante contradição, pois, se as práticas do Fandango 

estão intrinsecamente ligadas a um modo de vida caiçara, como afirma o 

próprio IPHAN (órgão nacional responsável pelo registro), uma iniciativa que 

visa a salvaguarda desta manifestação cultural deveria, para ser coerente, 

reconhecer e assegurar as condições necessárias para a continuidade desses 

padrões de sociabilidade específicos que o sustentam. Caso contrário, esta 

política de reconhecimento e salvaguarda cumpriria apenas um dos âmbitos 

aos quais se propõe a fazer, a saber, o registro documental.  

Partimos, portanto, da premissa de que sem os espaços materiais e 

simbólicos de referência fundamental para a reprodução social dos grupos 

caiçaras, a efetivação da salvaguarda e continuidade da manifestação cultural 

se torna seriamente comprometida.  

O entendimento de Território adotado no dossiê de registro do Fandango 

Caiçara parte da ideia de que:  

                                                                                                                                                                              
vez, têm como objetivo compatibilizar a conservação da natureza com o uso sustentável dos recursos, 
conciliando a presença humana nas áreas protegidas. Para ler mais a respeito, vá para o texto específico 
de UCs de Uso Sustentável (fonte: Instituto Socioambiental – ISA, 2016). 

10 É importante esclarecer as diferenças básicas entre preservação e conservação. A corrente teórica 
conhecida como preservacionista defende que as áreas naturais não devem sofrer qualquer interferência 
da ação humana. Já os conservacionistas defendem a possibilidade de um manejo sustentável dos 
recursos naturais, podendo assim contar com a presença humana, desde que vise a proteção da 
natureza.  

11 Sobre este conceito baseamo-nos em Manuela Carneiro da Cunha e Mauro W. B. Almeida. Populações 

tradicionais e conservação Ambiental. In: Cultura com aspas e outros ensaio, 2009. 



27 
 

 
As concepções de territorialidade que permeiam a população que 
habita esta região são dinâmicas e flexíveis, sendo construídas ao 
longo de uma trajetória específica de ocupação histórico-social, 
não é, portanto, apreendida somente por delimitações 
administrativas. Neste espaço, de limites fluídos, observa-se a 
importância do território para as práticas culturais destas 
populações. Entre a lida com a roça, a pesca ou mesmo nas 
localidades mais urbanizadas, diferentes apropriações deste 
território se efetivam, definindo uma particular „cosmografia‟, 
estabelecida através de usos, saberes e memórias coletivas que 
atravessam o sentido puramente físico da noção de território. 
(LITTLE, 2001. Apud IPHAN 2011. p.9). 

 
 

O ponto de vista assumido pelo IPHAN e pelas comunidades caiçaras 

sobre conceito de “território” vai ao encontro de nosso entendimento. 

Baseando-se em Raffestin (1993), acreditamos que as relações de poder não 

se restringem àquelas relacionadas ao Estado, de forma que o conceito de 

território – um espaço definido e delimitado por e a partir de relações de poder - 

não deve, portanto, se restringir ao território nacional e suas delimitações 

político administrativas.   

Nossa abordagem, dessa forma, concebe o território antes de tudo como 

relações sociais projetadas no espaço, as quais definem uma alteridade e 

projetos diferenciados de uso e apropriação do mesmo. Tal parece ser o caso a 

que nos propomos a analisar uma vez que o território, para a população 

caiçara, é fundamental não apenas materialmente como também 

simbolicamente.  

Segundo Diegues (2004) e Sousa (2012), entende-se por caiçaras as 

populações que surgem da mescla étnico-cultural de indígenas, de 

colonizadores portugueses e, em menor grau, de escravos africanos. Os 

caiçaras têm seu modo de vida atrelado a atividades voltadas à agricultura 

itinerante de base familiar, ao extrativismo vegetal, à pesca artesanal, à caça 

de pequenos animais e à confecção de utensílios de trabalho. Esta cultura se 

desenvolveu, sobretudo, nas “áreas costeiras dos atuais estados do Rio de 

Janeiro, São Paulo, Paraná e norte de Santa Catarina”. (DIEGUES, 2004, p. 9).  

Para Denise Sousa (2012), a identidade “caiçara” não se assenta sobre 

a posição social, mas sim sobre vínculos de parentesco e compadrio, 



28 
 

conhecimentos acerca da natureza e o compartilhamento de costumes, 

tradições e simbolismos, ou seja, assenta-se sobre a cultura.  

Dessa maneira, os bairros rurais caiçaras são territórios construídos a 

partir da forma como os moradores ocuparam o espaço e se relacionaram com 

ele e entre si, não apenas materialmente, mas também simbolicamente. “A 

produção material e não material da vida não são espaços separados, mas 

combinam-se para produzir seu modo de vida”. (DIEGUES, 2004, p. 22).  

Se, por um lado, o reconhecimento do Fandango Caiçara aparenta 

significar um incentivo à manutenção dos bens culturais de natureza imaterial, 

por outro, a eficácia desse objetivo torna-se seriamente questionável, já que 

em geral, não nos parece ir além do registro e catalogação destes bens.  

No caso específico desta pesquisa, tal questionamento se torna muito 

pertinente, visto que, como dissemos, apesar do reconhecimento do Fandango 

Caiçara como Patrimônio Imaterial do Brasil, o processo de desterritorialização 

das comunidades portadoras desse conhecimento continua se dando de 

maneira intensa. (PIMENTEL, et al. 2006; SOUSA, 2012).  

A hipótese levantada por nós diz respeito à aparente limitação da 

iniciativa de registro do Fandango, no sentido fortalecer esta prática e sua 

continuidade como manifestação artística e cultural das comunidades caiçaras 

desta área específica, uma vez que, segundo nosso entendimento, esta política 

de salvaguarda privilegia o reconhecimento de um “território” específico da 

manifestação cultural e não, um território dos agentes que a (re)produzem. Se 

o território é fruto de relações sociais, então o que deve ser preservado são 

essas relações que originam o Fandango, ou seja, relações inerentes ao “modo 

de vida caiçara”. 

Buscaremos, ao longo do texto, apresentar elementos teóricos e 

empíricos capazes de embasar nosso ponto de vista sobre a salvaguarda do 

Fandango Caiçara, oferecendo assim, subsídios para a construção de um 

debate crítico a cerca das políticas culturais imateriais do Brasil. Além disso, 



29 
 

procuraremos fundamentar, em cada capítulo, os elementos que compõem a 

hipótese desta pesquisa12. 

A argumentação teórica organiza-se, portanto, em três grandes temas:  

Território e processo de territorialização no Brasil;  Fandango e Cultura 

Caiçara;  Políticas Culturais no Brasil. Estes, são compostos por subcapítulos 

em que apresentamos aspectos que aprofundam o debate e visam alcançar 

embasam os objetivos da pesquisa. 

No capítulo III Território e processo de territorialização no Brasil, 

abordaremos o conceito de Território a partir da Geografia (3.1 O conceito de 

território), que será seguido pela discussão sobre a formação territorial do 

Brasil no contexto capitalista (3.2 Formação territorial brasileira). O item 3.3 A 

questão ambiental, dedica-se ao aprofundamento sobre o modelo de 

conservação da natureza adotado no Brasil, já no subcapítulo 3.4 será feita 

uma caracterização da região estudada.  

Para finalizar o capítulo sobre Território, optamos em trazer um debate 

sobre questões atuais da situação dos caiçaras na Juréia (3.5 Restrições aos 

meios de vida e movimento de resistência caiçara). A base teórica para esta 

discussão partiu de um artigo elaborado por membros do LATA13 da UNICAMP. 

Passando para o aprofundamento sobre Fandango e a Cultura Caiçara 

(capítulo IV), optamos por organizar a abordagem em três subtemas: O 

Fandango (4.1), o Projeto “Museu Vivo do Fandango” (4.2) e o papel social da 

dança (4.3).  

Em se tratando do Fandango, abordaremos alguns aspectos sobre esta 

prática, principalmente no que se refere à música, a dança, os instrumentos 

musicais e a vivência social ao qual esta manifestação cultural está inserida. 

Seguiremos, pois, com uma descrição sobre o projeto “Museu Vivo do 

Fandango” por sua importância tanto no desenvolvimento desta pesquisa 

                                                            
12

 Sem os espaços materiais e simbólicos de referência fundamental para a reprodução social dos grupos 
caiçaras, a efetivação da salvaguarda e continuidade de suas manifestações culturais se tornam 
seriamente comprometidas. 

13
 O Laboratório de Antropologia, Territórios e Ambientes (LATA ) é um grupo de pesquisa vinculado ao 

Centro de Estudos Rurais (CERES) do Instituto de Filosofia e Ciências Humanas (IFCH) da Universidade 
Estadual de Campinas (UNICAMP). 

 



30 
 

quanto para as comunidade caiçaras e para o próprio registro do Fandango 

como um Bem Cultural Brasileiro. 

Para finalizar este capítulo, dedicaremos atenção a um dos aspectos 

artísticos que compõem o Fandango, a dança. Além de ter sido ela uma das 

principais motivações iniciais de meu interesse pela temática cultural, nos 

parece que o debate sobre o papel social da dança, principalmente no caso do 

Fandango Caiçara, ainda é pouco explorado apesar de muito pertinente. 

 Passando para a abordagem sobre as Políticas Culturais no Brasil 

(capítulo V), traçaremos, primeiramente, um panorama histórico a respeito 

destas políticas (subcapítulo 5.1). Com o objetivo de contextualizar o cenário 

ao qual está inserido o registro de Patrimônio Imaterial pelo órgão federal 

IPHAN, no item 5.2 IPHAN e as políticas públicas de Patrimônio Imaterial, 

faremos uma contextualização sobre a formação desta instituição, assim como 

da política de salvaguarda. 

Tanto as políticas culturais de bens imateriais quanto o próprio projeto 

Museu Vivo do Fandango, são resultado de um debate que amplia a visão 

sobre patrimônio, memória e preservação cultural. Desta forma, dedicaremos o 

subcapitulo 5.3 Novas abordagens sobre a Patrimonialização de bens culturais, 

para trazer alguns aspectos desta discussão. Já no capítulo VI Reflexões, 

abriremos espaço para compartilhar algumas sensações e reflexões que 

surgiram ao longo do processo de construção da pesquisa. 

Realizar as entrevistas foi fundamental para mim, pois, refletir sobre 

cada tema que eu queria abordar e a forma como iria perguntar, foi bastante 

positivo. Olhar nos olhos de cada um que conversei, expondo meu ponto de 

vista sobre a própria história deles, me fez ter certeza da responsabilidade que 

possuímos quando realizamos uma pesquisa.  

Algumas perguntas serviram de base nas entrevistas e foram feitas a 

cada um que conversei, para que pudesse comparar as respostas e ter 

diversos pontos de vista sobre o tema. Este fato, porém, não excluiu a abertura 

para outras questões que surgiram ao longo da conversa.   

As perguntas base, feitas aos caiçaras, fandangueiros e lideranças 

comunitárias foram: 



31 
 

1) Qual sua relação com o Fandango? O que o Fandango é/significa 
para você? 

2) Você percebe alguma mudança na prática do Fandango depois que 
ele foi reconhecido como Patrimônio do Brasil? 

3) Esse reconhecimento fez diferença para você pessoalmente? 

4) Quais aspectos positivos desse reconhecimento? 

5) Quais aspectos negativos? 

6) O que poderia mudar para ser melhor? 

7) Qual a sua opinião sobre o IPHAN? 

8) O que você achou do projeto Museu Vivo do Fandango? 

9) Qual sua opinião sobre o Revelando São Paulo14? 

10) De que forma o turismo se relaciona com o Fandango e a cultura 
caiçara? 

11) De que forma você acha que o território está relacionado com o 
Fandango e sua continuidade? 

12) Como o Fandango auxilia na auto identificação do “ser caiçara”? 

13) O que é território para você? 

 

As entrevistas realizadas foram fundamentais para este estudo, desta 

forma, além de inserir alguns trechos ao longo do texto, eles encontram-se 

também na abertura de cada subcapítulo. 

Realizei ainda, uma entrevista com um funcionário do IPHAN, ao qual 

tentei ao máximo fazer perguntas que estivessem relacionadas às anteriores, 

feitas com a comunidade, porém, pela diferença dos contextos do técnico do 

IPHAN e dos caiçara a maioria das perguntas tiveram de ser adaptadas. 

Todas as entrevistas15 foram transcritas por mim, o que, apesar de 

extremamente trabalhoso é fundamental para uma reflexão mais profunda 

                                                            
14

 De acordo com o site oficial do “Revelando São Paulo”: O Programa Revelando São Paulo foi criado 
em 1996 pela Abaçaí Cultura e Arte, em parceria com o Governo do Estado de São Paulo. Sempre 
voltado para a Cultura Tradicional do Estado de São Paulo (Patrimônio Imaterial) é um articulador e 
promotor de ações e políticas culturais em todo o Estado, envolvendo pesquisas, relações institucionais, 
contatos com as mais diversas comunidades, diálogos e parcerias com os dirigentes culturais dos 
municípios e instituições privadas de natureza cultural e/ou educacional. Por meio de suas pesquisas e 
parceiros, este programa revela a importância da cultura imaterial, de saberes e fazeres de várias 
comunidades e pessoas da região, procurando contribuir com a sua manutenção e extroversão, 
envolvendo as diversas instâncias dos poderes públicos municipais e estadual, para que se garanta as 
condições necessárias à sua continuidade. Disponível em: http://www.abacai.org.br/revelando-
interno.php?id=281 

 
15 Total de 9 horas e 15 minutos de entrevistas. 

http://www.abacai.org.br/revelando-interno.php?id=281
http://www.abacai.org.br/revelando-interno.php?id=281


32 
 

sobre cada fala. Transcrever cada entrevista foi um ótimo exercício de reflexão 

e sistematização dos conteúdos. 

Gostaríamos, por fim, de dedicar atenção à escolha das palavras solo e 

rabeca no título deste trabalho por serem uma referência tanto ao âmbito 

musical quanto territorial do Fandango. No que se refere ao lado artístico, o 

termo solo designa um trecho musical tocado por uma só pessoa ou, no caso 

da dança, um momento em que apenas uma pessoa está dançando, já em 

uma abordagem geográfica, a palavra solo refere-se a uma porção de terra a 

ser cultivada, um terreno e a própria terra em si. 

A rabeca, apesar de não ser o instrumento mais importante do 

Fandango16, tornou-se um símbolo desta manifestação cultural. Além de não 

ser um instrumento tão comum na cultura brasileira, como a viola, por exemplo, 

a rabeca normalmente acompanha a melodia das modas e “ocupa o espaço 

vazio” entre os versos cantados pelos fandangueiros (dando-nos a sensação 

de estar solando) assumindo, assim, um papel de destaque.  

A ideia de explorar o duplo sentido das palavras possibilita uma relação 

com a pesquisa como um todo. O Fandango foi um estudo de caso sobre as 

políticas culturais brasileiras, ou seja, colocamo-lo em destaque, em solo, ao 

mesmo tempo em que o ponto central de análise desta manifestação cultural é 

a relação dos caiçaras com seu território, com a terra, com o solo.  

Poderíamos, ainda, explorar outra abordagem da palavra solo que em 

espanhol significa só, sozinho, desacompanhado, desamparado. Em que 

sentido esta palavra reflete a luta das populações tradicionais por seu território 

ancestral no Brasil? O quanto a sociedade, as Universidades e os órgãos 

públicos estão verdadeiramente comprometidos com esta luta que, para além 

de ser uma questão cultural diz respeito, principalmente, à direitos humanos? 

 

 

 

 

                                                            
16  Como veremos no capítulo 4.1 O Fandango. 



33 
 

 

 

 

 

Capítulo III 
 

 TERRITÓRIO E  

O PROCESSO DE TERRITORIALIZAÇÃO NO BRASIL 

  

3.1 O conceito de Território 

3.2 Formação territorial brasileira 

3.3 A questão ambiental 

3.4 Caracterização da região estudada. 

3.5 Restrições aos meios de vida e movimento de resistência caiçara 

 

 

 



34 
 

 

 

Partindo do entendimento de que nenhum processo social pode ser 

analisado isoladamente, para tratar da questão do território caiçara é 

necessário compreender o contexto maior ao qual está inserido. Desta forma, 

apresentaremos um posicionamento de como compreendemos as relações 

sociais na atualidade - estabelecidas pelo modo capitalista de produção - e de 

como as questões territoriais tem se configurado a partir deste cenário. Para 

tanto, nos basearemos na noção de territorialização camponesa, uma vez que 

entendemos os caiçaras como sendo uma das especificidades do campesinato 

no Brasil tendo a terra como seu principal referencial cultural. 

Vale ressaltar que optamos por utilizar, ao longo dos demais capítulos 

desta pesquisa, o termo caiçara ao invés de camponês, principalmente por ser 

esta a forma ao qual atualmente eles se autodenominam, porém, nosso 



35 
 

entendimento é o de que os caiçaras são uma das especificidades do 

campesinato brasileiro17.  

Antes desta abordagem, porém, é essencial aprofundar a discussão a 

respeito de nosso entendimento sobre o conceito de Território, que é, por 

excelência, um dos objetos de estudo centrais da Geografia. Dedicaremos, 

portanto, o primeiro subcapítulo à discussão sobre este conceito baseando-

nos, sobretudo, em Rafestin (1993). 

 

 

 

 

 

 

 

 

3.1 O conceito de Território 

Eu acho que território, para mim, não é uma coisa demarcada, 
 não é um quadrado que você está morando ali dentro.  

Não é o espaço físico, é meio que o espaço espiritual onde você vive, 
 onde você tem toda essência de uma cultura dentro daquele lugar.  

É um lugar que você não pode perder vínculo,  
um lugar extremamente familiar, extremamente apropriado para você. 

(Cleiton do Prado, janeiro de 2016)
18

. 

 

Como ponto de partida da discussão territorial, é fundamental entender 

que o espaço não é sinônimo de território. Território não é o espaço em si, mas 

“É uma produção a partir do espaço”. (RAFESTIN, 1993, p.144)  

Segundo Rafestin, o território compõe-se a partir da interação de três 

fatores: tempo, espaço e relações sociais.  O território, portanto, é composto a 

                                                            
17

 Deixaremos estes conceitos mais claros ao longo deste capítulo. 

18
 Cleiton do Prado Carneiro é caiçara, fandangueiro, violeiro e cantor dos grupos de Fandango da AJJ e 

Pixé de Manema, além de construir viola e rabeca artesanalmente. 



36 
 

partir as relações sociais e de como estas relações plasmam-se no espaço 

com o passar do tempo.  

Neste sentido, 

O espaço é, de certa forma, „dado‟, como se fosse uma matéria-
prima. Preexiste a qualquer ação. „Local‟ de possibilidades, é a 
realidade material preexistente a qualquer conhecimento e 
qualquer prática dos quais será o objeto, a partir do momento que 
um ator manifeste a intenção de se apoderar dele. Evidentemente 
o território se apoia no espaço, mas não é o espaço. É uma 
produção a partir do espaço. (RAFESTIN, 1993, p 144). 

 

O território, desta forma, segundo Rafestin (1993), resulta da ação de 

um ator que, ao se apropriar do espaço, concreta ou abstratamente, o 

territorializa.  Estas ações são sustentadas em um conhecimento e uma prática 

em comum. A partir daí, o “espaço” passa a ser um espaço construído pelos 

atores, que, por intermédio deste sistema sêmico comum, comunicam suas 

intenções.  

Portanto, o espaço representado não é mais o espaço, mas a 
imagem do espaço, ou melhor, do território visto e/ou vivido. É, em 
suma, o espaço que se tornou o território de um ator, desde que 
tomado numa relação social de comunicação. (RAFESTIN, 1993, 
p. 147) 

 

Neste sentido, remetemo-nos a Antônio Cândido (1987) que, a partir de 

uma abordagem cultural dos camponeses no interior paulista, buscou entender 

a construção do território caipira. Para ele, estes três fatores, meio (espaço), 

tempo e ação humana (relações sociais) não estão isolados, mas se 

autodeterminam. 

De fato, o desenvolvimento como duração social incorpora o 
espaço à história dos grupos e evidencia os diferentes aspectos 
da solidariedade de ambos.  

[...] 

o meio natural aparece de início como grande celeiro potencial, 
que não será utilizado indiferentemente, em bloco, mas conforme 
as possibilidades de operação do grupo; pois os animais e as 
plantas não constituem em si, alimentos do ponto de vista da 
cultura e da sociedade. É o homem que os cria como tais, na 
medida em que os reconhece, selecionada e define. O meio se 
torna deste modo um projeto humano nos dois sentidos da 
palavra: projeção do homem com suas necessidades e 
planejamento em função destas – aparecendo plenamente, 
segundo queria Marx, como construção da cultura. (CÂNDIDO, 
1987, p. 23 e 8). 



37 
 

 

É fundamental compreender ainda que, na perspectiva geográfica, o 

espaço não é homogêneo, tampouco “neutro” no que se refere à apropriação 

que dele se pode fazer. Desta forma, o espaço não se configura apenas em um 

“projeto humano (...) projeção do homem e suas necessidades e planejamento 

em função destas”, como afirma Antônio Cândido (1987). Segundo Larissa 

Bombardi (2004, p. 47), é importante levar em conta que o espaço também 

determina algumas possibilidades de ação humana, sobretudo no âmbito 

agrário.  

No caso específico do território caiçara, é interessante notar que estas 

“possibilidades de ação humana“ se fazem visíveis principalmente através das 

impossibilidades da ação humana decorrentes das restrições de uso do 

território. Estas restrições evidenciam que a formação territorial não é neutra, 

tampouco democrática e justa. 

Analisar o território significa, portanto, apreender as relações sociais 

que o determinam. No caso do Brasil, isso significa compreender o modo 

capitalista de produção e as implicações que este sistema gera no âmbito 

agrário do país. Segundo Bombardi (2004, p. 48), “O território enquanto 

materialização das relações sociais que se estabelecem no espaço ao longo do 

tempo – significa que o território produzido pelo capitalismo é essencialmente 

desigual.”  

O território é assumido como síntese contraditória, como totalidade 
concreta do processo de produção, distribuição, circulação e 
consumo e suas articulações e mediações políticas, ideológicas, 
simbólicas, etc., pois, produto concreto da luta de classes travada 
pela sociedade no processo de produção e reprodução de sua 
existência. São, pois, as relações sociais de produção e o 
processo contínuo e contraditório de desenvolvimento das forças 
produtivas que dão configuração histórica específica ao território. 
[...] É, em síntese, a unidade dialética, portanto, contraditória, da 
espacialidade que a sociedade tem e desenvolve de forma 
desigual, simultânea e combinada, no interior do processo de 
valorização, produção e reprodução. (OLIVEIRA 1996, 11 e 12). 

 

A formação territorial no Brasil, segundo Bombardi (2004), serviu 

sempre para que o capital aqui investido voltasse para o país de origem ou, 

para que parte deste capital pudesse aqui se reproduzir, acumulando-se nas 

mãos de uma ínfima parcela da população. Esta forma de produção excludente 



38 
 

e contraditória, que é o capitalismo, marca o território brasileiro com a 

existência de grandes metrópoles, latifúndios do tamanho de países europeus, 

ao mesmo tempo em que há milhares de pessoas sem terra.  

É neste cenário que a luta dos caiçaras pelo território se dá. Enquanto 

alguns enriquecem a partir da exploração da terra, dos latifúndios, e as grandes 

cidades crescem engolindo a natureza, uma parcela da população precisa 

“pagar” pelos danos ambientais causados pelo sistema vigente. E, como 

veremos no subcapítulo 6.2.5 Restrições aos meios de vida e movimento de 

resistência caiçara, estas populações são expulsas das áreas destinadas à 

conservação ambiental apesar de estudos que comprovam que sua presença 

não somente pode ser inofensiva ao ambiente como também positiva.  

 

 

 

 

 

3.2 Formação territorial brasileira  

Eu acho que o meu território, o território do caiçara,  
é aquele lugar onde a gente estava ontem 

 [referindo-se Grajaúna-Juréia], onde você se sente bem,  
onde você muda um passo e você sabe porque está mudando aquele passo.  

Aqui [referindo-se à Barra do Ribeira, Iguape/SP, onde mora atualmente], 
 hoje em dia, se você muda um passo, dependendo do lugar que você muda o passo,  

você está no quintal de outra pessoa, 
é muito muro, muita cerca, muita coisa. 

(Cleiton do Prado, janeiro de 2016) 

 
Para compreender o contexto agrário atual do Brasil, se faz necessário 

que nos remetamos, mesmo que suscintamente, ao processo de formação 

territorial do país. Para tanto, utilizaremos como base teórica José de Souza 

Martins (1990 e 1996), Ariovaldo Umbelino de Oliveira (1991) e Larissa Mies 

Bombardi (2004). 

Assim como tantos outros países latino americanos, o Brasil passou 

por um desenvolvimento capitalista em que a produção visava atender às 

relações estabelecidas com a metrópole (Martins, 1996). Esta relação pautava-



39 
 

se na desigualdade e, segundo Bombardi (2004), foi através dela e por meio 

dela que o capitalismo se desenvolveu, carregando consigo aspectos 

contraditórios. (p. 61). 

Vale lembrar, antes de mais nada, que a terra no Brasil teve, desde o 

início do processo de invasão portuguesa, um caráter excludente e 

concentrador. O sistema de capitanias hereditárias, por exemplo, foi o primeiro 

responsável pela estrutura fundiária que atualmente temos. Segundo Oliveira 

(1991, p.28), foi esta forma de apropriação da terra que, posteriormente, deu 

origem aos latifúndios que se tornaram a base de sustentação do sistema 

colonial. 

Segundo Larissa Bombardi, até a primeira metade do século XIX a 

terra em si possuía pouco valor uma vez que o trabalho era garantido pela 

propriedade dos escravos e não pela propriedade da terra. 

Com a possibilidade da abolição, deixando de haver a propriedade 
do trabalhador e estando as terras disponíveis, o trabalho não 
seria possível. Para continuar as atividades na lavoura cafeeira, 
duas medidas foram tomadas pelo Estado (que era na verdade 
composto pelos próprios fazendeiros ou seus representantes): a 
primeira foi a Lei de Terras de 1850, que determinou o acesso à 
terra apenas através da compra, mediante pagamento em 
dinheiro; a segunda foi o incentivo, quando não a subvenção por 
parte do Estado, à vinda de imigrantes europeus para que 
substituíssem a mão-de-obra negra. 

Se antes o trabalho era garantido através da propriedade da 
pessoa do trabalhador, a partir daquele momento passou a ser 
garantido através da propriedade da terra. (BOMBARDI, 2004, p. 
61). 

 

A partir deste momento (Brasil-República), a terra se tornou 

mercadoria, alterando profundamente as relações que se estabeleciam por 

meio dela. Com o fim da escravidão, a elite passou a não poder mais manter o 

monopólio do trabalho a partir da dominação sobre a pessoa do trabalhador, 

desta forma, é a partir do monopólio das terras que a elite busca assegurar o 

domínio sobre a mão-de-obra. “Antes, o fundamento da dominação e da 

exploração era o escravo; agora passa a ser a terra”. (MARTINS, 1990, p.63). 

A Lei de Terras surge, segundo Bombardi (2004), como um marco na 

história agrária do Brasil, exercendo a função de impedir o acesso à terra, “a 



40 
 

história do campesinato brasileiro é marcada pela sempre presente tentativa de 

bloqueio de seu acesso livre à terra”. (p. 63). 

A terra adquire, portanto, uma importância extremamente relevante, 

uma vez que a extração de renda estava diretamente ligada a possuí-la. 

Segundo Martins (1990), a propriedade passou a estar sob o poder de grupos 

políticos e, posseiros19 e agregados passaram a enfrentar a possiblidade de 

expulsão de suas próprias terras, pois estas poderiam ser incorporadas às 

terras “devolutas”20 passando para o poder do Estado que respaldava-se na 

Constituição de 1891. 

Tal mudança teve, mais tarde, consequências políticas muito 
fortes das quais, até hoje, vemos marcas no Brasil: significou um 
poder muito grande para as oligarquias regionais, que em troca 
davam respaldo ao poder central. As relações passaram a 
configurar-se como troca de favores: o poder central (presidente 
da república) recebia apoio e sustentação dos governadores e 
representantes políticos dos municípios e em troca delegava-lhes 
um poder que ia desde a escolha de funcionários (indicação) das 
prefeituras, passando pela nomeação de pessoas para cargos do 
judiciário, até a designação dos que se “beneficiam” com as terras 
devolutas. Em troca de todo este poder, os oligarcas sustentavam 
politicamente o presidente, também através de troca de favores: o 
oligarca “comprava” o voto do lavrador (agregado ou posseiro) em 
troca de um remédio, um sapato, ou quem sabe em troca de sua 
permanência na terra. Esta forma de “fazer política” no Brasil ficou 
mais tarde conhecida como coronelismo. (BOMBARDI, 2004, 
p.63). 

 

Segundo Bombardi, a partir do século XX, visando obter um saldo 

favorável na balança comercial, o país passou a ter a necessidade de ampliar a 

produção agrícola de exportação, pois havia contraído dívidas no processo de 

desenvolvimento industrial. Este modelo de desenvolvimento desencadeou 

uma série de expropriações camponesas em consequência à valorização da 

terra. “A valorização da terra levou à expulsão de posseiros e parceiros21 que 

                                                            
19

 Os posseiros são agricultores que, juntamente com a família, ocupam e cultivam, para seu sustento, 
pequenas áreas de terras devolutas ou improdutivas. Oficialmente eles não possuem o documento oficial 
de posse da terra.  

20
  Terras Devolutas são terras públicas compreendidas nas faixas de fronteira dos Territórios e do Distrito 

Federal e as que não são aplicadas a qualquer uso público, federal, estadual ou municipal, ou que não se 

encontram, por título legítimo, na posse, ou domínio particular de alguém. 

21 Parceiros utilizam determinada parcela da terra de um proprietário e divide com ele a produção. 



41 
 

tiveram suas terras griladas22 ou retomadas para que a expansão da agricultura 

capitalista pudesse se concretizar”. (BOMBARDI, 2004, p.64). 

Com a expansão da agricultura capitalista, a estrutura fundiária 

brasileira passou a concentrar-se ainda mais. Segundo Oliveira (1991), a 

concentração de terras agravou-se principalmente durante os governos 

militares no processo de mundialização da economia brasileira, exercendo o 

Estado, o papel de mediador dos interesses capitalistas. 

É importante esclarecer que a questão territorial dos caiçaras também 

se origina deste cenário de valorização da terra. No caso destas populações o 

processo de desterritorialização iniciou-se, como veremos ao longo do texto, 

com a especulação imobiliária e foi seguida pelas restrições ao uso da terra, 

decorrente da instalação de áreas destinadas à preservação ambiental. A este 

tema daremos mais ênfase por ser ele o foco central desta pesquisa, assim 

como a situação atual de luta dos caiçaras. O aprofundamento deste tema dar-

se-á no próximo subcapítulo. 

 

 

3.3 A questão ambiental 

Pescador que sofre é o artesanal 
Quando o guarda vem me escondo no mangal 

É os „home‟ da lei e a fiscalização 
O meu gerival

23
 é o meu ganha-pão...

24
 

 

O aprofundamento das leituras e trabalhos de campo realizados 

evidenciam os conflitos decorrentes da instalação das Unidades de 

Conservação na área estudada. Desta forma, julgamos fundamental abordar a 

questão da conservação ambiental que desde sua implementação tem 

significado uma relação conflituosa com as populações tradicionais e a obra “O 

                                                            
22 Grilagem de terra é um termo que designa a falsificação de documentos para, ilegalmente, 

tomar posse de terras devolutas ou de terceiros. 

 
23

 Gerival: Um tipo de tarrafa, criado há menos de uma década em Paranaguá (PR). A Tarrafa é uma 
espécie de rede em forma de funil com peso em suas bordas, que quando lançada na água se abre e 
depois afunda, propiciando a captura dos peixes. 

24
 Pescador Artesanal, Paulo Jesus Pereira, “Museu Vido do Fandango” (CD1 – São Paulo, faixa 2). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Posse_(direito)
https://pt.wikipedia.org/wiki/Terras_devolutas


42 
 

mito moderno da natureza intocada” nos serviu de base teórica neste 

aprofundamento.  

O autor Antônio Carlos Diegues (1994) argumenta que a criação das 

áreas naturais protegidas, a partir de meados do século XIX, nos Estados 

Unidos, se constitui em uma das políticas mais adotadas pelos países do 

Terceiro Mundo, incluído o Brasil. Segundo o autor, parte desta ideologia 

preservacionista baseia-se na visão de que o ser humano é necessariamente 

destruidor da natureza, oriundas de um contexto de rápida expansão urbano-

industrial dos Estados Unidos. O modelo norte americano propõe “ilhas” de 

conservação ambiental de grande beleza cênica, onde os indivíduos da cidade 

possam apreciar a natureza selvagem.   

Segundo o autor, a adoção deste modelo (áreas de preservação sem 

presença de moradores) entrou em conflito com a realidade dos países 

tropicais, cujas florestas eram em sua maioria, habitadas por populações 

(indígenas e outros grupos tradicionais) que possuem outras formas relação 

com os espaços naturais.  

Existe nesses países uma grande diversidade sócio-cultural 
responsável por séculos de manejo do mundo natural, que tem 
garantido a diversidade biológica. A imposição de neo-mitos (a 
natureza selvagem intocada) e de espaços públicos sobre os 
espaços dos “comunitários” e sobre os mitos bio-antropomórficos 
(o homem como parte da natureza) têm gerado conflitos graves. 
Em muitos casos, eles têm resultado na expulsão dos moradores 
tradicionais de seus territórios ancestrais, como exige a legislação 
referente às Unidades de Conservação restritivas. Na maioria das 
vezes, essas leis restringem o exercício das atividades tradicionais 
de extrativismo, caça e pesca dentro das áreas protegidas. 
(DIEGUES, 1994, p. 5) 

 

Dentre os problemas ressaltados pelo autor, salientamos a questão 

social e étnica relativos à expulsão de populações tradicionais de seus 

territórios ancestrais. A instalação das Unidades de Conservação (UCs), muitas 

vezes, implica na expulsão e/ou no cerceamento destas populações, o que, 

segundo Diegues, é uma ação autoritária por parte do Estado, que beneficia as 

populações urbanizadas, contribuindo “para a perda de um grande arsenal de 

etno-conhecimento e etnociência de sistemas de manejo dos recursos naturais 

e da diversidade cultural” (DIEGUES, 1994, p. 16). 



43 
 

As principais criticas à inadequação do modelo de Yellowstone aos 

países subdesenvolvidos são decorrentes de uma visão sócio-ambientalista, 

própria da ecologia social, ecologia socialista (ou neo-marxista). Esta vertente 

do movimento ambientalista surgiu da associação de movimentos sociais que 

lutam pelo direito de acesso à terra e aos recursos naturais por parte dos 

camponeses, pescadores, ribeirinhos e povos da floresta. 

O modelo adotado por muitas UCs é resultado de uma visão que, 

segundo Diegues, fundamenta-se na noção de mito naturalista que diz respeito 

a uma representação simbólica pela qual existiriam áreas naturais intocadas 

pelo ser humano. “Esse mito supõe a incompatibilidade entre as ações de 

quaisquer grupos humanos e a conservação da natureza. O homem seria, 

desse modo, um destruidor do mundo natural e, portanto, deveria ser mantido 

separado das áreas naturais que necessitariam de uma „proteção total‟ ” 

(DIEGUES, 1994, p. 45). 

Diegues ressalta ainda que um dos argumentos dos “preservacionistas” 

contra a permanência das populações tradicionais nas áreas protegidas é a 

pretensa incompatibilidade entre a presença dessas populações e a 

conservação da biodiversidade. Porém, o estabelecimento das áreas 

protegidas para a conversação da biodiversidade é, segundo ele, um objetivo 

posterior uma vez que os parques foram criados fundamentalmente para a 

recreação e admiração das populações urbanas, pesquisa e educação 

ambiental.  

Neste sentido, em seu mestrado Bruno Esslinger Costa defende que as 

Unidades de Conservação reafirmam um paradoxo inerente à civilização 

urbano-industrial, uma vez que as áreas mais preservadas são as que existiam 

comunidades tradicionais cujos modos de vida se davam numa relação 

interdependente com a natureza.  

Segundo Diegues (2006) cerca de 80% dos caiçaras habitam áreas 

protegidas por lei e, a maior parte das florestas remanescentes no Estado de 

São Paulo, concentram-se nestas regiões como podemos ver através dos 

mapas a seguir. 



44 
 

 

Figura 2 - Mapa das Unidades de Consevação do Estado de São Paulo (Fonte: Fundação Florestal). 

 

Figura 3 – Cobertura vegetal no Estado de São Paulo (Fonte: CAVALLI; GUILLAUMON; SERRA; VICTOR)  



45 
 

A manutenção da biodiversidade foi um argumento que apareceu em 

consequência ao rápido desaparecimento de espécies e ecossistemas, 

principalmente a partir da década de 1960 e, a expulsão das populações que 

habitavam estas áreas pautava-se na preservação da biodiversidade. Porém, 

como aponta a autora Nurit Bensusan (2006), existem outros fatores que 

influenciam a efetividade da preservação da natureza que estão para além da 

presença humana.  

A criação de áreas protegidas isoladas, por exemplo, como acontece na 

maioria dos casos no Brasil, não são efetivas, segundo a autora, para a 

conservação da biodiversidade e manutenção dos recursos naturais. Além 

disso, a dimensão humana é, segundo Bensusan, fundamental para que se 

alcance um uso sustentável da biodiversidade e dos recursos naturais do 

planeta. A implementação dessas áreas de proteção deve acontecer associada 

a um modo de vida mais sustentável, que diminua o impacto provocado pelo 

homem no meio ambiente como um todo. 

A autora reforça a necessidade de uma tomada de consciência dos 

órgãos públicos e da população em geral com relação a manutenção da 

biodiversidade do planeta. Discute que existem questões de ordem objetiva, 

relacionadas a criação e a administração das áreas protegidas, que são 

fundamentais para que se alcance uma real preservação da biodiversidade. 

Alguns destes aspectos abordados pela autora são: a seleção e desenho das 

áreas protegidas, manejo, zoneamento, conectividade, zona de amortecimento 

e a gestão das áreas protegidas.  

Em sua obra, Bensusan (2006) destaca ainda a importância das 

populações tradicionais nos novos modelos de conservação da biodiversidade. 

Contrária ao modelo conservacionista atual, a autora mostra que é possível 

conciliar a presença humana e a conservação da biodiversidade e, mais do que 

isso, ela defende que a presença humana muitas vezes pode exercer um papel 

de extrema importância para a conservação. 

A partir do que foi aqui exposto, buscamos mostrar que, como defende 

Diegues (1994), a questão central não é de ordem ecológica e sim, política, 

econômica e social.  



46 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3.4 Caracterização da região estudada 

Habitando uma faixa da Mata Atlântica bastante conservada, 
 justamente pelas atividades tradicionais que desenvolvem,  

[os caiçaras] foram presenciando seus territórios  
serem transformados em áreas protegidas,  

cuja legislação proibiu os cultivos de subsistência,  
a caça e o extrativismo vegetal, 

 tornando os caiçaras estrangeiros em suas próprias terras. 
 (DIEGUES, 2004).  

 

3.4.1 Introdução 

A região estudada, conhecida como Estuarino-lagunar de Iguape-

Cananéia-Paranaguá, compreende os municípios de Iguape e Cananéia (sul do 

estado de São Paulo) e Guaraqueçaba, Paranaguá e Morretes (norte do estado 

do Paraná). Segundo Diegues (2006), a área que possui mais de 90 

quilômetros de costa em linha reta e apresenta rica diversidade biológica e 

cultural, onde estão presentes diversas formações florestais como o 

manguezal, o jundu e a mata tropical fluvial, assim como uma grande variedade 

de árvores. A riqueza também está presente em sua fauna, principalmente na 

avifauna, assim como na grande diversidade de peixes, crustáceos e moluscos. 



47 
 

 
Figura 4 - Mapa da região considerada no registro do Fandango Caiçara pelo IPHAN. Fonte: PIMENTEL, A; 

GRAMANI, D; CORRÊA, J (org), Museu Vivo do Fandango - Associação Caburé (2006). 

 

3.4.2 Ocupação Humana 

A colonização da região foi, segundo Diegues (2006), inicialmente feita 

pelos ibéricos, tanto espanhóis quanto portugueses, que encontraram na região 

povos indígenas principalmente de origem Tupi. A região foi seguida de 

diversos ciclos econômicos, começando pela exploração de ouro, que, com a 

descoberta das Minas Gerais, no final do século XVII, causou a primeira 

migração dos moradores locais. Posteriormente, fortaleceu-se um curto ciclo da 

construção naval, principalmente em Iguape e Cananéia seguido da produção 

agrícola a partir do século XVIII. Após a proibição do comércio com outras 

cidades imposta pela Metrópole, a região passou por período de abandono das 

atividades agrícolas, que foram retomadas no século XIX com a monocultura 

do arroz, sobretudo em Iguape. 

3.4.3 Os caiçaras 

Para Diegues, foi em meio a esse processo de apogeus e decadências 

que surgiram os caiçaras, resultado da miscigenação de indígenas, 

colonizadores ibéricos e em menor escala de negros africanos. Os caiçaras 



48 
 

eram pequenos produtores litorâneos que associavam a agricultura com a 

pesca e o extrativismo vegetal.  

Citando Willems (1952), Diegues (2006) considera que a cultura caiçara 

é parte da cultura crioula ou cabocla, fruto do aporte cultural de índios, 

europeus e negros. Para Willems, entre as principais características da cultura 

caiçara encontra-se: a associação entre a pesca e a agricultura, os trabalhos 

relacionados à produção de farinha de mandioca, “as relações sociais 

individualizadas em um grupo maior e na família nuclear, através de mutirões, 

a reciprocidade na vida quotidiana, a falta de uma noção de autoridade formal, 

a pouca importância à religião oficial (...)” (WILLEMS, 1952, p. 15). 

Embora se assemelhem muito à cultura caipira, pela relação íntima com 

a terra, para Diegues (2006) o caiçara distingue-se daquele principalmente por 

possuir também uma forte relação com o mar, visto que caipira é 

essencialmente baseada na agricultura isento do contato com a vida marinha. 

Tratando-se da produção agrícola do caiçara, é importante ressaltar que 

a forma de organização destas unidades familiares, no que se refere ao 

trabalho rural, é baseada na cooperação e na solidariedade estando as festas 

agrárias bastante presentes. A unidade social de cultivo das roças são as 

famílias, e a divisão de trabalho ocorre entre homens, mulheres e crianças.  

Entre as principais formas de organização dos trabalhos agrícolas dos 

caiçaras encontra-se os mutirões, forma de ajuda mútua pela qual o anfitrião 

compromete-se a ajudar os outros sitiantes quando for necessário. Ocorrendo 

normalmente nos finais de semana, os mutirões não tem somente como função 

a questão produtiva, mas sim, todo um contexto social como facilitar o contato 

entre os vizinhos, estreitar os laços sociais, permitir a troca de informações, 

entre outros. 

A cultura caiçara, segundo Diegues (2006) está intimamente ligada ao 

universo rural e, além dos momentos de mutirão, também as festas e rituais 

caiçaras mais importantes estão normalmente associados às práticas 

agrícolas. Além do próprio Fandango, outras celebrações caiçaras são: a 

dança de São Gonçalo, folia do Divino Espírito Santo, folias de Reis ou 

Reiadas e a Festa do Senhor Bom Jesus de Iguape. 



49 
 

 

3.4.4 Transformações sócio-culturais 

Para Diegues (2006), as mudanças sócio-culturais que originaram 

migrações representativas das comunidades caiçaras do meio rural para o 

urbano, intensificaram-se nas décadas de 1930 a 1950 com a construção das 

primeiras estradas de ligavam o planalto ao litoral. Entre as consequências 

destas estradas houve um processo de desarticulação da navegação marinha 

e a chegada da especulação imobiliária e de grileiros que, além de iniciarem 

um processo intenso de devastação da Mata Atlântica, foram também 

responsáveis pela expulsão de muitos núcleos caiçaras de suas terras.  

A desapropriação das terras caiçaras pelos especuladores foi, 
muitas vezes, realizada de forma violenta, através de jagunços que 
ameaçavam e expulsavam os moradores, mas na maioria das vezes 
foram ludibriados, com o uso de artifícios ilegais. (DIEGUES, 2006, 
p 17) 

 

Este processo de desapropriação levou muitos caiçaras a se subjugarem 

a situações de trabalho exploratórias, além de forçá-los, muitas vezes, a ocupar 

áreas de risco como encosta de serras, restingas e mangues, também 

consideradas áreas de proteção legal. Diegues (2006) relata que muitos 

caiçaras passaram a ser “considerados „posseiros‟ em suas próprias terras” (p. 

18). 

Ainda neste movimento da especulação imobiliária, a indústria da 

construção das casas de veraneio atraiu uma grande quantidade de 

trabalhadores da construção civil, que vieram de outras localidades e até de 

outros estados brasileiros, causando um inchaço das áreas suburbanas das 

cidades litorâneas. Após a perda de suas terras, muitos caiçaras também 

passaram a trabalhar com a construção civil ou com a pesca comercial, 

desviando-se de suas atividades tradicionais como a pesca artesanal, os 

roçados e a extração vegetal. 

Neste sentido o relato de Cleiton do Prado contribui para o entendimento 

da questão. 

É isso que agente preza muito como território, você sabe o que 
fazer ali dentro, e faz o que tem que ser feito. Fora dele a gente 
não faz, não sabe o que fazer e não faz o que tem que ser feito. 



50 
 

Faz o que tem que ser feito para os outros, a gente faz para os 
outros, para a gente não. (janeiro de 2016).  

 

Além destes fatores, o turismo também tem sido, desde a década de 

1950, um elemento que altera profundamente a paisagem litorânea caiçara, 

tendo se intensificado a partir de 1970 em decorrência da melhoria das 

estradas. Segundo Diegues (2006) o turismo apresenta-se de forma ambígua 

aos caiçaras. Se, por um lado, os caiçaras conseguem aumentar sua renda 

prestando serviços aos turistas (embora em um curto período de tempo - nas 

temporadas), por outro lado, o turismo desordenado introduz novos valores e 

comportamentos que, muitas vezes, levam os jovens caiçaras a se afastarem 

de sua própria cultura. 

Sobre este tema, destacamos trechos da entrevista realizada com 

Cleiton do Prado. 

Até certo tempo o caiçara ele tinha vergonha de tocar Fandango e 
de dizer que era caiçara. Vergonha de se autodenominar “Eu sou 
caiçara”. Até pouco tempo, de dizer com convicção. Por causa do 
turista, do cara que se acha mais sabido do que o caiçara. Então 
por causa disso que o caiçara tinha vergonha de ser caiçara e por 
muitas coisas também, esse jeito pejorativo, o nome acaba sendo 
difamado, a expressão “caiçara” acaba sendo difamada, então ele 
não quer ser caiçara. Aí você chega na cidade, o Fandango acaba 
sendo uma coisa, uma música de gente do mato. Uma música de 
gente do mato. “Ah, eu não escuto musica de gente do mato.” E 
você escuta isso de boca caiçara, que veio do mato, que é família 
de gente do mato, que veio para a cidade “Ah, não quero escutar 
esse negócio de gente do mato”, sabe? Muita gente fala isso hoje 
em dia ainda. Imagina há um tempo atrás que não tinha essa luta 
pela cultura caiçara? 

Então eu acho que isso é importante, o pessoal da cidade não dá 
muito valor, o pessoal que saiu do sitio e foi para a cidade e acha 
que é da cidade. 

Então, eu acho que o Fandango aconteceu isso. A partir do 
momento que o turista veio para o Fandango, veio assistir o 
Fandango, vem dançar o Fandango, o cara [caiçara] se acha 
turista também e vai dançar o Fandango. A partir deste momento 
só. Porque tudo vem de fora. Aqui, se eu passar com um carro na 
vila tocando Fandango, todo mundo vai dar risada, aí se um turista 
passa com um carro importado com o braço de fora, com um som 
filha da mãe, aí no outro dia tenha certeza que tem umas quatro 
ou cinco lanchonete tocando Fandango. Tenha certeza disso. 
(Cleiton do Prado, janeiro de 2016). 

 

Diegues ressalta outro fenômeno nesta região que atingiu as 

comunidades caiçaras, a instalação das Unidades de Conservação que 



51 
 

transformou extensas áreas de Mata Atlântica em áreas protegidas. O 

município de Iguape, que demos maior ênfase nos estudos desta pesquisa, 

possui, por exemplo, mais de 50% de sua área como unidade de conservação 

(parques e reservas). 

 Se, por um lado, as Unidades de Conservação exerceram o papel de 

conter a especulação imobiliária que crescia num ritmo acelerado, por outro, 

elas significam a expulsão direta e/ou indireta destas populações tradicionais 

de suas terras. Sobre as formas de expulsão, dedicaremos o próximo 

subcapítulo (3.5) para aprofundar este debate. 

Para Diegues (2006), a política ambiental equivocada e a especulação 

imobiliária são os processos sociais que mais atingiram e atingem o modo de 

vida caiçara, uma vez que levam à perda de seu território, enquanto local de 

produção social. (p. 18). Este processo de desterritorialização afeta 

profundamente os padrões culturais dos caiçaras provenientes do modo de 

vida rural que viviam.  

A intensificação e expansão da urbanização e industrialização da região, 

e consequente migração interna o corridas a partir de 1950, provocou um 

processo de hibridização de culturas regionais e, segundo Diegues, certa 

uniformização cultural nas cidades. Este choque entre culturas, frequentemente 

ocasionou discriminação aos migrantes de outros estados, assim como aos 

caiçaras e caipiras, que eram ridicularizados por mostrarem certos 

comportamentos próprios de sua cultura.  

Como dissemos, a cultura caiçara está intimamente ligada ao universo 

rural, sendo assim, muitas das manifestações culturais destas populações 

enfraqueceram-se e até desapareceram por consequência deste processo de 

desterritorialização. Segundo Diegues (2006), grande parte das manifestações 

culturais caiçaras ainda são realizadas, porém, em muitos locais, elas não 

possuem mais a mesma importância que antigamente. Além do processo de 

desterritorialização, Diegues destaca alguns fatores que contribuíram para este 

enfraquecimento como a desarticulação da economia caiçara, o avanço das 

igrejas evangélicas e as mudanças ocorridas pelo impacto da comunicação de 

massa. 



52 
 

De maneira geral, hoje algumas comunidades, sobretudo aquelas 

vinculadas ao turismo e que inseriram-se no mundo urbano, apresentam suas 

manifestações culturais aos turistas, porém, muitas vezes de forma 

descontextualizada.  

Sobre isso, mais uma vez destacamos o relato de Cleiton do Prado, que 

fala sobre como é, para ele, se apresentar no palco. 

Eu tô mostrando uma coisa que eu sempre faço, e se você fizer 

isso na cidade, é mais um estilo musical que você vai fazer, daqui 

uns dias vira folclore e acabou. “Ah! Antigamente se fazia isso”. 

Para mim não tem nexo nenhum alguém falar isso para mim “Ah! 

Antigamente vocês faziam o Fandango e agora é assim, vocês 

apresentam no palco e tal?!”. Eu acho que o dia que alguém me 

falar isso ou que eu senti que está acontecendo isso eu paro de 

fazer Fandango e vou cantar outra musica, porque acaba minha 

persistência, eu espero que nunca aconteça, e não vai acontecer 

porque o Fandango não é aquela coisa “Ah, eu tenho que cantar 

para vender meu CD, eu tenho que cantar para trabalhar”, ou 

então “Ah, não está na moda eu vou ter que procurar outro estilo”, 

não, não, o Fandango é meu modo de vida, junto com a minha 

cultura é meu modo de vida. Eu faço porque eu gosto do 

Fandango, porque é minha música, foi o que eu aprendi primeiro, 

antes de tudo foi isso que eu aprendi, então é aquilo, é o meu 

modo de vida, eu não posso, a minha consciência não vai me 

deixar esquecer do Fandango nunca, o que eu tiver que passar 

pro meus filhos, o que eu tiver que passar pros meus sobrinhos, 

pros meus netos vai ser o Fandango, eu tenho isso na minha 

cabeça. Para mim, manter minha cultura, é lógico, tem que ter 

toda uma coisa envolta do Fandango, tem todo um modo de vida e 

o Fandango está no meio, então é o que eu tenho que passar para 

as pessoas, é o que eu sei fazer, é o que eu sei fazer de melhor, é 

tocar o Fandango, é fazer a viola. Então é aquilo que eu tenho que 

passar para as pessoas que estão ao meu redor. 

É diferente. É diferente. É diferente de você ir empolgado para o 

Fandango e você ir empolgado para uma apresentação. Para o 

Fandango você quer que esteja todo mundo dançando. Pode estar 

chapado de gente, pode estar cheio de gente ali, mas se não 

estão dançando para você não... Para mim não é nada 

empolgante estar cheio de gente ali e estar todo mundo sentado. 

Agora no show é diferente, se estiver todo mundo assistindo, se 

estiver cheio para mim é a melhor coisa, mesmo que não esteja 

dançando, se estiver olhando, me assistindo, apreciando o 

Fandango. É muito melhor a gente se sentir, entrar num Fandango 

e se sentir igual aos outros que estão lá, se sentir igual a gente, a 

gente sentado no banco e continuar sendo igual aos outros e os 

outros igual a gente ali sentado, sabe? Ficar naquilo que está, eu 

acho que é muito mais legal para nós do que se sentir importante 

subir e se achar pequeno. Que as pessoas não dão importância 

para nós até a gente chegar àquele momento. Você se sente 



53 
 

pequeno para as pessoas te sentirem importante. Eu penso assim, 

sabe? Toda vez que eu subo no palco eu acho assim, diferente de 

quando eu vou tocar Fandango no sitio no caso, que eu consigo 

tocar o Fandango para todo mundo e falo “Vamos dançar!?” e 

chama todo mundo. No palco não tem isso, sabe? Não consigo 

passar isso para ninguém. Eu não consigo conduzir, incentivar, só 

no lugar que as pessoas conhecem, então é bem diferente. Aquilo 

que você falou de como é apresentar e como é tocar o Fandango 

na sua essência? É isso. É tocar o Fandango na sua essência é 

tocar o Fandango no território, você está lá.  

O mesmo eu falo com o Fandango, tocar o Fandango no seu 

lugar, na sua essência, é você está fazendo parte de seu território. 

Você está ali tocando o Fandango, sabendo o que você está 

fazendo para as pessoas que gostam que você faça aquilo. Não é 

para as pessoas que querem conhecer, é para as pessoas que 

gostam que você faça. É diferente.  

A minha visão sobre, se apresentar é assim: a gente se acha 

importante até o momento que a gente sobe num palco, e as 

pessoas acham que a gente não tem importância até o momento 

que a gente sobre no palco. A gente subiu no palco, a gente se 

acha uma formiga, se acha um nada, tocando para as pessoas de 

baixo, para as pessoas que estão assistindo, ai as pessoas dão 

importância para a gente, mas a gente se acha não importante 

para a agente mesmo, a gente se diminui, entendeu? Porque está 

fora do seu território. (Cleiton do Prado, janeiro de 2016) 

 

3.4.5 O município de Iguape 

Nosso estudo focou-se principalmente na área em que foi instalada da 

Estação Ecológica Juréia-Itatins e o município de Iguape (localidade em que 

foram realizadas a maioria dos trabalhos de campo), desta forma, faremos uma 

breve descrição sobre este município especificamente. 



54 
 

 

Figura 5 - Mapa do município de Iguape/SP. Fonte: PIENTEL et al, 2006. 

Segundo o livro Museu Vivo do Fandango (2006), a fundação oficial de 

Iguape se deu em 1538, apesar de haverem historiadores que afirmem a 

ocorrência de ocupação de portugueses e espanhóis já nos primeiros anos do 

século XVI. De qualquer forma, o primeiro atrativo de ocupação ocorreu por 

consequência da descoberta do ouro na região em torno de 1551. Em 1614, 

este primeiro povoamento, denominado Vila Nossa Senhora das Neves de 

Iguape, que localizava-se inicialmente em Icapara, motivados pela busca de 

água potável e de um local mais protegido dos ataques de piratas, transfere-se 

para sua atual localidade  

No final do século XVII, a descoberta de ouro nas Minas Gerais, 

provocou grande êxodo na região do Vale do Ribeira gerando uma crise 

econômica. Porém, a região retoma força ainda neste século, com as 

atividades ligadas à construção naval. O principal ciclo econômico do 

município, segundo os autores, foi o do arroz, que em 1820 e 1888 teve seu 

auge.  

A qualidade das lavouras de arroz trouxe reconhecimento internacional à 

Iguape o que incentivou a construção de uma obra que, além de consumir 

muitos recursos, transformou-se, com o passar dos anos, em um grande 

problema para o município. O Canal do Valo Grande buscava diminuir a 



55 
 

distância que as mercadorias percorriam, abrindo comunicação entre o rio 

Ribeira e o Mar Pequeno. 

Com duração de cerca de vinte anos a obra possuía, quando foi 

inaugurada, um canal de apenas dois metros de distância, e em cinquenta 

anos este canal passou de dois metros para duzentos metros de largura. Além 

do intenso processo erosivo de suas margens, foi depositada uma grande 

quantidade de sedimentos na área do Porto Grande, impedindo assim a 

entrada de navios de grande porte no Mar Pequeno.  

Um projeto que visava melhorar o fluxo do trânsito de embarcações na 

região, acabou por causar exatamente o contrário disso. Esse fato, associado à 

decadência da produção de arroz, ocasionou mais um período de crise na 

região e, somente a partir de 1930, o município voltou a se estabilizar a partir 

da produção de banana, extração de palmito e o desenvolvimento da indústria 

pesqueira.  

Em 1980 o governo federal tinha o objetivo de construir duas usinas 

nucleares na região, que faziam parte do Programa Brasileiro de Centrais 

Nucleares. Cria-se então a Estação Ecológica Juréia-Itatins que, após cinco 

anos deixa de conter o projeto de criação de usinas nucleares. Cria-se, em 

1987, com 79.230 ha, a Estação Ecológica Juréia-Itatins, na categorias de 

unidade de conservação de proteção integral. Esta área abrange parte dos 

municípios de Peruíbe, Iguape, Itariri e Miracatu, todos no Estado de São 

Paulo. 

É importante ressaltar que o objetivo deste capitulo foi apresentar uma 

contextualização histórica geral, baseada em uma narrativa descritiva. Se faz 

fundamental, portanto, realizar uma leitura crítica da formação territorial 

histórica e política da região, o que será feito no subcapítulo a seguir (3.5) 

3.5 Restrições aos meios de vida e o movimento de resistência 

caiçara 

 

E acho que o Fandango, se a gente não conseguir trabalhar efetivamente na salvaguarda,  
a gente vai ter muita dificuldade futuramente para trabalhar o Fandango só a comunidade.  

Hoje foi colocada uma questão [referindo-se à reunião da comunidade]: 
 “Será que a salvaguarda depende da gente?” 

 Em partes depende da gente, mas em outras partes  



56 
 

a gente precisa do Poder Público para estar apoiando, para estar dando suporte.  
A gente vê em todas as áreas que o Poder Público não se envolve,  

não cria infraestrutura adequada, aí também as coisas não acontecem. 
E aí eu penso que com o Fandango também.  

Que se a gente não tiver esta efetividade da salvaguarda,  
a gente não vai dar conta só das comunidades, pela vontade só das comunidades. 

(Adriana Lima, janeiro de 2016). 

 

Após toda a argumentação construída até o momento, sentimos a 

necessidade de traçar um panorama atual da situação dos caiçaras na Juréia 

em relação às suas lutas e reinvindicações. Para tanto, utilizaremos como base 

o artigo escrito por Rodrigo Ribeiro25, Roberto Rezende26 e Mauro Almeida27 

que tem como foco as restrições impostas aos caiçaras que tradicionalmente 

habitavam a região onde hoje se encontra a Estação Ecológica Juréia-Itatins 

(EEJI).  

Baseados em estudos científicos, trabalhos de campo e projetos que 

desenvolvem com a comunidade, os autores denunciam o processo de 

negligenciamento de direito que as comunidades tradicionais caiçaras da 

Juréia estão sendo sofrendo. 

Elencando diversos aspectos que concreta e simbolicamente resultam 

na expulsão paulatina de famílias que há mais de 150 habitam este território, 

os autores chamam atenção para este método de expulsão lenta e gradual 

que, a partir de restrições de acesso aos meios de vida, o Estado vem 

exercendo sobre estas populações. Defendem a ideia de que esta forma de 

expulsão lenta oculta a realidade que ocorre com estes povos, o que dificulta 

um debate público amplo sobre a questão. 

Os autores mostram como a Juréia se tornou uma região de conflito 

social e jurídico que, segundo eles, é causado por políticas de conservação da 

natureza que desconsideram os direitos das comunidades tradicionais. Estas 

políticas estão apoiadas num aparato institucional autoritário que priva os 

moradores de direitos básicos de cidadania. (CASTRO, 2015, p.1). 

                                                            
25

 Rodrigo Ribeiro de Castro é mestrando do Programa de Antropologia Social do IFCH-UNICAMP e 
membro do LATA. 

26
 Roberto Rezende é doutorando do Programa de Antropologia Social do IFCH-UNICAMP e membro do 

LATA, Laboratório de Antropologia Territórios e Ambientes, grupo de pesquisa vinculado ao Centro de 
Estudos Rurais (CERES) do Instituto de Filosofia e Ciências Humanas (IFCH). 

27
 Mauro W. B. de Almeida é professor-colaborador (aposentado) do departamento de Antropologia da 

Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP), membro do CERES e do LATA). 



57 
 

A Estação Ecológica Juréia-Itatins foi criada em 1986 com o objetivo de 

promover a conservação da natureza em uma importante área do que restou 

de Mata Atlântica. Embora esta categoria de Unidade de Conservação não 

permita a presença humana, vivem na área famílias caiçaras cuja ocupação, 

segundo Carvalho (2010) e Monteiro (2002) constam nos registros paroquiais 

de terras desde 1850. 

Em decorrência da criação da Estação Ecológica Juréia-Itatins28 

segundo os autores, o Estado de São Paulo passou a cercear o uso e acesso 

das comunidades tradicionais caiçaras ao território, proibindo práticas 

tradicionais e o acesso a serviços de educação, saúde, transporte e energia 

elétrica, ou seja, privando e cerceando os meios de vida das comunidades 

caiçaras.  

Para os autores, em reação a esse processo paulatino de expulsão 29 

emergiu um movimento social de caiçaras30 que lutam para defender seus 

direitos territoriais enquanto comunidades tradicionais, reconhecidos pela 

Convenção Internacional 169 da Organização Internacional do Trabalho 

ratificada em 2002 (OIT 2011; MPF 2014) e pela legislação federal (Presidência 

da República 2007)31.  

Em relação às ações do movimento caiçara, os autores destacam que 

houve a formulação de uma proposta institucional que propunha conciliar a 

existência da Unidade de Conservação com os direitos das comunidades 

tradicionais através da recategorização da Unidade de Conservação Integral 

(Estação Ecológica32) através de um mosaico formado por Unidades de 

Conservação de Uso Indireto (uma Estação Ecológica e dois Parques 

                                                            
28

 Decreto n. 24.646 de 20 de janeiro de 1986 e Lei Estadual 5.649 de abril de 1987. 
29 Termo próprio dos autores. 
30

 Vale ressaltar que duas associações que estão a frente desta luta são: a União dos Moradores da 
Juréia (UMJ) e a Associação dos Jovens da Juréia (AJJ), que tive a oportunidade de estar próxima ao 
longo da pesquisa e realizar entrevistas com as principais lideranças. 

 
31

 Sobre isso ler http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/Convencao_169_OIT.pdf 
32

 Estação Ecológica - A Estação Ecológica tem como objetivo a preservação da natureza e a realização 
de pesquisas científicas. É de posse e domínio públicos, sendo que as áreas particulares incluídas em 
seus limites devem ser desapropriadas. Nessas unidades, é proibida a visitação pública, exceto quando 
com objetivo educacional, de acordo com o que dispuser o Plano de Manejo da unidade ou regulamento 
específico, e a pesquisa científica depende de autorização prévia do órgão responsável pela 
administração da unidade e está sujeita às condições e restrições por este estabelecidas. Fonte: 
http://uc.socioambiental.org/prote%C3%A7%C3%A3o-integral/esta%C3%A7%C3%A3o-ecol%C3%B3gica 

http://uc.socioambiental.org/prote%C3%A7%C3%A3o-integral/esta%C3%A7%C3%A3o-ecol%C3%B3gica


58 
 

Estaduais33) e Unidades de Conservação de Uso Direto (quatro Reservas de 

Desenvolvimento Sustentável). A proposta baseava-se no Sistema Nacional de 

Unidades de Conservação (SNUC, Lei nº 9.985, de 18 de julho de 2000). 

A proposta foi levada em Audiência Pública na Assembleia Legislativa 

do Estado de São Paulo em 23 de outubro de 2012 e, apesar dos argumentos 

utilizados pelos políticos não estarem embasado em estudos científicos, a 

proposta apresentada pelos caiçaras foi negada. 

Em relação à atuação do Estado, os autores evidenciam ações que a 

interferem diretamente no modo de vida destas populações.  

A partir da imposição de restrições, famílias caiçaras têm 
enfrentado dificuldades para garantir sua subsistência, e muitas 
delas deixaram suas comunidades em busca de emprego nas 
periferias de Iguape e Peruíbe. Exploraremos abaixo alguns 
exemplos emblemáticos das imposições restritivas aos meios de 
vida, entendendo que o conjunto de medidas repressivas adotadas 
pela administração da Fundação Florestal representa desrespeito 
aos direitos de Caiçaras da Juréia, expressos na legislação e em 
tratados internacionais

34
. (CASTRO et al, 2015, p. 14) 

 

Dentre as imposições legais que uma Unidade de Conservação 

acarreta, os autores abordam três âmbitos que consideram significar o 

cerceamento dos meios de vida por parte do Estado35, esclarecendo quais são 

seus impactos sobre as comunidades caiçaras. São eles: a proibição das 

roças, o fechamento de escolas e a obstrução de caminhos. 

                                                            
33

 Os Parques Estaduais constituem unidades de conservação, terrestres e/ou aquáticas, normalmente 
extensas, destinadas à proteção de áreas representativas de ecossistemas, podendo também ser áreas 
dotadas de atributos naturais ou paisagísticos notáveis, sítios geológicos de grande interesse científico, 
educacional, recreativo ou turístico, cuja finalidade é resguardar atributos excepcionais da natureza, 
conciliando a proteção integral da flora, da fauna e das belezas naturais com a utilização para objetivos 
científicos, educacionais e recreativo. Assim, os parques são áreas destinadas para fins de conservação, 
pesquisa e turismo. Podem ser criados no âmbito nacional, estadual ou municipal, em terras de seu 
domínio, ou que devem ser desapropriadas para esse fim. Fonte: http://fflorestal.sp.gov.br/unidades-de-
conservacao/parques-estaduais/ 

34
 de acordo com CASTRO et al 2015, p. 14, estes tratados e legislações são: Constituição Federal 

(1988), artigos: 215 e 216; Convenção 169 da Organização Internacional do Trabalho (OIT), artigos 6 e 
16, ratificada pelo Decreto Legislativo n. 143 de 2002, e promulgada pelo Decreto Presidencial n. 051 de 
19 de abril de 2004; Decreto n. 6.040 de 7 de fevereiro de 2007. Sobre a aplicabilidade da Convenção 
169 às comunidades quilombolas e tradicionais, os autores sugerem recorrer à Ministério Público Federal, 
Território de Povos e Comunidades Tradicionais e as Unidades de Conservação de Proteção Integral. 
Alternativas para o Asseguramento de Direitos Socioambientais. Sob a coordenação de Maria Luiza 
Grabner, 2014. 

35
 A atuação do Estado se dá principalmente pela Fundação Florestal, órgão responsável pela gestão da 

EEJI) 



59 
 

As roças, consideradas pelos autores um dos pontos centrais da 

sociabilidade dos caiçaras, eram feitas em caráter itinerante antes da criação 

da Estação Ecológica, sendo fundamentais não apenas na dieta destas 

populações, como também nas trocas locais e comércio em pequena escala. 

Segundo os autores, o trabalho na terra constituía ainda um fator de 

solidariedade social fundamental, sendo os mutirões e ajutórios os principais 

modos de articulação coletiva. Neste sentido, os autores não apenas fazem 

menção ao Fandango, como também afirmam ser esta uma manifestação 

cultural de grande importância social para as comunidades caiçaras.  

 As roças podem ser entendidas como um fato social total, ou seja, 
um fato social com dimensões não apenas econômicas, mas que 
abrangem a vida social e o parentesco, a religião e as festas, a 
tecnologia e os conhecimentos tradicionais”. (MAUSS (2003), 
Apud CASTRO et al, 2015, p 11).  

 

A instalação da Estação Ecológica significou a proibição do cultivo das 

roças, alterando profundamente o modo de vida destas populações, tanto em 

seus hábitos alimentares, como em sua estruturação econômica e social, uma 

vez que as roças englobam todo um universo material e simbólico que conecta 

alimentação, relações interpessoais, organização produtiva, parentesco, 

festividades e expressões culturais, como por exemplo, o Fandango.  

A partir da proibição das roças, foi estabelecida a aplicação de multas 

sobre roçados que funcionaram, segundo os autores, como um fator de 

desagregação comunitária. As multas intervieram em um elo fundamental da 

dinâmica social caiçara,  

ao proibir as roças, a Fundação Florestal proibiu os Caiçaras de 
viver como caiçaras. Tal como eles próprios entendem o modo de 
viver caiçara. Como já foi dito, não se tratava apenas de fonte de 
meios de subsistência, mas de uma cadeia de sociabilidade, 
organização produtiva, sistemas simbólicos e conhecimentos 
envolvidos com a atividade de roças tradicionais. (CASTRO et al, 
2015, p. 16). 

 

O fechamento de quase todas as escolas públicas na região veio a 

partir de uma medida da Secretaria da Educação do Estado de São Paulo 

durante o governo de Mário Covas (1995-1998), que determinou que escolas 

com menos de quinze alunos por turma deveriam ser fechadas. Para os 



60 
 

autores, esta política foi extremamente prejudicial aos núcleos populacionais 

reduzidos, concentrando o ensino em centros urbanos maiores. 

Uma vez que a criação da Estação Ecológica não trouxe para as 
comunidades caiçaras o reconhecimento de seus direitos 
enquanto coletividade diferenciada, não se discutiu para elas uma 
educação também diferenciada, ou ao menos condições de 
transporte para os alunos que estivessem adequadas à realidade 
das comunidades tradicionais da Juréia. (CASTRO et al, 2015, p. 
17). 

 

Sobre esta questão, o depoimento de Cleiton do Prado 

O governo tirou toda escola do rural para mandar os alunos para a 
cidade, então é um modo de você tirar alguém da sua localidade 
também. A contingência de aluno, então no caso se tiver dois 
alunos não pode ir um professor lá? Imagine? Isso tira muitas 
pessoas do seu lugar também. É isso que acontece, aí o pessoal 
acaba saindo. (janeiro de 2016). 

 

 Diante da delicada situação em relação à educação, a comunidade 

caiçara se mobilizou e elaborou, junto com pesquisadores da UNICAMP, 

UNESP e USP o projeto pedagógico da Escola Caiçara da Juréia (ECJ). 

Apesar de não poder contar nem com a disponibilização de recursos tampouco 

com a licença para a efetivação da Escola por parte dos órgão Estaduais 

(delegacia de ensino estadual e Fundação Florestal) iniciou suas atividades em 

2002.  

Os autores Rodrigo Castro, Roberto Rezende e Mauro Almeida (2015) 

ressaltam que além de tentar solucionar o problema do fechamento das 

escolas nas comunidades, a iniciativa visava proporcionar às crianças o 

fortalecimento de seus vínculos com sua própria cultura pois, previa, para além 

do currículo básico do sistema nacional de ensino, atividades ligadas ao modo 

de vida caiçara.  

A falta de recursos financeiros, o completo descaso das instituições 

gestoras da EEJI e o posterior corte do apoio que a prefeitura de Iguape havia 

fornecido no início do projeto, em 2004 a Escola Caiçara foi fechada.  

O terceiro e último ponto debatido pelo grupo do LATA, refere-se à 

obstrução dos caminhos. Mesmo diante da proibição das roças, fechamento 

das escolas e impossibilidades de cultivo nas terras que se encontram 



61 
 

atualmente dentro da Estação Ecológica, algumas famílias têm conseguido 

permanecer em suas terras, quer seja sobrevivendo através de 

aposentadorias, quer seja com atividades ligadas ao turismo. Porém, como 

forma de pressionar estas famílias, há a política de fechamento dos caminhos 

utilizados pela comunidade, dificultando ou impedindo sua mobilidade. 

Os exemplos de atuação da Fundação Florestal na Juréia 
mostram, como a unidade de conservação foi planejada para que 
a presença humana não fosse permitida. Sob a perspectiva de 
governo orientado pelos ambientalistas radicais, logo após a 
criação da Estação Ecológica, as roças foram completamente 
proibidas e, desde então, políticas do governo estadual seguem 
impondo restrições e dificuldades às famílias caiçaras, 
impossibilitando a realização dos meios de vida tradicionais e 
forçando a retirada das famílias para outras áreas. (CASTRO et al, 
2015, p. 22). 

 

Apesar do cenário autoritário de restrições impostas pelas políticas 

ambientais brasileiras, nos últimos anos os caiçaras têm tentado orientar sua 

luta também pelas vias legais e institucionais reivindicando seus direitos e a 

recategorização do território em que vivem.  De acordo com os autores, muitos 

trabalhos científicos demonstraram a possibilidade de aliar preservação e 

presença humana (ADAMS, 2008 e DEAN, 1996) sendo que algumas destas 

pesquisas defendem inclusive que a presença humana de baixo impacto 

ambiental acelera a diferenciação das espécies, gerando maior biodiversidade 

(PADOCH, 2010 e BALÉE, 2009). 

Porém, a tentativa de diálogo da comunidade caiçara da Juréia com o 

poder público ainda tem encontrado resistência principalmente pelo movimento 

ambientalista do Estado de São Paulo. De acordo com os autores, os cargos 

públicos estão ocupados por ambientalistas que defendem a retirada da 

população das áreas destinadas à conservação ambiental, entre eles, João 

Paulo Capobianco e Fábio Feldman, dando continuidade ao projeto restritivo 

iniciado nos anos 1980. 

Os autores relatam que durante a Audiência Pública e em outras 

rodadas de negociações em que estiveram presentes, era visível a relutância 

dos ambientalistas em relação à permanência das famílias caiçaras. Seus 

argumentos baseavam-se em pressupostos dogmáticos sobre impactos da 

presença humana em Unidades de Conservação. “Em momento algum foi 



62 
 

possível um diálogo real sobre um plano piloto que poderia se constituir com 

um conjunto de metas e ajustamentos de modos de utilização dos territórios 

que aliasse presença humana, respeito às tradições caiçaras e conservação 

ambiental.” (CASTRO et al, 2015, p. 23). 

A questão da Juréia, segundo os autores, não tem sido tratada 

oficialmente como uma questão de conservação ambiental pautada em uma 

avaliação técnica profunda, pois, caso fosse, estaria em pauta a possibilidade 

de permanência e uso do território por parte dos caiçaras, uma vez 

comprovada que seu modo de vida e forma de manejo da natureza podem não 

causar impactos e até contribuir com a preservação ambiental. Há, ao contrário 

disso,  

um componente autoritário informado por uma visão restrita de 
conservação ambiental que não reconhece o esforço caiçara de 
diálogo, que nos últimos anos buscou se adequar às linguagens 
jurídicas e científicas legitimadas pelo Estado. 

O evitamento
36

 de um debate científico amplo por parte do governo 
do estado e dos ambientalistas é uma forma velada de continuar com 
as expulsões por cerceamento dos meios de vida. (CASTRO et al, 
2015, p. 23). 

 

Para os autores, a proibição dos modos de vida tradicionais, o 

fechamento das escolas, que impossibilitou o acesso de um direito social, e a 

obstrução de caminhos compõem uma política deliberada de expulsão das 

famílias caiçaras através da criação de entraves ao seu desenvolvimento 

social. Segundo Ribeiro et al, a postura do estado de São Paulo é nociva às 

comunidades caiçaras, forçando-as a saírem de seus territórios sem sequer 

reconhecer sua diversidade cultural ou pagar indenizações. Esse processo 

velado de expulsão dá a ideia de que a saída das famílias acontece por livre e 

espontânea vontade.  

A partir do que foi aqui exposto pelos autores, fica claro que, 

justificando-se em um discurso ambiental de conservação da natureza, as 

comunidades tradicionais caiçaras da Juréia sofreram e sofrem um processo 

de expulsão e de negligenciamento dos seus direitos enquanto comunidades 

tradicionais, “acobertado pela ausência de um autêntico debate científico que 

incluísse políticas de conservação da natureza em colaboração com 

                                                            
36

 Termo próprio dos autores. 



63 
 

comunidades tradicionais entre as agendas possíveis no horizonte político” 

(CASTRO et al, 2015, p. 7 e 8) 

Se há estudos que comprovam tanto a possibilidade de coexistência 

entre presença humana e preservação ambiental, como também, que o manejo 

de muitas comunidades é inclusive positivo na preservação ambiental, qual o 

respaldo que o Estado tem para se ausentar de seu papel, como garantir o 

acesso à serviços públicos para estas populações? 

Para que foram utilizados os estudos acadêmicos que comprovam 

isso? Apenas para a obtenção de títulos acadêmicos?  

Será que o que nos falta como comunidade científica não é justamente 

coragem política para nos posicionarmos com maior clareza, e estarmos 

dispostos a unir forças com nossos “objetos de estudo” no momento em que 

eles precisam? 

 Com certeza é necessário um estudo aprofundado sobre esta questão, 

porém, apenas como indicações de possíveis caminhos de estudo, 

compartilhamos duas questões que ficam em aberto. A primeira, que muitos 

nomes que lutam pela conservação ambiental e fazem parte de ONGs de 

preservação da natureza, são donos de latifúndios. Segunda reflexão é a de 

que muitos nomes que vemos a frente de movimentos ambientais, lutando pela 

conservação ambiental, votam pela diminuição das restrições do Código 

Florestal. O que isso significa? Será mesmo que se trata de uma questão 

ambiental, ou de interesses políticos? 

Movida por estas questões, em uma das entrevistas indaguei ao 

caiçara Anderson do Prado37 qual era sua opinião sobre o por que da Juréia 

ser tão visada, segue sua resposta. 

Então, tem várias ideias de porque que a Juréia é tão visada. Na 
área ambiental é porque ela possibilita a ascensão política e da 
vida universitária de muitas pessoas. Muitas pessoas construíram 
a carreira em cima da Juréia. E essas pessoas que construíram a 
carreira em cima da Juréia, elas não querem desmanchar os seus 
conceitos, pelo simples fato de que uma comunidade tradicional tá 
falando que não é aquilo que ela falou. Então eles ficam batendo o 
pé. Toda uma visão que ela fez que muitas vezes é errada, ela 
bate o pé. E o que nós estamos fazendo com os trabalhos que 

                                                            
37

 Anderson do Prado Carneiro é caiçara, fandangueiro, confecciona viola e rabeca artesanalmente e é 
engenheiro agrônomo formado pela PUC-Curitiba. 



64 
 

estamos realizando dentro da Juréia
38

 são essas desconstruções. 
Essa é uma questão parte, tem outras percepções, que é da 
questão do valor não só ambiental. Ali tem urânio, ali queriam 
construir usina nuclear. Tem um projeto para usina nuclear feito, 
engavetado, que está engavetado, está ativo. Enquanto você não 
joga fora, não amassa, não destrói isso, existe um projeto. É um 
projeto, está ali e pode vir a tona a qualquer momento. 
Investimentos pelo simples fato de ser conhecido por países do 
mundo inteiro, da parceria Brasil-Alemanha, por exemplo, até hoje, 
é muito fácil você conseguir verbas para preservação ambiental da 
Alemanha por exemplo, a GTZ é uma das parceiras da 
preservação. KFW ajuda na preservação. Será que é só 
preservação mesmo ou tem essa visão de que está protegendo 
algo que não é só ambiental? Enquanto tiver uma estação 
ecológica lá, tudo que está lá dentro levado pelo lado ambiental ou 
não, vai estar protegido de quem está fora. Quando quiser ter 
acesso, vai estar intacto. E também tem a questão de ego das 
pessoas que ajudaram a formar a estação ecológica e que acham 
que a estação ecológica foi a melhor coisa que foi feita lá. 
Enquanto as comunidades acham que não, tem tantas outras 
formas de unidade de conservação que poderiam ser criadas, que 
mantivessem a conservação do lugar e também mantivesse a 
comunidade lá dentro. Por exemplo, uma reserva de manejo 
sustentável, uma reserva extrativista, ou até o território caiçara, 
porque o caiçara não vai querer fazer uma usina nuclear no seu 
território, ele vai querer utilizar aquilo ali simplesmente pra 
sobreviver lá dentro, da pesca, da caça. Então é isso que nós 
queremos provar hoje com o nosso trabalho lá dentro, que pode 
ser feito essas coisas sem que isso influencie na preservação.  

E é isso que eu acho, a questão da Juréia é: 1) é a questão de 
carreiras que foram construídas, 2) a questão de preservação 
ambiental ou não, ou de outras coisas que tem lá dentro, e a 
terceira é a questão do ego daqueles que fizeram que estão no 
poder até hoje, e que não abrem mão pelo simples fato de achar 
que o que eles fizeram foi a melhor coisa. E esses obstáculos de 

                                                            
38

 Refere-se aos projetos desenvolvidos com a professora Manuela Carneiro da Cunha e o professor 
Mauro Almeida. 

Maria Manuela Ligeti Carneiro da Cunha é antropóloga, doutora em Ciências Sociais pela Universidade 
Estadual de Campinas (1976) e graduada em matemática pela Faculté des Sciences de Paris (1967). Foi 
professora doutora da Universidade Estadual de Campinas e professora titular da Universidade de São 
Paulo, onde é aposentada. Foi full professor da Universidade de Chicago de 1994 a 2009, onde é 
professora emérita. Foi titular da cátedra "savoirs contre pauvretés" no Collège de France em 2011-2012. 
É membro da Academia Brasileira de Ciências, e da Academia de Ciências do terceiro mundo; foi 
presidente da Associação Brasileira de Antropologia (1986-88) e representante da comunidade cientifica 
no conselho deliberativo do CNPq, onde foi bolsista na categoria A1. Recebeu vários prêmios, entre os 
quais a Ordem do Mérito Cientifico na Classe Grã Cruz, a Legion d´honneur da França, a medalha 
Roquette-Pinto da Associação Brasileira de Antropologia e a medalha da Francofonia da Academia 
Francesa. Publicou 12 livros, 38 artigos em Periódicos especializados e 32 capítulos em livros, e 
organizou quatro livros. Sua atuação distribui-se pela etnologia, história e direitos dos índios, escravidão 
negra, etnicidade, conhecimentos tradicionais e teoria antropológica. Entre suas publicações constam os 
livros "Cultura com aspas"; "Negros, estrangeiros" e "Os mortos e os outros" ; organizou entre outras 
obras "História dos índios no Brasil" e "Enciclopédia da floresta". 

Mauro William Barbosa de Almeida é Ph.D. em Antropologia Social (Cambridge University, 1993) e Mestre 
em Ciencia Politica (Universidade de Sao Paulo 1979). Foi Tinker Professor na Universidade de Chicago 
em 2006, e fez pos-doutorado na Universidade de Stanford. É Professor no Departamento de 
Antropologia Social da Universidade Estadual de Campinas. Áreas de pesquisa: amazonia, reservas 
extrativistas, diversidade social, teoria antropológica. Participou da criação da reserva extrativista do Alto 
Juruá, e do planejamento da Universidade da Floresta (Universidade Federal do Acre - Campus Floresta). 
Entre suas publicações está o livro "A Enciclopedia da Floresta. O Alto Juruá: prática e conhecimentos 
das populações, em co-autoria com Manuela Carneiro da Cunha". 



65 
 

pensar diferente, pra quem construiu alguma coisa é muito difícil 
de passar por cima destes obstáculos e falar não, nós fizemos 
alguma coisa errada e temos que rever. Até hoje eles batem o pé 
e dizem que não fizeram nada de errado e que não foram 
culpados pelo fato da saída de quase 200 famílias, e que não 
foram responsáveis pela perda da cultura local, e que não foram 
responsáveis pelas pessoas que estão nas periferias, que estão 
sofrendo. Então essa isenção que eles acham que tem desses 
erros é o que permitiu que acontecesse tudo que aconteceu até 
hoje. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo IV 

 FANDANGO E CULTURA CAIÇARA 

 

4.1 O Fandango 

4.2 O projeto “Museu Vivo do Fandango” 

4.3 A dança e seu papel social 

 

 

 

 



66 
 

 

 

 

4.1 O Fandango 

É a parte que eu me sinto parte mesmo estando fora, me sinto caiçara.  
É uma ponta da raiz que me liga ao território, ao meu lugar.  

Isso que é o significado do Fandango pra mim.  
Não só do Fandango em si, mas de tudo que envolve a festa,  
o momento, a família, as pessoas que gostam de Fandango,  
a forma de se comunicar durante o período que eu estou lá.  

Esse tipo de coisa que é essa ligação forte  
que me fez estar presente enquanto eu estive fora. 

(Anderson do Prado, janeiro de 2016). 

 

O Fandango Caiçara pode ser entendido como uma expressão musical-

coreográfica-poética e festiva da cultura caiçara, intimamente ligada aos modos 

de vida bem, como aos saberes e fazeres dessa população. Segundo Gramani 

e Corrêa (2006), o Fandango é uma manifestação cultural popular que reúne a 

dança e música e possui regras estéticas definidas, porém, existem 

características específicas nas diferentes localidades, o que cria uma realidade 

artística rica e variada (p. 21). 



67 
 

O Fandango é composto por uma grande variação de estruturas 

musicais e coreográficas, tanto que em um baile ou em uma apresentação, 

diversas modas ou marcas são tocadas e dançadas. Cada um possuí suas 

particularidades e se diferenciam pela temática abordada, pela estrutura dos 

versos, pela estrutura rítmica e pelos elementos da dança. 

As autoras ressaltam que a confraternização e a alegria são inerentes ao 

Fandango, que é realizado sempre sob forma de festa e divertimento coletivo. 

“Não se dança e nem se toca Fandango sozinho”. (GRAMANI e CORRÊA, 

2006, p. 21). 

Para as autoras, existe uma divisão consensual em relação à dança que 

classifica as marcas como valsadas ou batidas. As marcas valsadas, também 

conhecidas como bailado (expressão mais utilizada), lixado, cheira pescoço ou 

limpa-banco (porque nesta hora ninguém fica sentado), são mais simples e os 

pares dançam juntos pelo salão. 

As modas batidas ou rufadas requerem conhecimento prévio das 

coreografias devido suas variações e complexidade. Em sua maioria são 

dançadas em círculo e os homens batem palma e tamanqueiam, e é comum 

um dos homens assumir o papel de mestre (mestre de sala, marcador ou 

puxador), utilizando sua batida de tamanco como referência aos outros 

batedores. A relação entre os músicos e este mestre é fundamental, uma vez 

que as frases rítmicas podem variar. 

As autoras ressaltam que a ordem das marcas seguem algumas regras 

que são característica de cada região, mas de um modo geral os fandangueiros 

alternam batidos e bailados. Outros momentos que exigem determinadas 

marcações, na Juréia, em Iguape, por exemplo, o início e o final da festa são 

sempre cantados com o São Gonçalo ou uma Alvorada.  

Há ainda outras variações, por exemplo, em que os batidos e valsados 

se alternam, ou, algumas marcas de batido onde os pares dançam separados, 

traçando formas coreográficas na roda (cordões, oitos ou tranças). Nesta 

direção, há uma forma de dançar típica da região da Juréia, que se chama 

passadinho, um exemplo de dança trançada. 



68 
 

Muitos são os temas abordados nas modas do Fandango. Temáticas 

sobre o cotidiano caiçara ou então sobre os animais e elementos da natureza. 

Também tratam de eventos históricos ou acontecimentos locais ou ainda sobre 

o amor. Segundo as autoras, a estrutura poética das modas também é variada, 

sendo a rima uma constante, porém, presente de diferentes formas. Algumas 

modas não possuem refrão, sendo que a maior parte das estrofes é formada 

por quatro versos e a rima mais comum é a do segundo com o quarto verso.  

Além disso, os versos do Fandango podem ser tradicionais como 

também surgirem em forma de improviso, inclusive, uma mesma moda pode 

mesclar estas duas formas, combinando versos tradicionais com versos 

improvisados na hora. 

Gramani e Corrêa ressaltam que em grande parte das modas a autoria é 

desconhecida, pois esta informação se perdeu ao longo do tempo. De qualquer 

forma, a figura do compositor é parte do universo cultural do caiçara, sendo 

citada diversas vezes pelos fandangueiros com respeito e admiração. 

Além da diversidade poética e coreográfica, musicalmente o Fandango 

também possui variações de região para região, tanto na forma de tocar quanto 

nos instrumentos utilizados, sendo estes de corda e percussão. 

A viola, segundo as autoras, é um instrumento presente em todas as 

localidades, porém, com variações que vão desde a forma de construir, número 

de cordas, tamanho até o nome como é chamada. São os próprios violeiros 

que entoam o canto, mesmo que os outros tocadores cantem junto e, na 

maioria das vezes, as modas são cantadas em duas vozes: a melodia 

(chamada de primeira voz) e a terça paralela (segunda voz), e é o cantador da 

primeira voz que puxa os versos. 

A rabeca, instrumento de corda que, apesar de ser muito conhecida no 

Fandango, principalmente por quem é de fora da cultura caiçara, não é tão 

essencial para o Fandango como a viola. Normalmente é utilizada para 

ornamentar os momentos em que não há canto ou tamanqueado, ou 

acompanhar a melodia. As autoras relatam ainda que fandangueiros mais 

velhos dizem que a rabeca antigamente era rara no Fandango, mas que esteve 



69 
 

sempre presente em outras manifestações culturais como as bandeiras e as 

reiadas. 

Segundo as autoras, o toque da rabeca ou rebeca, a quantidade de 

cordas e seu tamanho, forma e maneira de serem construídas também variam 

em cada localidade e estas são construídas artesanalmente sendo a caixeta a 

madeira mais utilizada para o corpo do instrumento.  Em relação à forma de 

tocar, cada rabequista desenvolve as frases melódicas de uma forma, o que 

constrói sua identidade musical.  

Há outros instrumentos que compõem o Fandango, como por exemplo, o 

machete, instrumento com três ou quatro cordas que se assemelha a um 

cavaquinho e, apesar de ainda ser fabricado por alguns fazedores, é difícil 

encontrá-lo. Há ainda o violão e o cavaquinho, instrumentos de corda mais 

recentemente introduzidos e que estão presentes em alguns grupos de 

Fandango. 

Os instrumentos de percussão mais comuns são o adufo ou adufe e o 

pandeiro. A grande diferença entre estes dois instrumentos é que o primeiro é 

feito artesanalmente. Há também o surdo e a timba, que são tocados 

principalmente no Fandango do estado de São Paulo, assim como o triângulo 

que aparece em um grupo específico de Cananéia39. O próprio tamanco 

também pode ser considerado como um instrumento de percussão no 

Fandango. Há relatos que em Guaraqueçaba (PR) e Cananéia (SP) eram 

usadas colheres para acompanhar o Fandango algumas vezes na percussão.  

Tanto nos relatos de campo quanto no livro do Museu Vivo, os 

fandangueiros contam que desde crianças iam com seus familiares nos 

Fandangos e participavam brincando e observando, e era, a partir desta 

convivência, que aprenderam a tocar e dançar. 

Ai eu fui vendo ele trabalhando e, não que ele ensinasse, porque 
ele não tinha tempo de ensinar, mas eu fui aprendendo alguma 
coisa com ele, olhando. Porque na verdade a gente sempre 
aprende alguma coisa olhando. Olhando e perguntando. Alguma 
coisa assim a gente aprende. Muito da cultura caiçara é passada 
pela oralidade. Você não tem uma escola para aprender a cultura 
caiçara, você vai aprendendo com a prática, vai aprendendo com 
o que os outros falam. (Cleiton do Prado, janeiro de 2016). 

                                                            
39 Grupo Caiçaras do Acaraú. 



70 
 

 

4.1.1 O Fandango e o mutirão: convívio social 

Segundo Daniella Gramani e Joana Corrêa (2006), ao longo dos 

séculos XIX e XX os Fandangos eram práticas comuns entre os pequenos 

agricultores e pescadores no litoral sul e sudeste brasileiro, principalmente na 

região conhecida como Lagamar40. Esta prática acontecia em ocasiões 

diversas, especialmente ao final dos mutirões, forma de trabalho coletivo em 

que a vizinhança se reúne para uma empreitada. O trabalho variava, entre 

outras coisas, para a derrubada da mata, plantio e colheita, abertura de trilhas, 

feitio de canoa e rede de pesca. Os mutirões aconteciam normalmente aos 

sábados e o Fandango vinha no final do dia como forma de pagamento pelo 

trabalho realizado, bem como a comida ao longo do dia e durante o Fandango, 

era oferecida pelo dono da casa, o beneficiado pelo mutirão.  

Dependendo do trabalho a ser realizado, variava a quantidade de 

pessoas e o tempo empregado na atividade, desta forma, quando a empreitada 

durava apenas meio dia, era chamada de ajutório, sapo ou pujuva. Em certos 

casos, quando o trabalho reunia poucos participantes, era denominado de 

juntamento. Nestes casos, segundo as autoras, o Fandango não era oferecido, 

e, desta forma, o beneficiado ficava devendo um dia de trabalho para cada 

participante.  

Todavia o Fandango não se relacionava apenas ao trabalho rural, mas 

também a outras ocasiões da vida social das comunidades, como aniversários, 

casamentos e carnaval. 

Embora o Fandango não esteja diretamente ligado à prática religiosa, 

muitas comemorações seguem o calendário religioso uma vez que muitos 

fandangueiros são católicos. Inclusive, muitos fandangueiros, embora não se 

digam católicos, seguem “acordos” como não tocar no período da quaresma.  

Neste ponto, vale a pena acrescentar que, apesar do catolicismo ser 

uma religião forte nestas comunidades caiçaras, a diversidade religiosa está 

presente. Na região da Juréia, por exemplo, o espiritismo era extremamente 

forte, principalmente na época em que as populações moravam na área em 

que hoje é a Estação Ecológica Juréia-Itatins e podiam frequentar a Cachoeira 

                                                            
40

 Que vai desde a Baía de Paranaguá até parte do litoral sul de São Paulo. 



71 
 

do Guilherme, onde ocorriam encontros e festas religiosas. O Centro Espírita 

ali sediado era dirigido pelo Sr. Sátiro, líder religioso de referência para muitas 

comunidades da região. Este local, ainda hoje possui força simbólica para 

estas populações. 

De acordo com as autoras e retomando o que expusemos no capítulo 

3.4.4, após a segunda metade do século XX, o modo de vida das comunidades 

tradicionais aos poucos foi sendo profundamente alterado e os Fandangos 

passaram a ser realizados com menor frequência. Entre as alterações vividas 

pelas comunidades, Daniella e Joana ressaltam a criação de diversas 

Unidades de Conservação, principalmente na década de 1980. Muitas destas 

áreas de conservação são de proteção integral, o que significa a proibição da 

pesca, da caça, dos roçados e extrações, impossibilitando a sobrevivência das 

comunidades tradicionais que ali viviam há gerações. Muitos núcleos familiares 

foram assim se desagregando, afetando toda uma forma de organização social 

e sociabilidade dos caiçaras, por exemplo, com a notável diminuição dos 

mutirões e Fandangos. 

Tem uma longa história... A gente morava todo mundo na Juréia, o 
pessoal lá vivia de pesca e da agricultura, um pouco de 
extrativismo. E aí vieram vários ambientalistas, o pessoal do 
governo, dizendo pra essas comunidades que ali ia se criar um 
santuário ecológico, e que iam tirar todos os veranistas, 
latifundiários, e que as comunidades iam ficar na boa, que o 
progresso que ia pra lá. Aí tudo bem, o pessoal acompanhou isso, 
ficava, vinha muitos pesquisadores, entrevistando o pessoal, e 
tudo mais... E aí, quando fizeram a lei, em 87, criaram a Estação 
Ecológica da Juréia e proibiram todas as atividades dos 
moradores, que era a pesca, a agricultura, manejo de palmito, 
caixeta, manter as trilhas limpas... E as comunidades começaram 
a ver como que era um santuário ecológico e que a gente ia ficar 
aqui e de repente não podia mais pescar, nem caçar, nem tirar 
palmito, nem fazer mais nada. E aí as pessoas foram obrigadas a 
sair da Juréia, ir pro município de Peruíbe, ou de Iguape, ou de 
Miracatu, e começou a esvaziar a comunidade. Entrou uma 
repressão muito grande da polícia florestal e guarda-parque. Tinha 
até comando especial do exército, fazendo treinamento na Juréia. 
Começou uma perseguição muito grande desses guardas-parque, 
e a comunidade começou então a ser multada, ser proibida de 
fazer as atividades Foi uma política ambiental criminosa. Aí o 
pessoal ia da Juréia para a cidade, chegava na cidade não tinha 
profissão, voltava pra Juréia, já não tinha mais agricultura, então 
ficou uma loucura. E a gente conhecia todas essas comunidades, 
tinha mutirão, tinha as festas religiosas, tinha várias coisas. (Dauro 
Marcos do Prado, Iguape, SP, Museu Vivo do Fandango, 2006, p. 
33) 

 



72 
 

Em relação às transformações no modo de vida e novas formas de 

organização da população caiçara, diversas são as questões que desafiam a 

articulação caiçara, principalmente em relação aos jovens que apresentam 

desinteresse por sua própria cultura, fator que preocupa os mais velhos e as 

lideranças locais.  

Segundo as autoras, os fandangueiros que trabalharam junto na 

construção do projeto Museu Vivo do Fandangueiros ressaltam como pontos 

centrais desse distanciamento dos jovens, fatores como: a) a pressão oriunda 

da especulação imobiliária que forçou muitos moradores a mudarem para 

centros urbanos; b) a inserção dos meios de comunicação em massa (rádio, 

televisão e mais recentemente a internet).  

Outro fator que contribui para o enfraquecimento da cultura tradicional 

é o crescimento das religiões evangélicas que, entre outras coisas, não 

admitem o Fandango como forma de diversão, além, é claro, das 

consequências da própria legislação ambiental brasileira, tema central desta 

pesquisa.  

As pesquisadoras observaram que na última década, o número de 

grupos de Fandango cresceu consideravelmente, alguns até se formalizaram 

juridicamente, e, para além de manterem os grupos de Fandango, realizam 

também ações e projetos educativos, sociais e culturais nas comunidades. 

Diversas são as ações que cada grupo realiza, desde apresentações 

frequentes de Fandango, produção de CD, bem como organização de bailes, 

oficinas de construção de instrumentos e formação política na luta pela 

manutenção de sua cultura. Nesta direção, destacamos a atuação da 

Associação dos Jovens da Juréia, organização que estibe próxima ao longo de 

toda sua pesquisa. 

As mudanças sociais destacadas pelas autoras transformaram também 

o modo de aprendizado do próprio Fandango. “Antes, a estrutura familiar e 

comunitária garantia o repasse desse saber no dia-a-dia e, hoje, esse contato 

cotidiano não acontece mais.” (GRAMANI e CORRÊA, 2006, p 35).  

Esta afirmação está diretamente relacionada a uma pergunta que 

esteve presente ao longo de toda a pesquisa, e que, longe de ter uma 



73 
 

resposta, continuará motivando meu olhar a cerca deste tema. Essas oficinas, 

projetos, ações, etc, são verdadeiramente capazes de repassar o 

conhecimento? O conhecimento vivenciado através das relações sociais 

presentes no modo dia vida tradicional são passíveis de serem reproduzidos? 

A salvaguarda efetiva do Fandango é suprida apenas com o “repasse do 

conhecimento” ou seria necessária a garantia de continuidade deste modo de 

vida? 

Em relação à isso gostaríamos de destacar a fala do músico e artesão 

Cleiton do Prado em relação à continuidade do Fandango e sua relação com o 

modo de vida caiçara e não como um estilo musical. 

Eu tô mostrando uma coisa que eu sempre faço, e se você fizer 
isso na cidade, é mais um estilo musical que você vai fazer, daqui 
uns dias vira folclore e acabou. “Ah! Antigamente se fazia isso”, 
para mim não tem nexo nenhum alguém falar isso para mim “Ah! 
Antigamente vocês faziam o Fandango e agora é assim, vocês 
apresentam no palco e tal?!”, eu acho que o dia que alguém me 
falar isso ou que eu sentir que está acontecendo isso eu paro de 
fazer Fandango e vou cantar outra musica e vou, porque acaba 
minha persistência, eu espero que nunca aconteça, e não vai 
acontecer porque o Fandango não é aquela coisa “Ah, eu tenho 
que cantar para vender meu CD, eu tenho que cantar para 
trabalhar”, ou então “Ah, não está na moda eu vou ter que 
procurar outro estilo”, não, não, o Fandango é meu modo de vida, 
junto com a minha cultura é meu modo de vida. Eu faço porque eu 
gosto do Fandango, porque é minha musica, foi o que eu aprendi 
primeiro, antes de tudo foi isso que eu aprendi, então é aquilo, é o 
meu modo de vida, eu não posso... a minha consciência não vai 
me deixar esquecer do Fandango nunca, o que eu tiver que 
passar pro meus filhos, o que eu tiver que passar pros meus 
sobrinhos, pros meus netos vai ser o Fandango, eu tenho isso na 
minha cabeça. Para mim, manter minha cultura, é lógico, tem que 
ter toda uma, envolta do Fandango tem todo um modo de vida e o 
Fandango está no meio, então é o que eu tenho que passar para 
as pessoas, é o que eu sei fazer, é o que eu sei fazer de melhor, é 
tocar o Fandango, é fazer a viola, então ao é aquilo que eu tenho 
que passar para as pessoas que estão ao meu redor. (janeiro de 
2016). 

 

Neste sentido, destacamos a fala do técnico do IPHAN em entrevista 

realizada para esta pesquisa. “O que que caracteriza estas coisas como 

processos sociais, o que interesse para o patrimônio imaterial, são justamente 

estes processos e não o produto.  Eu acho que isso é importante notar”. 

(Marcos Rabelo, março de 2016).  

Ou, como as próprias autoras ressaltam, 



74 
 

De modo geral, é também enfatizada a necessidade de ações que 
não sejam apenas relacionadas ao Fandango em si, mas que 
também contemplem e respeitem o modo de vida caiçara. Ações 
que garantam a permanência legal dessas comunidades em suas 
terras ou que possibilitem que mesmo os caiçaras que hoje moram 
nos centros urbanos, mantenham algumas se suas atividades 
tradicionais. O manejo de recursos naturais, por exemplo, é 
destacado como fundamental para que muitas destas atividades 
se perpetuem. 

O Fandango está sem dúvida passando por um novo momento de 
evidência. Fandangueiros e agentes culturais locais estão 
descobrindo novas formas de estímulo que traçam um novo e não 
menos complexo panorama cultural. Os fundamentos do mutirão, 
entretendo, perpetuam-se nas redes de troca e solidariedade entre 
grupos, associações e pessoas ligadas ao Fandango de toda a 
região, para os quais mudar pode ser também uma forma de 
continuar.” (GRAMANI e CORRÊA, p. 36). 

 

É importante ressaltar que não queremos colocar em questão a 

importância destas políticas públicas, mesmo porque os próprios fandangueiros 

e caiçaras reiteram o valor deste reconhecimento41, e sim construir uma 

reflexão crítica sobre a efetividade desta salvaguarda.  

De qualquer forma, talvez um caminho de construção deste 

pensamento crítico seja questionarmos se, para além de serem importantes 

estas políticas são suficientes e cumprem verdadeiramente o papel a que se 

propõem? 

 

4.2 O projeto “Museu Vivo do Fandango” 

 
Acho que o projeto Museu Vivo do Fandango para mim  

foi um projeto que teve bastante participação das comunidades tradicionais, 
das comunidades fandangueiras.  

Então acho que foi um dos projetos que, ou o único,  
que teve a participação da comunidade. 

(Dauro do Prado, janeiro de 2016)
42

 
 

O projeto Museu Vivo do Fandango contribuiu profundamente no 

desenvolvimento desta pesquisa. Além do material por eles levantado, o qual 

serviu-nos de base de informação diversas vezes ao longo desta pesquisa, a 

                                                            
41 E, para nós, o reconhecimento destas ações partindo deles é essencial, afinal são eles que presenciam 

sua efetividade. 
42

 Dauro do Prado é liderança caiçara, um dos precursores do movimento de luta caiçara na Juréia, 
trabalhando há mais de 20 anos pela causa. Atualmente é representante caiçara na Comissão Nacional 
de Povos e Comunidades Tradicionais. 

 



75 
 

forma como o processo de construção do projeto foi desenvolvido serviu-nos 

de exemplo comparativo com as próprias políticas de salvaguarda brasileiras. 

Desta forma, julgamos essencial reservar um capítulo para descrever o projeto. 

Entre as contribuições do projeto Museu Vivo nesta pesquisa, 

gostaríamos de ressaltar três pontos principais. O primeiro, diz respeito ao 

próprio processo de reconhecimento do Fandango como Patrimônio Imaterial 

Brasileiro, pois foi justamente ao longo do processo de construção do Museu 

Vivo que surgiu a ideia de inscrever o Fandango no registro de bens culturais 

de natureza imaterial do IPHAN.   

O segundo ponto é em relação a abordagem territorial que o projeto 

Museu Vivo adota. Este olhar nos foi extremamente rico, pois está diretamente 

relacionado ao tema central desta pesquisa. Inclusive, acreditamos que este 

seja um dos grandes diferenciais do projeto Museu Vivo, o de ressaltar a 

importância do território como base material e imaterial de uma cultura. 

Em relação a isso, acreditamos que a participação da comunidade na 

construção do projeto foi de fundamental importância para que se adotasse 

uma abordagem crítica acerca do território caiçara43. 

O terceiro e último ponto que gostaríamos de ressaltar antes de entrar 

na descrição do projeto em si, é em relação à sua fundamentação teórica.  

Como abordaremos no capítulo “Novas abordagens sobre a patrimonialização 

de bens culturais” (5.3) o Museu Vivo baseou-se em mudanças conceituais da 

patrimonialização e museologia ocorridas num debate em âmbito internacional. 

Estas partem de um olhar que não apenas valoriza as manifestações culturais, 

como também as considera um patrimônio digno de ser salvaguardado. Esta 

mudança de paradigma significou, para os países da América Latina, um 

movimento de auto valorização e reafirmação de sua própria identidade. 

                                                            
43

 Sobre o papel da comunidade na abordagem territorial que a equipe do Museu Vivo do Fandango deu 
ao projeto, destacamos trecho do depoimento de Cleiton do Prado em entrevista realizada para esta 
pesquisa: “O pessoal [comunidade caiçara] começou a cantar mais. O Fandango foi bem mais 
reconhecido com o Museu Vivo que com o reconhecimento do IPHAN, na minha opinião, mas pecou em 
algumas coisas. Não entrou a fundo na cultura caiçara, só no Fandango, por que deveria falar mais sobre 
isso, por uma critica nossa, da família. Do tio Dauro principalmente,  que falou para o Alexandre sobre o 
que estava acontecendo [processo de desterritorialização], da cultura caiçara no geral, aqui [Iguape/SP], 
no Paraná, porque eles queriam falar só do Fandango, porque eles conheciam o Fandango. Todo 
produtor de projetos, eles conhecem o Fandango como o grupo de Fandango e só, para eles é mais uma 
questão musical do que cultural de verdade” (março de 2016). 

 



76 
 

Em relação ao Museu Vivo do Fandango, segundo Alexandre et al 

(2006), o processo de construção foi desenvolvido sob a forma de uma 

pesquisa-ação participante junto aos fandangueiros dos municípios de Iguape, 

Cananéia (estado de São Paulo) e Morretes, Paranaguá e Guaraqueçaba 

(estado do Paraná). A proposta de desenvolver um museu não edificado partiu 

da Associação Cultural Caburé44 que visava criar e fortalecer uma ampla rede 

de personagens, famílias e localidades articulados em um território.  

O projeto foi desenhado ao longo de dois anos de forma colaborativa 

levando em conta as dificuldades, anseios e potencialidades dos grupos e 

pessoas relacionados ao Fandango, e em 2004 foi apresentado à linha fomento 

de Patrimônio Imaterial do Programa Petrobras Cultural. 

Contando com a participação de cerca de 300 fandangueiros da região, 

o projeto foi iniciado em 2005. A proposta geral do Museu Vivo foi criar um 

circuito de visitação e troca de experiências que inclui casas de fandangueiros 

e construtores de instrumentos musicais, espaços de comercialização do 

artesanato caiçara, centros e espaços culturais, além de locais de 

disponibilização de acervos bibliográficos e audiovisuais. Desta forma, o 

visitante vai de encontro aos fandangueiros, seguindo um percurso que pode 

levá-lo a vivenciar o Fandango Caiçara desde o processo de produção dos 

instrumentos até os bailes. 

Os autores relatam que ao longo dos dois anos de elaboração do 

projeto, a equipe esteve atenta às demandas e insatisfações dos 

fandangueiros. Estas demandas estavam relacionadas especialmente no que 

se refere 

à uma abrupta mudança da paisagem cultural e o não 
reconhecimento de seus direitos de uso em territórios onde 
nasceram e cresceram, espaços materiais e simbólicos de 
referência fundamentais para a reprodução social dos grupos 
locais. A proposta de partir de um museu vivo se pautou, desta 
forma, pela perspectiva de uma reapropriação material e simbólica 
de suas áreas de uso por meio de referenciamento de um território 
cultural, especialmente relacionado à prática do Fandango. 
(PIMENTEL et al, 2006, p. 9 e 10). 

 

                                                            
44

 A entidade cultural não governamental Associação Cultural Caburé foi fundada em 2002 por artistas, 
pesquisadores e gestores culturais, que se dedicam principalmente a pesquisas e projetos nos campos da 
música, teatro e cultura popular. 



77 
 

Dentre estes anseios e preocupações da comunidade, o crescente 

desinteresse das novas gerações pelo Fandango foi uma das questões mais 

apontadas pelos fandangueiros mais velhos. Estes apontam o distanciamento 

dos jovens como uma das principais dificuldades à continuidade do Fandango.  

Outra questão que os autores relatam ter surgido ao longo do trabalho 

foi o uso do termo “caiçara”, que, embora difundido no âmbito acadêmico 

principalmente pelo notório papel do antropólogo Antônio Carlos Diegues45 

ainda é um termo muitas vezes utilizado de forma pejorativa. 

Este tema, inclusive, surgiu diversas vezes ao longo das entrevistas 

realizadas por mim, como destacamos na fala de Adriana Lima: 

[...] então, não sei se você conhece, mas, por exemplo, até a 

década de 1990, quase [anos] 2000, o dicionário Aurélio tratava o 

caiçara, o termo caiçara, de uma forma pejorativa, assim como o 

caipira. Então lá no dicionário estava escrito que o caiçara 

significava preguiçoso, vagabundo, indolente, muito parecido com 

o tratamento do caipira. E aí teve que ter toda uma discussão 

também com a academia. As comunidades questionaram, porque 

os professores, os pesquisadores queriam que as comunidades se 

identificassem como caiçara, e as pessoas não se identificavam 

efetivamente. “Ah, eu sou praiano, moro na praia”, “Sou pescador”. 

E teve que mudar. Então por isso que talvez mais recentemente, 

mais pessoas estão se identificando como caiçara, por causa 

desta desconstrução desta imagem. Então como que a gente ia 

querer ser caiçara se falava que caiçara era preguiçoso era 

vagabundo? Eu mesma fico pensando que quando eu era criança, 

as pessoas me viam como caiçara, mas com este pensamento: 

“Ah, aquela caiçarinha lá do Guaraú”, sabe assim? De uma forma 

diminutiva mesmo. E ai o Fandango pode ajudar a gente a 

recuperar, a descontruir e reconstruir do nosso jeito, entendeu? 

Hoje a gente consegue entender isso, que a gente pode construir, 

falar das coisas que a gente sabe fazer, das coisas que a gente 

conhece, da floresta, do mar, dos rios, das praias. Tem tanta coisa 

bacana que é de conhecimento mesmo da comunidade e que não 

está no livro, e que não está em outro lugar. A gente vai poder 

escrever, pode contar isso do nosso jeito. Então, o Fandango ele 

pode ser uma forma de você colocar tudo isso para fora, falar dos 

mutirões de como eram feitos, para fazer as roças, para fazer as 

canoas, e aí de cada coisa que você fala, você tem um monte de 

                                                            
45 Antonio Calors Sant‟ana Diegues, é professor doutor do Programa de Pós Graduação em Ciências 

Ambientais da Universidade de São Paulo, PROCAM-USP, e Coordenador do Núcleo de Apoio à 
Pesquisa sobre Populações Humanas em Áreas Úmidas Brasileiras (NUPAUB/USP), e do Centro 
Interdisciplinar ligado à pró-reitora de graduação da Universidade de São Paulo.  Trabalha com os 
seguintes temas: meio ambiente, conhecimento tradicional, comunidades caiçaras, comunidades 
tradicionais e cultura caiçara. É organizador da Enciclopédia Caiçara (5 volumes) é referência 
internacional a respeito destas populações. 



78 
 

outras coisas para falar. Acho que ele tem um pouco este papel. 

(Adriana Lima, janeiro de 2016). 

 

Em relação a questão da identidade, a equipe do projeto Museu Vivo 

do Fandango relata que a afirmação e a produção de uma identidade caiçara 

dentro do projeto ocorreu de forma gradual, contando tanto com a participação 

do professor Diegues, quanto pelo papel que a Associação dos Jovens da 

Juréia no que se refere à questão política e cultural. Nesta direção o projeto dá 

destaque ao papel de Dauro Marcos do Prado, uma das lideranças da luta 

caiçara e que hoje é representante caiçara na Comissão Nacional de Povos e 

Comunidades Tradicionais. 

Retomando o Museu Vivo, outro fator fundamental de análise, que já 

destacamos no início deste capítulo, é a questão territorial. A equipe do projeto 

relata que no início da pesquisa, em 2005, muitos fandangueiros desconheciam 

a existência de uma unidade cultural relacionada ao Fandango que fosse além 

do litoral de seu próprio estado. Um dos fatores desta desintegração territorial 

deve-se ao fato, segundo os autores, da dificuldade de circulação entre o litoral 

de São Paulo e do Paraná. 

Neste sentido, o livro e o CD46 que foram produzidos pelo projeto 

Museu Vivo, fruto da pesquisas e gravações em campo, também contribuíram 

com o processo de reintegração e reconhecimento desta unidade cultural 

territorial entre os dois estados. 

A equipe do Museu relata que a demanda pela gravação do CD surgiu 

de um desejo dos próprios fandangueiros que acreditavam que assim haveria 

um reconhecimento maior de seus trabalhos. A seleção dos grupos e músicas 

pautou-se na proposta de desenhar uma espécie de mapa sonoro do 

Fandango, e não numa seleção baseada em meritocracia ou “bom” 

desempenho, o que, segundo a equipe do Museu, deixou os fandangueiros 

menos ansiosos. 

Em relação à disponibilização do material produzido pelo projeto, o livro 

e os CDs foram editados pensando em circuitos prioritários de distribuição, ou 

                                                            
46

 Estes foram lançados em 2006, no I Encontro de Fandango e Cultura Caiçara, realizado no município 
de Guaraqueçaba/PR. 



79 
 

seja, na própria região, por isso a dificuldade de encontrá-los no mercado ou 

fora de seu território. 

Julgamos importante dar ênfase a esta questão da disponibilização, 

pois ela reflete a intenção do projeto, que para além de expandir seus 

horizontes e alcançar o mercado intelectual, visa, principalmente, atrair os 

interessados para irem até o território, uma vez que as casas, associações e 

espaços culturais localizados no mapa do Fandango, possuem os exemplares 

da publicação. 

Cerca de cinquenta por cento das tiragens foram distribuídas entre os 

fandangueiros que participaram do projeto, outro fato raro em pesquisas 

acadêmicas em que pouco ou nada se devolve para a comunidade. 

Também foram distribuídos exemplares do livro e dos CDs em escolas, 

universidades, bibliotecas e museus estaduais. Organizou-se ainda um acervo 

fonográfico, bibliográfico e audiovisual destinados à disponibilização em sete 

pontos dos cinco municípios. Esta decisão pautou-se tanto na possibilidade de 

uso dos acervos como fonte de pesquisa e projetos pedagógicos, como 

também, ressaltar a importância de promover experiências e conversas 

diretamente com os fandangueiros. 

Outro ponto que o projeto trabalhou foi na ampliação do diálogo entre 

os fandangueiros, grupos e famílias fandangueiras entre si e com outras 

esferas sociais. “Construir o museu vivo significava também articular uma rede 

de trabalho”. (PIMENTEL et al, 2006, p. 14). E, nesta direção, entra uma das 

preocupações centrais relatadas pela equipe: como dar continuidade ao projeto 

uma vez que tratava-se de uma ação pontual de dois anos? Tendo como 

objetivo que o projeto fosse apenas um ponto de partida para outros 

desdobramentos, buscou-se, durante o processo de construção do projeto, a 

descentralização de figuras específicas o e fortalecimento de uma rede de 

cooperação de organizações que já estava constituída na região e dos grupos. 

Como dissemos anteriormente, as dificuldades de circulação e 

comunicação da região, muitas vezes por falta de infra estrutura básica, são 

empecilhos para que que esta articulação aconteça. Porém, pautando-se em 

muita luta estas organizações têm unido esforços para diminuir as distâncias.  



80 
 

As instituições que compõem esta rede são: Associação dos Jovens da 

Juréia (Iguape, SP), Associação Rede Cananéia (SP), Instituto de Pesquisa 

Cananéia (SP)47, Associação do Fandangueiros de Cananéia (SP), Associação 

de fandangueiros do Município de Guaraqueçaba (PR), Associação de Cultura 

Popular Mandicuéra (PR), além da própria Associação Cultural Caburé e o 

Núcleo de Estudos de Populações de Áreas Úmidas Brasileiras da 

Universidade de São Paulo (Nupaub-USP). 

Ao longo do processo de construção do Museu Vivo, iniciou-se o 

debate sobre os significados e efeitos do processo de reconhecimento do 

Fandango como Patrimônio Brasileiro. Foi durante a reunião de preparação do 

II Encontro de Fandango que se iniciou a elaboração do processo de pedido de 

registro junto ao IPHAN, entregue formalmente ao IPHAN durante o II 

Encontro. O documento da candidatura foi assinado por mais de 400 

fandangueiros e agentes culturais. 

 A equipe do Museu Vivo ressalta que mais uma vez buscou-se 

trabalhar de forma conjunta com a comunidade e que, em consequência disso, 

dentre as ações prioritárias da salvaguarda ganha destaque a questão 

territorial. Esta questão ganha força tanto no sentido mais amplo de assegurar 

os direitos dos caiçaras, como também no desejo dos grupos e fandangueiros 

em ter um espaço próprios para bailes e atividades culturais. 

No nosso ponto de vista, estas duas reinvindicações estão intimamente 

ligadas e, talvez a segunda apenas reforce a necessidade da primeira. Ou seja, 

será que haveria a necessidade de haverem locais para os bailes e atividades 

culturais se as comunidades tivessem seu próprio território? 

Como vimos, diante da conjuntura proporcionada por políticas 
culturais locais e nacionais, fortalecimento do associativismo e 
revisão de práticas de pesquisa, museologia e patrimonialização, 
uma ampla rede de articulações pôde ser montada. Neste ponto, 
fica claro que a área, os fandangueiros, famílias e localidades 
subsumidos no que se chamou de “Museu Vivo do Fandango” foi o 
resultado dessas articulações em distintos níveis, dentro de 
distintas lógicas (pessoais, familiares e institucionais) de ação e 
produção de consensos. Diante disto, suas atuais fronteiras 
geográficas e sociais podem ser expandidas ou retraídas ao sabor 
das dinâmicas que unem os atores sociais envolvidos. No bojo das 
discussões no campo da museologia e dos processos de 
patrimonialização em curso no Brasil, calçado no reconhecimento 

                                                            
47

 Responsável pela gestão do Ponto de Cultura Caiçara. 



81 
 

da organização social local dos grupos, famílias e comunidades 
envolvidos, o modelo Museu Vivo – para além do Fandango - 
mostra-se como um alternativa viável nas revisões sobre qual 
deve ser o papel dos museus e sobre os processos políticos de 
gestão de patrimônios culturais e ambientais. (PIMENTEL, et al, 
2011, p. 17). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

4.3 A dança e seu papel social 

 

Então para mim é um divertimento,  
e é também um momento de troca de experiências, 

 um momento político, de trabalhar isso...  
É um lado político, mas de informação, de formação.  

(Dauro Marcos do Prado, janeiro de 2016). 

 

O Fandango, como dissemos, é uma das manifestações culturais que 

compõe a cultura caiçara, desta forma, a sociabilidade e o caráter coletivo 

destas populações, é parte do que podemos chamar de modo de vida caiçara. 

Em sua pesquisa de mestrado, Joana Corrêa48
 (2011) reconhece o caráter 

social no qual o Fandango está inserido, oriundo de toda uma sociabilidade 

ligada ao universo rural do caiçara, ou seja, a sociabilidade camponesa49, 

                                                            
48 Joana Corrêa é especialista em gestão cultural e mestranda em Antropologia pelo PPGSA da 

Universidade Federal do Rio de Janeiro, coordenadora de projetos do Museu Casa do Pontal e foi 
pesquisadora e coordenadora institucional do Museu Vivo do Fandango além de integrante da Associação 
Cultural Caburé. 
49

  Embora a autora não utilize o termo camponês especificamente, entendemos que os caiçaras como 
pertencendo ao universo do campesinato brasileiro. 



82 
 

porém, a autora não desconsidera que, em si, o Fandango é também uma 

dança e por isso possui um papel para a comunidade que o pratica.  

Esta abordagem pode ser denominada como Antropologia da Dança e, 

apesar de não ser central desta pesquisa, optamos em trazer algumas 

reflexões, pois contribuem para o entendimento deste universo complexo de 

significações e implicações sociais do Fandango. 

Partindo do entendimento de que a prática do Fandango está associada 

aos mutirões de trabalho, pautados na ajuda mutua dos trabalhos agrícolas e 

de outras atividades que exigem o empreendimento coletivo, a autora se 

propõe ao exercício de pensar a dança, a partir de um enfoque antropológico, 

como caminho de análise dos significados desta dança. 

Citando Lonsdale (1993), a autora chama atenção para o caráter 

simbólico da dança, equiparando-a a outros espaços consagrados de 

articulação social. Na obra de Londsdale (1993), utilizada como referência para 

Joana Corrêa (2011), ela ressalta como o autor chama a atenção para uma 

dimensão pouco explorada nos estudos sobre a Grécia Antiga que é o do papel 

da dança como conformação da polis.  

A dimensão cultural tinha ali um caráter tão crucial no esforço de 
vínculos e sentimentos comuns de pertencimento entre os 
cidadãos, quanto o espaço político como ordenador da vida social 
grega. 

A Antropologia da Dança procura desvelar e categorizar este lugar 
de importância da dança como força ativa na sociedade, 
oferecendo-nos o desafio de uma análise não reducionista da 
dimensão expressiva da experiência humana coletiva. (CORRÊA, 
2011, p. 5)  

 

Dançar, segundo a autora, articula os sentidos sob a forma de uma 

linguagem gestual por meio da qual é possível demonstrar sentimentos e, ao 

mesmo tempo, enriquecer a experiência sensível e o conhecimento do mundo, 

expresso sob uma forma não verbal (CORRÊA, 2011, p. 5).  

O gesto é organizador de nossa presença no mundo, Os sentidos 
do gesto são relativamente fixos em um dado contexto social, mas 
não podem ser universalizados. A unidade do gesto não só 
fundamenta o movimento, como é o próprio instrumento mínimo 
sem o qual não podemos estabelecer um sistema de 
comunicação.  



83 
 

 

Joana Corrêa toma como referência Schmitt (2001), que defende a 

ideia de que se há algo de universal na compreensão humana, este algo são 

os gestos, a própria ação de pronunciar uma palavra é um gesto. “Gesto que 

foi ganhando um lugar privilegiado na trajetória de afirmação da racionalidade 

ocidental, sendo por vezes confundido com a capacidade de se comunicar” 

(CORRÊA, 2011, p. 5). 

A dança, portanto, segundo Corrêa, insere-se num determinado 

contexto social e, portanto, seus gestos são símbolos não verbais que só 

podem ser entendidos a partir de significados que lhes são atribuídos em seus 

respectivos contextos sociais.  

Desta forma, pode-se entender o Fandango também como forma de 

comunicação e reafirmação de que os indivíduos que o praticam pertencem a 

um mesmo grupo. Neste sentido, a dança era, para Platão, a diversão 

comunal, e ao dançar, “os participantes se reafirmam como membros de uma 

mesma comunidade. Por meio de uma aprendizagem prazerosa, as virtudes se 

formam na alma humana” (CORRÊA, 2011, p.14). E, segundo a concepção 

platônica, a construção das virtudes, que podemos chamar também de ética 

coletiva, deveria anteceder o próprio amadurecimento da razão.  

É interessante relacionar esta argumentação às entrevistas que 

realizei, em que os fandangueiros e caiçaras relatam que o Fandango é 

momento de encontro e convívio social, momento que possibilita que valores 

coletivos e ensinamentos sejam compartilhados. 

A outra questão que eu vejo o Fandango, hoje, ele é uma 
ferramenta de resistência, uma ferramenta cultural de resistência, 
porque ele consegue mover, movimentar pessoas de vários 
lugares. As pessoas pegam estrada quilometro, elas atravessam 
rio, trilha, andam na chuva para se encontrar, então ele é um 
momento assim de um resgate assim, como se “Ah, eu fui embora, 
mas o que nos une aqui?” é como se o Fandango tivesse esse 
papel de juntar as pessoas que por um motivo ou por outro tiveram 
que sair daqui. 

O que aconteceu aqui ontem, só quem estava aqui que vai saber. 
Como estava alegre a festa, como estava divertido, como a gente 
deu risada, brincou. Tem todo um encantamento no Fandango, e 
tem gente que não tem esta sensibilidade para entender isso. 

O Fandango é aquilo que eu falei, ele vem hoje, ele está aí hoje 
colocado como uma ferramenta de resistência da cultura e do 
próprio território. Se a gente pensar no território, onde se dá o 



84 
 

Fandango, aonde que ele acontece. Se a você pensar na questão 
das pessoas que vivenciam o Fandango, ele vai muito além, 
porque as pessoas não estão mais aqui nesta região, muitas 
pessoas. (Adriana Lima, janeiro de 2016). 

 

Eu acho que o Fandango ele traz esse movimento político. Então, 
é o momento que a turma tão para se juntar. E um pouco de dar 
uma diversão para a comunidade. Então para mim é um 
divertimento, e é também um momento de troca de experiências, 
um momento político, de trabalhar isso. [...] Ele junta uma série de 
coisas, de fatores: político, momento de entretenimento, de lazer, 
momento de alegria, um momento de troca de experiência e um 
momento religioso também.   

Ele [Fandango] sempre foi político, mas eu vim a entender este 
lado político mais próximo aqui agora. Porque é um momento que 
você troca. É um lado político, mas de informação, de formação. 
(Dauro Marcos do Prado, janeiro de 2016). 

 

A partir destas colocações, podemos olhar novamente para o 

Fandango levando em conta agora seu caráter mais subjetivo, oriundo deste 

universo simbólico da dança como manifestação artística humana. Esta, 

também exerce por si um papel fundamental na sociabilidade caiçara, 

contribuindo no fortalecimento dos laços comunitários.  

 

Capítulo V 

POLÍTICAS CULTURAIS NO BRASIL 
 

5.1 Políticas Culturais no Brasil, um panorâmica histórico 

5.2 IPHAN e as políticas públicas de Patrimônio Imaterial 

5.3 Novas abordagens sobre a patrimonialização de bens culturais 

 

 

 

 



85 
 

 

5.1 Políticas Culturais no Brasil, um panorâmica histórico 

E aí, se a gente vai pensar, é a questão da cultura,  
que está sempre sendo deixada de lado, tendo que chorar,  

correr atrás mesmo para tentar conseguir coisa, outras áreas não.  
(Adriana Lima, janeiro de 2016) 

 

Lia Calabre (2005) considera que “política pública cultural” é um conjunto 

ordenado e coerente de preceitos e objetivos que orientam linhas de ações 

públicas mais imediatas no campo da cultura. Estas ações podem, segundo 

ela, ser mapeadas para que se possa recuperar um histórico da política cultural 

nos diferentes governos e, a partir da análise deste mapeamento de ações 

políticas culturais, pode-se revelar a motivação e intenção que estava por trás 

destas políticas e governos. 

Segundo Lia Calabre (2009a), a relação entre Estado e cultura é 

milenar, porém, o olhar do Estado sobre a cultura como uma área a ser tratada 

sob a ótica das políticas públicas é contemporâneo. Além disso, no Brasil, o 

estudo sistemático sobre este tema ainda é incipiente. 



86 
 

A produção cultural de uma sociedade, segundo Calabre (2005) engloba 

inúmeros saberes e fazeres e seu estudo exige esforço de reflexão e análise 

permanentes. Apesar de, na última década, terem se intensificado os debates 

sobre a responsabilidade do Estado na produção cultural nacional, para a 

autora tais discussões não têm sido seguidas por estudos sistemáticos no que 

se refere ao acompanhamento e análise da atuação política do Estado no 

âmbito cultural. 

Ao falar de políticas culturais – mesmo com todas as questões 
teóricas que possam suscitar discussão a respeito do conceito de 
„cultura‟ -, a maior parte dos estudiosos (Teixeira Coelho, Garcia 
Canclini, Nivón Bolán, entre outros) concordam que se trata de um 
conjunto de ações elaboradas e implementadas de maneira 
articulada pelos poderes públicos, pelas instituições civis, pelas 
entidades privadas, pelos grupos comunitários dentro do campo 
do desenvolvimento do simbólico, visando satisfazer as 
necessidades culturais do conjunto da população.  (CALABRE, 
2009, pp.12 e 13). 

 

De forma geral, o Brasil é marcado, segundo Calabre (2009a), por 

momentos de descontinuidades e impermanência das políticas públicas 

culturais. Apesar de o direito à cultura estar garantido na Constituição Federal, 

o desafio que se impõe é que estas leis sejam colocadas em prática de forma 

contextualizada, integrada e constante. A estruturação do setor cultural é 

prejudicado pelo fato de a cultura nas políticas públicas brasileiras possuir um 

histórico de ser considerada menos importante que os demais setores. 

Visando recuperar a trajetória histórica destas políticas no Brasil, 

principalmente no que diz respeito à esfera federal, Calabre considera como 

ponto de partida os anos 1930, período em que, segundo ela, o Brasil passou 

por diversas transformações políticas, econômicas, administrativas, urbanas, 

etc.  

Segundo a autora, a elaboração do que se pode chamar de políticas 

culturais governamentais no Brasil, iniciou-se no primeiro governo Vargas 

(1930). Neste período, a área da cultura era gerida pelo Ministério da Educação 

e Saúde (MES), passando a desmembrar-se apenas em 1953 com o 

surgimento do Ministério da Educação de Cultura (MEC).  

Entre as medidas que visavam fornecer maior institucionalidade para o 

setor cultural, encontra-se a criação, em 1936, do órgão responsável pela 



87 
 

preservação do Patrimônio Material Brasileiro, o Serviço do Patrimônio 

Histórico e Artístico Nacional (SPHAN)50.  

A criação do SPHAN está diretamente relacionado a um movimento 

protagonizado por intelectuais modernistas, iniciado na década de 1920, que 

visava a preservação das cidades históricas de Minas Gerais, em especial 

àquelas pertencentes ao ciclo do ouro.  O movimento que ficou conhecido 

como Movimento Modernista Brasileiro, tinha como figura central Mário de 

Andrade.  

Segundo Calabre (2009b), Mário foi convidado pelo ministro Gustavo 

Capanema (1934-1945), para elaborar o anteprojeto de criação do SPHAN, 

entregue em 1936. Neste documento, caberia ao SPHAN determinar e 

organizar o tombamento, determinar a conservação e restauração e fazer 

serviços de divulgação necessários para disseminação do conhecimento 

patrimonial no país.  

O projeto escrito por Mário de Andrade era abrangente e não foi 

integralmente implementado e, entre as justificativas para a não execução total 

do projeto, estava a falta de recursos. Cecília Londres (in CALABRE, 2009b), 

afirma que além de ser extenso, outros dois fatores influenciavam sua 

execução, O primeiro era jurídico, sendo extremamente difícil criar um 

mecanismo de proteção legal tanto aos bens materiais quanto aos imateriais. O 

segundo referia-se a uma questão política, pois a pluralidade cultural 

identificada por Mário no território nacional não contribuía ao projeto de 

construção de uma cultura nacional oficial presente nas intenções do governo 

Vargas.  

Os estudos sobre a criação e trabalho do SPHAN são fundamentais 

para esta pesquisa, desta forma, dedicaremos um item específico sobre ele 

(5.2 IPHAN e as políticas públicas de Patrimônio Imaterial). 

Retomando os momentos históricos, no período de 1945 a 1964, 

Calabre (2009a) salienta que o desenvolvimento cultura esteve atrelado à 

iniciativa privada, não promovendo o Estado ações diretas de grande vulto. 

                                                            
50 Que, como veremos, torna-se o IPHAN. 



88 
 

Este foi um momento marcado pelo crescimento e consolidação dos meios de 

comunicação de massa, principalmente o rádio e a televisão.  

A partir do golpe militar de 1964, o Brasil passa por um período 

censura e repressão, o que resulta no desmantelamento da maioria dos 

projetos culturais em curso (CALABRE, 2005). Apesar deste cenário opressor, 

segundo a autora, o governo militar foi aos poucos retomando o projeto de 

institucionalização da produção artístico-cultural. No governo Castelo Branco 

(1964-1967) houve discussões na área da cultura, como por exemplo, a 

necessidade da elaboração de um plano nacional de cultura. Porém, a maioria 

destes planos não foram colocados em prática. 

No governo Médici (1969-1974), sob a gestão do Ministro Jarbas 

Passarinho, foi elaborado o Plano de Ação Cultural (PAC), apresentado como 

um projeto de financiamento de eventos culturais. Este plano, segundo Sérgio 

Miceli (1984), marca o inicio de uma série de ações do Estado no campo da 

cultura. O PAC foi lançado em 1973 e tinha como meta um ativo calendário de 

eventos culturais.  

No governo Geisel (1974-1978), na gestão do Ministro Ney Braga, 

nota-se um movimento de inserir o âmbito da cultura nas metas da política de 

desenvolvimento social. De acordo com Miceli (1984), esta “foi a única vez na 

história republicana que o governo formalizou um conjunto de diretrizes para 

orientar suas atividades na área da cultura”. Miceli refere-se ao Plano Nacional 

de Cultura (PNC), lançado em 1976, cuja ideia central era a organização de um 

sistema que pudesse coordenar a ação dos organismos no campo da cultura, 

valorizando a produção cultural nacional.  

Neste período (1974-1978) são criados órgãos estatais de atuação em 

diferentes áreas, são eles: o Conselho Nacional de Direito Autoral (CNDA), o 

Conselho Nacional de Cinema, a Campanha de Defesa do Folclore Brasileiro, a 

Fundação Nacional de Arte (FUNARTE). O objetivo central da FUNARTE era 

ser um dos órgãos executores destas novas diretrizes políticas do governo. 

Nota-se que por parte do governo houve, neste período, a intenção de 

criar uma noção de integração cultural e a criação de uma identidade nacional. 

Neste mesmo período, segundo Calabre (2005), estão em pauta preocupações 



89 
 

com a preservação patrimonial e em 1975, inicia-se um movimento que resulta 

na criação do Centro Nacional de Referência Cultural (CNRC), que segundo a 

autora, possui como principais metas o desenvolvimento econômico, a 

preservação cultural e a criação de uma identidade nacional.  

Na gestão do Ministro Eduardo Portella (1979-1980), Aloísio 

Magalhães assume a direção do SPHAN, período em que se cria também a 

Fundação Pró-Memória, que incorpora o Centro Nacional de Referência 

Cultural (CNRC). 

Diante do fortalecimento do setor cultural no país, surge um debate 

sobre a possibilidade de desvinculação do Ministério da Cultura (MinC) e o da 

Educação. O grupo que defendia a continuidade dos dois setores num mesmo 

Ministério temia, segundo Calabre (2005), o recuo do movimento de 

fortalecimento da cultura que paulatinamente vinha ocorrendo. Os que 

apoiavam a separação, por sua vez, defendiam que esta seria a única forma de 

dar destaque às ações governamentais para a cultura. 

Em 1985 é criado o Ministério da Cultura (MinC), o que acarreta na 

redução de verba que fica majoritariamente com o setor da educação. Este é 

um quadro pouco promissor para o setor cultural que é seguido uma continua 

retração de investimentos públicos na área ao longo de toda a década de 1980 

(CALABRE, 2005). 

Com o objetivo de incentivar a cultura, em 1986, José Sarney promulga 

a Lei nº 7.505, que funcionava como um mecanismo de renúncia fiscal. Após 

inúmeras críticas esta lei é extinta no início do governo Collor (1990). No novo 

governo, segundo Calabre (2005), a estrutura federal no campo da cultura é 

radicalmente alterada. Através da Lei n 8.029, Collor extingue diversos órgãos 

federais na área da cultura (como a FUNARTE, a Fundação Pró Memória, 

entre outros), causando profundas alterações no SPHAN, além da extinção do 

próprio Ministério da Cultura, que passa a Secretaria da Cultura. Este processo 

ocorre de maneira abrupta, desestruturando trabalhos que estavam em curso. 

Como havíamos ressaltado no início do capítulo, o Brasil é marcado 

por movimentos de descontinuidade na área da cultura, isso fica mais uma vez 



90 
 

claro, por exemplo, em 1992 quando o então presidente Itamar Franco recria o 

Ministério da Cultura e algumas instituições extintas no governo Collor.  

Em 1991 institui-se o Programa Nacional de Apoio à Cultura 

(PRONAC) através da lei de nº 8.313, que ficou conhecida como “Lei Rouanet”, 

por ter como Secretário de Cultura naquele momento Sérgio Paulo Rouanet. 

A Lei Rouanet é aperfeiçoada ao longo da gestão do Presidente 

Fernando Henrique Cardoso e, segundo Calabre (2005), ao longo da gestão do 

Ministro Francisco Weffort (1995-2002) houve a diminuição dos investimentos 

públicos na cultura, sendo repassada à iniciativa privada a responsabilidade de 

decisão sobre os rumos da produção cultural do país.  

A Lei permite que o setor privado decida individualmente onde 
esses recursos serão investidos. Fica estabelecido um conjunto de 
áreas da produção cultural para as quais podem ser apresentadas 
propostas de trabalhos a serem patrocinados. Cumpridas as 
exigências burocráticas, os proponentes têm seus projetos 
aprovados pela Lei e ganham um certificado. Com a aprovação, o 
proponente do projeto saí em busca de patrocinador. Nem todos 
os que conseguem obter o certificado encontram patrocínio. O que 
ocorre com mais frequência é a concessão do patrocínio a 
projetos que tenham forte apelo comercial, ou seja, os que 
permitem que a empresa patrocinada os utilize como „marketing‟ 
cultural. O resultado desse processo é que passa a caber à 
iniciativa privada a decisão sobre uma grande parcela da produção 
cultural do país. A decisão é privada, mas o dinheiro que financia 
os projetos é, na verdade, público. (CALABRE, 2005, pp. 8 e 9). 

 

A autora ressalta que praticamente um terço da legislação cultural 

promulgada foi direcionada à leis de incentivo durante o Governo Fernando 

Henrique Cardoso, porém, este governo não elaborou propostas, planos ou 

diretrizes de gestão pública para o campo da cultura. Para Calabre, tais fatos 

permitem afirmar que, na gestão do Presidente Fernando Henrique Cardoso e 

do Ministro Francisco Weffort, a política cultural brasileira resumiu-se a leis de 

incentivo cultural oriundas de parceria público-privadas. 

A Lei foi sofrendo algumas alterações que, segundo Lia Calabre, 

subverteram o projeto inicial de parceria, transformando o uso do capital 

púbico, que seria recolhido através de impostos, em marketing para promover 

as próprias empresas. Além disso, este mecanismo resultou num processo de 

concentração na aplicação dos recursos. Esta concentração se dava tanto por 

beneficiar apenas um pequeno grupo de produtores e artistas específicos, 



91 
 

como também gerava um investimento desigual nas diferentes áreas artístico-

culturais. Além disso, verifica-se que neste período houve uma concentração 

geográfica dos grupos e projetos beneficiados pelas leis de incentivo, 

centralizados nas capitais do sudeste brasileiro. 

Analisando o contexto de políticas públicas brasileiras, esse processo 

de “eterno recomeçar, de experiências que poucos rastros deixaram” 

(CALABRE, 2005, pp. 10), foram marcadas pela ausência de registros e por um 

processo de descontinuidade de ações, que gerou efeitos negativos como 

desperdícios de recursos humanos, financeiros e enfraquecimento das políticas 

públicas culturais.  

Este cenário ganha, segundo Calabre, rumos diferentes com a gestão 

do ministro Gilberto Gil (2003-2006). Em artigo sobre o balanço da gestão Gil, 

Calabre (2009a) aponta que “ocorreram avanços significativos no sentido de 

colocar a cultura dentro da agenda política do governo, fazendo com que ela 

deixasse de ter um papel praticamente decorativo entre as políticas 

governamentais”. (P. 294). 

Em seu primeiro mantado, estavam previstas reformulações no MinC, 

além alterações na lei de incentivo, porém, estas não ocorreram. Apesar disso, 

iniciou-se em sua gestão um processo de diálogo entre o MinC e a sociedade 

civil de extrema importância. Apesar dos desafios que um processo de diálogo 

significa, o Ministério promoveu, através de seminários intitulados “Cultura para 

todos”, consultas à sociedade civil tendo como objetivos principais a 

democratização e regionalização da distribuição de recursos.  

Em relação à lei Rouanet, medidas foram tomadas visando minimizar 

as distorções e centralização existente, como por exemplo, através do incentivo 

a que outras regiões protagonizassem o cenário cultural e não as 

tradicionalmente presentes (capitais do sudeste). Foram criadas ainda, novas 

secretarias em busca de gerar agilidade operacional atrelada ao movimento de 

uma melhor definição do próprio Ministério. 

Calabre (2009a) considera que a gestão Gil realizou avanços 

significativos no sentido de colocar a cultura dentro da agenda política do 



92 
 

governo, além de promover a discussão sobre cultura, sobre gestão pública e 

políticas na sociedade contemporânea. 

Analisando esse panorama histórico apresentado, é possível identificar 

algumas características principais da relação entre Estado e Cultura no Brasil. 

Elaboramos, pois, um quadro esquemático em que são apresentados estes 

momentos distintos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Principais períodos das Políticas Públicas Culturais do Brasil 

Período Características principais 

Reinado e I República  

 

Utilização da cultura, por parte do 

Estado, como auxílio no processo de 

unificação Nacional, e de um 

imaginário cultural e identitário 

Brasileiro. Obs: ainda não há a 

institucionalização da cultura. 

Início do séc XX (meados das 

décadas de 1910 e 1920)  

 

Gestão da cultura pouco 

institucionalizada. Dependência do 

financiamento das elites econômica e 

cultural. Cultura como ferramenta de 



93 
 

construção de identidade nacional. 

1930-1945 Cultura como área específica de 

atuação do Estado. 

Institucionalização.  

1945-1964 Iniciativas voltadas à cultura no 

âmbito privado. Cultura como 

ideologia desenvolvimentista. 

1964-1984  

 

Desenvolvimento em áreas 

específicas da cultura. Cultura 

utilizada para legitimação do regime 

militar. Obs: primeiras iniciativas de 

proteção às culturas tradicionais em 

seus aspectos intangíveis.  

A partir de 1984 Cultura vista como mercadoria. 

Após 2000 Consolidação das políticas de 

Patrimônio Imaterial. 

Org: Aline Fernandes e Bluma De Bona, 2012. 

 

De forma geral, além da descontinuidade ressaltada por Lia Calabre 

(2009a) como uma das grandes questões que impedem o fortalecimento das 

políticas culturais no Brasil, os resultados na área das práticas culturais são 

processuais, ou seja, requerem tempo para que possamos observar seus 

resultados. Nesse sentido, um dos desafios do país seria investir em políticas 

duradouras, que não serão susceptíveis a cada gestão, acarretando assim em 

um desperdício de recursos e trabalho. “A ação na área da cultura tem sido 

frequentemente vista através de uma visão limitada ao acontecimento 

episódico, ao evento, inclusive por muitos gestores da área pública.“ 

(CALABRE, 2007, p. 100).   

Somando-se a estes desafios, acreditamos que para que haja um 

processo eficaz de diálogo entre Ministério e sociedade civil e um processo 

efetivo de democratização das políticas culturais, há que se ter participação 



94 
 

ampliada da sociedade, um real trabalho participativo, descentralização de 

recursos, empoderamento e maior autonomia dos grupos culturais. 

Acreditamos, porém, que para além de todas estas questões das 

políticas culturais brasileiras que elencamos, o desafio central seja justamente 

o de “transformar nossas desigualdades históricas de acesso e de 

manifestação, em diferenças que permitam a efetiva existência, convivência e 

preservação da rica diversidade cultural brasileira” (CALABRE, 2009a, pp. 

295).  

 

 

 

 

 

 

 

 

5.2 IPHAN e as políticas públicas de Patrimônio Imaterial 

A ideia é que se transformasse a  
Política Pública de Patrimônio Cultural como um todo. 

Só que assim, quando a coisa chega na hora  
de ser posta em pratica,  

você tem forças antagônicas agindo. 
 (Marcos Rabelo, março de 2016) 

 

É importante esclarecer, antes de mais nada, que as políticas de 

incentivo e registro de manifestações populares e tradicionais no Brasil não se 

restringem apenas ao Programa Nacional do Patrimônio Imaterial. No entanto, 

o foco de nossa pesquisa é o reconhecimento do Fandango Caiçara como um 

Bem Cultural de Natureza Imaterial que se dá através do Decreto 3.551 de 

2000. Desta forma, faremos uma breve apresentação do órgão ao qual cabe 

esse registro, o Instituto de Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN).  

A criação do IPHAN (Instituto de Patrimônio Histórico e Artístico 

Nacional) data de 13 de janeiro de 1937, e foi confiada a intelectuais e artistas 



95 
 

brasileiros ligados ao modernismo, principalmente na figura de Mário de 

Andrade, como dito no capítulo anterior. O objetivo principal do órgão federal 

era, neste momento, a proteção do Patrimônio Material Brasileiro, ou seja, 

monumentos e edifícios históricos.  

Em 1936 o então ministro da Educação e Saúde, Gustavo Capanema, 

movido pela preocupação com a preservação do Patrimônio Cultural Brasileiro 

solicitou a Mario de Andrade que elaborasse um projeto de Lei para 

salvaguardar esses bens. Mario de Andrade, escritor e pesquisador paulista, 

um dos expoentes do movimento modernista, elaborou o anteprojeto que serviu 

de base para a criação do Serviço do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 

(SPHAN), hoje denominado Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico 

Nacional (IPHAN), uma autarquia federal vinculada ao Ministério da Cultura. O 

Decreto-Lei no. 25/1937, atualmente em vigor, foi concebido a partir desse 

anteprojeto elaborado em 1936 por Mário de Andrade. 

Como dissemos no capítulo anterior, o projeto escrito por Mário era 

abrangente e não foi integralmente implementado. Entre as justificativas para a 

não execução total do projeto, estava a falta de recursos, porém, para Cecília 

Londres (in CALABRE, 2009b) os reais fatores da rejeição do projeto não eram 

econômicos e sim jurídicos e políticos. Em relação à questão jurídica, a autora 

relata a complexidade de se criar um mecanismo de proteção legal tanto aos 

bens materiais quanto aos imateriais. Já no que tange a questão política, a 

pluralidade cultural identificada por Mário no território nacional não contribuía 

ao projeto de construção de uma cultura nacional oficial presente nas intenções 

do governo Vargas. 

Segundo Grace Carreira (2012), Mário de Andrade orientou a 

composição do patrimônio artístico nacional, deixando aberta a possibilidade 

para que outras manifestações fossem incorporadas.  

Ele não se preocupou apenas com os monumentos grandiosos, 
com as obras de arte de um estilo específico ou bens de natureza 
tangível. Ele expôs uma concepção de cultura que exalta a 
universalidade e a toma como repositório de saberes, crenças e 
manifestações artísticas de um povo. (CARREIRA, 2012, p. 6) 

 



96 
 

O aspecto mais relevante do anteprojeto de Mário de Andrade51, 

segundo Grace (2012), é o reconhecimento de bens intangíveis, que, apesar 

de apresentarem potencial para fixação num suporte físico, permanecem na 

oralidade, passando de geração para geração. Para Mário de Andrade, “o 

folclore não se restringia às lendas, cantos ou danças, mas abarcava também, 

os saberes populares: medicina, culinária, crendices, magias, etc. Esta visão 

ampla de cultura e do papel do Serviço de Patrimônio Artístico não foi 

contemplada no texto final que originou o Decreto-Lei n° 25/1937”. (p. 7). 

O tema do Patrimônio Imaterial começa a ser formalizado dentro do 

IPHAN quando são criadas as Unidades Especiais. Dentre elas encontra-se o 

Centro Nacional de Folclore e Cultura Popular, originado num movimento 

liderado pela Unesco em 1940 que, diante da modernização acelerada pós 

Segunda Guerra Mundial, visava implantar mecanismos que preservassem e 

documentassem as tradições. Segundo projeções da época, tais tradições 

estavam em vias de desaparecimento, uma vez que estaria em curso um 

processo de globalização cultural que aceleraria uma homogeneização cultural 

a nível mundial.  

Em 1947 é criada a Comissão Nacional de Folclore com objetivo de 

organizar e estimular ações no âmbito nacional que posteriormente, em 1958, 

resultam na instalação da Campanha de Defesa do Folclore Brasileiro, 

vinculado ao Ministério da Educação e Cultura. Em 1980 a Campanha é 

incorporada à Funarte, e após diversas mudanças torna-se o que hoje 

denominamos como Centro Nacional de Folclore e Cultura Popular que desde 

2003 está vinculado aos IPHAN52. 

                                                            
51

 Mário de Andrade elaborou as seguintes definições no Anteprojeto para Criação do Serviço do 
Patrimônio Artístico Nacional – CAP II: Determinações Preliminares - Patrimônio Artístico Nacional - 
Definição: Entende-se por Patrimônio Artístico Nacional todas as obras de arte pura ou de arte aplicada, 
popular ou erudita, nacional ou estrangeira, pertencentes aos poderes públicos, a organismos sociais e a 
particulares nacionais, a particulares estrangeiros, residentes no Brasil. Obra de Arte Patrimonial - 
Definição: Entende-se por Obra de Arte Patrimonial, pertencente ao Patrimônio Artístico Nacional, todas e 
exclusivamente as obras que estiverem inscritas, individual ou agrupamento, nos quatro livros de 
tombamento. Essas obras de arte deverão pertencer pelo menos a uma das oito categorias seguintes: 
Arte arqueológica; Arte Ameríndia; Arte Popular; Arte Histórica; Arte Erudita Nacional; Arte Erudita 
Estrangeira; Artes Aplicadas nacionais; Artes Aplicadas estrangeiras. (IPHAN, 2002, 273-4). 

52
 Os principais objetivos do Centro são: “promover ações que busquem, através de pesquisa e 

documentação, conhecer as realidades específicas em que ocorrem as mais diversas expressões do 
fazer brasileiro, procurando acompanhar as constantes transformações por que passam, bem como 
apoiar e difundir os processos culturais populares, propondo e conduzindo ações para sua valorização e 
difusão.“ (IPHAN). 



97 
 

A partir de 1950 organismos internacionais, gradativamente, começam a 

se apropriar da noção de bens culturais, e posteriormente a expressão 

Patrimônio Cultural. Em 1972, temos a Carta do México, que defende o 

Patrimônio Cultural, apresentando-o como: “conjunto dos produtos artísticos, 

artesanais e técnicos, das expressões literárias, linguísticas e musicais, dos 

usos e costumes de todos os povos e grupos étnicos do passado e do 

presente”. E em 1989, surgem as Recomendações de Salvaguarda da Cultura 

Tradicional e Popular da UNESCO (instrumento legal que provê ferramentas 

para a identificação, a preservação e a continuidade dessa forma de 

patrimônio53).  

Segundo Grace Carreira (2012), é possível verificar que, partindo de um 

legado deixado por Mário de Andrade, com o passar dos anos, houve um 

deslocamento da visão de patrimônio cultural unicamente material, física, para 

uma noção compartilhada com os elementos espirituais, saberes, técnicas, 

comunicação, tradição, ente outros. 

Reconhece-se hoje que a cultura não se forma apenas com obras 
da engenharia humana, mas também com o conhecimento que 
permitiu ao homem transformar a natureza e com isso se 
transformar, e da transmissibilidade desses saberes que muitas 
vezes se operou oralmente de geração para a geração e cujo 
ponto de partida se perdeu no tempo. (CARREIRA, 2012, p. 8) 

 

No âmbito brasileiro, no ano 2000, há a criação do Registro de Bens 

Culturais de Natureza Imaterial, que inicia um processo de reconhecimento, 

preservação e documentação de um campo específico dentro da área de 

preservação de patrimônio.  

Os bens culturais de natureza imaterial encontram-se registrados nas 

seguintes categorias que constituem os Livros do Registro, que são criados 

através do Decreto nº 3.551/2000 sugerindo a percepção dos distintos 

domínios e características presentes na dimensão imaterial do Patrimônio 

Cultural. 

                                                            
53

 Sobre a salvaguarda da cultura ler: UNESCO, 2003. Convenção para a Salvaguarda de Patrimônio 
Cultural Imaterial, disponível em: http://www.unesco.org/culture/ich/doc/src/00009-PT-Portugal-PDF.pdf 

 

http://www.unesco.org/culture/ich/doc/src/00009-PT-Portugal-PDF.pdf


98 
 

1) Saberes: conhecimentos e modos de fazer enraizados no 
cotidiano das comunidades; 

2) Formas de expressão: manifestações literárias, musicais, 
plásticas, cênicas e lúdicas; 

3) Celebrações: rituais e festas que marcam a vivência coletiva do 
trabalho, da religiosidade, do entretenimento e de outras práticas 
da vida social; 

4) Lugares: mercados, férias, santuários, praças e demais 
espaços onde se concentram e se reproduzem práticas culturais 
coletivas. (DECRETO Nº 3.551, DE 4 DE AGOSTO DE 2000). 

 

 

Em 2004, o Ministério da Cultura faz acordo com o IBGE (Instituto 

Brasileiro de Geografia e Estatística), visando desenvolver uma base de 

informações relacionadas ao setor da cultura. Os objetivos são: “fomentar 

estudos, fornecer aos órgãos governamentais e privados subsídios para 

elaboração de planos, ações e políticas e contribuir para a delimitação do que é 

produto cultural e serviço cultural.” (CALABRE, 2007, p.98). Reconhecemos a 

importância dessa iniciativa, que mostra uma preocupação do Estado em 

recolher informações que possam aperfeiçoar as políticas culturais.  

O Plano de Salvaguarda de um bem cultural de natureza imaterial, 

segundo o IPHAN, consiste em dar apoio e assim assegurar a sua 

continuidade de modo sustentável, atuando no sentido de oferecer melhores 

condições materiais e sociais para a transmissão e reprodução dos bens e 

assim possibilitar sua existência. Segundo o IPHAN, é somente durante o 

processo de elaboração do inventário e do registro que são identificadas as 

formas mais adequadas para salvaguarda das diferentes práticas, passando 

desde ajuda financeira, facilitação de acesso a matérias primas, organização 

comunitária, etc. 

Dentre os atuais objetivos do IPHAN está: “Promover e coordenar o 

processo de preservação do Patrimônio Cultural Brasileiro para fortalecer 

identidades, garantir o direito à memória e contribuir para o desenvolvimento 

socioeconômico do país”. (IPHAN)54. Neste sentido, de acordo com o IPHAN, o 

órgão preocupa-se em elaborar programas e projetos que integrem a 

sociedade civil com os objetivos da instituição. 

                                                            
54

 Site oficial do IPHAN: http://portal.iphan.gov.br/ 

http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/DEC%203.551-2000?OpenDocument


99 
 

Há quem defenda que o decreto 3.551, de 2000 é a retomada do projeto 

de Mario de Andrade, porém, segundo Elder Alves (2010), é uma resposta às 

orientações da Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e 

Cultura (UNESCO), que a partir dos anos 1990 passou a organizar e fomentar 

uma série de congressos, fóruns e propostas de regulamentação jurídica dos 

conceitos e políticas ligados à cultura de povos tradicionais detentores de um 

Patrimônio Cultural específico. Assim, o sentimento da necessidade de se 

preservar e valorizar as identidades e práticas culturais regionais que estariam 

sob o risco de extinção, teria mobilizado a defesa de novas políticas públicas 

para as práticas culturais por parte dos estados nacionais, organizações sociais 

e instituições transnacionais.  

Parece ter havido, portanto, uma confluência entre a herança modernista 

de busca de uma identidade nacional autêntica tradicional, encontrada no 

anteprojeto de Mario de Andrade, com o debate internacional de preservação 

de práticas culturais regionais, e de tolerância às diferenças.  

Embora vejamos este movimento de recriação das políticas públicas no 

sentido de uma maior participação social, ainda há um longo caminho a ser 

percorrido até que estes objetivos sejam verdadeiramente implementados na 

prática. Por mais que reconheçamos muitos pontos positivos nesta nova 

abordagem do IPHAN, há que se considerar a história das instituições e, no 

caso deste órgão, ainda estão presentes motivações folcloristas e românticas e 

a busca pela preservação da cultura autêntica55.  

Neste sentido, destacamos trecho da entrevista com o técnico do IPHAN 

realizada para esta pesquisa. 

 

Quando surgiu essa coisa da política do patrimônio imaterial ela foi 
outorgada para esta política, vamos dizer assim, cuidar do 
patrimônio imaterial. Porque a ideia é que se transformasse a 
política pública de patrimônio cultural como um todo. Não foi uma 
política pensada só para o patrimônio imaterial. A ideia era mudar 
a relação do IPHAN com a sociedade, que é uma relação que já 
vem se alterando ao longo do tempo. Essa coisa da participação 
social, ouvir o que a opinião pública tem a dizer sobre o trabalho 
do órgão, dos bens que são tombeados, registrados. Tudo isso 

                                                            
55

 Risco de se congelar uma cultura e seus aspectos estéticos em detrimento do próprio processo criativo 
de transformação das manifestações culturais populares. 



100 
 

seria uma nova maneira de você se relacionar com o público, que 
é a função da instituição pública. Só que assim, quando a coisa 
chega na hora de ser posta em pratica, você tem forças 
antagônicas agindo. Então ainda você tem uma prevalência deste 
IPHAN antigo. Porque o IPHAN surgiu desta maneira: o saber 
técnico se sobrepondo sobre qualquer tipo de opinião pública 
sobre aquilo. (Marcos Rabelo, março de 2016) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

5.3 Novas abordagens sobre a patrimonialização de bens culturais 

O que que caracteriza estas coisas como processos sociais,  
o que interesse para o patrimônio imaterial  

são justamente estes processos,  e não o produto,  
eu acho que isso é importante notar. 

(Marcos Rabelo, março de 2016) 

 

Como dissemos no subcapitulo O projeto Museu Vivo do Fandango 

(4.2), o projeto Museu Vivo do Fandango foi fundamental para esta pesquisa. 

Para além das questões já mencionadas naquele capítulo, o Museu Vivo do 

Fandango levantou ampla documentação sobre o Fandango que, 

posteriormente, embasou o documento de candidatura desta manifestação 

cultural junto ao IPHAN.  

As bases conceituais do projeto Museu Vivo do Fandango estão 

alinhadas a uma discussão que ganhou força nos últimos anos. A “nova 

museologia” e as transformações nos processos de patrimonialização estão 



101 
 

diretamente ligados ao debate que ampliou as políticas de salvaguarda dos 

bens culturais, dando origem, por exemplo, ao reconhecimento dos patrimônios 

imateriais como Bens Imateriais Brasileiros e à necessidade de salvaguardá-

los. 

Desta forma, traçaremos um breve panorama sobre estes novos rumos 

da patrimonialização, utilizando como base um artigo de parte da própria 

equipe do Museu Vivo, Alexandre Pimentel, Edmundo Pereira e Joana Correa. 

A fim de debater sobre o papel dos museus na América Latina, em 1972 

foram lançadas pelo Conselho Internacional de Museus (ICOM), as bases 

internacionais de revisão sobre a função social dos museus. As propostas 

estudadas apontavam que as concepções de museu até então vigentes eram 

pautadas em padrões europeus e, portanto, não correspondiam aos contextos 

nacionais dos países latino americanos.  

Neste mesmo ano ocorreu a 17ª Convenção da UNESCO para a 

Proteção do Patrimônio Mundial Cultural e Natural, realizada em Paris. 

Também nesta ocasião foram amplos os debates sobre a limitada abrangência 

do conceito de patrimônio que vinha sendo adotado até então, que, baseando-

se no contexto histórico e cultural europeu acabava por não fazer sentido aos 

países da América Latina. Os autores ressaltam que este debate é fruto de 

uma conjuntura sócio-histórica que propiciava o início de um debate sobre a 

noção de memória, e sobre o próprio processo de construção de identidade e 

da noção “cultura” nestes países. 

Em 1984 a Declaração de Quebec estabeleceu como princípios básicos 

da Nova Museologia, um conceito mais amplo de museu, propondo que, para 

além da coleção de objetos organizada em uma edificação, houvesse o diálogo 

e a integração com as comunidades locais as quais estes museus estão 

inseridos.  

A partir desta nova perspectiva museológica, são pensados outros 

modelos de museus como os ecomuseus, museus comunitários, museus vivos 

e museus a céu aberto, que propõem reconhecer e valorizar patrimônios dentro 

de seus próprios territórios, sejam eles Patrimônios Culturais, Artísticos, 



102 
 

Históricos ou Ambientais. Esta nova concepção, segundo os autores, sugere 

um deslocamento não dos objetos mas do próprio conceito de museu. 

No caso específico do Museu Vivo do Fandango, este novo modelo de 

museu contribui para o fortalecimento da cultura caiçara, uma vez que sugere 

que as pessoas é que se desloquem até as comunidades e a casa dos 

fandangueiros, podendo assim, vivenciar esta cultura e conhecer um pouco 

mais o contexto a qual ela está inserida.  

A noção de patrimônio, por sua vez, a partir da Convenção do 

Patrimônio Mundial, Cultural e Natural, assinada em 1989, na 25ª Reunião da 

UNESCO, em Paris, tem como um de seus desdobramentos as 

Recomendações sobre a Salvaguarda da Cultura Tradicional e Popular. 

Há vinte anos, a noção de patrimônio estava satisfatoriamente 
contida e se resumia aos monumentos arquitetônicos. A partir de 
então, a história da arte e da arquitetura, a arqueologia e a 
etnologia não se limitam mais ao estudo dos monumentos em si 
mesmos, mas se voltam preferencialmente para os conjuntos 
culturais complexos e multidimensionais que traduzem no espaço 
as organização sociais, os modos de vida, as crenças, os saberes 
e as representações das diferentes culturas passadas e presentes 
no mundo inteiro. (...) A Lista de Patrimônio Mundial mostrava, de 
fato, desproporção cada vez mais acentuada em favor da Europa, 
da Cristandade, das cidades antigas, dos „grandes‟ monumentos, 
das „grandes‟ civilizações e dos períodos históricos, em detrimento 
das culturas e das espiritualidades não-européias, e, de modo 
geral, dos patrimônios de todas as culturas vivas, especialmente 
aquelas sociedades ditas „tradicionais‟. O Comitê do Patrimônio 
Mundial decidiu, então, desviar-se da visão quase exclusivamente 
monumentalista, que até então havia prevalecido, em favor de um 
enfoque mais antropológico e global dos testemunhos materiais 
das diferentes culturas do mundo. (LEVI-STRAUSS, 2001, p. 24-
25) 

 

Neste sentido, os autores ressaltam que o debate sobre o papel dos 

museus e o alargamento da categoria de patrimônio caminham na direção de 

propor novos processos de patrimonialização, dando um lugar mais central 

para as manifestações culturais populares. Desta forma, o diálogo com os 

campos da gestão cultural e das políticas públicas de cultura se ampliam, 

passando a ser evidenciada e debatida a complexidade de significados que 

estas formas de expressão possuem.  

Segundo os autores, o Brasil é um dos primeiros países a caminhar na 

direção de atender às Recomendações sobre a salvaguarda da Cultura 



103 
 

Tradicional e Popular, por exemplo, através do Programa de Patrimônio 

Imaterial, criado em 1997, em Congresso promovido pelo IPHAN em que foi 

instituído através do Decreto de nº 3.551 de 04 de agosto de 2000. 

Foram criados cinco eixos de classificação que podem ser 

complementares: Edificações, Lugares, Formas de Expressão, Celebrações e 

Ofícios e Modos de Fazer.  

Qualquer processo de inventário parte do reconhecimento de um 
„sitio‟ ao qual o bem está vinculado, podendo ser desdobrado em 
distintas „localidades‟. Verificamos assim uma opção em organizar 
o conhecimento sobre estes bens a partir de seus territórios, 
mesmo que estes sejam fragmentados ou descontínuos, Contudo, 
este reconhecimento territorializado se refere menos à uma ideia 
de pertencimento do que de ocorrência. Um bem não é „de‟ um 
determinado lugar, mas pode ser identificado „em‟ um determinado 
lugar. (PIMENTEL et al, 2011, p 4). 

 

Os autores ressaltam ainda que as recomendações apontam ao direito 

das diversas comunidades à sua própria cultura, ou seja, espera-se que os 

detentores e produtores dos bens culturais se apropriem das ferramentas de 

registro e gestão de suas memórias e práticas. (PIMENTEL et al, 2011, p 4) 

Neste sentido, queremos fazer duas ressalvas, a primeira diz respeito ao 

próprio papel do governo no fomento à cultura. Como abordamos no capítulo 

sobre políticas públicas (5.1), é necessário ter-se um olhar atento sobre as 

políticas culturais no sentido de perceber se elas estão dando autonomia aos 

grupos ou se simplesmente estão ausentando-se de seu papel como 

organismo público que deve promover e garantir o acesso à cultura. 

A segunda questão que queremos problematizar é a própria burocracia 

criada em torno de projetos públicos. A ideia do direito à cultura pode, por um 

lado, significar maior participação, porém, quais são os desdobramentos deste 

conceito na prática?  

Entre os exemplos práticos destes desdobramentos podemos ressaltar a 

lógica institucional que impõe um modelo de escrita e projeto específicos, para 

a elaboração de projetos e promoção de eventos e/ou oficinas, assim como 

prestações de contas extremamente burocratizadas. Medidas como estas 

podem impossibilitar que determinados grupos participem de projetos públicos 



104 
 

(teoricamente aberto à todos) por não conseguirem se enquadrar e atender 

estas especificações.  

Além disso, os autores dão como exemplo de participação e apropriação 

destas políticas o Pontão de Cultura do Jongo e a Associação dos Sambadores 

e Sambadeiras do Estado da Bahia em decorrência do reconhecimento do 

Jongo do Sudeste e do Samba do Recôncavo Baiano respectivamente. 

Realmente, o trabalho que estes dois grupos realizam é notável e de uma 

articulação e engajamentos fortes e, felizmente, eu tive o prazer de conhecê-

los pessoalmente. Porém, há que se levar em conta que estas duas 

manifestações culturais fazem parte do universo urbano, o que facilita não 

apenas a articulação das pessoas e grupos como, muitas vezes, o próprio 

processo de escolarização e acesso à informação. Outras manifestações, por 

sua vez, como é o caso do próprio Fandango, para além de originarem-se do 

âmbito rural, estão espalhadas ao longo de um vasto território, o que dificulta 

esta articulação, como bem coloca Cleiton do Prado na entrevista. 

Normalmente, o que foi reconhecido até hoje pelo IPHAN se 
situam mais nas cidades, já tem associações, já tem os grupos 
formados, já tem as pessoas estão mais perto ali. O Jongo, o 
Samba de Roda do Recôncavo Baiano, mas eles vão nas 
associações que o pessoal já está todo reunido ali, e o Fandango 
não. O Fandango está entre Ubatuba e Paranaguá. É muito 
extenso. Às vezes o que eles querem é agilizar o processo, faz 
uma reunião no evento. Eles acabam não estudando aquele 
trecho, aquele espaço que tem ali entre assas localidades. 

Valorizar o Fandango na sua essência e de valorizar e dar mais 
condições pro fandagueiro chegar até tal ponto, até os encontros. 
Eu acho que isso para eles é muito supérfluo. Tipo, o cara 
[fandangueiro] que tem que bancar, o cara que tem que se virar 
“se vira!”, tipo assim. “Ah, tem reunião? Se vira”. Eles não 
perguntam: “Ah, de onde você sai? Precisa de tal coisa?”, porque 
eles já estão acostumados a ir num lugar em que está todo mundo 
ali, que é um bairrinho que está todo mundo ali. (Cleiton do Prado, 
janeiro de 2016). 

 

Considerando esta observação feita por Cleiton, podemos destacar mais 

um aspecto positivo desta nova visão de museu. Segundo Pimentel at al e os 

relatos de campo, o projeto Museu Vivo contribuiu para uma maior articulação 

entre os fandangueiros do Estado de São Paulo e do Paraná. Segundo eles, 

esta abordagem que considera o território do Fandango, oferece instrumentos 

de gestão que podem proporcionar uma atuação territorializada visando redes 



105 
 

articuladas voltadas para a salvaguarda de patrimônios vivos. Além disso, ela 

possibilita caminhos de construção conjunta entre os representantes das 

manifestações culturais e mediadores (pesquisadores, sociedade civil, gestores 

e o poder público), desde que estas iniciativas pressuponham, como elemento 

fundamental, a autonomia das próprias comunidades. 

A partir do que foi aqui exposto, podemos notar que um projeto em que 

há a construção conjunta da comunidade junto dos pesquisadores e estes, por 

sua vez, próximos à realidade dos agentes da cultura e abertos a ouvi-los, 

pode alcançar bons resultados. 

As entrevistas realizadas assim como nas conversas informais, o grande 

destaque positivo ao projeto Museu Vivo do Fandango foi a questão da 

participação da comunidade da construção do trabalho. Talvez este seja um 

dos pontos centrais que os relatos diferenciem o trabalho do Museu Vivo com o 

do IPHAN. Enquanto no primeiro, houve esta abertura e uma equipe dedicada 

na construção conjunta e próxima com a comunidade, no processo de 

reconhecimento realizado pelo IPHAN, o que fica para os Fandangueiros é que 

é mais um processo burocrático de documentação do que de efetivas ações de 

salvaguarda e, que este reconhecimento apenas teórico, não apoia de fato a 

continuidade do Fandango. 

Nas entrevistas os caiçaras relatam que muitos fandangueiros nem 

sabem sobre o reconhecimento e, que na prática, não se vê praticamente 

nenhuma ação de salvaguarda. Neste sentido destacamos as falas de Adriana 

Lima, Anderson, Cleiton e Dauro do Prado quando questionados se percebem 

alguma mudança na prática do Fandango depois que houve o reconhecimento 

dele como Patrimônio Cultural brasileiro por parte do IPHAN. 

 

Não, na pratica eu ainda não vejo nenhuma mudança. Eu vejo que 
até para as comunidades, elas nem conseguem entender muito 
[não conseguem entender o que é este reconhecimento]. Elas 
[comunidades] nem sabem. A gente tem abordado muito isso, em 
vários momentos, até para valorizar, para as pessoas entenderem, 
mas eu não vejo diferença na vida das pessoas. É uma conceito, 
para mim assim é. (Adriana Lima, janeiro de 2016). 

 

Basicamente nada! (Risos) Até porque as manifestações já 
vinham ocorrendo e continuaram ocorrendo após o 



106 
 

reconhecimento. Foi apenas o reconhecimento mesmo, não teve 
outra ação pra manutenção, pro resgate de alguns outros estilos 
que estão se perdendo. Não teve nenhum tipo de incentivo que de 
fato trouxesse algum retorno pro Fandango como patrimônio. O 
IPHAN apenas reconheceu como patrimônio imaterial e nada 
mais. (Anderson do Prado, janeiro de 2016). 

 
Bom, eu achei que ia ter uma certa diferença. O reconhecimento é 
muito bom, mas eu achei que ia ter uma procura maior, alguma 
coisa assim. Mas não, não, continua do mesmo jeito na verdade. 
(Cleiton do Prado, janeiro de 2016). 

 
Mapear onde estão estes fandangueiros, qual o território que eles 
ocupam, como melhorar este território, como trabalhar essa 
cultura, trazer educação diferenciada. É isso para mim é um 
investimento na melhoria da qualidade de vida dessas 
comunidades e a manutenção dessas comunidades neste 
território. Para manter tem que ter isso, ele tem que continuar 
fazendo a roça dele, a agricultura itinerante, ele tem que continuar 
fazendo a canoa, ele precisa fazer isso.  Agora ele não tem que 
ficar a margem da pobreza, aquela miserabilidade que eles 
deixam, para depois eles dizerem: “Ah” Vamos registrar o 
Fandango porque eles são coitadinhos”, isso para mim é um 
absurdo. (Dauro do Prado, janeiro de 2016) 
 
 

 

 
 

 

 

 

Capítulo VI 

REFLEXÕES   

 

 

 

 

 

 

 



107 
 

 

 

 

 

Buscamos, ao longo do texto, apresentar elementos teóricos e empíricos 

capazes de embasar nosso ponto de vista sobre a salvaguarda do Fandango 

Caiçara, oferecendo assim, elementos para a construção de um debate crítico 

a cerca das políticas culturais imateriais do Brasil. Além disso, procuramos 

fundamentar em cada capítulo, os elementos que compõem a hipótese inicial 

desta pesquisa56. Desta forma, neste último capítulo, optei em abordar 

questões que dizem respeito mais ao processo de construção da pesquisa57 do 

que realizar uma discussão teórica conclusiva. 

                                                            
56

 Sem os espaços materiais e simbólicos de referência fundamental para a reprodução social dos grupos 
caiçaras, a efetivação da salvaguarda e continuidade de suas manifestações culturais se tornam 
seriamente comprometidas 

57
 Por se tratar de um processo que já dura mais de um ano, e com o qual eu muito me envolvi, é natural 

que questões pessoais e sentimentos estejam, vez ou outra, presentes no texto e nas reflexões.  



108 
 

De qualquer forma é importante ressaltar algumas questões que, após 

este estudo sobre o Fandango e seu reconhecimento como Patrimônio 

Imaterial brasileiro, ganharam força. 

A partir das leituras realizadas, trabalhos de campo e principalmente das 

entrevistas, tornou-se clara a importância da participação da comunidade nos 

projetos culturais, e de como isso contribui para os resultados dos trabalhos. 

Como dissemos ao longo do texto, talvez o grande destaque ao Museu Vivo do 

Fandango se deva justamente pela participação da comunidade na construção 

do projeto. Este aspecto, no meu ponto de vista, é um dos pontos centrais que 

diferenciam o trabalho do Museu Vivo com a política de salvaguarda do IPHAN.  

Enquanto no projeto Museu Vivo, houve uma equipe preparada e 

dedicada na construção conjunta e próxima com a comunidade, o 

reconhecimento realizado pelo IPHAN parece ser mais um processo 

burocrático de documentação e registro do que de ações de salvaguarda que 

visam verdadeiramente a continuidade do Fandango. Parece-me ainda, que se 

trata de um reconhecimento teórico e externo à comunidade. 

Embora eu reconheça que há um movimento de recriação das políticas 

públicas no sentido de uma maior participação social, creio haver um longo 

caminho a ser percorrido até que estes objetivos sejam implementados na 

prática.  

 

Reafirmo a atual58 limitação da iniciativa de registro do Fandango, no 

sentido de que sua perpetuação como manifestação artística e cultural das 

comunidades caiçaras uma vez que sem seu território, os espaços59 materiais 

e simbólicos de referência fundamental para a reprodução social dos grupos 

caiçaras, a efetivação da salvaguarda e continuidade da manifestação cultural 

se torna seriamente comprometida.  

Reafirmo ainda que há uma limitação na iniciativa de registro do 

Fandango, no que se refere a seu atual formato. O território e toda a vida de 

relações e produção envolvidas nessa ocupação é, para as comunidades 

                                                            
58

  Utilizo este termo, pois considero que esta realidade poderá mudar. 
59

 Refiro-me ao território caiçara. 



109 
 

tradicionais caiçaras, o espaço material e simbólico de referência essencial 

para a sua reprodução social e cultural. Portanto, para que haja uma efetiva 

salvaguarda e continuidade de suas práticas culturais, entre elas o Fandango, 

sua permanência e uso deste território são fundamentais. 

Vimos também, que o Fandango, assim como a cultura caiçara como um 

todo, insere-se num contexto contraditório de desenvolvimento capitalista. 

Podemos dizer que o Fandango está numa “zona de intersecção” da 

modernidade e da tradição, do urbano e do rural, da espetacularização das 

culturas populares e do convívio social que as origina.  

Neste sentido, para mim fica clara a importância de construirmos um 

debate mais profundo sobre as políticas culturais imateriais. Um debate 

pautado numa visão ampla e contextualizada do próprio processo de formação 

do Brasil, considerando seu passado histórico excludente e concentrador, em 

que o Estado exerceu e exerce o papel de mediador dos interesses capitalistas 

e não dos interesses sociais. 

Para tal, creio que finalmente precisamos assumir que já é passado o 

momento em que estas políticas culturais precisam estar para além da 

academia, precisam estar para além dos gabinetes de órgãos públicos. Esta 

discussão precisa ser feita com, e pelas próprias comunidades detentoras dos 

conhecimentos tradicionais, para que nos leve, de fato, a lugares diferentes 

deste que vemos há séculos no Brasil - de imposição cultural e exclusão.  

Em relação ao processo de construção do texto deste estudo, como 

nosso objetivo central foi possibilitar um debate crítico a cerca do 

reconhecimento do Fandango como um bem imaterial brasileiro, relacionando 

isso com a questão territorial dos caiçaras, optamos em dar ênfase aos temas-

debate ao invés de nos determos à discussão conceitual dos termos 

utilizados60. Apesar disso, é possível perceber, a partir dos autores que 

escolhemos, quais são as correntes teóricas que nos conduzem. De qualquer 

forma, creio que a discussão conceitual poderá ser feita na eventual 

continuidade da pesquisa no mestrado. 

                                                            
60

 Como por exemplo: cultura, populações tradicionais, patrimônio imaterial ou patrimônio intangível, 
cultura popular, entre outros. 



110 
 

Quando ouvi de um amigo que era ilusória minha pretensão de crer 

que eu poderia, de alguma forma, ajudar na luta dos caiçaras por seu território 

ancestral, soou-me estranho. Senti-me frustrada. “Como não posso ajudar? 

Mas eu quero ajudar!”. Hoje, sou capaz de entender seu questionamento. Sei 

que ter boa intenção com nossas pesquisas é fundamental, principalmente 

quando buscamos apoiar o caiçara, porém, a maior contribuição não somos 

nós quem damos, mas sim, são eles quem nos ensinam.  

Outro grande desafio, talvez o maior, foi assumir que era o momento de 

dar um fechamento à pesquisa, mesmo que temporariamente. Quanto mais fui 

estudando, maiores foram se tornando as possiblidades de abordagem do 

tema. Quanto mais fui me envolvendo com o tema, maior foi se tornando o 

sentimento de responsabilidade sobre o estudo. Retirar minha pesquisa do 

plano das ricas vivências humanas, buscando adaptá-las ao universo das 

denominações, medidas e significados temáticos, foi um processo doloroso.  

Por outro lado, neste exercício de redigir e dar forma objetiva à 

pesquisa, foi libertador dar-me conta de que existem limites, no que diz respeito 

ao formato acadêmico e ao alcance de um TGI. Depois de aceito este fato, 

compreendi que, em momento algum, o texto ficaria totalmente “pronto”, por 

mais que eu me dedicasse. Nem tampouco, ficaria como eu espero, ou como 

creio que deva ser tratado. Este âmbito, dificilmente descritivo, refere-se aos 

aspectos subjetivos e simbólicos de toda essa jornada, e que talvez por serem, 

de certa forma “imponderáveis”, não são menos importantes na composição 

deste cenário. Observá-los e vivenciá-los tantas e tantas vezes nos trabalho de 

campo, sugere-me que narrá-los apenas objetivamente, seria simplificar por 

demais uma caminhada repleta de ricas descobertas e significados, que vão 

muito além do ponderável, do objetivo, do palpável. 

“Se a arte da narrativa é hoje rara, a difusão de informação é 

decisivamente responsável por esse declínio. [...] Metade da arte narrativa está 

em evitar explicações”. (BENJAMIN, 1985, p. 203). 

 O que fica é a certeza de que há lugares que as palavras nunca 

poderão ir. Lugares cuja nossa racionalidade é incapaz de acessar e 

reproduzir, e é especialmente a vivência que nos conduz a tais lugares.  



111 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo VII 

REFERÊNCIAS  
 

 

 

 



112 
 

 

 

 

 

 

ADAMS, Cristina. Caiçaras na Mata Atlântica: pesquisa científica versus 
planejamento e gestão ambiental. São Paulo: Annablume e FAPESP, 2000. 

ALVES, Elder Patrick Maia. Diversidade cultural, patrimônio cultural 
material e cultura popular: a Unesco e a construção de um universalismo 
global. Soc. estado. vol.25 no.3 Brasília Set./Dez. 2010. 

BALÉE, William. Culturas de distúrbio e diversidade em substratos amazônicos. 
In W. G. Teixeira; B.E. Madari; V.M. Benites; D.C.Kern; N.P.S.Falcão 
(orgs.). As Terras Pretas de Índio da Amazônia: Sua Caracterização e Uso 
deste Conhecimento na Criação de Novas Áreas. Manaus: Embrapa 
Amazônia Oriental, 2009, pp. 48-52. 

BENJAMIN, Walter. Magia e Técnica, Arte e Política. Obras escolhidas. São 
Paulo: Brasiliense, 1985. 



113 
 

BENSUSAN, Nurit. Conservação da biodiversidade em áreas protegidas. 
São Paulo: Editora FGV, 2006. 

BOMBARDI, Larissa M. O Bairro Reforma Agrária e o Processo de 

Territorialização Camponesa. São Paulo: AnnaBlume, 2004. 

BOURDIEU, Pierre. A Distinção: crítica social do julgamento. Porto Alegre: 

Zouk, 2007. 

CALABRE, Lia. Desafios à construção de políticas culturais: balanço da 
gestão Gilberto Gil. Revista PROA, n. 01, vol. 01. Campinas: IFICH/Unicamp, 
2009a. 

CALABRE, Lia. Políticas Culturais no Brasil: balanço e perspectivas. 
Trabalho apresentado no III ENECULT, Salvador: Faculdade de 
Conunicação/UFBA, 23 a 25 de maio, 2007. 

______________. Políticas Culturais no Brasil: dos anos 1930 ao século 
XXI. São Paulo: FGV, 2009b.  

________________. Política Cultural no Brasil: um histórico. I ENECULT, 
Rio de Janeiro: PUC/RJ, 2005. 

CANDIDO, Antônio. Os parceiros do Rio Bonito. São Paulo: Livraria Duas 
Cidades, 1987. 

CARVALHO, Maria Celina Ferreira e Schmitt, Alessandra. Laudo Histórico e 
Antropológico. Relatório Técnico-Científico para identificação de famílias 
tradicionais presentes na Estação Ecológica da Jureia-Itatins. São Paulo, 
Secretaria Estadual do Meio Ambiente, 2010. 

CARREIRA, Grace L. P. Patrimônio Cultural Imaterial: do Anteprojeto de 
Mário de Andrade à Constituição de 1988 – Aspectos Relevantes. Artigo 
apresentado no I Encontro Internacional de Direitos Culturais, Fortaleza, 2012. 

CASTRO, Rodrigo Ribeiro de; REZENDE, Roberto Sanches; ALMEIDA, Mauro 
William Barbosa de. Caminhos fechados: coerção aos meios de vida como 
forma de expulsão dos caiçaras da Juréia. Campinas: IFCH-UNICAMP. 
 
CORRÊA, J. R. O. Entre Valsados e batidos: a dança do Fandango Caiçara 
nos sítios e palcos. In: Encontro Internacional de Antropologia e Performance. 
São Paulo, 2011. 

CUNHA, Manuela Carneiro da. Cultura com aspas e outros ensaios. São 
Paulo: Cosac Naify, 2009. 

DEAN, W. A Ferro e Fogo: a história e a devastação da Mata Atlântica 
brasileira. São Paulo: Companhia das Letras, 1996. 

DIEGUES, Antônio Carlos S. (org). Enciclopédia Caiçara, vol I, O Olhar do 
Pesquisador. São Paulo: HUCITEC-NUPAUB-CEC/USP, 2004. 



114 
 

___________________________. Enciclopédia Caiçara, vol V, História e 
Memória Caiçara. São Paulo: HUCITEC-NUPAUB-CEC/USP, 2006. 

__________________________. O Mito Moderno da Natureza Intocada. São 
Paulo: NUPAUB/USP, 1994. 

__________________________. Cultura e Meio-Ambiente na Região 
Estuarina de Iguape-Cananéia-Paranaguá. In: PIMENTEL, Alexandre; 
GRAMANI, Daniela; CORRÊA, Joana (org). Museu Vivo do Fandango. Rio de 
Janeiro: Associação Caburé, 2006.  

FONSECA, Maria Cecília Londres. O Patrimônio em Processo. Trajetória da 
política federal de preservação no Brasil. Rio de Janeiro/São Paulo: 
UFRJ/MINC-IPHAN, 2005.  

FOUCAULT, Michel. Genealogia do Poder. In: Microfísica do Poder. 20ª 
edição. São Paulo: Paz e Terra S/A, 2004. 

IPHAN. Texto Descritivo Completo – Fandango Caiçara: Expressões de 
um Sistema Cultural. Elaboração: Associação Cultural Caburé, 2011.  

_______; Ministério da Cultura. Patrimônio Cultural Imaterial, para saber 
mais. 3ª edição revista e atualizada, Brasília, março de 2012.  

LÉVI-STRAUSS, Laurent. Patrimônio Imaterial e Diversidade Cultural: O 
Novo Decreto para a Proteção dos Bens Imateriais. In: Revista Tempo 
Brasileiro nº147. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2001. 

LONDSSDALE, Steven. Dance and ritual play in greek religion. The John 
Hopkins University Press, 1993. 

MARTINS, José de Souza. O Cativeiro da Terra. São Paulo: HUCITEC, 1996. 

__________________. Os Camponeses e a Política no Brasil. Petrópolis: 
Editora Vozes, 1990. 

MICELI, Sérgio. (Org.) Estado e Cultura no Brasil. São Paulo: Difel, 1984. 

_____________. Nacional e Estrangeiro. História social e cultural do 
modernismo artístico em São Paulo. São Paulo: Companhia das Letras, 
2003. 

MONTEIRO, Allan R. Arantes. Depois do Meio Ambiente: Mudança Social 
em uma Unidades de Conservação Ambiental. Dissertação de Mestrado, 
Instituto de Filosofia e Ciências Humanas/Universidade Estadual de Campinas, 
2002. 

MORAES, Antônio Carlos Robert. Ratzel, Geografia. São Paulo: Ática, 1990.  

PADOCH, Christine. Saving Slash-and-Burn to Save Biodiversity. In: 
Biotropica, vol. 42, n. 5, 2010. Disponível em: 
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1744-7429.2010.00681.x/pdf 

http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/j.1744-7429.2010.00681.x/pdf


115 
 

PIMENTEL, Alexandre; GRAMANI, Daniela; CORRÊA, Joana (org). Museu 
Vivo do Fandango. Rio de Janeiro: Associação Caburé, 2006.  

PIMENTEL, Alexandre; PEREIRA, Edmundo; CORRÊA, Joana. Museu Vivo 
do Fandango: aproximações entre cultura, patrimônio e território. 35º 
ENCONTRO ANUAL DA ANPOCS GT19 – “Memória social, museus e 
patrimônios”, 2011. 

OILVEIRA, Ariovaldo Umbelido de. “Prefácio”. In: FERNANDES, B. M. MST 
Formação e Territorialização. São Paulo: HUCITEC, 1996. 

RAFFESTIN, Claude. Por uma geografia do poder. Trad: FRANÇA, Maria 
Cecília. São Paulo: Ática, 1993.  

RILKE, Rainer M. Cartas a um jovem poeta. São Paulo, Editora Globo, 1996. 

RODRIGUES, Carmem Lúcia. Limites do consenso: territórios 
polissêmicos na Mata Atlântica e a gestão ambiental participativa. Tese 
(Doutorado em Geografia Humana). São Paulo: FFLCH/USP, 2001.  

SCHMITT, Jean-Claude. Le corps, lês rites, lês rêves, le temps. Essais 
d’anthropologie médiévale. Paris: Ed. Gallimard, 2001. 

SOUSA, Denise Martins de. Metamorfose do Modo de Vida Caiçara: estudo 
do bairro rural São Paulo Bagre – Cananéia, SP. Trabalho de Graduação 
Individual (Departamento de Geografia). São Paulo: FFLCH-USP, 2012. 

WILLEMS Emilio. Búzios Island: A Caiçara Community in Southern Brazil. 
University of Washington Press, 1952 
 
Documentos: 
PRESIDÊNCIA DA REPÚBLICA, 2007. Convenção Internacional 169 da 
Organização Internacional do Trabalho ratificada em 2002 (OIT 2011; MPF 
2014) e pela legislação federal, disponível em: 
http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/Convencao_169_OIT.pdf 

PRESIDÊNCIA DA REPÚBLICA , 2000. Decreto Nº 3.551, de 4 de Agosto de 
2000.  Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/D3551.htm 

UNESCO, 2003. Convenção para a Salvaguarda do Patrimônio Imaterial. 
Disponível em: http://www.unesco.org/culture/ich/doc/src/00009-PT-Portugal-
PDF.pdf 

 
Websites:  
Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (Bens registrados): 
<http://portal.iphan.gov.br/portal/montarPaginaSecao.do?id=12456&retorno=pa
ginaIphan>, acesso 19/maio/2014.  
 
Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (Processos de registro em 
andamento): 

http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/Convencao_169_OIT.pdf
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/D3551.htm


116 
 

<http://portal.iphan.gov.br/portal/montarDetalheConteudo.do?id=12454&sigla=I
nstitucional&retorno=detalheInstitucional>, acesso 19/maio/2014.  
 
Instituto Socioambiental – ISA: < http://uc.socioambiental.org/o-
snuc/categorias-de-ucs >, acesso 02/abril/2016. 
 
 

Museu Vivo do Fandango:  
<http://www.museuvivodoFandango.com.br/main/home.htm>, acesso 

30/maio/2014. 

Revelando São Paulo: <http://www.abacai.org.br/revelando-

interno.php?id=281>, acesso 30/julho/2015.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo VIII 

ANEXOS 
 

 

 

 

http://uc.socioambiental.org/o-snuc/categorias-de-ucs
http://uc.socioambiental.org/o-snuc/categorias-de-ucs
http://www.abacai.org.br/revelando-interno.php?id=281
http://www.abacai.org.br/revelando-interno.php?id=281


117 
 

 

 

 

 

8.1 Fotos 

 



118 
 

 

Figura 6 - Nascer do sol na praia do Prelado (Iguape/SP) após o primeiro Fandango. Fonte: Bluma De Bona, 
setembro de 2015. 

 

Figura 7 - Desenho manual do mapa da praia entre o Rio Una e o Rio Verde (áreas atualmente localizadas dentro 
da Estação Ecológica Juréia Itatins). Fonte: desenho feito a mão por Heber do Prado. 

 



119 
 

 

Figura 8 - Trabalho conjunto para descascar a mandioca. Fonte: Bluma De Bona, agosto de 2014). 

 

Figura 9 - Dauro do Prado ralando a mandioca em mutirão de preparo da farinha. Fonte: Bluma De Bona, agosto 
de 2014. 



120 
 

 

Figura 10 - Mãos de Dauro do Prado colocando a mandioca ralado em cesto para secagem. Fonte: Bluma De Bona, 
agosto de 2014. 

 

Figura 11 - Cesto com mandioca ralada para secar em instalação construída pelos caiçaras. Fonte: Bluma De Bona, 
agosto de 2014. 

 

 



121 
 

 

Figura 12 - Dona Nanci do Prado torrando a farinha de mandioca em tacho de fogão a lenha. Fonte: Maria 
Augusta Torres, agosto de 2014. 

 

 

Figura 13 - Por do Sol no Rio Una no caminho de volta da primeira ida ao Grajaúna. Fonte: Bluma De Bona, agosto 
de 2014. 

 

 

 



122 
 

 

Figura 14 - Conversa com a família Prado e amigos em que apresentei esta pesquisa para a comunidade. Fonte: 
Karina Ferro, janeiro de 2016. 

 

 

Figura 15 - Mutirão no Grajaúna (Juréia/SP) para limpar o córrego. Fonte: Bluma De Bona, janeiro de 2016. 

 



123 
 

 

Figura 16 - Mutirão de limpeza da área em que havia entulhos deixados pela Fundação Florestas/SP. Grajaúna 
(Juréia/SP). Fonte: Karina Ferro, janeiro de 2016. 

 

 

Figura 17 - Roda de conversa antes do início dos trabalhos do mutirão. Fonte: Karina Ferro, fevereiro de 2016. 



124 
 

 

 

Figura 18 - Corte e preparo do bambu para construção de parede. Fonte: Karina Ferro, fevereiro de 2016. 

 

Figura 19 - Trecho da parede de bambu e cipó construída no mutirão. Fonte: Karina Ferro, fevereiro de 2016. 



125 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Meus amigos, me despeço, quero lhes agradecer. 

 Vou me despedir chorando, nem adeus posso dizer. 

Ai, nem adeus posso dizer....  

Me despeço, camarada, vou embora pra cidade.  

Nas costas levo a viola, no peito muita saudade. 

Ai, no peito muita saudade. 

 

Moda de Fandango da região de Iguape/SP 


