
   

Vivências urbanas e a 
mulher nipo-brasileira

Lilian Tiemi Higa



VIVÊNCIAS URBANAS E A 
MULHER NIPO-BRASILEIRA

Lilian Tiemi Higa

Orientadora
Prof.ª Dr.ª Luciana de Oliveira Royer

Trabalho Final de Graduação
Faculdade de Arquitetura e Urbanismo

Universidade de São Paulo

Julho/2022
São Paulo - SP

Autorizo a reprodução e divulgação total ou parcial deste trabalho, por qualquer meio
convencional ou eletrônico, para fins de estudo e pesquisa, desde que citada a fonte.

Catalogação na Publicação
Serviço Técnico de Biblioteca

Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da Universidade de São Paulo

Elaborada eletronicamente através do formulário disponível em: <http://www.fau.usp.br/fichacatalografica/>

Higa, Lilian Tiemi
   Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira / Lilian
Tiemi Higa; orientadora Luciana de Oliveira Royer. - São
Paulo, 2022.
   180 p.

    Trabalho Final de Graduação (Bacharelado em Arquitetura
e Urbanismo) - Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da
Universidade de São Paulo.

   1. Mulher Nipo-brasileira. 2. Feminismo Asiático. 3.
Espaços Públicos e Privados. I. Royer, Luciana de Oliveira,
orient. II. Título.



agradecimentos



Aos meus pais, pelo carinho, cuidado, apoio e amor 
incondicional. Por terem lutado e me apoiado sempre para que 
eu pudesse alcançar meus objetivos e por terem me ensinado a 
nunca desistir dos meus sonhos.

À minha querida orientadora, Luciana Royer, que topou 
entrar na discussão de um assunto novo e que em todos os 
momentos me acolheu e acalmou quando nada daquilo que eu 
pesquisava parecia fazer sentido.

Às entrevistadas e às mulheres que participaram da roda 
de conversa por se disporem em conversar comigo e contar 
a história de vida de suas famílias, as suas experiências e 
sentimentos para com os espaços da cidade e com a sociedade. 
Essas conversas foram de grande importância para o 
desenvolvimento do trabalho e para meu crescimento pessoal.

À Flávia e à Lais que aceitaram fazer parte desta banca e 
poder discutir um tema que acredito ser tão importante.

Ao Matheus, pela conexão, pela paciência, pelas palavras 
de incentivo, pelas conversas, por me acolher em todos os 
momentos que precisei e pelo amor que cresce cada vez mais.

À Yume, por estar sempre ao meu lado compartilhando 
histórias, pelas palavras de incentivo, pelo carinho e por ser 
essa amizade pra todas as horas. A ideia deste TFG surgiu a 
partir do que você me apresentou e sobre o que conversamos 
sobre ser amarelas.

À Vic, Mari, Cah, Vi, Deb e Kaori por fazer parte de toda 
minha trajetória na FAU desde o início (ou até antes dela), por 
todas as trocas, conversas, risadas, apoio e amor. Sem vocês 
não seria a mesma coisa.

À Ma pela parceria nos mais diversos momentos, nos 
rolês atleticanos ou culturais, nas festinhas, no intercâmbio, 
pelas trocas, apoio e afetos compartilhados.

Às Migatléticas, Lari, Lau, Bru, Cami, Mari, Mands e Bre 
por tantos momentos, pelas alegrias, pelos ensinamentos e 
pelos desafios que enfrentamos e crescemos juntas.

À Vivi, Fê, Robs, Ju, Lu Zucchi, Carols e Maria por tantos 
momentos, pelas conversas, trocas, alegrias, pela preocupação, 
pelo cuidado e carinho sempre.

Ao Handebol, atlética, bateria, Lero Lero, por tantos jogos,  
pelas visitas, pelos ensinamentos, desafios enfrentados e por 
serem parte tão importante para o meu crescimento. A todos e 
todas que fizeram parte dessa história, obrigada!

E um agradecimento especial à Yume, Vic, Carla e Ma pela 
ajuda com a diagramação deste caderno.



resumo abstract
A forma como experienciamos a cidade, os espaços 

públicos e privados não são similares para todos, 
principalmente quando consideramos que a sociedade é 
formada por pessoas de gêneros, raças, classes sociais, grupos 
etários, orientações sexuais diversas. No entanto, por estarmos 
inseridos em uma sociedade androcêntrica e patriarcal, para a 
construção e o desenvolvimento urbano é considerada apenas 
uma única experiência, tendo ela como universal: a experiência 
masculina. Desta maneira, todas as outras vivências urbanas 
não são contempladas no fazer da cidade.

Assim, busca-se compreender, a partir da perspectiva 
da mulher, especificamente das mulheres nipo-brasileiras, a 
sua relação com os espaços urbanos, tanto ambientes públicos 
quanto privados, e com a sociedade, pois, ainda que os 
imigrantes japoneses chegaram ao Brasil há 114 anos e tenham 
se estabelecido aqui, asiáticos brasileiros ainda são vistos como 
estrangeiros ou não pertencentes a este espaço. Portanto, 
analisa-se neste estudo como estas percepções sobre indivíduos 
nipo-brasileiras influenciam em sua relação com os espaços 
públicos e domésticos.

Palavras-chaves: Vivências urbanas; Mulher nipo-brasileira; 
Cidade; Espaço público e privado; Feminismo asiático.

The way we experience public and private spaces 
in the city, are not similar for everyone, especially when 
we consider that society is constructured by people of 
different genders, races, social classes, age groups and 
sexual orientations. However, because we are part of an 
androcentric and patriarchal society, for the construction and 
urban development, it’s considered only a single and has it as 
universal: the male experience. In this way, all other urban 
experiences are not included in the creation of the city.

So, we seek to understand the perspective of women, 
specifically Japanese-Brazilian women and their relationship 
with urban spaces, both public and private environments, 
and their relationship with society.  For, even though Japanese 
immigrants arrived in Brazil 114 years ago and have settled 
here, Asian Brazilians are still seen as foreigners or not 
belonging to this place. Therefore, this study analyzes how 
these perceptions of Japanese-Brazilian individuals influence 
their relationship with public and domestic places.

Keywords: Urban experiences; Japanese-Brazilian Woman: 
City; Public and private space; Asian feminism.



justificativa



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

12 13

Justificativa

As questões de gênero se tornaram uma temática em 
evidência para mim e no meu cotidiano durante a minha 
passagem pela faculdade, onde pautas feministas foram 
debatidas e eram realizadas rodas de conversa abertas ao 
público. Nelas, eram apresentadas diferentes vertentes do 
feminismo, abordando problemáticas específicas de cada raça, 
como o feminismo negro e o feminismo amarelo.

Nestes debates, identifiquei situações semelhantes às 
quais passei por toda minha vida. Porém, no momento em que 
elas aconteciam, não compreendia que eram problemáticas 
de gênero e raça. Exemplo disso é que por mais que tenha 
nascido no Brasil, não se referem a mim como brasileira, mas 
sim como a “japa”, “japinha”, “japonesa”. Isso não foi algo que 
me incomodou por um longo período da vida, principalmente 
por ser descendente de japoneses, e porque, por estereótipos 
“positivos”, japoneses são vistos como pessoas inteligentes, 
bem educadas e bem sucedidas.

No entanto, por outro lado, chamar alguém de “japa” 
para referir-se a descendentes de asiáticos não japoneses pode 
ser ofensivo, além de gerar desconforto e ser inapropriado. 
Países asiáticos tiveram guerras entre si, gerando conflitos, 
desconfianças e repulsa entre seus povos em determinados 
momentos da história. Ademais, tais estereótipos que a 
princípio seriam “positivos” referem-se a uma minoria modelo, 
a qual serve como forma de comparação e diminuição de outras 
questões étnico-raciais tão presentes no Brasil racista em que 
vivemos. Nesse sentido, seria como reforçar estereótipos de que 
os índios são preguiçosos, que as pessoas negras são bandidas 
ou que a mulher negra — diferente da mulher asiática, que 
é “recatada e do lar” mas ao mesmo tempo é “exótica” — é 
hipersexualizada e teria finalidades apenas para o sexo. Essas 
ideias reforçam a imagem e os lugares sociais de cada pessoa 
de acordo com sua raça, gênero, classe, orientação sexual ou 
qualquer outra categoria social.

Mais atenta às questões feministas, durante o intercâmbio 
na Universidad de Chile, em Santiago, pude estudar a relação 
dos indivíduos com a cidade e como a questão de gênero 
interfere nessa dinâmica, tornando-a diferente para cada 

um. As experiências urbanas são diversas de acordo com as 
distinções de gênero, sexualidade, raça ou condição social. Ou 
seja, um homem homossexual, cisgênero e negro tem uma 
vivência urbana completamente diferente de uma mulher 
branca, heterossexual de classe média alta, ou uma pessoa 
transgênero, por exemplo.

A partir desse entendimento que a cidade proporciona 
múltiplas experiências para as diversas pessoas, percebe-se 
que as mulheres, negras e de baixa renda são as que possuem 
menor acesso à cidade, a áreas de lazer e a boas condições de 
transportes públicos, enquanto que os maiores privilegiados 
são homens, brancos, heterossexuais e de classe alta. Partindo 
disso, diferentes grupos de indivíduos têm diferentes visões, 
percepções e sensações para com a cidade, sendo ela mais ou 
menos confortável, dinâmica e agradável para se viver.

Diante deste panorama, me questionei onde estavam as 
mulheres imigrantes e descendentes de imigrantes asiáticos 
— mais especificamente as nipo-brasileiras — nessas camadas 
sociais: quais seriam as suas perspectivas e os seus papéis na 
sociedade brasileira?

Assim, nesta pesquisa pretendo apresentar como se faz 
necessária uma visão feminista sobre a cidade para que se 
possa ter uma cidade mais acessível e igualitária para todos. 
Juntamente, irei especificar a visão do espaço urbano a partir 
da perspectiva da mulher asiática, imigrante e descendente 
de japoneses que vive hoje em São Paulo. Esta cidade abriga 
hoje a maior comunidade nipônica fora do Japão e, apesar 
disso,  ainda existem muitos estereótipos acerca da população 
japonesa que aqui vive. Este grupo ainda assim é considerado 
estrangeiro, como pessoas diferentes e não “normais”, onde o 
normal ainda é ser branco e ter ascendência européia. Devido a 
estas questões, é feito tal recorte para a pesquisa.

Desta maneira, colocarei em evidência histórias de 
pessoas que não são consideradas pertencentes a este 
espaço urbano da cidade de São Paulo apenas por serem 
fenotipicamente diferentes do padrão pré-estabelecido, mas 
que historicamente fazem parte da cidade, de sua construção e 
de seu desenvolvimento urbano.



sumário

população negra e estudos urbanos
perigo amarelo
eugenia e as políticas imigratórias
minoria modelo e estereótipos “positivos”
entre lugar e pertencimento

concursos de beleza e a mulher nipo-brasileira
dualidade público x privado e domesticidade da 
mulher nipo-brasileira

introdução 16

considerações finais90

anexos

acervo iconográfico

108

178

referências bibliográficas100

feminismo, direitos e desigualdades
as mulheres e o seu lugar nos trabalhos remunerados

capítulo 1
mulheres, trabalho e o espaço urbano24

capítulo 2
raça, estereótipos e pertencimento38

capítulo 3
um breve histórico da imigração japonesa no 
Brasil

64

capítulo 4
a mulher nipo-brasileira74



introdução



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

18 19

Introdução

Quando se fala sobre cultura do machismo é 
inerente a compreensão de que a sociedade vive sob 
estruturas patriarcais, estabelecidas por meio de 
processos históricos simbióticos às hierarquias de 
poder. A hegemonia construída pelo colonialismo 
traz consigo um privilégio ainda duradouro 
no percurso histórico, no qual narrativas de 
indivíduos racializados e mulheres sofrem diversos 
apagamentos e silenciamentos. Entender as 
estruturas de poder é entender sobre dominação 
e violência de gênero. (LEE; MANGHIRMALANI; 
HIGA, 2019, p. 130.)

Quando debatemos sobre as vivências e as experiências 
dos indivíduos nas cidades, não podemos pensar de modo 
homogêneo ou que todos terão as mesmas experiências 
e sensações perante àquele lugar, especialmente quando 
consideramos as mulheres, idosos, pessoas LGBTQIA+ e 
pessoas racializadas. No entanto, para a construção e o 
desenvolvimento urbano, é considerada apenas uma única 
experiência, a qual é colocada como universal: a vivência 
masculina. Isso é resultado de fatores sociais, culturais e 
econômicos que colocam o homem à frente da mulher e 
valoriza mais o trabalho produtivo frente aos trabalhos 
reprodutivo e de cuidado. Sendo o primeiro remunerado e os 
últimos, como  trabalhos de menor importância e considerados 
apenas atividades de subsistência, como será explicado adiante.

Porém, antes disso, é urgente compreender que 
estamos inseridos em uma cultura machista, androcêntrica, 
patriarcal e capitalista, responsável por perpetuar essa 
estrutura da maneira em que vivemos, de forma a manter 
o homem heterossexual, cisgênero, branco, com plenas 
capacidades de mobilidade, independente financeiramente e 
economicamente ativo como o centro de tudo. E é, portanto, 
para quem as atividades serão destinadas e para quem a 
cidade será construída Em contrapartida, mulheres, pessoas 
não heterossexuais, trans, pessoas racializadas ou com 
alguma dificuldade de mobilidade não são contempladas 

nessa estrutura social e urbana. Consequentemente, estes 
são os grupos mais atingidos por problemas de mobilidade 
urbana, de dificuldade de acesso a equipamentos públicos, de 
emprego, de insegurança em determinadas localidades, entre 
outros problemas que acometem os espaços públicos, além dos 
problemas socioeconômicos já conhecidos.

Pensando na questão racial relacionada ao meio urbano, 
há diversos estudos acerca da temática, como por exemplo, os 
desenvolvidos no laboratório de estudos na FAUUSP, o LabRaça, 
onde são feitas pesquisas a respeito da população negra nas 
cidades brasileiras. No entanto, ainda temos poucas produções 
acadêmicas sobre a relação entre as pessoas amarelas e os 
espaços urbanos que ocupam. Portanto, com esse estudo 
pretendo tentar fazer essa relação, buscando compreender 
se existe um lugar destinado aos amarelos, tanto nos espaços 
públicos quanto nos espaços privados. Será abordado mais 
especificamente os imigrantes e seus descendentes de 
japoneses, devido a minha ascendência e questões pessoais 
familiares.

Para iniciarmos este debate quanto a pessoas amarelas, é 
imperativo esclarecermos as definições de “asiáticos” e quem 
são “asiáticos amarelos”, uma vez que generalizações ainda são 
comuns, como por exemplo, chamar de “japa” qualquer pessoa 
que tenha olhos puxados. Este traço, porém, é apenas uma 
característica fenotípica que reúne um grupo de indivíduos de 
diferentes nacionalidades, com culturas, costumes, religiões e 
políticas completamente diversas. 

A Ásia é o continente mais extenso do planeta e abrange 
diversos países, tais como: Afeganistão, Arábia Saudita, 
Armênia, Azerbaijão, Bahrein, Bangladesh, Brunei, Butão, 
Camboja, Catar, Cazaquistão, China, Chipre, Coréia do Norte, 
Coréia do Sul, Emirados Árabes Unidos, Filipinas, Geórgia, 
Iêmen, Índia, Indonésia, Irã, Iraque, Israel, Japão, Jordânia, 
Kuwait, Laos, Líbano, Malásia, Maldivas, Mongólia, Myanmar, 
Nepal, Omã, Palestina, Paquistão, Quirguistão, Singapura, 
Síria, Sri Lanka, Tailândia, Taiwan, Tajiquistão, Timor-leste, 
Turcomenistão, Turquia, Uzbequistão e Vietnã. É o continente 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

20 21

Introdução

com maior densidade populacional e que possui uma grande 
diversidade de culturas, de fenótipos, de etnias e que, não pode, 
de forma alguma, ser caracterizado de maneira simplista ou 
ser reduzido ou associado diretamente ao Japão ou ao Leste 
Asiático. Essa simplificação de todo um continente “carrega 
traços do colonialismo ao simplificar e objetificar corpos, 
identidades e culturas diversas e, com isso, motiva a perda de 
memória e assimilação de povos” (LEE; MANGHIRMALANI; 
HIGA, 2019).

Assim, para que não ocorra esse reducionismo, o termo 
asiático pode ser usado para qualquer pessoa que tenha 
ascendência deste continente. As pessoas do leste asiático são 
referidas como amarelos, os indianos e árabes são os asiáticos 
marrons e ainda há aqueles que são considerados brancos, 
como os armênios, georgianos e israelenses. No entanto, as 
vivências são diferentes para diversos povos e, mesmo entre 
esses grupos identificados como amarelos, marrons e brancos, 
há diversas vivências e realidades distintas entre si. E por 
isso, neste estudo há o recorte específico das experiências de 
japoneses e nipo-brasileiros (LEE; MANGHIRMALANI; HIGA, 
2019).

Dessa maneira, por raça amarela compreende-se que 
são pessoas com ascendência dos países do leste asiático 
(China, Japão, Coréia do Sul, Taiwan, Hong Kong, Cingapura, 
Indonésia, Malásia, Filipinas e Tailândia). E portanto, referir-
se a todas as pessoas de ascendência amarela por “japa” é 
considerar que todos esses países não tem diferenciação entre 
si, é ignorar a cultura, os costumes, a política e a história de 
cada um deles, apenas por ser diferente do povo ocidental, 
por ser o outro. “Tais estereótipos e preconceitos marcam 
esses corpos sempre como estrangeiros e não pertencentes 
à sociedade brasileira, como inadequados e desiguais” (LEE; 
MANGHIRMALANI; HIGA, 2019).

Ao adentrar nas questões de raça, não se pretende 
fazer qualquer tipo de comparação entre as diferentes 
raças, uma vez que não há maneira de se comparar o que 
povos pretos viveram e vivem até os dias atuais. Mas sim, [Fig. 1] Mapa das subregiões da Ásia.

trazer problemáticas que o feminismo amarelo aborda, 
interseccionando gênero, raça e o espaço urbano. É também, 
compreender como é estruturado socialmente, a partir de 
estereótipos e discursos que ainda são considerados positivos 
perante a sociedade, mas que, em realidade, apenas reforçam 
a imagem e determinam espaços específicos para um grupo 
de indivíduos, de acordo com a sua cor de pele. Assim, é 
importante esclarecer que, diante ao sistema estrutural racial e 
patriarcal em que vivemos, 

as lutas contra a violência de gênero e o racismo 
são intrínsecas, uma vez que opressões de gênero 
para mulheres racializadas estão constantemente 
associadas a desvalorização e discriminação de 
raça, cor e etnia. O feminismo asiático interseccional 
busca vocalização, visibilidade e representatividade 
de vivências e demandas de mulheres asiáticas 
brasileiras. (LEE; MANGHIRMALANI; HIGA, 2019, 
p. 131)



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

22 23

Introdução

Diante disso, este trabalho foca em trazer as percepções 
de mulheres nipo-brasileiras acerca dos espaços urbanos e 
como as questões de gênero e de raça estão colocadas dentro 
de suas vivências e experiências na cidade, tanto no ambiente 
público quanto no privado.

Para entrar nestas questões referentes a estas mulheres, 
é imperativo compreender a relação que homens e mulheres 
possuem com a cidade. As experiências para cada um deles 
são sentidas de maneiras diferentes, ao passo que a estrutura 
socioeconômica em que vivemos colabora para que não sejam 
as mesmas. Além destas experiências no meio urbano, percebe-
se também que há uma separação entre a relação de trabalho 
remunerado e trabalho doméstico, e que eles são favoráveis 
para esta estrutura. Portanto, no primeiro capítulo serão 
abordadas estas relações de gênero, trabalho e cidade.

Para entrar na questão racial no capítulo 2, se faz 
necessário entender o que se entende por raça amarela e como 
estes povos são vistos no mundo ocidental. Para isso, é preciso 
esclarecer alguns termos, como Perigo Amarelo e minoria 
modelo, e como estes são utilizados política e socialmente 
para se referirem aos povos asiáticos, tanto de maneira 
“positiva” quanto negativa. Esta maneira “positiva” é reflexo 
do estereótipo de como os japoneses são inteligentes, bem 
sucedidos e esforçados, mas que na realidade é uma forma de 
reforçar posições sociorraciais. Além disso, será apresentado a 
visão de asiáticos brasileiros sobre como se sentem em relação 
a estes estereótipos e como é a sua relação com uma sociedade 
que não os enxerga brasileiros, gerando o sentimento de não 
pertencimento. E para esclarecer estas problemáticas será 
abordada brevemente a imigração japonesa para o Brasil no 
capítulo 3, apresentando o processo que passaram para se 
estruturarem e permanecerem aqui.

E por fim, no capítulo 4 será introduzida a relação das 
mulheres japonesas e as nipo-brasileiras com a sociedade, a 
forma como eram vistas e como se relacionam com os espaços 
públicos e privados, abordando os temas desenvolvidos 
nos capítulos anteriores. Para entender esta relação, utilizo 

entrevistas e uma roda de conversa realizada com descendentes 
de japoneses e que apresentam idades variadas, desde jovens 
universitárias até senhoras com formação acadêmica e que 
possuem uma vida profissional ativa.



mulheres, trabalho e o 
espaço urbano

1



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

26 27

Mulheres, trabalho e o espaço urbano

1.1. Feminismo, direitos e desigualdades

“Feminismo é um movimento para acabar com 
sexismo, exploração sexista e opressão” – bell hooks

Para entendermos o que é feminismo e o porquê 
precisamos dele, é preciso compreender que ainda não 
existe uma igualdade de gênero ou raça na sociedade. Apesar 
dos grandes avanços nas pautas feministas e de diversas 
conquistas, ainda existe um grande abismo para alcançarmos 
a igualdade racial e de gênero ou para acabarmos com 
qualquer outro tipo de opressão. Dessa maneira, através 
da dominação androcêntrica1 e patriarcal2 estrutura-se um 
sistema que coloca o homem e todas as suas experiências, 
como universais, tornando-o um ponto de referência. Sob o 
ponto de vista das políticas públicas, é importante que sejam 
levadas em consideração as particularidades dos outros grupos 
de indivíduos e suas vivências, visto que este tipo de decisão 
afetará a todos na sociedade.

Assim, por entender que as vivências masculinas são 
universais, as vivências femininas não são compreendidas e 
ficam em segundo plano ou são consideradas idênticas às dos 
homens, o que não é verdade. Percebe-se que são dados papéis 
sociais diferentes a cada um ao observar atentamente suas 
rotinas. Enquanto tradicionalmente foi colocado que fica a 
encargo das mulheres cuidar dos afazeres domésticos, cuidar 

1    Androcentrismo é o termo criado pelo sociólogo americano Lester F. Ward em 1903, 
que refere-se a tendência de colocar a perspectiva masculina como o centro e o foco do 
todo, sendo suas experiências universais, sem considerar a perspectiva feminina em 
qualquer ponto.

2    Segundo bell hooks, “O patriarcado é um sistema político-social que insiste que os 
homens são inerentemente dominantes, superiores a tudo e a todos considerados fracos, 
especialmente as mulheres, e dotados do direito de dominar e governar sobre os fracos 
e manter esse domínio através de várias formas de terrorismo psicológico e violência.” 
(“Patriarchy is a political-social system that insists that males are inherently dominating, 
superior to everything and everyone deemed weak, especially females, and endowed with 
the right to dominate and rule over the weak and to maintain that dominance through 
various forms of psychological terrorism and violence.”)

dos filhos e idosos, manter a casa organizada, preparar a 
comida para toda família, entre outras tarefas, é conhecido que 
fica a encargo do homem o trabalho remunerado e o sustento 
da casa financeiramente (MADARIAGA, 2004).

Ao passo que a maior parte da rotina masculina é 
comumente direcionada do trabalho para casa, sendo um 
trajeto linear, o da mulher, geralmente é não linear, pois 
tem que levar os filhos à escola, levar os familiares idosos ao 
médico, ir ao mercado, e várias outras atividades pontuais na 
cidade. Isso faz com que a mulher tenha que percorrer diversos 
trajetos ou recortar um único trajeto em pequenos trechos 
para que tais tarefas de cuidados sejam realizadas (VALDIVIA, 
2018). Compreendendo os trajetos realizados por cada um é 
possível identificar que as mulheres passam por equipamentos 
públicos de saúde e de educação, mercados, e utilizam mais 
os transportes públicos para seu deslocamento. Portanto, são 
atividades familiares, domésticas e profissionais que demarcam 
seus trajetos pela cidade.

Dessa maneira, percebe-se que as experiências vividas 
nas cidades e nos espaços públicos não são semelhantes. Isto 
foi imposto a partir da Revolução Industrial, onde houve uma 
grande mudança estrutural da sociedade e, consequentemente, 
como ela se relaciona com o espaço doméstico e o público. 
Anteriormente, os trabalhos produtivos e reprodutivos estavam 
reunidos em um mesmo lugar, nas aldeias comunais, porém, 
após a consolidação do capitalismo e das indústrias, essas duas 
esferas de trabalho foram separadas. Enquanto o produtivo era 
realizado nas fábricas com o sistema de trabalho assalariado 
e associados ao ambiente público, o reprodutivo foi retirado 
da comunidade, realocado para o ambiente doméstico e 
desvalorizado do conceito de trabalho (HARVEY, 2014).

Junto a essa segregação espacial das atividades, há a 
ideia liberal burguesa de que homens são responsáveis pelo 
trabalho remunerado e por sustentar financeiramente a 
família, e à mulher lhe cabe o cuidado da casa e dos filhos. 
Essa segregação de atividades por gênero, chamada de divisão 
sexual do trabalho, é a distribuição histórica de obrigações, 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

28 29

Mulheres, trabalho e o espaço urbano

responsabilidades, atitudes e destrezas de maneira sexista, 
onde os homens — normalmente referindo-se a homens 
heterossexuais, adultos, pai e marido — se apresentam como 
provedores financeiros e as mulheres como mães e cuidadoras 
dos filhos, enfermos e do lar. Assim surge a raiz da distinção 
social entre trabalho produtivo e trabalho de cuidado. O 
primeiro é definido como aquele que traz consigo dinheiro 
e mais especificamente um salário; enquanto que o segundo 
é delimitado como um trabalho que, ainda que necessário, 
simplesmente responde a uma atividade de “subsistência”.

Fica evidente, então, que passa a existir uma divisão 
sexual do trabalho que perdurará até os dias atuais e que 
se reflete na formação e reprodução dos espaços da cidade 
(VALDIVIA, 2018). Essa separação dos ambientes e de quais 
atividades são determinadas para cada gênero, posteriormente 
irá se refletir em uma “classificação” das profissões por 
gênero, de maneira que aquelas consideradas femininas 
estão relacionadas aos cuidados de outras pessoas, como 
profissionais da saúde e da educação, ou carreiras da área de 
humanas. Enquanto que, profissões consideradas masculinas 
são as das áreas de exatas ou que exigem força física.

Essa ideia se espalha pela cidade e pelo território. 
Assim, pode-se mostrar que a configuração urbana foi 
concebida e construída desde uma base androcêntrica, mas 
também marcadamente capitalista. Isto pois, os processos 
de urbanização, não somente estão associados a fatores que 
se estruturam sobre a base de gênero, mas que também 
considera a produção para a obtenção de valor. Deste modo, 
a configuração espacial permanece reproduzindo a dicotomia 
público e privado, onde para cada espaço é atribuída uma 
atividade ou função, e no desenho urbano, as atividades 
produtivas são priorizadas em detrimento das esfera 
reprodutiva (VALDIVIA, 2018).

A divisão que separa homens e mulheres a partir do 
trabalho, em primeiro lugar, precisa ser vista como 
um processo social histórico, portanto não original 
de características biológicas que determinam às 

mulheres certos tipos de atividades e aos homens 
outras. [...] a divisão entre os papéis femininos e 
masculinos deixaram de ser complementares na 
revolução neolítica e passaram a ser hierarquizados, 
com a preponderância do papel masculino, 
representado por uma forma de organização social: 
a família monogâmica patriarcal. (FREITAS, 2018, 
p. 85)

Em Cidades Rebeldes, Harvey (2014) exemplifica o 
desenvolvimento de algumas cidades e como o capitalismo, 
junto de uma visão androcêntrica acerca das cidades modernas 
que estavam sendo construídas, transformam a relação que 
os indivíduos têm com os espaços públicos e privados e como 
eles estão relacionados e são reproduzidos com a divisão 
sexual do trabalho. Com o desenvolvimento capitalista, era 
necessário investir o capital excedente para que o capitalismo 
continuasse funcionando. A solução encontrada foi investir na 
urbanização das cidades, como foi feita no pós Segunda Guerra 
Mundial em algumas regiões metropolitanas dos EUA. Essas 
transformações não só mudaram as cidades e seu entorno, 
como também mudaram radicalmente o modo de vida, assim 
como a acessibilidade aos serviços e moradias. Dessa maneira, 
apoiada na divisão sexual do trabalho, por meio da ideia de que 
o espaço urbano não é um lugar para as mulheres, associando-
as ao ambiente doméstico, é que a cidade começa a atender 
apenas às necessidades masculinas. Assim, como aponta 
Freitas,

as formas aparentemente pré-capitalistas com que 
o trabalho doméstico foi historicamente realizado e 
relegado à responsabilidade feminina, em verdade, 
assumem um papel central na própria reprodução 
da acumulação capitalista, como fator essencial 
de consolidação da nova estrutura econômica 
moderna. [...] Se os homens foram programados 
como sujeitos no novo mundo urbano-industrial, 
sendo herdeiros do patriarcalismo colonial, as 
mulheres foram educadas, década após década, 
para não aspirarem qualquer ascensão social 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

30 31

Mulheres, trabalho e o espaço urbano

por meio do trabalho. [...] Sua ocupação estará 
quase sempre associada à garantia de vida 
da sua prole, enquanto que a posição social dos 
homens será desigualmente combinada, calcada 
na sua posição individual. (grifo nosso - FREITAS, 
2018, p. 101 - 102)

Quando pensamos na sociedade brasileira e na sua 
história escravocrata e de servidão, especialmente quanto 
aos homens, percebe-se que é habitual o ato de servi-los e 
manter uma relação de dependência, nas quais por muitos 
momentos é esperado da mulher o casamento e a formação 
de família, enquanto que para o homem é esperado uma 
formação profissional e um trabalho remunerado, para além 
de estabelecer um relacionamento e construir uma família. 
Assim, com essas concepções ainda atuais, percebe-se como é 
reforçado a ideia de que o ambiente específico das mulheres é o 
espaço privado, o espaço da casa.

Desta maneira, mantém-se o ambiente público de 
domínio masculino, ao passo que, por não participar 
ativamente da vida pública, as mulheres não se sentem 
pertencentes ali e, portanto, não contribuem para a política. 
Isso implica em colocar o Direito como algo exclusivo dos 
homens e, quando é pensada alguma política pública, para as 
mulheres, por exemplo, é como se fosse uma concessão, uma 
exceção à regra, dando assim origem a legislações atreladas aos 
papéis de gênero. Segundo Silva (2013), citado por Ferreira e 
Silva (2017, p. 5), “o Direito incorpora a perspectiva da mulher 
não enquanto sujeito autêntico, mas enquanto o Outro”, ou 
seja, quando se percebe-se a ausência de autonomia e de 
direitos das mulheres, estas não apresentam as condições para 
se tornarem sujeitos de direitos.

Ao colocar as mulheres à margem da vida pública, não 
tendo voz para reivindicar seu ponto de vista e sua experiência 
no ambiente público urbano, fica evidente o androcentrismo 
e como, de fato, o direito à cidade não se faz presente a 
todos de maneira igualitária. Somada a falta dos direitos às 
mulheres, podemos pensar que há outras condicionantes 

que não permitem que o espaço urbano seja aproveitado de 
maneira igualitária por todos. As condições socioeconômicas, 
etária ou de orientação sexual já proporcionam experiências 
diferenciadas para cada indivíduo. Ao pensarmos intersecções 
entre essas condicionantes, temos diversas vivências que 
acabam sendo negligenciadas quando se planeja a cidade 
pensando apenas pela perspectiva androcêntrica.

Quando se pensa apenas nas relações de gênero, dentro 
dos relacionamentos heterossexuais, percebe-se que fica a 
cargo das mulheres realizar tarefas domésticas, como lavar e 
passar roupa, cozinhar, fazer as compras no mercado, sendo 
raro os casos em que há divisão igualitária destas tarefas com 
os companheiros homens. Quando há divisão, é comum que 
seja realizado entre as mulheres da casa, entre mãe e filhas. 
Isso faz com que as mulheres acabem sendo sobrecarregadas, 
tendo que realizar duplas ou triplas jornadas de trabalho, 
onde possuem um ou mais empregos remunerados além das 
atividades domésticas realizadas quase que integralmente 
sozinhas (BRUSCHINI, 2006).

Além deste ponto referente aos trabalhos domésticos, 
as mulheres têm suas experiências urbanas limitadas por 
questões de segurança, onde nem sempre é seguro andar em 
transporte público ou até mesmo na rua em determinados 
horários; às vezes acabam realizando trajetos mais longos, 
que demoram mais tempo para chegar ao destino por ser um 
caminho que tem melhor iluminação (SADER; NICOLETE; 
GOMES, 2019).

Outro exemplo de divergência de experiências urbanas 
são as ocasionadas pelas diferenças socioeconômicas, onde a 
renda permite que os indivíduos tenham ou não possibilidades 
de escolha de locomoção, como utilizar um carro, seja como 
transporte individual particular ou a opção de utilizar um 
motorista de aplicativo, ou tenham que optar pelo transporte 
público coletivo. Na maioria dos casos, quando a família 
possui um único veículo automotivo, este acaba sendo de uso 
predominante do homem, enquanto às mulheres resta o uso do 
transporte coletivo (SADER; NICOLETE; GOMES, 2019).



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

32 33

Mulheres, trabalho e o espaço urbano

Mais um ponto de diferenciação nas vivências urbanas 
é em relação ao ambiente físico: à qualidade urbanística das 
ruas e calçadas. Locais onde ainda não são priorizados os 
deslocamentos de pedestres ou que possuam boas condições de 
calçadas podem ser locais de difícil mobilidade para diversas 
pessoas, como para as mães que carregam seus filhos ou 
carrinhos de bebês, para pessoas que possuem algum tipo de 
deficiência, idosos ou apenas aqueles que estão carregando as 
compras do mercado. Isso torna tais espaços menos atrativos 
e democráticos, de forma a gerar experiências ruins para 
estes pedestres. Além disso, percebe-se que existem poucos 
locais para o lazer, principalmente quando se observa bairros 
mais pobres, onde o espaço destinado a esta função é o 
campo de futebol, ocupado majoritariamente pelos homens 
(CYMBALISTA; CARDOSO; SANTORO, 2008). 

Efetivamente, pensar a desigualdade de gênero 
no território em um plano vai além de escrever 
princípios e diretrizes, ou determinar onde estarão 
equipamentos, mas também, por exemplo, entender 
o olhar diferenciado das mulheres sobre o espaço. 
As mulheres são sensíveis aos lugares abandonados 
(por questões de segurança que muitas vezes 
significam uma ameaça maior a elas do que aos 
homens); à necessidade de lazer para seus filhos; 
ao transporte com qualidade e em quantidade 
suficiente para garantir seu espaço dentro do espaço 
coletivo. (SANTORO, 2008, p. 2 - 3)

Sendo assim, para a arquiteta e professora da Escola 
Técnica Superior de Arquitetura de Barcelona, Zaida Muxí, “o 
urbanismo precisa ser pensado a partir da ‘proximidade’, ou 
seja, tem que ser algo participativo, que escute as necessidades 
da população da região.” Assim, de acordo com Muxí, para que 
as cidades sejam mais eficientes para todos, é preciso pensá-las 
como uma cebola, em que há camadas de igual importância e 
relevância aos seus cidadãos, mas que haja diversos usos e que 
possam ser utilizadas por todos os seus indivíduos (FREITAS, 
2018).

Portanto, falar sobre habitar a cidade de maneira 
diferenciada é falar de vivenciá-la e corporifica-lá de diferentes 
maneiras e como nos movemos ou não nela; é frequentar, 
excluir-se ou incluir-se de certos espaços; é condicionar-se e 
limitar-se ao uso de certos lugares por medo ou desconforto; 
é beneficiar-se ou não do acesso a certos bens e serviços, e é, 
acima de tudo, a capacidade de construir vínculos no território 
e nos afetarmos com ele.

1.2. As mulheres e o seu lugar nos trabalhos 
remunerados

Para além de pensar sobre diferentes maneiras que as 
pessoas experienciam as cidades, é preciso observar mais 
atentamente como estão os direitos dessas pessoas para 
com a cidade. O direito à cidade vai muito além de ter boa 
infraestrutura ou boas condições de transporte para circular. 
É também o direito à moradia, à terra urbana, ao direito de 
ir e vir, aos serviços públicos, ao trabalho e lazer. No entanto, 
ao pensar na questão da moradia, é possível perceber que 
muitos não têm esse direito garantido, principalmente as 
famílias mais pobres. Em um estudo da urbanista e docente 
da FAUUSP, Paula Santoro, é apresentado uma aproximação 
do planejamento urbano com as questões de gênero e, um 
ponto colocado é a importância das mulheres na transformação 
das cidades e como, com uma economia que aceita que uma 
parcela da sua população trabalhe na informalidade, atividades 
domésticas e de cuidado de crianças passe a ser uma atividade 
remunerada para muitas mulheres pobres e que necessitam de 
outras formas de se complementar financeiramente (SANTORO, 
2008, p. 4).

Quando se entra na questão da moradia, é necessário 
pensar sobre a titulação dos imóveis. É comum, principalmente 
pelas questões androcêntricas apresentadas, que os títulos 
de propriedade dos imóveis das famílias brasileiras estejam 
nomeados ao homem. No entanto, há um grande número de 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

34 35

Mulheres, trabalho e o espaço urbano

mulheres que assumem a chefia do lar, sendo as responsáveis 
financeiras e das necessidades básicas da casa e dos moradores. 
A questão da titulação é problemática, pois, há casos em que 
o homem, que é considerado chefe, mas que não está mais 
presente na vida da família, acaba voltando apenas para 
receber o título de propriedade. Esse problema é resolvido 
quando se coloca a mulher como responsável pela propriedade, 
pois, através de um estudo coordenado por Pedro Abramo 
acerca do mercado de solo informal em favelas e a mobilidade 
residencial dos pobres (ABRAMO, 2003), mostrou que as 
chances das mulheres venderem suas casas são menores do 
que comparado aos homens. Isso ocorre, porque acredita-se 
que as mulheres não enxergam a propriedade privada como 
uma mercadoria, mas sim, como algo que tem mais valor de 
uso do que de troca.

Assim, não apenas os homens têm os privilégios de 
usufruir da cidade e da política, mas também acabam por 
ter a preferência quando se trata da propriedade privada da 
família tradicional brasileira. Esse ponto também é questionado 
por Santoro, uma vez que hoje há diversas outras formas de 
constituir famílias, não sendo formadas apenas por relações 
heterossexuais, mas também famílias formadas por relações 
homossexuais ou famílias de mães solteiras e que não são 
contempladas nesse modelo tradicional. Portanto, percebe-se 
que alguns grupos de indivíduos — homens heterossexuais, 
adultos, brancos e de classe alta — são privilegiados em 
diversas questões, enquanto que outros não têm os mesmos 
acessos e privilégios. Normalmente, esse grupo é formado 
principalmente por mulheres pretas e de classe baixa. Esse 
acesso desigual entre homens e mulheres é reforçado quando 
não há um Estado presente nos locais mais pobres, como 
afirmam Cymbalista, Cardoso e Santoro: 

Conforme diminui a presença do estado nos 
bairros e vilas mais pobres, aumenta a carga social 
assumida pelas mulheres nesses mesmos lugares. 
Assim, evidencia-se que as mulheres são mais 
afetadas pelas desigualdades socioterritoriais. Se 

nossas cidades são desiguais, são diferentemente 
desiguais para homens e para mulheres. Em outras 
palavras: a pobreza urbana tem endereço, sexo 
e cor: mulheres, na maioria negras, chefes de 
família que moram nas periferias. (grifo nosso - 
CYMBALISTA; CARDOSO; SANTORO, 2008, p. 1)

Historicamente, para as mulheres mais pobres não era 
incomum assumir o papel majoritariamente designado ao 
homem como provedor do lar, tendo que trabalhar fora de casa 
desde muito antes do feminismo branco reivindicar o direito 
das mulheres ao trabalho remunerado. Era, na realidade, 
comum haver mulheres trabalhando principalmente com o fim 
da escravidão no século XIX. Como afirma Freitas,

Sem dúvida, a noção de que as mulheres viveram 
antes relegadas aos trabalhos domésticos e ao 
espaço do lar é, na realidade histórica brasileira, 
algo mítico. É certo que as mulheres pobres e 
negras, profundamente marcadas por mais de 
três séculos de escravidão, sempre participaram 
economicamente da renda das famílias. (FREITAS, 
2018, p. 16)

Essas mulheres, negras escravas e ex-escravas, tiveram 
papel importante na construção das cidades, pois, junto 
aos homens negros, compuseram a força de trabalho nos 
espaços urbanos. Trabalhavam como quitandeiras, lavadeiras, 
costureiras e cozinheiras, compreendendo essencialmente os 
pequenos comércios, locais onde eram aceitas socialmente.

Não apenas as mulheres negras escravas e ex-escravas 
que trabalhavam, mas também mulheres pobres, de camadas 
populares e que não se confundiam de forma alguma às 
mulheres da elite. Ao migrarem para a cidade, tais mulheres 
marginalizadas são colocadas na posição de chefia dos lares e 
das famílias, tendo a necessidade de assumir o papel masculino 
de provedora financeira.

De acordo com o censo de 1872, como apresenta Freitas 
(2018), as mulheres representavam praticamente metade da 
força de trabalho, estando 33% delas nos serviços domésticos. 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

36 37

Mulheres, trabalho e o espaço urbano

Em 1900, a mão de obra manufatureira nas atividades têxteis 
cresceu consideravelmente, sendo 90% da mão de obra 
feminina, principalmente jovens e solteiras. No entanto, esse 
número cai com a industrialização e há a substituição da mão 
de obra feminina pelo maquinário que estava sendo importado, 
assim, as mulheres trabalhadoras nesse setor representam 
menos de 30%, em 1920. Já nos anos 1930, apesar da criação 
da Consolidação das Leis do Trabalho (CLT), a estipulação do 
salário mínimo e a legalização do voto feminino, o crescimento 
do número absoluto de mulheres no mercado de trabalho nos 
três setores não se compara ao crescimento considerável da 
ala masculina. Nos anos 1950, houve um aumento de mulheres 
trabalhando no setor terciário, representando cerca de 32%, 
embora a maior parte delas, cerca de 84%, declarava ocupar as 
atividades domésticas, sendo este, devido à grande expansão da 
metrópole paulistana, muitas vezes era ocupado por mulheres 
nordestinas e mulheres pobres, submetidas a alta exploração e 
baixos salários.

Já os anos 1970 e 1980, após a entrada no mercado 
farmacêutico da pílula anticoncepcional, responsável parcial 
pela queda na taxa de fecundidade e pelo planejamento 
familiar, foram anos de grandes mudanças para as famílias 
brasileiras. O período referente à ditadura militar e ao “milagre 
econômico” geraram consequências como o arrocho salarial 
e a diminuição do poder aquisitivo. Isso levou as famílias, 
principalmente as mulheres que ocupavam as atividades 
domésticas, a buscarem empregos. Aos poucos, se tornou um 
desejo a conquista da autonomia financeira e profissional 
(FREITAS, 2018).

Neste mesmo período, com a crescente industrialização e 
crescimento urbano, as mulheres passaram a ocupar espaços 
no setor industrial, antes tradicionalmente masculinos, 
representando quase 30%. Apesar do aumento significativo 
neste setor por parte das mulheres, elas ainda realizam a maior 
parte do trabalho doméstico, seja ele feito em suas próprias 
residências, seja como trabalho remunerado em outras casas, 

o que configura ainda 30% das trabalhadoras brasileiras, até o 
fim da década de 1970.

Portanto, o crescente número de mulheres no mercado de 
trabalho, a busca do aprimoramento profissional e o crescente 
número de estudantes universitárias é marca do século XX 
(LEONE; PORTILHO, 2018). Entretanto, o avanço das mulheres 
na diversificação nos cargos de trabalho e o aumento da 
escolaridade não afeta as mais pobres e que ainda realizam 
trabalhos domésticos remunerados. Na realidade, só fortaleceu 
esse lugar como uma função realizada por mulheres pobres e 
negras, enquanto que mulheres da classe média e alta buscam 
essa diversificação no mercado. Tal condição permanece até 
os dias atuais. Assim, o que parece ser um avanço coletivo 
das mulheres em busca de igualdade, é em verdade, uma 
segregação socioeconômica, onde empregos precários e a dupla 
ou tripla jornada de trabalho são realizadas majoritariamente 
por mulheres pobres e negras.



raça, estereótipos e 
pertencimento

2



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

40 41

Raça, estereótipos e pertencimento

2.1. População negra e estudos urbanos

O estudo sobre a cidade é mais do que a soma de 
bens públicos e privados, da mobilidade urbana ou das 
manifestações e expressões culturais materiais e imateriais. 
Do ponto de vista dos grupos sociais, a cidade apresenta 
diversas oportunidades e possibilidades, mas ao mesmo tempo, 
é um local de competição e de conflitos. Ao observarmos 
historicamente a população e as cidades brasileiras, não se 
passam despercebidas as marcas deixadas pelo período da 
escravidão e como há até os dias atuais diversos atritos gerados 
pós abolição da escravidão. Tais marcas aparecem não somente 
em forma de racismo, mas se refletem também na forma 
do espaço urbano. E, como Ana Barone, arquiteta e docente 
da FAUUSP coloca, para se compreender o espaço urbano 
brasileiro é imprescindível realizar um recorte racial, trabalho 
realizado também pelo LabRaça, um laboratório de estudos 
da FAUUSP especializado nos estudos urbanos relacionados à 
população negra (BARONE, 2020).

Rolnik (1989) mostra que, ainda durante a escravidão, o 
espaço do negro era definido pela sua condição social. Se era 
escravo, seu espaço era reduzido à senzala, às casas senhoriais 
e às ruas. Embora eram controlados e vigiados pelos senhores, 
as senzalas se tornaram também terreiros, onde eram 
celebradas suas ligações e transmitidos seus rituais, cultura e 
compartilhado sua memória coletiva. Posteriormente, esses 
terreiros passam a ser elemento fundamental na configuração 
dos terrirórios negros urbano.

	 Com a abolição da escravidão, São Paulo sofre uma 
intensa reformulação territorial, pois a partir do final do século 
XIX torna-se o centro cafeeiro e passa a necessitar de mão 
de obra assalariada. É neste momento que há o interesse no 
embranquecimento da população brasileira. Para isso, a solução 
desejada era a entrada de imigrantes europeus. No entanto, não 
conseguindo a totalidade de europeus interessados em emigrar 
para o Brasil, há a entrada de imigrantes amarelos, o que será 
apresentado no capítulo seguinte. 

Ao mesmo tempo da entrada de imigrantes, uma das 
consequencias do fim da escravidão foi a reestruturação da 
cidade, onde começa a haver uma segregação urbana por uma 
espécie de zoneamento social: o isolamento dos ricos em um 
local privado e exclusivo da burguesia. Portanto, a população 
negra se concentra nos cortiços e locais abandonados pelos 
ricos no centro da cidade, além de se deslocarem na cidade 
para essas novas zonas ricas para realizar o trabalho doméstico, 
uma vez que os imigrantes passam a ocupar 80% dos serviços 
manufatureiros.

Assim como os estudos urbanos com enfoque racial nas 
cidades brasileiras procuraram demonstrar que existe um 
território negro específico, que tem sua história e tradição, este 
estudo pretende compreender como é a relação de mulheres 
nipo-brasileiras com os espaços urbanos da cidade, tanto 
espaços públicos quanto privados.

Para introduzir o debate sobre a população amarela é 
necessário entender alguns termos referentes a esses povos 
e como provocaram consequências sociais no imaginário 
da população a respeito da visão dos imigrantes amarelos, 
especificamente dos imigrantes japoneses e dos nipo-
brasileiros. 

2.2. Perigo Amarelo

O termo “Perigo Amarelo” surge entre o final do século 
XIX e começo do século XX, como resposta ao medo do 
Ocidente de que, com o crescimento econômico e militar do 
Leste Asiático, principalmente da China e do Japão, eles se 
tornassem uma grande potência.

Esse medo do Perigo Amarelo tem sua base no grande 
crescimento populacional chinês já no início do século XX, 
com quase ¼ da população mundial, vasto território e 
muitos recursos naturais, segundo Ireland (1900), citado por 
Shimabuko (2016). O Ocidente temia sua industrialização 
e uma possível expansão econômica. Ao mesmo tempo que 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

42 43

Raça, estereótipos e pertencimento

há esse grande desenvolvimento chinês, o Japão passa por 
diversas mudanças com a Restauração Meiji desde 1868. Desde 
então, há a modernização do poder bélico nipônico, sendo um 
dos fatores para a derrota chinesa na Guerra Sino-Japonesa 
(1894 - 1895) e, posteriormente, a derrota russa em 1905. Com 
a vitória de um país do Oriente sobre uma nação ocidental, 
cresce ainda mais o medo da perda da supremacia branca 
estadunidente européia e isso é a justificativa imperialista de 
invasão do leste asiático. Esse medo fica muito evidente na fala 
do imperador alemão, Guilherme II, também citado e traduzido 
por Shimabuko,

O futuro pertence à raça branca, nada temam. Ele 
pertence ao anglo-teutônico, o homem que veio do 
norte da Europa, de onde você, a quem os Estados 
Unidos pertencem, veio – o lar dos alemães. [O 
futuro] não pertence aos amarelos ou aos negros ou 
aos de cor oliva3. (SHIMABUKO, 2016, p. 3)

No entanto, esse discurso do Perigo Amarelo não é algo 
pontual, exclusivo daquele momento histórico, mas é usado 
como um instrumento político, podendo ser mobilizado 
em qualquer momento que países ocidentais se sentirem 
ameaçados de perder seu domínio político-militar. Como 
Shimabuko coloca, 

O Perigo Amarelo é extremamente mutável e depende 
inteiramente da conjuntura política, visando sempre 
favorecer o Ocidente ao atribuir papéis de inimigo 
comum, muitas vezes racializados, ao Japão e 
à China, mais recentemente também à Coreia do 
Norte.” (grifo nosso - SHIMABUKO, 2016, p. 7 - 8)

Assim, esse instrumento político atravessa a fronteira de 
ser apenas uma estratégia de dominação política e passa a ser 
respondida socialmente com xenofobia, refletindo em como as 
pessoas asiáticas são vistas em território ocidental.

3    Tradução livre: “The future belongs to the white race, never fear. It belongs to the 
Anglo-Teuton, the man who came from Northern Europe, where you, to whom America 
belongs, came from — the home of the German. It does not belong — the future — to the 
yellow or to the black or the olive-colored.”

[Fig. 2] Charge intitulada “O bolo dos Reis e Imperadores” representando a 

partilha do território chinês entre os países imperialistas Grã-Bretanha, Alemanha, 

Rússia, França e Japão.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

44 45

Raça, estereótipos e pertencimento

2.3. Eugenia e as políticas imigratórias

Durante o momento da política internacional em que 
países asiáticos tem um crescimento econômico e militar, a 
doutrina da supremacia branca ganha força e com ela surge 
a Eugenia4 como ciência. Portanto, baseados no darwinismo 
social e em um pensamento racista mascarado de cientificismo, 
é que surgem discursos de que chineses são ótimos 
trabalhadores, constituem mão de obra barata e são resistentes 
às intempéries climáticas, diferente do homem branco, que não 
possui as mesmas características (SHIZUNO, 2005).

Assim, o Perigo Amarelo e o medo da dominação 
dos povos asiáticos sobre o Ocidente passa de apenas um 
instrumento político de dominação do Ocidente sobre países 
asiáticos para uma política baseada na ciência eugenista e que 
irá se refletir na sociedade através da xenofobia e racismo, onde 
pessoas imigrantes e descendentes de imigrantes tornam-se 
alvos de atos violentos. Um exemplo desse reflexo social foi o 
massacre ocorrido em 1871 em Los Angeles, com a tortura e 
morte de vinte imigrantes chineses e, anos mais tarde, já no 
início do século XX, são introduzidas políticas anti-nipônicas, 
nas quais eram impostas diversas restrições e dificuldades 
para a entrada de asiáticos nos EUA, Canadá, Brasil e Peru 
(SHIMABUKO, 2016).

A partir do início do século XX, há um grande contingente 
de imigrantes japoneses vindo para países ocidentais, incluindo 
o Brasil. Essa vinda está ligada principalmente porque, 
com abolição da escravidão em 1888, eleva-se a demanda 
por imigrantes para trabalhar nas zonas rurais cafeeiras. 
A princípio, o governo brasileiro tinha maior interesse na 
entrada daqueles provenientes da Europa devido ao desejo de 
embranquecimento da população. 

4    Francis Galton, fundador da Eugenia, a definiu como “a ciência que trata daquelas 
agências sociais que influenciam, mental ou fisicamente, as qualidades raciais das futuras 
gerações”, ou seja, como uma ciência que apresenta bases teóricas para compreender 
mecanismos da transmissão de caracteres entre as gerações e contribuir para a melhora das 
características do conjunto populacional. (CONT, 2008, p. 209)

Tabela 1 - Entrada de imigrantes no Estado de São Paulo entre 1870 e 1952 

(principais nacionalidades). Fonte: CARDOSO, 1995. p. 30.

[Fig. 3] “Japoneses, continuem andando. Esse é um bairro de homem 

branco”.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

46 47

Raça, estereótipos e pertencimento

De acordo com Cardoso (1995), percebe-se pela tabela 
1, que o contingente de imigrantes italianos diminui desde a 
década de 1880 e que outras nacionalidades europeias também 
passam a reduzir até a década de 1940, enquanto nesse período 
chega um grande número de imigrantes japoneses.

No entanto, essa vinda é acompanhada de um medo 
por parte de governantes brasileiros de que ocorresse uma 
“mongolização” de sua população, caso houvesse um número 
muito grande de imigrantes amarelos, baseada nos estereótipos 
e preconceitos criados sobre os povos asiáticos. Assim, 
como Ueno (2019) explica, esse medo torna-se um discurso 
antinipônico, como se japoneses e seus descendentes fossem 
inimigos ou um perigo a ser combatido. 

Desde 1914 já se falava no Brasil sobre o Perigo Amarelo, 
sendo discutido entre deputados federais quais nacionalidades 
poderiam entrar no país. Até então, havia o discurso da 
dificuldade de assimilação cultural, de que os japoneses e seus 
descendentes teriam mais dificuldades de se incorporar à 
cultura brasileira, até mesmo por serem mais fechados entre 
si. No entanto, esse discurso foi mudando ao longo do tempo, 
à medida que o Japão se tornava uma potência econômica e 
militar, passando a ser um medo da dominação da raça amarela 
sobre a branca.

Esse discurso foi intensificado a partir do Governo de 
Vargas com a centralização do poder e da política nacionalista, 
institucionalizando o discurso antinipônico, tomando a forma 
de lei na Constituição de 1934 por meio da política de cotas 
de imigrantes por políticos eugenistas, além de proibir o 
ensino de japonês às crianças. O que antes era apenas um 
discurso relacionado ao diferente, a partir da chegada dos 
imigrantes, passa a ser baseado nas teorias raciais e no ideal 
de branqueamento do país. Oliveira Vianna (1883 - 1951), 
intelectual brasileiro, expõe sua visão sobre os japoneses, como 
cita Shizuno (2005):

Para nós o problema da assimilação do imigrante 
japonês é infinitamente mais difícil de resolver do 

que o dos imigrantes das outras raças aqui afluentes 
— e isto, não pela sua inferioridade, que fica patente 
não existir, mas pela sua incapacidade de se deixar 
absorver pela massa nacional. [...] O japonês é como 
enxofre: insolúvel. É este justamente o ponto 
mais delicado do seu problema migratório, aqui 
como em qualquer outro ponto do globo. (grifo 
nosso - SHIZUNO, 2005, p. 42)

Contudo, com a explosão da Segunda Guerra Mundial 
e a aliança japonesa aos países do Eixo — Alemanha e Itália 
— concretiza-se essa imagem de uma nação perigosa à 
hegemonia ocidental. Consequentemente, é nesse período que 
a imagem do japonês e dos nipo-brasileiros transforma-se de 
fazendeiros trabalhadores para pessoas traiçoeiras, perversas, 
inteligentes e astutas. Essa imagem é uma releitura de um 
personagem fictício, o Doutor Fu Manchu, um vilão criado pelo 
escritor Arthur Sarsfield Ward, conhecido como Sax Rohmer 
(SHIMABUKO, 2016). Esse personagem é criado inspirado no 
estereótipo do chinês e o que ele representava no imaginário 
branco, mas que, com o cenário da guerra, são os japoneses 
que assumem esse papel de inimigo.

No decorrer do conflito bélico, assim como em outros 
países com grande contingente de japoneses e descendentes, 
houve restrições à cultura japonesa. No Brasil destaca-
se a proibição do uso e ensino da língua, da circulação do 
jornal japonês, o fechamento de escolas e a expulsão de 
nipo-brasileiros da região portuária de Santos, além do 
congelamento dos seus bens como forma de indenização 
dos prejuízos ao Estado brasileiro causados pela guerra 
(SHIMABUKO, 2016).

E como lembra Nucci, 

Deve-se enfatizar que o contexto da II Guerra 
Mundial não criou estes significados; eles já 
circulavam e eram reelaborados antes do conflito, 
e apontavam para tensões que se verificavam no 
contato entre grupos diversos, e também para 
a ênfase no conceito de raça. “Raça” servia para 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

48 49

Raça, estereótipos e pertencimento

[Fig. 4] Revista em quadrinhos 

com o personagem Doutor Fu 

Manchu, que representa a ideia 

estereotipada dos chineses.

2.4. Minoria modelo e estereótipos “positivos”

Simultaneamente a existência do medo do Perigo 
Amarelo, de que os povos asiáticos poderiam se tornar grandes 
potências econômicas e militares, competindo diretamente com 
a supremacia branca de países ocidentais, surge nos Estados 
Unidos o estereótipo da “minoria modelo”: uma visão de que a 
comunidade asiática é extremamente inteligente, trabalhadora, 
séria, ética e que possui grande conhecimento sobre as áreas 
de matemática e tecnologia. Essa imagem é resultado de certas 
características demográficas, como, por exemplo, um alto nível 
de escolaridade, uma proporção dessa população em cargos de 
liderança e um poder aquisitivo maior entre asiáticos (SANTOS 
e ACEVEDO, 2013).

Ao importar esta imagem estereotipada dos povos 
asiáticos para o Brasil, percebe-se que esta carrega diversos 
reflexos de como os imigrantes japoneses e nipo-brasileiros 
são tratados e qual a visão brasileira sobre estas pessoas. 
Como comentado anteriormente, no período da abolição da 
escravidão houve a necessidade de trazer mão de obra para 
substituir o trabalho escravo e um grande contingente para 
trabalhar nas lavouras cafeeiras. Simultaneamente, havia o 
interesse do governo brasileiro no “embranquecimento” da sua 
população e, para isso, era interessante a vinda de imigrantes 
europeus. No entanto, não atingindo o objetivo da vinda desses 
imigrantes brancos, estuda-se a possibilidade da entrada dos 
imigrantes amarelos.

Com a chegada dos asiáticos em terras brasileiras, é 
gerado um debate sobre os impactos e consequências que 
poderiam existir na sociedade e no mundo ocidental, não 
apenas no Brasil. Ao mesmo tempo em que os japoneses são 
formidáveis trabalhadores, há o receio de que sejam espiões e 
uma ameaça ao Ocidente (SHIMABUKO, 2016), como exposto 
no item anterior, sobre o Perigo Amarelo.

Trazendo essa imagem da minoria modelo para a 
atualidade, percebe-se que ela se reproduz em diversos 
momentos e é utilizada para reforçar estereótipos de outras 

delimitar as partes da humanidade desejáveis ou não 
para a formação de um povo brasileiro, idealizado 
por certos cientistas e políticos durante décadas. 
“Raça amarela”, por sua vez, significou para muitos 
deles algo fora da humanidade, o que deveria ser 
destruído ou controlado, por representar uma 
diferença insuportável. O que se modifica, entre o 
momento da Constituinte de 1933-34 e o momento 
da derrota do Japão, é o enfraquecimento do 
argumento eugênico, movimento já perceptível nas 
discussões parlamentares, e a ênfase nos aspectos 
políticos da questão. (NUCCI, 2009, p. 336 - 337)

Por esses acontecimentos percebe-se que o medo do 
Perigo Amarelo começa a se refletir na sociedade na maneira 
como as pessoas nipo-brasileiras são percebidas tanto 
pelo governo brasileiro quanto pela sociedade. Essa visão 
permanece até os dias atuais, em que descendentes nipônicos 
não são considerados como brasileiros. Isto será explorado nos 
próximos capítulos.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

50 51

Raça, estereótipos e pertencimento

raças. Os japoneses e os nipo-brasileiros ainda são vistos 
como um conjunto de pessoas intelectualmente talentosas, 
esforçadas, trabalhadoras, éticas e disciplinadas. Isso fica 
evidente durante a entrevista com Aline5 (nome fictício), 
em que ela afirma que não enxerga pontos negativos em ser 
descendente de asiáticos. Quando se observa tais estereótipos, 
nota-se que se apresentam características positivas e que por 
isso, ser descendentes de asiático não é entendido como algo 
negativo. Essa ideia é reforçada quando se compara com dois 
casos. O primeiro é a comparação feita com a população preta 
e como eles foram e ainda são tratados no Brasil. O racismo 
que essa população sofre até hoje não pode ser comparado 
à xenofobia que os povos amarelos sofrem e, dessa maneira, 
essa xenofobia aparenta ser algo de pouca importância, 
comparativamente. O segundo caso é quando se compara 
a forma como descendentes de japoneses de outros países 
ocidentais foram tratados, principalmente porque se sabe da 
existência de campos de concentração destinados à eles durante 
o período da Segunda Guerra Mundial — embora pouco falado, 
também existiram campos de concentração no Brasil durante 
este período.

“Nós sabemos da concentração lá nos Estados 
Unidos, porque realmente é um assunto que virou 
filme também, todo mundo conhece. Mas é uma 
história difícil. E essa comparação entre diversos 
países, o que aconteceu com o imigrante, no caso, o 
japonês, porque o tema é muito, muito forte, muito 
claro. E até hoje isso se arrasta, porque Asian Hate 
existe nos Estados Unidos até hoje. É um grande 
problema e esse tipo de discriminação que 
acontece principalmente nos Estados Unidos, 
que é um país mais difícil, eu acho que assim 
aqui no Brasil não existe. E eu acho que a gente 
tem que enfatizar que no Brasil nós temos pouca 
discriminação. [...] Mas eu acho que assim, ser 
oriental, hoje, aqui no Brasil principalmente, é 

5    Formada em Arquitetura e Urbanismo pela FAU USP em 1975 e presidente da 
Comissão de Administração do Museu Histórico da Imigração Japonesa no Brasil. Entrevista 
realizada virtualmente no dia 31 de maio de 2022.

visto de uma forma boa, positiva. Eu acho pouco 
negativo. Porque nos Estados Unidos eu tenho 
uma amiga que mora lá e ela estava dizendo que, 
principalmente no interior, eles ainda são muito 
racistas. Não gostam de asiáticos, de amarelos que 
eles dizem, né?” (Entrevista com Aline, 2022)

Bárbara6 (nome fictício) aponta o primeiro caso, em que a 
discriminação de pretos e amarelos é completamente diferente. 
Quando há essa comparação injusta, fica evidente, pelo seu 
relato, que a xenofobia contra povos amarelos não parece grave 
quando se discute racismo e discriminação.

“Então eu acho que é muito diferente quando 
se fala de uma discriminação aos negros e de 
uma discriminação aos amarelos. Eu não me 
sinto oprimida nos espaços, não sinto que eu não 
devo estar em alguns lugares que eu estou, não 
me sinto discriminada, não me sinto oprimida 
com ameaças que dizem respeito a minha raça 
especificamente como os negros e as negras. Isso, 
na verdade, é uma questão que eu nunca elaborei 
muito, nunca desenvolvi muito essa questão que 
você está pesquisando, para mim é uma coisa muito 
naturalizada.” (Entrevista com Bárbara, 2022)

O fato dos nipo-brasileiros serem encaixados dentro da 
minoria modelo, passa a impressão de que ser descendente 
de japoneses é um fator positivo, pois é esperado que sejam 
pessoas inteligentes e bem sucedidas profissionalmente. 
Ao passo que, quando Aline diz que nos EUA é diferente, 
considera-se a existência de uma forte discriminação. De fato, 
é notável o movimento que pede o fim dos ataques de ódio 
contra asiáticos, o Stop Asian Hate7, também mencionado pela 
entrevistada.

6    Doutora em Arquitetura e Urbanismo pela FAU USP. Entrevista realizada virtualmente 
no dia 2 de junho de 2022.

7    De acordo com o site www.stopaapihate.org, é um movimento “em resposta à escalada 
alarmante de xenofobia e intolerância resultante da pandemia de COVID-19” (Tradução 
livre: In response to the alarming escalation in xenophobia and bigotry resulting from the 
COVID-19 pandemic).



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

52 53

Raça, estereótipos e pertencimento

[Fig. 5] Cartaz com “Instruções para todas as pessoas de ascendência japonesa 

vivendo nas seguintes áreas”.

[Fig. 6] Campo de concentração nos EUA durante o período da Segunda Guerra 

Mundial.

No entanto, não apenas apenas o racismo e a xenofobia 
ficam evidentes, mas há também pequenas falas e expressões 
reproduzidas no cotidiano baseadas nessas ideias de que todo 
e qualquer asiático ou descendente asiático possuem essas 
características da minoria modelo. Um exemplo disso que 
escutei por um longo período e que está carregado desses 
estereótipos, foi nos cursos preparatórios para o vestibular, em 
que era comum os professores falarem que “para passar no 
vestibular você tem que matar um japonês”. Essa frase reflete a 
crença da existência dessa minoria modelo, sendo aplicada para 
toda uma comunidade de descendentes de asiáticos.

Embora o estereótipo da minoria modelo pareça bom 
e positivo, eles apenas reforçam o racismo e a comparação 
com outros grupos étnicos. “Para ser modelo, necessita ser 
comparado a outros grupos. Logo, legitima outros racismos, 
principalmente contra negros” como analisa a filósofa Maria 
Morita. O cineasta Hugo Katsuo reforça que essa imagem da 
minoria modelo transmite a ideia da meritocracia, de que se 
asiáticos brasileiros conseguem, os negros podem conseguir 
também, ignorando completamente a herança da escravidão.

[Fig. 7] Movimento Stop Asin Hate nos EUA.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

54 55

Raça, estereótipos e pertencimento

Durante uma roda de conversa com algumas graduandas 
de arquitetura e urbanismo da FAU USP, realizada em 
dezembro de 2021, com o objetivo de discutir a relação de 
nipo-brasileiras com a sociedade, família e a cidade de São 
Paulo, foi colocado como este estereótipo acaba simplificando 
nipo-brasileiros em uma lista de características e que, ao não 
cumprir todas elas, são considerados “falsos japoneses” ou 
“japoneses do Paraguai”. Esses rótulos parecem inofensivos, 
mas colocam certas “normas” e expõem vulnerabilidades 
destas pessoas. Por não atingirem ou serem da forma que 
é esperada ser um nipo descendente, pressões sociais são 
geradas, tanto internas quanto externas, para que estes 
indivíduos moldem suas personalidades e a forma de interação 
com o mundo.

Além dessas pressões e expectativas criadas sobre nipo 
descendentes, surge para estas pessoas um questionamento 
sobre sua própria identidade e gera um sentimento de não 
pertencimento. Dizer “volta para o seu país” para um brasileiro 
estando no Brasil não parece fazer sentido, mas são frases 
como esta que são ditas para brasileiros descendentes de 
asiáticos que geram este sentimento de não pertencimento, 

[Fig. 8] Diversas características que são atribuídas a pessoas asiáticas. 

“Estereótipos não definem quem eu sou”.

uma vez que são indivíduos nascidos e criados no Brasil, mas 
que também possuem raízes na cultura asiática. Esse ponto 
gera uma questão de identificação para com o seu lugar na 
sociedade e no meio urbano que será abordada a seguir.

2.5. Não lugar ou entre lugar

Embora o Brasil seja um país que tenha grande 
diversidade cultural, nem todas pessoas de culturas diferentes 
são consideradas brasileiras. Ainda existe o mito das três raças, 
de que o Brasil é constituído apenas por brancos, negros e 
indígenas, excluindo a presença das pessoas descendentes de 
asiáticos.

Até 1940, nos indicadores do IBGE não existia a opção de 
cor e raça amarela. Isso influencia também as pessoas amarelas 
a não se sentirem representadas ou se referirem como 
amarelos, como acontece em muitos casos em que os próprios 
descendentes de japoneses se classificam como brancos. A 
entrevistada Bárbara afirma que em muitos momentos não se 
sente discriminada e que por um longo período da sua vida se 
enxergava como branca, principalmente pela sua formação e 
pela rápida busca de seus familiares em se adaptar ao Brasil e 
ao Ocidente.

“[...] sinceramente em São Paulo eu não sinto uma 
discriminação, não sinto uma diferenciação pelo 
fato de eu ser amarela, descendente de japoneses. 
Eu acho que a própria construção da minha 
formação e o lugar de onde eu venho me colocam 
em um lugar de branca, dos espaços que eu 
ocupo. [...] eu nunca busquei conexões, amizades 
e afinidades por conta dessa raiz cultural japonesa. 
Não que eu buscava o oposto, não, mas de certa 
forma eu me sentia uma mulher branca, então 
acho que tem essa questão para mim. Eu acho que 
é muito diferente de quem conviveu sempre, quem 
estudou em escolas japonesas, é diferente assim.” 
(Entrevista com Bárbara, 2022)



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

56 57

Raça, estereótipos e pertencimento

Considerar pessoas amarelas como brancas pode levar 
a uma dissolução do sentimento de xenofobia, da existência 
de um preconceito e acabam levando a invisibilidade da 
população amarela. Isso possibilita que nipo-brasileiros fiquem 
sem um espaço na sociedade brasileira. No entanto, quando é 
conveniente para os brancos que haja uma diferenciação, como 
aconteceu durante o período da pandemia do Covid-19, esse 
preconceito retorna. Pelo fato da doença ter surgido na China, 
evoca-se o discurso xenofóbico contra asiáticos, de que estes 
são diferentes, de que são uma ameaça aos povos ocidentais e 
que não deveriam estar presentes no Ocidente. É exatamente 
neste momento que expressões como “volta pro seu país” 
acabam sendo faladas com maior incidência, além de outras 
frases como, por exemplo, “japonês é tudo igual”, “abre o olho 
japonês”, “pastel de flango” ou chamar qualquer descendente 
de asiáticos de “japa” ao invés de ser chamado por seu nome. 
Todas essas frases colocam asiáticos e seus descendentes, de 
maneira extremamente simplificada, como uma única massa 
populacional que possui todas as mesmas características, 
retirando completamente suas individualidades, além de trazer 
o sentimento de não pertencimento a qualquer local.

Como Katsuo explica em uma entrevista (VALLE, 2021), 
essa ideia de que existem apenas três raças no Brasil, provoca 
apagamento e exclusão simbólica dos povos asiáticos na 
história brasileira e, por consequência, transmite a ideia de 
que todo e qualquer descendente asiático não é brasileiro. 
Além disso, durante o período da imigração japonesa, como já 
apresentado anteriormente, estes imigrantes eram comparados 
ao elemento químico enxofre e tidos como difíceis de se 
misturarem às outras etnias. Isso colabora ainda mais para a 
ideia de que os imigrantes japoneses e seus descendentes não 
sejam considerados brasileiros. 

Desta maneira, para os nipo-brasileiros surge um 
questionamento sobre sua identidade e pertencimento regional. 
Durante a roda de conversa realizada com graduandas da FAU 
USP, foi colocada a questão de que em muitos momentos, 
por escutar falas como estas acima, que demonstram uma 

diferenciação, um estranhamento e geram um sentimento de 
que não são brasileiros da mesma forma que não-asiáticos, 
aparece o seguinte questionamento: a que lugar pertenço? 
Apenas por apresentar características fenotípicas asiáticas ou 
possuir a cultura japonesa presente no seu cotidiano faz com 
que descendentes de nipônicos não se sintam brasileiros. Ao 
mesmo tempo, é evidente que, se estivessem presentes no 
Japão, também não seriam considerados japoneses apenas 
por suas feições semelhantes. Bárbara conta que sentiu essa 
questão de identidade e pertencimento quando esteve presente 
no Japão para realizar um trabalho temporário. 

“Quando eu estava na FAU fui fazer um arubaito8 
e eu senti pela primeira vez essa questão que você 
colocou, de que aqui eu sou vista como japonesa 
e quando eu cheguei no Japão as pessoas olhavam 
para mim e já sabiam que eu não era japonesa, pela 
cor da pele, pela forma de falar, gesticular, então 
as pessoas batiam o olho e já sabiam que eu não 
era. Quando eu voltei para o Brasil eu senti um 
pouco esse conflito de identidade, de que aqui eu 
sou japonesa e lá eu sou brasileira. Foi a primeira 
vez que me bateu isso mais forte.” (Entrevista com 
Bárbara, 2022)

Falas que apresentam os asiáticos brasileiros como não 
pertencentes ao território brasileiro como “volta pro seu 
país”,  geram  questionamento por estes indivíduos não apenas 
em relação ao pertencimento local, mas também conflito de 
identidade. Por mais que se identifique, tenha nacionalidade 
brasileira e que tenha vivido toda sua vida no Brasil, falas como 
esta colocam asiáticos brasileiros como o outro, o estranho 
àquele território e, portanto, que não é próprio daquele lugar. A 
ausência de identificação com a sociedade e o território levam 
a um dilema: se não pertenço e não sou identificado como 
brasileiro, onde cabe o meu espaço como indivíduo e como 
grupo social?

8    Arubaito é uma modalidade de trabalho temporário no Japão com duração de 3 a 6 
meses.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

58 59

Raça, estereótipos e pertencimento

Para além destas falas xenofóbicas, pode existir também 
uma questão interna à família japonesa, principalmente para 
gerações que ainda possuem contato com familiares japoneses 
(isseis9), como pais e avós. Durante a roda de conversa surge 
uma questão referente ao conflito de gerações que cresceram 
em ambientes e com culturas diferentes, como uma das 
participantes reflete:

“Uma coisa que parte da nossa geração sofre é que 
em casa você não é japonês para sua família, você 
não é o suficiente, e fora de casa você não é brasileiro 
o suficiente. E você fica num limbo.” (Participante A, 
Roda de conversa, 2022)

O questionamento gerado sobre “não ser japonesa 
suficiente” entra no conflito de gerações e a proximidade que 
possuem com a cultura japonesa. Ao dizer que alguém não é 
japonesa suficiente, pressupõe-se que esta pessoa não possua 
os mesmos hábitos e costumes que um indivíduo nascido no 
Japão, assim como os isseis ou nisseis10, que foram criados 
muitos mais próximos a estes costumes japoneses. Da mesma 
maneira, dizer que ela não é “brasileira suficiente”, pressupõe-
se que, por possuir determinados hábitos e costumes da cultura 
japonesa, ela não se identifique como brasileira, apesar de ter 
nascido e crescido no Brasil.

Soma-se a esse questionamento um fator que acaba 
distanciando nipo-brasileiras da cultura nipônica e fazendo 
com que não queiram ser associadas à comunidade. Por serem 
vistas apenas pelos estereótipos, e não como indivíduos, há 
o desejo de adaptação aos costumes brasileiros. Uma das 
participantes expõe que durante um longo período da vida, 
especialmente durante a fase infantil e adolescência, não 
queria ser associada a tais estereótipos da mulher japonesa, 
de submissão e obediência — assim como outros estereótipos 
sexualizados, que não serão abordados nesta pesquisa.

9    São japoneses que emigraram do Japão e são chamados de primeira geração.

10    São filhos de japoneses imigrantes e, portanto, a segunda geração.

“No meu colégio tinha o ‘grupinho’ asiático, que 
era uma comunidade que todo mundo passava o 
recreio juntos e era um grupo mesmo. E eu nunca 
quis fazer parte e toda vez que alguém falava ‘Por 
que você não anda com aquele grupinho asiático?’ 
e eu falava ‘Não, não me pertence, não quero ser 
associado a isso’. Eu acho que é porque na minha 
cabeça o estereótipo era forte, porque a gente diz 
sim e abaixa a cabeça para tudo, e eu não queria ser 
associada a esse estereótipo. Então eu sempre me 
distanciei. Aí se formava uma rodinha muito grande 
e eu ficava tipo “Será que vou ser associada? Será 
que as pessoas vão vir perto de mim?’ Hoje eu vejo 
o quão estranho era isso.” (Participante F, Roda de 
conversa, 2022)

Estes estereótipos, as dificuldades e preconceitos que os 
japoneses sofrem para se adaptarem a uma nova cultura faz 
com que tenham o desejo de abandonar seus próprios hábitos e 
costumes culturais para que sejam aceitos dentro da sociedade 
ocidental. Outra participante conta que alguns amigos 
japoneses passaram por essa dificuldade em adaptação e, que 
em muitos casos pode ter sido gerado por essa visão de que 
japoneses são difíceis de serem assimilados à cultura brasileira, 
e por isso, optaram, por exemplo, em não falar mais a língua 
materna.

“Acho que é muito normal o que você falou. Por 
exemplo, tem alguns amigos meus que nasceram 
no Japão, tem minha idade. Eles vieram pra cá com 
uns cinco, sete anos, acho. E eles eram fluentes 
em japonês, mas quando eles chegaram, eles se 
esforçaram o máximo possível para esquecer. Tanto 
que hoje eles não falam nada. Não falavam em 
casa, até pra tentar abrasileirar ao máximo pra se 
dar melhor, pra ter mais amigos na escola. Tanto 
que hoje em dia eles se arrependem porque eles 
gostariam de ter mais esse contato. Mas eles fizeram 
muito esforço para apagar tudo que eles tinham 
de japonês deles e se enturmar mais. E acho uma 
coisa muito natural isso.” (Participante Y,  Roda de 
conversa, 2022)



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

60 61

Raça, estereótipos e pertencimento

No entanto, ao mesmo tempo em que há nipo 
descendentes que não tem o desejo de estarem juntos 
a comunidade nipônica ou não cresceram dentro desta 
comunidade e com o convívio mais direto com outros nipo-
brasileiros, principalmente para facilitar o abrasileiramento 
e a aceitação na sociedade, há aqueles que se sentem mais 
confortáveis em estarem presentes ao redor de outros 
descendentes de asiáticos.

Um desses motivos é a aceitação e o não estranhamento 
de seus costumes e hábitos, como uma das participantes da 
roda de conversa conta, em que compra comidas asiáticas 
típicas ou fala em japonês em público sem sentir um 
estranhamento alheio. Por ter sempre ter convivido com 
descendentes de asiáticos, frequentando a Associação japonesa 
de sua cidade, era muito mais confortável estar na presença de 
outros descendentes asiáticos.

“Eu era muito inserida ali e eu me sentia parte 
de alguma coisa, estava confortável. Mas eu 
botava o pé fora dali, eu me sentia muito peixe 
fora d’água. Mas em Bragança sempre foi isso 
[...] Se eu estou lá com os meus amigos do taiko, 
estou confortável, mas se eu não estou, já fico 
meio assim, sabe. [...] agora que moro aqui do 
lado, na Aclimação, eu fico bastante ali pela região 
da Liberdade, Aclimação que tem muito japonês, 
coreano, chinês. Eu me sinto muito mais tranquila. 
Então eu falo no telefone falando alto com a 
minha mãe em japonês no mercado, compro o 
meu kimchi11, meu tofu12 e saio tranquila sem 
ficar ‘Nossa, as pessoas vão olhar o que eu estou 
fazendo’. Virou uma coisa muito mais natural pra 
mim. Até dentro de São Paulo tem umas partes que 
eu me sinto muito mais confortável. Por exemplo, 
eu fui no Bom Retiro esses dias. Não sou coreana, 
não sei nada de coreano, só como as comidas. [...] 
Parecia um lugar mais seguro pra mim, só de ter 

11    Conserva coreana.

12    Queijo de soja

pessoas parecidas comigo. Então em São Paulo 
fui achando uns pontos. Até dentro da FAU, que 
encontrava pessoas parecidas e eu me sentia mais 
tranquila. Em Bragança isso é uma coisa que nunca 
tinha acontecido fora da Nipo13.” (Participante Y, 
Roda de conversa, 2022)

Assim, diversos fatores podem influenciar os japoneses 
e nipo-brasileiros a desenvolverem esse sentimento de não 
pertencimento ou questionamentos acerca de sua própria 
identidade. 

Esta situação do contexto cultural, da coexistência de 
duas culturas para um mesmo indivíduo e o questionamento de 
pertencimento pode se assemelhar de alguma maneira com as 
questões que Gloria Anzaldúa coloca por ser mulher, chicana14 
e lésbica morando nos EUA. E através dos estudos de Santos 
(2013), percebe-se a existência de questões fronteiriças de 
identificação. Apesar de o estudo ser direcionado à identidade 
mestiça de um indivíduo feminino existente na fronteira 
México-Estados Unidos, pode-se fazer essa relação com a 
questão de pertencimento e de identidade dos nipo-brasileiros 
ao serem colocados em um lugar de entre espaços. Não são os 
mesmos questionamentos proporcionados pelo povo chicano, 
principalmente por divergências culturais e socioeconômicas, 
mas que transmitem a mesma ideia de lugar, ou, como Santos 
coloca, o surgimento do entre-lugar.

O fato de a cultura chicana não pertencer a nenhum 
dos dois países, de existir ‘flutuando’ entre os dois 
polos culturais, em um processo de hibridez múltipla, 
faz dessa minoria, duplamente desterritorializada, 
um grupo deslocado, em constante trânsito 
transfronteiriço, em busca de uma terceira margem, 
de um espaço que possa chamar de seu no qual enraíze 
a identidade construída: ‘Uma terceira margem, um 
caminho do meio, consiste nesses procedimentos 

13    Nipo é referência a Associação Nipo-brasileira que frequentava.

14    Chicano (a) é o (a) cidadão (ã) dos Estados Unidos que pertence à uma minoria de 
origem mexicana ali existente.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

62 63

Raça, estereótipos e pertencimento

de deslocamento de nomadismo, e que o próprio 
identitário possa nascer da tensão entre o apelo do 
enraizamento e a tentação da errância’ (HANCIAU, 
2005, p. 129). Esse espaço próprio demanda outras 
formas de conhecer e sentir. Desse modo, em um 
movimento contínuo de des-contextualização e re-
contextualização cultural, o sujeito chicano retira 
elementos da cultura original e modifica-os para 
encaixá-los na nova cultura que se forma nesse 
entre-lugar. (SANTOS, 2013, p. 12)

Assim como Santos nos apresenta o entre-lugar, 
Ribeiro (GARCIA, 2020)  traz uma reflexão sobre o constante 
apontamento da racialização de determinadas populações. 

Precisamos sempre nos perguntar o porquê 
de racializarmos determinadas populações e 
atribuírmos a elas termos específicos, como afro-
brasileiras, indígenas brasileiras ou asiático-
brasileiras: será porque reconhecemos a chamada 
arte euro-brasileira como sendo apenas arte 
brasileira? (grifo nosso - GARCIA, 2020)

Portanto, desde o período da chegada dos imigrantes e o 
desejo de embranquecer a população, passando pela imposição 
de estereótipos da população negra, indígena e asiática, é 
evidente a invisibilização da diversidade de povos pertencentes 
ao Brasil com o objetivo de uma única raça ser destacada.



um breve histórico da 
imigração japonesa 

no Brasil

3



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

66 67

Um breve histórico da imigração japonesa no Brasil

A partir da segunda metade do século XVIII, o Japão 
passa por grandes mudanças com a Restauração Meiji, 
colocando fim ao Shogunato Tokugawa15, ao isolamento do 
país e restabelecendo a família imperial no comando do país 
(TAKEUCHI, 2009). Entre as diversas mudanças ocorridas 
estão a inauguração de um governo institucional, as reformas 
de base, como, por exemplo, a alfabetização em massa e a 
monetização das regiões que ainda utilizavam o escambo como 
forma de troca, que tinham por objetivo levar a um rápido 
desenvolvimento e crescimento da nação, buscando tornar-se 
uma potência mundial. Todas essas mudanças e modernizações 
levam ao crescimento populacional e à escassez de alimentos 
(KODAMA; SAKURAI, 2008).

15    O Shogunato Tokugawa corresponde ao período do regime feudal de 1600-1868, 
Neste período, o Japão estava sob uma política de isolamento, na qual o país não mantinha 
contato com outros países

Portanto, o governo japonês vê a necessidade da 
emigração de parte de sua população, sendo a primeira 
emigração oficial datada em 1883, quase 20 anos após o fim 
do isolamento nacional. A partir de então, inicia-se o processo 
migratório japonês para diversos países, entre eles Havaí, EUA, 
Canadá e Brasil (Uma Epopéia, 1992). 

Quando da chegada dos primeiros japoneses no 
Brasil houve um amplo debate racial sobre a permissão da 
entrada de não europeus. Embora houvesse o interesse no 
embranquecimento da população brasileira e o medo da 
entrada de mais uma raça, considerada inferior, por meio 
do Tratado de Amizade, Comércio e Navegação, de 1895, 
iniciou-se as relações entre Brasil e Japão, que 13 anos mais 
tarde, culminaria no desembarque dos primeiros imigrantes 
japoneses no Brasil (KODAMA; SAKURAI, 2008).

Desde 1906, o Brasil articulava com Ryu Mizuno, diretor 
da Companhia Imperial de Emigração (Kokoku Shokumin 
Kaisha), a vinda de colonos japoneses, especialmente após 
a restrição de entrada na costa oeste dos Estados Unidos. E 
com a valorização do café e as restrições do governo italiano 

[Fig. 10] Navio Kasato Maru atracando no porto de Santos em 1908.

[Fig. 9] Cartaz de incentivo 

à imigração ao Brasil.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

68 69

Um breve histórico da imigração japonesa no Brasil

à imigração ao Brasil, encontra-se uma alternativa para a 
emigração japonesa (UENO, 2019).

O contrato, assinado em 1907, previa o recrutamento de 
três mil imigrantes — sendo o primeiro grupo de imigrantes 
composto por mil indivíduos — e foi estabelecido que 
deveriam vir famílias inteiras para que pudessem trabalhar 
nas fazendas de café no Brasil. No entanto, devido ao curto 
período de tempo de recrutamento e a dificuldade em reunir 
famílias inteiras interessadas em emigrar, esta primeira leva 
reuniu apenas 781 pessoas (600 homens, 181 mulheres e 12 

indivíduos espontâneos, que não foram com família), sendo 
estes os primeiros japoneses a desembarcarem no porto 
de Santos, em 1908 vindo com o navio Kasato Maru. Estes 
primeiros imigrantes foram direcionados às grandes fazendas 
na condição de trabalhadores rurais, localizadas nas linhas 
ferroviárias da Mogiana, Paulista, Sorocabana e Itu (MORI; 
INAGAKI, 2008).

A imigração japonesa pode ser dividida em três fases. A 
primeira corresponde à chegada destes imigrantes do Kasato 
Maru até 1924; a segunda, de 1925 a 1941 e a terceira, a partir 
de 1952 (SUZUKI, 1995, p. 58).

Nesta primeira etapa, a chegada dos imigrantes japoneses 
foi custeada pelo governo brasileiro – embora sempre assistida 
pelo governo japonês – e direcionados às fazendas cafeeiras 
paulistas. Por contrato, era permitido a vinda de famílias que 
consistiam com no mínimo 3 pessoas aptas ao trabalho agrícola 
(de 12 a 50 anos), portanto, a maioria dos que vieram já eram 
agricultores no Japão. Incentivados pelo governo japonês, mas 
também motivados pelo desejo de mudar sua condição de vida, 
estes imigrantes tinham por objetivo o ganho financeiro e, 
posteriormente, o retorno ao seu país (SUZUKI, 1995). 

[Fig. 12] Trabalhadores japoneses na colheita de café.[Fig. 11] Lista dos imigrantes japoneses que chegaram com o navio Kasato Maru.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

70 71

Um breve histórico da imigração japonesa no Brasil

No entanto, logo que chegam se deparam com um cenário 
muito diferente do que era propagandeado pelas companhias 
de emigração. Além das dificuldades encontradas pela barreira 
linguística e diferenças culturais, não havia um bom retorno 
financeiro, como era divulgado, o qual seria possível um rápido 
enriquecimento e consequentemente um breve retorno à terra 
natal (WAWZYNIAK, 2004). Assim, esses imigrantes passaram 
a buscar novos terrenos, gerando fugas das fazendas e abrindo 
novos caminhos para que pudessem se estabelecer por um 
período maior de tempo no Brasil (MORI; INAGAKI, 2008).

Em um curto período de tempo, com a aquisição de lotes 
de terras, estes imigrantes transformam-se de trabalhadores 
contratados para pequenos proprietários, modificando aos 
poucos sua condição socioeconômica. Isso foi possível, porque 
existiam condições para que avançasse a expansão cafeeira 
e pela crescente diversificação agrícola. Assim, os japoneses 
destacam-se na produção de café, algodão, arroz, milho, 
chá, bicho da seda e, nas regiões periféricas de São Paulo, de 
hortaliças para o abastecimento da cidade.

Além dessas condições, em 1917 é fundada a Companhia 
Ultramarina de Desenvolvimento S.A., Kaigai Kogyo Kabushiki 
Kaisha (K.K.K.K.), que tinha por objetivo ajudar imigrantes 
a permanecerem no Brasil por meio da fixação nas terras 
adquiridas por ela. Estas, obtidas através de acordos de compra 
ou concessão do governo do estado de São Paulo (UENO, 2019; 
KODAMA; SAKURAI, 2008).

Nesta primeira fase da imigração, as associações e o 
apoio coletivo foram extremamente importantes para que 
a comunidade pudesse estabelecer contatos e se fixar em 
um território completamente novo, sendo essencial para a 
manutenção da identidade japonesa e para o enfrentamento 
das dificuldades encontradas. Entre esses suportes estão o 
estabelecimento de escolas primárias com o ensino da língua, 
jornais em japonês e o surgimento de cooperativas agrícolas 
(KODAMA; SAKURAI, 2008).

A partir de 1925 inicia-se uma nova fase que se estende 
até 1941. Nesta etapa o subsídio passa a ser pago pelo governo 
japonês e é quando há uma elevação no número de entrada de 
imigrantes japoneses, atingindo o seu auge entre 1929 e 1934. 
Enquanto que na primeira fase foi registrado a chegada de 
pouco mais de 30 mil japoneses, a segunda fase registra um 
total de quase 142 mil imigrantes. Isso ocorre porque o Japão 
ainda precisava migrar parte de sua população. No entanto, 
países que antes aceitavam imigrantes japoneses, como Estados 
Unidos e Peru, passam a não aceitar mais, principalmente 
após firmarem leis não permitindo a entrada. E com a chegada 
desse grande grupo de japoneses, inicia-se a ocupação em 
outras regiões brasileiras, para além do estado de São Paulo, 
como os estados do Paraná, Minas Gerais, Rio de Janeiro, Mato 
Grosso do Sul e a região norte do país, como Pará e Amazonas 
(KODAMA; SAKURAI, 2008).

Muitos desses imigrantes que chegaram ao Brasil até a 
década de 1930, tinham o propósito de enriquecer rapidamente 
e retornar ao Japão com melhores condições financeiras. No 
entanto, devido a conjuntura política e econômica — referente 
ao período entre guerras e a crise econômica em 1929 —, além [Fig. 13] Trabalhadores japoneses no campo.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

72 73

Um breve histórico da imigração japonesa no Brasil

da já mencionada dificuldade no acúmulo de capital através 
da agricultura, fica cada vez mais longe a probabilidade de 
retorno à terra de origem. E, assim, inicia-se a perspectiva de 
permanência definitiva no Brasil, que só será consolidada após 
a derrota do Japão na Segunda Guerra (WAWZYNIAK, 2004).

É neste momento, a partir da década de 1930, que 
começam a surgir as políticas e campanhas anti-nipônicas e 
a ascensão de sentimentos nacionalistas extremos, tanto no 
Brasil, quanto no mundo. Com a Segunda Guerra Mundial 
há diversas restrições aos indivíduos vindos das nações que 
formaram a aliança do Eixo (Alemanha, Itália e Japão). Essa 
situação se agrava e resulta no fechamento de todas associações 
japonesas e escolas e na proibição da circulação de jornais 
em língua estrangeira em 1939, além de não permitir mais a 
entrada de obras literárias em língua japonesa e a suspensão 
da liberdade de locomoção. E é neste período que ocorre a 
suspensão da entrada de imigrantes japoneses no Brasil, que 
só será retomada em 1952, iniciando a terceira fase (KODAMA; 
SAKURAI, 2008). 

Naquele ano foram reatadas as relações diplomáticas, 
e o retorno da imigração japonesa aconteceu oficialmente 
apenas em 1963, após diversos debates acerca das questões 
raciais que ainda eram permanentes no Brasil. Desde então, a 
entrada de estrangeiros japoneses passou a acontecer através 

[Fig. 14] Escolas primárias com ensino da língua japonesa.

de particulares, não sendo mais assistido pelo governo japonês 
(KODAMA; SAKURAI, 2008).

No período pós guerra, diferentemente como ocorreu 
nos dois primeiros períodos da imigração, há uma mudança 
no perfil desses imigrantes. Enquanto que na primeira fase 
muitos japoneses que vieram para o Brasil eram originários de 
províncias agrárias, nesta última fase, os maiores contingente 
de japoneses são originários das grandes cidades, como 
Tóquio, Osaka e províncias próximas. Passam a vir jovens 
com formação técnica agrícola ou com alguma especialização 
industrial — engenharia, metalurgia, instalações elétricas 
e telecomunicações. Esses trabalhadores chegam em terras 
brasileiras através de contratos com empresas privadas e já 
com direcionamento onde iriam trabalhar (SAKURAI, 2008).



a mulher nipo-brasileira

4



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

76 77

A mulher nipo-brasileira

4.1. Concursos de beleza e a mulher nipo-brasileira

Como visto anteriormente, após os imigrantes e 
descendentes decidirem pela permanência definitiva no 
Brasil, começa a existir uma necessidade de maior inserção na 
sociedade brasileira. E com a crescente diversidade de produtos 
agrícolas que conseguiam produzir, os imigrantes começaram 
a divulgar seus produtos através de festivais anuais. Nestas 
festas, além da exposição de produtos hortifrutigranjeiros, 
eram realizados concursos de “rainhas” de cada festival, onde 
eram escolhidas por meio de votação popular, de três a cinco 
mulheres descendentes de japoneses, surgindo assim, os 
primeiros concursos de beleza promovidos pela comunidade 
nipônica no Brasil (MORI; INAGAKI, 2008).  

O primeiro concurso é datado de 1948, realizado em 
Bastos, e a partir de então começa a se popularizar estes 
concursos nos demais festivais agrícolas em diversas cidades, 
principalmente no estado de São Paulo. Posteriormente, estes 
concursos ganham um espaço físico e exclusivo quando o 
Jornal Paulista decide promover o primeiro concurso de beleza, 
o Miss Colônia, na década de 1950. O principal objetivo destes 
concursos era a integração dentro da própria comunidade 
nipônica brasileira que já estava espalhada em outras cidades e 
estados (MORI; INAGAKI, 2008).

Neste período, a população japonesa estava localizada 
majoritariamente no meio rural, apesar de boa parte dela 
já ter se deslocado para zona urbana em busca de uma vida 
melhor e bons estudos para os filhos. No entanto, para a 
mulher japonesa, ainda era reservado o espaço privado e do 
trabalho no campo, não sendo elas que iriam frequentar as 
universidades e ter uma formação profissional.

Estes concursos foram muito populares, embora tenha 
gerado já ali certa polêmica dentro da comunidade nipônica, 
devido ao caráter da exposição de seus corpos e que ia em 
direção contrária ao que era esperado da mulher japonesa. 

[...] as mulheres, que até então encontravam-
se ligadas aos afazeres domésticos e ao trabalho 

nas lavouras das colônias, estavam caminhando 
em direção oposta à imagem da ‘mulher japonesa 
ideal’: ‘(...) a cultura oriental considera como ideal 
o comportamento recatado. (...) A quietude é, de 
certa forma, o sinônimo de belo’.” (MORI; INAGAKI, 
2008, p. 141)

Dentre os motivos para esta imagem da mulher japonesa 
e nipo-brasileira, Mori e Inagaki (2008, p. 141) apresentam 
alguns fatores, como, por exemplo, a educação familiar, 
o crescimento dentro de uma comunidade fechada e com 
predominância rural. Estes fatores ajudam na manutenção da 
ideia de que o papel da mulher seja o do cuidado, de se casar 
e formar uma família. Outro fator que também contribui para 
esta imagem, é a dos homens como a autoridade máxima e o 
responsável financeiro, ficando a cargo da mulher os cuidados 
da casa e da família. Esta função, como visto anteriormente, 
não é de exclusividade da comunidade nipônica.

Esse papel da mulher japonesa se reflete nas falas das 
participantes da roda de conversa com as graduandas da 
FAUUSP, o qual fica claro que o papel exercido por sua avó era 
cuidar dos filhos, do lar e do marido. 

“[...] meu avô faleceu faz uns dez anos, e obviamente 
foi super triste, mas parece que minha avó se soltou 
um pouco. [...] o papel dela sempre foi cuidar da 
casa, cuidar do marido. [...] A vida dela era cuidar 
da família, era cuidar do meu avô. E depois que ele 
faleceu, como ela ia ficar sozinha lá no interior do 
Paraná, a gente a trouxe para Atibaia para ficar mais 
perto de todo mundo. E parece que ela renasceu por 
um lado. Porque ela começou a fazer várias amizades 
novas. Então ela tem várias amigas baachans16 lá e 
elas vão jogar juntas, ela vai fazer aula de chá e ela 
vai pra academia. E ela gosta de viajar, então antes 
da pandemia, ela pegou a aposentadoria do meu 
avô para aproveitar a vida. E ela estava indo viajar 
para o Japão, ela ia passear no monte. E parece que 

16     Tradução de avó em japonês.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

78 79

A mulher nipo-brasileira

as avós tinham um papel tão grande, tão forte de 
cuidar do marido, de cuidar da casa, que depois que 
ela se desvinculou disso, ela finalmente começou a 
viver a vida dela.” (Participante Y, Roda de conversa, 
2021)
“Acho que com o meu avô foi a mesma coisa também. 
Ele ficou doente por muito tempo e a minha avó 
que cuidava. Meus avós tiveram cinco filhos, duas 
mulheres e três homens. E quem visita até hoje 
lá em Prudente são só as duas mulheres. Os três 
homens vão uma vez a cada cinco anos. A última 
vez que todos se reuniram foi no falecimento do meu 
avô. Então assim, quem acaba até hoje cuidando da 
minha avó são só as mulheres, os homens enfim, 
cada um tem a sua vida, seus problemas. Mas minha 
avó também, quando meu avô faleceu foi horrível e 
ela ficou muito tempo mal. Mas acho que depois de 
um tempo ela percebeu que agora ela podia ser o 
que ela quisesse. Então ela fez muita coisa, fez muito 
curso e deu muita aula.” (Participante K, Roda de 
conversa, 2021)

E isso continua a se refletir na forma em que elas foram 
educadas e criadas.

“Eu tenho um irmão mais novo, e em casa é muito 
diferente a maneira como ele foi criado e de como 
eu fui criada. Então, por exemplo, no final de ano 
a gente se reúne e normalmente são os primos 
mais próximos; eu, meu irmão e duas primas. E 
sempre falavam “Y., Kazu, Mido, vão lavar a louça” 
e ignoravam o meu irmão. [...] na cabeça dela, esse 
tipo de tarefa [domésticas] era igualmente ou mais 
importante do que os estudos.” (Participante Y, 
Roda de conversa, 2021)

Dentro da ideia do papel da mulher japonesa, era 
esperado, como mostra a formação educacional das 
participantes dos concursos, que elas soubessem diversas 
atividades relacionadas às atividades da casa, havendo cursos 
voltados para a “educação da boa moça”, como cursos de 
corte e costura, culinária e artesanato. Ter habilidades e bom 

desempenho nestas atividades indicavam a maior proximidade 
com a “mulher ideal japonesa”, além de apresentar 
comportamento dócil, recatada, submissa e “pura”. Estas 
características acabam sendo esperadas, de certa maneira, 
pela sociedade até os tempos atuais, quando se enxerga 
descendentes de japoneses através do olhar da minoria modelo.

Além da imagem da mulher japonesa, há também a 
expectativa na continuidade dos valores culturais japoneses, 
o que só seria possível em um casamento entre descendentes 
japoneses. Isto resultava em uma aversão à mestiçagem e 
por isso, no início dos concursos de beleza, a maioria das 
mulheres que participaram e ganharam eram descendentes 
“puras”. De acordo com dados coletados por Mori e Inagaki 
no Censo realizado pela Comissão de Recenseamento da 
Colônia Japonesa, no período de 1953 a 1958, os casamentos 
interétnicos representavam menos de 5% do total de 
casamentos de imigrantes e descendentes de japoneses.

Com o passar dos anos, houve um crescimento do 
número de casamentos interétnicos e os concursos passam 
a receber maior quantidade de mulheres descendentes de 
japoneses mestiças, até o momento de haver maior número 
de mestiças do que descendentes “puras”, como era comum 
nos primeiros anos. Em adição a estas mudanças, com o 
desenvolvimento industrial e a urbanização, há um crescente 
deslocamento das famílias do meio rural para a zona urbana, 
facilitando e permitindo que não apenas os homens, mas 
as mulheres também tenham maior acesso à educação e à 
informação.

Todas essas transformações, juntamente ao surgimento 
de pautas feministas, como a busca por direitos trabalhistas 
— ainda que inicialmente esse interesse esteja relacionado ao 
feminismo branco —, possibilitam uma nova fase na posição 
social da mulher nipo-brasileira, que tem o interesse em 
ingressar na universidade e ter uma formação profissional. 
Assim, estas mudanças na sociedade aparecem também nos 
concursos de beleza. Enquanto que anos antes, as mulheres 
tinham objetivo de ser boas esposas, realizando diversos cursos 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

80 81

A mulher nipo-brasileira

para serem boas donas de casa, a partir da década de 1960, 
elas têm o desejo de frequentar a universidade, alcançando 
uma formação profissional e até mesmo recusando a antiga 
identidade de servir apenas à família e aos cuidados da casa.

No entanto, o desejo de manutenção dos valores culturais 
através do casamento entre descendentes ainda permanece 
até hoje, de certa maneira. Durante a roda de conversa, fica 
evidente pelos relatos, que um dos primeiros questionamentos 
acerca de relacionamentos amorosos é sobre a descendência 
de seus parceiros. Nota-se que para as gerações mais velhas 
(primeira ou segunda geração), que normalmente são as 
mães ou as avós das participantes, este é um dos primeiros 
questionamentos sobre a relação amorosa.

[...] eu lembro quando eu contei para minha baachan 
que eu estava namorando, a primeira coisa que ela 
perguntou não foi o nome, não foi o que ele fazia. “É 
gaijin17?”. Ela já perguntou se era gaijin porque todos 
os netos também namoravam [não descendentes]. 
(Participante K, Roda de conversa, 2022)

Portanto, percebe-se que há diversas mudanças, 
principalmente no que concerne à formação profissional e 
a forma como as mulheres nipo-brasileiras representam na 
família e na sociedade, mas ainda há permanências do desejo 
dos membros da família, mais especificamente de membros 
mais velhos, na não-miscigenação.

4.2. Dualidade público x privado e domesticidade da 
mulher nipo-brasileira

O conceito de público e privado se transformou ao longo 
do tempo. Ao citar Arendt, Córdula (2020) apresenta a noção 
de público e privado com origem no contexto greco-romano, 
mas com a modernidade estabelece-se a ideia de que o público 

17    Termo em japonês usado para se referir a pessoas não descendentes de japonês.

está associado à esfera política e o privado, à esfera doméstica. 
E, como apontado inicialmente nos tópicos anteriores, essa 
ideia se amplia ainda mais quando associada ao gênero, na 
oposição entre “homens políticos” e “mulheres domésticas”.

A ideia do que é público está associada como algo 
político, do espaço público, da rua, da cidade, do que é coletivo, 
além de estar ligada a princípios universais, na razão e na 
impessoalidade. Enquanto que, em oposição, o privado está 
relegado ao ambiente da casa, da domesticidade, das relações 
de caráter pessoal e íntimo (BIROLI, 2014). Portanto, ao 
relacionarmos gênero a cada uma dessas esferas, do público 
ao homem e do privado à mulher, e projetá-las como esferas 
homogêneas, apagando a existência de qualquer distinção 
ou conflitos, corre-se o risco de negar a elas o direito à vida 
política e a sua identidade como sujeito de direitos e abstém-se 
deles os deveres domésticos. Além disso, colabora-se para que 
a domesticidade feminina seja vista como um traço intrínseco à 
sua natureza.

Embora, por essa lógica, apesar de relacionar o ambiente 
público ao masculino e o privado ao feminino, e de certa 
forma, retirar os deveres e direitos que são associados a cada 
uma dessas esferas aos gênero opostos — desvincular as 
mulheres da política e retirar o dever dos homens às atividades 
domésticas —, as relações de poder que são exercidas no 
ambiente privado não apresentam esta mesma lógica (BIROLI, 
2014). Como visto anteriormente, apesar da vinculação das 
mulheres ao ambiente doméstico, não são elas que detém o 
poder sobre este ambiente, uma vez que os homens ainda são 
considerados os chefes das famílias, mesmo quando é a mulher 
quem assume esse papel (SANTORO, 2008).

Mesmo com a entrada das mulheres no mercado de 
trabalho, eram esperadas e propagandeadas a execução 
de diversas atividades relacionadas ao ambiente da casa 
direcionado à mulher. Silva (2014; 2019) reflete em algumas 
de suas produções acerca da vida doméstica de mulheres de 
classe média entre as décadas de 1950 e 1960 pelos escritos 
de Clarice Lispector. Neles é possível perceber que, mesmo 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

82 83

A mulher nipo-brasileira

que poucas mulheres possuíam trabalho remunerado fora 
de casa, o discurso propagado apresenta uma intersecção 
entre as proposições da arquitetura moderna e os ideias 
de domesticidade. Identificam-se diversas preocupações 
e praticidades que facilitem o trabalho doméstico, seja 
através das novas arquiteturas18, seja pela diversidade de 
eletrodomésticos lançados com o intuito de ocupar pouco 
espaço e permitir que as tarefas fossem realizadas em menor 
tempo, não interferindo na rotina da mulher dona de casa e 
trabalhadora.

Neste mesmo período, embora os imigrantes e nipo-
brasileiros ainda estivessem localizados em sua maioria na 
zona rural, como observado na tabela 2, pode-se considerar 
alta a taxa de urbanização, uma vez que, logo que chegaram 
ao Brasil, a maioria se instalou inicialmente no campo para o 
trabalho nas lavouras cafeeiras (CARDOSO, 1995).

Grande parte da população feminina, tanto imigrante 
quanto descendentes, não ocupam a força de trabalho no 
campo, mas sim, ambas representam a maior parte das 
ocupações dos trabalhos domésticos e em escolas como 

18    O palacete, estudado por Silva (2019), é produto e produtor das relações de gênero e 
que reservam às mulheres os papéis de mãe, esposa e dona de casa.

Tabela 2 - Imigrantes japoneses e seus descendentes por local de residência e 

estados da Federação (1958). Fonte: CARDOSO, 1995. p. 21.

Tabela 2 - Ocupações dos imigrantes japoneses e seus descendentes no Brasil, 

por sexo (1958). Fonte: CARDOSO, 1995. p. 22.

apresentado na tabela 3. Por esse dado é possível perceber que, 
dentre as mulheres imigrantes, quase 75% realiza o trabalho 
doméstico, enquanto que entre as descendentes, pouco mais 
de 75% realizam trabalho doméstico e estão estudando. 
Observando a ocupação de homens descendentes, também 
percebe-se que a maioria ocupa trabalhos domésticos ou está 
em escolas. Através destes dados nota-se que há uma diferença 
nas ocupações exercidas pelos imigrantes japoneses e seus 
descendentes. Essa mudança nos tipos de ocupações deve ser 
analisada juntamente ao processo de ascensão socioeconômico 
e a urbanização (CARDOSO, 1995). 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

84 85

A mulher nipo-brasileira

Como apresentado, era de grande preocupação das 
famílias japonesas que seus filhos pudessem estudar para que 
tivessem melhores condições financeiras e que pudessem sair 
do trabalho no campo. Com a facilidade em se libertarem do 
contrato de imigração e se tornarem proprietários de terras, 
além da grande mobilidade geográfica, permitindo a exploração 
de diversos produtos agrícolas, estes imigrantes e descendentes 
logo passam da condição de colonos para proprietários. 
Após conseguirem certo retorno no meio rural, as famílias 
buscam migrar para as cidades em busca de poder elevar o 
nível educacional de seus filhos e dedicar-se a profissões que 
possuem maior prestígio socioeconômico.

Esse interesse em que os filhos tenham maiores 
oportunidades pode ser percebido durante as entrevistas e roda 
de conversa realizadas. Para as mulheres presentes na roda de 
conversa, jovens universitárias e que são, em sua maioria, de 
terceira ou quarta gerações, fica evidente que a questão dos 
estudos não é algo opcional ou questionável para a família, mas 
sim, é dado como certo que seus filhos terão o ensino superior 
completo.

“Essa coisa do estudo também sempre foi muito 
forte. [...] Eu acho que a gente nem comenta porque 
é uma coisa dada. Não preciso falar para vocês que 
vou estudar porque é uma coisa dada. ‘Claramente 
você vai estudar né?’” (Participante F, Roda de 
conversa, 2022)

No entanto, percebe-se ainda que há casos em que mesmo 
que as mulheres nipo-brasileiras possuam ensino superior, elas 
acabam retornando ao ambiente doméstico e se dedicando aos 
cuidados dos filhos e do lar, como é possível observar na fala da 
entrevistada Carolina19 (nome fictício).

“Nós somos 16 mulheres na família, só mulheres. Na 
família do meu pai, todos os irmãos tiveram filhas. 

19    Mestre em Arquitetura e Urbanismo pela Pontifícia Universidade Católica de 
Campinas e atualmente é associada ao Instituto Pólis. Entrevista realizada virtualmente em 
16 de junho de 2022.

Então foram 16 mulheres e depois que começaram 
a nascer os meninos. Então são 16 mulheres [em] 
escadinha. [...] Então com exceção de umas três 
ou quatro entre elas [...] todas elas são donas de 
casa, apesar de terem feito o curso superior. 
Todo mundo fez curso superior. Todas, sem exceção 
nenhuma. Mas todas são donas de casa e são... E 
cuidaram dos filhos. E tiveram uma coisa mais 
desse papel da mulher que é colocado a elas, não 
só japonesas é claro, você sabe disso. [O papel] das 
mulheres [...] é cuidar da casa e dos filhos porque 
o marido vai trabalhar. [...] Com exceção minha, da 
minha irmã e de uma prima, todas tiveram filhos. 
Muitos, tipo três, quatro filhos. E escolheram ter 
uma vida, porque o problema não é ter filho, claro, 
né? Nem é um problema também. Mas assim, é 
esse papel que, como você colocou, que é o papel 
da mulher, dona de casa, e o espaço público que 
é restrito. Então, a vida pública, ela é restrita 
em todas elas. A vida pública é a família. A vida 
pública não é o cinema, o teatro, os amigos, né?” 
(Entrevista com Carolina, 2022)	

Como colocado por Carolina, o espaço da mulher 
nipo-brasileira se torna a sua família, o ambiente da casa, 
restringindo o espaço por ela frequentado à intimidade do lar. 
Mesmo possuindo uma formação profissional, elas puderam 
optar em permanecer em casa para cuidar dos filhos e do lar. 
Isso se reflete no papel que ainda é dado às mulheres como 
donas de casa e cuidadora dos filhos e de idosos, apresentado 
no capítulo 1 e que, devido às condições financeiras, essa tarefa 
se torna uma opção viável, para que exerçam de maneira 
exclusiva, sem se preocupar com o financeiro familiar, diferente 
de como ocorre com grande parte da população brasileira mais 
pobre, que necessitam, às vezes, de mais de um emprego para 
se sustentar.

Assim como as primas da Carolina, que optaram por 
exercer as atividades domésticas, afastando-se da vida 
profissional que possuíam, a mãe da Aline, imigrante que 
veio ao Brasil com os pais ainda criança, também optou por 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

86 87

A mulher nipo-brasileira

permanecer em casa, cuidando dos filhos enquanto o marido 
trabalhava.

“Eu acho que as pessoas que tinham comércio 
aprendiam [o português] na marra, conversando 
com as pessoas. Mas a minha mãe não saía muito. 
Ela tinha três filhos pequenos e não tinha muito 
pra que sair, né? Então não aprendeu o português 
nem fazia muita questão de aprender. E o convívio 
dela, realmente, sempre foi só nos meios 
japoneses. Ela começou a fazer a cerimônia do chá 
ou foi aprender corte e costura, mas com japoneses, 
com livros japoneses.” (Entrevista com Aline, 2022)

Assim, portanto, o espaço da mulher japonesa e nipo-
brasileira foi e ainda está muito relacionado ao ambiente 
doméstico, do cuidado da família, dos filhos e do lar. Um dos 
fatores que aparenta ser limitante ao espaço e a vida pública 
para imigrantes é a barreira linguística. No caso da mãe da 
Aline, ao analisar juntamente a questão linguística e o encargo 
das tarefas do cuidado, percebe-se que foram fatores que 
influenciaram a prevalência do ambiente privado sobre o 
espaço público na vida desta imigrante.

Já nos casos das famílias da Bárbara e da Carolina, a 
diferença linguística tornou-se um incentivo a adaptação ao 
Brasil e à cultura. Pelo relato de Bárbara, nota-se que há o 
desejo de se adaptar à cultura ocidental, mas também o desejo 
da mãe em se adequar esteticamente aos padrões ocidentais. 

“A minha mãe tem uma questão muito específica, 
porque de certa forma ela nega um pouco essas 
origens. Eu acho que tem uma questão muito 
forte nela de uma ocidentalização, isso se reflete 
tanto nessa questão de ter colocado a gente em 
uma escola que não é japonesa, não ter colocado a 
gente em uma escola para aprender japonês, como 
minha mãe e meu pai fizeram Nihongo gakko20. A 
gente não tem nome japonês, nem eu nem minha 
irmã, a gente tem nome só brasileiro. Até mesmo 

20    Escola de língua japonesa.

procedimentos estéticos, minha mãe fez o negócio no 
olho das dobrinhas, fez uma cirurgia plástica para 
dobrinha, ela fez um enchimento no nariz, na parte 
de cima. Então eu percebo nela várias tentativas de 
ocidentalização, não só nela mas um pouco na nossa 
formação, minha e da minha irmã.” (Entrevista com 
Bárbara, 2022)

No caso da família da Carolina, além da questão 
linguística há outros pontos que são entendidos como 
facilitadores à adaptação à cultura brasileira e em ser 
brasileiros.

“Eu acho que os meus avós, por parte da minha 
mãe, eu acho que tinham mais uma preocupação 
de aprender língua, de se adaptar, de serem 
brasileiros. Minha mãe fala sempre isso. Como 
meu avô veio por escolha, ele aprendeu logo a 
língua, ele queria se adaptar, inclusive para 
tudo, religião, tudo. Então, minha mãe… Ela foi 
criada, apesar de falar japonês super bem e falar 
mal português, ela achava que a gente tinha que 
ser católica, por exemplo. Teria que frequentar 
igreja, porque, para ela, o brasileiro era católico. 
Então ela queria que eu fosse para a igreja fazer 
a primeira comunhão, me adaptar mesmo. 
Era uma forma de adaptar o filho à cultura.” 
(Entrevista com Bárbara, 2022)

Ao passo que, há o empenho em se adaptar ao Brasil, 
à cultura brasileira e em “se tornarem” brasileiros ao aderir 
a religião católica e em aprender a língua portuguesa, nota-
se que os costumes e a cultura japonesa tornam-se mais 
presentes no ambiente da casa, em torno da família. Tanto 
Carolina quanto Bárbara relatam que a cultura japonesa e os 
costumes se fazem presentes quando estão com a família ou 
em ambientes que remetem aos costumes da família japonesa. 
Bárbara afirma que seu maior contato com a cultura japonesa 
era quando convivia com os avós, que são japoneses. Outro 
momento que percebeu sua relação com a cultura japonesa foi 
ao se deparar com costumes semelhantes relacionados a casa e 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

88 89

A mulher nipo-brasileira

a alimentação que outras descendentes de japoneses também 
possuíam. 

“Então eu nunca convivi muito, e o que eu carrego 
de mais forte da cultura japonesa e dos hábitos 
é dos meus avós maternos, com quem eu convivi 
muito quando eu era criança. Eu tive muito 
contato com meus avós, eles ainda estavam bem 
enraizados na cultura japonesa, eles liam jornal 
japonês, eles conviviam só com japoneses, falavam 
japonês em casa, então é onde eu tinha uma ligação 
mais forte com a cultura em si. [...] Mas uma 
experiência que eu tive quando fui morar no Japão, 
foi que eu morei com três meninas descendentes de 
japoneses, e o convívio com elas me fez perceber 
algumas ligações que eu nunca tinha percebido 
antes, algumas questões que elas carregavam 
também, de coisas domésticas, da casa, costumes 
alimentares, que eu também tinha, mas que eu 
nunca vi parecido em outras casas, em outras 
pessoas. E essa experiência que eu tive, que eu 
morei com três meninas também descendentes de 
japoneses, foi a primeira vez que eu tive esse contato 
e eu percebi “nossa, elas também fazem isso”, “elas 
também fazem aquilo”, sabe? Foi quando eu tive um 
momento de identificação com essa raiz japonesa.” 
(Entrevista com Bárbara, 2022)

Carolina comenta que percebe suas raízes e compreende 
de onde veio quando esteve presente no Japão. Lá, ela se depara 
com diversas características que lhe são familiares, como por 
exemplo, cheiros de pratos típicos japoneses, o espaço da casa e 
a composição espacial, mesmo não sendo o seu país de origem.

“E quando eu fui para o Japão, uma coisa que eu 
fiquei surpresa comigo, por eu achar que eu sou 
muito brasileira, é ter uma sensação de estar em 
casa. Os cheiros, a comida. Muitos descendentes, 
amigos meus descendentes, tipo terceira, quarta 
geração, falam a mesma coisa que a hora que volta 
para a Itália, volta para a Espanha e volta para 
Portugal, sente uma coisa de entender um pouco 

da onde você veio. Então, quando eu fui para lá, eu 
entendi de onde eu vim. [...] A hora que eu entrei 
numa casa típica japonesa que a gente alugou em 
Quioto, parecia que eu estava entrando na casa 
da minha avó. A organização era igual, o espaço 
era igual, a forma de dispor as coisas era igual. 
Então era uma coisa meio ‘Ah, eu estou indo na casa 
da minha avó’. [...] A Lúcia teve a mesma sensação. 
A gente abriu o Skype para falar com os filhos dela e 
ela falou ‘Olha a casa do Jiichan21, é igualzinha.’ Ou 
seja, tem alguma coisa que a gente ainda carrega 
com essas ascendências. E aí a gente percebe nessas 
pequenas coisas, nisso que você está estudando, que 
é o espaço, a organização dele.”

Desta maneira, percebe-se que o ambiente do lar 
se apresenta não apenas como o espaço físico das tarefas 
domésticas e de cuidado, que até os dias atuais são 
majoritariamente realizadas por mulheres, mas também, para 
a mulher nipo-brasileira, é o espaço de encontro e convívio 
com a cultura nipônica.

21    Tradução de avô em japonês.



considerações finais

5



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

92 93

Considerações finais

Por um longo período da minha vida, as questões 
colocadas pelo feminismo asiático, sobre preconceito amarelo 
ou até mesmo os estereótipos não eram vistos como um 
problema para mim. E como dito anteriormente, é possível 
até que pessoas amarelas não se sintam incomodadas ou não 
as considerem problemáticas. No entanto, quando expostas 
determinadas situações, como por exemplo, chamar qualquer 
descendente asiático de “japa”, dizer que para conseguir a vaga 
em um curso superior é preciso matar um japonês ou qualquer 
outro tipo de “piada”, percebe-se que não são apenas piadas, 
mas sim, há a compreensão de que existe uma raiz de onde 
surgem tais ideias xenofóbicas e racistas.

E para além destas falas e do entendimento destas pautas, 
que são tão necessárias e recentes, havia o interesse em buscar 
entender como estas pessoas amarelas eram compreendidas no 
espaço urbano da cidade de São Paulo, principalmente por ser a 
maior comunidade nipônica fora do Japão.

Assim, a princípio, o objetivo desta pesquisa era buscar a 
relação de mulheres imigrantes japonesas e suas descendentes 
com o espaço da cidade. No entanto, durante o seu 
desenvolvimento, através das entrevistas e da roda de conversa 
realizadas, percebe-se que as relações com a cidade pelo recorte 
racial não ocorrem de maneira pública. Devido ao processo 
histórico da imigração e o assentamento dos japoneses e nipo 
descendentes em território brasileiro houve diversas barreiras 
e problemas que tais imigrantes tiveram que enfrentar e que 
geraram a relação que estes indivíduos têm com a sociedade e 
com os espaços públicos e privados. 

Historicamente, os imigrantes japoneses passaram por 
diversas dificuldades, desde a sua saída do Japão, passando pelo 
enfrentamento do choque cultural, a adaptação a essa nova 
cultura, costumes e alimentação, até chegar ao entendimento 
de que não seria mais possível o retorno ao seu país de origem 
— como era prometido — e, por fim, a aceitação e a busca por 
novos meios de se estabelecerem no Ocidente.

Durante esse longo processo, como visto nos capítulos 
anteriores, os imigrantes amarelos não foram a primeira opção 

de escolha brasileira para compor a mão de obra que era tão 
necessária no período cafeicultor. Assim, quando chegam em 
terras brasileiras e percebem que não era o esperado, passam 
a enfrentar inúmeras adversidades. A começar pela barreira 
linguística, que por um lado, para alguns imigrantes, foi 
um fator decisivo para a sua adaptação e abrasileiramento. 
Como apresentado nos relatos, há japoneses e descendentes 
que desejam se integrar o mais rápido possível na sociedade 
brasileira e por isso, em alguns casos, começam a abandonar 
certos costumes japoneses, como por exemplo, a língua.

O desejo em se adaptar e se abrasileirar passa pelo 
viés de que descendentes de japoneses — ou qualquer outra 
ascendência asiática — ainda são vistos como o outro, como 
alguém de fora, e que, portanto, não são brasileiros. Essa 
percepção pode gerar o sentimento de não pertencimento por 
parte de nipo descendentes e para serem aceitos dentro da 
sociedade como brasileiros, percebe-se pelos relatos que muitos 
abandonam diversos costumes e hábitos da cultura japonesa. 
Isso ocorre tanto pela adoção da religião católica, predominante 
entre brasileiros, quanto pelo uso da língua japonesa apenas 
em locais em que há maioria asiática ou apenas nos lares, junto 
às famílias, como relatado anteriormente.

Portanto, através dos relatos das participantes desta 
pesquisa, identificam-se suas percepções como mulher nipo-
brasileira sobre as relações para com a sociedade e com 
os ambientes públicos e privados. A partir destes relatos, 
é possível compreender que muitas relações com outros 
indivíduos estão pautadas sobre a forma que nipo descendentes 
são vistos por brasileiros não asiáticos, ou seja, em muitos 
casos, como indivíduos não pertencentes a este território. 
Dessa maneira, considerando as adversidades que o povo 
japonês passou durante esses quase 115 anos no Brasil, 
percebe-se que sua identidade cultural como nipo-brasileiro 
— que possui hábitos culturais tanto brasileiros quanto da 
cultura japonesa — fica resguardado no ambiente familiar, da 
casa ou com outras pessoas também descendentes de asiáticos. 
Além do fato de, assim como para todas as mulheres de outras 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

94 95

Considerações finais

raças e etnias, estarem associadas ao ambiente doméstico e as 
atividades de cuidado. 

Com relação aos espaços públicos, entende-se que 
estes indivíduos são compreendidos em determinados casos 
como estrangeiros ou que não compõem parte da população 
brasileira. E para contornar este entendimento, busca-se o 
abrasileiramento através de toda e qualquer forma cultural 
que se pareça mais com um brasileiro do que com um 
asiático. Portanto, formas e expressões culturais japonesas 
são reservadas ao ambiente privado, enquanto que ao espaço 
público está reservado toda e qualquer forma de não expressão 
cultural japonesa, ou seja, a alimentação, a língua japonesa, os 
hábitos.

Uma questão encontrada nos relatos é que, as 
entrevistadas são mulheres mais velhas, que são filhas ou 
netas de imigrantes japoneses, e que, portanto, estas questões 
discutidas atualmente pelo feminismo asiático não são 
questionamentos que tiveram ao longo de sua vida. O debate 
sobre o preconceito com pessoas asiáticas, tanto amarelas 
quanto com asiáticos marrons, é muito recente e ganhou muita 
força nestes últimos anos, principalmente com a pandemia do 
Covid-19. Assim, é perceptível que durante a roda de conversa, 
o qual participaram jovens universitárias com idade abaixo 
dos 30 anos e que em sua maioria são netas de imigrantes, que 
estas ideias e a consciência do que é ser amarela no Brasil está 
muito mais em evidência para elas do que para mulheres mais 
velhas.

Assim, conclui-se que não há necessariamente um espaço 
ou localidade específica para mulheres nipo-brasileiras, mas 
sim, que o ambiente da casa ainda é de grande importância 
para nipo descendentes, onde eles passam a reproduzir e 
conviver com a cultura nipônica e compreender as suas 
origens, muito mais do que em qualquer espaço público.

[Fig. 15 e 16] Pessoas não asiáticas fazendo gestos 

representando olhos puxados.

[Fig. 17] Cirurgia de ocidentalização dos olhos.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

96 97

Considerações finais

[Fig. 19] Imagens estereotipadas 

dos japoneses no livro “A ofensiva 

japonesa no Brasil”, 1942.

[Fig. 18] Propaganda de creme para 

clareamento da pele.

[Fig. 21] Pouca representatividade de etnias nas mídias.

[Fig. 20] Whitewashing é a prática de embranquecimento de personagens, quando atores brancos 

represetam personagens originalmente de outras etnias.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

98 99

Considerações finais

Fig. 22 a 28 - Trabalho de Conclusão do Curso 

de Comunicação Social com habilitação em 

Publicidade e Propaganda na Universidade 

de Brasília realizado por Vinicius Chozo Inoue. 

Intitulado “A naturalização do racismo anti-

asiático na sociedade digital brasileira”, o 

trabalho apresenta diversas falas direcionadas 

a descendentes de asiáticos que contribuem 

para o sentimento de não pertencimento 

e diversos questionamentos a sua própria 

identidade.



referências 
bibliográficas

6



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

102 103

Referências Bibliográficas

ABRAMO, P. A cidade da informalidade: o desafio das cidades 
latino-americanas. Rio de Janeiro: Librería Sete Letras / Fundação 
Carlos Chagas Filho de Amparo a Pesquisa do Estado do Rio de 
Janeiro, 2003.

BARONE, A. C. C. et al. SL62 Raça e espaço urbano no Brasil. Anais 
ENANPUR, Belo Horizonte, v. 16, n. 1, 2015. Disponível em: https://
anais.anpur.org.br/index.php/anaisenanpur/article/view/2505. 
Acesso em: 27 jun. 2022.

______. Introdução - Dimensões raciais da cultura material urbana 
no Brasil: a cidade como objeto de disputa. Anais do Museu 
Paulista: História e Cultura Material, São Paulo, v. 28, p. 1-10, 
2020. DOI: 10.1590/1982-02672020v28e6intro1. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/anaismp/article/view/156134. Acesso 
em: 27 jun. 2022.

BIROLI, F. O público e o privado. In: MIGUEL, Luis Felipe & BIROLI, 
Flávia. Feminismo e política. São Paulo: Boitempo, 2014.

BRUSCHINI, C. Trabalho doméstico: inatividade econômica ou 
trabalho não-remunerado?. Revista brasileira de estudos de 
população, v. 23, p. 331-353, 2006.

CARDOSO, R. C. L. Estrutura familiar e mobilidade social: 
estudo dos japoneses no estado de São Paulo. São Paulo: Primus 
Comunicação,1995. Acesso em: 28 jun. 2022.

CONT, V. D. Francis Galton: eugenia e hereditariedade. Scientle 
Studia, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 201-218, 2008. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/S1678-31662008000200004. Acesso em: 05 
jun. 2022.

CÓRDULA, A. C. C. et al. A dualidade entre o público e privado: 
entrefaces dos arquivos pessoais. Revista Analisando em Ciência 
da Informação, v. 8, p. 71-85, 2020.

CYMBALISTA, R.; CARDOSO, P. M..; SANTORO, P. F. O Plano Diretor 
Participativo e o direito das mulheres à cidade. In: Taciana Gouveira. 
(Org.). Ser, fazer e acontecer: mulheres e o direito à cidade. 1 ed. 
Recife: SOS CORPO - Instituto Feminista para a Democracia, 2008, v. 
1, p. 60-75.

FREITAS, C. A. O. Mulheres e periferias como fronteiras: o tempo-
espaço das moradoras do Conjunto Habitacional José Bonifácio. 
2018. Dissertação (Mestrado em Planejamento Urbano e Regional) 
- Faculdade de Arquitetura e Urbanismo, Universidade de São Paulo, 
São Paulo, 2018. DOI:10.11606/D.16.2019.tde-04012019-115910. 
Acesso em: 15 jul. 2021.

GARCIA, G. Para além do estereótipo: a arte brasileira por 
asiático-brasileiros. Arte!Brasileiros. São Paulo, SP, 30 out. 2020. 
Reportagem. Disponível em: https://artebrasileiros.com.br/arte/
reportagem/asiatico-brasileiros-preconceito-representatividade-
decolonialidade-na-arte-brasileira/. Acesso em: 22 jun. 2022.

HARVEY, D. Cidades rebeldes: do direito à cidade à revolução 
urbana. São Paulo: Martins Fontes, 2014.

HOOKS, B. O feminismo é para todo mundo: políticas 
arrebatadoras. 12 ed. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2020.

______. The Will to Change: Men, Masculinity, and Love. New 
York: Atria Books, 2004.

KODAMA, K.; SAKURAI, C. Episódios da imigração: um balanço de 
100 anos. IBGE Resistência e imigração, v. 100, 2008.

LEONE, E. T.; PORTILHO, L. Inserção de mulheres e homens com 
nível superior de escolaridade no mercado de trabalho brasileiro. 
Tematicas, Campinas, SP, v. 26, n. 52, p. 227–246, 2018. DOI: 
10.20396/tematicas.v26i52.11709. Disponível em: https://econtents.
bc.unicamp.br/inpec/index.php/tematicas/article/view/11709. 
Acesso em: 6 jul. 2022.

MADARIAGA, I. S. Urbanismo con perspectiva de género. Sevillla: 
Instituto Andaluz de la Mujer, v. 99, p. 10-27170, 2004.
MONTEIRO, P. A produção feminista do espaço: costurando uma 
colcha epistêmica para pensar a cidade e as lutas urbanas. XVIII 
ENANPUR, Natal, 2019.

MORI, K.; INAGAKI, B. Os concursos de beleza na comunidade 
nipo-brasileira e a imagem da mulher nikkei. Revista de Estudos 
Orientais, São Paulo, n. 6, p. 131-173, 2008.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

104 105

Referências Bibliográficas

NUCCI, P. Algumas manifestações do antiniponismo brasileiro (1934-
1945). Cadernos AEL, Campinas, Vol. 15, nº 27. p. 311-350, 2009.

ROLNIK, R. Territórios negros nas cidades brasileiras: etnicidade 
e cidade em São Paulo e Rio de Janeiro. Diversidade, espaço 
e relações étnico-raciais: o negro na geografia do Brasil. Belo 
Horizonte: Autêntica, 1989. Disponível em: https://raquelrolnik.
wordpress.com/1989/09/16/territorios-negros-nas-cidades-
brasileiras-2/. Acesso em 28 jun. 2022.

SADER, A. P. C; NICOLETE, J. N.; GOMES, M. F. As mulheres e o 
direito à cidade: gênero e espaço público na cidade contemporânea. 
Educação em Revista, Marília, v. 20, p. 99-110, 2019.

SAKURAI, C. Dos passageiros do Kasato Maru aos aviões da Varig: 
quem eram os imigrantes? Resistência & integração: 100 anos de 
imigração japonesa no Brasil. IBGE, Rio de janeiro, 2008. Disponível 
em: https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv38935.pdf. 
Acesso em 28 jun. 2022.

SAKURAI, C.; COELHO, M. P. Episódios da imigração: um balanço 
de 100 anos. Resistência & integração: 100 anos de imigração 
japonesa no Brasil. IBGE, Rio de janeiro, 2008. Disponível em: 
https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv38935.pdf. 
Acesso em 28 jun. 2022.

SANTORO, P. F. Gênero e planejamento territorial: uma 
aproximação. In: XVI Encontro Nacional de Estudos Populacionais, 
2008, Caxambu-MG. Anais do XVI Encontro Nacional de Estudos 
Populacionais. Caxambu-MG: ABEP, 2008. Disponível em: https://
www.pragmatismopolitico.com.br/wp-content/uploads/2016/10/
ABEP2008_1841.pdf. Acesso em 28 jun. 2022.

SANTOS, A. C. Fronteiras da identidade: o texto híbrido de Glória 
Anzaldúa. Revista SURES. Paraná, n.1, 2013, p.1-22.

SANTOS, C. C.; ACEVEDO, C. R. A minoria modelo: uma análise das 
representações de indivíduos orientais em propagandas no Brasil. 
Rev. psicol. polít., São Paulo, v. 13, n. 27, p. 281-300, ago. 2013. 
Disponível em: <http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_
arttext&pid=S1519-549X2013000200006&lng=pt&nrm=iso>. 
Acesso em: 20 jun. 2022.

SHIMABUKO, G. A. A origem do Perigo Amarelo: Orientalismo, 
colonialismo e a hegemonia euro-americana. 2016. 9 p. 
Dissertação (Graduação em História Geral) – Faculdade de Ciências 
e Letras de Araraquara, UNESP, Araraquara, 2016.

SHIZUNO, E. C. Bandeirantes do oriente ou “perigo amarelo”: os 
imigrantes japoneses e a DOPS na década de 40. In: SIMPÓSIO 
NACIONAL DE HISTÓRIA, 23., 2005, Londrina. Anais do XXIII 
Simpósio Nacional de História – História: guerra e paz. Londrina: 
ANPUH, 2005.

SILVA, J. M. C. Deslocamentos na cidade sitiada. Proa: Revista 
de Antropologia e Arte, Campinas, v. 2, n. 9, p. 47–63, 2019. 
Disponível em: https://ojs.ifch.unicamp.br/index.php/proa/article/
view/3243. Acesso em: 28 maio. 2022.

______. O avesso da arquitetura moderna: domesticidade e formas 
de morar na habitação privada brasileira 1940-1960. Contraste, n. 3, 
p. 34-41, 2014.

SILVA, N. A.; FARIA, D.; PIMENTA, M. Feminismo e o espaço 
urbano: apontamentos para o debate. In: ENCONTRO NACIONAL 
DA ANPUR, v. 17, n. 1, 2017, São Paulo. Anais do XVII Encontro 
Nacional da Anpur. São Paulo: ANPUR, 2017. p. 1-17.

SUZUKI, T. A imigração japonesa no Brasil. Revista do Instituto de 
Estudos Brasileiros, n. 39, p. 57-65, 1995. DOI: 10.11606/issn.2316-
901X.v0i39p57-65. Disponível em: https://www.revistas.usp.br/
rieb/article/view/72056. Acesso em: 28 jun. 2022.

TAKEUCHI, M. Y. Entre Gueixas e Samurai – A Imigração 
japonesa nas revistas ilustradas (1897 – 1945). Tese (Doutorado 
em História Social) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 
Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009.

UENO, L. M. M. O duplo perigo amarelo: O discurso antinipônico no 
Brasil (1908-1934). Estudos Japoneses, n. 41, p. 101-115, 2019. DOI: 
10.11606/ej.v0i41.170435. Disponível em: https://www.revistas.usp.
br/ej/article/view/170435. Acesso em: 28 jun. 2022.

Uma Epopéia Moderna: 80 anos de Imigração Japonesa no Brasil. 
Comissão de Elaboração da História dos 80 anos da imigração 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

106 107

Referências Bibliográficas

japonesa no Brasil. Ed. Hucitec, Soc. Brasileira de Cultura japonesa, 
São Paulo, 1992.

VALDIVIA, B. Del urbanismo androcéntrico a la ciudad 
cuidadora. Hábitat y Sociedad, [S. l.], n. 11, 2018. DOI: 
10.12795/HabitatySociedad.2018.i11.05. Disponível em: https://
revistascientificas.us.es/index.php/HyS/article/view/5172. Acesso 
em: 28 jun. 2022.

VALLE, L. Pandemia de covid-19 intensificou preconceito contra 
descendentes de asiáticos amarelos. Portal de Cidadania do 
Instituto Claro. 23 mar. 2021. Reportagens. Disponível em: 
https://www.institutoclaro.org.br/cidadania/nossas-novidades/
reportagens/pandemia-de-covid-19-intensificou-preconceito-contra-
descendentes-de-asiaticos-amarelos/. Acesso em: 21 jun 2022

VIVEROS, M. La interseccionalidad: una aproximación situada a la 
dominación. Debate feminista, n. 52, p. 1-17, 2016. DOI: 10.1016/j.
df.2016.09.005. Disponível em: https://debatefeminista.cieg.unam.
mx/df_ojs/index.php/debate_feminista/article/view/2077. Acesso 
em: 28 jun. 2022.

WAWZYNIAK, S. M. S. Histórias de estrangeiro: passos e traços 
de imigrantes japoneses (1908-1970). Tese (Doutorado em 
História) Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2004. Disponível 
em: https://hdl.handle.net/1884/19142. Acesso em: 01 jul. 2022



anexos

7



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

110 111

Anexos

ANEXO 1

Entrevista com Aline (nome fictício)

Aline: O meu nome é Aline. Nasci em São Paulo, mas meus pais 
são issei e eu sou nissei. Meus pais vieram do Japão quando 
crianças. Na verdade, meus avós que vieram e trouxeram os 
meus pais junto. Os meus pais se conheceram aqui no Brasil, 
em São Paulo mesmo, mas os dois são de Tóquio. Ambos eram 
de famílias que não tinham experiência em agricultura, o que é 
uma coisa diferente. Se não eram agricultores, por que vieram? 
Por exemplo, o meu avô, pelo lado da minha mãe, era dentista 
e ele veio para a colônia aqui, pra ser dentista. Do outro lado, 
meu avô por parte do meu pai era carpinteiro de templos, 
sabe? No Japão se chama Mia Daiko e é uma carpintaria 
diferente que só constrói templos. Aquele negócio de encaixe, 
que não usa parafusos. E porque uma pessoa assim veio para o 
Brasil? Porque também teve o seu drama. Então cada um tem 
um drama para vir aqui ao Brasil. Nem sempre vieram por 
questões financeiras ou de trabalho. 

Lilian: Você sabe quando seus pais vieram para o Brasil e se 
eles já tinham alguma família aqui?

Aline: Não tinham ninguém, não conheciam ninguém. O meu 
avô materno chegou em 1933 e entrou em Bastos. Já o meu 
avô paterno, chegou em 1935 e entrou na região de Mogiana, 
um lugar chamado São Simão. Mas, os dois (avôs) não ficaram 
muito tempo lá porque, como disse, não eram agricultores 
e não sabiam fazer nada de agricultura. Então, eles ficaram 
pouco tempo nessas fazendas em que eles foram trabalhar 
e vieram logo para São Paulo. Meu pai, não sei exatamente 
a idade que ele veio para São Paulo, mas ele já trabalhava. 
Trabalhou no consulado do Japão e depois na Cooperativa 
Agrícola Sul Brasil até seus 50 anos. Depois foi diretor da 
Mitsui Fertilizantes, uma empresa japonesa de fertilizantes, 

já que ele trabalhava na cooperativa. Então, esse assunto de 
cooperativa e de agricultura, ele sabia, e foi trabalhar lá e foi 
diretor e ele aposentou lá como diretor superintendente.
	 Meu avô também veio para São Paulo logo depois da 
guerra. Depois, meu tio, irmão da minha mãe, conheceu o meu 
pai que também trabalhava no consulado e assim, apresentou 
a minha mãe. Foi assim que eles se conheceram e casaram. Eu 
nasci aqui também, e a gente não tinha parentes no interior 
[de São Paulo]. Então, nas férias, quando eu era criança, todo 
mundo ia para o interior, porque tinha obaachan, tinha a tia, 
e eu não tinha pra onde ir, e por isso, as férias eram tristes. 
São três meses sem escola, amiguinhos e sem onde ir. Então, 
o interior, para mim, sempre foi um ponto que eu queria 
conhecer. Queria ir.

Lilian: É diferente, porque muitos japoneses vão para o 
interior, por causa da agricultura. E você sabe se foi difícil a 
adaptação aqui? Porque é um país completamente diferente. 
Para se adaptar à língua, como era essa relação com as outras 
pessoas? Era mais com outras famílias japonesas que também 
moravam aqui? Ou já tentaram criar relações com outros 
brasileiros por causa do comércio?

Aline: Como meu pai trabalhava na Cooperativa Agrícola Sul 
Brasil, ele saía cedo de casa, umas 6 horas, e voltava no fim da 
tarde, quase à noite, por isso passava o dia fora. Então era só 
minha mãe, e ela, sendo dona de casa, não falava português, 
não falava quase nada. Acho que ela sabia falar “quanto é?”, 
só essas coisas. Então, desde criança ela me incumbia pra ir lá 
comprar carne, pra ir à padaria, desde criança.
	 E também me lembro que fiquei bastante impressionada  
com o que aconteceu quando nós mudamos de casa. Estávamos 
morando em Pinheiros e mudamos de uma casa para outra. 
Com isso, tinha que mudar a escola, porque muda a área que 
atinge escolas públicas que a gente estudou. Eu tinha que 
fazer a transferência dos meus irmãos. Eles têm um ano só de 
diferença comigo, mas eu era mais velha. Então eu tive que 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

112 113

Anexos

ir lá com os meus dez, onze anos, pra falar na escola sobre a 
transferência, perguntar como que faz e o que precisa. E eu me 
lembro da diretora falar assim “Não, tem que vir os seus pais 
aqui, o pai ou a mãe.” Eu falei “meu pai sai cedo pro trabalho 
e a minha mãe não fala nada, não entende nada”. E aí acho 
que ela ficou com dó e me deixou fazer. Me deu o papel, o 
formulário e levei lá em casa para o meu pai preencher a noite 
e, no dia seguinte, levei de novo para a escola.
	 Então, até essas coisas, a gente fazia desde criança. 
Porque a minha mãe não falava português e ela também não 
fez nenhuma questão de falar. Eu acho que as pessoas que 
tinham comércio aprendiam na marra, conversando com 
as pessoas. Mas a minha mãe não saía muito. Ela tinha três 
filhos pequenos e não tinha muito pra que sair, né? Então não 
aprendeu o português nem fazia muita questão de aprender. E 
o convívio dela, realmente, sempre foi só nos meios japoneses. 
Ela começou a fazer a cerimônia do chá ou foi aprender corte e 
costura, mas com japoneses, com livros japoneses.

Lilian: E como foi para a senhora, que já teve que ter o contato 
com as duas línguas?

Aline: É a nossa vida, desde criança é assim. Eu lembro que 
quando eu era criança, nós entramos na escola japonesa, que 
é o "youchien1". A gente começou em Nihongo Gakko então, a 
primeira língua que eu aprendi foi o japonês. Primeiro, porque 
a minha mãe só fala japonês, e segundo porque fui estudar na 
escola japonesa. Então, no Nihongo Gakko, estuda nihongo2 e 
depois é que eu entrei no primário. E eu lembro que, no dia que 
eu entrei no primário, eu não sabia nada de português, quase 
nada. E também não entendia nada que ela estava escrevendo 
na lousa, não sabia nada. Eu entrei assim, sem saber nada e, 
antigamente, não tinha esse negócio de pré, sabe. Já ia direto 
no primeiro ano do grupo escolar, que é o primário. Aí eu 

1    Escola primária.

2    Língua japonesa.

lembro que na lousa, a professora escrevia em letra corrida e 
não entendi nada.
	 Um pouquinho antes de começar a ir para a escola, 
lembro que meu pai comprou um livro de alfabetização, 
pequeno, bonitinho, todo enfeitado, desenhado. Mas era tudo 
letra de forma, letras impressas e livro mesmo. A letra corrida 
eu nunca tinha visto. Eu lembro que eu mesma custei muito 
para aprender. E aí começou a minha vida de estudar em casa. 
Eu voltava da escola e trabalhava. Além da escola, ciente de que 
precisava estudar isso, escrevendo várias vezes. Então vários 
cadernos que eu fiquei treinando e escrevendo todos esses 
alfabetos na letra corrida. Então foi assim. Uma das coisas que 
eu achei bem chocante para mim, era o jeito que falavam. Eu 
achava que a professora gritava, era um jeito meio gritado de 
falar que eu nunca tinha ouvido e eu morria de medo. Achava 
que ela estava brava por algum motivo, e também aconteciam 
coisas que eu não entendia por que isso acontecia.
	 Por exemplo, antigamente tinha inspeção de piolho. 
Acho que talvez ainda exista. Mas aí, entrava uma mulher de 
avental branco e todo mundo abaixava a cabeça. Todo mundo 
tinha que ficar deitado na carteira. E aí a mulher passava e 
olhava os cabelos pra ver se não tinha piolho. Ela separava as 
pessoas e ficavam enfileiradas lá na frente, depois ela levava 
para algum lugar, que eu também não sabia onde. Às vezes 
uma delas voltava quase careca, cortavam o cabelo delas. Eu 
pensava "nossa, o que acontece aqui parece filme de terror", 
porque eu não entendia, não sabia nada, não sabia por que 
que elas eram levadas, por que o cabelo era cortado e que 
elas estavam chorando. Eu não entendia nada e ficava meio 
assustada, com medo e traumatizada.
	 E também a mesma coisa acontecia, faziam fila de não 
sei quantas. No começo eu não sabia também o que era. Era 
inspeção de dente, porque quando você tem sete anos você 
está mudando o dente, né? Daí, as meninas voltavam de lá 
com chumaços de algodão de sangue. Eu morria de medo. 
Até que chegou a minha vez. Aí eu vi que era o dentista que 
inspecionava o seu dente, provando que não tem cárie. Daí 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

114 115

Anexos

quando tem um dente já meio balançando, eu acho que ele 
arrancava. Na época, eu acho que o meu ainda não estava a 
ponto de tirar. Quando eu falei pro meu avô, que era dentista, 
eu falei das meninas, com chumaço de algodão sangrando. 
Provavelmente, tiravam esses dentes. Eu contei essa história 
e meu avô falou "nossa, mas não precisa tirar". Daí a minha 
mãe achou que seria melhor que meu avô tirasse, do que numa 
escola sabe-se lá do jeito que estão fazendo. Então são alguns 
traumas da infância, por não saber a língua. Mas no fim foi 
tudo bem. No fim, foi divertido.

Lilian: A senhora falou que já morou em Pinheiros. Quais 
outros lugares costumava frequentar? Ou que já tenha 
morado? E a senhora se sentia confortável nesses lugares? 
Porque tem muitas vezes que vamos em lugares e somos 
vistas como uma estrangeira. Nós, que somos descendentes 
de japoneses, muitas vezes somos tratados como estrangeiros, 
como se um não fôssemos daqui, sendo que eu nasci aqui, 
minha mãe nasceu aqui. Então, como a senhora se sente em 
relação a isso nesses espaços? Como a senhora se sente? Se 
considera brasileira, nipo-brasileira, japonesa?

Aline: Na verdade, como a minha mãe, não falava japonês e, 
também, o pouco que ela tinha de convívio era só com pessoas 
japonesas, inclusive, lá em Pinheiros, não sei se você sabe 
por ser nova, mas lá era um bairro de japoneses. Eu lembro 
que todas aquelas ruas, Martim Carrasco, Cardeal Arcoverde, 
Largo da Batata... Aquela região era só de japoneses. Tinha 
uma rua, acho que Martim Carrasco, acho que não tinha loja 
de brasileiros. Todas as lojinhas eram de japoneses. Começava 
a rua com uma casa de quitanda, depois tinha barbeiro, 
cabeleireiro, lojinha que vende papelaria. Tinha na própria 
Cardeal. Lá tinha a própria Kitano, casa de tecidos, loja 
Mizumoto, loja de comércio de doces, fotógrafos japoneses, 
peixeiro, loja de secos e molhados. Enfim, é porque lá tinha a 
Cooperativa Cotia e nela vinha muita gente do interior. Acho 
que eram de Cotia, Caucaia, dessas regiões. E é por isso que 

todo o comércio na região cresceu bastante. Só tinha loja de 
japoneses. Então a gente viveu num lugar assim, além de ir 
pra Nihongo Gakko… Até o taxista era japonês, pai de uma 
amiguinha. Então, era um bairro muito japonês. Por isso, para 
essas compras de hortaliças, por exemplo, a minha mãe ia ela 
mesma fazer essas compras, porque dava pra falar em japonês. 
E acougue e padaria que eu ia, porque eles não falavam 
japonês. 
	 Então, a minha relação com a cidade, o bairro de 
Pinheiros eu vivi lá desde que eu tinha cinco anos. Até casar 
eu morei lá. Então é um bairro que faz parte do meu cenário 
de lembrança da cidade. E o crescimento que teve essa cidade. 
Por exemplo, eu morava inicialmente na Rua Padre Carvalho. E 
aquela rua tinha um grande pedaço de terra que era plantação 
de alfaces e legumes, que era de japoneses também. Hoje 
ninguém pode imaginar, né? Se eu não me engano, era na 
Ferreira de Araújo. Então, essa horta pegava as duas ruas, da 
Padre Carvalho até a Ferreira de Araújo. Imagina! Hoje é cheio 
de prédios e casas. Mas antigamente era uma rua tranquila, 
que tinha uma grande área de plantação e verde, com plantação 
de hortas e hortaliças. Eu lembro também que, antigamente, 
na minha infância, por exemplo, leite, eles eram distribuídos na 
porta, e era leite de vidro.
	 Mas era uma rua tranquila. As pessoas passando de 
cavalo. As pessoas vão vender coisas, né? Então é um cenário 
que eu tenho de infância, da cidade ou do bairro. Não é que seja 
campestre, mas é bem tranquilo. Uma imagem que se parece 
até mesmo ser um pouquinho cidade do interior, porque eu 
acho assim que era bem pacato. As crianças podiam brincar 
na rua, soltava pipa. Eu lembro que meu irmão jogava bolinha 
de gude no chão com os amiguinhos. Então era uma vida bem 
tranquila.
	 Depois de casada, eu morei um pouquinho no Sumaré, 
numa travessa da Alfonso Bovero. E essa rua vai dar na 
Paulista. É o Espigão da Paulista. Então, é o lugar mais alto 
na verdade da cidade. E eu lembro que a gente morava em 
apartamento e da minha janela dava pra ver a Serra da 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

116 117

Anexos

Cantareira inteirinha, e à noite, a gente até ouvia o trem passar 
lá embaixo, lá na marginal. Lá na Paes de Carvalho, quando 
eu morava em Pinheiros, da minha janela, dava pra ver o Pico 
do Jaraguá, tanto que eu lembro de ter desenhado da minha 
janela o dia que ia me mudar. E depois, mudando para Sumaré, 
a gente via melhor mesmo, porque era um lugar alto e era 
prédio. Então, a gente via toda a Serra da Cantareira, achava 
lindo aquilo lá. Enfim, essas cenas que a gente situa São Paulo 
como um lugar cercado pela Serra da Cantareira, a gente só 
tem noção quando mora num lugar alto. Porque, morando em 
São Paulo, na cidade, e não vendo isso, a gente não consegue 
sentir o que é a cidade de São Paulo. Só vendo em lugares altos 
mesmo que você vai ver, na verdade, que aqui é cercado por 
todo lado pela Serra da Cantareira. É isso que eu acho uma 
pena da cidade, que você perde a leitura da cidade por causa 
dos prédios.

Lilian: Então a senhora costuma ficar muito por essa região de 
Pinheiros, pela Paulista? Gosta de ir à Liberdade também?

Aline: Então você sabe que Pinheiros, depois que eu me 
mudei, quase nunca mais fui para lá. Lá foi se transformando 
muito depois que abriu a Faria Lima. Eu acho que ali mudou 
totalmente. Quer dizer, pra mim já é outro bairro, não é o 
Pinheiros que eu conhecia. Então, para mim eu não tenho 
nenhuma vontade também. Se não for uma necessidade, 
nem vou. E quanto à Liberdade? Liberdade também, né? 
Geralmente, quem é oriental vai muito lá e faz compras lá. É 
que eu não gosto muito de lugar que tem muita gente. Então 
eu quase não vou. Eu gostaria de comprar os produtos, mas 
só vou de vez em quando, uma vez em seis meses. E é porque 
eu preciso de algum produto que só tem lá, e quando vou, já 
compro bastante, porque eu não quero voltar mais.

Lilian: Então a senhora vai mais lá por causa do trabalho, por 
causa do museu?

Aline: Isso. Hoje, por causa do Covid e de estarmos sempre 
online, a gente não vai todo dia. Só vou quando tenho algum 
compromisso, e quando a gente vai para o museu, lá perto 
também tem um comércio, então eu compro tudo lá perto.

Lilian: E tem algum lugar que a senhora acha que é mais 
frequentado por mulheres japonesas, descendente de 
japoneses, onde se sentem mais confortáveis de ir? Ou acredita 
que não tem um lugar específico para essas pessoas, para essas 
mulheres?

Aline: Eu não sei muito, justamente porque eu acho que essa 
pandemia atrapalhou bastante. Nós paramos de ter encontros 
também com amigas. Eu já não fazia programas assim, porque 
em primeiro, não temos muito tempo. Mas eu acho que muita 
gente vai lá para o Bunkyo3 mesmo, que é sede da cultura 
japonesa e tem vários cursos. Então, por exemplo, sábado 
mesmo estava cheio de gente fazendo curso de ikebana4, de 
mulheres. Se bem que hoje não são nem nikkeis, né? Muitas 
brasileiras também estão indo aprender, mas tem nikkeis 
também. Então, ali, por exemplo, quem faz a cerimônia do chá 
ou quem quer aprender dança kabuki, tem curso também.
	 Essa facilidade de você ter diversos cursos acho que 
talvez seja um ponto interessante para você ir, porque vai 
além do museu, né? Eu acho que as pessoas, mulheres, 
principalmente, por exemplo, depois que os filhos crescem, 
saem para procurar alguma atividade. E nesse sentido, eu acho 
que um lugar como o bunkyo, na verdade, deveria ter mais 
outros cursos. Mas, por exemplo, tinha shodo, que é uma coisa 
interessante. Eu cheguei a fazer o curso de shodo5, mas era com 
uma professora particular. Eu e algumas amigas contratamos 
e fizemos um pouquinho de shodo, então eu acho que poderia 
ter esse tipo de curso lá. Ah! Tem de culinária lá agora. Tem 

3    Associação cultural.

4    Arranjos florais em japonês.

5    Caligrafia com pincel.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

118 119

Anexos

muita gente assistindo também o curso de culinária japonesa, 
que é dado lá no centro de gastronomia, também lá no Bunkyo. 
É bom, porque daí você vai aprender. A gente sabe algumas 
receitas caseiras, mas aí, de repente, você vai aprender uma 
receita nova. Então, têm esses cursos, e por isso eu acho que 
o Bunkyo é um lugar bom. Tem biblioteca, parece que é bem 
frequentado também e tem muitos grupos japoneses lá. Então 
é um lugar bom para juntar japoneses e japonesas também, 
que gostam de atividades que tem a ver um pouquinho com a 
cultura japonesa.

Lilian: É um bom ponto de encontro para encontrar pessoas. 
Acho que era isso mesmo das perguntas que eu tinha para 
conversar. Muito obrigada.

Aline: Uma dica para você é que, por exemplo, nós do museu, 
criamos um projeto em contato com Vancouver, no Canadá, 
e eles estão fazendo um grande projeto, em que entramos 
também, nós do museu, representando o Brasil, e somos em 
cinco: Estados Unidos, Canadá, Austrália, Brasil e Japão. Nesse 
projeto, eles estão discutindo os problemas que os imigrantes 
japoneses tiveram em cada país para onde eles migraram. E 
eles querem entender o que acontece com um imigrante, que é 
uma pessoa que vem de fora para um país. Eles pegaram uma 
faixa específica para analisar o que acontece com o imigrante, 
que é dos anos 40, por causa da guerra. Porque eles podem 
discutir muito sobre essa época, né? Então, principalmente 
Estados Unidos e Canadá, que tiveram confinamento, que 
foram para campo de concentração, eram fechados, tinham 
que ficar lá e viveram lá o período da guerra. Eles querem 
saber, então, sobre discriminação racial nesses países, contra 
os imigrantes, porque não são pessoas daquela terra. E aí eles 
querem comparar, por exemplo, se Estados Unidos foi pior, ou 
Canadá também. Porque muita gente não só foi confinada no 
campo de concentração e sofreu com a discriminação racial, 
mas também por causa da guerra. Eles perderam tudo. Quem 
tinha fazendas não tinha mais, quem tinha comércio não 

conseguia voltar mais. Então, perderam muita coisa naquela 
guerra.
	 E em relação a isso, o interessante é que a gente 
vai vendo que aqui, nós no Brasil, não tivemos muito esse 
problema, assim, tão grave, porque aqui ninguém foi obrigado 
a ir para um campo de concentração. Lá era assim, você tem 
24 horas para fazer uma malinha, podia levar uma mala e 
você tinha que ir. Então é muito diferente. Nós não tivemos 
isso. Algumas pessoas que moram na região litorânea, como 
Santos, foram obrigadas a sair de lá em poucos dias. Em tal dia 
tinham que pegar o trem e ir para o interior, uns quinhentos 
quilômetros no interior da costa. Ninguém que era do Eixo 
poderia ficar morando na região costeira. E aí eu conheci 
gente que realmente foi obrigada a sair de Santos e foi para o 
interior.
	 Então, esse tipo de problema os imigrantes japoneses 
do Brasil também tiveram durante a guerra. Mas era por um 
período pequeno da guerra. A discriminação foi forte nessa 
época, mas assim, não tanto quanto foi nesses outros países. 
Então eles também sentem “nossa, no Brasil não foi tanto 
assim”. Nós sabemos da concentração lá nos Estados Unidos, 
porque realmente é um assunto que virou filme também, todo 
mundo conhece. Mas é uma história difícil. E essa comparação 
entre diversos países, o que aconteceu com o imigrante, no 
caso, o japonês, porque o tema é muito, muito forte, muito 
claro. E até hoje isso se arrasta, porque Asian Hate existe nos 
Estados Unidos até hoje. É um grande problema e esse tipo 
de discriminação que acontece principalmente nos Estados 
Unidos, que é um país mais difícil, eu acho que assim aqui no 
Brasil não existe. E eu acho que a gente tem que enfatizar que 
no Brasil nós temos pouca discriminação. Quando você vê os 
outros países, você vê que é muito diferente, sim, apesar de 
que, como você disse, a gente está andando e as pessoas olham 
você como oriental. Nós somos, né? Mas eu acho que assim, 
ser oriental, hoje, aqui no Brasil principalmente, é visto de 
uma forma boa, positiva. Eu acho pouco negativo. Porque nos 
Estados Unidos eu tenho uma amiga que mora lá e ela estava 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

120 121

Anexos

dizendo que, principalmente no interior, eles ainda são muito 
racistas. Não gostam de asiáticos, de amarelos que eles dizem, 
né? Então, esse tipo de problema que acontece dá para ser 
comparado. E valorizar, por exemplo, o que acontece no Brasil. 
Eu acho que o Brasil, até pela dimensão, as pessoas que moram 
aqui já é muito variado, são muitas raças que moram aqui. 
Então a gente vê que entre árabes e judeus não tem guerra, 
aqui dentro, não tem briga. Pelo menos não declarado, porque 
chineses e japoneses também poderiam estar brigando. Mas 
aqui não existe esse tipo de briga direto ou discriminação com 
chineses.

Aline: A gente vai no restaurante chinês né. Não têm esse 
problema, inclusive todo o comércio da Liberdade, são 
chineses, né? Então, eu acho que esse tipo de discriminação 
não existir, é um ponto forte, bom do Brasil, que eu acho que 
a gente tem que enfatizar mais, sabe? Porque na verdade, 
o Brasil eu acho, que é um exemplo de país multicultural. 
E multiracial, né? A religião também, podem viver pessoas 
de burca ou pessoas budistas, árabes, judeus ou budistas. 
Todos podem viver tranquilamente aqui. Eu acho que essa 
é a imagem do Brasil e é esse mais ou menos o que a gente 
está dizendo nesse encontro com o Canadá. E existem vários 
campos que vão estudar esse problema da imigração em outros 
países, porque a imigração até hoje ainda é um problema. O 
próprio Brasil, recebe muita gente da Venezuela, tem vindo 
muita gente aqui para o Brasil também. Então, o problema 
de imigração é um problema que existe ainda hoje e que todo 
mundo quer saber como resolver isso. No próprio Japão, 
dekasseguis é um imigrante. Eles têm problemas, então 
todos querem saber como harmonizar isso. Eles precisam de 
imigrantes, precisam da mão de obra, de gente para trabalhar. 
Mas o convívio cultural, às vezes, é conflitante, como esse que 
existe nos Estados Unidos, do Asian Hate. Para não acontecer 
isso, o que precisa, né? Então eu acho que o Brasil é um modelo 
de país que recebe vários imigrantes e eles são bem recebidos. 
Eu sei que até venezuelanos que chegam refugiados são bem 

recebidos. Eu acho que esse exemplo do Brasil multicultural é 
uma coisa boa para ser tratada.
	 E eu acho que, como você está falando sobre 
discriminação, como são tratadas as mulheres de orientais 
ou asiáticos, que são um segmento, e como convivem com a 
cidade, é um tema já relacionado e que eu acho interessante 
mostrar mesmo a relação com a cidade, já que você é arquiteta. 
E a cidade, como se comunica com esses bairros orientais que 
existem também em outros países? Como funciona o bairro 
oriental? Hoje é um ponto de atração muito forte. Fim de 
semana você nem consegue chegar lá de tanta gente. Aquela 
Rua Galvão Bueno, eu já quis propor lá, por exemplo, por que 
a Rua Galvão Bueno não pode ser só de pedestres? Muito mais 
amigável para todo mundo. Se sabe que tem grandes avenidas 
de escape, como a própria Liberdade e o de baixo, a Glória. Eu 
acho que deveria ser criada essas cidades, mais para pedestres, 
nos lugares que as pessoas possam frequentar, já que todo 
mundo gosta de lá.

Lilian: De maneira segura né.

Aline: Seguro, e simpático para todo mundo. E amigável, 
para que você possa caminhar sem cair, por exemplo. Não é 
amigável para idosos, por exemplo. Porque tem muito idoso 
que vai para lá, né? Que gosta de morar também no bairro. 
Então, porque não transformar aquilo em um bairro um 
pouco mais amigável para todos, já que é amigável como 
cultura, ser também para circular? Então, tem até a igreja lá 
dos enforcados, que é dos negros, né? E até outro dia uma 
pessoa estava falando que ali o bairro da Liberdade, era dos 
negros. Mas isso também tem que olhar a história. Porque 
antigamente, quando era um descampado que não era nada, 
longe do centro, porque a Igreja da Sé está ali perto, mas 
antigamente, da Sé para trás era mato. E lá enforcavam se 
escravos. Então era um lugar que, provavelmente, não tinha 
comércio, não tinha residência, não tinha nada. E começa a 
ter algumas casas ali perto porque é muito próximo do centro 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

122 123

Anexos

também, né? Os japoneses começam a morar lá na Rua Conde 
de Sarzedas, lá que começa a morar, porque exatamente ali 
tinha a casa, o palácio do Conde de Sarzedas, que era um conde 
cafeicultor. Os japoneses começam a alugar pequenas casas 
que tinham ali, na Rua Conde Sarzedas, e começam pequenos 
comércios lá, pequenos cafés para receber imigrantes que 
vêm. O próprio japonês, que veio do interior para São Paulo 
fazer compras e, não podendo ficar num hotel, eles queriam 
ficar onde estava o japonês. Tinha comida japonesa e podiam 
falar em japonês, justamente o problema da língua. Eles 
não queriam pousar num hotel brasileiro, porque até para 
falar é difícil. É assim que começa o comércio. Então eu acho 
que tratar o assunto da cidade, da imigração multicultural, 
multirracial, eu acho que é um programa interessante para 
você fazer mesmo.

ANEXO 2

Entrevista com Bárbara (nome fictício)

Bárbara: Meu nome é Bárbara, tenho 37 anos, sou arquiteta 
e urbanista. Minha família é descendente de japoneses, meus 
4 avós nasceram no Japão e vieram para cá. Não, na verdade, 
meus avós paternos e meu avô materno. Minha avó materna já 
nasceu aqui, mas ela foi naturalizada japonesa. Minha família 
é de São Paulo, do interior de São Paulo. A geração dos meus 
avós veio para cá, minha mãe nasceu em São Paulo (município) 
e eu também, na Zona Leste, Vila Carrão.
	 A história dos meus avós paternos é que eles vieram 
do Japão e foram direto para uma região que acho que 
chama Alta Paulista, na região de Presidente Prudente. Eles 
trabalhavam como agricultores, mas meu avô tinha uma 
fábrica de refinamento de café, uma coisa relacionada a isso. 
E meu pai nasceu lá, numa cidade que se chama Adamantina. 
Ele foi estudar em Araçatuba, uma outra cidade, para terminar 
o colegial, e veio para São Paulo trabalhar. Depois ele trouxe a 
família para São Paulo.
	 Já a família da parte da minha mãe, meus avós são 
primos de segundo grau. Eles vieram para o Brasil e foi um 
casamento arranjado dos dois, lá no interior mesmo. Meu 
avô é o filho mais velho e minha avó é a filha mais velha, e (o 
casamento) foi arranjado entre os primos — o pai do meu avô e 
o pai da minha avó. Isso aconteceu também com uma irmã da 
minha avó e o irmão do meu avô também, de se casarem. Eles 
ficaram casados a vida toda.
	 E eles eram uma família de agricultores, eles plantavam, 
logo que eles chegaram em Santos eles já foram direcionados 
para o Noroeste Paulista, que é uma região depois de 
Araçatuba, na divisa com o Mato Grosso do Sul, em uma 
cidade que chama Mirandópolis, mas na zona rural. Essa área, 
não sei se você conhece, mas é uma região que tem bastante 
descendentes japoneses que foram direcionados para lá, tem 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

124 125

Anexos

até uma comunidade bem forte que se chama Yuba, que é uma 
comunidade que trabalha em um sistema mais de cooperativa. 
E esse bairro na zona rural se chama Aliança, por conta da 
aliança Brasil-Japão.     
	 Depois que meus avós se casaram, eles foram para 
São Paulo, para a Vila Carrão, e abriram um comércio, um 
mercadinho. Ali eles ficaram, minha mãe nasceu ali.

Lilian: Seus pais vieram para cá mais para trabalhar? E você já 
nasceu aqui em São Paulo?

Bárbara: Então, meu pai veio para São Paulo para terminar o 
colegial e para trabalhar. Ele foi fazer o ensino fundamental lá 
em Araçatuba, em uma escola, e veio terminar o colegial aqui e 
já trabalhar, porque aqui tinha mais condições de trabalho. Mas 
ele veio novo, acho que com 16 anos chegou em São Paulo, foi 
morar na Liberdade, em uma pensão. Eram 3 beliches só para 
homens, e um banheiro. Ele terminou a escola, trabalhava dia e 
noite. Ele queria fazer faculdade de Administração de Empresas 
e passou na FGV, porque lá tinha um esquema de bolsas bem 
forte. Ele fez a faculdade com essa bolsa, e conseguiu terminar 
o curso. Mas meu pai veio para trabalhar e minha mãe nasceu 
aqui já. Meus avós também vieram para trabalhar.

Lilian: E você sabe como foi a adaptação logo que seus avós 
vieram? Porque aqui é muito diferente do Japão, eles tiveram 
dificuldades, apoio de alguém conhecido, do governo japonês — 
porque teve uma época que eles (japoneses) tiveram essa ajuda 
— você sabe como foi isso para os seus avós e para os seus pais?

Bárbara: Eu acho que eles tiveram ajuda do governo, mas 
eles começaram do zero, e eles acabaram se unindo muito 
com os outros imigrantes também. Acho que tinha uma coisa 
bem forte dos imigrantes se juntarem. Tanto que essa coisa 
dos meus avós maternos serem primos, acho que foi isso de 
fortalecer (a comunidade). Mas eu acredito que tenha tido 
ajuda do governo sim, eu só não sei o quê exatamente.

	 Quando meus avós vieram para São Paulo, lá na Vila 
Carrão era um lugar que tinha muitos imigrantes, não só 
japoneses — inclusive tem uma comunidade forte Okinawa lá, 
minha família não é Okinawa, mas ali na região tem bastante 
Okinawa — e lá tem muitos descendentes de imigrantes 
portugueses e italianos também. O que minha mãe sempre fala 
é que tinha uma troca muito grande entre esses imigrantes, um 
cooperativismo digamos assim, porque todos eram imigrantes 
e eles se ajudavam, tinha uma troca entre eles. Por exemplo, 
minha avó fazia comida japonesa e eles experimentavam, os 
outros também faziam comidas que eles estavam acostumados, 
então tinha essa troca entre eles. Isso é bastante interessante 
aqui de São Paulo especificamente.

Lilian: Acho que estabelecer esses contatos com outras pessoas 
que não são descendentes (de japoneses), outros japoneses, era 
mais difícil mesmo, pelo que eu tenho visto. Agora, partindo 
um pouco mais para você e sua relação com os espaços, como 
é a sua vivência aqui em São Paulo, você costuma ir para 
vários lugares ou você costuma estar sempre nos mesmos 
lugares? Por exemplo, você costuma vir aqui para a Liberdade 
ou lugares tipo Bom Retiro que também tem bastante 
descendentes de coreanos, se a sua vivência é mais em espaços 
que tem maioria de descendentes de asiáticos ou se independe 
isso, e como você se sente nesses espaços? Porque uma coisa 
que eu sinto é que às vezes pessoas asiáticas, descendentes de 
asiáticos, são tratados como se fossem estrangeiros, a gente 
não é considerado brasileiro. Eu vou entrar um pouco nessa 
questão no meu TFG, de que aqui eu não sou considerada 
brasileira, mas se eu vou para o Japão eu não sou considerada 
japonesa, então que espaço que me pertence, sabe? Como você 
se sente em relação a isso? Você sente essa mesma coisa ou 
você acha que não tem isso, como que é para você?

Bárbara: Eu cresci muito fora da comunidade e da 
cultura japonesa. Eu estudei em uma escola que não tinha 
descendentes japoneses, era eu, minha irmã e mais duas outras 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

126 127

Anexos

irmãs que tinha na escola inteira. Então eu nunca convivi 
muito com japoneses. O mais próximo que eu tinha de vivência 
enquanto criança era com primos e primas, que eram da 
família.
	 A minha mãe tem uma questão muito específica, porque 
de certa forma ela nega um pouco essas origens. Eu acho que 
tem uma questão muito forte nela de uma ocidentalização, 
isso se reflete tanto nessa questão de ter colocado a gente em 
uma escola que não é japonesa, não ter colocado a gente em 
uma escola para aprender japonês, como minha mãe e meu 
pai fizeram Nihongo gakko. A gente não tem nome japonês, 
nem eu nem minha irmã, a gente tem nome só brasileiro. Até 
mesmo procedimentos estéticos, minha mãe fez o negócio 
no olho das dobrinhas, fez uma cirurgia plástica, ela fez um 
enchimento no nariz, na parte de cima. Então eu percebo nela 
várias tentativas de ocidentalização, não só nela mas um pouco 
na nossa formação, minha e da minha irmã.
	 Então eu nunca convivi muito, e o que eu carrego de 
mais forte da cultura japonesa e dos hábitos é dos meus avós 
maternos, com quem eu convivi muito quando eu era criança. 
Eu tive muito contato com meus avós, eles ainda estavam bem 
enraizados na cultura japonesa, eles liam jornal japonês, eles 
conviviam só com japoneses, falavam japonês em casa, então 
é onde eu tinha uma ligação mais forte com a cultura em si. 
Eu nunca tive essa coisa de amigos descendentes de japoneses, 
então de certa forma eu me sentia um pouco esteticamente 
fora do padrão, por não estar convivendo com outras pessoas 
parecidas comigo. Mas isso nunca foi uma questão para mim.
	 Quando eu estava na FAU fui fazer um arubaito e eu 
senti pela primeira vez essa questão que você colocou, de que 
aqui eu sou vista como japonesa e quando eu cheguei no Japão 
as pessoas olhavam para mim e já sabiam que eu não era 
japonesa, pela cor da pele, pela forma de falar, gesticular, então 
as pessoas batiam o olho e já sabiam que eu não era. Quando 
eu voltei para o Brasil eu senti um pouco esse conflito de 
identidade, de que aqui eu sou japonesa e lá eu sou brasileira. 
Foi a primeira vez que me bateu isso mais forte.

	 Mas sinceramente em São Paulo eu não sinto uma 
discriminação, não sinto uma diferenciação pelo fato de eu 
ser amarela, descendente de japoneses. Eu acho que a própria 
construção da minha formação e o lugar de onde eu venho 
me colocam em um lugar de branca, dos espaços que eu 
ocupo. Então eu acho que é muito diferente quando se fala de 
uma discriminação aos negros e de uma discriminação aos 
amarelos. Eu não me sinto oprimida nos espaços, não sinto que 
eu não devo estar em alguns lugares que eu estou, não me sinto 
discriminada, não me sinto oprimida com ameaças que dizem 
respeito a minha raça especificamente como os negros e as 
negras. Isso, na verdade, é uma questão que eu nunca elaborei 
muito, nunca desenvolvi muito essa questão que você está 
pesquisando, para mim é uma coisa muito naturalizada.
	 Eu sinto bastante diferença quando eu saio de São Paulo 
e vou para outros lugares do Nordeste, por exemplo. Quando eu 
vou para o Nordeste eu sinto não uma discriminação, mas um 
estranhamento das pessoas pela minha aparência física, isso 
é muito forte, e como fora de São Paulo as pessoas não estão 
acostumadas a conviver com pessoas descendentes de asiáticos, 
eles têm um estranhamento e acham que eu sou japonesa do 
Japão mesmo. Então isso é bem comum. Outra questão que 
eu sinto quando eu vou para esses lugares, que tem relação 
com isso, é que enquanto mulher eu sinto que existe um 
fetiche ou uma beleza exótica, em mulheres descendentes de 
asiáticos, então eu sempre sinto isso, pessoas com quem eu me 
relacionei que são desses lugares, que de certa forma não estão 
acostumados a conviver, eu sinto isso, já senti.

Lilian: E mesmo nesse período que estamos vivendo do 
Covid-19, cresceu bastante essa discriminação, por exemplo 
de alguém chegar e falar para você “volta para o seu país” ou 
“você que trouxe a doença para cá” e coisas do tipo, porque 
meio que não existe essa diferenciação entre chineses e 
japoneses, então colocam a gente nessa caixinha por ter olhos 
puxados, sabe? Mesmo com o Covid-19 ressurgindo todos esses 
estereótipos, você não sentiu uma diferença? 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

128 129

Anexos

Bárbara: Olha eu não senti isso, eu particularmente 
não senti nada disso em mim, esse preconceito. Não me 
identifico quando ouço pessoas falando isso dos chineses, 
não me identifico como, digamos assim, inconscientemente 
responsável, me colocando no lugar. Não tenho esse sentimento 
não.

Lilian: A última pergunta é como você se definiria hoje, depois 
que você passou por essa questão da identificação de quando 
você voltou do Japão. Como você se define hoje: brasileira, 
nipo-brasileira, japonesa? Pensando nessa questão de como as 
pessoas enxergam a gente, mas como você se enxerga?

Bárbara: Eu me enxergo brasileira. Sim, eu me consideraria 
brasileira. Até porque a minha proximidade com as questões da 
cultura brasileira é bem mais forte que a da cultura japonesa, 
embora tenha isso na minha família, no meu convívio social 
eu não tenho isso muito forte. Acaba ficando circunscrito à 
dinâmica mais familiar, é na minha família que eu me conecto 
com essas questões das nossas raízes tradicionais. Mas no 
meu caso, a minha história é mais particular por conta de 
eu nunca ter convivido muito, eu não tinha grupo de amigas 
descendentes de japoneses. Mesmo na FAU quando eu entrei, 
eu lembro que na minha turma tinha um grupinho que era só 
de descendentes. O grupo de amigas que eu formei na FAU era 
bem misturado, tinha descendentes de japoneses, mas também 
tinha não descendentes. Isso não era uma questão. Eu lembro 
que para esse outro grupo de meninas, não sei se era uma 
questão, mas elas acabaram se juntando e era bem peculiar 
isso de serem todas descendentes de asiáticos, tinha coreanas e 
japonesas.
	 Mas uma experiência que eu tive quando fui morar 
no Japão, foi que eu morei com três meninas descendentes 
de japoneses, e o convívio com elas me fez perceber algumas 
ligações que eu nunca tinha percebido antes, algumas questões 
que elas carregavam também, de coisas domésticas, da casa, 

costumes alimentares, que eu também tinha, mas que eu 
nunca vi parecido em outras casas, em outras pessoas. E 
essa experiência que eu tive, que eu morei com três meninas 
também descendentes de japoneses, foi a primeira vez que 
eu tive esse contato e eu percebi “nossa, elas também fazem 
isso”, “elas também fazem aquilo”, sabe? Foi quando eu tive 
um momento de identificação com essa raiz japonesa. Foi isso, 
eu nunca busquei conexões, amizades e afinidades por conta 
dessa raiz cultural japonesa. Não que eu buscava o oposto, não, 
mas de certa forma eu me sentia uma mulher branca, então 
acho que tem essa questão para mim. Eu acho que é muito 
diferente de quem conviveu sempre, quem estudou em escolas 
japonesas, é diferente assim.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

130 131

Anexos

ANEXO 3

Entrevista com Carolina (nome fictício)

Carolina: Meu nome é Carolina. Eu tenho 59 anos e sou 
descendente de japoneses por parte de mãe e de pai. E eu sou 
a terceira geração. Eu sou sansei. Os avós, tanto de parte de 
pai quanto de parte de mãe, é que nasceram no Japão. Os meus 
pais, ambos nasceram aqui no Brasil.

Lilian: E você sabe quando que seus avós vieram para cá? 
Quando vieram? Onde ficaram?

Carolina: Meus avós, eles migraram para cá em 40. Deixa eu 
lembrar. Acho que logo pós-guerra que eles migraram para cá. 
A primeira guerra [período entre Guerras]. Mas foi pós guerra. 
Ambos eu acho, ambos. Um por escolha e o outro por opção. De 
um lado por escolha, de outro por opção.

Lilian: Como assim de escolha?

Carolina: É, escolha mesmo. Que assim, muitos imigrantes 
vieram para cá porque a vida ficou mais difícil, no pós-guerra. 
E no caso de uma das partes, eles vieram por escolha mesmo, 
mas por achar que era uma terra nova, isso que a gente ouve 
muito né. De que veio para tentar uma vida nova etc. Então, 
um dos lados da parte da minha mãe, por exemplo, ele veio 
para isso.

Lilian: E você sabe onde que eles, assim que chegaram aqui no 
Brasil, onde que se instalaram e se foram trabalhar em... 

Carolina: Na Lavoura.

Lilian: É. Porque muitos vieram para a Lavoura né.

Carolina: A grande parte né. Nesse período, acho que grande 
parte veio para a lavoura. Então eles vieram para o interior de 
São Paulo. Mogi das Cruzes e Registro. Aí o registro da minha 
mãe é em Mogi das Cruzes.

Lilian: E você sabe como foi a adaptação deles? Quantos anos 
eles tinham quando eles vieram para cá?

Carolina: Então, eu acho que ambos tinham um filho. É que 
a idade exata eu não sei, mas ambos vieram com um filho do 
Japão e tiveram os outros aqui no Brasil. Os dois tinham um 
filho que tinha nascido lá e os demais nasceram aqui, então, 
talvez menos de 30 anos. Porque antes você começava a ter 
filhos muito cedo e em geral tinham muitos, que foi o caso 
de ambos. Da parte do meu pai, ela teve dez filhos e da parte 
da minha mãe menos, mas mesmo assim, seis, é um número 
grande para a gente. Para a nossa geração, muitos filhos.

Lilian: Você sabe como foi a adaptação aqui? Porque é um país 
completamente diferente, e como eles vieram, uma parte pelo 
menos veio por escolha, com essa promessa de país novo, tudo 
mais. Como foi isso?

Carolina: E eu acho que assim foi uma vida assim, uma vida 
mais dura, em todos os aspectos, eu acho. No aspecto de 
língua, no aspecto de trabalho, de trabalhar num lugar sem 
infraestrutura. Das duas partes, eu acho que tiveram... Como 
eles não eram de famílias já com recurso e vieram também 
para trabalhar numa atividade que era muito pesada, então 
eu acho que foi bem difícil. E isso comprometeu no sentido 
de formação. Então, no caso, tanto da minha mãe quanto do 
meu pai, eles tiveram… Primeiro, eles tiveram uma formação 
japonesa. Eles aprenderam a falar japonês e toda essa primeira 
geração aprendeu a falar japonês. Ia na escola japonesa e 
então não tiveram a formação ocidental. Eles iam para a 
escola no interior, mas era uma escola japonesa. Tanto que 
foram reprimidos durante o período da Segunda Guerra, eles 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

132 133

Anexos

foram reprimidos porque o Japão não era Aliado. Então não 
podia aprender japonês, tinha que esconder os livros. Então 
minha mãe conta isso, que para ir para a escola ela andava 
quilômetros e tinha que, além de tudo, esconder o livro no 
caminho, nesse percurso longo que ela caminhava, então bem 
difícil.

Lilian: E sobre a região que eles ficaram? Uma parte ficou 
em Registro e outra parte foi em Mogi… Você sabe que eles 
mantiveram contato com mais japoneses ou não? Como que foi 
isso?

Carolina: Não, totalmente. Eles, como todo imigrante, se 
protegeram na colônia. Então tinha mesmo mais contato, eu 
acho, que entre eles do que fora. Isso altera quando eles vêm 
para São Paulo. Aí muda a vida de ambos, tanto da minha mãe, 
quanto do meu pai. Porque primeiro sai daquela atividade, 
então, no caso do meu avô, da parte do meu pai, eles eram 
comerciantes e, eu acho que ambos eram comerciantes, os tios 
da minha mãe, eles vieram todos para o centro de São Paulo, 
aquela região que chamava... Eu acho que não existe mais 
como bairro, chamado Lavapés, que é aquela área bem perto 
da Liberdade, mas um pouquinho mais da baixada. E tanto que 
minha mãe e meu pai se conheceram lá, nessa região do centro 
de São Paulo.

Lilian: Você sabe por que eles vieram para São Paulo? Seus 
avós também vieram?

Carolina: Na verdade, quem acho que veio primeiro foram os 
avós, por conta de comércio, por conta de abrir comércio ou de 
trabalhar com, no caso do irmão mais velho da minha mãe, ele 
já trabalhava no comércio atacadista lá no mercado, na região 
do Mercado Municipal.

Lilian: Seus avós vieram para cá por conta do comércio? Mas 
tinha essa questão de fazer os filhos frequentarem a escola, 
frequentar a universidade?

Carolina: Não, é outra geração. Meu pai queria muito ser 
médico. Meu pai foi prático de farmácia e foi farmacêutico a 
vida inteira, mas por que ele queria. Não porque a geração dos 
meus pais… Eu acho que já tinham uma outra preocupação. 
Eles sim queriam que a gente fizesse universidade. E não 
tivesse uma vida de comerciante, de negócio. Eu acho que 
os meus avós, por parte da minha mãe, eu acho que tinham 
mais uma preocupação de aprender língua, de se adaptar, de 
serem brasileiros. Minha mãe fala sempre isso. Como meu 
avô veio por escolha, ele aprendeu logo a língua, ele queria 
se adaptar, inclusive para tudo: religião, tudo. Então, minha 
mãe… Ela foi criada, apesar de falar japonês super bem e falar 
mal português, ela achava que a gente tinha que ser católica, 
por exemplo. Teria que frequentar igreja, porque, para ela, o 
brasileiro era católico. Então ela queria que eu fosse para a 
igreja fazer a primeira comunhão, me adaptar mesmo. Era uma 
forma de adaptar o filho à cultura.

Lilian: Partindo um pouco mais para a sua história e a sua 
relação com o espaço. Como você enxerga a cidade de São 
Paulo, os lugares que você frequenta? Em muitas conversas 
eu percebi que tem muitos descendentes de japoneses que se 
sentem muito mais confortáveis em um espaço que tem outros 
japoneses. Então o bairro da Liberdade, o bairro do Bom Retiro, 
acabam sendo um local também em que elas se sentem mais 
confortáveis de frequentar. E como é isso para você? E como foi 
isso na sua vida?

Carolina: Você sabe que eu sou nascida na periferia de São 
Paulo. Eu sou da zona leste de São Paulo. A parte do meu pai, 
eles se sediaram no centro para ter comércio e depois por 
algum motivo, e provavelmente o motivo foi terra barata e 
possibilidade de acesso à moradia, eles foram parar na zona 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

134 135

Anexos

leste. Então a família inteira do meu pai, até hoje, mora na 
zona leste. Na Vila Matilde, Vila Dalila e Vila Carrão. Mas hoje, 
na Vila Matilde e Vila Dalila. Todos eles moram lá. E aí eu nasci 
lá. Então era um bairro muito tranquilo, muito diferente, por 
exemplo, da violência que já existia em Itaquera. Eu tenho 
amigos, o Kazu Nakano, por exemplo, é de outra geração que 
a minha. Mas o Kazu sofreu muito. Ele nasceu em Itaquera, na 
Cohab. E ele sofreu muito na infância com a violência. E não 
era o meu caso. A Vila era muito tranquila.
	 E eu convivi desde criança com não japoneses, porque 
primeiro não tinha mesmo. E a minha vida inteira foi, então, 
de conviver com crianças não orientais, e claro, a minha mãe, 
por conta de falar bem japonês, de ter uma cultura muito… 
Minha mãe falava mal português, ela tinha uma lógica japonesa 
de vida, porque ela foi criada como uma oriental. Existiam os 
clubes japoneses nos bairros, então eu frequentei durante um 
tempo um clube japonês. Mas não era que eu me sentia melhor. 
Não, para mim era indiferente até. Eu frequentei durante 
um tempo, até porque fiz amigos. Mas meus amigos não são 
orientais, desde criança. Eu tive até alguns nesse tal clube, mas 
que nem permaneceram. Os amigos que permaneceram não 
eram orientais, os que permaneceram até hoje, inclusive. Eu 
tenho amigos que estão lá até hoje e são meus amigos, mas não 
são orientais.
	 E eu saí da minha casa muito cedo, então eu saí da 
minha casa aos 18, 19 anos para trabalhar e para estudar na 
universidade. E então saí da zona leste. E vim morar mais aqui 
no Paraíso, mais para uma área mais central. Para trabalhar 
e para estudar que eu trabalho desde os 18 anos. Trabalho 
desde que eu saí do colegial e comecei a trabalhar. Então eu 
fazia estágio e estudava, fazia arquitetura. Mas assim, não 
tive relação com bairros mais característicos. Eu nunca tive. 
A minha relação com a liberdade? Nenhuma. Eu não tenho 
nenhuma relação, a não ser visitar, conhecer etc. Não é o lugar 
que eu frequento. E com a universidade também, acabou que 
eu fui fazendo uma rede de amigos e que não eram também 
orientais. Então não tinha essa ligação.

Lilian: Uma parte do meu trabalho eu quero falar sobre como 
muitas mulheres que não se sentem pertencentes aqui. Por 
exemplo, quando se referem a nós, descendentes de japoneses, 
se referem como japoneses. Nunca se referem a nós como 
brasileiras, mas sim como japonesas, como uma estrangeira. 
Teve algumas meninas que falaram que, por exemplo, se eu for 
para o Japão, eu não sou vista como japonesa, sou vista como 
brasileira. E aí eu entro nessa questão de qual é o meu lugar e 
como eu me relaciono com esse espaço? Então, aqui eu não sou 
brasileira. No Japão eu não sou japonesa. Onde eu me encaixo? 
Então, eu queria entender como é isso pra você, se em algum 
momento já se sentiu assim também. Se foi relacionado a um 
espaço ou se foi relacionado uma conversa.

Carolina: Eu acho que tem isso mesmo, até porque os traços 
são muito fortes, tanto no caso dos negros quanto o nosso. As 
pessoas sempre têm essa identificação de que você é japonesa e 
isso é verdade. É isso que você está dizendo, eu... Não que isso 
me incomode, sendo bem sincera com você. Não me incomoda 
isso de dizer, a japonesa. Isso não me incomoda e às vezes eu 
esqueço que eu sou japonesa, porque, de fato, eu não tenho 
uma lógica japonesa. Eu tenho a cultura, eu gosto etc. Mas 
eu não tenho tão forte. Agora eu começo a me interessar e a 
gostar mais e a entender. Eu aprendi a falar japonês quando 
criança. Minha mãe me ensinou a falar japonês até eu ir para a 
escola, porque ela não queria ensinar português incorreto pra 
mim, ela ensinou japonês. Eu aprendi português na escola para 
ela não me ensinar e eu não aprender coisa errada. Aí aprendi 
na escola. Eu não tenho memória alguma de que isso foi ruim 
para mim. Eu falo isso todas as vezes. A minha mãe conta que 
eu chegava em casa e dizia para minha irmã, “não usa essa 
língua [japonesa] porque ninguém fala”. Então, quando eu 
era criança, eu acho que devo ter pensado algo naquela época, 
mas não foi uma coisa que me deu nenhum tipo de frustração. 
Mas minha mãe disse que eu chegava em casa e dizia, “eu 
vou ensinar para você a língua que todo mundo fala”. Aí eu 
ensinava português para minha irmã menor, porque eu achava 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

136 137

Anexos

que na escola ninguém me entendia totalmente. Mas isso eu 
acho que durou um tempo. A criança se adapta mais fácil, né? 
E eu não tenho uma memória ruim disso.
	 E eu senti quando eu fui para o Japão. Eu fui para o 
Japão, muito recentemente. A gente foi no Congresso e foi a 
primeira vez que eu fui para o Japão. E aí eu percebi que assim, 
tem uma coisa de perceber que não é japonesa por conta da 
vestimenta, por conta da forma de se movimentar, de falar, 
tudo. Mas, por outro lado… O que aconteceu? Eu estava com 
duas outras pessoas, uma ocidental e uma mestiça. A Lúcia 
tem muito traço japonês. Apesar de ser mestiça, tem muito 
traço japonês. O que acontecia? Ela fazia uma pergunta para as 
pessoas, em inglês e as pessoas olhavam para mim e respondia 
em japonês. Com uma perspectiva de que, como eu era a mais 
velha delas e como eu tinha o traço mais japonês, mais original, 
eu deveria saber japonês. Então as pessoas respondiam para 
mim em japonês. Mesmo sabendo que eu não era japonesa, 
mas achando que eu tinha obrigação de saber. Então isso eu 
percebi. Aqui nunca me senti mal, nunca fui discriminada, não 
posso dizer isso. Diferente daqui, lá eu sentia que eu tinha que 
ter uma obrigação de saber o japonês por ser descendente, 
como se isso faltasse. Eu entendia mais ou menos, então eu 
respondia como podia, porque eu tenho uma memória e minha 
avó falou japonês até morrer. Então eu falava japonês, mas 
foi isso. Minha única vez que senti que era importante saber a 
língua.

Lilian: E foi diferente nesse caso, porque eu vejo muito o 
contrário.

Carolina: Exatamente, o contrário. Quando eu cheguei 
lá, quase que uma vergonha de não falar bem, porque o 
meu japonês é muito ruim. É um japonês desarticulado, 
provavelmente não faz as ligações corretas nas palavras. Ele é 
mal pronunciado. Minha mãe sempre dizia que meu japonês 
era um japonês de estrangeiro. Também falou, “Seu japonês 
não é um japonês bonito”. Mesmo quando eu tentava falar 

com a minha avó, ela dizia “Não é bonito, é um japonês de 
estrangeiro já”.

Lilian: E também com o tempo vai mudando a forma como as 
pessoas vão falando, fica meio desatualizado.

Carolina: Total, total! Isso porque eu aprendi japonês durante 
um tempo aqui no Bunka. Durante um tempo eu me interessei, 
comecei a aprender japonês e aí a minha professora acabou 
indo fazer um curso de economia no Japão e perdi a professora. 
Acabei não dando sequência. Aí eu atualizei algumas coisas, 
mas a língua mudou totalmente da geração da minha mãe para 
agora; 50, 40 anos, sei lá quantos anos depois, a língua é outra. 
É quase outra. Então eu fui tendo que reaprender de novo a 
ouvir japonês.

Lilian: Você acha que existe algum espaço específico para 
pessoas asiáticas, mais especificamente para as mulheres. 
Antigamente, o espaço da mulher era o espaço da casa e a 
mulher japonesa era responsável por cuidar da família. Você 
acha que esse espaço mudou ou se permanece a mesma coisa? 
Como que você vê isso?

Carolina: Não para mim, mas para as minhas primas, que 
são assim… Nós somos 16 mulheres na família, só mulheres. 
Na família do meu pai, todos os irmãos tiveram filhas. Então 
foram 16 mulheres e depois que começaram a nascer os 
meninos. Então são 16 mulheres escadinha. Então minha prima 
mais velha, tem 65 ou seis anos. Aí é uma escada com algumas 
repetições, até a última, que tem 40, talvez. Agora acho que a 
mais nova deve ter uns 40 já. Então, com exceção de umas três 
ou quatro entre elas, e eu que tenho uma outra vida, todas elas 
são donas de casa, apesar de terem feito o curso superior. Todo 
mundo fez curso superior. Todas, sem exceção nenhuma. Mas 
todas são donas de casa e cuidaram dos filhos. E tiveram uma 
coisa mais desse papel da mulher que é colocado a elas, não 
só japonesas, é claro, você sabe disso. As mulheres… 70% das 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

138 139

Anexos

mulheres, que é cuidar da casa e dos filhos porque o marido 
vai trabalhar. Com exceção minha, da minha irmã e de uma 
prima, todas tiveram filhos. Muitos, tipo três, quatro filhos. E 
escolheram ter uma vida… Porque o problema não é ter filho, 
claro, nem é um problema, mas assim, é esse papel que, como 
você colocou, que é o papel da mulher, dona de casa, e o espaço 
público que é restrito. Então, a vida pública é restrita em todas 
elas. A vida pública é a família. A vida pública não é o cinema, 
o teatro, os amigos. E eu acho que é mais assim, a vida pública 
nossa, que tem uma vida pública, pode ter até a vida familiar. 
Mesmo quando eu era casada, a vida familiar existia. Eu casei 
com um ocidental também. Parte das minhas primas casaram 
com orientais e tudo isso eu acho que é um combo. E vai se 
formando, que vai ficando mais restrito a colônia. E a história 
dos espaços, eu sinto isso também. Por exemplo, o espaço 
desse clube japonês que eu frequentei quando era criança e 
adolescente, ele existe até hoje. Então, gerações e gerações 
usam esse espaço, que é o espaço da colônia, como várias 
colônias fazem. O espaço dos italianos, dos judeus. Então tem 
essa coisa que ainda existe, bem forte, eu acho, e nos bairros. 
Não sei se no Centro existe, mas nos bairros existe ainda muito 
estruturado [esses espaços das colônias].

Lilian: Como você se sente entrando na questão que falei, de 
que aqui eu não sou brasileira mas no Japão eu também não 
sou japonesa. Como se definiria aqui? Você é brasileira, nipo-
brasileira ou japonesa?

Carolina: Você sabe que eu sou muito brasileira, né? Eu sou 
muito brasileira, então eu acho que essa coisa da ascendência… 
É muito clara e é isso que eu te disse, quando eu fui 
envelhecendo, foi ficando mais forte. Mas eu sempre me achei 
muito brasileira. Então eu tenho isso muito forte. E aí eu acho 
que agora eu começo a achar importante entender, cultivar e 
aprender. E quando eu fui para o Japão, uma coisa que eu fiquei 
surpresa comigo por eu achar que eu sou muito brasileira, é ter 
uma sensação de estar em casa. Os cheiros, a comida. Muitos 

descendentes, amigos meus descendentes, tipo terceira, quarta 
geração, falam a mesma coisa que a hora que volta para a Itália, 
volta para a Espanha e volta para Portugal, sente uma coisa de 
entender um pouco da onde você veio. Então, quando eu fui 
para lá, eu entendi de onde eu vim. Mesmo o espaço... Como 
minha mãe era muito japonesa e meus avós também, eu sou a 
terceira geração só. E acho que sou uma geração mais próxima 
da cultura do que você, mesmo sendo a terceira. A hora que 
eu entrei numa casa típica japonesa que a gente alugou em 
Quioto, parecia que eu estava entrando na casa da minha avó. 
A organização era igual, o espaço era igual, a forma de dispor 
as coisas era igual. Então era uma coisa meio “Ah, eu estou 
indo na casa da minha avó” e a Lúcia, que é shingo, ela é quarta 
geração e é mestiça. E ela tem filhos que são de quinta geração, 
mestiços ainda. A Lúcia teve a mesma sensação. A gente abriu 
o Skype para falar com os filhos dela e ela falou “Olha a casa 
do Jiichan, é igualzinha.” Ou seja, tem alguma coisa que a gente 
ainda carrega com essas ascendências. E aí a gente percebe 
nessas pequenas coisas, nisso que você está estudando, que é 
o espaço, a organização dele. E é um espaço privado, não é o 
público, claro, porque no caso de lá os japoneses têm espaços 
públicos incríveis. Mas é a coisa de apropriação mesmo, de 
uso, apropriação, organização. A gente foi só pensando e eu 
só entendi isso quando eu fui pra lá, porque aqui você acha, 
todo mundo é assim porque... você nem sabe de onde veio. Aí, 
quando você vê os espaços domésticos, que é no caso o espaço 
doméstico mesmo, aí você entende um pouco. E muito da 
comida, claro.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

140 141

Anexos

ANEXO 4

Roda de conversa realizada em 18 de dezembro de 2021 com 
graduandas em Arquitetura e Urbanismo na Universidade de 
São Paulo.

M: Eu tenho muito forte isso, que a minha avó é a grande 
guerreira, matriarca da nossa família e que ela conseguiu lutar 
contra todas as adversidades da vida. E está viva. Ela é de 1927, 
estava aqui antes da guerra. Contam que ela estudava japonês 
escondido durante a Segunda Guerra. Não podia estudar 
japonês, falar japonês. E aí ela estudava escondido. Então, é a 
vivência que eu tenho.

K: Posso falar a minha [história] também. A parte paterna é 
um pouco difícil. Ninguém fala muito, meus avós morreram 
muito cedo, então nem conheci eles. Não sei de muita coisa, 
eles não falam também, mas por uma disciplina da FAU, da 
Karina Leitão, ela incentivou a gente a procurar mais sobre as 
nossas raízes. E aí eu fui no site do Museu da Imigração, olhei 
navio por navio até eu achar o nome da minha bisavó e achei. 
Meu pai não sabia de onde ela vinha, nem nada. Ela veio pra 
cá com 19 anos, grávida e só com o marido. Loucura! Enfim, 
e todo mundo foi pra Presidente Prudente. Não exatamente 
Presidente Prudente, mas a região. Não sei muito o que 
aconteceu, só sei que eles tiveram uma oficina.
	 Mas a parte da minha mãe, eles vieram de Okinawa 
nos anos 50, já com dois filhos. Meus dois tios mais velhos 
nasceram lá e viraram feirantes. Minha mãe trabalha na feira 
desde muito jovem. Tiveram a vida lá em Presidente Prudente 
e eu nasci lá também. Sou a neta mais nova. Todo mundo 
nasceu lá. E meu avô fundou a Associação Okinawana de 
Presidente Prudente, então ele era um ícone da cidade. Todo 
mundo conhecia o Seu Mamoru, porque ele foi quem trouxe a 
sopa de cabrito, que é uma sopa muito tradicional de Okinawa. 
Então quando eu falava que era neta do Mamoru, todo mundo 

sabia quem era o meu avô, absolutamente todo mundo. Até 
que meu avô faleceu, e a minha avó sempre esteve presente 
na associação, tão presente quanto ele. Mas ele era o fundador 
e presidente, o nome da associação. E quando ele faleceu, a 
minha avó acabou virando uma das figuras mais importantes. 
Ela dava aula de Odori1, ela costurava quimono, vendia obentô2, 
fazia sushi de final de ano, ela fazia tudo. Ela sempre fez tudo, 
mas era o meu avô que era conhecido. Todo mundo sabia “o 
Mamoru”, a Yako era só sensei3.
	 Eu fiz até uma iniciação científica no passado sobre a 
imigração japonesa na região Paulista. E aí eu fui entrevistar 
as pessoas, e quando eu comentava que eu era neta da Yako, 
todos ficavam “A Yako sensei, é óbvio que eu sei quem é ela”, e 
antigamente não era assim, era “Ah, você é neta do Mamoru”. 
Agora eu sou neta da “Ya”. Então agora eu tenho essa imagem 
de que ela é a grande matriarca da minha família. Ela está com 
87 anos, ninguém para ela. Ela ainda quer dar aula de Odori e a 
gente fala que não pode porque está na pandemia, mas ela quer 
dar, enfim. Ela é incrível, é quem mantém a cultura. Ela não 
fala muito português e eu não falo muito bem japonês então 
a comunicação sempre foi meio difícil, mas ela não fala muito 
do tempo no Japão, ela não gosta. Ela fala que foi muito difícil, 
então ela nunca falou nada para mim. Mas do Brasil ela fala. 
Ela fala bem essas coisas de meritocracia. “A gente era feirante 
e agora você faz USP”. Ela sempre teve esse papo. Então, mais 
ou menos isso. 

F: A minha parte japonesa é só a parte materna. Meu avô não 
comenta muito sobre a infância dele. Os pais dele que vieram 
para o Brasil, assim como os pais da minha avó que vieram 
para o Brasil. Mas o meu avô nunca comenta sobre a infância 
dele, nunca comenta da sua juventude, nada. Ele é uma pessoa 
muito reservada nesse sentido. Uma coisa que ele tem muito 

1    Dança japonesa.

2    Marmita japonesa.

3    Professor (a).



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

142 143

Anexos

forte no traço dele é essa coisa do respeito pelo pai que ele 
tinha. Talvez seja diferente porque ele realmente tinha uma 
admiração, não era um temor pelo pai. E a minha avó [era] 
a mesma coisa também. Ela fala com muito respeito, mas daí 
eu não sei se ela consegue disfarçar um pouco, mas é muito 
comum ela enaltecer “meu pai fez isso, o meu pai fez aquilo”. 
A minha avó por outro lado, ela já é mais aberta, então ela 
comenta. 
	 Eles se estabeleceram em Itariri, interior de São Paulo. 
Uma coisa que reparei que ela nunca comenta também é que 
nenhum dos meus avós falam japonês, apesar que os pais 
dela vieram do Japão e eles não se comunicavam em japonês. 
Acredito que seja um pouco por conta da Segunda Guerra 
Mundial. Uma vez a minha mãe comentou muito brevemente 
“ah pergunta para a sua avó o que eles tinham que fazer na 
época da Segunda Guerra”. E aí ela nunca tocou nesse assunto. 
Faz muita falta nessa parte. Eles sempre falam da superação, 
mas não é visto de modo negativo, e sim como “a gente 
superou, a gente é bom, superou”. Nunca era “a gente superou 
isso, superou aquilo”, é sempre a parte melhor. Eu acho que 
tem a questão do orgulho também.
	 E aí a minha avó começou a trabalhar desde cedo. Em 
Itariri eles conseguiram abrir um barzinho, todo mundo da 
cidade ia lá e conhecia a família também. E as minhas tias 
avós todas ajudavam no lugar. E elas vieram pra cá para São 
Paulo quando tinham uns 18 e 19 anos. E aí elas começaram 
a trabalhar aqui em São Paulo. Acho que a minha tia avó era 
costureira em uma linha de produção. E a minha avó, se não 
me engano, ela fazia datilografia. Um trabalho similar ao de 
uma secretária, datilografando. Mas elas já fizeram um pouco 
de tudo. E é muito fragmentada, eu nunca tive esse momento 
de sentar com a minha família e a gente se abrindo tipo “olha, 
foi assim, chegou em tal ano” é sempre muito fragmentado, 
nunca tem uma história completa, daí eu fico muito perdida. Só 
sei fragmentos, então não sei se foi antes ou depois, com quem. 
Eu acho que na minha família, a gente fala do passado muito 

brevemente, foca muito no agora essa coisa do tipo “estamos 
bem agora e pra frente”. 
	 E essa coisa do estudo também sempre foi muito forte. A 
minha mãe nunca foi imposta a fazer um curso, elas puderam 
escolher. Mas essa coisa do estudo é sempre muito presente. Eu 
acho que a gente nem comenta porque é uma coisa dada. Não 
preciso falar para vocês que vou estudar porque é uma coisa 
dada “Claramente você vai estudar né?”.

A: Eu acho que nessa história em que ela comentou sobre a 
avó dela ser a grande matriarca, a minha avó também foi. O 
meu avô morreu logo que eles se mudaram para São Paulo, 
quando a família da minha mãe se mudou para São Paulo. 
Eu não cheguei a conhecer ele, foi antes de eu nascer. Quem 
sustentou a família foram as minhas tias, minha mãe que tinha 
acabado de entrar na USP, então ela conseguiu a bolsa e minha 
avó. A vida inteira os dois foram alfaiates, a minha avó e meu 
avô, e eles sustentaram a família por muito tempo depois de 
saírem do Paraná e depois eles trabalharam na agricultura. Mas 
mesmo assim tem uma tia minha que é a mais velha que ela 
não enxerga isso. Ela ainda não enxerga que quem estava no 
comando da casa mesmo eram as mulheres. Para ela ainda, o 
homem tem poder de decisão. Independentemente de qualquer 
coisa, mesmo se elas estavam ali levando, sabe tocando a casa 
inteira. Eu acho isso interessante.

Y: Uma coisa que eu acho muito estranho na minha família é 
que meu avô faleceu faz uns dez anos, e obviamente foi super 
triste, mas parece que minha avó se soltou um pouco. Parece 
que saiu um peso das costas dela depois que meu avô faleceu, 
e é horrível falar isso por um lado, mas é que minha avó, o 
papel dela sempre foi cuidar da casa, cuidar do marido. Ela teve 
cinco filhos e o papel dela era cuidar de tudo e meu avô era 
super machista, então ela não tinha muita uma vida própria. 
A vida dela era cuidar da família, era cuidar do meu avô. E 
depois que ele faleceu, como ela ia ficar sozinha lá no interior 
do Paraná, a gente a trouxe para Atibaia para ficar mais perto 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

144 145

Anexos

de todo mundo. E parece que ela renasceu por um lado. Porque 
ela começou a fazer várias amizades novas. Então ela tem 
várias amigas baachans lá e elas vão jogar juntas, ela vai fazer 
aula de chá e ela vai pra academia. E ela gosta de viajar, então 
antes da pandemia, ela pegou a aposentadoria do meu avô para 
aproveitar a vida. E ela estava indo viajar para o Japão, ela ia 
passear no monte. E parece que as avós tinham um papel tão 
grande, tão forte de cuidar do marido, de cuidar da casa, que 
depois que ela se desvinculou disso, ela finalmente começou a 
viver a vida dela.

K: Acho que com o meu avô foi a mesma coisa também. Ele 
ficou doente por muito tempo e a minha avó que cuidava. Meus 
avós tiveram cinco filhos, duas mulheres e três homens. E 
quem visita até hoje lá em Prudente são só as duas mulheres. 
Os três homens vão uma vez a cada cinco anos. A última vez 
que todos se reuniram foi no falecimento do meu avô. Então 
assim, quem acaba até hoje cuidando da minha avó são só as 
mulheres, os homens enfim, cada um tem a sua vida, seus 
problemas. Mas minha avó também, quando meu avô faleceu 
foi horrível e ela ficou muito tempo mal. Mas acho que depois 
de um tempo ela percebeu que agora ela podia ser o que ela 
quisesse. Então ela fez muita coisa, fez muito curso e deu muita 
aula. Ela odeia viajar, então ela não sai de Presidente Prudente. 
Mas ela aproveitou muito, até hoje ela aproveita. Eu acho que é 
horrível também falar isso, mas ela começou a viver.

C: Acho que é uma situação parecida a da minha família. Meus 
dois avós do lado da minha mãe estão vivos, só que o meu 
avô está com Alzheimer. E quem cuida de tudo é minha avó, 
e sempre foi assim. Só que aí dá para ver... Quando somos 
crianças não percebemos traços machistas, porque estamos 
ocupados brincando, né? Mas aí, como meu avô agora está um 
pouco confuso, dá pra perceber como ele enxerga o papel de 
cada um na casa. Minha avó também não está muito bem de 
saúde, então às vezes ela deita um pouquinho pra descansar. 
E aí, se a gente está lá fazendo companhia, temos que ficar de 

olho pra ele não ir lá acordar ela. Porque ele vai lá perguntar 
quem é que vai fazer a janta. Acho que isso foi muito evidente 
tanto na criação da minha mãe como na dos meus tios, porque 
são dois homens e a minha mãe, a única mulher. Teve uma 
criação um pouco diferente, então dava pra perceber.
	 Minha mãe fica triste ainda que teve um Natal em 
que todo mundo ganhou bicicleta menos ela. Ela ganhou 
uma boneca. E aí ela não sabe andar de bicicleta até hoje. E 
minha avó, ela fica triste por isso porque ela foi percebendo 
essas coisas a partir do momento que a saúde do meu avô foi 
piorando, porque ela percebeu que a única que visitava mais, 
era a minha mãe. Sendo que todo mundo mora aqui em São 
Paulo, na zona leste, e na época, a minha mãe morava em 
Curitiba, mas ela era a que mais visitava. E agora é a mesma 
coisa, estão os dois morando sozinhos e isso é um problema 
que a gente tem que resolver, porque não dá pra deixar os 
dois sozinhos. E acho que dos três filhos únicos que está 
considerando morar junto ou que está com esse problema na 
cabeça 24 horas por dia é a minha mãe. 
	 Eu não sei se teve isso, mas valorizaram bastante a 
educação dos três, só que incentivaram muito mais os meus 
tios. Minha mãe é mais velha, então ela fica um pouco com isso 
na cabeça de “será que na época realmente não tinha dinheiro 
para ajudar com alguma coisa?”. Porque minha mãe teve que 
trabalhar pra conseguir fazer cursinho e para conseguir fazer 
faculdade, mas não tinha uma diferença muito grande de idade. 
Enquanto a minha mãe estava pagando a faculdade, porque 
meus avós não tinham dinheiro, eles eram feirantes. Meus avós 
pagaram o cursinho dos meus tios. Só que foi uma coisa que 
na época passou batido pela minha mãe e pela minha avó. A 
minha avó só percebeu agora. Eu achei legal que ela percebeu 
sozinha. E meu avô olha pra mim e fala “e você, quando vai 
casar? Já está na época de casar, né? Precisa casar para formar 
a família”. E antes de eu responder minha vó já vem gritando 
“que casar o quê? Maior cilada que tem”. Eu gosto de perceber 
isso, minha avó mudou bastante. Ela sempre foi dona de 
casa, mas mesmo assim ela trabalhava fora. Achei legal as 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

146 147

Anexos

coincidências, porque a minha avó é de Presidente Prudente 
também. Só que ela veio um pouco antes, acho que em 1954 
ela veio para São Paulo. O lado da minha mãe é de Okinawa e o 
lado do meu pai espalhado de várias partes do Japão.

Y: A minha mãe veio do Japão 25 anos atrás. Eu não sei a 
ordem direito também, porque eu fico meio confusa. Não sei 
se ela conheceu o meu pai primeiro no Japão quando ele foi 
fazer intercâmbio, se apaixonou e decidiu vir para cá. Ou se ela 
veio para cá primeiro para dar aula e depois quando voltou, 
conheceu o meu pai. Foi meio confusa essa linha do tempo. E 
como ela que veio pra cá, ela tem o pensamento extremamente 
machista e patriarcal, então é uma coisa mais recente.
	 Eu tenho um irmão mais novo, e em casa é muito 
diferente a maneira como ele foi criado e de como eu fui 
criada. Então, por exemplo, no final de ano a gente se reúne 
e normalmente são os primos mais próximos; eu, meu irmão 
e duas primas. E sempre falavam “Y., Kazu, Mido, vão lavar a 
louça” e ignoravam o meu irmão. Isso é uma coisa assim, desde 
pequenininho e foi acontecendo.
	 E minha mãe também, ela falava, por exemplo, que era 
mais importante eu saber ser uma boa dona de casa do que 
estudar. Isso pra mim era meio contraditório, porque eu acho 
que as famílias de imigrantes, por exemplo o caso do meu 
pai, ele sempre enfatizou muito que era importante estudar. 
A minha mãe, como ela era de uma família relativamente 
boa, no Japão e veio pra cá pra casar. Ela falava que era muito 
mais importante eu saber cozinhar, fazer faxina, ser uma boa 
esposa, uma boa mulher do que estudar. Então às vezes eu 
estava estudando no cursinho, ela me interrompia e fazia eu 
fazer faxina na casa sendo que faltava uma semana pra Fuvest. 
Porque na cabeça dela, esse tipo de tarefa era igualmente ou 
mais importante do que os estudos. E com o meu irmão não, 
ele não faz nada. Sou eu que mando ele fazer as coisas. E ela 
só começou a perceber que ela teve esse tipo de atitude ao 
longo da nossa infância hoje em dia, que eu comecei a falar 
para ela, mas ela não percebia. Então, por exemplo, quando 

estava no terceiro ano, estava estudando. Meu irmão estava 
jogando no computador, fazendo nada. E era eu que parava pra 
colocar mesa, para fazer a janta, parava para fazer tudo e ele 
não porque ele era um menino. Então eu acho que é uma coisa 
desde os nossos avós, mas pelo menos em casa é uma coisa 
que se perpetua muito até hoje. Não sei se pela minha mãe ter 
vindo de lá, mas é uma coisa muito recente ainda para mim.

E: Eu acho que pra mim também. Sou filha única, mas já 
reparei que quando tem algum encontro da família, os casais 
estão lá, e é sempre a mulher que faz as coisas. Eu acho que 
eu fui meio privilegiada, porque minha mãe não me obrigava 
a fazer as coisas. Minha prima, por exemplo, são em três, ela é 
a única menina e dois meninos. E era sempre a minha prima 
que ia ajudar a minha tia a cozinhar e a limpar a casa enquanto 
os meninos não, ficavam deitados no sofá. Nessas reuniões 
de família também é sempre a mulher que coloca o prato do 
homem, tira a mesa, faz a mesa, cozinha. E isso foi uma coisa 
que eu fui reparando muito ao longo do tempo. Não sei se por 
ser filha única, mas minha mãe não teve isso de querer se eu 
fizesse a comida.
	 E minha mãe foi muito do tipo que me incentivava a 
estudar. Eu acho que até sentia um pouco de pressão nisso, de 
ir bem na escola. E aí acho que também tem um pouco aquele 
estereótipo de “sou descendente de japonês, tenho que saber 
matemática, tenho que tirar muitas notas boas na escola”. 
Enquanto eu estava na escola eu sentia isso. Eu ia bem e me 
esforçava até, mas acho que para mim foi sempre um pouco de 
peso “tenho que ir bem”. Só que aí eu não sei se isso era algo 
que a minha família, minha mãe, meu pai colocavam em mim 
ou se era uma coisa da sociedade. Dentro desse estereótipo que 
eu teria que cumprir. Para mim mudou mais na minha geração, 
minha mãe acho que não percebia tanto isso. E tem certas 
coisas que eu falo hoje, dessa pressão que eu sofria, da minha 
ansiedade e tudo mais. Mas a minha mãe não entende muito o 
porquê disso.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

148 149

Anexos

Y: Na minha casa essa parte de ir bem nos estudos, “não 
preciso nem falar, porque é óbvio que você tem que ser a 
melhor da sala. É óbvio que nove não é o suficiente, tem que 
ser dez”. Era uma coisa que nem era tão reforçada de tão óbvio 
que era na minha família. Meu pai era do tipo “eu batalhei 
tanto para você estudar em uma escola particular, então é 
óbvio que o mínimo que você tem que fazer é entrar na USP”. 
E eu internalizei muito isso pra mim. Então nem era dos 
meus pais pressionarem, de tanto que era óbvio isso na minha 
família, virou uma pressão interna pra mim também. Isso era o 
mínimo que eu tinha que fazer pra ser grata.

M: Pra mim também. Eu acho que a pressão de você ir bem 
nos estudos era uma coisa muito mais auto imposta do que 
externa ou da sociedade. Eu sempre estudei em uma escola de 
asiáticos, só tinha japonês, então não tinha o estereótipo do 
japonês ser inteligente, porque eram crianças “normais” para 
mim. Os ocidentais que eram os estranhos, sabe? Eu acho que 
era uma coisa muito mais auto imposta, porque os meus pais 
fizeram USP, o meu irmão sempre ia muito bem. E aí pensava 
“não tem como eu não ir bem, certo?” E o meu pai tinha uma 
condição financeira muito boa e ele conseguia me incentivar 
com recursos financeiros. Sempre que eu tirava uns dez, ele 
me dava um dinheiro. Então, era muito assim “eu preciso 
tirar dez”. E eu tinha muito isso na cabeça, porque pra mim 
desde pequena, era sempre ele que me pressionava a sempre 
tirar dez. E aí ele virou um dia pra mim e disse “não, você não 
precisa ser a melhor da sala, só não ser a última”. Era isso, 
sabe, eu só precisava não ser a última. Mas isso nunca esteve 
claro para mim. Eu sempre tive que ficar na primeira sala do 
Etapa. Eu tinha que passar na USP direto. Porque senão eu ia 
falhar com ele. Mas ele nunca virou e falou isso pra mim, era 
uma coisa que eu criei na minha cabeça.

F: Nunca conversei sobre isso com outras pessoas, acho que é 
muito legal ouvir de vocês. Essa cobrança para mim é muito 

forte também. Mas ultimamente tenho reparado que ela 
sempre foi algo auto imposta e nunca foi de fora.

Y: Mas é de fora também, né? Porque é auto imposto só que ao 
mesmo tempo é porque todo mundo espera que se você tem 
essa carinha [fisionomia asiática], você vai ter uma boa nota. 
Mesmo a família não falando. Por exemplo, quando eu falei que 
queria fazer arquitetura, eles falaram “mas e engenharia civil?”, 
“você consegue passar em outras coisas, sua nota é suficiente 
para outras coisas”, “Por que você não faz, por que quer 
arquitetura?”. Então sim, é auto imposto, mas acho que não é 
também. Porque eu estudava numa escola que era diferente. Eu 
era a única asiática. Em Bragança, eu era “a japa”. Eles só não 
me chamavam de japa porque tinha mais uma na outra sala 
que era “a japa”. Então eu tinha nome, e meu nome era meio 
diferente, porque não tinha meu nome repetido em outras 
salas. Então eu tinha nome. Mas eu era a única da sala então 
era meio “a gente tem que matar ela para passar no vestibular”, 
era esse discurso. Na minha escola eu era a única, mas eu 
cresci muito em comunidade ao mesmo tempo. Então dentro 
da comunidade era óbvio que precisava ir bem porque tinha 
esse discurso que rolava muito ali dentro e na sala também, 
porque eu era diferente e eu era tida como “a estudiosa, a que 
precisava ir bem nessas coisas”. Então acho que é auto imposto, 
mas é a expectativa da sociedade também e da família.

M: E quantas vezes na sala a gente não ouviu os professores 
falarem assim “as maquetes dos japoneses são melhores”.

K: Me falaram isso o semestre inteiro. “Ah, porque eu já 
dei aula no Japão, e as maquetes dos japoneses são sempre 
melhores”. E uma vez o professor me juntou com um 
intercambista coreano e chamou ele de japonês, daí eu descobri 
que ele era coreano. Aí eu falei “mas ele nem é japonês”, e ele 
“ah, eu não sabia, ele parecia japonês”.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

150 151

Anexos

Y: Um professor, quando eu era bixete, estava sentada com 
o colega que é [descendente de] coreano. Estava sentado, 
conversando, ele falou assim “você é japonesa, né? E você é 
coreano, né?”. “Sim”. “Ahh, dá pra saber pelo cheiro”. A gente 
tava no primeiro semestre. “Porque coreano tem cheiro de 
alho” e saiu andando.

K: Eu infelizmente tive que fazer uma matéria com um 
professor da FAU, foi um semestre difícil. E no grupo era eu, a 
Gisele, que é mestiça, e a Mariana, que também é descendente 
de Japonês e o Natan. E aí no primeiro desentendimento, o 
professor virou e falou para o Natan: “é difícil trabalhar com 
japonesa, né? Eu sou casada com uma. É bem difícil”. E aí a 
gente ficou sem reação mesmo. Sabe o que não tem o que falar 
assim, era num dia de avaliação e você vai bater de frente com 
o professor? Mas daí ficaram as três caras e o Natan respondeu: 
“não, elas são incríveis e sei lá o que”. E ele: “é, eu acho difícil. 
Elas têm temperamento bem forte”. Aí teve outro dia que a 
gente teve que fazer um trabalho. E aí, eventualmente, ele 
descobriu que eu era da bateria. Aí ele: “você é da bateria? 
Japonesa não tem cara de que toca samba, que faz bateria”. Foi 
o semestre inteiro ele me julgando por eu ser japonesa. Foi 
bem difícil também.

M: Vocês já ouviram alguém falar para vocês que japonesa 
ou é oito ou oitenta? Ou você é super submissa, quietinha, 
perfeitinha em tudo que você faz ou você é completamente 
virada, louca. Eu ouvi isso do meu professor do cursinho. 
“Japonês é sempre 8 ou 80”. Às vezes, eu fico muito em choque 
em como algumas pessoas enxergam a gente.

Y: É que é o estereótipo da TV também, da mídia. Se você vê 
asiáticos na TV ocidental, ou é aquela menina super nerd ou 
aquela menina com cabelo roxo...

M: Que masca chiclete com a boca aberta.

F: Meio horrível falar isso, mas em casa, pelo menos a gente 
nunca fez parte da comunidade. A minha mãe, não sei se 
conscientemente, mas a gente sempre se distanciou. Na 
época que eu queria fazer Kendô4, por exemplo, a gente foi lá 
no Kaikan5 pra ver, eu vi uma aula. E aí, as mães dos alunos 
estavam conversando e ia ter alguma festa. E elas estavam 
conversando sobre o que tinham que fazer de comida para 
levar. E aí minha mãe viu isso e quando eu saí da aula eu 
pensei “interessante, talvez eu queira fazer”. Mas ela estava: 
“mas eu não vou ter paciência, porque eu tenho de entrar na 
comunidade, vou ter que participar de tudo isso” e é uma coisa 
que ela não se identifica. E eu acho que isso pra mim também 
foi muito forte desde pequena, no sentido de eu não queria 
ser associada à comunidade, por mais horrível que isso possa 
parecer. No meu colégio tinha o “grupinho” asiático, que era 
uma comunidade que todo mundo passava o recreio juntos 
e era um grupo mesmo. E eu nunca quis fazer parte e toda 
vez que alguém falava “por que você não anda com aquele 
grupinho asiático?” e eu falava: “não, não me pertence, não 
quero ser associado a isso”. Eu acho que é porque na minha 
cabeça o estereótipo era forte, porque a gente diz sim e abaixa 
a cabeça para tudo, e eu não queria ser associada a esse 
estereótipo. Então eu sempre me distanciei. E se formava uma 
rodinha muito grande, eu ficava: “será que vou ser associada? 
Será que as pessoas vão vir perto de mim?”. Hoje eu vejo o 
quão estranho era isso. 

A: Acho que tem muito a ver com o mundo fazer a gente se 
odiar... Odiar nossos traços, e aí o processo de aceitação… e não 
fazer a gente querer se associar.

Y: Acho que é muito normal o que você falou. Por exemplo, tem 
alguns amigos meus que nasceram no Japão, tem minha idade. 
Eles vieram pra cá quando tinha uns cinco, sete anos, acho. 

4    Arte marcial japonesa moderna.

5    Pequenos clubes de bairro das colônias japonesas.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

152 153

Anexos

E eles eram fluentes em japonês, mas quando eles chegaram, 
eles se esforçaram o máximo para esquecer. Tanto que hoje 
eles não falam nada. Não falavam em casa, até pra tentar 
abrasileirar ao máximo pra se dar melhor, pra ter mais amigos 
na escola. Tanto que hoje em dia eles se arrependem porque 
eles gostariam de ter mais esse contato. Mas eles fizeram muito 
esforço para apagar tudo que eles tinham de japonês e se 
enturmar mais. E acho uma coisa muito natural isso.

F: É algo que só percebo agora, mas as minhas tias são assim, 
a minha mãe é assim, eu sempre fui assim, a minha prima é 
assim. Ela é mais nova, mas eu percebo. Querer se desvencilhar 
para não ser associado. Acho que é por isso que não sei muito 
da minha história, da história dos meus avós, porque a gente 
quer tentar se abrasileirar. É o “A partir daqui pra frente”. 

E: Acho que para mim foi a mesma coisa. Quando era pequena 
eu falava um pouco de japonês. Os meus avós maternos eram 
japoneses. A primeira língua da minha mãe foi o japonês. Só 
que hoje ela não fala mais nada, ela não sabe japonês. E quando 
eu era pequena, a gente falava muito pouco. Mas acho que 
em algum momento da minha vida eu passei por isso, de não 
querer ser associada a japoneses. Tanto que uma coisa que foi 
um gatilho para mim, para eu perceber todas essas pequenas 
agressões que a gente sofre, foi quando eu me lembrei de 
quando eu era pequena, eu não gostava do meu olho e eu 
ficava fazendo assim [empurrando o olho para o meio para não 
parecer olho puxado]. Então quando eu lembrei disso, foi como 
sentir ódio de si mesma e não querer estar na sua própria pele. 
Então acho que para mim isso foi um gatilho para eu tentar 
entender um pouco mais sobre a minha história, para não 
querer me sentir mais assim. E também tinha pouquíssimos 
japoneses no meu colégio. Tinha uma outra menina que era 
descendente de chinês. E acho que por eu realmente não querer 
ser associada, a gente acabou se afastando. Hoje eu tenho mais 
amigos japoneses, mas na época do colégio não era assim.

Y: Eu prendia o prendedor de roupa no meu nariz para tentar 
afinar o nariz. Eu prendia no meu nariz para tentar afinar ele.

K: Eu nunca vou esquecer. Vi uma vez no YouTube o vídeo de 
uma mulher que ela colava aqui.

Y: Sei, eu tentei já também.

K: Eu fiz. É uma cola especial, mas eu peguei uma cola 
pritt e eu tentei e óbvio que não dava. Eu não tinha acesso, 
infelizmente, mas fiquei muito tempo tentando colar. E era 
muito isso também, eu queria entender de onde vem a minha 
família, mas eu não queria ser associada. Em Presidente 
Prudente, eu podia ser japonesa. Em São Paulo, eu não podia. 
Eu também não tenho nenhum amigo descendente da época do 
colégio. Era só eu, meu irmão também no colégio. Todo mundo 
conhecia quem era as duas irmãs japonesas. E eu lembro 
também dessas pequenas agressões que me fez não querer ser 
associado. Por exemplo, eu levava muito nori6 de lanche. Todo 
mundo achava muito nojento comer alga. Era muito, muito 
nojento. A minha única melhor amiga que comia comigo. A 
gente trocava, ela me dava cheetos e eu dava nori. Mas todos 
achavam nojento. Anpan7 achavam nojento, manju8 achavam 
nojento. E eu lembro que uma vez enganei todo mundo, dei 
manju pra todo mundo e falei que era chocolate. Todo mundo 
comeu, e foi o meu ato mais radical aos dez anos. Mas foi bem 
isso.
	 Eu lembro que uma vez, numa brincadeira de princesas, 
todo mundo falou que eu tinha que ser a Mulan. Eu não queria 
essa Mulan. Eu falei que queria ser A Bela Adormecida. E não 
me deixaram ser a Bela Adormecida, porque eu era, enfim 
[japonesa]. E aí eu lembro que era muito disso, eu não queria 
ser associada, então eu falava pra minha mãe “eu quero levar 

6  Folha feita a partir de alga marinha. 

7    Doce japonês recheado.

8    Bolinho japonês recheado com doce de feijão.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

154 155

Anexos

toddynho, eu não quero levar mupy, porque todo mundo leva 
todinho e só eu levo mupy”. Era essas coisinhas de não querer 
ser nada associado.

Y: Eu tinha muita vergonha da minha mãe até recentemente. 
Porque minha mãe fala português, mas ela fala português com 
bastante sotaque. E com a gente ela só fala em japonês, em 
casa a gente só fala em japonês. Então, por exemplo, eu ia para 
o mercado com ela, e ela falava em japonês comigo. Eu fugia 
dela no mercado. Se ela atende o telefone no mercado, ela fala 
em japonês. Então eu ficava longe dela. Eu nunca chamava 
amigos pra ir em casa porque tinha vergonha da minha família, 
de a gente falar japonês em casa. Porque todo mundo ficava “o 
que você falou? O que foi isso? O que foi aquilo?”. Por exemplo, 
isso do obentô também, teve uma vez quando eu tinha uns 
três anos, a minha mãe lembra até hoje, que ela fez um obentô 
muito bonitinho com uns onigiris9 com forma de bola de 
futebol, ela fez umas salsichas em forma de polvo, e ela fez 
ovo e pôs um monte de coisa. Foi “o obentô” da vida dela e eu 
joguei fora porque estava com vergonha, porque todo mundo 
tinha levado sanduíche e salgadinho. Daí a professora contou 
pra minha mãe e ela nunca mais fez obentô pra mim. Tanto que 
a primeira vez que eu levei obentô de novo foi na FAU, quando 
era uma excursão da FAU, eu fiz a Karina, a gente fez obentô 
junto e levou. Foi revolucionário pra mim, porque morria de 
vergonha da minha família e é muito ruim isso.

A: Eu tenho um irmão gêmeo e éramos os únicos descendentes 
de asiáticos na escola. E quando entrei na FAU, fiquei muito 
próxima de um grupo de amigas que todas eram brancas. A 
não ser uma, a I. e eu só fiquei mais próxima dela. E eu nunca 
tive esse “click” até a pandemia, em que eu fiquei muito mais 
próxima da C. na pandemia, da C. e da Michele que é chinesa. E 
pensei “é óbvio que eu vou ficar muito mais próximo, eu sinto 
muito mais identificação com elas”. Eu consigo conversar, eu 

9    Bolinho de arroz japonês.

consigo levar manju e não precisar explicar o que é isso. E eu 
nunca tinha tido esse click. Demorou anos pra ver isso. É só 
uma coisa que me ocorreu durante a pandemia.

Y: Teve uma vez na FAU que estava no primeiro ano. Eu levei 
aquele salgadinho que tem várias ervilhas, amendoim e uns 
peixinhos secos também. Eu adoro aquilo, e estava muito feliz 
com meu salgadinho. E as minhas amigas chegaram e fizeram 
um escândalo no meio do estúdio 1, porque eu estava comendo 
peixinho seco na aula. “Nossa que nojo, que absurdo, você 
trouxe peixe!” Pra mim era uma coisa muito normal e virou um 
escândalo. Na hora achei engraçado, mas pensando agora, eu 
nunca mais levei nada parecido para a FAU. Mesmo sendo um 
espaço mais aberto, mais progressista, ainda esse tipo de coisa 
chocava.
	 E uma coisa muito idiota que eu fiz, que hoje em dia 
me arrependo muito, foi no nosso primeiro ano a festa do 
Equador, o tema era “parece, mas não é”. E na época eu ainda 
não tinha nenhuma consciência sobre os debates sobre racismo 
asiático, por exemplo. E eu e mais amigas fomos de chinesa, 
com uma plaquinha escrito “pastel de frango”. Seis meses 
depois, olhei para aquilo e pensei “que idiotice foi essa?” e acho 
que é uma das coisas que mais tenho vergonha hoje em dia, 
mas que na hora não parecia errado, sabe? Parecia uma coisa 
como um “auto bullying”, então não parecia errado. Mas é uma 
coisa muito absurda de se fazer. E só depois que comecei a 
me inteirar um pouco mais sobre essas discussões que eu fui 
percebendo o quão errado foi aquilo que eu fiz.

E: Muitas coisas que eu já fiz, eu também não percebia. Meu 
pai vivia falando “ai, porque você é japonesa do Paraguai”. Acho 
que isso também só fez eu me distanciar mais dos costumes da 
minha família e não querer ser associada, e de passar por esse 
processo de abrasileiramento.

A: Uma coisa que parte da nossa geração sofre é que em casa 
você não é japonês para sua família, você não é o suficiente, e 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

156 157

Anexos

fora de casa você não é brasileiro o suficiente. E você fica num 
limbo.

E: E sobre o japonês? A minha mãe, ela desaprendeu a falar 
japonês. Não sei se foi muito pela convivência de vir pra 
cá para São Paulo para estudar, talvez não tinha tanto essa 
relação [com outros japoneses e nipo-brasileiros]. Mas com 
os pais dela ela só falava japonês. Tanto que a comunicação 
com os meus avós também era mais difícil. Eu não conseguia 
conversar direito com eles. Também nunca tive muito interesse 
em aprender japonês. Como foi para vocês? Quem da família 
de vocês fala japonês e como é isso?

M: A minha mãe fala japonês fluente, e o meu irmão mais 
velho também. Meus pais sempre tentaram colocar a gente em 
escola japonesa que eu nunca consegui aprender. Eu sempre 
entrei, fiz o N5, sai, esqueci tudo, entrei, fiz N5, sai e esqueci 
tudo. O meu irmão mais novo não sabe nada. A gente está 
tentando correr atrás agora, mas é muito mais fácil aprender 
uma língua quando você é menor. Quando eu era pequena, 
eu só queria saber de aprender inglês. Então eu pedi pra me 
colocarem na Cultura Inglesa e me tirarem do japonês, porque 
eu não aguentava mais. Mesmo tendo estudado no primeiro, 
a gente tinha incentivo para aprender japonês, mas eu nunca 
consegui aprender. Até que esse ano eu estava tentando, mas 
também não consigo porque é muito difícil pra mim. Mas 
eu tenho que falar em japonês com a minha avó. A gente 
diferencia, a avó é a paterna e a baachan é a materna. E a 
minha baachan fala em japonês para mim, que o meu japonês 
é estranho, mas dá para entender. E é isso que importa. O 
meu pai não fala japonês, quando ele era criança, a minha 
avó tentou fazer ele estudar japonês, eles iam para o “nihongo 
gakkou”, só que ele falava assim: “por que eu tenho que 
aprender japonês se a gente está no Brasil?”. Pra ele não faz 
sentido a gente manter essa tradição. E hoje ele se arrepende 
de não ter aprendido tanto japonês. E por outro lado, o irmão 

mais velho dele, assim como meu irmão mais velho, sabe o 
japonês perfeito. E ele conversa com minha mãe também. 

Y: Na minha família foi ao contrário. Meu avô, ele só falava em 
japonês com os filhos e ele não deixava por nada nenhum dos 
filhos esquecer o japonês. Tanto que, por exemplo, a minha 
tia, o marido dela é brasileiro. O meu avô falava em japonês 
com ele, e fez ele aprender a entender o básico, na força. Tem 
um tio meu que é colombiano, meu avô só falava em japonês, 
com os netos também. Eles entendem umas palavras como 
“ohayou10”, “oyasumi11” conseguem entender o que está rolando 
ali. Mas foi na força do ódio do meu avô, se a gente falasse em 
português, ele não respondia. Daí com os netos também, o 
meu primo mais novo não pegou tanto isso porque ele nasceu 
um pouco antes do meu avô falecer. Só que eu e meus primos 
mais velhos, o meu caso é diferente porque estudei, mas meus 
primos, eles nem estudaram tanto, mas meu avô só falava em 
japonês com eles. Eles não tinham opção senão tentar entender. 
Daí meus pais também. Em casa, foi o meu pai que impôs 
a regra de que em casa a gente só fala japonês. Não foi nem 
minha mãe. Minha mãe se esforçou para aprender português. 
Ela até falaria em português com a gente, mas o meu pai impôs 
a regra que não pode falar português em casa, a gente só fala 
em japonês. Então foi uma coisa muito imposta pelos pais, para 
tentar manter ao máximo o idioma dentro de casa. Hoje em dia 
eu e o meu irmão, a gente fala em português, porque é mais 
fácil. A gente mistura tudo. Mas quando a gente era pequeno, 
se a gente soltasse uma palavra português, a gente levava um 
“tabefe” na cabeça. 

K: O meu avô não era tão radical assim. Mas da parte do meu 
pai, todo mundo já aprendeu. Ele falou que, durante a Segunda 
Guerra, todo mundo parou de falar japonês. Então, meu pai 
não sabe absolutamente nada. Não é à toa que chamavam 

10    Bom dia em japonês.

11    Boa noite em japonês.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

158 159

Anexos

muito ele de “japonês do Paraguai”. Mas os meus avós, como 
vieram do Japão, só aprenderam português na marra também. 
Eles trabalhavam na feira então tinha que falar um pouco de 
português, pra vender os legumes. Só que comigo, meu avô 
não falava em português comigo, só falava japonês. E eu nunca 
entendia nada do que ele falava. Eu não consegui aprender. 
Fiquei muito sem entender o que ele falava. Ele morreu sem eu 
entender metade das histórias que ele contou pra mim. E com 
o meu pai ele falava em português. Mas com os netos ele falava 
em japonês. Era tipo “vocês têm porque vocês são do meu 
sangue, vocês tem que saber japonês”.
	 E aí, quando eu entrei na FAU, eu comecei a entrar 
em mais contato com a minha própria ancestralidade e fui 
pra escola de japonês. Fiquei dois anos lá, ainda sou péssima. 
Kanji12 é muito difícil, não entrava na cabeça. A ordem era toda 
inversa. A minha avó falava que eu falava igual menino e eu 
não entendia o que ela queria dizer. Enfim, eu sei o básico, do 
básico. Eu sei que hiragana, katakana13 e algumas frases soltas. 
A minha irmã foi pro Japão, então ela sabe mais, mas ainda 
não fala muito bem. É que a minha avó fala muito okinawago14. 
Que é uma língua quase morta, mas ela fala muito. Então, a 
minha própria professora de japonês, que nasceu no Japão, não 
entende tudo o que a minha avó fala, porque ela tem muito 
vocabulário de okinawago. 

K: É um dialeto, uma língua extinta, está com risco de extinção. 
Ninguém entende o que a minha avó fala. É muito difícil. 
ela demora muito para se expressar. Acho que é por isso até 
que ela não conta muita história porque ninguém consegue 
entender. Eu só tenho um primo que fala japonês. A minha avó 
tem 11 netos e só um realmente foi estudar e até ele. Ele é N1 
e ele não entende tudo que a minha avó fala, porque é muito 

12    Ideograma japonês, um dos três tipos de caracteres utilizado na língua japonesa.

13    Hiragana e katakana são símbolos fonéticos que representam sílabas.

14    Dialeto de Okinawa.

difícil. Mas é só parte da minha mãe que fala um pouco, meu 
pai teve que aprender um pouco na marra.

C: Tem um curso de okinawago numa escola na zona leste. 

K: Eu estou me forçando a aprender com o meu avô. Só que 
como ele está esquecido, ele repete as coisas. Então eu sei um 
bocadinho de frases decoradas. Eu também fui pesquisar, é que 
a minha avó falou “Tinha que aprender, né? Está morrendo 
e tal. Alguém tem que manter, quando que vou ensinar, né?”. 
Aí eu pesquisei, um dos únicos lugares que ainda ensinam no 
mundo é na Zona Leste. É muito específico. E aí eu até fui ver, 
mas eu moro na Zona Oeste, então eu teria que atravessar São 
Paulo, era muito inviável. Mas aí, de vez em quando ela solta 
assim “ai, você sabe como é ‘neko15’ em okinawago?”. Mas é 
completamente diferente. Eu achava que era um sotaque só. 
Mas são outras palavras, é outra formação de frase. Aí eu falei, 
eu não consigo aprender japonês, imagina okinawago. Nem vou 
usar também. 

C: Os meus avós, os dois são brasileiros, mas eles têm o 
sotaque japonês muito forte. Meu avô, na verdade nasceu aqui, 
só que ele foi criado no Japão, porque os meus avós estavam 
trabalhando em fazenda, então está muito difícil criar um 
bebezinho. O mandaram de volta pra Okinawa para ser criado 
pela tia dele e então agora ele fala muito mais japonês que 
português. A minha mãe e meus tios aprenderam japonês 
primeiro. Só que aí eles esqueceram quando começaram a 
ir para a escola. Porque eles queriam fazer parte. Então eles 
começaram a falar só português e esqueceram. Acho que foi 
a mesma coisa com o meu pai também. Eu lembro que ele 
estava com risco de reprovar a primeira série porque não falava 
português. Aí ele teve que correr atrás.
	 Como eu cresci longe dos meus avós, eu não sabia 
nada. E aí eu chegava em São Paulo e eles falavam “não, mas 

15    Gato em japonês.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

160 161

Anexos

você tem que aprender”. Como é que eu vou aprender se meus 
pais não falam. Depois eles aprenderam, moraram um tempo 
no Japão, mas eles não falavam porque eles queriam que eu 
me encaixasse. Na época era em Curitiba, sempre foi a única 
descendente de japoneses. Então eu demorei para aprender, 
eu só sabia quando eu estava levando bronca, que meu pai me 
dava bronca em japonês, e às vezes quando eu ia para casa 
dos meus avós. Agora para falar como o meu avô, às vezes 
ele esquece que sabe o português. Então ele fala não, ele fala 
japonês que só sabe falar. Não sei por que eu entendo isso, mas 
eu não sei como que fala isso. Aí eu estava querendo aprender, 
fui um pouco atrás, fiz o curso da FFLCH que é para o pessoal 
que vai fazer japonês. Então eu me perdi muito cedo. Os dois 
primeiros meses, eu estava entendendo. A partir daí, eu não 
entendia mais nada. Tirei nota pra passar, mas eu queria 
aprender. Só que não deu. Também sou muito ruim.

M: Acho engraçado como o japonês reflete um pouco o como 
funciona cada papel da sociedade. Você tem um jeito de falar 
com uma mulher, o jeito de falar com um homem, tem o jeito 
de falar de uma forma mais polida e uma forma mais, mais 
polida e o jeito de falar com crianças. Isso é uma coisa que eu 
tenho muita dificuldade. Acho que uma das dificuldades que 
eu tenho pra aprender japonês é isso, essas formalidades que 
eu não consigo. Não bate, não entra. Por que eu não sou igual a 
um homem? Por que eu não posso falar da mesma forma que 
eles se somos iguais?

Y: No Brasil, eu falo fluente japonês. No Japão eu não falo. No 
Japão o meu japonês é meio antiquado. Porque hoje em dia 
eles falam tudo meio em inglês. É muito estranho o idioma. E 
também às vezes tem termos, por exemplo banheiro. Se você 
falar “benjô16” de vão achar que você é um homem de 90 anos. 
E se você falar “toire17”, você é uma menina... só pelo jeito de 

16    Banheiro em japonês.

17    Banheiro em japonês.

falar. Então lá eu não falo fluente. Lá eu falo bem mais ou 
menos.

F: Em casa os meus avós não falam, mas eles chegaram a 
morar no Japão quando eu era pequena, por um período. Então 
eles sabem frases soltas também, formar algumas sentenças, 
mas nada fluente. E aí em casa a minha mãe também não fala. 
Mas a gente sempre usa palavras soltas, então tipo “benjô”, 
“kitanai18”. Mas eu não fui atrás de aprender japonês. A minha 
mãe também não. Quando ela era pequena, minha avó ainda 
tentou fazer as minhas tias aprenderem. Contratou um 
professor para dar aula, mas ninguém levou a sério. E aí se 
perdeu, em casa só essas palavras soltas que a gente usa.

E: Em casa também era assim. Até essas pequenas palavras 
soltas a gente não fala mais. Quando eu era pequena a minha 
mãe falava “vai pro ofurô19, vai no benjô”. E essas coisas a gente 
perdeu. Entrando um pouco na questão da relação com os 
espaços urbanos, você falou que tinha muita vergonha, né?

Y: Em São Paulo eu não tenho isso, mas eu tinha mais. Por 
exemplo, eu nasci e vivi a vida inteira em Bragança. Daí a gente 
participa de uma associação. Minha mãe é diretora da escola 
de japonês, meu pai hoje é o presidente da associação, então 
a gente é muito da associação, cresci lá. Todo mundo sabe 
quem é a nossa família, todo mundo sabe quem eu sou. Então 
lá dentro, eu estava sempre super confortável e eu sempre 
participei muito das coisas da colônia. Fazia Yosakoi20, fazia 
Taiko21, participava de todos os concursos de desenho, pintura, 
de caligrafia. Eu era muito inserida ali e eu me sentia parte de 
alguma coisa, estava confortável. Mas eu botava o pé fora dali… 
eu me sentia muito peixe fora d’água. Então eu tinha vergonha 

18    Sujo, nojento em japonês.

19    Banho em japonês.

20    Estilo de dança japonesa.

21    Tambor, um instrumento de percussão japonesa.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

162 163

Anexos

da minha mãe no mercado. Na escola, eu tinha vergonha de 
tudo.
	 Por muito tempo eu achava que japoneses eram feios 
e todos os meus “crushes” de adolescência até os 13 anos era 
no perfil do Zac Efron e pessoas assim, eu amava Rebelde. Fiz 
futebol para tentar me inteirar com o pessoal. Foi só depois de 
um tempo que eu comecei a aceitar um pouquinho mais quem 
eu era, o que eu gosto. Eu fui mudando bastante meus gostos, 
me adequando mais ao que fazia sentido pra mim. Mas em 
Bragança sempre foi isso até hoje em dia. Se eu estou lá com os 
meus amigos do taiko, estou confortável, mas se eu não estou, 
já fico meio assim, sabe? Daí quando eu me mudei para São 
Paulo para fazer FAU, eu morei ali em Pinheiros por bastante 
tempo. Em São Paulo já tem muito mais asiático, né? Entrei na 
FAU e pensei “nossa, quanta gente”, não sabia que tinha tanta 
gente assim. Então em São Paulo fui ficando mais confortável.
	 Só que agora que moro aqui do lado, na Aclimação, 
eu fico bastante ali pela região da Liberdade, Aclimação que 
tem muito japonês, coreano, chinês, eu me sinto muito mais 
tranquila. Então eu falo no telefone falando alto com a minha 
mãe em japonês no mercado, compro o meu kimchi, meu tofu 
e saio tranquila sem ficar “nossa, as pessoas vão olhar o que 
eu estou fazendo”. Virou uma coisa muito mais natural pra 
mim. Até dentro de São Paulo tem umas partes que eu me sinto 
muito mais confortável. Por exemplo, eu fui no Bom Retiro 
esses dias. Não sou coreana, não sei nada de coreano, só como 
as comidas. E lá é um bairro meio perigoso à noite, mas mesmo 
assim, eu olhava em volta e pensava “parece um pouco que 
eu estou em casa, parece que estou mais segura”. Ou até na 
Liberdade, à noite, não é uma região muito tranquila, mas eu 
ficava “ah, eu acho que está tudo bem”, sabe? Parecia um lugar 
mais seguro pra mim, só de ter pessoas parecidas comigo. 
Então em São Paulo fui achando uns pontos. Até dentro da 
FAU, que encontrava pessoas parecidas e eu me sentia mais 
tranquila. Em Bragança isso é uma coisa que nunca tinha 
acontecido fora da Nipo.

C: Nossa, mas eu achava que em Bragança tinha bastante 
japonês. 

Y: Atibaia tem. Em Bragança não tem muito.

A: Acontece no meu bairro também. Eu moro no Jardim da 
Saúde, que é pós Ipiranga. Já foi um bairro que tinha uma 
comunidade japonesa central, em São Paulo, alguns anos atrás. 
Foi por isso que meus tios, quando eles vieram para São Paulo, 
eles queriam morar lá. Agora não tem tanto, mas eu percebi 
isso. Eu ia na academia do bairro e as senhorinhas, as baachans 
vinham falar comigo, eu nem conhecia elas. “a aí, como que 
você tá?” E eu achava muito fofo. Acho que as outras pessoas 
também procuram por uma identificação, né? 

M: É verdade isso que você falou, que na Liberdade você se 
sente mais à vontade. Mas não só você, as outras pessoas 
também. Eu ia na Liberdade e às vezes vinham umas baachans 
falando em japonês comigo perguntando, “ah, isso aqui é sei lá 
o quê”. E eu não sabia o que ela estava falando, não sei japonês. 
Só que ela virava pra mim e falava em japonês. Então, é um 
espaço que você se sente à vontade. Você acredita que a pessoa 
ao seu lado, que tem olhos puxados, sabe o seu idioma. O que 
não aconteceria se você fosse comprar alguma coisa na Vila 
Madalena, em algum mercado da Vila Madalena. Com certeza 
essa pessoa sabe japonês e eu vou perguntar para ela em 
japonês, mesmo que ela não trabalhe aqui.

Y: Na feira aqui do lado, da Aclimação. Vendem tingensai, que 
é tipo uma acelga chinesa, vende tsukemono22, vende nattou23, 
vende tofu. Se você vai às sete da manhã só tem baachan. Todas 
elas vêm falar com você como se você fosse a neta delas. Daí 
quando vou nas barraquinhas de nihonjin24 eles falam “Não 

22    São verduras, legumes e frutas em conserva

23    Alimento tradicional japonês feito de soja fermentada.

24    Pessoas japonesas ou de ascendência japonesa.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

164 165

Anexos

quer levar tofu? Dá pra você fazer isso daqui, leva esse que dá 
pra fazer isso”, como se fosse muito parte daquilo. E é muito 
gostoso isso.

C: A nossa família é daqui, mora todo mundo na zona leste, ali 
na Vila Carrão. Tem muita gente de Okinawa. Quando eu vim 
para São Paulo, os meus pais queriam morar mais perto do 
metrô para eu conseguir ir para a escola, para eu aprender a 
andar de metrô. E aí eles estavam pesquisando onde que era a 
melhor região e eles escolheram perto do metrô Saúde porque 
tinha muito japonês. E acho que foi muito legal pro meu pai, 
porque quando ele morou no Japão. Ele sentia muita falta do 
tempo que ele morou no Japão. Aí acho que ele gostava desse 
horário, que só tinha baachan caminhando na rua. Ele ia fazer 
feira nesse horário. Acho que todo mundo que ele encontrava, 
que ele supunha que falava japonês. Ele ia lá e puxava assunto. 
Meu pai, aos 50 anos, era a baachan que puxava assunto com 
os outros. Eu acho que isso trouxe uma identificação muito 
legal para mim porque em Curitiba se a gente queria um tofu, a 
gente tinha que sair da nossa casa e ir até o Mercado Municipal 
que fica no centro. Não era muito prático. Aqui, eu ando duas 
quadras, eu estou na feira e tem barraquinha que só tem 
produto japonês. Não precisa nem ser na feira, tem a própria 
loja que fica aberta a semana inteira, o dia inteiro.

L: Eu também moro perto da Saúde e a minha mãe se sente 
muito mais confortável lá. A gente nunca foi na Liberdade. A 
gente nunca vai, eu me sinto nada confortável na Liberdade. 
E na Saúde, ela adora. Ela também não fala japonês. Nunca 
ninguém da família tenta um diálogo em japonês. Às vezes 
têm umas palavras soltas. Agora ninguém fala mais nada, nada 
mesmo. Meu irmão tem até um pouco mais de interesse, eu 
não tenho tanto interesse. Então ele já tentou... Até a minha 
mãe, ela pega o furikake25, ela entende duas sílabas, aí ela tenta 
adivinhar o que é. Mas a gente se sente muito mais confortável 

25    Tempero japonês feito à base de peixe.

no bairro da Saúde que é menos japonês. Mas também sempre 
foi essencial, então em casa sempre tem comidas asiáticas. 
Sempre precisou ter um ambiente para a gente comprar 
algumas coisas específicas. Mas nada muito abundante.

K: Eu moro perto de Taboão da Serra, que não é nenhum 
grande núcleo de descendentes, mas tem alguns. A minha 
mãe é acupunturista, tem muitas na região, mas a minha mãe 
acho que é a única que tem descendência japonesa. E muitos 
descendentes de japoneses vão pra lá de longe, Alphaville, 
porque se sentem confortáveis com a minha mãe, conseguem 
falar um pouco de japonês. Minha mãe não é nada fluente, 
mas a minha mãe entende tudo. Ela não vai te responder. Mas 
ela entende tudo que você fala. Então tem várias baachans 
que cruzam Taboão da Serra pra ser atendida por ela e é essa 
questão de se sentir mais confortável com quem está no lugar. 
A gente morava antes em uma região mais afastada e lá não 
tinha realmente nenhum japonês. Agora tem até uma lojinha 
perto de produtos orientais e eles conhecem gente. Eles falam 
“quinta-feira tem tofu novo hein”. Então, toda quinta-feira a 
gente vai lá comprar tofu.
	 E acho que é isso, é uma questão de se sentir mais 
confortável. Não é um bairro que tem muitos japoneses, mas 
os poucos que tem a gente já conhece e tem até um pouco de 
intimidade. Tem uma tia que mora no prédio, ela sempre dá 
bom dia no elevador e ela mostra a fotinho do neto. Ela é toda 
muito animada. Então acho que é isso também de se sentir um 
pouco mais confortável. E é até engraçado que tem muito isso 
de “eu não sei diferenciar chinês, japonês, coreano” e todas as 
baachans já chegam e “você é de Okinawa, né? Dá pra ver que 
você é de Okinawa”. Até sexta feira, eu e uma amiga estávamos 
conversando. Aí tem muita gente confunde nós duas, muita 
gente. E aí ela falou, “dá pra ver que é diferente. Eu sou de 
Hokkaido, ela é de Okinawa. E todo mundo ficou meio “isso 
não significa absolutamente nada”, só pra a gente. Para a gente 
é muito claro a diferença. 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

166 167

Anexos

M: O chefe quase virou para ela e começou a conversar 
achando que era eu. 

K: Uma mulher chegou e eu falei bom dia, eu tinha acabado de 
chegar. Daí ela me respondeu e disse “eu não acabei de falar 
com você?”. Aí eu: “você falou com a Júlia, né?”. Ela, “nossa, é 
verdade. Desculpa”. A minha baachan quando ela vem pra cá, 
ela quer muito vir para a Liberdade, a primeira coisa que ela 
quer fazer é vir para a Liberdade. E ela foi pra Liberdade e já 
quer voltar para Presidente Prudente, mas ela vai lá, puxa papo 
com todo mundo e ninguém entende o que ela fala, porque ela 
fala okinawago, mas ela conversa com todo mundo. Então acho 
que é muito legal ver isso de manter a cultura.
	 Meu namorado ele é branco e ele acha muito 
interessante como a gente mantém muito mais a cultura do 
que a família dele, que é italiana. Os avós dele são italianos, 
eles não falam italiano. Quando encontram outro italiano na 
rua não tem esse negócio de puxar papo, falar de onde vem. Ele 
fala que é muito legal que a gente mantém um pouco mais essa 
ligação.

A: Vocês sentem uma pressão de se casar, tem que casar com 
um japonês?

M: Eu não tinha isso. Eu tinha a pressão de não casar com 
coreano nem com chinês. Você pode namorar quem você 
quiser, se eu trouxesse um negro de dois metros tudo bem, mas 
meu pai fala assim “se você entrar com um coreano, eu vou 
dar um soco na cara do coreano”. Eu cresci com essa rixa. Eu 
cresci com isso de “nossa ele é coreano, é melhor eu não me 
apaixonar por ele”. Comecei a ouvir k-pop e o meu pai falou 
assim “meu Deus do céu, você é uma desgraça pra família”. Eu 
falei “Annyeonghaseyo26” pra ele. Ele ficou “não”. Ele não deixa 
tocar k-pop no carro. Agora ele tá mais acostumado. Eu bato de 

26    Olá em coreano.

frente com ele “pai, larga de ser racista” e ele já vai aceitando. 
Mas tinha essa coisa.

Y: Então, mas eu entendo o inverso. Os coreanos não gostarem 
da gente eu entendo porque a gente fez coisas muito erradas. O 
oposto pra mim não faz nenhum sentido na gente. Eu descobri 
que rolava essa rixa entre japonês e coreano só depois de muito 
tempo.

M: E no Japão não se ensina essas coisas .

Y: Não, é super abafado. Mas em casa rola uma pressão de 
que só posso namorar japonês. Eles não vão falar nada se eu 
trouxer outra pessoa. Mas quando eu levei o meu namorado, 
eles ficaram aliviados. Ele nunca falou japonês, ele entende o 
básico. Mas só de minha mãe poder fazer karê27 e ele não achar 
estranho, sabe?

K: Mas eu acho que é uma coisa assim. Fica mais fácil.

Y: Eu não sei se é mais fácil, mas minha mãe ficou aliviada. 

A: O meu pai é brasileiro. Então eu sei que minha mãe sofreu. 
Ela foi a única das irmãs que casou com um brasileiro. Meu tio 
casou também, mas ele não mora em São Paulo e ele é homem. 
Mas eu sempre vi isso, que tinha uma pressão muito grande. E 
aí eu dei a sorte maravilhosa de ter nascido lésbica. Na minha 
casa com os meus pais, eles sabem, está tudo bem. Mas eu 
sinto que nunca vou me assumir pro resto da família. Acho que 
não ia acontecer nada, mas eu sei que se alguém falasse alguma 
coisa, os meus pais iam comprar briga. E eu sinto que é muito 
possível. E aí, para evitar uma rixa na família, principalmente 
do lado japonês, penso que ninguém precisa saber.

27    Prato típico da culinária japonesa feito com carne, legumes e curry.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

168 169

Anexos

C: As pessoas olham pra mim e elas sempre acham que sou 
100% hétero. Elas ficam muito chocadas.

E: Teve uma fala do meu primo, ele tem a minha idade, que me 
marcou. A família dele pelo lado da mãe dele é bem grande. E 
tem várias pessoas lá que namoram e se casam com pessoas 
que não são descendentes de japonês. E aí teve um dia que a 
gente tinha saído ou algo assim e ele falou “Acho que já chega 
de ter “gaijins” na família, senão fica feio”. E aí eu fiquei tipo...

Y: Mas o seu primo, ele é novo, não?

E: Então, ele tipo a minha idade. Ele é um pouco mais velho. 
E aí ele falou isso, falou pros dois irmãos dele. E na época, 
ele namorava uma menina que não era descendente de 
japonês. E pensei, qual é o sentido disso? Então eu acho que 
existe um pouco essa pressão. Não da minha família, mas 
inconscientemente. 

Y: Mas para mim tem aquilo de conforto também. Eu já 
namorei pessoas que não eram descendentes e agora namoro 
um que é. E por exemplo, para apresentar para a família. 
Não pela questão de aceitação, mas a minha mãe é japonesa 
mesmo. Então ela só fala japonês em casa. Quando eu levei os 
meus namoradinhos, eles ficavam “o que ela falou?” e tudo 
era muito curioso. O meu namorado, mesmo ele não falando, 
é normal. Então a minha mãe faz uma comida e mesmo ele 
não conhecendo é uma coisa normal pra ele. Ou até quando eu 
cozinho, eu só sei cozinhar comida japonesa porque é o que a 
minha mãe me ensinou. Então pra mim é muito mais fácil, por 
um lado, namorar uma pessoa que é mais parecida comigo.

K: Minha mãe conta que meu avô, ele não só queria que os 
filhos se casassem com descendentes japoneses, mas tinha 
que ser descendente de Okinawa. Até porque a oferta de 
okinawanos em Presidente Prudente era limitada. Então é 
óbvio que o desejo não foi realizado, ninguém se casou com 

descendente de Okinawa. Mas ele tentou arranjar casamento. O 
meu avô era bem problemático. Enfim, não conseguiu. E aí ele 
teve 11 netos e o único namorado de netos que ele conheceu foi 
um coreano. E minha prima namorou ele por sete anos. Não vi 
o momento que eles conheceram, mas a minha avó contou que 
ele falou “pelo menos não é estadunidense”.
	 Ele sofreu muito com a invasão americana em Okinawa. 
Então ele tinha muito ranço dos Estados Unidos. Ele falou 
isso, eu queria que fosse japonês, mas pelo menos não é dos 
Estados Unidos. Dos primos, todo mundo namora gaijin e eu 
lembro quando eu contei para minha baachan que eu estava 
namorando, a primeira coisa que ela perguntou não foi o nome, 
não foi o que ele fazia. “É gaijin?”. Ela já perguntou se era 
gaijin porque todos os netos também namoravam. Depois ela 
“ah, é carinhoso? Então tá bom. Você só me dá um bisneto”. 
Eu fiquei tipo “calma, eu sou a sua neta mais nova, tem dez na 
minha frente pra ter neta ainda” e aí ela “ah, é verdade”. Mas 
ela já está bem esquecida e toda vez ela pergunta “é gaijin?”, 
aí eu falo “é”, ela “hm, tudo bem”. Agora a esperança dela é a 
minha irmã. Que é minha irmã até agora só saiu com japonês. 
Ela nunca namorou ninguém, mas a minha irmã já falou que 
prefere sair com japonês porque ela se sente mais confortável.
	 Mas também tem essa questão, por exemplo, de comida, 
né? Meu namorado é muito vai muito em casa e tudo pra 
ele é muito novo. Mas pelo menos ele não é do tipo “o que é 
isso?”, que fica muito animado, animado demais. Teve uma 
vez que ele foi em casa, meu pai preparou um sukiyaki28 pra 
ele pela primeira vez e ele gostou muito. Então ele não é muito 
animado, do tipo “que exótico”, mas ele sempre está perto 
pra entender essas palavras jogadas. Eu falo kaikan ele não 
entende, ele acha que é o nome da associação. Então ele tá 
nessa, mas é muito disso de ter que explicar como funciona, 
por que a gente faz tal coisa. Mas é algo que minha mãe e meu 
pai já superaram. Mas acho que minha avó ainda está nessa. 
E os meus avós paternos que não conheci, meu pai contou 

28    Prato típico da culinária japonesa feito com carne fatiada bem finas e verduras.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

170 171

Anexos

que eles eram bem rígidos com isso também. Queriam que 
mantivesse a linhagem. Só que a minha tia mais nova se casou 
com brasileiro, é a única da minha família que teve mestiço, 
mas eles já estavam mortos. Deu tudo certo, mas se eles 
estivessem vivos eles nem iriam no casamento. É bem forte 
ainda, mas os que são mais conservadores estão morrendo. 
Então tá mais de boa. Mas quando eu era pequena, cresci 
ouvindo isso. “Tem que casar com japonês, né?”

Y: Minhas tias, teve uma que casou com brasileiro e outra com 
colombiano. Meu avô odiou no começo, mas depois ele viu que 
teria que aceitar. Daí ele só tratava como japonês, ignorava e 
falava em japonês. Eles se viravam pra entender.

M: A minha vó eu acho que ela tinha esperança. São cinco 
filhos. Meu pai é mais novo e ele foi o único que casou com 
uma descendente japonesa. O primeiro filho, foi super aquela 
guerra porque ele se apaixonou por uma brasileira. E aí o 
segundo filho casou com uma brasileira. Aí o terceiro também. 
A minha tia casou com um italiano. Aí chegou a minha mãe, 
se casou com meu pai e ela deu graças a Deus. Então, eu acho 
engraçado essa expectativa de casar com japonês, só que 
sempre dá tudo errado. Mas eu vou falar um negócio. Eu não 
sei se é só eu ou se vocês também tiveram essa experiência, 
quando iam crescendo vocês olhavam para as outras pessoas 
e falavam “eu não sou tão bonita quanto ocidentais”. Eu nunca 
conseguia me ver de igual para igual com uma mulher branca 
ou uma mulher até mesmo negra. Eu me achava muito feia 
sendo japonesa tendo o olhinho puxado, uma pele amarelada. 
Eu nunca me achava boa o suficiente para um homem ou para 
uma mulher, ocidental, gaijin. Não sei se vocês tinham isso 
também.

K: Como eu cresci sem muitas referências também, até no 
audiovisual, do meu grupo eu era a única que tinha o olho 
puxado, aí eu odiava. Eu lembro quando começa a ter as 
matinês e tal, eu era sempre a que não ficava com ninguém e 

aí eu fui a última a beijar. E eu achava todas as amigas muito 
bonitas, e elas começaram a ter peito, elas começaram a ter 
bunda e eu nunca tive. Então eu ficava “nossa, como que vou 
ser tão bonita quanto ela?”.

M: Por que alguém iria olhar pra mim, sabe? Eu achava 
estranho quando eu andava com alguém que era uma mulher 
gaijin. Eu sempre achava que eu ia ser sempre “a feia”, porque 
eu nunca vou chegar aos pés dela, porque ela tem o cabelo 
comprido e ondulado.

K: E se ficam com a gente é porque é diferente, ou exótica. Eu 
achei que eu nunca fosse escutar isso. Em 2019 numa festa da 
USP, chegou um cara e falou “nossa, só falta uma japonesa pra 
completar minha tabela”. Teve um outro nessa mesma festa. 
Chegou em mim e falou “eu gosto muito de Naruto” e eu fiquei 
muito tempo olhando pra cara dele. Ele: “eu gosto muito de 
anime. Eu cresci vendo Pokemon”. E pensei: “por que ele está 
falando isso pra mim agora sabe, a gente ainda tá em alguma 
década passada?”. Aí eu achava que era sempre muito exótica, 
que estão ficando comigo porque eles querem experimentar.

C: Não lembro nem que situação era, mas acho que estava 
no primeiro. E aí uma conversa que nem lembro qual era o 
assunto, só lembro de uma frase “mas você é uma japonesa 
bonita”. Eu congelei. Eu não sei o que aconteceu depois, o que 
aconteceu antes, mas eu fiquei assim. Inconscientemente ou 
conscientemente eu fui afastando um pouco dessa pessoa. 
A gente sabe a intenção e tal mas... A gente fez cursinho na 
mesma sala, só que eu não falava com ninguém, então só 
sabia da existência dela. E aí a gente estava num grupo de 
pessoas que também fez cursinho juntos e essas pessoas 
eram mais sociáveis que eu. Então as pessoas já eram amigas 
dela. Eu só fiquei quieta porque senti que falar alguma coisa 
ia ser horrível. Eu já não falava direito com as pessoas. 
Eu não ia fazer amizade por seis anos de FAU. Eu congelei 
completamente. Eu não sei nem como que eu saí de lá. Mas 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

172 173

Anexos

nossa, foi horrível isso. E aí acho que junta com essa coisa 
de comparação com uma pessoa branca. Porque eu cresci 
escutando que bonita era “ai que lindo, ela tem cachinhos loiros 
e olhos azuis”. Não sei quantas vezes que vou falar de Curitiba, 
mas é que lá só tem gente branca. Lá tem muita colônia alemã 
e tem muito italiano, tem um monte de poloneses, ucranianos 
e é todo mundo assim e alto. Então eu escutava isso e pensava 
“nossa, o que eu tô fazendo aqui?”. Aí eu acho que eu nem me 
permitia gostar de alguém, porque eu já sabia que não tinha 
comparação. Eu não sei o quanto isso se perpetua até agora, 
porque fica ressoando esse comentário “você é uma japonesa 
bonita”.

Y: Mas quando eu era mais nova, nem associava que era uma 
coisa negativa quando falavam pra mim “você é uma moça 
bonita para uma japonesa”. Eu falava “obrigada”. Mas só depois 
eu comecei a entender que não era um elogio realmente. 
Aquilo é o máximo que eu conseguia. Para uma japonesa, você 
é bonita e esse era o máximo. Então quando chegava nisso, eu 
ficava feliz, sabe? Só depois eu entendi que estava errado.

C: Elogio que eu recebia era “nossa, o seu cabelo é liso, né?”. E 
era só esse o elogio.

L: Os comentários que eu recebia eram sempre relacionados 
ao fato de eu ser mestiça. Tinha isso de eu ser misturada, de 
ser um pouco brasileira. Era sempre assim “você é bonita 
para uma brasileira, você é mestiça, né?”. Tinha sempre esse 
complemento, nunca era só um elogio.

Y: Mas ouvia muito na infância. Eu tinha amigas mestiças e 
falavam para mim que misturar melhorava.

K: Eu lembro que eu ia nos campeonatos de Miss Nikkey e 
sempre era mestiça que ganhava. Nunca uma “100%” ganhava. 
Mas aí a gente estava lá na arquibancada e um cara falou 
“realmente, essa com sobrenome brasileiro é mais bonita” e 

eu fiquei pensando muito tempo nisso, eu nunca vou ganhar o 
Miss Nikkey então, por causa do meu sobrenome japonês. Eu 
lembro que depois disso, era muito nova tinha uns oito anos, 
eu falei pra minha mãe: “quando crescer quero ter um mestiço, 
porque vai ser mais bonito”. Então eu também cresci ouvindo 
isso, que mestiço é muito mais bonito e tem o melhor de dois 
mundos. Tem o cabelo liso, mas tem peito. Exótico, eu sempre 
escutei muito isso também.

M: A minha tia falava que eu tinha que ficar fazendo assim, 
para o meu nariz formar aquela portinha. E aí eu achava que 
eu realmente tinha que ficar fazendo isso. 

E: Acho isso muito difícil, depois de tanto tempo que a gente vê 
essas micro agressões. E o quanto isso formou a nossa cabeça 
de hoje e a gente se vê, a nossa relação com nós mesmas e com 
o outro. Acho que isso pra mim está caindo muito agora.

Y: Eu cresci muito lá na Nipo de Bragança. Então, em relação à 
estética, por exemplo, eu sempre via pessoas muito parecidas 
comigo. Lá na escola tinham várias revistas de moda japonesas. 
Então desde os 13 anos, que foi o momento que comecei a me 
entender um pouquinho melhor como descendente, eu comecei 
a ver muito dorama29 japonês, então comecei a ver muita gente 
parecida comigo. E acho que consegui fazer isso mais nova, 
porque eu tive muita influência. Como minha mãe é japonesa, 
ela sempre tentava trazer muito, era muito presente na minha 
vida. Então, com 14, 15 anos, eu comecei a achar que homem 
japonês era mais bonito. Ter essas referências constantes acho 
que ajudou um pouco pra entender que têm outros tipos de 
beleza.

E: Acho que pra mim foi muito ao contrário, não tinha essas 
referências. Eu queria realmente me afastar. Não tinha muitos 
amigos japoneses, não assistia dorama, não assistia conteúdo 

29    Novela japonesa.



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

174 175

Anexos

japonês porque eu não queria. Tanto que eu não tive a fase de 
J-pop e era muito da minha época também. 

L: Eu também não tive contato. Hoje eu descobri que os 
japoneses têm o nariz diferente. Eu nunca fiz essa relação 
porque nunca fui muito descendente de colônia. Na minha 
escola tinham outros japoneses, mas também tinham outros 
mestiços, tinha mestiço que era mais branco que eu. Então a 
nossa comparação era muito diferente.  Existia, você via, mas 
todo mundo era tratado igual. Eu não sentia a obrigação de 
falar com japoneses que não me encaixo, mas também não 
sentia que tinha que falar com os brasileiros, porque com os 
japoneses nunca tive essa relação próxima. Mas depois que 
entrei na FAU, me aproximei muito mais com japoneses. Não 
foi uma coisa planejada e percebi muito tempo depois. Nem 
é de conversar sobre a cultura, muitas vezes conversávamos 
sobre essa cultura que a gente não tem do japonês. Nessa 
percebemos que nós também somos japoneses, mas não 
tivemos essa vivência. Acho que para mim em relação ao 
espaço, um ambiente que não me sinto nada confortável é 
na Igreja. Não entro, se for igreja católica não entro, nunca 
tive essa relação. Também porque não sou muito próxima 
da família do meu pai, brasileira. Mas da família da minha 
mãe tem três missas por ano. Eu me sinto muito confortável 
entrando em uma igreja budista. Indo lá no templo, acho super 
normal, faz parte da rotina.

M: Eu estou acostumada com igrejas católicas/evangélicas, 
de sempre ser “Os japoneses católicos”. Então eu nunca tinha 
parado para pensar assim.

K: Eu fiz catequese. Eu era a única japonesa da catequese e eu 
percebi isso também. Eu me sentia confortável porque todo 
mundo me conhecia, mas ao mesmo tempo eu era estranha 
no espaço. Na igreja budista, o senhor era amigo do meu 
avô, então era muito mais tranquilo esse espaço. Não tenho 
nenhuma religião, mas se for pra entrar num espaço prefiro 

1000 vezes entrar no templo budista, porque eu me sinto 
muito mais à vontade do que em uma Igreja Católica. Tenho 
até um tio que é um dos representantes da Holiness, que é uma 
igreja evangélica muito famosa no interior, só de japonês. E 
mesmo sendo evangélica, eu me sinto mais confortável porque 
só tem japonês, é só japonês evangélico, mas você se sente 
mais confortável. Tem umas baachans que vão te mostrar a 
Bíblia, mas elas são muito mais legais de entender você e tal. 
Então, não sei nem se é tanto pela igreja por conta da igreja 
evangélica. Acho que é mais por quem está lá de não ficar 
olhando para você toda hora.

C: Eu nunca tinha pensado nesse aspecto religioso, mas tem 
muito isso. Tem uma amiga minha que é da Holiness daqui da 
Liberdade. Eu não sei quantas vezes eu me enfiei nas festinhas 
deles, porque a comida é boa.

K: E aí, nunca que eu faria isso com qualquer outra igreja. 
Ela sabe que eu não vou passar a frequentar. É uma coisa 
bem clara, ela sabe desde sempre. Conheço ela há nove anos. 
Tem nove anos que ela sabe, tem nove anos que eu vou na 
festinha de Natal. Mas aí lá eu me sinto à vontade, por mais 
que a religião não vá bater. Mas é um ambiente que eu me 
sinto mais confortável do que na igreja católica. A minha mãe 
ficou animada que eu vim para ter essa conversa. Minha mãe 
ficou animada porque ela começou a perceber essas coisas 
agora mais velha. E aí ela me contava umas historinhas dela 
criança e ela nunca percebia qual era o problema. Tipo, “por 
que implicavam? Por que não sei o quê?” Ela tem o cabelo 
mais cheio também, mais ondulado. E teve uma época em 
que ela tinha um cabelo comprido que ela gostava. Porque 
fazia ondas, daí algumas primas dela que tinham o cabelo liso 
ficavam com inveja. Quando ela ia pra escola andando, que 
era uma escola do ladinho da casa dela. Os vizinhos que eram 
crianças ficavam implicando porque não era liso, porque ela 
era japonesa, porque ela era diferente daquilo, porque não sei 
o que e era fácil pegar no pé dela, porque ela era pequenininha. 



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

176 177

Anexos

Chegou um dia que a minha mãe cortou o cabelo, ela cortou 
curtinho. Eu acho um pouco mais difícil imaginar uma menina 
escolher cortar o cabelo curtinho, nessa idade. Mas ela escolheu 
cortar curtinho para quando ela andasse na rua, pensassem 
que ela era um menino para não pegarem no pé dela. Eu acho 
isso esquisito. Pegavam no pé porque o cabelo não era liso, 
porque era menina. E ela gostava do cabelo, e ela cortou e aí 
ela começou a usar a roupa dos irmãos para se disfarçar para 
chegar na escola. Não sei o quanto isso afetou ela até hoje. Mas 
ela me conta como se fosse uma historinha engraçadinha. Mas 
ela ficou feliz que viemos conversar. Ficou sem entender no 
começo.



acervo iconográfico



Vivências urbanas e a mulher nipo-brasileira

180 181

Acervo Iconográfico

[Fig. 1] https://wikitravel.org/wiki/fr/index.
php?title=Fichier:Map_of_Asia.svg&printable=yes

[Fig. 2] Le Petit Journal Numéro 374 (16.1.1898). Disponível 
em: https://mindthegaps.hypotheses.org/1261

[Fig. 3] https://outracoluna.wordpress.com/2017/03/26/a-
origem-do-perigo-amarelo-orientalismo-colonialismo-e-a-
hegemonia-euro-americana/

[Fig. 4] Dr Fu Manchu, I. W. Publishing, 1958, arte de Carl 
Burgos. Disponível em: https://upload.wikimedia.org/
wikipedia/commons/a/a1/Dr_Fu_Manchu_I_W_Publishing.jpg

[Fig. 5] Dorothea Lange/National Archives/The LIFE Picture 
Collection/Getty Images. Disponível em: https://www.history.
com/news/japanese-internment-camp-wwii-photos

[Fig. 6] Library of Congress / Corbis / VCG / Getty Images. 
Disponível em: https://www.history.com/news/japanese-
internment-camp-wwii-photos

[Fig. 7] https://www.wnyc.org/story/hates-crimes-hard-
prosecute-anti-asian-violence/

[Fig. 8] https://pacificasiamuseum.usc.edu/exhibitions/
online-exhibitions/debunking-the-model-minority-myth/

[Fig. 9] Aventuras na História. Disponível em: https://
aventurasnahistoria.uol.com.br/media/uploads/cartaz.jpeg

[Fig. 10] Aventuras na História. Disponível em: https://
aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/reportagem/
imigracao-japonesa-no-brasil-111-anos.phtml

[Fig. 11] https://www.imigracaojaponesa.com.br/index.php/
fotos/

[Fig. 12] Aventuras na História. Disponível em: https://
aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/reportagem/
imigracao-japonesa-no-brasil-111-anos.phtml

[Fig. 13] https://www.todamateria.com.br/imigracao-
japonesa/amp/

[Fig. 14] IBGE Resistência & Integração.

[Fig. 15] https://esportes.r7.com/futebol/lavezzi-pede-
desculpas-apos-ofender-chineses-com-foto-puxando-os-
olhos-06072022

[Fig. 16] https://www.hypeness.com.br/2017/07/precisa-
que-desenhe-para-entender-que-chamar-asiaticos-de-japa-e-
dizer-que-sao-todos-iguais-e-preconceito-pois-um-estudante-
desenhou/

[Fig. 17] https://segredosdomundo.r7.com/5-cirurgias-
plasticas-bizarras-que-estao-na-moda/

[Fig. 18] https://www.amazon.co.uk/Whitening-Lightening-
Moisturizers-Moisturizing-Anti-Aging/dp/B081CN2QTC

[Fig. 19] Jornal da USP. https://jornal.usp.br/revistausp/
revista-usp-119-textos-8-imigrantes-indesejaveis-a-ideologia-
do-etiquetamento-durante-a-era-vargas/

[Fig. 20] https://imgur.com/gallery/ddIsboC/
comment/630487300

[Fig. 21] https://entretetizei.com.br/tbt-10-coisas-que-
tornaram-o-disney-channel-inesquecivel/

[Fig. 22 a 28] https://www.hypeness.com.br/2017/07/
precisa-que-desenhe-para-entender-que-chamar-asiaticos-
de-japa-e-dizer-que-sao-todos-iguais-e-preconceito-pois-um-
estudante-desenhou/



   


