
UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

ESCOLA DE COMUNICAÇÕES E ARTES 

DEPARTAMENTO DE RELAÇÕES PÚBLICAS, PROPAGANDA E TURISMO 

 

 

 

 

 

 

 

 

LETÍCIA XAVIER DE AGUIAR ARAUJO 

 

 

 

 

 

 

 

O PROTAGONISMO FEMININO NOS FILMES DE SUPER-HEROÍNAS: A 

REPRESENTAÇÃO DA MULHER NOS FILMES DA MULHER MARAVILHA E DA 

CAPITÃ MARVEL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2019



 

 

LETÍCIA XAVIER DE AGUIAR ARAUJO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O PROTAGONISMO FEMININO NOS FILMES DE SUPER-HEROÍNAS: A 

REPRESENTAÇÃO DA MULHER NOS FILMES DA MULHER MARAVILHA E DA 

CAPITÃ MARVEL 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado 

ao Departamento de Relações Públicas, 

Propaganda e Turismo da Escola de 

Comunicações e Artes da Universidade de São 

Paulo (ECA-USP) para obtenção do título de 

bacharel em Comunicação Social habilitada em 

Publicidade e Propaganda. 

Orientador: Prof. Dr. Eneus Trindade Barreto 

Filho 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2019  



Autorizo a reprodução e divulgação total ou parcial deste trabalho, por qualquer meio convencional ou
eletrônico, para fins de estudo e pesquisa, desde que citada a fonte.

Catalogação na Publicação
Serviço de Biblioteca e Documentação

Escola de Comunicações e Artes da Universidade de São Paulo
Dados inseridos pelo(a) autor(a)

________________________________________________________________________________

________________________________________________________________________________

Elaborado por Alessandra Vieira Canholi Maldonado - CRB-8/6194

Araujo, Letícia Xavier de Aguiar
  O protagonismo feminino nos filmes de super-heroínas: a
representação da mulher nos filmes da Mulher Maravilha e da
Capitã Marvel / Letícia Xavier de Aguiar Araujo ;
orientador, Eneus Trindade. -- São Paulo, 2019.
  87 p.: il.

  Trabalho de Conclusão de Curso - Departamento de Relações
Públicas, Propaganda e Turismo/Escola de Comunicações e
Artes / Universidade de São Paulo.
  Bibliografia
  Versão corrigida

  1. Representação feminina 2. Mulheres no cinema 3. Super-
heroínas I. Trindade, Eneus II. Título.

                                         CDD 21.ed. - 302.2



 

 

LETÍCIA XAVIER DE AGUIAR ARAUJO 

 

 

 

 

 

O PROTAGONISMO FEMININO NOS FILMES DE SUPER-HEROÍNAS: A 

REPRESENTAÇÃO DA MULHER NOS FILMES DA MULHER MARAVILHA E DA 

CAPITÃ MARVEL 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado 

ao Departamento de Relações Públicas, 

Propaganda e Turismo da Escola de 

Comunicações e Artes da Universidade de São 

Paulo (ECA-USP) para obtenção do título de 

bacharel em Comunicação Social habilitada em 

Publicidade e Propaganda. 

Orientador: Prof. Dr. Eneus Trindade Barreto 

Filho 

 

 

Data de aprovação: ___/___/____ 

 

MEMBROS COMPONENTES DA BANCA EXAMINADORA: 

 

 

 

___________________________________________________________________________ 

Orientador: Prof. Dr. Eneus Trindade Barreto Filho 

 

 

___________________________________________________________________________ 

Membro 1 

 

 

___________________________________________________________________________ 

Membro 2 

 

 

 

 

Local: Universidade de São Paulo – Escola de Comunicações e Artes



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

À minha família e amigos, em especial a todas as mulheres que me rodeiam, que me 

ensinaram muito durante minha trajetória e continuam ensinando até hoje. 

À USP por todas as trocas, vivências e aprendizados que pude desfrutar e me permitiram 

expandir meus horizontes. 

Por fim, ao Iago, que está sempre ao meu lado e me incentiva todos os dias a tentar sair 

da minha bolha.



 

 

RESUMO 

 

Este trabalho foi idealizado com o foco de analisar como a mídia, principalmente o cinema, 

dominado predominantemente por homens em sua composição, tende a representar a mulher 

nos diversos filmes da indústria cinematográfica. Em uma sociedade culturalmente machista, é 

preciso compreender de que forma as personagens femininas são criadas e desenvolvidas ao 

longo de suas narrativas, e quais as implicações sociais para sua representação nos produtos 

audiovisuais modernos. Para isso, foi feito primeiramente um panorama geral, com base nas 

teorias feministas, sobre como a mulher sempre foi representada socialmente e, após a ascensão 

dos movimentos feministas, como esse cenário mudou. O gênero ação é o principal a ser 

discutido neste trabalho, muito em função de possuir estereótipos de representação que são mais 

evidentes, e ao terem como inspiração os personagens dos quadrinhos em seus conteúdos, os 

filmes derivados de ambos os produtos culturais possuem muita popularidade, além dos filmes 

mais recentes, que são considerados bons exemplos de como a mulher é representada. A super-

heroína dos quadrinhos nos filmes de ação será o eixo da obra, com um maior destaque às super-

heroínas Mulher Maravilha, cujo longa metragem foi lançado em 2017, e Capitã Marvel, 

estreado em 2019. 

 

Palavras-chave: Representação feminina; Mulher no cinema; Mulher Maravilha; Capitã 

Marvel; Super-heroínas.



 

 

ABSTRACT 

 

This work was conceived with the focus of analyzing how the media, especially in cinema, 

dominated predominantly by men in its composition, tends to represent women in several 

movies in the film industry. In a culturally sexist society, it is necessary to understand how 

female characters are created and developed throughout their narratives, and what are the social 

implications for their representation in modern audiovisual products. For this purpose, an 

overview was first made, based on feminist theories, about how women have always been 

socially represented and, after the rise of feminist movements, how this scenario has changed. 

The action genre is the main topic of discussion, due to the fact that it has more evident 

stereotypes of representation, and besides the inspiration for the characters coming from comics 

in their contents, the films derived from both cultural products are very popular, and besides, 

this recent movies are considered good examples of how woman are represented. The comic 

book superheroine in the action films will be the centerpiece of this work, with further emphasis 

on the superheroines Wonder Woman, whose feature film was released in 2017, and Captain 

Marvel, premiered in 2019. 

 

Keywords: Female representation; Woman in movies; Wonder Woman; Captain Marvel; 

Superheroines. 

 



 

 

ÍNDICE DE FIGURAS 

 

Figura 1 - Pôster do filme A Bela e a Fera lançado em 2017 .................................................. 38 

Figura 2 - Capa do DVD do filme De repente 30 lançado em 2004 ....................................... 40 

Figura 3 - Pôster do filme Alice no País das Maravilhas lançado em 2010 ............................ 41 

Figura 4 - Pôster do filme Lara Croft: Tomb Raider lançado em 2001 .................................. 49 

Figura 5 - Pôster do filme Tomb Raider lançado em 2018 ..................................................... 50 

Figura 6 - Pôster do filme As Panteras lançado em 2000........................................................ 51 

Figura 7 - Capa da HQ da Mulher Maravilha volume 2 #72, lançado em 1993 ..................... 57 

Figura 8 - Pôster do filme Mulher Maravilha lançado em 2017 ............................................. 59 

Figura 9 - Capa da HQ representando Carol Danvers como Warbird, e, em seguida, volta a 

ser a Ms. Marvel nos anos 2000 ............................................................................................... 70 

Figura 10 - Poster do filme Capitã Marvel lançado em 2019 .................................................. 71 



 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ........................................................................................................................ 8 

 REPRESENTAÇÃO FEMININA ................................................................................. 11 

 Cultura, sentido e representação ................................................................................ 11 

 A representação e o estereótipo .......................................................................... 12 

 O Ethos ........................................................................................................ 13 

 A importância da diferença ......................................................................... 15 

 A representação feminina .......................................................................................... 18 

 Argumento biológico nos animais e nos seres humanos .................................... 18 

 Dispositivos do sexo - corpo e sua relação com o poder .................................... 21 

 Histórico da representação .................................................................................. 23 

 O amor para a mulher .................................................................................. 25 

 Ascensão das discussões feministas........................................................................... 27 

 Novos comportamentos ...................................................................................... 29 

 CINEMA, MULHER E HEROÍNA .............................................................................. 32 

 A representação da mulher no cinema ....................................................................... 33 

 Protagonismo feminino nos filmes ............................................................................ 36 

 Protagonismo feminino nos filmes de ação ........................................................ 42 

 Corpo da heroína de ação ............................................................................ 43 

 A heroína de ação na prática ....................................................................... 48 

 Mulher, cinema e quadrinhos ..................................................................................... 53 

 MULHER MARAVILHA .............................................................................................. 56 

 O filme ....................................................................................................................... 58 

 Cena 1 ................................................................................................................. 60 

 Cena 2 ................................................................................................................. 63 

 Cena 3 ................................................................................................................. 65 

 Considerações sobre o filme ...................................................................................... 66 

 CAPITÃ MARVEL ......................................................................................................... 69 

 O filme ....................................................................................................................... 71 

 Cena 1 ................................................................................................................. 72 

 Cena 2 ................................................................................................................. 75 

 Cena 3 ................................................................................................................. 76 

 Considerações sobre o filme ...................................................................................... 79 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................................. 83 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ................................................................................. 85 

REFERÊNCIAS AUDIOVISUAIS ....................................................................................... 87 

 



8 
 

 

INTRODUÇÃO 

 

Segundo Simone de Beauvoir (2009, p. 267), “ninguém nasce mulher: torna-se mulher”. 

Nenhum destino, seja ele biológico, psíquico ou econômico, pode definir a forma que a mulher 

assume na sociedade. É, então, essa própria sociedade que vai elaborar a relação entre o ser 

masculino e o feminino que existe hoje. Ser “mulher”, portanto, é uma construção determinada 

a partir da relação de alteridade do ser “homem” em relação ao outro, que, nesse caso, é a 

mulher. O sujeito principal é o homem que estabelece uma relação de superioridade e 

inferioridade com a ela, ou seja, ela é o objeto do sujeito homem.  

A representação feminina ao longo da história se manteve pautada nessa relação de 

inferioridade e superioridade. Essa representação foi firmada cada vez mais com a ascensão das 

mídias de massa e dos produtos culturais, como a literatura e o cinema. Elas começaram a ser 

representadas como pessoas passivas e fracas, donzelas em perigo, que necessitavam da ajuda 

do homem, que sairia como o grande herói que salvou o dia. Quando houve uma tentativa de 

inserir uma nova visão de como a representação feminina deveria ser feita, ela foi pautada em 

alguns estereótipos. No gênero ação, no qual as mudanças são mais perceptíveis e os 

estereótipos são mais notáveis, a nova protagonista da saga era ou erotizada ou era apenas uma 

mulher hiper masculinizada, que se comportava como homem e possuía semelhanças com o 

gênero masculino (BROWN, 2011). 

A questão da hiper masculinização feminina foi realizada principalmente no sentido de 

introduzir a narrativa para o controle das mulheres a fim de que a audiência tivesse uma 

recepção tão boa quanto a dos filmes protagonizados por homens. Mulheres hiper musculosas 

predominavam as cenas e usavam como base de tudo a violência excessiva. Por outro lado, se 

não havia essa masculinização, a mulher era erotizada ao extremo, com roupas sensuais, se 

utilizando de seu corpo para atrair os homens e enganá-los, e assim, combater os vilões, que 

não esperariam por uma mulher atraente que pudesse lutar tão bem e ser “feminina” ao mesmo 

tempo. 

Protagonistas femininas, tanto no cinema como na literatura não eram tão frequentes, 

porém, como uma das heroínas que mais geram identificação com o público desde sua criação 

nos quadrinhos na década de 40, a Mulher Maravilha, criada pela DC Comics, possui um lugar 

único na cultura pop contemporânea, tanto um símbolo de feminismo heroico como um símbolo 

de fetiche sexual (BROWN, 2011, p. 18). Como uma personagem que 

atravessa diferentes mídias (quadrinhos, filmes de live action e na televisão, 

animações, jogos de computadores e até pornografia na internet) e diferentes 

questões teóricas (idade, sexualidade, dominação masculina, consumo, 



9 
 

 

fetichização e acesso ao poder), a Mulher Maravilha ilustra como múltiplos 

entendimento de uma única heroína pode coexistir e servir diferentes 

interesses políticos e pessoais. (BROWN, 2011, p.18-19, tradução livre)1 

 

A partir da criação da personagem da Mulher Maravilha, outras heroínas vindas dos 

quadrinhos começaram a ganhar destaque. Heroínas poderosas surgiram, porém ainda eram 

tratadas com muita erotização e ligadas a figuras masculinas. Foi com a pressão social feminista 

por igualdade de gênero, bem mais intensa de 2010 para frente, que essas heroínas começaram 

a ser representadas de forma diferente, pelos temas abordados em suas histórias e por suas 

personagens mais empoderadas. Uma delas é a Capitã Marvel, criada no final da década de 60, 

que passou já por uma fase de hiper erotização e hoje está completamente reformulada. 

Ambas essas heroínas ganharam recentemente filmes solos que fizeram muito sucesso 

entre o público e esse trabalho visa analisar alguns pontos chaves de como esse protagonismo 

feminino conseguiu desempenhar um papel tão diferente ao ponto de serem considerados bons 

exemplos de como as mulheres deveriam ser representadas nos filmes da indústria 

cinematográfica. Esse trabalho, então, irá focar em como a representação feminina é alcançada 

no cinema, principalmente nos filmes do gênero ação, em particular nos filmes lançados em 

2017 da Mulher Maravilha e da Capitã Marvel em 2019. Nuances de como a mulher é vista no 

cinema quando protagonista de alguma peça audiovisual serão discussões importantes para 

entender como os filmes das heroínas possuem determinados elementos chave que refletem 

muitas questões de como vemos a própria mulher na sociedade de hoje. 

No primeiro capítulo deste trabalho vamos focar mais na questão da representação 

feminina, passando pelo conceito chave de representação, e o conceito de ethos, focando mais 

na representação feminina e analisando como a mulher foi sempre vista na sociedade, em 

quesitos sociais e biológicos, englobando sua relação com seu corpo e com o sentimento 

amoroso. Além disso passa-se pela ascensão das discussões feministas que culminaram em 

demandas por novas representações e como a mulher moderna se encaixa nisso tudo. 

Na segunda parte restringimos esse universo feminino para a indústria cinematográfica 

de Hollywood e analisaremos como a figura feminina foi retratada nos filmes como coadjuvante 

e como protagonista. A partir disso, o foco será nos filmes do gênero ação protagonizados por 

mulheres, e será examinado como ela é vista nesse tipo de filme. Após essa exploração, será 

 
1 Trecho original em inglês: “cuts across different mediums (comics, live-action films and television, animation, 

computer games, and even Internet pornography) and different theoretical issues (age, sexuality, male dominance, 

consumption, fetishization, and access to power), Wonder Woman illustrates how multiple understandings of a 

single action heroine can coexist and serve differing political and personal concerns” (BROWN, 2011, p.18-19) 



10 
 

 

feita uma intersecção entre os quadrinhos, a mulher e os filmes derivados das HQs no qual as 

mulheres fazem parte, sendo coadjuvantes ou protagonistas. 

Por fim temos nos capítulos três e quatro os estudos de caso dos filmes da Mulher 

Maravilha e da Capitã Marvel, respectivamente. Serão analisados, em ambos os casos, três 

cenas principais, além de considerações gerais sobre os filmes ao final de cada capítulo, que 

irão servir de averiguação de como o ethos das personagens estão sendo criados em cada 

momento, além de enfatizar aspectos de cada narrativa que fizeram com que a representação 

feminina estivesse em um patamar mais empoderador do que se praticava há muito pouco tempo 

atrás, e ainda se pratica em muitos casos na atualidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



11 
 

 

1. REPRESENTAÇÃO FEMININA 

 

1.1. Cultura, sentido e representação 

 

Tudo o que caracteriza o modo de vida de um povo, nação ou grupo pode ser 

denominado cultura. Segundo Hall (2016, p. 19), esse termo pode ser definido informalmente 

como o que de melhor foi dito e feito em uma sociedade, e que pode, em um determinado 

momento, ser compartilhado entre seus membros. Esse termo, entretanto, é bem mais complexo 

do que apenas essa definição. Pode-se considerar a cultura como um conjunto de práticas, no 

qual há entre os participantes desse meio uma produção e uma interpretação do que está ao seu 

redor, dando sentido ao seu entorno de forma semelhante, ou seja, são significados 

compartilhados, que acabam influenciando as práticas sociais e a convivência em grupo das 

pessoas. 

A fim de transmitir o que desejamos, utilizamos as mais diversas formas de linguagens. 

Nesse caso de linguagem podemos utilizar um termo mais amplo que engloba desde sons, 

palavras, expressões, roupas e até mesmo gestos. Tudo o que pertence a nossa realidade pode 

ser enquadrado dentro da noção de linguagem. Cada um desses elementos não possuem um 

significado intrínseco a si mesmo, mas sim eles carregam um sentido que foi construído em 

cima deles e que é transmitido (HALL, 2016). Para que se possa haver um entendimento do que 

está sendo transmitido é preciso que os membros do mesmo grupo cultural utilize os mesmos 

códigos linguísticos.  

Através das interações pessoais e sociais, os sentidos das coisas está sendo 

constantemente reelaborado. E que coisas são essas? Pelos objetos culturais, como Stuart Hall 

(2016) chama, podemos nos expressar, acabando por nos apropriar e conferir valores e 

significados a eles, uma vez que o sentido não é intrínseco ao objeto em questão. Depois de 

tudo isso, como podemos definir então a representação? Além de produzir a cultura através da 

exploração da linguagem e de seus significados, podemos definir a representação como “utilizar 

a linguagem para, inteligivelmente, expressar algo sobre o mundo ou representá-lo a outras 

pessoas” (HALL, 2016, p. 31). Então, com isso, podemos ver uma intersecção clara entre 

cultura e representação. A parte essencial do processo pelo qual os significados são produzidos 

e depois compartilhados entre os membros de uma determinada cultura é a representação, 

envolvendo o uso intensivo dos meios de linguagem para significar os mais diversos objetos da 

realidade, e até mesmo representar pessoas. 



12 
 

 

Um exemplo da relação entre representação e cultura é a moeda. A moeda, como a 

conhecemos hoje, é o resultado de uma longa evolução durante a história. No início das 

negociações entre as pessoas não havia moeda, praticava-se o escambo, que é uma troca de uma 

mercadoria por outra mercadoria, sem equivalência de valor, e geralmente são produtos de alta 

procura. O boi já foi amplamente usado nas negociações e até mesmo o sal, porém esse tipo de 

mercadoria, mesmo que aceita por uma boa parcela dos comerciantes, precisava ser mais 

regulamentada.  

Foi assim então que as moedas de metal passaram a ser usadas. Por ser mais durável do 

que o restante das outras mercadorias, além de mais duradoura, o que teve grande importância 

para sua consolidação, somou-se ao fato de haver um vínculo com padrões estéticos e religiosos 

de uma cultura, que foi algo que teve uma alta relevância também. Rostos de monarcas eram 

estampados nas superfícies desses metais juntamente com elementos característicos de um 

determinado povo, como gravuras e desenhos no entorno. 

Conforme o tempo foi passando, houve uma perda do espaço da moeda para o papel-

moeda. Esse também varia de acordo com o território onde você se encontra, pois nenhuma 

moeda vale o mesmo em duas sociedades, que nesse caso podemos chamar de país. Mesmo as 

de papel possuem elementos definidores de cada cultura, como por exemplo a Libra esterlina, 

utilizada na Inglaterra, que possui o rosto da Rainha Elizabeth II, ou até mesmo o Real, que em 

cada cédula há um animal da fauna brasileira. Novas formas de pagamento substituíram essas 

moedas, como os cartões, que acabam padronizando as formas de pagamento e a representação 

do próprio dinheiro, uma vez que ele acaba sendo mais imaginário do que físico ao utilizarmos 

esse tipo de objeto. 

Cada cultura utiliza a moeda, seja em forma de metal, papel ou até mesmo as sociedades 

que ainda vivem de escambo, como uma representação de como a troca de mercadorias deve 

ser realizada, de quais objetos são passíveis a uma troca e qual o valor de cada um. Tudo isso é 

determinado pela sociedade, então não é de se estranhar que há tantas moedas em circulação 

atualmente no mundo. Essa é uma forma de alegar soberania e exaltar elementos culturais. 

 

1.1.1. A representação e o estereótipo 

 

Ao produzir sentido pela linguagem do que está em nossa mente podemos nos referir ao 

mundo real e até mesmo a mundos e objetos imaginários, como é o caso da moeda citado 



13 
 

 

anteriormente. Interpretamos as linguagens de acordo com a bagagem cultural que está imbuída 

em cada um de nós.  

Há uma diversidade de temas presentes na sociedade e há sempre mais de uma maneira 

de interpretar e compartilhar um determinado assunto. Isso implica que a construção de sentido 

através das diversas formas de linguagem é fundamental para a representação de conceitos e 

ideias. Vemos, de todo o espectro de assuntos possível em nossa realidade, somente uma 

pequena fração, entretanto nossa opinião sobre o mundo cobre muito mais do que podemos 

diretamente observar.  

Com isso, o restante das informações que compõe nosso espectro são pedaços juntados 

do que outras pessoas nos relataram ou do que podemos imaginar (LIPPMANN, 2008). Muitas 

vezes, nessa observação direta, primeiro definimos o que vemos para depois realmente vermos 

o que está em nossa frente, no sentido de primeiramente pegamos conceitos e ideias que foram 

transmitidos a nós através de nossa cultura, seja pelos pais ou pela sociedade no processo de 

aprendizagem ou convivência social, e que já foram previamente transmitidos a nós com 

definição, e percebemos então o objeto em nossa frente de forma estereotipada. 

Não devemos subestimar a influência que os estereótipos possuem em cada um de nós 

(LIPPMAN, 2008, p. 92). Conseguimos dar sentido ao mundo em que vivemos com esses pré-

conceitos em nossas mentes, representando as mais diversas tradições sociais, por exemplo, e 

impondo um sentido de autopreservação, pois o ser humano no geral se sente mais confortável 

com conhecimentos que ele já possui previamente, e cada mudança e diferença que aparece em 

sua frente será um choque para sua concepção de mundo. 

 

1.1.1.1. O Ethos 

 

Antes de partir para a questão da diferença é preciso levar em consideração um elemento 

de representação muito importante chamado ethos. Segundo Fiorindo (2012), todo discurso 

pressupõe uma imagem daqueles que estão envolvidos no processo interativo, e com isso os 

participantes dessa interação exercem poder uns sobre os outros, mostrando nesse jogo 

discursivo posições ou até mesmo papéis sociais que definem um determinado caráter. A partir 

de nossa enunciação projetamos uma espécie de autorretrato no qual demonstramos qualidades 

que representam nossa autoimagem, ou seja, é exprimido uma imagem de como o enunciador 

deseja ser visto, e que não necessariamente é o caráter real dele. Isso é o que Maingueneau 

(2008) chama de ethos, que vai além de apenas textos escritos, contemplando também os orais 



14 
 

 

e os discursos. Esse autorretrato discursivo, que garante o sucesso e a credibilidade do 

enunciador ao passar uma imagem ao destinatário, persuade o receptor a acreditar que o que 

está vendo diante de si é a verdade, mesmo que não seja no final. 

Esse tipo de imagem envolve além do discurso elementos físicos como roupas, mímicas 

e feições a fim de construir uma imagem positiva de si (FIORINDO, 2012), pela persuasão de 

que o que se está vendo é a verdade, e que ela tem credibilidade dentro do cenário em que se 

está presente esse enunciador. Esse corpo físico tem forte ligação com as representações 

coletivas estereotipadas e assim 

atribui-se a ele um “caráter” e uma “corporalidade”, cujos graus de precisão 

variam segundo os textos. O “caráter” corresponde a um feixe de traços 

psicológicos. Quanto à “corporalidade”, ela está associada a uma compleição 

física e a uma maneira de vestir-se. Mais além, o ethos implica uma maneira 

de se mover no espaço social, uma disciplina tácita do corpo apreendida 

através de um comportamento. O destinatário a identifica apoiando-se num 

conjunto difuso de representações sociais avaliadas positiva ou 

negativamente, em estereótipos que a enunciação contribui para confrontar ou 

transformar (MAINGUENEAU, 2008, p. 18). 

 

A fim de se ter uma imagem positiva de si é preciso ter três qualidades, segundo 

Aristóteles, um dos autores estudados por Maingueneau (2008): a prudência, a virtude e a 

benevolência. O primeiro se refere a deliberar, calcular os meios necessários para atingir um 

fim, sobre um prisma que contribui para um benefício geral. O segundo retrata uma disposição 

de caráter relacionada com a escolha relativa a nós, a qual uma é determinada por um princípio 

racional próprio do homem relacionado à sabedoria e ao cálculo, adquirira pelo hábito de agir 

bem; e outra é natural, é o fruto do bom nascimento e educação, e exclui-se a capacidade 

racional. Já o terceiro e último se refere ao tipo de reação que se tem frente a uma injustiça, 

mostrando variados graus de cólera, piedade e indignação, dependendo da situação, idade, 

status social, caráter e a constituição ética do orador (FIORINDO, 2012). 

De acordo ainda com Maingueneau (2008), o ethos efetivo é resultado de múltiplos 

fatores associados entre si, compondo-se, primeiramente, em duas partes: o ethos pré-discursivo 

e o ethos discursivo. Essas duas categorias relacionam-se mutuamente uma vez que o ethos pré-

discursivo pode ou não ser confirmado pelo ethos discursivo. O ethos pré-discursivo se refere 

à “imagem que o coenunciador constrói do enunciador, antes mesmo que este pronuncie algo” 

(FIORINDO, 2012, p. 5), e geralmente essa imagem tem relação direta com o fato do 

estereótipo basear muito dos pré-conceitos que temos em nós. O ethos discursivo engloba o 

ethos dito e o ethos mostrado. O primeiro é criado através das referências diretas feitas pelo 

enunciador enquanto o segundo abarca o domínio do não explícito, do conotativo, e que é 



15 
 

 

construído na hora do discurso feito pelo enunciador. Os dois se relacionam mutuamente uma 

vez que não há uma divisão clara entre o explícito e o implícito. Na base de tudo isso, assim 

como é no ethos pré-discursivo, estão os estereótipos, uma vez que eles irão ditar algumas 

representações culturais que temos “fixas, de modelos pré-construídos para atribuir 

características ao enunciador” (FIORINDO, 2012, p. 5). 

Por um lado os estereótipos facilitam a concepção do mundo social porém eles são 

extremamente reducionistas e taxativos. O ser humano age de formas diferentes diante de certas 

situações, devido à bagagem que recebe em sua criação perante às diversidades do mundo, e as 

diferenças estão contempladas nesse caso. Mas como representamos as pessoas e os lugares que 

são significamente diferentes de nós? Como podemos comunicar o diferente para as pessoas a 

fim de que a concepção de mundo engessada delas possa se expandir?  

Quando lidamos com a diferença, segundo Hall (2016, p. 140), essa prática “envolve 

sentimentos, atitudes, emoções e mobiliza os medos e ansiedades do espectador em níveis mais 

profundos do que podemos explicar de uma forma simples, com base no senso comum”. Lidar 

com o diferente é assustador para as pessoas, pois, nesse tipo de caso de embate com o austero, 

a reação normal das pessoas a fim de ter uma autopreservação seria a negação, uma rejeição 

dessa “coisa diferente”, seja um objeto que não está presente no contexto social em que vive, 

como até mesmo uma pessoa de uma raça diferente, ou até de uma etnia diferente que utiliza 

vestimentas características e possui práticas sociais que acabam destoando em determinada 

sociedade. 

 

1.1.1.2. A importância da diferença 

 

Uma vez que o significado das coisas flutua, a constante mudança de tudo já possibilita 

uma brecha para a aceitação, mesmo que a sociedade acabe rejeitando em um primeiro 

momento essa diferença. Ela é um fato positivo e é necessária para avanço social. Hall (2016) 

utilizou quatro abordagens teóricas para explicar o porquê da importância da diferença. A 

primeira explica que a diferença é essencial ao significado, pois sem ela o significado das coisas 

não poderia existir, pois ele depende da diferença entre os opostos. Para esse tipo de 

desenvolvimento ele utilizou o pensamento de Saussure e o uso da linguagem como modelo de 

desenvolvimento da cultura.  

Um exemplo que é dado para validar essa teoria é o das cores preto e branco, no qual 

conhecemos o preto pois temos o branco para contrastar. Entretanto essas são formas 



16 
 

 

reducionistas e simplificadoras de ver o mundo e estabelecer seus significados, tornando-as até 

mesmo rígidas pela falta de distinção entre os elementos separadamente. Nesse tipo de 

binarismo, sempre há uma relação de poder que puxa a importância para um dos dois polos, 

como por exemplo a relação entre preto e branco, no qual deveríamos escrever branco e preto 

pelo fato de haver uma dominação histórica do primeiro sobre o segundo.  

O mesmo acontece com homens e mulheres, em que a dominação e subjugação histórica 

foi um fator para a aceitação de uma inferiorização das mulheres, o tema central deste trabalho 

e que será melhor explorado mais à frente. Segundo Beauvoir (2009, p. 19), o ser humano existe 

de fato na dualidade, ou seja, na diferença, e há um movimento social para aceitação das 

mesmas, no fato de  

pensar as relações biológicas sob a forma de sistemas de oposições: a 

dualidade, a alternância, a oposição e a simetria, que se apresentam sob formas 

definidas ou formas vagas, constituem menos fenômenos a serem explicados 

que os dados fundamentais e imediatos da realidade social [...] e descobrimos 

na própria consciência uma hostilidade fundamental em relação a qualquer 

outra consciência; o sujeito só se põe em se opondo: ele pretende afirmar-se 

como essencial e fazer do outro o inessencial, o objeto. 

 

Uma segunda análise de Hall se apoia na teoria linguística de Bakhtin, que considera o 

significado como sustentado por dois ou mais falantes em um diálogo, no qual o significado 

das coisas necessitaria da diferença, pois “somente podemos construir significado através de 

um diálogo com o “Outro”” (HALL, 2016, p. 155). Podemos fazer aqui um paralelo com a 

questão levantada por Simone de Beauvoir, que considera a mulher como o segundo sexo em 

comparação com os homens. Ela seria o “outro” em comparação a ele. Uma vez que há o 

reconhecimento da reciprocidade das relações, seja por bem ou por mal, ela indaga se  

entre os sexos essa reciprocidade não tenha sido colocada, que um dos termos 

se tenha imposto como o único essencial, negando toda relatividade em 

relação a seu correlativo, definindo este como a alteridade pura? Nenhum 

sujeito se define imediata e espontaneamente como o inessencial; não é o 

Outro que se definindo como Outro define o Um; ele é posto como Outro pelo 

Um definindo-se como Um. (BEAUVOIR, 2009, p. 19) 

 

 Esse tipo de indagação dá uma brecha para imaginarmos que poderia ter sido através de 

uma construção social, e nesse caso, construção social apoiada no diálogo entre as pessoas, com 

transmissões de significados das coisas entre os participantes, que o estabelecimento da mulher 

como o “outro” poderia ter sido institucionalizado, com a alegação de uma possível 

inferiorização e submissão. 

A terceira se relaciona ao fato de que a diferença é “fundamental para o significado 

cultural” (HALL, 2016, p. 156). Para isso foi utilizado os argumentos de Mary Douglas de que 



17 
 

 

a cultura depende do significado que damos às mais diversas coisas, atribuindo diferentes 

posições dentro do sistema classificatório utilizado, ou seja, os grupos sociais impõem 

significados ao mundo em que vivemos. Podemos fazer um paralelo com o fato de, nesse caso, 

a própria sociedade ter estimulado a subordinação da mulher,  desde os primórdios da história, 

alimentando a dependência para com o sexo oposto. Não foi um evento e nem uma evolução 

que ocasionou esse tipo de comportamento (BEAUVOIR, 2009, p. 20), mas sim foi algo 

estimulado pela sociedade formada primordialmente por homens que ditavam as regras sociais 

e impunham o que era tido como certo e errado em cada época. Já a quarta, e última abordagem 

utiliza conceitos de Freud para argumentar que o “outro” é fundamental para a constituição do 

self dos sujeitos, bem como da identidade sexual. Através das relações inconscientes com os 

outros significantes, nossa subjetividade é criada. 

Todas essas abordagens teóricas levantadas por Hall podem coexistir ao mesmo tempo, 

não havendo anulação entre elas e nem uma afirmação de qual é a mais válida, pois são apenas 

diferentes níveis de análise representacional do significado. Todas as abordagens podem ser 

consideradas, como veremos ao longo de todo esse trabalho, possíveis teorias de representação 

da mulher em contraposição aos homens, recebendo um papel do “diferente”, do austero, do 

“outro”, e como essa distinção é importante para a constituição da própria sociedade. Toda essa 

parte de debates entre a diferença e outro, com diversas teorias, vai ser a base da elaboração da 

análise da representação da mulher. 

Precisamos nos atentar para o fato de que a questão da diferença desempenha um papel 

cada vez mais significativo no sentido de haver uma progressão social em que o austero é cada 

vez mais incluído na estrutura social, então é preciso uma aceitação. Entretanto, esse tipo de 

aceitação pode ser tanto positiva quanto negativa, pois 

por um lado, é necessária para a produção de significados, para a formação da 

língua e da cultura, para as identidades sociais e para a percepção subjetiva de 

si mesmo como um sujeito sexuado. Por outro lado é, ao mesmo tempo, 

ameaçadora, um local de perigo, de sentimentos negativos, de divisões, de 

hostilidade e agressão dirigidas ao “Outro” (HALL, 2016, p. 160) 

 

Apesar de Hall ter desenvolvido esses pensamentos para validar a importância da 

diferença e presença de pessoas negras, muito em função da sua aparição na mídia, com a 

utilização de estereótipos, ele não desconsidera o fato da representação dessas pessoas ser 

distorcida e até mesmo ser considerada as vezes uma presença negativa na sociedade, muito em 

função do fator histórico de humilhação desse povo. A aparição na mídia com presença de 

estereótipos faz parte de sua análise. Podemos também incluir a mulher nesse tipo de análise 

midiática estereotipada e traçar comportamento sociais anteriores que foram embutidos nesse 



18 
 

 

tipo de meio. Antes de partir para esse tipo de análise, focando mais no meio cinema como 

ponto de partida, primeiramente um panorama histórico social deve ser feito para contextualizar 

como a mulher é vista na sociedade e como ela já foi vista. 

 

1.2. A representação feminina 

 

Como disse Beauvoir (2009, p. 17) “as mulheres não são homens”. Sem dúvidas ambos 

são considerados seres humanos, porém não se situam da mesma maneira. Basta observar a 

sociedade ao nosso redor para notar que a humanidade se divide em duas categorias distintas 

de indivíduos “cujas roupas, rostos, corpos, sorrisos, atitudes, interesses, ocupações são 

manifestamente diferentes” (BEAUVOIR, 2009, p. 17). A relação entre os dois sexos não é 

similar perante a sociedade, pois há uma forte relação de poder envolvida que caracteriza o 

homem como o ser considerado superior e mulher como inferior e submissa. O simples fato de 

ao nos referirmos algumas vezes aos seres humanos como “homens” pode ser considerado um 

condicionamento da dita superioridade masculina, ao nos referirmos aos Homo sapiens que 

habitam a Terra, e até mesmo Homo se refere a homem no latim, ao sexo masculino. A 

humanidade, nesse caso, teria uma inclinação a ser considerada mais masculina. 

Nesse contexto, o homem define a mulher em relação a ele, nunca em si mesma, não 

sendo considerada um ser autônomo, um sujeito, ou seja, “a fêmea é o inessencial perante o 

essencial. O homem é o Sujeito, o Absoluto; ela é o Outro” (BEAUVOIR, 2009, p. 18). O 

homem seria pensável sem a mulher, já ela não o poderia ser sem a presença do homem, sendo 

ela determinada pelo desejo dele de ser de determinada forma. Ela apresenta-se a ele como um 

ser sexuado, sendo caracterizada como a fêmea, e é assim que o macho a trata às vezes: 

valorizando-a pelo seu corpo e sua aparência física. 

 

1.2.1. Argumento biológico nos animais e nos seres humanos 

 

Não é de hoje, então, que esse tipo de relação, seja biológica ou social, foi 

institucionalizada. Durante quase a história inteira da humanidade esse tipo de inferiorização 

da mulher foi estimulada. Alguns dos argumentos mais populares para validação dessa condição 

é o biológico. A mulher aparece com uma conotação negativa, como se estivesse limitada a 

realizar determinadas atividades somente porque possui uma estrutura fisiológica diferente do 



19 
 

 

homem. Essa mesma estrutura é o que vai justificar algumas das práticas sociais demandadas 

somente às mulheres, como veremos mais à frente. Tendo a mulher ovários e um útero 

eis as condições singulares que a encerram na sua subjetividade; diz-se de bom 

grado que ela pensa com suas glândulas. O homem esquece soberbamente que 

sua anatomia também comporta hormônios e testículos. Encara o corpo como 

uma relação direta e normal com o mundo, que acredita apreender na sua 

objetividade, ao passo que considera o corpo da mulher sobrecarregado por 

tudo o que o especifica: um obstáculo, uma prisão. (BEAUVOIR, 2009, p. 18) 

 

Em diversas espécies de animais, há uma subjugação feminina na hora da fecundação 

por parte do macho, mesmo que ele às vezes só apareça na vida em sociedade de uma 

determinada espécie para procriar. É ele quem decide o ato sexual e quem provoca a 

fecundação. Ela é possuída por ele e nesse sentido ela sofre o coito. Ele a domina fisicamente 

para a realização desse ato por ter uma estrutura física que permite uma dominação. Mesmo em 

espécies em que a maioria da população é constituída de fêmeas, como é o caso das abelhas e 

das formigas, o macho só serve para a reprodução, morrendo logo após o ato sexual, sendo ou 

impedido de retornar ou morto no ato de entrada, no caso das formigas, e no das abelhas, vive 

uma vida ociosa por um período e depois é morto. Em ambos os casos, a fêmea que foi 

fecundada tem um destino de procriação para o resto de sua vida, desovando incessantemente, 

e as operárias (fêmeas que não possuem sistema reprodutor) passam o resto de suas curtas vidas 

cuidando de seus lares e trabalhando até morrerem também. 

Apesar da fêmea viver mais tempo, ela não possui nenhuma autonomia. A desova, a 

incubação e o cuidado com as novas larvas constituem o seu destino. No macho, por outro lado, 

há uma espécie de existência individual, uma vez que não só na fecundação ele manifesta mais 

iniciativa para o coito do que a fêmea, mas também fora do ato sexual sua vida é inútil e ociosa, 

sendo isso um privilégio em sociedades como a dos dois insetos mencionados, uma vez que as 

operárias trabalham com diligência. O macho se confirma em si mesmo, mesmo que seja por 

um curto período de tempo antes de sua morte. Ele não está destinado a desovar para sempre 

como é o caso da fêmea. Ele paga com a vida pela sua independência, sua autonomia 

(BEAUVOIR, 2009). A individualidade da fêmea é combatida pelo interesse da espécie e ela, 

então, é destinada à procriação, como se ela fosse uma escrava do organismo em relação às suas 

funções reprodutoras. 

Há claras diferenças estruturais fisiológicas que diferenciam os seres humanos também, 

como por exemplo a força muscular da mulher ser menor do que a do homem, ela ser melhor 

em questão de peso e tamanho do esqueleto e ela ter uma instabilidade no sistema nervoso por 

causa da perda de nutrientes devidos à menstruação, o que faz com que haja uma variação 



20 
 

 

grande de humor por parte dela (BEAUVOIR, 2009). Tudo isso é comprovado cientificamente 

como sendo verdadeiro. Entretanto, isso serve de argumento para diversas pessoas na hora de 

provar o porquê uma mulher não poderia nunca realizar alguma função que somente um homem 

desenvolveria. 

Os dados biológicos desempenham um papel fundamental na história da mulher, sendo 

um elemento essencial em sua situação. Esse tipo de afirmação dá margem para o que ocorre 

também na sociedade humana: o homem adquire maior autonomia para criar e explorar o 

mundo ao seu redor, enquanto a mulher fica refém do seu organismo reprodutor, ou quando não 

está submetido às leis ditas como naturais, ela é impedida de realizar tarefas “masculinas” pois 

ela “não foi feita para isso”. Há, então, a crença na inferioridade “natural” da mulher, baseada 

em fatores biológicos, e isso põe em pauta a suposição de que “homens e mulheres estariam 

predeterminados, por sua própria natureza, a cumprir papéis opostos na sociedade: ao homem, 

o mundo externo; a mulher, por sua função procriadora, ao mundo interno” (ALVES; 

PITANGUY, 1985, p. 55). 

Sendo o corpo o instrumento de nosso domínio do mundo (BEAUVOIR, 2009. p. 54), 

o fato de que o homem tem mais liberdade para utilizá-lo para benefício próprio é um estímulo 

à sua emancipação enquanto ser humano, buscando sempre a evolução e o aprimoramento de 

sua situação social. Podemos, estudando o corpo, entender o lado da mulher, que lhe é imposto 

limites. É um fato que a mulher é mais fraca do que o homem, possui menos força muscular, 

corre menos depressa, ergue menos peso e dificilmente pode enfrentar o macho na luta, e a essa 

fraqueza ainda se acrescenta a falta de controle emocional e a fragilidade. Isso não podemos 

negar. Entretanto, não podemos medir as capacidade de ambos os sexos somente pelos aspectos 

funcionais de seus corpos.  

Ao aceitarmos uma perspectiva humana, definir o corpo e as capacidades de cada um 

dos sexos apenas por fatores biológicos não é aceitável, pois fazemos parte de um contexto 

social em que determinados aspectos biológicos só farão sentido se inseridos em sociedade 

(BEAUVOIR, 2009). A partir do momento em que o corpo não é uma coisa, é uma situação, 

ele passa a ser a tomada de posse do mundo de cada um e o esboço de nossos planejamentos. 

Durante muito tempo a mulher teve um domínio mais estrito ao mundo, e consequentemente 

menos firmeza em suas ações e projetos, tendo uma vida individual prejudicada. Essa luta 

contra a definição biológica para a mulher, ou seja, contra a discriminação, implica 

na recriação de uma identidade própria, que supere as hierarquias do forte e 

do fraco, do ativo e do passivo. Identidade está em que as diferenças entre os 

sexos sejam de complementaridade e não de dominação. Em que força e 

fraqueza, atividade e passividade não se coloquem como pólos opostos 



21 
 

 

definidores do masculino e do feminino, e sim como parte da totalidade 

dialética, contraditória, do ser humano (ALVES, PITANGUY, 1985, p. 57). 

 

1.2.2. Dispositivos do sexo - corpo e sua relação com o poder 

 

O corpo sempre foi um tema bem extenso de debate entre as pessoas. Antes de entrar 

nessa discussão, primeiros teremos que traçar algumas relações, como a com o poder. Segundo 

Foucault (1989,) o poder não pode ser reduzido apenas a um fenômeno de dominação maciço 

e homogêneo de um indivíduo sobre outros, de um grupo sobre outros, como muitas pessoas 

acreditam que ele seja. Na verdade ele 

não é algo que se possa dividir entre aqueles que o possuem e o detêm 

exclusivamente e aqueles que não o possuem e lhe são submetidos. O poder 

deve ser analisado como algo que circula, ou melhor, como algo que só 

funciona em cadeia. Nunca está localizado aqui ou ali, nunca está nas mãos de 

alguns, nunca é apropriado como uma riqueza ou um bem. O poder funciona 

e se exerce em rede. Nas suas malhas os indivíduos não só circulam mas estão 

sempre em posição de exercer este poder e de sofrer sua ação; nunca são o 

alvo inerte ou consentido do poder, são sempre centros de transmissão. Em 

outros termos, o poder não se aplica aos indivíduos, passa por eles. 

(FOUCAULT, 1989, p. 162-163) 

 

Com isso, o indivíduo age como o poder, criando-o e sendo seu centro de transmissão, 

sofrendo um dos primeiros efeitos dele. O domínio e a consciência do corpo individual das 

pessoas foram adquiridos através da instauração do poder ao longo da história, seja pela questão 

da disciplinarização e domesticação dele quanto à reivindicação dele frente a essa 

conformidade, passando desde a estrutura econômica até a social e a política. 

A partir dessa relação que o corpo tinha com o poder, foi-se instaurado os dispositivos 

de poder que foram formados em um determinado momento histórico e que tiveram como 

principal função responder a uma urgência que a sociedade tinha na época, tendo portanto, uma 

função estratégica de dominação (FOUCAULT, 1989). Esses dispositivos podem englobar 

discursos, instituições, leis, medidas administrativas, questões morais, filosóficas, etc, ou seja, 

o dito e o não dito que estão presentes na sociedade são os elementos que configuram os 

dispositivos. Ele são, portanto, “a rede que se pode estabelecer entre estes elementos” 

(FOUCAULT, 1989, p. 216). 

O dispositivo, portanto, está sempre ligado a um jogo de poder, e com isso, às estratégias 

de relações de força que sustentam os tipos de saber e as verdades aceitas pela sociedade. O 

corpo não escapou a essa regra. Foi-se criado o dispositivo da sexualidade, termo criado por 

Foucault (1999). Surgindo como uma forma de controle, ele vai ligar o corpo, que consome e 



22 
 

 

produz em sociedade, às mais diversas áreas, focando na penetração da ideia de que os corpos 

necessitam de cada vez mais controle em nível global (FOUCAULT, 1999). Diante dos 

argumentos biológicos que foram muito utilizados em contextos sociais, principalmente a partir 

do século XVII, a mulher tem sido alvo de uma argumentação sustentada na questão da 

reprodutividade, implicando, desde a origem desse pensamento, em uma intensificação de seu 

corpo, no sentido de uma valorização como um objeto de saber e poder dentro desse tipo de 

relação. 

A visão que Foucault (1999) tinha desse tipo de poder sobre a sexualidade tendia a não 

se tornar completamente negativa, e havia diversos pontos além da questão da repressão. Além 

disso, ele não fez uma diferenciação entre os corpos femininos e masculinos, argumentando 

sobre a questão do poder e dos dispositivos igualmente para ambos, sem levar em consideração 

que a questão histórica do poder nas mãos masculinas fez com que a mulher tivesse uma 

situação de opressão e manipulação pelos homens, e que a sua representação fosse diferente, 

ignorando a ação social que existe, segundo Teresa de Lauretis (1987). Ela aborda essa falta de 

divisão de visão de Foucault e fala que é sim preciso enxergar essa ação social que faz com que 

as representações de ambos os sexos sejam diferentes, uma vez que “sexualidade não é 

entendida como algo relacionado ao gênero, como tendo uma forma masculina e uma feminina, 

mas ela é vista como sendo única para ambos, e consequentemente masculina” (DE 

LAURETIS, 1987, p. 14, tradução livre)2. 

A utilização do corpo feminino como objeto de desejo e fetiches sexuais masculinos 

existe há muito tempo e a dominação masculina, que incentiva esse tipo de prática, como será 

desenvolvido mais a frente, tem relação direta com o poder e suas características, que Foucault 

(1989) aborda. As diversas microestruturas presentes na sociedade fazem com que a subjugação 

feminina seja mais fácil de se alcançar, não pelo fato do poder estar em sua maioria nas mãos 

da população masculina mas sim porque há a relação recíproca do reprimido também: de que 

as próprias mulheres, em sociedade, tem as múltiplas sujeições nelas aplicadas aceitas por elas 

no interior do corpo social, mesmo que inconscientemente. 

O corpo em diversos momentos da história funcionou como uma espécie de prisão para 

a mulher, destinando-a somente à procriação e com isso instituindo a crença de que a mulher 

tem o seu destino traçado apenas na maternidade e no cuidado com os filhos. Essa concepção 

não surgiu na civilização pós revolução industrial, mas vai desde o início da organização da 

civilização com as tribos nômades e no fato do poder estar transitando entre os diversos tipos 

 
2 Trecho original em inglês: “sexuality is not understood as gendered, as having a male form and a female form, 

but is taken to be one and the same for all-and consequently male” (DE LAURETIS, 1987, p. 14) 



23 
 

 

de mentalidades masculinas. A representação da mulher teve algumas pequenas modificações 

e seu papel varia de acordo com o contexto em que ela está inserida, porém, em sua grande 

maioria, ela esteve destinada a permanecer nesse papel de procriadora e gestora do lar, de 

acordo com as concepções de cada época. 

 

1.2.3. Histórico da representação 

 

O mundo sempre pertenceu aos homens, segundo diz Simone de Beauvoir (2009). Isso 

é um fato conhecido. É preciso, para um melhor entendimento da situação feminina, traçar as 

origens da hierarquia da dominação dos sexos. Segundo Beauvoir (2009), quando duas 

categorias humanas estão convivendo ao mesmo tempo, cada uma delas quer impor à outra a 

sua suposta soberania. Se uma delas é privilegiada dentro do contexto, ela domina a outra e faz 

de tudo para manter essa opressão. Com isso podemos concluir que o homem tenha tido em 

algum momento, ou até em sua existência como um todo, a vontade de dominar a mulher, tendo 

como ponto de partida um privilégio. 

Uma vez que a razão da humanidade é superar-se, evitando a estagnação, o homem teve 

seu destino de independência e progresso traçado desde os primórdios, uma vez que em ações 

cotidianas de produção e caça do alimento, como era na era pré-história, passando até mesmo 

pela idade média em que a mulher encontra-se na absoluta dependência do pai ou do marido, 

ele “experimenta seu poder: estabelece objetivos, projeta caminhos em direção a eles, realiza-

se como existente. Para manter, cria; supera o presente, abre o futuro.” (BEAUVOIR, 2009, p. 

81). Com isso ele acolhe sua humanidade em sua totalidade, manifestando-se orgulhoso de 

alguma realização, assim como acontece hoje em dia, não trabalhando para conservar o mundo 

somente, mas sim para estabelecer novas fronteiras, lançando as bases de um novo futuro.  

A possibilidade de dar a sua própria vida a fim atingir um bem maior é também um dos 

pontos chave que vão caracterizar o homem, como se a vida não fosse o valor supremo para 

ele, podendo realizar uma transcendência sem maiores problemas. A mulher, ao contrário, dá 

vida a um novo ser humano, mas não arriscava sua vida naquela época, pois uma vez que estaria 

destinada biologicamente a ser procriadora, a vida não apresentaria razões em si mais 

importantes que a própria vida dela, não partindo para uma possível transcendência como 

acontece como o homem, optando por uma estagnação. 

Durante boa parte da história, a mulher foi vista como inferior, seja na pré-história com 

o destino de lidar com a procriação enquanto o homem lida com a proteção do clã, seja na 



24 
 

 

Grécia antiga em que ocupava uma posição inferior à do homem, possuindo pouquíssimos 

direitos, como explica Alves e Pitanguy (1985, p. 11) 

Na Grécia a mulher ocupava posição equivalente à do escravo no sentido de 

que tão-somente este executava trabalhos manuais, extremamente 

desvalorizados pelo homem livre. Em Atenas ser livre era, primeiramente, ser 

homem e não mulher, ser ateniense e não estrangeiro, ser livre e não escravo. 

 

Até mesmo a mulher pós revolução francesa estava nessa situação de subjugação. Na 

época havia uma reivindicação dos direitos femininos, porém logo após a instauração do regime 

elas voltaram a ser donas de casa e responsáveis pelos filhos. Esse papel doméstico e de 

educação, cuidando das futuras gerações foi estimulada durante toda a história da humanidade, 

segundo os estudos de Beauvoir (2009). 

Entretanto, em alguns períodos históricos, como na sociedade primitiva não nômade a 

mulher era exaltada pela sua participação na manutenção da prole que iria ser a futura geração 

daquela sociedade. Pode até parecer que havia uma exaltação feminina nessa época, porém a 

mulher ainda continuava sendo o “outro”, mesmo nesse contexto diferente. Uma vez que não 

existia de fato uma reciprocidade entre os sexos, o semelhante para o homem, com quem 

estabelece relações recíprocas, é um outro homem e a dualidade da coletividade iria opor o 

grupo de homens e de mulheres naturalmente. Nesse caso, a mulher se configurava como 

mercadoria de troca apenas, bens a serem possuídos, e 

na medida em que a mulher é considerada o Outro absoluto, isto é — qualquer 

que seja sua magia —, o inessencial, faz-se precisamente impossível encará-

la como outro sujeito. As mulheres nunca, portanto, constituíram um grupo 

separado que se pusessem para si diante do grupo masculino; nunca tiveram 

uma relação direta e autônoma com os homens. (BEAUVOIR, 2009, p. 87) 

 

“Toda a história das mulheres foi feita pelos homens” como disse Simone de Beauvoir 

(2009, p. 148). Assim como o antissemitismo não é um problema judeu, o problema da mulher 

sempre foi um problema do homem, combinando a questão da força física e o prestígio moral, 

eles conseguiram criar valores, costumes e até mesmo religiões, como é o caso do cristianismo, 

que subjugaram a mulher, e a capacidade de superar essa estrutura social dominada por homens, 

o chamado patriarcado, foi praticamente nula. O patriarcado, segundo Bogarosh (2013, p. 2) se 

trata de considerar a masculinidade, ou seja, o homem, como central do processo da sociedade 

enquanto a feminilidade, a mulher, é relegada a uma posição marginal. Essa é uma cultura 

dominada pela noção do homem e sua identificação é masculina também. 

Em algumas classes sociais em que a mulher ao longo da história possuiu alguma 

autonomia econômica, ela era ainda oprimida e escravizada, como se seu “papel” ainda não 



25 
 

 

tivesse sido retirado dela. Portanto, “não foi a inferioridade feminina que determinou sua 

insignificância histórica: sua insignificância histórica foi que as votou à inferioridade.” 

(BEAUVOIR, 2009, p. 150-151). 

Esse papel engessado feminino em contraposição ao masculino, que possuía mais 

autonomia e independência para o progresso, foi sendo contestado ao longo do tempo, ganhando 

mais força a partir do século XVII, mesmo que ainda fosse um movimento com ideais tímidos, 

no qual o estímulo à educação estava sendo alcançada por algumas mulheres e a reivindicação 

de alguns direitos estavam em vigor, como no caso da revolução francesa no século XVIII. Foi 

somente com as revoluções industriais que a real independência e autonomia para a mulher vai 

ser alcançada de certo modo e as discussões feministas tomariam um novo vigor. Apesar de 

todo esse movimento contra a opressão, um elemento ainda permanecia como sendo 

estritamente feminino e ajudava a determinar relações e afirmar a situação da mulher: o amor, 

que foi usado como uma arma de dominação ideológica durante boa parte da história da 

humanidade.  

 

1.2.3.1. O amor para a mulher 

 

O amor sempre foi um tema bem complexo de debate entre as pessoas, principalmente 

quando se trata das mulheres. A palavra amor não tem o mesmo significado para o homem e 

para a mulher, sendo considerado apenas uma ocupação na vida do homem quanto é 

considerado a própria vida dela, segundo Simone de Beauvoir (2009). Para a última, seria uma 

dedicação no sentido de uma entrega de corpo e alma sem restrições, como se fosse uma espécie 

de fé absoluta no receptor de sua afeição. Enquanto ele deseja esse amor dela, essa devoção 

ilimitada, ele mesmo não realiza uma veneração recíproca e isso implica que os homens 

nunca abdicam totalmente, mesmo em seus mais violentos transportes; ainda 

que caiam de joelhos diante de sua amante, o que desejam afinal é possuí-la, 

anexá-la; permanecem no cerne de sua vida como sujeitos soberanos; a mulher 

amada não passa de um valor entre outros; querem integrá-la em sua 

existência, e não afundar nela uma existência inteira. Para a mulher, ao 

contrário, o amor é uma renúncia total em proveito de um senhor 

(BEAUVOIR, 2009, p.628) 

 

Por muito tempo, remetendo a sociedades bem antigas, a mulher foi pensada muito mais 

em sua função amorosa do que em sua pessoa (BEAUVOIR, 2009). Entretanto, essa diferença 

no papel que o amor desempenha tanto na vida do homem quanto no da mulher é influenciada 

pela sua condição social. Uma vez que o indivíduo é sujeito dele mesmo, ele vai tentar ampliar 



26 
 

 

o seu domínio do mundo ao agir nele. Enquanto isso, o ser inessencial, que não pode se tornar 

o sujeito absoluto, não pode agir. Então, como ela está restrita à esfera do relativo em relação 

às figuras masculinas que a cerca, destinada aos cuidados dos homens desde a infância, ela 

esteve habituada a ver no homem um ser soberano a quem ela não poderia se igualar. A mulher, 

que muitas vezes não alcançou a sua reivindicação de sujeito, tentaria uma evolução para esse 

patamar superior. Entretanto 

não há para ela outra saída senão perder-se de corpo e alma em quem lhe 

designam como o absoluto, o essencial. Como de qualquer maneira se acha 

condenada à dependência, a obedecer a tiranos — pais, marido, protetor — 

prefere servir a um Deus; escolhe querer tão ardorosamente sua escravidão 

que esta lhe aparecerá como a expressão de sua liberdade; ela se esforçará por 

superar sua condição de objeto inessencial assumindo-a radicalmente; através 

de sua carne, de seus sentimentos, de suas condutas exaltará soberanamente o 

amado, colocando-o como a realidade e o valor supremos; ela se aniquilará 

diante dele. (BEAUVOIR, 2009, p.629) 

 

Com isso, o amor para a mulher se tornaria uma religião em que ela seria uma devota 

fiel. Entretanto, além de afirmar a passividade da mulher, o amor pode aniquilar a mulher, no 

sentido de ser somente uma escrava fiel do ser com quem se relaciona, fazendo tudo o que está 

ao seu alcance, e até o que não está, para que ele esteja satisfeito e feliz. Um ser dócil que não 

possui muito valor em uma sociedade em que o amor é considerado um atributo feminino, em 

que ela seria a mais capaz de transmitir seu verdadeiro significado, e que muitos acreditam que 

ela não poderia ser nada sem ele. 

As pessoas, desde a antiguidade, têm a concepção de que o amor molda a vida feminina 

de uma maneira em que ela estabeleceria suas relações sociais baseadas nesse sentimento. Ela 

cuidaria melhor da casa e dos filhos pois ela tem uma vocação amorosa intrínseca a ela que a 

ajuda a cuidar melhor dos que estão ao seu redor. Ela seria uma pessoa emotiva e delicada, 

amando o mundo ao seu redor incondicionalmente. Entretanto, não podemos generalizar esse 

sentimento como se fosse apenas um atributo feminino. Os homens também amam, mas por 

sua criação em que foram ensinados a não demonstrar sentimentos e a ser durões, a 

vulnerabilidade que vem acompanhada dos sentimentos fica somente nas mãos femininas.  

Debates sobre as razões da mulher ser a única responsável por diversos afazeres, 

somente porque ela nasceria com uma “vocação nata” para realizá-las, foram cada vez mais 

estimulados tanto no âmbito social quanto político e econômico. Debates feministas de 

contestação da situação da mulher sempre existiram ao longo de toda a história, mas foi somente 

com a entrada dela no mercado de trabalho e o maior acesso à educação que discussões do 



27 
 

 

porquê a mulher estar tão oprimida como está, fazendo alusão ao sentimento amoroso também, 

foi abordado e analisado. 

 

1.3. Ascensão das discussões feministas 

 

O desenvolvimento da indústria aumentou a demanda de produção e exigiu uma mão 

de obra mais considerável do que somente a fornecida pelos trabalhadores masculinos, e então, 

com isso, a colaboração da mulher se fez necessária. Segundo Simone de Beauvoir (2009, p. 

132) “essa é a grande revolução que [...] transforma o destino da mulher e abre, para ela, uma 

nova era”. A mulher reconquista, portanto, no século XIX, uma importância econômica que 

tinha perdido desde a época pré-histórica. Ela escapa do lar e tem, com sua inserção no mercado 

de trabalho para suprir suas demandas, na fábrica, uma nova participação na produção 

econômica. Com o desenvolvimento da máquina, a diferença entre a força física dos 

trabalhadores masculinos e femininos se vê, em grandes casos, anulada. A possibilidade de a 

mulher trabalhar ganhou muita força também no contexto das duas grandes guerras mundiais, 

no século XX, que, com grande parte dos homens envolvidos com o conflito, as mulheres 

vieram a ocupar os postos de trabalho vagos que existiam (ALVES; PITANGUY, 1985). 

Ao mesmo tempo em que ela é inserida no mercado no século XIX, a mulher se liberta 

aos poucos de sua natureza até agora imposta a ela: ela torna-se senhora de seu corpo 

(BEAUVOIR, 2009), estando até certo ponto livre da servidão da reprodução, ela passa a 

desempenhar um papel econômico que lhe assegurará uma independência e conquista de seu 

próprio ser. A combinação da participação na produção somado com a libertação do destino 

unicamente reprodutor facilitou uma evolução na condição geral da mulher. Agora, há 

possibilidades reais oferecidas às mulheres além de somente as reduzirem e as definirem por 

seus corpos físicos, não constituindo um destino imutável para elas portanto.  Com o passar dos 

anos e dos séculos, as mulheres obtiveram cada vez mais participação na sociedade, apesar de 

ainda estarem responsáveis pela maior parcela do trabalho doméstico, incluindo os cuidados 

com o lar e com os filhos. 

Comparando a casa com uma grande empresa, veremos que, na grande maioria dos 

casos, são elas que programam, preveem, fazem planos, adiantam possíveis falhas ou problemas 

e têm em conta todos os detalhes e a interação das partes que compõe a casa, e além desse 

trabalho, elas empregam sua mão de obra direta ao cozinhar, limpar, colocar a máquina de lavar 

roupa para funcionar e muito mais. Esse é um trabalho invisível e pouco valorizado, que faz 



28 
 

 

com que as cabeças das mulheres não parem de trabalhar enquanto seus parceiros relaxam 

diante da televisão, por exemplo.  

A carga mental, isto é, a quantidade de esforço não físico e deliberado que deve ser 

realizado para alcançar um resultado, é quase sempre assumida totalmente por elas. Mesmo 

com a ajuda que os homens estão cada vez mais cedendo às mulheres, eles apenas executam 

ordens que, muitas vezes, devem ser verbalizadas mais de uma vez e de forma convincente 

pelas mulheres. A inserção delas no mercado de trabalho vem com a consequência de às vezes 

possuir menores salários do que homens, podendo chegar em alguns cargos a ganharem metade 

do salário ganho por eles, exercendo a mesma função, mesmo possuindo, em muitas situações, 

um nível de escolaridade maior, ou semelhante, do que seus concorrentes masculinos.  

Segundo o relatório de 2018 do Fórum Econômico Mundial3 (WEF, na sigla em inglês), 

uma vez que o mais atual de 2019 ainda não foi divulgado, sobre o abismo global entre gêneros 

entre os 149 países participantes da pesquisa, a média global da disparidade de gênero geral foi 

de 68%, sendo que a maior lacuna foram nas áreas de educação e saúde/sobrevivência com 95% 

e 96%, respectivamente (WORLD ECONOMIC FORUM, 2018). Participação econômica e 

oportunidades ficou em terceiro nesse panorama geral com um intervalo de 59% e por último, 

mas não menos importante o empoderamento político com uma diferença de 22%. Tudo isso 

pode ser observado na sociedade uma vez que as mulheres trabalham mais horas por semana 

do que os homens, considerando, além do salariado, os trabalhos domésticos e cuidados com 

outras pessoas, ganhando menos do que o rendimento total deles. Mesmo com formação 

superior cada vez mais em ascensão pelas mulheres, a diferença salarial ainda é evidente na 

mesma posição. 

Simone de Beauvoir (2009) em seu livro “O segundo sexo”, com sua primeira edição 

em 1949, já explicita essa diferença entre os sexos, e que em quase nenhum país há uma 

igualdade entre eles, o que pôde ser observado no relatório do Fórum Econômico Mundial de 

2018. Isso implica que 

Economicamente, homens e mulheres constituem como que duas castas; em 

igualdade de condições, os primeiros têm situações mais vantajosas, salários 

mais altos, maiores possibilidades de êxito do que suas concorrentes recém-

chegadas. Ocupam, na indústria, na política etc., maior número de lugares e 

os postos mais importantes. Além dos poderes concretos que possuem, 

revestem-se de um prestígio cuja tradição a educação da criança mantém: o 

presente envolve o passado e no passado toda a história foi feita pelos homens. 

No momento em que as mulheres começam a tomar parte na elaboração do 

mundo, esse mundo é ainda um mundo que pertence aos homens. 

(BEAUVOIR, 2009, p. 22) 

 
3 Disponível na íntegra em: <http://www3.weforum.org/docs/WEF_GGGR_2018.pdf>. Acesso em: 27 Set. 2019 

http://www3.weforum.org/docs/WEF_GGGR_2018.pdf


29 
 

 

A mulher que emergiu é um ser complexo, que não quer abdicar das conquistas 

modernas e busca modificar práticas consideradas mais tradicionais (SANTAELLA, 2008). 

Não se trata de uma mulher que tem como ideal uma concepção de superioridade feminina ou 

de imitação do homem, mas sim uma que cuida da aparência e é sedutora, se recusando a ser 

apenas um objeto do homem e ter sua aprovação, cuidando mais de si própria. Ter como meta 

uma emancipação e uma satisfação profissional, intelectual e cultural não a impede de também 

ter uma pessoal no quesito “do amor, do companheirismo, da busca de complementaridade, dos 

filhos e do conforto doméstico e pessoal, equilibrando-se entre essas figurações, sem submeter-

se às tiranias do papel de senhora do lar” (SANTAELLA, 2008, p. 109). 

O corpo é um fator de destaque para essa nova mulher, pois ela escolherá como utilizá-

lo, o que se vê e o que não se vê dele, tanto por fora quanto por dentro, e o cuidado, as 

expectativas e as preocupações com o corpo feminino vão tomar proporções nunca antes vistas, 

tanto relacionadas à saúde quanto ao bem estar da mulher (SANTAELLA, 2008). A qualidade 

de vida, a harmonia interior, a certa liberdade conquistada através da independência econômica 

e cultural são alguns dos valores que são mais prezados por essa nova mulher moderna. Ela age 

muito em função de atingir esses objetivos em sua vida. O espaço para si se torna também 

importante através do trabalho, do lazer e do prazer, a fim de atingir uma satisfação íntima. 

Uma maior taxa de instrução entre as mulheres suscitou maiores debates sobre sua 

situação na sociedade de hoje e como ela poderia mudá-la e transformá-la como um todo, não 

ficando mais refém do patriarcado. Pelo fato das mulheres estarem inseridas dentro do contexto 

que lhes pertencem, compreendendo o que significa para um ser humano o fato de pertencer ao 

sexo feminino, elas procuram saber mais sobre suas nuances e como podem mudar alguns 

comportamentos. Entretanto, como pode um ser humano se realizar dentro da condição 

feminina? Que caminhos lhe são abertos? Esses são alguns questionamentos que passam pela 

cabeça de muitas estudiosas sobre o tema do feminismo e que alimentam a indagação da 

condição que as mulheres têm hoje na sociedade entre a população geral. Começar pela 

educação dos mais novos e que formarão a sociedade do futuro é um bom ponto de partida. 

 

1.3.1. Novos comportamentos 

 

Um dos primeiros passos para a desconstrução do ideal que as pessoas têm de gênero é 

através da educação que recebemos quando crianças. Há o ensinamento desde a infância para 

as meninas que é preciso procurar agradar aos outros, renunciar a sua autonomia e fazer-se 

objeto, recusando assim a liberdade a ela, fechando-a em um círculo vicioso em que quanto 



30 
 

 

menos ela exercer sua liberdade para compreender o mundo que a cerca, aprendendo com ele e 

o descobrindo, menos chances ela terá de se afirmar como um sujeito ativo na sociedade 

(BEAUVOIR, 2009). Se a encorajassem a desbravar o mundo ela poderia “manifestar a mesma 

exuberância viva, a mesma curiosidade, o mesmo espírito de iniciativa, a mesma ousadia que 

um menino” (BEAUVOIR, 2009. p. 277). 

Então podemos dizer que a passividade que caracteriza “essencialmente” a mulher dita 

“feminina” é um traço que se desenvolve nela e é muito incentivado pelos que estão 

responsáveis pela sua educação e inserção na sociedade desde os primeiros anos. A sorte do 

menino é exatamente essa diferença no incentivo a descobrir o mundo que o cerca, existindo 

então para ser em si mesmo, aprendendo com o seu corpo um meio de dominar a natureza ao 

seu redor, sendo moldado a ser durão e “másculo”, que recusa lágrimas e delicadeza, evitando 

um comportamento dito mais feminino. 

Sendo a menina educada mais comumente pelas mulheres que estão seu redor, elas lhe 

passam os ensinamentos que ela deve seguir, como cuidar das tarefas domésticas, que seria sua 

obrigação. Enquanto a figura masculina aproveita seu tempo de lazer, elas cuidam de suas 

bonecas, que podem ter sido presente de parentes ou conhecidos, para treinar para quando 

tiverem filhos e já irem praticando seus deveres, e muito mais. Já a independência do menino é 

respeitada e ele tem mais liberdade para seguir seu próprio caminho, não sendo refém de 

ensinamentos passados pelas figuras femininas. Ele joga bola com os amigos, brinca de 

videogame em seu quarto, enquanto a menina ajuda a mãe com as tarefas domésticas. 

A escritora Chimamanda Ngozi Adichie em sua palestra em Dezembro de 2012 no 

TEDxEuston4, iniciou um debate no mundo inteiro sobre o feminismo, sobre como todos 

deveriam se comportar frente a isso, como criamos as crianças e como poderíamos mudar isso 

para que o mundo se torne diferente, mais justo, com mais igualdade social, política e 

econômica entre os sexos. Para que isso comece, ela diz que precisamos criar as crianças de 

forma diferente do que estamos fazendo hoje, tanto meninos quanto meninas. 

Ela discorre, ao longo de sua palestra, sobre a forma de criação restringida das meninas, 

estimulando-as a se encolherem e a não falarem o que elas pensam por exemplo. Essa é uma 

realidade da criação de muitas meninas e que tem impactos em seu futuro, principalmente na 

questão das ambições e na questão do casamento. Elas são ensinadas que podem ter ambição e 

podem tentar ser bem sucedidas, mas não muito pois se forem elas vão ameaçar os homens 

 
4 Disponível em: 

<https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_we_should_all_be_feminists?language=pt-br>. Acesso 

em: 28 Set. 2019 

https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_we_should_all_be_feminists?language=pt-br


31 
 

 

(ADICHIE, 2012). Por serem mulheres, espera-se que elas tenham o casamento como meta de 

vida, fazendo todas as escolhas tendo em mente que ele é mais importante que tudo. Qual é a 

razão de ensinarmos somente às meninas a aspirar a isso e não ensinamos os meninos o mesmo? 

O casamento é muito mais uma questão de pertencimento do que de parceria nesse caso, e como 

o homem possui um poder social historicamente maior e mais institucionalizado do que a 

mulher, ele, como sujeito, passaria a ser o dono, nesse contexto, desse objeto que ela é. 

Isso é um reflexo de como o amor foi instituído na vida das meninas desde cedo. Elas 

foram criadas a acreditar no amor e no “felizes para sempre” dos contos de fadas, de que as 

histórias têm finais felizes porque a mocinha tem o amor do mocinho, que eles vão se casar, ter 

filhos e viver felizes para sempre. Esse tipo de pensamento é estimulado pelas pessoas com 

quem as meninas convivem e é transmitido a elas como se fosse uma meta de vida a ser seguida. 

A própria sociedade instiga esse tipo de comportamento feminino. Enquanto isso, os meninos 

não são ensinados a pensarem em casamento e em família. Eles são livres para explorar e tem 

que ser corajosos, para que um dia possam encontrar uma pessoa especial e protegê-la de todo 

perigo. Essa é uma diferença de criação que vai se refletir anos mais tarde em suas vidas de 

adolescentes e até mesmo adultas, em que um sexo vai se fechar e se acanhar esperando o 

momento certo para se apaixonar e ser feliz, enquanto o outro vai ser mais livre para explorar 

até encontrar uma pessoa com que ele possa ser feliz, ficando permanentemente com ela ou 

não, podendo passar por várias até achar uma que lhe agrade. 

O que Adichie (2012) tenta passar às pessoas, principalmente às mulheres, é o 

encorajamento ao empoderamento feminino, mesmo que ela não o mencione diretamente em 

seu discurso. O empoderamento se refere ao fato de conceder participação social, político e 

econômico às mulheres, o que vai ao encontro da sua definição de feminismo. Buscar o direito 

das mulheres de participarem de assuntos pertinentes à sociedade contribuindo como podem 

nos debates e tomadas de decisões é o que o empoderamento estimula. 

Tentar reverter alguns ensinamentos passados às crianças em sua fase de aprendizado é 

de vital importância para que a nova geração tenha uma mente mais aberta. Mas não é só isso 

que poderia melhorar a questão da igualdade de gênero. A sociedade como um todo encoraja 

as crianças a se comportarem de determinada maneira pré-estabelecida, meninos de um jeito e 

meninas de outro, com características diferentes. Com isso, podemos afirmar que 

O “masculino” e o “feminino” são criações culturais e, como tal, são 

comportamentos apreendidos através do processo de socialização que 

condiciona diferentemente os sexos para cumprirem funções sociais 

específicas e diversas. Essa aprendizagem é um processo social. Aprendemos 

a ser homens e mulheres e a aceitar como “naturais” as relações de poder entre 

os sexos. A menina, assim, aprende a ser doce, obediente, passiva, altruísta, 



32 
 

 

dependente; enquanto o menino, aprende a ser agressivo, competitivo, ativo, 

independente. Como se tais qualidades fossem parte de suas próprias 

“naturezas” (ALVES; PITANGUY, 1985, p. 57). 

 

Reproduzir esse tipo de estereótipo social é um papel que as mídias, principalmente as 

de massa, têm (HALL, 2016). O que a mulher e o homem representam é perpetuado pelas 

mídias e seu sentido é construído. Pode ocorrer também do sentido e da representação de um 

ou de outro sexo ser reconstruído pela mídia no sentido de tentar quebrar essa concepção de 

mundo que já estava pré-estabelecida na cabeça das pessoas, em seus ideias e conceitos. 

Retratar mulheres em novelas, ou até mesmo em filmes com características 

estereotipadas é o que mais se via desde a invenção desses formatos de entretenimento. Houve, 

com o passar dos anos e com as evoluções sociais, demandas por mudanças em algumas 

concepções arraigadas, como é o caso da mulher, tanto em sua representação quanto nos papéis 

que possui na sociedade, no campo econômico, social e político. No seio da dependência social 

em que ela se encontra ainda hoje, como ela pode alcançar sua independência? Como ela pode 

superar sua condição e se libertar? Veremos a seguir como isso pode acontecer, traçando um 

panorama de como sua situação se encontrava e o que podemos perceber de mudanças nos 

últimos anos quanto à representação feminina, dando um maior destaque à indústria 

cinematográfica e literária, ou seja, faremos um recorte maior no cinema e nos quadrinhos. 

 

 

2. CINEMA, MULHER E HEROÍNA 

 

Uma vez que a maior parte da indústria cultural é constituída por homens, eles irão 

tentar estabelecer a relação de superioridade e inferioridade, de sujeito e objeto, entre homens 

e mulheres, que houve ao longo de toda a história da humanidade (BEAUVOIR, 2009), nos 

produtos audiovisuais com que trabalham. Homens ainda escrevem a maioria dos roteiros e 

dirigem a maioria dos curta e longa metragens, fazendo com que tenhamos uma ótica masculina 

nesse tipo de produção. Com isso,  

Não é de se estranhar então que ainda exista tamanho desconhecimento sobre 

o universo feminino ou que, por exemplo, apenas os personagens masculinos 

sejam dignos de ganhar profundidade e questionamentos mais elaborados e 

longos nas narrativas, guardando para as personagens femininas toda a 

superficialidade e futilidade socialmente vinculada à ideia do “sexo frágil”. 

(RODRIGUES; MENEZES; BANDEIRA, 2015, p. 3) 

 

 Estimular esse tipo de visão foi a opção que o cinema adotou para tentar criar uma 

espécie de vínculo com a audiência, uma vez que seria mais fácil ter uma recepção positiva das 



33 
 

 

pessoas se ele mantivesse divulgando um tipo de mensagem no qual o público está inserido 

socialmente. A comunicação através da mídia serve para promover a ideologia da classe 

dominante (BOGAROSH, 2013), mantendo a distribuição de poder e privilégio na mão de 

poucos apenas, e como por muito tempo os homens dominaram a sociedade, a mídia teve um 

papel fundamental para reforçar essa ideologia, compelindo os indivíduos a se submeterem e 

aceitar certos arranjos econômicos e sociais que já estão em voga na sociedade, 

inconscientemente até. Com isso, os filmes, nesse caso mais específico, como uma das formas 

de mídia que possuem mais alcance e que possuem mais influência, ensinam o que significa ser 

um homem ou até mesmo o que é ser uma mulher (BOGAROSH, 2013, p. 4), conforme 

estereótipos aceitos socialmente. 

Filmes vão continuar a servir como meios de molde de valores e ideais culturais, uma 

vez que eles fazem parte do imaginário cultural e social em que vivemos. O fato de que por 

muito tempo os estereótipos sociais foram reforçados pela mídia, e em particular pelo cinema, 

fez com que a percepção da mulher fosse arraigada e que se perpetuasse a questão da 

passividade e da submissão, como veremos a seguir. 

 

2.1. A representação da mulher no cinema 

 

A representação das mulheres quando nos referimos a filmes passa invariavelmente pela 

erotização de seus corpos e uma objetificação, e é difícil de concebê-las de uma outra forma 

diante de todos filmes que foram lançados e que retratam a figura feminina (BROWN, 2011). 

Considerar novos papéis seria um erro se o espectro de representação delas abarcasse somente 

a fetichização, que foi implementada por um sistema cultural muito mais extenso do que 

imaginamos. A própria questão do patriarcado e o fato de incentivar uma visão masculina para 

os mais diversos setores da sociedade, tanto culturais quanto econômicos e políticos, é um dos 

responsáveis por essa visão e sua perpetuação.  

Apesar de alguns papéis femininos serem mais progressivos em um produto audiovisual, 

ele ainda estará “operando dentro de um sistema preparado para explorar a aparência das 

mulheres em vez de celebrar suas conquistas” (BROWN, 2011,  p.13, tradução livre)5. Então 

ela deve, mesmo estando dentro dessa visão de mundo cultural que prega a fetichização, tentar 

funcionar nos filmes como modelos de papéis progressivos que irão realmente fazer a diferença, 

 
5 Trecho original em inglês: “operate from within a system better prepared to exploit women’s looks than celebrate 

their achievements” (BROWN, 2011, p.13) 



34 
 

 

para que se possa mudar a visão cultural que a sociedade tem das mulheres, podendo levar um 

longo período de tempo, se necessário, para que isso possa se concretizar e as pessoas 

começarem a aceitar uma concepção feminina diferente. 

Levando-se em conta a questão da globalização e interesses dos mais diversos países do 

mundo, o cinema americano teve uma grande influência no conteúdo que era produzido pelos 

filmes, em particular a indústria de Hollywood, passando a “evidenciar e a propagar uma série 

de ideologias que refletem a sociedade [...] como um todo, e que norteiam o mundo ocidental 

em geral” (GUBERNIKOFF, 2016, p. 110). Os filmes com maiores repercussões e maiores 

investimentos, tanto no sentido de produção quanto no sentido de propagação e influência, 

vieram dessa sociedade americana, então os valores pregados e aceitos por ela eram repassados 

e representados nas telas para todo mundo ver. 

Assim como já explicitamos a situação passiva e subordinada em que a mulher se 

encontra, mesmo até os dias de hoje em alguns casos, a ideologia de inferioridade que a 

acompanha foi muito utilizada no cinema, como se ela fosse uma donzela em perigo que sempre 

está à espera de um homem para lhe salvar (BOGAROSH, 2013). Essa concepção de donzela 

em perigo é explorada nos filmes dos mais diversos gêneros, como por exemplo terror, em que 

isso é mais explícito, uma vez que em diversas histórias a mulher acaba tomando decisões tolas 

e precisa ser salva pela figura masculina do filmes, que é o protagonista, Isso reforça o ideal 

patriarcal de subordinação feminina a um homem. 

Um caminho que envolva um romance heterossexual, casamento e família é o que se 

espera do caminho a ser percorrido para que as mulheres se realizem em suas vidas 

(BOGAROSH, 2013), sacrificando por vezes seus trabalhos e carreiras para atingir esses 

objetivos nos filmes. Além desse destino infligido à mulher nessas peças audiovisuais, que está 

em conformidade com a estrutura patriarcal estimulada ao longo do tempo, o homem se vê 

representado como hiper masculino. Essa masculinidade é como colocá-lo dentro de uma gaiola 

em que se estimula que ele tenha medo do próprio medo, das fraquezas, da vulnerabilidade, 

mascarando seu verdadeiro eu que tem sentimentos e se importa com as pessoas, para que no 

final ele possa se tornar “durão” perante a sociedade. 

A questão da violência é intrinsecamente ligada à questão de gênero. Durante muito 

tempo, em função da estrutura binária da sociedade e de quem possui a maior parte do poder, 

os homens foram vistos como se fossem poderosos e pudessem utilizar esse poder sobre as 

mulheres, vista como indefesas nesse caso. Nisso, o homem é o ativo enquanto a mulher é a 

passiva, os homens são violentos e utilizam sua força para se impor perante o mundo, e a mulher 

tem a violência aplicada nelas, tanto física quanto moral (BROWN, 2011, p. 21). Iremos 



35 
 

 

explorar mais esse assunto quanto entrarmos na discussão do gênero ação mais à frente neste 

capítulo, que é primordialmente reconhecido por sua grande quantidade de violência em cena, 

analisando o papel da mulher em tudo isso. 

O homem sendo ativo nos filmes e sendo hiper masculino possuiu então maiores 

chances e possibilidades de ser o único capaz do papel de liderança e protagonismo nas telas. 

Nesse sentido, a mulher não tendo acesso a esse tipo de poder de liderança, e consequentemente 

não tendo poderes, é negado a ela a legitimidade para mobilizar pessoas, operando como o outro 

sexo nesse caso e proibida de comandar. Isso tem um efeito negativo na sociedade pois, segundo 

Bogarosh (2013), uma vez que esse tipo de valor está sendo repassado às pessoas através dos 

mecanismos sociais que são as mídias, principalmente as de massa, pode-se começar a aceitar 

e acreditar que isso é verdadeiro, através dos estereótipos estimulados, internalizando-se nas 

pessoas, fazendo com que a independência feminina encontre cada vez mais resistência para se 

concretizar. 

Muitos dos filmes que tiveram sucesso ao longo dos anos, desde a criação do cinema, 

mais especificamente os desenvolvidos a partir do século XXI, estimularam muito as ideologias 

patriarcais nas narrativas a respeito do 

romance heterossexual-casamento-família como ideal para as mulheres; a 

glamourização da violência e histórias de vitimização que mostram as 

mulheres como seres passivos, fracos, vítimas rotineiras de violência e que 

tem a necessidade de proteção dos homens hiper masculinizados; e a 

priorização de líderes masculinos, deixando as mulheres com pouca influência 

ou poder, tudo isso enquanto continuam a dar suporte aos ideais feministas e 

objetivos através de pequenos atos de empoderamento feminino 

(BOGAROSH, 2013, P. 9-10, tradução livre)6. 

 

Ao entregar esse tipo de mensagem nos filmes, eles fazem muito pouco para estimular 

o empoderamento feminino e continuam a estimular a opressão e subordinação feminina. Esse 

tipo de discurso nada ajuda também na questão da aparência feminina e a auto estima que a 

acompanha. A fotografia, que foi um código da realização cinematográfica, ajudou a estabelecer 

uma determinada visão da representação da mulher. Ao posicionar a câmera para capturar certos 

pontos de vista que favoreçam o melhor perfil da atriz, corrigindo sua altura e eliminando as 

ditas “transgressões” à beleza (GUBERNIKOFF, 2009, p. 71), isso faz com que o imaginário 

que muitas pessoas tenham, principalmente as mulheres, seja distorcido e apenas o que está 

 
6 Trecho original em inglês: “the heterosexual romance-marriage-family ideal for women; the glamorization of 

violence and victimization stories that show women to be passive, weak, routine victims of violence, and in need 

of protection by hypermasculinized males; and the prioritization of male leaders, leaving women with little 

influence or power, all while continuing to give lip-service to feminist ideals and goals through small nods to 

female empowerment.” (BOGAROSH, 2013, p. 9-10) 



36 
 

 

sendo mostrado em tela seja o agradável e aceitável como um padrão social, levando diversas 

mulheres a adotarem medidas extremas como cirurgias plásticas, dietas rígidas e uma rotina de 

exercícios intensa para que esse ideal de beleza retratado nos filmes seja atingido por elas na 

vida real.  

E não é somente em relação ao corpo que o ideal de beleza foi estimulado, mas também 

à aparência facial, como ter o rosto considerado simétrico, ou seja, uma proporção considerada 

harmoniosa entre diversos pontos da face. Há diversas matérias, tanto antigas quanto recentes, 

uma vez que surgem cada vez mais celebridades no mundo, que demonstram como atores e 

atrizes de Hollywood possuem uma face simétrica perfeita. As pessoas também recorrem a 

diversos tipos de procedimentos para alcançarem esse ideal de beleza. 

Com isso, segundo Gubernikoff (2009, p. 71), criou-se uma “identificação da mulher 

através de uma sedução em direção à sua feminilidade”. Ao produzir imagens através dos 

filmes, o cinema estimulou o desenvolvimento de uma significação do corpo da mulher em 

relação ao desejo que ele desperta. Ser mulher virou quase um sinônimo de atração sexual e 

uma disponibilidade para os homens imaginarem cenários eróticos pensando em seus corpos, 

ou muitas vezes utilizá-los fisicamente como desejarem. Por ser uma consumidora dos produtos 

audiovisuais em que está sendo representada através de uma lógica oprimida, ela também se 

torna o produto desses filmes, seja em sua sedução, seja por ser o objeto da trama em 

comparação ao homem, que é o sujeito. 

 

2.2. Protagonismo feminino nos filmes 

 

O tipo de representação da mulher no cinema apresenta diversas medidas que estimulam 

uma visão do patriarcado, com a mulher sendo um objeto passivo e fraco, ou seja, uma donzela 

em perigo. Esse conceito de mulher nos filmes se aplica muito para atrizes em um papel de 

coadjuvantes. Quanto transportamos a mulher para um papel de liderança vemos algumas 

mudanças. Primeiramente, durante boa parte da história do cinema, não havia muitos filmes 

protagonizados por mulheres, sendo o homem responsável pela liderança narrativa. Quando 

começou a introduzir-se essa liderança feminina na narrativa, na maioria dos casos, ela ainda 

se sujeitava à concepção estereotipada em que se prega a passividade feminina e ao destino 

traçado de um romance hétero, casamento, e família, preferencialmente nessa ordem.  

Segundo, temos que considerar que vemos a maior parte das narrativas dos filmes pela 

perspectiva masculina quando ele é o protagonista, e inverter esse papel e colocar como 



37 
 

 

destaque do filme uma mulher, o que já é considerado uma evolução para os padrões até então 

feitos, coloca para nós espectadores a visão de mundo dela. Uma vez que a visão nos filmes “é 

um símbolo de poder masculino. Olhar implica o direito ao conhecimento, direito esse que 

tradicionalmente tem sido do sexo masculino” (BROWN, 2011, p. 211, tradução livre)7, o que 

antes era considerado um poder masculino de controle da narrativa, a mulher consegue ter essa 

habilidade sem muitas vezes rebaixar sua imagem, e muito menos erotizá-la. 

A vida de casada, e até mesmo os filhos e o lar, passaram ao longo dos anos a não serem 

tidos como prioridade e nem obrigação da mulher, já que com as ondas feministas, em especial 

a terceira, as mulheres jovens se sentiam livres para explorar suas próprias identidades de 

gêneros e suas posições na sociedade. A nova geração de jovens feministas se diferencia por 

focar nas escolhas individuais, na liberdade sexual, diversidade cultural e em um 

empoderamento pessoal (BROWN, 2011). 

Esse sentimento de Girl Power se infiltrou em todas as partes da sociedade, seja nas 

relações sociais, profissionais e até mesmo em produtos audiovisuais, como filmes e séries. 

Brown (2011) traz essa discussão e comenta que após décadas de imagens de mulheres fracas 

sendo representadas no cinema, elas estão perdendo recorrência para dar lugar a uma mulher 

ambiciosa e forte que busca auto realização e desenvolvimento próprio, que sabe o que quer, 

que está disposta e é capaz de lutar por isso.  

Entretanto, mesmo com essa nova mentalidade de representação, a mulher ainda estava 

presa a uma figura masculina e aos ideais de romance e constituição de família em alguns casos. 

Além disso, podemos perceber que em diversos momentos as mulheres são tratadas como 

simples coadjuvantes, até mesmo em suas próprias histórias. Essas mulheres estão, querendo 

ou não, sempre ligadas a uma figura masculina (GUBERNIKOFF, 2009), sendo retratadas 

como mocinhas indefesas ou até mesmo corruptoras da moral masculina, através de “seduções, 

roupas provocativas, ações explicitadas e tudo aquilo que a supremacia masculina usa como 

definição para o que é ser mulher” (RODRIGUES; MENEZES; BANDEIRA, 2015, p. 5). 

Fazendo um recorte para analisar alguns filmes destinados ao público feminino, como 

os de comédia e de romance, podemos notar que esse cenário ocorre mais explicitamente nesses 

estilos. Esses tipos de gêneros fílmicos ainda retrata uma mulher que necessita da figura 

masculina para que ela possa ser salva de alguma forma, tanto fisicamente como mentalmente, 

viver feliz para sempre com seu amado após isso. Filmes clássicos da Walt Disney, por exemplo, 

 
7 Trecho original em inglês: “is a symbol of masculine power. To look implies a right to knowledge, a right that 

has traditionally been gendered male” (BROWN, 2011, p. 211) 

 



38 
 

 

que foram primeiro lançados como animações e mais recentemente foram produzidos em live 

action, como a Bela e a Fera (2017), estrelado por Emma Watson, explicitam isso.  

Esse filme da Bela e a Fera segue a narrativa cronológica original de sua respectiva 

animação. Então mesmo com esse movimento Girl Power cada vez mais forte e a questão do 

empoderamento feminino também ganhando mais destaque, ele não faz muito para tentar mudar 

de verdade a concepção de uma mulher passiva e submetida ao homem, mesmo tendo a 

protagonista na maior parte das cenas e em algumas a personagem ser mais empoderada e não 

se submete a alguns caprichos masculinos, sendo poderosa em si mesma. O filme ainda reforça 

o estereótipo da figura feminina ligada à masculina, e que mesmo que ela seja corajosa e vá 

atrás de seus objetivos, ela vai cair no destino “invariável” que uma mulher teria: se apaixonar 

por um homem, se casar e constituir uma família. 

 

Figura 1 - Pôster do filme A Bela e a Fera lançado em 2017 

 

Fonte: AdoroCinema - A Bela e a Fera (2017). Disponível 

em:<http://www.adorocinema.com/filmes/filme-228322/fotos/detalhe/?cmediafile=21374490>. 

Acesso em: 6 Out. 2019 

 

A Bela e a Fera conta a história de Bela (Emma Watson), uma menina que adora ler e 

que vive com seu pai (Kevin Kline) inventor, que um dia acaba preso em um castelo após tentar 

pegar uma rosa para sua filha. No castelo amaldiçoado vive uma Fera (Dan Stevens) que aceita 

que a menina seja aprisionada em troca de seu pai. Ela acaba então notando que a Fera pode ser 

http://www.adorocinema.com/filmes/filme-228322/fotos/detalhe/?cmediafile=21374490


39 
 

 

amável, não enxergando somente seu exterior, e ela acaba se apaixonando por ela. Organiza-se 

então uma caçada à Fera por parte dos moradores assim que o pai de Bela alega que uma Fera 

selvagem está com sua filha. Essa expedição de caça é liderada por Gaston (Luke Evans), um 

homem narcisista e o típico estereótipo de homem durão que quer Bela a qualquer custo para 

ser sua esposa. No embate final, em que a Fera é gravemente ferida, Bela lhe dá um beijo e a 

maldição sobre a Fera, que na verdade é um príncipe, e todos os habitantes do castelo é 

quebrada, podendo todos então viver felizes para sempre. 

O filme enfatiza bastante essa concepção do romance como único meio para escapar de 

uma realidade trágica da protagonista, e, invariavelmente, ela ainda está ligada à figura 

masculina para que a trama se desenvolva. Ela necessita, em partes da história, que o seu 

interesse romântico masculino a salve. Entretanto, por seguir um roteiro já parcialmente escrito 

no século passado, esse filme tem resquícios, como foi apresentado acima, do estereótipo que 

caracterizaria uma mulher no cinema, mesmo tendo sido lançado recentemente. 

O filme De Repente 30 (2004) vai no sentido oposto ao da Bela e a Fera. Estrelado por 

Jennifer Garner, ele conta a história de Jenna (Christa B. Allen), uma menina de 13 anos, que 

está frustrada com a própria idade por diversos motivos, como escola e garotos, tendo somente 

seu vizinho Matt (Sean Marquette) como amigo. No dia de sua festa de 13 anos ela convida 

todos os adolescentes que conhece, porém a comemoração é um desastre e quando ela é 

trancada no armário após uma brincadeira, ela faz o pedido de se tornar adulta de repente para 

ter a vida que sempre quis. No dia seguinte o pedido se realiza e ela acorda com 30 anos. De 

início Jenna (Jennifer Garner) fica assustada com todas as novidades de sua vida porém logo 

fica encantada com tudo o que conquistou.  

Ela é uma mulher de sucesso na revista em que trabalha, tem um namorado bonito e 

famoso e é influente em todos os aspectos de sua vida, ou seja, ela é tudo o que ela sempre 

desejou ser. Quando tenta reencontrar seu amigo de longa data Matt (Mark Ruffalo) ela 

descobre que perdeu contato com ele há anos e agora quer reatar isso quando ele está prestes a 

se casar com outra. Nesse meio tempo os dois se apaixonam um pelo outro e no final ela 

confessa que o ama, mas ele declara que ainda iria ainda se casar com sua então noiva. Jenna, 

frustrada, deseja que ela volte a ter 13 anos, ao perceber que a vida que sempre quis não era tão 

maravilhosa quanto pensava e sim solitária e frustrante em alguns aspectos. Ela retorna ao 

armário em que estava trancada, voltando a ter 13 anos novamente, e acaba ficando com Matt 

e tendo uma vida feliz ao lado dele. 

 



40 
 

 

Figura 2 - Capa do DVD do filme De repente 30 lançado em 2004 

 

Fonte: AdoroCinema - De repente 30 (2004). Disponível 

em:<http://www.adorocinema.com/filmes/filme-46340/fotos/detalhe/?cmediafile=20275816>. Acesso 

em: 6 Out. 2019 

 

Esse filme mostra uma característica bem interessante: a protagonista é uma mulher de 

sucesso que não chegou aonde estava por causa de um homem. Ela foi independente e 

conseguiu tudo o que quis sem a ajuda dele. Entretanto, na trama, ela ainda se envolve com o 

personagem masculino e sua vida passa a girar em torno dele. Ela ainda que empoderada 

depende do homem para a fazer feliz no final. 

Um filme que não necessariamente possui um interesse romântico da protagonista, mas 

que envolve toda a trama na relação dela com figuras masculinas é Alice no País das Maravilhas 

(2010), estrelado por Mia Wasikowska. A personagem Alice de 17 anos embarca em uma 

aventura por um mundo mágico logo após seguir um coelho branco apressado, que sempre está 

olhando em um relógio. Ela acaba entrando no buraco em que esse mundo mágico está, onde já 

esteve antes a 10 anos atrás, porém não se lembra. Chegando lá ela é recepcionada pelo 

Chapeleiro Maluco (Johnny Depp) e lida com as mais diversas criaturas mágicas e seres 

fantasiosos, inclusive com a Rainha de Copas (Helena Bonham Carter). 

 

http://www.adorocinema.com/filmes/filme-46340/fotos/detalhe/?cmediafile=20275816


41 
 

 

Figura 3 - Pôster do filme Alice no País das Maravilhas lançado em 2010 

 

Fonte: TXILING - Alice no País das Maravilhas (2010). Disponível 

em:<https://txiling.sapo.mz/cinema/filmes/alice-no-pais-das-maravilhas-v-o-3d-iii>. Acesso em: 6 

Out. 2019 

 

O filme tem como protagonista Alice, porém no material de divulgação, como 

demonstrado pela figura 3 acima, o Chapeleiro, que nem tem tanto destaque na trama quanto 

Alice, foi o destaque da maioria do material promocional do filme. Os DVDs tiveram ele como 

capa, e o filme foi vendido na época como sendo um protagonismo quase inteiro dele, o que é 

totalmente o oposto. Embora Alice tenha ainda uma relação com esse personagem e com os 

demais de dependência, no sentido da maior parte da ajuda disponível nesse mundo novo vir de 

figuras masculinas, ela vai tentar lidar com os próprios dilemas sozinha e com sua própria 

coragem. No final do filme, ela também não encontra um par romântico, mas sim prefere ficar 

solteira e explorar os mares, se tornando uma aventureira. 

Esses dois últimos filmes podem ser utilizados como exemplos, com ressalvas no 

quesito da relação da protagonista com os homens que compõem o elenco do filme e no quesito 

do material de divulgação do filme ser focado em um homem que não seja a protagonista, no 

caso de Alice no País das Maravilhas, de mulheres fortes e que tentam lidar com as mais 

diversas situações em seu caminho de forma independente. O fato do homem ser em 2 dos 3 

filmes citados interesses românticos faz com que ele tenha um destaque na trama e salve as 

moças das situações infelizes que estão vivendo. 

https://txiling.sapo.mz/cinema/filmes/alice-no-pais-das-maravilhas-v-o-3d-iii


42 
 

 

Todos os filmes que foram citados como exemplos neste tópico estão inseridos no 

gênero fantasia, sendo diferenciados por romance no caso da Bela e Fera e De repente 30, que 

é também uma comédia, e aventura no caso de Alice no País das Maravilhas. Os diferentes 

gêneros representam a mulher de formas diferentes apelando muitas vezes aos estereótipos. O 

gênero ação, marcado pelo uso de bastante violência em suas cenas, não é uma exceção, uma 

vez que tem peculiaridades ao representar o sexo feminino. 

 

2.2.1. Protagonismo feminino nos filmes de ação 

 

Como um gênero de filme que é facilmente reconhecido por utilizar diversas fórmulas 

e convenções, cada nova invenção que é realizada dentro dos filmes de ação pode ser entendida 

como um marcador de tanto uma necessidade estrutural de manter esse gênero mais atualizado 

como mudar percepções culturais existentes em nossa sociedade (BROWN, 2011). O fato de 

haver mudança no gênero do personagem principal que vai comandar a narrativa indica já que 

é preciso conversar com as demandas sociais, ouvi-las e colocá-las em prática em um cenário 

mais abrangente nas mídias consideradas de massa. 

A heroína de ação está em toda parte na cultura ocidental moderna. Grandes sucessos 

de bilheteria compõem esse catálogo de produtos audiovisuais em que a mulher é a protagonista 

e salvadora do dia, como por exemplo Tomb Raider, em suas duas primeiras versões (2001 e 

2003) estrelado por Angelina Jolie e o remake estrelado por Alicia Vikander em 2018; As 

Panteras (2000 e 2003) estrelando Cameron Diaz, Drew Barrymore e Lucy Liu, e que terá 

também um remake ainda nesse ano de 2019 em que as atrizes Kristen Stewart, Ella Balinska 

e Naomi Scott serão as protagonistas; etc. São vários os exemplos que podem ser mencionados 

aqui porém isso não quer dizer que a mulher não foi e continua sendo uma figura incontestável 

no sentido dela tanto problematizar quanto reforçar alguns dos mais básicos estereótipos de 

gênero que existem e caracterizariam a mulher, sendo, então, um desafio para noções básicas 

culturais desses papéis de gênero na vida real e no mundo da fantasia. 

A heroína moderna de ação, na verdade, 

está muito longe dos papéis tradicionais passivos oferecidos às mulheres. Ela 

comanda a narrativa e controla seu destino, toma suas próprias decisões e luta 

suas próprias batalhas. Ela é inquisitiva e inteligente, fisicamente e 

emocionalmente forte e é claramente retratada como um ideal heroico com a 

qual os membros da audiência se identificam. Por outro lado, a heroína de 

ação perpetua o ideal de beleza feminina e sexualidade, que foram sempre os 



43 
 

 

valores culturais primários da mulher em nossa sociedade.(BROWN, 2011,  

p.7, tradução livre)8 

 

Ela não é mais a donzela em perigo que aguarda um homem para salvá-la. Ela é poderosa 

em si mesma, habilidosa com o que quer que lide e tão autoconfiante quanto qualquer 

personagem masculino na trama. Com essa nova tomada de um papel que antes não lhe 

competia, as mulheres ganharam acesso a novas formas de poder, tanto físico na questão da 

força física do corpo, como será abordado mais à frente, como social, que lhes foi negado 

sistematicamente durante muito tempo. 

A audiência desse tipo de gênero fílmico foi tradicionalmente considerada de maioria 

masculina, então retratar essas heroínas como “duronas” e ao mesmo tempo sexys, violentas 

mas ao mesmo tempo objeto de desejo masculino, permite com que a narrativa possa se 

expandir para agradar a mais pessoas de acordo com o que lhes interessa mais ver em tela, tanto 

se tratando de um público mais masculino quanto de um também feminino. O problema nesse 

caso é que isso faz com que os papéis femininos sejam tanto de um sujeito heroico como de um 

objeto sexual (BROWN, 2011). 

A verdadeira importância da heroína dos filmes de ação é que ela não pode ser definida 

como um ou como outro apenas, como boa no sentido de empoderadora e má no sentido de 

encorajar a objetificação. Ela percorre o caminho do que consideramos ser, segundo Brown 

(2011, p. 10, tradução livre)9, “masculino e feminino, da beleza que incita o desejo e da 

sexualidade que é ameaçadora, da subjetividade e da objetividade, do poderoso e do impotente”. 

Ao invés de replicar a estrutura binária de nossa sociedade, que faz com que a interpretação de 

mundo seja baseada nessas concepções que temos, essa heroína contesta e desafia as noções 

básicas de gênero e pode forçar uma nova compreensão das normas culturais existentes, como 

veremos a seguir. 

2.2.1.1. Corpo da heroína de ação 

 

Há alguns elementos que podem ser discutidos dentro dessa temática da caracterização 

da heroína de ação, e um dos principais é a questão de ela empunhar armas e o corpo da 

 
8 Trecho original em inglês: “is a far cry from the traditionally passive roles offered to women. She commands the 

narrative and controls her destiny, makes her own decisions, and fights her own battles. She is inquisitive and 

intelligent, physically and emotionally strong, and is clearly portrayed as a heroic ideal with which audience 

members identify. On the other hand, the action heroine perpetuates the ideal of female beauty and sexuality that 

has always been the primary cultural value of women in our society.” (BROWN, 2011, p.7) 
9 Trecho original em inglês: “masculine and feminine, of desirable beauty and threatening sexuality, of subjectivity 

and objectivity, of powerful and powerless” (BROWN, 2011, p.10) 



44 
 

 

personagem em si. O corpo segundo Foucault (1989) desde o século XVII, passou a ser visto 

com um meio de produção e fazia-se de tudo para que ele conseguisse performar em seu auge. 

Visto que nos filmes de ação em que a protagonista é uma mulher, o corpo para ela também 

tem que estar em seu auge, e como base aqui utilizamos o ideal de corpo masculino, considerado 

por muitos um modelo a ser seguido. 

Com isso, podemos dizer que em alguns casos, a mulher nessa narrativa foi vista como 

masculinizada e isso se evidencia quando passamos a ver ícones considerados masculinos em 

sua posse: armas e músculos (BROWN, 2011). No ciclo lógico da identificação de gênero, 

temos que ela empunha “armas” e possui força além do comum porque é o seu papel como 

personagem forte e é identificada como heroína por causa dessas armas e sua força. 

Um dos mais evidentes sinais de posse de itens masculinos se trata de empunhar armas, 

que, segundo Brown (2011), sempre foi considerada uma característica masculina e quando é 

utilizada por mulheres, representa uma mulher que tem algum tipo de poder a mais na narrativa. 

Há uma implicação quase que sexual com haver mulheres empunhando armas, como um fetiche 

de ter em mãos um símbolo poderoso. Com isso há um claro desenvolvimento da força física 

que acompanha esse empunhar de armas, e o corpo da personagem deve ser forte. 

Esse é o segundo mais emblemático sinal de uma masculinização da heroína: o 

desenvolvimento da força física. Músculos sempre representaram e continuam representando 

poder masculino e uma diferença entre os gêneros feminino e masculino (BROWN, 2011), uma 

vez que por características fisiológicas o corpo masculino teria mais aptidões a desenvolver 

esse tipo de resistência em comparação à mulher, segundo Beauvoir (2009). Ter um corpo 

musculoso sempre foi considerado sinônimo de “ser homem” e a mulher seria a mais impotente 

quando se trata de força física. Apesar disso, sobre o corpo da heroína de ação, com essa nova 

característica delegada a ele, Brown diz que 

a heroína de ação é frequentemente filmada para acentuar seu corpo, mas esse 

novo corpo não é oferecido com um mero bem sexual. Enquanto o corpo 

feminino musculoso e tonificado é obviamente um ideal nessa era de aptidão 

física, é apresentado nesses filmes primeiramente como um corpo funcional, 

uma arma. (BROWN, 2011, p. 25, tradução livre)10 

O corpo é uma arma para ela agora e isso implica que, além de empunhar sua força física 

para aplicar golpes nos vilões e salvar o dia, ela pode também utilizar os seus atributos 

considerados femininos para isso também. Ela pode não ser tão musculosa a ponto de ser 

 
10 Trecho original em inglês: “the action heroine is often filmed to accentuate her body, but this new hardbody is 

not offered up as a mere sexual commodity. While the well toned muscular female body is obviously an ideal in 

this age of physical fitness, it is presented in these films as first and foremost a functional body, a weapon.” 

(BROWN, 2011, p. 25) 



45 
 

 

comparada a um homem de porte físico maior, mas ela pode, ao invés disso, não ter nenhuma 

evidência que indique uma ameaça, já que nos filmes de gênero ação e até mesmo na vida real, 

os homens são os mais suspeitos a iniciarem um ataque, então deve-se ficar de olho neles. Ao 

utilizarem de sua feminilidade, que sempre foi considerada inerte a mulher como um atributo 

que a caracteriza, ela tem uma vantagem nesse aspecto, uma vez que as pessoas não vão 

suspeitar que uma mulher aparentemente inocente e indefesa combateria o vilão e o mau. Uma 

concepção totalmente arraigada e estereotipada que indica uma inferioridade feminina. 

Com isso, ao “enganar” o seu oponente, que não esperará um ataque vindo dela, ela 

indiretamente afirma que socialmente a masculinidade e a feminilidade não são identidades 

mutuamente exclusivas, destruindo as percepções do papel tradicional de identidade biológica 

determinada para cada sexo (BROWN, 2011). Em outras palavras, segundo Brown (2011, p. 

36, tradução livre)11, “só porque ela se parece com uma mulher não significa que ela é uma, e 

só porque ela age como um homem não significa que ela é um”. 

Utilizar seus traços femininos se torna uma arma nesse caso para ela, já que seu 

oponente não estará esperando um ataque. Ela faz com que a percepção popular do papel e das 

habilidades das mulheres seja questionada, uma vez que vai apresentar tanto características 

consideradas masculinas como femininas. Masculinas no sentido do estereótipo de somente eles 

possuírem força e habilidades de luta e femininas no sentido da sedução e delicadeza. Ela possui 

ambas as qualidades em si, negando qualquer crença sobre identidade de gênero exagerada no 

uso de determinadas características.  

Além dessa questão do corpo suscitar o debate binário que a sociedade criou, a questão 

da posse de armas também entra nessa discussão. A concepção de que somente os homens 

poderiam empunhar armas e seriam apenas eles os musculosos entra em choque com a ideia de 

que a mulher seria indefesa, que é aceita socialmente devido à estrutura do patriarcado vigente. 

O homem, portanto, seria uma figura ativa e violenta enquanto a mulher seria a passiva e teria 

a violência infligida nelas. Com esse novo papel feminino de empunhar armas e ser musculosa, 

não ser mais a donzela em perigo, mas sim sua própria heroína, salvando o dia de ameaças, 

lutando e matando como os homens fazem, confunde as barreiras estipuladas pela sociedade 

 
11 Trecho original em inglês: “just because she looks like a woman does not mean she is one, and just because she 

acts like a man does not mean she is one.” (BROWN, 2011, p. 36) 



46 
 

 

sobre a questão de gênero, como se essa nova heroína fosse um homem vestido de mulher, de 

uma forma bem caricata, como se fosse uma paródia: uma drag queen12. 

Judith Butler (2003) lida com a concepção de gênero como sendo diversas 

características aprendidas que assumiram um ar de naturalidade, de acordo com a construção 

social. Ela tem como objetivo provocar diversas dúvidas quanto à classificação dos gêneros por 

desnaturalizar categorias tradicionais que foram pautadas no determinismo biológico, 

construídas e aceitas na sociedade em que vivemos. Para ela, essas identidades não são o reflexo 

do verdadeiro eu de cada um, mas são um efeito do desempenho culturalmente codificado. O 

gênero não prescreve nosso desempenho pessoal, mas é o desempenho que atribui nosso gênero. 

Não existe um ser real e biológico determinado em nosso centro, mas apenas os 

comportamentos e gestos que aprendemos, ou seja 

atos, gestos e desejo produzem o efeito de um núcleo ou substância interna, 

mas o produzem na superfície do corpo, por meio do jogo de ausências 

significantes, que sugerem, mas nunca revelam, o princípio organizador da 

identidade como causa. Esses atos, gestos e atuações, entendidos em termos 

gerais, são performativos, no sentido de que a essência ou identidade que por 

outro lado pretendem expressar são fabricações manufaturadas e sustentadas 

por signos corpóreos e outros meios discursivos. O fato de o corpo gênero ser 

marcado pelo performativo sugere que ele não tem status ontológico separado 

dos vários atos que constituem sua realidade. (BUTLER, 2003, p. 194)  

  

Uma de suas premissas é de que para mostrar essa disparidade, a paródia desse tipo de 

situação seria o meio mais efetivo para minar o quadro atual de gênero, desestabilizando essas 

noções pelo efeito que, por exemplo, as drags têm ao quebrar a estrutura binária social. Ou seja, 

esse tipo de ruptura nas expectativas de classificação social das pessoas entre o sexo masculino 

e o feminino é contemplado pela existência das drag queens, e até mesmo das drag kings. Ao 

se vestirem e se caracterizarem de forma mais escrachada de acordo com as características ditas 

como intrínsecas ao sexo que estão imitando, esse tipo de comportamento põe em xeque o que 

é realmente considerado os elementos de cada grupo pertencente à estrutura dualista da 

sociedade (BUTLER, 2003). 

A heroína de ação moderna dá um passo além do que Butler fala. Ela desestabiliza ainda 

mais esse binarismo ao reposicionar a performance de gênero em corpos femininos, uma vez 

 
12 O termo drag queen designa um(a) artista que usa roupas e elementos como peruca e maquiagem, 

frequentemente do gênero oposto, para fins de entretenimento. Não tem nada a ver com identidade de gênero ou 

orientação sexual: qualquer pessoa, homo, hétero ou bissexual, cis ou transgênero, pode ser uma drag queen (ou 

drag king, como são chamadas as mulheres com personagens masculinos). A palavra provém do polari, um dialeto 

inglês do século 19, que mais tarde passou a ser usado pela comunidade LGBT. Há quem diga que “drag” é um 

acrônimo para “dressed as a girl” (“vestido como uma garota”). Fonte:<https://super.abril.com.br/mundo-

estranho/qual-a-diferenca-entre-drag-queen-travesti-e-transgenero/>. Acesso em: 15. Out. 2019 

https://super.abril.com.br/mundo-estranho/qual-a-diferenca-entre-drag-queen-travesti-e-transgenero/
https://super.abril.com.br/mundo-estranho/qual-a-diferenca-entre-drag-queen-travesti-e-transgenero/


47 
 

 

que eles não são mais somente vistos como objetos sexuais, e sim algo a mais. Isso faz com que 

surja um desafio nas premissas do que realmente constitui um comportamento natural e 

apropriado da figura feminina, já que as características consideradas intrínsecas são postas em 

debate. Ela é forte, ela luta, ela empunha armas, ela salva o dia dos vilões. Esse tipo de 

construção primariamente feita e caracterizada como masculina está sendo desempenhada por 

mulheres protagonistas nos filmes de ação e isso gera esse debate do que realmente é o papel 

de uma mulher e de um homem nesse tipo de filme. 

Mesmo que a identidade dessa nova personagem feminina seja posta em questão devido 

a possuir características de ambos os sexos e escrachá-las, ela, mesmo sendo empoderada no 

sentido de saber o que quer e consequentemente lutar por isso, pode acabar se tornando também 

apenas um objeto fetichizado sexual perigoso (BROWN, 2011). Ela corre o risco também de 

ser nada mais do que uma vitrine com um teor sexual para o público predominantemente 

masculino que as assiste (BROWN, 2011, p. 43). 

Ao utilizar-se de seus atributos sensuais para chamar a atenção do vilão e 

consequentemente pegá-lo desprevenido, ela se torna uma personagem fetichizada a partir do 

momento em que para lutar contra o vilão ela se veste de maneira provocante, com roupas que 

acentuam seu porte físico avantajado, e, uma vez que ela não é uma heroína que tende à 

masculinização, ela apresenta o “corpo ideal feminino”. Esse tipo de vestimenta fez parte de 

diversas peças audiovisuais na indústria cinematográfica, fazendo com que elas sejam perigosas 

pelo simples fato de não somente lutarem e atirarem, mas por serem atraentes no sentido sexual, 

ou seja, segundo Brown (2001, p. 57, tradução livre)13, “ser capaz de lutar e atirar fazem com 

que elas sejam duronas, mas essa resistência combinada com um estímulo da sensualidade faz 

com que elas se tornem perigosas de uma forma que os personagens masculinos jamais 

poderiam ser”. 

Com isso, podemos considerar então, uma vez que ela pode ser durona e ser sexy ao 

mesmo tempo, que “ela é ao mesmo tempo sujeito da narrativa e objeto, observadora e encarada, 

ass-kicker e o objeto sexual” (BROWN, 2011, p. 47, tradução livre)14. Entretanto, ela é uma 

heroína em si própria no sentido de ser empoderada e de saber o que quer e como vai alcançar 

isso. A seguir veremos alguns exemplos do que foi falado nesse tópico e no anterior sobre as 

características das histórias protagonizadas por mulheres nos filmes do gênero ação, bem como 

 
13 Trecho original em inglês: “Being able to fight and shoot may make them tough, but it is this toughness combined 

with overt sexuality that makes them dangerous in a way male characters can never be.” (BROWN, 2011, p. 57). 
14 Trecho original em inglês: “She is both subject and object, looker and looked at, ass-kicker and sex object.” 

(BROWN, 2011, p. 47). 



48 
 

 

de suas protagonistas, fazendo uma comparação de como eram os filmes do início dos anos 

2000 para os seus respectivos remakes. 

 

2.2.1.2. A heroína de ação na prática 

 

Um dos filmes que exemplifica o que foi dito até agora sobre a heroína moderna é  Lara 

Croft: Tomb Raider (2001), estrelando Angelina Jolie. O filme conta a história de Lara Croft, a 

herdeira órfã da fortuna dos Crofts e arqueóloga, que ao descobrir um relógio em sua mansão 

em um compartimento secreto, que na verdade é o “Olho que tudo vê”, que indicou o 

alinhamento dos planetas que acontece a cada cinco mil anos, embarca em uma missão perigosa 

para recuperar duas metades de um antigo artefato que controla o tempo. Escondidas em dois 

cantos do mundo, uma vez que esses dois pedaços se alinharem poderá ser libertado o poder de 

destruir o planeta, e um grupo chamado de "Illuminati" quer esse poder a qualquer custo. Lara 

então embarca nessa missão para impedir esse grupo, coletando os pedaços do artefato antes do 

tempo se esgotar, em diversos momentos cheios de ação e mistério. 

O filme em si é cheio de ação, tiros e explosões, características marcantes desse tipo de 

gênero. A protagonista é durona, como demonstrado ao longo de todo o filme, e sensível ao 

mesmo tempo, ao mostrar, por exemplo, cenas em que seu falecido pai (Jon Voight) aparece e 

ela interagindo com ele. Diversas pessoas alegam em reviews do filme que ele pode ser 

proveitoso pela quantidade de cenas de luta e ação, mas a principal característica que atrai as 

pessoas é o protagonismo de Angelina Jolie. Considerada a mulher mais bonita do mundo em 

2009, segundo a revista Vanity Fair15, a atriz esbanja a beleza e a sensualidade que a sociedade 

exige, e isso pode ser refletido em seu trabalho no filme Tomb Raider. Podemos começar pelo 

fato do pôster oficial do filme ter um teor mais sensual da personagem, como demonstra a figura 

4 abaixo, em que ela aparece com uma roupa sensual, empunhando uma arma.  

Esse tipo de combinação era muito comum nesse gênero fílmico quando retratava a 

mulher na posição de protagonista (BROWN, 2011). Além disso, o fato dela ter um interesse 

romântico na trama e no determinado momento em que o vilão principal mata o seu amado, ela 

volta no tempo para salvá-lo, demonstra ainda uma ligação da figura feminina com o homem 

que ela ama. Entretanto, no final desse filme, não vemos um final romântico clichê dela 

constituindo família com ele e sendo feliz para sempre, mas sim vemos ela ainda treinando sua 

 
15 Fonte: https://www.vanityfair.com/news/2009/04/angelina-jolie-is-the-most-beautiful-woman-in-the-world. 

Acesso em: 19 Out. 2019 

https://www.vanityfair.com/news/2009/04/angelina-jolie-is-the-most-beautiful-woman-in-the-world


49 
 

 

mira com armas, ou seja, seu final não foi o esperado de uma mulher nesse tipo de filme, de 

acordo com os estereótipos que regem o papel e destino da mulher. 

 

Figura 4 - Pôster do filme Lara Croft: Tomb Raider lançado em 2001 

 

Fonte: IMDb Lara Croft: Tomb Raider (2001). Disponível 

em:<https://www.imdb.com/title/tt0146316/mediaviewer/rm2764178944>. Acesso em: 17 Out. 2019 

 

Em contrapartida, em 2018 foi-se produzido um remake desse filme e Tomb Raider: A 

Origem foi lançado, estrelando Alicia Vikander. O filme conta a história de Lara que é a filha 

independente de um excêntrico aventureiro que desapareceu quando ainda era criança e agora 

que é uma jovem adulta, se recusa a tomar as rédeas do império global de seu pai (Dominic 

West) com a mesma convicção com que rejeita a ideia de que ele realmente se foi, e ao invés 

disso, ela faz entregas de bicicleta nas ruas de Londres, ganhando apenas o suficiente para pagar 

o aluguel, e cursa a faculdade, ainda sem nenhum rumo na vida. Ela volta a resolver o misterioso 

quebra-cabeças deixado após a morte de seu pai e entra em uma aventura que a leva a um 

lendário túmulo em uma ilha mítica, cuja simples jornada já é perigosa. Chegando na ilha, ela 

se depara com cada vez mais desafios que vão compor a narrativa do filme. 

Ao contrário do primeiro pôster, por exemplo, não temos a atriz fazendo uma pose 

sensual e nem utilizando roupas que a exponham, mas sim simples e práticas, como é o caso da 

regata, e empunhando o arco e flechas, que são suas principais armas no filme. Ela também 

https://www.imdb.com/title/tt0146316/mediaviewer/rm2764178944


50 
 

 

aparece toda machucada, com uma gaze cobrindo um machucado no braço e em sua mão, e 

aparece toda suja, o que é uma diferença perceptível em relação ao outro pôster, em que 

Angelina aparece imaculada. Ela aparece tanto no filme como na figura 5 como sendo uma 

personagem musculosa e determinada. A sua aptidão física, por exemplo, a faz pular da asa de 

um avião velho que iria quebrar e iria cair na cachoeira. Ela não tem na trama um interesse 

romântico e isso pode ser considerado uma evolução nos moldes que as relações femininas 

tinham com os homens, em que deveria ter na narrativa do filme um interesse romântico para 

dar propósito à mulher em sua vida, preferencialmente heterossexual. Nesse filme de 2018, a 

protagonista não possui um par e isso não impede a narrativa de prosseguir com qualidade e 

não a atrapalha em nada ao atingir seus objetivos finais. 

 

Figura 5 - Pôster do filme Tomb Raider lançado em 2018 

 
Fonte: IMDb Tomb Raider: A Origem (2018). Disponível 

em:<https://www.imdb.com/title/tt1365519/mediaviewer/rm567498240>. Acesso em: 17 Out. 2019 

 

Um outro filme que pode ser considerado um ótimo exemplo das características 

femininas em filmes de ação protagonizados por mulheres é As Panteras (2000). Lançado no 

início do século XXI, ele conta a história de três mulheres, Alex (Lucy Liu), Natalie (Cameron 

Diaz) e Dylan (Drew Barrymore), três multitalentosas, bonitas e inteligentes detetives/espiãs 

que trabalham para Charlie, chefe de uma agência de espionagem que evita o confronto cara a 

cara com suas contratadas. Elas enfrentam um desafio grande quando investigam o sequestro 

https://www.imdb.com/title/tt1365519/mediaviewer/rm567498240


51 
 

 

do bilionário Eric Knox (Sam Rockwell), e acabam no meio desse caminho sendo alvos dos 

vilões, correndo perigos mortais. 

Esse filme, dentre os três apresentados, é o que mais sintetiza tudo o que foi falado sobre 

a mulher nesse tipo de filme como protagonista. Elas utilizam de seus corpos, de seduções, 

como em diversas cenas em que isso fica explícito, para enganar os homens que precisam 

distrair ou conseguir informações. O ângulo que a câmera pega às vezes deixa a sensualidade 

das personagens também evidente, além de suas roupas coladas na maioria das cenas, como 

macacão de látex para as lutas finais. É como se elas utilizassem da beleza que possuem para 

obterem vantagem nesse meio da espionagem. 

Além disso, a grande habilidade que elas possuem quanto às artes marciais fica evidente 

devido à quantidade de lutas presentes no filme, que, em sua maioria, são contra homens 

musculosos, e elas acabam derrotando-os. Há interesses amorosos nas três protagonistas, porém 

elas não desistem de toda a sua carreira e vida para ficaram com seus amados, mas sim tentam 

conciliar a vida de espiãs duronas e aventureiras com vidas normais.  

 

Figura 6 - Pôster do filme As Panteras lançado em 2000 

 

Fonte: IMDb As Panteras (2000). Disponível 

em:<https://www.imdb.com/title/tt0160127/mediaviewer/rm270011392>. Acesso em: 19 Out. 2019 

 

https://www.imdb.com/title/tt0160127/mediaviewer/rm270011392


52 
 

 

Esse filme das Panteras também terá um remake, que estreia em novembro de 2019, 

porém, como o fechamento deste trabalho foi anterior à estreia, ele não foi contemplado nessa 

análise fílmica. Podemos perceber pelo trailer16 disponibilizado no YouTube que a questão da 

ação, tiros e lutas estão sim presentes, como em diversos filmes de ação, como já foi falado, e 

assim como no primeiro filme da franquia de Charlie’s Angels, essas heroínas jovens “evitam 

a tendência [...] de serem excessivamente individualistas e colocarem as mulheres umas contra 

as outras, e sim demonstram a necessidade delas se apoiarem e encorajarem umas às outras” 

(BROWN, 2011, p. 162, tradução livre)17. 

Considerando que ambos os filmes que sofreram um remake tiveram algumas alterações 

em relação a como a mulher é vista nesse mundo de tiros e luta, podemos então considerar que 

uma nova perspectiva surgirá através disso? Por exemplo, Tomb Raider teve um teor bem 

menos sexualizado, não focando somente na recepção do público masculino, mas sim em um 

conteúdo que agradasse a todos os sexos, sem desrespeitar ninguém, tentando ao máximo 

escapar dos estereótipos que constituíram a posição da mulher nos filmes de ação. Uma vez que 

uma das principais fórmulas que a indústria cultural utiliza para representar a figura feminina é 

através dos estereótipos, sendo reduzida, muitas vezes a meros clichês, é bem raro nesse ramo 

uma história protagonizada por uma mulher que não envolva um homem de forma direta ou 

indireta. 

Mais filmes serão lançados do ano de 2020 para frente que irão também ter como 

protagonista a mulher nesse gênero fílmico, como por exemplo Aves de Rapina - Arlequina e 

sua Emancipação Fantabulosa18, Viúva Negra e Mulher Maravilha 1984, que ainda não 

possuem trailers, todos no ano de 2020. Por muito tempo, mais especificamente desde quando 

começou a introduzir-se a mulher como protagonista, nem sempre os resultados de bilheteria, 

e consequentemente de público, foram os mais satisfatórios, então as produções desse tipo de 

filme não foram estimuladas. Entretanto de 2017 em diante, houve um aumento no número 

dessas produções uma vez que elas começaram a se tornar rentáveis novamente e ter sucesso 

de público, muito em função do conteúdo que passavam.  

Um divisor de águas para essa nova fase dos filmes de ação foi o filme da Mulher 

Maravilha (2017), que inclusive terá uma continuação que estreia ano que vem. Ele vai ser um 

dos principais estudos de caso deste trabalho e será melhor analisado mais à frente. Estrelado 

 
16 Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=GzKJmj-2jAA>. Acesso em: 20 Out. 2019 
17 Trecho original em inglês: “avoid the tendency [...] of being overly individualistic and pitting girls against each 

other rather than demonstrating a need for women to be supportive and encouraging of one another” (BROWN, 

2011, p. 162) 
18 Trailer disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=kGM4uYZzfu0>. Acesso em: 20 Out. 2019 

https://www.youtube.com/watch?v=GzKJmj-2jAA
https://www.youtube.com/watch?v=kGM4uYZzfu0


53 
 

 

por Gal Gadot, uma atriz israelense, e dirigido por Patty Jenkins, o filme foi um sucesso de 

bilheteria. A partir disso, a indústria de Hollywood começou a olhar mais para esse universo, 

especificamente dos quadrinhos, fazendo adaptações cinematográficas desse tipo de conteúdo. 

Os filmes mencionados que irão estrear ano que vem são derivados de personagens criadas nas 

HQs19, então o que faz com esse tipo de personagem tenha destaque em meio a tantos outros 

elementos culturais que poderiam ser mais explorados nos filmes? 

 

2.3. Mulher, cinema e quadrinhos 

 

Uma vez que os quadrinhos de super-heróis sempre foram primordialmente sobre 

homens e criados por homens, foi natural utilizar esse tipo de meio para focar quase que 

exclusivamente em temas relacionados à masculinidade e em personagens masculinos 

(BROWN, 2011).  As mulheres sempre estiveram presentes nas histórias em quadrinhos, e em 

sua grande maioria elas representavam papéis de coadjuvantes na narrativa, sendo reduzidas 

muitas vezes a um interesse romântico do protagonista masculino.  

Quando começou-se a desenvolver mulheres que possuíam poderes não se imaginava 

que uma super-heroína tivesse a mais remota possibilidade de tomar o lugar de heróis já 

consagrados como o Superman e o Batman, criados pela DC Comics, logo, os criadores das 

personagens não lhes davam o devido valor, e nem sabiam representá-las direito nesse novo 

mundo imaginário. Devido a isso, elas eram inseridas sem histórias fortes em seus passados e 

não possuíam perspectivas de futuros, sendo colocadas nas narrativas para interação com o 

protagonista (RODRIGUES; MENEZES; BANDEIRA, 2015). 

Ao serem inseridas nas histórias de formas mal executadas em um ambiente formado 

primordialmente por homens e para homens, essas personagens não conseguiam transparecer 

valores de empoderamento que fossem válidos. Esse tipo de história, portanto, revela muito 

sobre como a cultura popular construiu a mulher e como a entende, estando presa aos 

estereótipos femininos, como passividade e sensualidade, “frequentemente associada a corpos 

volumosos, de amplo apelo sexual e de inegável força física e poderes extra-humanos” (BOFF, 

2014, p. 93). 

 
19 História em Quadrinhos, sequencial narrada em etapas/quadros. Em sua forma básica é uma mistura entre 

palavras e imagens, com elementos tipicamente da linguagem como, por exemplo, onomatopeias e os balões de 

fala e pensamentos. Fonte: <http://universohqinformation.blogspot.com/2012/08/o-significa-o-termo-

hq.html?m=1>. Acesso em: 20 Out. 2019 

http://universohqinformation.blogspot.com/2012/08/o-significa-o-termo-hq.html?m=1
http://universohqinformation.blogspot.com/2012/08/o-significa-o-termo-hq.html?m=1


54 
 

 

Mesmo sendo poderosas e capazes de lidar com as ameaças dos vilões, em diversos 

momentos, elas eram tratadas como coadjuvantes, sendo ou retratadas como mocinhas 

indefesas ou como corruptoras da moral masculina. Elas estavam ligadas sempre a um homem, 

muito através da sedução e do uso de seu corpo como objeto sexual para o prazer masculino, 

com roupas provocativas e ações explícitas, sintetizando o que seria o papel de uma mulher, 

segundo Nogueira (2010). Com isso podemos dizer que 

a boa moça, heroína, mesmo quando representada pelo modelo super mulher 

– caracterizado pela beleza física, o erotismo [...] -, estava sempre sujeita a 

fraquezas associadas aos papéis femininos de gênero, tais como a vaidade, a 

preocupação com a aparência, a insegurança  uma dependência quase 

patológica de um homem que a salve nos momentos mais difíceis 

(NOGUEIRA, 2010 p. 12-13) 

 

As mulheres, mesmo precisando às vezes ser salvas pelos super-heróis em suas histórias, 

ou auxiliando-os, começam a ganhar mais relevância dentro do universo imaginário dos 

quadrinhos e a sair da sombra masculina. Elas passam a ser agora as protagonistas de suas 

próprias narrativas, como deveria ter sido desde o começo, conquistando cada vez mais espaço 

e autonomia, com tramas complexas e interessantes que prendem a atenção do leitor, assim 

como as com protagonistas masculinos (WESCHENFELDER; COLLING, 2011).  

Isso ocorre na medida em que as mulheres na vida real, fora do mundo da ficção, iam 

conquistando cada vez mais espaços na sociedade, sejam sociais, políticos ou econômicos. 

Essas histórias protagonizadas por mulheres começaram a surgir durante a segunda década do 

século XX, diante das diversas mudanças que estavam acontecendo na sociedade que 

favoreciam as mulheres, como inserção no mercado de trabalho e conquista do direito ao voto. 

Essas histórias, buscavam assim, adaptar esse novo panorama da sociedade contemporânea e a 

suas nuances, ampliando o universo dos leitores para contemplar mulheres empoderadas e tão 

fortes quanto os super-heróis masculinos (VERGUEIRO, 2003). 

Foi com o início da Segunda Guerra Mundial que foi criada, nos Estados Unidos, o que 

seria hoje uma das maiores representações dos ideais feministas nos quadrinhos: a Mulher 

Maravilha. Ela foi a primeira super-heroína das HQs que foi concebida em um período de 

reivindicações femininas, como explicitado anteriormente. Esse período, entretanto, foi 

marcado pela eclosão da Guerra e 

a afirmação da igualdade entre os sexos vai confluir com as necessidades 

econômicas daquele momento histórico. Valoriza-se, mais do que nunca, a 

participação da mulher na esfera do trabalho, no momento em que se torna 

necessário liberar a mão-de-obra masculina particular, nos países diretamente 

envolvidos no conflito (ALVES; PITANGUY, 1985, p.50). 

 



55 
 

 

Esse ambiente de guerra foi muito utilizado para explorar a força que, por exemplo, a 

Mulher Maravilha teve na época no campo de batalha, sendo uma das pioneiras a retratar o 

feminismo e suas diversas ondas. Foi na década de 60 e 70 que houve uma renovação do gênero 

de quadrinhos, passando a representar heroínas com uma postura mais ativa em relação ao 

mundo em que vivem, ampliando assim o espaço de atuação feminino dentro dessas histórias e 

personificando as exigências do mundo feminino de manifestação e decisões sobre a própria 

vida, incluindo o uso de seus corpos (VERGUEIRO, 2003). 

Entretanto, mesmo que surgisse uma mulher tão poderosa quanto o Superman, ou até 

mais, com valores mais progressistas, as personagens eram erotizadas. A representação das 

heroínas tinham um teor mais sexual desde a concepção da Mulher Maravilha que com “sua 

minissaia, bustiê blindado e pulseiras de aço, ela foi a primeira de uma longa linhagem de 

heroínas moderadamente fetichizadas” (BROWN, 2011, p. 57, tradução livre)20. Essa tendência 

em mostrar a mulher como um mero objeto de admiração masculina esteve presente durante 

muitas décadas, e está até hoje, em personagens clássicas, como a Viúva Negra, nos quadrinhos, 

que ainda possui uma vestimenta caracterizada como sexy, muito em função de trabalhar no 

ramo da espionagem. 

Entretanto, mesmo sendo símbolos sexuais, essas heroínas assumem posições de poder 

em suas próprias narrativas, conduzindo-as com coragem e força, sendo poderosas e duronas 

ao mesmo tempo. Ao invés de serem donzelas em perigo, elas são heroínas em si mesmas, 

atirando nos vilões, levantando tanques e carros, lutando contra ele de forma agressiva, assim 

como são mostradas as lutas masculinas, e muito mais. O fato de possuir uma fetichização sobre 

sua personagem não a impede de realizar esse tipo de atividade mencionada anteriormente. Elas 

lutam mais do que os homens, seja derrotando vilões do sexo masculino sozinhas ou ao lado de 

seus colegas do sexo oposto. 

A questão étnica, mesmo que não seja o foco da discussão no momento, é algo que vale 

a pena ser mencionado. Há uma predominância de heroínas brancas caucasianas, e a diversidade 

fica de lado nesse universo dos quadrinhos. Além disso, o romance, quando há um interesse 

nele, tende para o lado heterossexual. Não há muita diversidade quanto a esse aspecto da 

homossexualidade também, enfatizando estereótipos em ambos os casos do poder 

predominante na sociedade que é refletido nos quadrinhos. 

Depois de décadas sendo representadas como o sexo mais frágil, houve uma mudança 

de pensamento social em que a questão do empoderamento feminino, suas liberdades de 

 
20 Trecho original em inglês: “In her miniskirt, armored bustier, and steel bracelets, she was the first in a long 

line of moderately fetishized heroines” (BROWN, 2011, p. 57) 



56 
 

 

escolha, o encorajamento e direito de participação social, econômica e político estiveram 

presentes. Isso se refletiu também nos meios de comunicação e de cultura. O cinema, como foi 

visto anteriormente, acompanhou em partes esse movimento e cada vez mais ele vem tentando 

se adaptar às tendências sociais. Por ser um meio que atinge muitas pessoas, de todos os gêneros 

e gostos culturais, é mais fácil verificar mudanças contidas nele. Já nos quadrinhos, uma vez 

que ainda está ainda muito concentrado no público masculino, as mudanças ainda são lentas, 

mas já aparecem. 

Percebendo o potencial comercial destas histórias ilustradas, a indústria 

cinematográfica, principalmente a norte-americana, começou a produzir adaptações das 

mesmas. Os heróis fazem sucesso entre o público considerado fã e até com os que não são 

necessariamente fãs, e que apenas estão em busca de diversão assistindo um filme. Essa nova 

fase em que as mulheres são representadas como super-heroínas poderosas serve como um bom 

modelo para as gerações mais novas seguirem. Inspirar jovens meninas de que é possível ser 

poderosa e não somente ser a donzela em perigo, mas sim se tornar sua própria heroína, é um 

dos valores passados e estimulados por esse tipo de filme com heroínas dos quadrinhos 

(BROWN, 2011). E não só meninas podem ser inspiradas, mas os meninos também ao 

perceberem que há espaço para o crescimento feminino e que elas podem ser tão legais e 

poderosas quanto eles são nas telas e na vida real, consequentemente. 

Mais especificamente, os filmes que marcaram um divisor de águas para o que foi dito 

anteriormente sobre a representação e modelo a ser seguido foi o filme da Mulher Maravilha 

(2017) e logo após ele veio o da Capitã Marvel (2019). Estão sendo produzidos mais filmes 

como esses protagonizados por mulheres, uma vez que viram que esse tipo de filme faz sucesso 

entre o público que os assiste, tanto em função da personagem bem representada e poderosa, 

como da narrativa bem construída. Analisaremos agora nos próximos capítulos mais sobre o 

que foi falado até agora sobre as diversas teorias na prática com esses dois filmes. 

 

 

3. MULHER MARAVILHA 

 

A primeira grande super-heroína foi criada pelo psicólogo William Moulton Marston, 

que pretendia introduzir essa personagem como um novo tipo de mulher que deveria governar 

o mundo. Ele pretendia disseminar a ideia de que as mulheres não poderiam ser iguais aos 

homens, mas sim superior a eles, para que assim as crianças e jovens expostos a ela tivessem 

um espírito de feminilidade forte, fossem livres e corajosas, mantendo sua autoconfiança em 

qualquer posição social, seja pessoal ou profissional (WESCHENFELDER; COLLING, 2011).  



57 
 

 

Logo após o final da Segunda Guerra, pelo fato da população masculina ter retornado, 

instigou-se que a mulher voltasse a seu papel de doméstica passiva dentro dos lares. Devido a 

isso, a personagem teve dificuldade em manter a visão feminista presente desde sua criação, 

que acabou sendo desencorajada na época pós-guerra e permaneceu assim por um bom tempo, 

submetendo uma heroína tão forte quanto o Superman a servir, por exemplo, café a ele e ao 

Batman em uma edição de uma HQ. 

Marston criou ela, entretanto, sob uma visão no qual “as mulheres deviam conquistar os 

homens pelo poder do amor, assegurando a paz na Terra por toda a eternidade” 

(WESCHENFELDER; COLLING, 2011, p. 205), em meio à brutalidade que estava sendo 

praticada na guerra. Segundo Simone de Beauvoir (2009), o amor sempre foi visto como uma 

vocação feminina, no qual ela devota sua vida a um homem em uma relação heterossexual. 

Desde sua concepção, a Mulher Maravilha passou por diversos problemas quanto a 

representação feminina, passando por uma fetichização, como é o caso da figura abaixo da capa 

do quadrinho do volume 2 #72 de 1993. Seu uniforme é em sua essência sexualizado, e até 

mesmo a questão do empoderamento feminino foi posto em questão, uma vez que a personagem 

em algumas edições de HQs foi posta como inferior ao homem, mesmo sendo tão poderosa 

quanto. 

 

Figura 7 - Capa da HQ da Mulher Maravilha volume 2 #72, lançado em 1993 

 



58 
 

 

Fonte: Wonder Woman Vol 2 #72 Newsstand Variant VF+ Classic Brian Bolland Cover. Disponível 

em:<https://forgotten5comics.com/product/wonder-woman-vol-2-62-newsstand-variant-vf-classic-

brian-bolland-cover/>. Acesso em: 28 Out. 2019 

 

A dificuldade em representar não somente essa heroína, mas também qualquer mulher 

em uma posição de protagonista nos filmes, poderia ser uma preferência cultural quando se trata 

de mulheres na mídia, especificamente no quesito visual, uma vez que as mulheres tem sido por 

muito tempo fetichizadas e erotizadas como espetáculos. Com isso, essa imagem feminina de 

ênfase na forma física tenderia a se sobrepor à própria ação delas, segundo Brown (2011, p. 

147). Um bom roteiro que valorize o papel da mulher no filme, sem enfatizar a fetichização, é 

também um problema que filmes protagonizados por mulheres enfrentam. Ao invés de ter uma 

boa narrativa, que evidencie uma boa trajetória, a heroína é submetida a uma erotização. 

No universo dos quadrinhos de super-heróis em que a base ainda é majoritariamente 

constituída de homens hiper masculinizados que conseguem lidar facilmente com qualquer 

ameaça com força bruta e inteligência, o cenário para super-heroínas inclui também poderes 

físicos carregando ao mesmo tempo um apelo erótico (BROWN, 2011). Entrar em um mundo 

dominado pelo gênero masculino, tanto nos quadrinhos como nos filmes de super-heróis, sendo 

a protagonista e não apenas uma donzela em perigo que necessita da ajuda do mocinho, é difícil 

e a mulher não têm muito espaço para se desenvolver como uma figura forte, independente e 

empoderada. 

Foi nesse cenário que o filme estrelado pela atriz israelense Gal Gadot estreou como um 

fenômeno no ano de 2017. O filme da Mulher Maravilha foi finalmente lançado, agradando 

diversos setores da sociedade, que viram ele como um bom exemplo de como a indústria 

cinematográfica deveria trabalhar longa metragens com a presença feminina no maior papel de 

destaque. 

 

3.1. O filme 

 

O filme lançado em 2017, estrelado por Gal Gadot, uma atriz israelense, e dirigido por 

Patty Jenkins, foi um sucesso de bilheteria. Todos queriam ver o resultado da produção da maior 

heroína dos quadrinhos, e como seria esse filme que demorou décadas para ser refeito 

considerando as ideologias e concepções do que é ser mulher e como representá-la no cinema 

sendo uma pessoa bem poderosa, de acordo com o contexto social atual em que se vive. 

https://forgotten5comics.com/product/wonder-woman-vol-2-62-newsstand-variant-vf-classic-brian-bolland-cover/
https://forgotten5comics.com/product/wonder-woman-vol-2-62-newsstand-variant-vf-classic-brian-bolland-cover/


59 
 

 

Figura 8 - Pôster do filme Mulher Maravilha lançado em 2017 

 
Fonte: AdoroCinema - Mulher Maravilha (2017). Disponível 

em:<http://www.adorocinema.com/filmes/filme-173720/fotos/detalhe/?cmediafile=21392026>. 

Acesso em: 26 Out. 2019 

  

O filme conta a história de Diana, a princesa da ilha de Themyscira, às vezes chamada 

de Ilha Paraíso, filha da rainha das amazonas, Hipólita. Sua mãe a esculpiu no barro e pediu aos 

deuses do Olimpo para darem vida à sua criação. Desde criança, ela era mantida fora da tradição 

guerreira das amazonas, mas possuía grande interesse nisso. Ela então foi treinada mais 

arduamente que qualquer amazona para se tornar a melhor guerreira que o mundo já viu. Na 

Ilha Paraíso só existiam mulheres e elas viviam harmoniosamente entre si, escondidas do 

mundo dos homens. 

Até que um dia o piloto da força aérea dos Estados Unidos, Steve Trevor (Chris Pine), 

que estava trabalhando como um espião para coletar informações sobre a guerra, surge na ilha, 

derrubando seu avião na água e sendo salvo por Diana. Ele estava sendo perseguido por forças 

inimigas e elas acabam entrando em combate com as amazonas quando transpassam a barreira 

mágica da ilha. Diana, com a espada “Matadora de Deuses”, bem como o escudo e a armadura 

que caracterizaria a personagem da Mulher Maravilha, parte, junto a Steve, rumo à civilização 

dos homens para acabar de vez com a guerra entre eles, já que ela acredita que Ares, o Deus da 

Guerra, está por trás dessa destruição e genocídio em massa das pessoas. 

http://www.adorocinema.com/filmes/filme-173720/fotos/detalhe/?cmediafile=21392026


60 
 

 

  Ambientado na Primeira Guerra Mundial, a princesa vai a Londres para acompanhar a 

entrega de informações que Steve possui sobre os inimigos e bate de frente com diversas 

situações que questionam os papéis de gêneros da sociedade na época da guerra. Após isso, ela 

vai à frente da batalha na Bélgica, e salva uma pequena aldeia do domínio Alemão. Logo em 

seguida à vitória, ela se aproxima de Steve Trevor, tendo um momento mais romântico com ele. 

 Diana e seu grupo, então partem para tentar deter o general do exército alemão (Danny 

Huston) que se associou a uma química, a Doutora Veneno (Elena Anaya), para criarem um gás 

que poderia matar milhares na frente de batalha de uma só vez. Diana, então se depara com uma 

fábrica que estaria despachando, em um avião, bombas de gás para serem liberadas em Londres 

e matarem o máximo de pessoas possível. Ela acaba por matar o general acreditando que ele é 

Ares e que, se ele for eliminado, os homens deixarão de ter esse desejo por guerra e destruição. 

Entretanto, ela se engana, e Ares é o oficial que ajudou ela e Steve a irem para a Bélgica no 

começo da história (David Thewlis). 

 Eles entram em combate, e enquanto isso, Steve forma um plano para explodir as 

bombas de gás logo após a decolagem para que esse avião não atinja ninguém. Ele se sacrifica 

para que isso ocorra e Diana sente a perda dele, começando a se revoltar contra os soldados que 

estão diretamente ligados à essa ação na fábrica. Até que ela lembra de Steve e de que ele falou 

que o importante é no que as pessoas acreditam, e não no que elas merecem. Se baseando no 

fato de que ela acredita no amor, ela derrota Ares, e assim, acaba com a guerra. Ela segue sua 

vida entre os homens, nunca esquecendo que existe luz e trevas em todos, mas cabe a cada um 

escolher em que irá atuar. 

Após esse breve resumo do filme, será feita uma análise de três cenas, retiradas do filme, 

em que o conceito de ethos pode ser observado em diferentes representações da personagem da 

Mulher Maravilha, além de análises gerais sobre cada uma e, ao final, sobre o filme como um 

todo. 

 

3.1.1. Cena 1 

 

Na primeira cena analisada, que se encontra entre 39 min 05s e 43 min 51s, Diana 

embarca junto a Steve Trevor em direção ao continente dos homens para lutar e acabar com a 

guerra de uma vez por todas. Isso ocorre logo após Steve entrar na região da ilha de Themyscira, 

provocando uma guerra entre as amazonas e os inimigos alemães que o seguiram até lá. Steve 

então confessa que há uma guerra maior do que se podia imaginar e Diana pede para sua mãe 



61 
 

 

deixá-la impedir a guerra, estimulada pelo Deus da guerra Ares. Após se apropriar da espada 

matadora de deuses e da armadura amazona, eles vão em um barco em direção à guerra.  

Percebe-se que a decisão de partir da ilha e nunca mais voltar, pois é proibido segundo 

sua mãe, a abala. Ela pergunta a Steve quanto tempo mais até alcançarem a guerra e ele fala 

para ela ser um pouco mais específica sobre qual parte da guerra. Ela diz, então, que quer ir 

para a parte em que a guerra está mais intensa para que ela possa encontrar Ares e derrotar ele. 

Steve fica intrigado com o nome Ares e a pergunta se é realmente o Deus da guerra que ela quer 

parar. Somente uma amazona, conforme Diana explica, pode derrotar o deus utilizando a espada 

matadora de deuses, que está em sua posse. Steve rebate falando que não há nada que eles 

possam fazer quanto à guerra, pois ela está uma bagunça e é mais complicada do que se possa 

imaginar, mas eles irão a Londres atrás dos homens que podem fazer alguma coisa para mudar 

o curso da guerra. 

Ela afirma que ela é o homem que pode fazer algo quanto a isso, e acredita que assim 

que achar e destruir Ares, os exércitos alemães vão estar livres da influência dele, e eles serão 

homens bons de novo e o mundo será um lugar melhor. Steve finge acreditar nela e ela fala que 

ele verá isso acontecendo logo mais. 

Logo em seguida Steve prepara um lugar na embarcação para ela dormir e ela indaga se 

ele não vai dormir também e se homens dentro da média não dormiam, em referência ao fato 

de que quando ela o viu nu, ela perguntou se ele era considerado um homem dentro da média e 

ele respondeu que era acima. Essa frase tem um sentido duplo tanto de descanso quanto de 

relações sexuais com o sexo oposto. Ele responde que eles dormem sim, mas fora do casamento 

isso seria impróprio, entretanto ele dorme mesmo assim com mulheres. Pode-se notar que nessa 

conversa ele fica extremamente desconfortável. 

Diana então indaga o que é o casamento, e ele explica que as pessoas vão diante de um 

juiz, e juram amar, honrar e cuidar do outro até que a morte os separe. Diana pergunta então se 

eles se amam até a morte. Steve fala que geralmente não, e ela fica confusa do porque eles 

fazem isso. Após isso, Steve deita ao lado dela para descansar após ela ironizar de que só porque 

eles não são casados eles não poderiam dormir juntos. 

Steve então pergunta se Diana nunca viu um homem na vida, incluindo seu pai. Ela 

então explica que ela foi esculpida do barro por sua mãe e Zeus lhe deu vida. Devido a isso ele 

diz que de onde ele vem os bebês são feitos de uma forma diferente. Diana então fala que sabe 

da questão biológica reprodutora e sobre os prazeres da carne, e que inclusive leu toda a coleção 

12 volumes dos tratados de Cleo sobre o corpo e o prazer. Ela alega com isso de que os homens 

são essenciais apenas para a reprodução, mas para o puro prazer eles não são necessários. Steve 



62 
 

 

fica indignado, mas Diana vira para o outro lado do espaço e lhe dá boa noite. Com isso, os dois 

param de conversar e navegam rumo a Londres. 

Nessa cena, podemos ver que Diana, logo no começo, tem uma postura combativa 

nobre, de uma guerreira que deseja mais do que tudo acabar com a guerra e trazer paz ao mundo, 

como seria o dever das amazonas, ou seja, de uma heroína. Ela percebe que ela pode sim acabar 

com Ares, ela é o “homem” que pode salvar o mundo. Isso implica que ela não tem a concepção 

de desigualdade de gênero clara, uma vez que ela não entende o sentido da fala de Steve ao 

mencionar que os homens no poder podem fazer algo, e ao invés disso, ela se considera a pessoa 

mais indicada para a resolução do problema. 

Em seguida, ao discutir brevemente com Steve sobre ele dormir com ela, no sentido de 

descanso, e também o duplo significado de relações sexuais com ela, mesmo que ela não tenha 

percebido, ele explica que não seria próprio fazer isso antes do casamento, ao mesmo tempo 

em que fala que já dormiu com mulheres antes. Isso implica que homens como ele podem 

dormir com mulheres antes do casamento, para experimentar esse tipo de prazer, porém as 

mulheres têm que se guardar para que seus maridos a possuam. Esse ideal machista que está 

implícito na fala de Steve continua até hoje permeando a sociedade: de que a mulher deve se 

guardar enquanto o homem pode ser mais livre para explorar seu potencial máximo. 

Além disso, ao questionar o casamento, como se ela não tivesse noção nenhuma sobre 

isso, ela vai contra a tradicional criação das meninas, que teria essa união entre duas pessoas a 

sua prioridade de vida. Diana foi criada em uma ilha somente de mulheres guerreiras, então 

muito das concepções de mundo que ela tem não são as tradicionais que se esperaria de uma 

mulher da sua idade. Ela não entende a noção de casamento e o comprometimento que as 

pessoas têm com as outras e até indaga, quando Steve fala que as pessoas se casando juram 

amar umas às outras até a morte, se elas fazem realmente isso. Diante de uma resposta negativa 

ela até fica em dúvida do porque elas fazem isso se não seguirão com suas palavras. Ela não 

entende essa questão do amor que deveria vir com o casamento, e tudo por conta de sua criação 

diferenciada. 

Por fim, após Diana revelar como teve sua vida trazida por Zeus, Steve menciona a 

questão da reprodução biológica e dos prazeres sexuais. Diana afirma que conhece isso e que o 

homem não seria necessário para o prazer, somente para a reprodução. Ele fica constrangido ao 

falar sobre isso, enquanto ela aparenta tranquilidade sobre o assunto, o que mostra uma inversão 

nos papéis de gêneros, uma vez que seria mais usual uma mulher diante desse assunto ficar com 

vergonha enquanto o homem não teria problemas para falar sobre isso.  



63 
 

 

Com tudo isso, podemos, nessa cena, falar que Diana tem uma mentalidade diferente da 

mulher “tradicional” que se esperaria e que isso espanta Steve ao observarmos eles interagirem. 

Ela é uma mulher confiante em si mesma que acredita que pode impedir a guerra, que teve uma 

criação diferente, muito pautada no treinamento mais militar que teve na ilha só de mulheres. 

 

3.1.2. Cena 2 

 

Na segunda cena que será analisada, de 57 min 06s a 59 min 37s,  Diana está em Londres 

e está falando com os generais que podem fazer algo quanto à guerra. Todos os superiores estão 

em uma sala ao redor de um mapa, tentando desvendar o que estava no caderno da cientista 

chefe do governo alemão, que foi roubado por Steve Trevor. Diana está observando as coisas 

ao redor da sala, enquanto os homens estão reclamando de que nem a criptografia avançada 

deles conseguiu desvendar o que estava no caderno da cientista. Diana então dá uma breve 

olhada superficial e fala que o conteúdo está em Otomano e Sumério, uma vez que logo no 

início do filme ela fala a Steve que ela sabe centenas de línguas.  

Ao revelar essa informação, todos os homens na sala param o que estão fazendo e ficam 

em silêncio para observá-la. Ela até fala sarcasticamente que alguém na sala com certeza sabia 

dessa informação da língua em que as informações estavam no caderno. Com isso, um dos 

generais pergunta quem era ela. Steve então parte em defesa dela e alega que ela é sua secretária, 

e o general sarcasticamente pergunta se ela é uma secretária que sabe Otomano e Sumério. 

Steve fala então que ela é uma ótima secretária. O general fala em seguida para retirá-la da sala. 

Um outro general que estava em posse do livro fala que se Diana consegue ler o que 

está escrito, eles deveriam ouvir o que ela tem a dizer sobre isso. O primeiro general, relutante, 

aceita. Diana então lê que é uma fórmula para um novo tipo de gás mostarda a base de 

hidrogênio. O segundo general fala então que as máscaras que os soldados usam serão inúteis 

contra esse novo gás de hidrogênio. Diana termina a leitura falando que o gás vai ser liberado 

na frente e que o livro não explicita uma data para isso. Ela não entende que na frente é a frente 

de batalha, então Steve fala para o primeiro general que eles tem que achar onde estão 

fabricando esse gás e destruir o lugar.  

O general fala que eles não podem ser vistos enviando tropas para um território ocupado 

por alemães enquanto está sendo negociada a rendição deles. Steve fala que viu o gás agindo e 

que ele vai matar todos de ambos os lados e que devem fazer algo para impedir. O general 

argumenta que isso é o que acontece com os soldados. Com essa frase, Diana olha para o general 



64 
 

 

indignada. Steve tenta argumentar para enviar ele com algum apoio para pelo menos tentar 

impedir essa operação. 

O general, entretanto, nega e fala que não podem intervir de maneira alguma e que o 

armistício é de suma importância e que a intervenção iria impedir isso de ocorrer, sendo esse o 

único jeito de acabar com a guerra. O general ordena pela última vez que Steve não vai fazer 

nada quanto a isso. Nessa hora podemos ver Diana ainda indignada olhando para Steve 

esperando ele rebater essa ordem, mas quando ele fala que entende a situação para o general, 

acatando as ordens dele, ela não fica mais calada e fala que ela não entende.  

O general novamente pergunta debochadamente quem é essa mulher, e, mesmo Steve 

tentando não chamar atenção para ela e tentando acalmá-la, ela vai em direção ao general e 

pergunta se ele realmente sacrificaria todas as vidas como se elas valessem menos do que a 

dele, como se não valessem nada. Nesse tempo Steve tenta fazer ela ficar calma mas ela não 

presta atenção nele. Ela ainda enfatiza que de onde ela vem generais não se escondem feito 

covardes, eles lutam ao lado dos soldados, morrem com eles em batalha e que ele deveria ter 

vergonha de si mesmo e que todos os generais deveriam ter vergonha de si mesmos. Steve 

consegue finalmente retirá-la da sala e sai se desculpando com todos. 

Diana, nessa cena, espanta os generais que estão na sala pois ela tem um conhecimento 

bem vasto e que nenhum deles jamais imaginaria que uma mulher teria, o que se prova 

verdadeiro uma vez que ela é tratada com desdém pelo líder do grupo, com ele perguntando 

“Quem é essa mulher?” várias vezes com um ar sarcástico. No início do século XX, as mulheres 

ainda não tinham relevância política significante para estarem presentes em locais de discussões 

importantes e nem o conhecimento considerado necessário para tal ato. Era uma época em que 

as mulheres, mesmo tendo conquistado alguns direitos, ainda eram muito vistas como inferiores 

pela sociedade e não capazes de tomarem decisões fundamentais para a sociedade. 

Diana, devido a sua criação diferenciada, estava acostumada a uma sociedade guerreira 

em que os comandantes lutavam ao lado dos soldados, então é um choque para ela quando 

percebe que não é o que acontece no mundo dos homens. Nessa cena, ela possui as 

características de prudência, virtude e benevolência, mas as pessoas de dentro da sala não 

enxergam isso e ela tem que ser contida. Ela se revolta pelo fato de os generais não fazerem 

nada para salvar a vida dos soldados, como se elas valessem menos do que a das pessoas naquela 

sala, e não pela dúvida quanto às suas capacidades. Outro ponto é que ela se mostra combativa, 

do mesmo jeito que foi na cena um, com a vontade de mudar o destino da guerra, e assim como 

Steve duvidou indiretamente dela na ocasião, os generais estão duvidando dela novamente nesta 

cena. 



65 
 

 

Ela não rebate as acusações machistas e misóginas que são lançadas em sua direção, 

pois ela é confiante o suficiente para que isso não a incomode, sabendo o seu valor e o quão 

importante ela é, lidando com tudo isso de cabeça erguida. Isso pode também ser uma referência 

a como a sociedade patriarcal trata as mulheres, no sentido de duvidarem de suas capacidades, 

quando claramente possuem, difamando-as por ser uma mulher, podendo até falar mal delas em 

sua frente. Pode-se também fazer alusão ao fato de que há essa inferiorização, muitas vezes 

escrachada, mas na maior parte dos casos, fica-se em silêncio e não é rebatida as acusações, 

salvo os casos em que mulheres rebatem como Diana fez, ou seja, ela representa as mulheres 

que diante de uma injustiça maior não deixam de expor suas opiniões. 

 

3.1.3. Cena 3 

 

Na última cena a ser analisada, Diana enfrenta Ares, que acaba sendo um dos mais 

influentes superiores que pregava o armistício, e que inclusive estava presente na cena 2. A 

cena 3, de 2h 01 min 03s a 2h 06 min 06s, começa de fato quando Steve Trevor, em um ato de 

sacrifício, explode o avião em que está com as bombas dentro para que elas não causem mais 

mortes ao redor do mundo. Diana enquanto isso, estava presa em uma estrutura de metal, sendo 

controlada por Ares, que cada vez mais aperta a heroína. Ao ver que o avião explode no céu ela 

grita em agonia o nome de Steve e se liberta de sua prisão de metal. Ao olhar ao redor, ela 

avança em direção aos soldados que estavam presentes na base e que iriam tentar detê-la, se 

livrando deles por um impulso de raiva que tinha.  

Ares ao notar isso se afasta deixando Diana fazer todo o trabalho, incentivando ela a 

derrotar os homens, a matá-los, pois os homens são responsáveis pela situação do mundo, e não 

Ares. Os homens são feios, cheios de ódio e fracos, assim como Steve, Ares fala. Ela se irrita 

com isso e tentar bater em seu rosto, mas é afastada com força. Com isso, Ares aproxima um 

carro deles e de dentro sai a cientista chefe dos alemães, responsável pelo gás que iria matar a 

todos. Ares então pede para Diana olhar para a mulher e ver se ele está ou não errado. Uma 

parte do rosto da cientista está todo desfigurado por conta de suas experiências para prejudicar 

os outros e ela parece com medo do que pode acontecer a ela.  

Ao olhar para a mulher, Diana levanta o tanque que está ao seu lado como se fosse jogar 

ele em cima da mulher para matá-la, enquanto Ares fala que ela é o exemplo perfeito dos 

humanos que não são dignos de compaixão em todos os sentidos. Ares encoraja Diana a matar 



66 
 

 

a mulher, falando que ela merece a morte e que todos os humanos merecem. Ela está prestes a 

fazer isso, quando ela ouve a voz de Steve Trevor no fundo de sua mente, em um flashback. 

Antes de ele embarcar no avião que culminaria em sua morte, ele encontra Diana e fala 

para ela que ele precisa ir, que tem que ser ele a fazer o sacrifício para salvar o dia, enquanto 

ela pode salvar o mundo, e ele gostaria que eles tivessem mais tempo. Ele então dá o relógio de 

seu pai, que ela pergunta o que é logo no começo do filme por não saber o que é um relógio, e 

diz que a ama. Ao se lembrar disso, ela sorri e fala a Ares que ele está errado sobre os humanos, 

enquanto joga o tanque para outro lado, salvando a vida da cientista. 

Diana fala que os homens são tudo o que Ares disse, mas muito mais também. Ele tenta 

derrotá-la novamente, mas um campo de força está em volta dela, por causa de seus poderes, 

afastando Ares com a ajuda de seus braceletes. Ares, então, diz que os humanos não merecem 

a proteção de Diana. Ela fala que não se trata de proteção, mas sim do que acreditamos, e ela 

acredita no amor. Ares então tenta destruí-la lançando o maior raio que ele consegue, porém ela 

consegue absorver essa energia, lançando-a de volta em direção a ele, derrotando-o enfim.  

A questão da força física de Diana é um dos pontos centrais desta cena, uma vez que ela 

consegue vencer diversos homens ao mesmo tempo, bater em Ares algumas vezes, levantar um 

tanque no ar e absorver raios em seus braceletes e em seu corpo. Além disso, o fato de Steve se 

sacrificar no lugar de milhares de pessoas é uma das premissas que Beauvoir (2009) assinala 

que os homens têm: o ímpeto de sacrificarem suas vidas a fim da transcendência, para salvarem 

o dia no final e se tornarem os heróis. Mesmo que Steve tenha falado que Diana poderia salvar 

o mundo no final, ele escolhe se sacrificar para salvar o dia de hoje. 

Quanto ela tem o flashback de seu último momento com Steve e lembra que ele a ama, 

ela fica mais poderosa, uma vez que acaba tirando forças de sua crença no amor. Essa concepção 

de que o amor faz a personagem mais forte é um resquício da história original da personagem 

em que o amor para ela seria sua fonte de poder. Esse estereótipo de que a mulher teria o amor 

como prioridade é reforçado aqui, uma vez que ela consegue derrotar Ares acreditando no amor 

acima de tudo. Nessa cena, as características de prudência, virtude e benevolência são mais 

explícitas uma vez que ela tenta fazer o certo para todos, pensando cuidadosamente após refletir 

sobre suas ações e dosando a justiça que ela deve impor a Ares. 

 

3.2. Considerações sobre o filme 

 



67 
 

 

A questão da vestimenta é um dos pontos chaves a serem discutidos, pois desde sua 

criação, a Mulher Maravilha sempre foi erotizada, vestindo roupas que revelassem muita pele 

em seu corpo. Neste filme podemos ver que ela veste uma armadura que a deixa exposta, mas 

não tanto como as antigas vestimentas dos quadrinhos, dos desenhos e até de séries em que a 

personagem esteve presente no passado. Em todos esses casos, a roupa dela era mais erotizada, 

e no filme isso foi diminuído. 

 Além da roupa, o fato de a diretora ser uma mulher pode ter contribuído para que não 

houvesse uma fetichização da mulher nesse filme, tanto da protagonista quanto das 

coadjuvantes. A própria diretora, com sua liberdade artística, provavelmente gostaria de ser 

representada por uma deusa poderosa que não fosse sexualizada, focando em sua trajetória 

heroica. Um outro artifício que foi usado foi o posicionamento da câmera, que esteve 

predominantemente, enquanto Diana estava com sua armadura, focada da cintura pra cima da 

personagem, não submetendo a audiência à visão do restante do corpo dela. 

 Esse tipo de armadura pode também ser vista como mais flexível e melhor para combate, 

por ter uma maior mobilidade. O mesmo pode ser dito para as Amazonas que viviam com ela 

em Themyscira. Elas não se vestiam com roupas sensuais, mas sim roupas que possibilitassem 

que elas entrassem em combate e conseguissem se locomover melhor, performando melhores 

golpes, além de serem adequadas ao clima agradável da ilha. 

A questão da força física é uma característica da heroína de ação moderna. Músculos 

sempre representaram e continuam representando poder masculino e uma diferença entre os 

gêneros feminino e masculino (BROWN, 2011). Ter um corpo musculoso sempre foi 

considerado sinônimo de “ser homem” e nesse caso, a Mulher Maravilha consegue ser poderosa 

sem necessariamente ser considerada masculinizada. Uma das diversas razões para isso é o fato 

de que ela apresenta traços considerados “femininos” ao longo do filme todo. Isso é explorado 

pelos próprios personagens ao longo do filme que questionam do porquê uma mulher tão bonita, 

aparentemente frágil e com uma roupa que expunha pele demais estava na frente de batalha, 

empunhando uma espada e um escudo. O porquê uma mulher ir derrotar os vilões primeiro 

sendo que os homens deveriam ir diretamente ao conflito antes delas. Essa dualidade está 

presente durante todo o filme. 

Empunhar armas também é uma característica masculina nos filmes do gênero ação. No 

caso da Mulher Maravilha, ela possui um escudo, um laço mágico que faz com que a pessoa 

conte a verdade, braceletes tão resistentes que desviam balas e concentram seu poder, e uma 

espada. Empunhar armas, segundo Brown (2011), representa uma mulher que tem um poder a 



68 
 

 

mais na narrativa. Nesse sentido, Diana empunha suas armas e possui força além do comum 

porque é uma deusa e é identificada como heroína por causa dessas armas e sua força. 

Um outro ponto de atenção nesse filme, e que gera controvérsia, é a questão do 

envolvimento romântico da personagem com Steve Trevor. Ela entra em conflito com ele em 

diversos momentos, e até mesmo chega a beijá-lo. Há uma cena logo após o beijo dos dois, que 

acontece no quarto de Diana e logo a cena é cortada para o prédio em que eles estão, e somente 

a janela do quarto dela está acesa. Além disso, a personagem, ao final do filme, alega que 

acredita no amor e consequentemente consegue derrotar o vilão. 

O amor, para as mulheres, como já foi explicado anteriormente, era visto como 

intrínseco, e segundo Beauvoir (2009), no dia em que for possível as mulheres amarem em sua 

força, e não em sua fraqueza, para se encontrarem, e não fugirem de si mesmas, para se 

afirmarem, e não para se demitirem, o amor se tornará para ela uma fonte de vida, assim como 

é para o homem, e não um perigo mortal como é hoje. O amor é visto como uma força que a 

Diana possui, e é nesse amor em que ela vai acreditar, não necessariamente romântico, e não 

necessariamente relacionado a Trevor. Ele se constitui como um primeiro passo para entender 

o mundo dos homens e a experiência a faz enxergar como eles realmente são. 

O fato de que uma relação sexual foi provavelmente realizada e não foi mostrada revela 

um passo à frente na questão da sexualização da mulher quando se trata do sexo. Como ela 

sempre foi representada como uma pessoa erotizada, seria “normal” mostrar ela realizando algo 

além de apenas um beijo, e não é o que o filme mostra. Não sabemos se eles realmente 

praticaram o ato sexual ou não nessa cena. A dúvida ainda permanece. 

O fato de que Diana chama o mundo fora da Ilha de mundo dos homens revela uma 

inversão no papel que Beauvoir (2009) estuda quanto à posição de sujeito e objeto entre os 

gêneros. Primeiramente temos que considerar que vemos a maior parte da narrativa do filme 

pela perspectiva da Mulher Maravilha, o que já é considerado uma evolução, uma vez que a 

visão nos filmes sempre foi um símbolo de poder masculino. 

Nesse sentido, as mulheres, na narrativa de Diana, são o sujeito do mundo e podem 

impor sua vontade, enquanto o homem, é o outro, é responsável por todos os males do mundo 

e pela guerra que está acontecendo. Diversas vezes, em seu discurso, ela se refere à população 

em guerra como “homens”, como se estivesse colocando toda a culpa do que está acontecendo 

neles. Isso mostra uma inversão da concepção de Beauvoir (2009), que não necessariamente é 

ruim, pois põe em pauta questões de dominação de gênero que os filmes deveriam abordar mais, 

e não somente perpetuar uma visão patriarcal que existe há séculos. No geral esse filme 

demonstra explicitamente o embate entre os gêneros femininos e masculinos e toda a construção 



69 
 

 

da narrativa gira em torno disso, colocando em evidência a mulher em meio a esse contexto de 

embate de gêneros, tentando, durante todo o filme, inseri-la nesse meio através de uma 

perspectiva diferente do que se acreditaria que fosse uma mulher e de como ela se comporta. 

 

 

4. CAPITÃ MARVEL 

 

Foi em meio a reivindicações da segunda onda feminista, em meio à conquista dos 

direitos sociais que elas exigiam, além do fim da discriminação e a completa igualdade entre os 

sexos, que Carol Danvers apareceu pela primeira vez nos quadrinhos em 1968, criada por Roy 

Thomas e Gene Colan. Ainda muito jovem, ela se alistou na Força Aérea, como uma piloto, 

para juntar dinheiro e pagar sua faculdade. Ela é Chefe de Segurança de uma base das Forças 

Aéreas e seu caminho se cruza com o do oficial Kree Mar-Vell, que chegou à Terra e assumiu 

a identidade do recém-falecido Dr. Walter Lawson para se misturar aos humanos e monitorar 

se o planeta Terra representava alguma ameaça ao império Kree (OMELETE, 2019, on-line).  

Nessa sua primeira aparição, ela apenas é a coadjuvante da história protagonizada por 

Mar-Vell. Na revista do herói, Carol Danvers continua aparecendo regularmente. Apesar de 

moderna na sua concepção, afinal ela tem um trabalho que antes era considerado 

tradicionalmente masculino, a personagem acaba sendo constantemente resgatada pelo Capitão 

Marvel, sendo diversas vezes considerada uma donzela em perigo, e até se torna um de seus 

interesses amorosos (OMELETE, 2019, on-line). 

Após um acidente, no qual seu avião colidiu com uma nave alienígena, o DNA de Carol 

foi exposto à raça Kree. Ela ganhou poderes especiais, como super força e manipulação de 

rajadas de energia, e virou a Miss Marvel, em 1977.  No final da década de 70, a utilização de 

“Ms.” estava ganhando popularidade como substituição aos tradicionais “Miss” ou “Mrs.”, isso 

no idioma inglês. Estas duas formas mais comuns referem-se ao estado civil da mulher: Miss 

para solteiras, Mrs. para casadas. Ms. era, assim, a alternativa usada pelas mulheres 

independentes da época. Ao utilizar essa palavra foi-se feita a associação da heroína ao 

feminismo no sentido de assumir que a história de Carol representaria uma consciência elevada, 

autolibertação e identidade feminina (AFICIONADOS, 2016, on-line). 

Carol já teve diversos codinomes, entre eles Binária e Warbird, em que seu uniforme 

muda de acordo com a época, não variando muito de algo fetichizado para a apreciação 

masculina, uma vez que as mulheres nos quadrinhos no século passado eram representadas com 

roupas bem erotizadas (BROWN, 2011), seja pelo uso de decotes que expunham muito ou até 



70 
 

 

mesmo utilizando uma espécie de body como única vestimenta, deixando as pernas de fora, 

ressaltando os seios, como na imagem 9 abaixo. Importante apontar que o aspecto do corpo 

físico musculoso está sempre presente desde a sua concepção, o que é uma característica não 

só das heroínas nos filmes de ação, mas também das heroínas dos quadrinhos no geral. 

 

Figura 9 - Capa da HQ representando Carol Danvers como Warbird, e, em seguida, volta a ser a Ms. 

Marvel nos anos 2000 

 

Fonte: Capitã Marvel: conheça a trajetória da heroína nos quadrinhos. Disponível 

em:<https://revistagalileu.globo.com/Cultura/noticia/2019/02/capita-marvel-conheca-trajetoria-da-

heroina-nos-quadrinhos.html>. Acesso em: 28 Out. 2019 

 

É em 2012 que Carol assume o nome de Capitã Marvel e uma de suas principais 

mudanças se refere ao seu uniforme. O que antes a expunha de uma forma sexualizada virou 

uma vestimenta completa, que a cobria inteira, deixando somente sua cabeça a mostra, o que o 

filme é bem fiel, se aproximando muito do traje. O longa metragem da Capitã Marvel foi o 

primeiro da história da Marvel a ser protagonizado por uma mulher e ele teve tantos críticas 

positivas quanto negativas, sendo considerado tanto um bom exemplo também de como a 

mulher poderia ser inserida em um filme de ação/fantasia de super-heróis, como de ainda 

reforçar alguns estereótipos e não ter uma causa feminina forte, passando bem superficialmente 

por essa questão devido a alguns assuntos que serão vistos mais à frente. 

 

https://revistagalileu.globo.com/Cultura/noticia/2019/02/capita-marvel-conheca-trajetoria-da-heroina-nos-quadrinhos.html
https://revistagalileu.globo.com/Cultura/noticia/2019/02/capita-marvel-conheca-trajetoria-da-heroina-nos-quadrinhos.html


71 
 

 

4.1. O filme 

 

Lançado em 2019, estrelado por Brie Larson e dirigido por Anna Boden e Ryan Fleck, 

o filme conta a história de Carol Danvers, ou conhecida como Vers, que sofre de amnésia e 

pesadelos recorrentes envolvendo seu passado. Ela é membro da Starforce, força do Império 

Kree de guerreiros. Yon-Rogg (Jude Law), seu mentor e comandante, a treina para controlar 

suas habilidades, principalmente suas emoções. Essa sociedade é controlada pela Inteligência 

Suprema, um sistema artificial que assume a forma da qual a pessoa exposta mais admira. 

 

Figura 10 - Poster do filme Capitã Marvel lançado em 2019 

 

Fonte: AdoroCinema - Capitã Marvel. Disponível em:<http://www.adorocinema.com/filmes/filme-

141110/fotos/detalhe/?cmediafile=21575274>. Acesso em: 29 Out. 2019 

 

Ela parte em sua primeira missão de resgate, porém é capturada pelos Skrulls, 

metamorfos alienígenas com quem os Kree estão em guerra, e teve suas memórias extraídas, e 

isso acaba os levando à Terra. Vers escapa do domínio dos Skrulls e cai em Los Angeles, em 

uma locadora de filmes, atraindo a atenção do agente da S.H.I.E.L.D. Nick Fury (Samuel L. 

Jackson). Vers consegue recuperar um cristal contendo suas memórias extraídas e isso a leva à 

instalação do Projeto Pegasus em uma base da Força Aérea dos Estados Unidos, junto à Fury 

que tem ordens de ficar de olho nela. 

http://www.adorocinema.com/filmes/filme-141110/fotos/detalhe/?cmediafile=21575274
http://www.adorocinema.com/filmes/filme-141110/fotos/detalhe/?cmediafile=21575274


72 
 

 

Lá, eles descobrem que Vers foi uma piloto que foi dada como morta em 1989 enquanto 

testava um motor a jato experimental projetado pela Dra. Wendy Lawson (Annette Bening), 

que é a mulher na qual a Inteligência Artificial toma forma para Vers. Eles então partem em 

busca da ex-piloto da Força Aérea, Maria Rambeau (Lashana Lynch), a última pessoa a ver 

Vers e Lawson vivas para tentarem descobrir mais sobre o passado de Vers. Rambeau e sua 

filha Mônica (Akira Akbar) revelam que Vers na verdade é Carol Danvers, uma amiga muito 

próxima de Maria antes de sua "morte". Talos (Ben Mendelsohn), comandante dos Skrulls, 

então, aparece e explica que na verdade os Skrulls são refugiados em busca de um novo lar e 

que Lawson se chamava na verdade Mar-Vell, uma renegada cientista Kree, que estava 

ajudando eles na guerra contra os Kree.  

Talos revela informações sobre o acidente de Carol e Lawson e ela se lembra o que 

realmente houve: Carol destruiu o motor que Lawson pretendia eliminar, para que não caísse 

nas mãos dos Krees, e, com isso, absorveu a energia da explosão, ganhando poderes, ao mesmo 

tempo em que perdeu sua memória, sendo posteriormente "adotada" pelos Kree e tendo sua 

nova identidade como Vers formada. 

Com mais informações sobre o acidente, o grupo localiza o laboratório encoberto de 

Lawson orbitando a Terra, onde esconde vários sobreviventes Skrulls e a fonte de energia do 

motor. Lá, Danvers é capturada pela Starforce e interage com a Inteligência Suprema em seu 

inconsciente. Durante a conversa, Danvers remove o implante dos Kree, que foi posto em seu 

pescoço para suprimir seus poderes e controlá-la, permitindo com essa libertação que ela 

alcance todo o seu potencial. Carol destrói diversos cruzadores Krees que foram chamados à 

Terra para destruí-la e livrá-la da ameaça Skrull, e isso força os demais alienígenas a se 

retirarem. 

Após isso, Danvers derrota Yon-Rogg numa luta na Terra e o manda de volta para o 

planeta dos Kree, ameaçando a Inteligência Suprema de que ela vai acabar com a guerra de uma 

vez por todas. Danvers, ao final, parte para ajudar os Skrulls a encontrar um novo lar, deixando 

com Fury um pager modificado para contatá-la em uma emergência. Após essa descrição do 

filme, partiremos agora para três momentos importantes do filme que merecem destaque. 

 

4.1.1. Cena 1 

 

Na primeira cena a ser analisada, que está entre 14 min 09s e 18 min 10s, Carol tinha 

acabado de ser sequestrada durante a missão, pelos Skrulls, e suas memórias estavam sendo 



73 
 

 

extraídas. Logo no início dessa cena ouvimos a voz de fundo de Talos, falando para abrir ela, e 

logo em seguida vemos as portas de um hangar se abrindo, em que estão alguns aviões e uma 

pessoa indo embora pela fresta. Logo vemos que é Carol Danvers indo em direção ao aviões 

que estão estacionados em frente ao hangar, com um uniforme de piloto das Forças Aéreas. 

Enquanto isso, as vozes de fundo fora da cena se questionam onde eles estão. Aparece então 

ela interagindo com Maria, que a indaga se está pronta para mostrar aos homens como se pilota, 

e mostra ambas se preparando para voar em seus respectivos aviões. Talos fala que isso não 

pode estar certo, após ver Maria com a pele azul, e pede para voltar. 

Com isso a cena corta para uma pista de corrida de kart em que Carol pequena está 

pilotando e competindo. Um dos meninos fala que ela está indo muito rápido e grita para ela ir 

mais devagar. Diante disso, ela acelera mais o seu carro, mas acaba perdendo o controle e bate 

no feno, fazendo-o rolar e se machucar. Talos, ao fundo, pergunta quem é essa pessoa que está 

aparecendo e se estão no lugar certo. Logo após isso, vem um homem mais velho nervoso e 

pergunta se ela está louca e afirma que ela não pertence àquele lugar e ela responde, chorosa e 

determinada, que esse homem deixou os demais meninos dirigirem. Uma outra voz de fundo, 

além de Talos, fala que voltou demais e vai testar mais uma coisa. 

A cena muda para Carol mais velha em cima de uma corda de treinamento, com o 

uniforme do exército, analisando a distância entre a corda em que está e a seguinte, enquanto 

vozes de homens, que se encontram no chão, falam que ela não pertence a aquele lugar, que 

deve desistir, que não é forte o suficiente para fazer aquilo e que iria acabar se matando. Eles 

estão rindo enquanto observam o desempenho dela. Ela tenta pular para a outra corda mas cai 

no chão, e um oficial aparece para ela falando que nunca vão deixar ela voar e ela fica com 

raiva do homem.  

Um outro aparece para ela e fala que ela é uma boa piloto mas que é muito emotiva e, 

em um bar, esse mesmo homem faz uma piadinha machista para ela, que não parece 

impressionada. Ela aparece então, em seguida, sendo puxada por Maria para esse bar, se 

divertindo no jogo de sinuca e no karaokê. De repente a cena corta para ela pequena e um 

adolescente contando uma história a ela sobre o universo e ela repassa essa história à Mônica, 

filha de Maria, com quem tem uma relação muito próxima. A outra voz de fundo que não é 

Talos fala que conseguiu achar o que estava procurando. 

Nessa cena, Carol está encostada em um carro em frente ao hangar inicial e uma mulher 

mais velha aproxima-se dos dois, e elas começam a conversar. Carol até fala que voar com os 

aviões para essa mulher não parece trabalho e que prefere a vista do alto de um avião. Talos 

fala que essa mulher é quem estavam procurando e pede para voltar a cena. A mesma cena se 



74 
 

 

repete para Carol, e Talos fala que não consegue ver o que está escrito na jaqueta da mulher 

mais velha e a cena é repetida de novo. Dessa vez Talos fala para Carol se concentrar no que 

está escrito e descobre-se que a mulher é Wendy Lawson e ele pede que sua localização seja 

rastreada. Carol percebe que está tudo bem estranho e começa a ouvir as vozes ao fundo. 

Após isso, Lawson aparece no meio do acidente em que Carol também faz parte e elas 

estão prestes a ser mortas por um Skrull. Talos acha isso interessante e pede para voltar um 

pouco antes dessa cena. Carol aparece em uma aeronave orbitando a Terra, fugindo de um 

ataque aéreo. Talos fala então que quer ver para onde eles estão indo e pede para Carol focar 

nas coordenadas, mas ela não consegue. Carol começa a resistir e mesclar algumas explosões 

em azul com o que está acontecendo e Talos fala para trazerem ela de volta. Com isso ela acorda 

de cabeça para baixo e percebe que os Skrulls estão invadindo suas memórias. 

Podemos concluir nesta cena 1 que a maior parte da vida de Carol foi pautada por 

embates de estereótipos, com ela tentando ter sucesso em atividades que predominantemente 

pertenciam aos homens, com eles rindo dela e de suas tentativas. Ela, porém, mesmo com essa 

atitude perante a isso, não desiste de seus objetivos. A questão de diversas atividades 

consideradas progressistas serem dominadas por homens vai ao encontro do que Simone de 

Beauvoir (2009) fala ao explicar que o homem é responsável por tais tipos de funções pois 

sempre foi estimulado a ser explorador e autônomo e a mulher a ficar mais reprimida. Carol 

quer exatamente ultrapassar essa barreira estipulada pela sociedade mas ainda encontra alguns 

obstáculos. Ser uma piloto do exército, e antes disso tentar correr e competir em uma corrida 

de kart contra meninos mais velhos, demonstra essa vontade e determinação de ultrapassar o 

que lhe foi incumbido pela sociedade sobre o que uma mulher deve ou não fazer. 

Sua determinação também aflora quando duvidam de sua força e capacidade, como se 

ela não conseguisse realizar tarefas que os homens fazem. Nesta cena percebemos que há esse 

embate o tempo todo e não vemos ela superando explicitamente mas supõe-se que ela conseguiu 

vencer o preconceito. Vemos que um homem fala a ela que ela não consegue controlar suas 

emoções e isso faz referência direta ao que Yon-Rogg fala para ela logo no começo do filme 

quando está treinando-a. Ele sempre fala que ela tem que controlar melhor suas emoções pois 

elas são uma distração. Beauvoir (2009) em seu livro fala que as mulheres sempre foram 

julgadas por essa característica biológica de falta de controle emocional, que é falho às vezes 

devido à menstruação, generalizando o fato de que a mulher é sempre instável e mais emotiva. 

Ela está sendo vítima dessa estereotipização portanto. 

Mesmo sendo atingida por pensamentos e ações misóginas, Danvers sempre enfrenta 

tudo com cabeça erguida, determinação e coragem, e durante o restante do filme todo vemos 



75 
 

 

que essas suas características só vão se intensificar. Ela não possui seus poderes nesta parte, 

mas isso não a impede se ser forte frente a todas as adversidades que já passou em sua vida. 

 

4.1.2. Cena 2 

 

Na segunda cena a ser analisada, que se encontra entre 1h 6 min 04s e 1h 11 min 19s, 

vemos o flashback do que realmente aconteceu no acidente em que Carol ganhou seus poderes. 

Ela escuta sua voz e a de Lawson que foi gravada pela caixa preta do avião que caiu e relembra 

o que aconteceu. Logo após a doutora falar as coordenadas que revelariam o laboratório dela, 

elas são perseguidas por uma nave que começa a atirar nelas. Lawson fala que quem está 

atirando são os vilões e que estão atrás dela e de seu trabalho, pedindo para Carol ir mais rápido. 

Ela então começa a desviar dos ataques, com sua habilidade de piloto, atacando eles algumas 

vezes, porém o avião em que estavam é atingido e, como elas não conseguem evacuar, elas 

caem em uma área mais deserta. Carol consegue impedir que a parte do avião em que as duas 

estão seja destruída por completo, pedindo por socorro em seguida.  

Quando tenta resgatar Lawson, ela percebe que o sangue da doutora é azul, e Lawson 

fala que precisa destruir algo antes que alguém chegue lá. Lawson relembra que sempre falou 

para Carol que o trabalho delas é para dar um fim às guerras e que elas são maiores do que ela 

imagina. Ela então revela que seu nome não é Lawson, e na verdade é Mar-Vell, e que ela vem 

de um planeta chamado Hala, complementando que passou metade da vida dela lutando em 

uma guerra vergonhosa. Ela, ao final, pede para que Danvers vá embora antes que ela se 

arrependa mais do que houve, uma vez que ela não queria que Carol estivesse em perigo por 

causa dela, e que ela grave as coordenadas para salvar eles, mas não especifica, tanto que 

Danvers fica confusa sobre quem salvar. Logo quando ela ia destruir o motor da nave, um raio 

perfura seu coração e Lawson morre na hora. 

Carol então pega a arma que Lawson iria usar e mira na pessoa que atirou nela. Yon-

Rogg aparece do meio da fumaça e fala que não quer machucar Carol e ela rebate que atirar 

nelas deu uma impressão ruim sobre isso. Ele pergunta onde está o núcleo de energia e Carol 

fala que o resgate está a caminho e que eles tem 2 minutos até ele ser encurralado. Ele fala, 

então, que não vale a pena gastar tanto tempo nessa conversa e vai atirar em Carol quando ela 

pede para ele esperar. Ela pergunta se o núcleo é o da nave delas e, após um momento, atira 

nele, liberando uma explosão forte que faz com que seu conteúdo seja transferido para ela, que 



76 
 

 

o absorveu, surgindo então seus poderes. Yon-Rogg vê que ela absorveu essa energia e, como 

ela está desmaiada, e o núcleo foi destruído, afirma que ela vai para Hala com Krees. 

Podemos observar que Carol, em seu trabalho como piloto, tem coragem e até mesmo 

sacrifica sua própria vida para terminar a missão que Lawson tinha e que passou para ela. Ela é 

habilidosa voando e, até mesmo ao notar que o avião estava caindo, não desistiu e fez tudo o 

que estava ao seu alcance para que elas pudessem sobreviver à queda. Ao notar que Lawson 

não tinha como terminar sua missão de destruir o núcleo de energia, ela mesma determina que 

deve terminar pela doutora, sacrificando sua vida para que tudo o que Lawson fez no passado, 

mesmo que Carol não saiba dos detalhes, não tenha sido em vão. A própria concepção de que 

o trabalho da doutora poderia parar com diversas guerras foi um ponto relevante para a decisão 

de Danvers também. 

Ela ainda não apresenta seus poderes enquanto desvia do caça alienígena que as 

persegue e quando explode o motor ela ganha suas habilidades que serão no futuro fonte de 

força física dela, que somado à força psicológica que ela tem desde criança, como observado 

na cena 1 por exemplo, farão com que ela seja um membro importante do grupo no qual faz 

parte e que faz a diferença. 

Ela apresenta as características de prudência, virtude e de benevolência nesse caso, pois 

calcula os meios necessários para atingir um fim, como estratégias de voo para escapar do 

ataque, mantendo as duas vivas na queda e até mesmo pensando em maneiras de impedir que o 

inimigo alcance o núcleo; agir pensando no bem geral, em parar guerras, destruindo o motor; 

por fim, frente à injustiça da morte de Lawson ela toma a decisão de se sacrificar para terminar 

o que a doutora começou. 

 

4.1.3. Cena 3 

 

Na última cena a ser analisada, que está situada entre 1h 27 min 06s e 1h 32 min 18s, 

vemos o confronto entre Carol e a Inteligência Suprema na aeronave de Mar-Vell na órbita da 

Terra. Ela está sob uma plataforma presa por fios vivos e brilhantes que prendem seu corpo 

inteiro, tendo sua mente e o que ela vê dominado pela Inteligência. Danvers está no mesmo 

ambiente da primeira vez que esteve, só que dessa vez tem uma música da banda Nirvana, Come 

as you are, tocando em uma vitrola, e ela encontra a pessoa que a Inteligência toma forma: a 

doutora Lawson.  



77 
 

 

Carol demanda que ela seja libertada mas a Inteligência não permite. Carol até ameaça 

machucar ela e os Krees que capturaram os sobreviventes Skrulls que ela estava ajudando, e 

afirma que não foram os Kree que deram esses poderes a ela, e sim a explosão do motor. A 

Inteligência fala então que mesmo que os Krees não lhe tivessem dado os poderes, ela nunca 

teve a capacidade de controlá-los sozinha. Carol tenta então atacar a Inteligência mas ela estala 

seus dedos e Carol, que ainda está com o dispositivo atrás de seu pescoço que controla seus 

poderes, é impedida de liberar sua energia. 

A Inteligência fala que Carol fez o certo em devolver o núcleo de energia do motor para 

os Kree e entregar os Skrulls. Carol então diz que os Skrulls só estão em busca de um lar e que 

os Kree mentiram, roubando ela de sua casa, família e amigos. Ela tenta socar a Inteligência 

após isso, mas seu punho atravessa ela e Danvers é jogada em uma parede e presa em uma 

forma líquida enquanto a Inteligência zomba dela falando que é adorável o quanto Carol tenta 

de esforçar para superá-los, e pede para ela se lembrar, pois, segundo a Inteligência, Carol é 

fraca, falha, incapaz, e que os Kree a salvaram. 

Nessa hora ela atravessa a parede líquida e dá de cara com uma tela grande em sua frente 

que mostra diversas situações de seu passado em forma de flashback, muitas presentes e 

analisadas na cena 1. A primeira cena é ela criança na praia sendo empurrada na areia enquanto 

uma pessoa fala para ela desistir e ficar no chão. Na segunda ela está maior e vai subir uma 

mini rampa de bicicleta mas acaba caindo, e tem uma voz ao fundo que fala para ela que está 

indo muito rápido e que vai cair. Na terceira cena ela está no carrinho de kart e acaba batendo 

e capotando na borda da pista. Na quarta ela está se preparando para rebater uma bola no jogo 

de beisebol mas acaba caindo para o lado.  

Na quinta, ela já é adulta e é mostrada caindo da corda de treinamento em que tentava 

pular para a da sua frente, em que diversos homens estão assistindo, e frases como “você é 

muito emotiva e fraca” e “seu lugar não é aqui” estão ao fundo. Na sexta cena ela relembra o 

acidente em que ganhou seus poderes, analisado na cena 2. Ela ouve risadas ao redor dela e se 

lembra de Yon-Rogg falando para ela ter controle de suas emoções e mais algumas frases em 

que fica explícito que estão subjugando ela por ser fraca e não conseguir fazer as coisas. Ela cai 

novamente em frente ao primeiro ambiente com a Inteligência e ela termina seu discurso 

zombador falando que Carol, sem os Kree, é apenas uma humana. 

Carol tem um momento de reflexão sobre o que ouve e fala que ela é realmente só uma 

humana e relembra que em todas as situações de seu passado, nos flashbacks, ela caiu mas se 

ergueu do chão sem a ajuda de ninguém, com determinação no olhar e em sua mente, e nunca 

desistiu do que queria fazer. Ela então se levanta frente à Inteligência Suprema e, mesmo essa 



78 
 

 

última alegando que ela renasceu como Vers, Carol fala, derramando uma lágrima, mas com 

coragem no olhar, que seu nome na verdade é Carol. 

Ela tenta novamente lançar seus poderes mas ainda estão fracos e a Inteligência tenta 

detê-la lançando um raio imobilizador em seu corpo, mas Carol dá um passo de cada vez em 

direção à Inteligência para tentar superá-la e se libertar. Lembrando que tudo isso se passa na 

cabeça de Carol e que a superação deve deve ser mental, a cada passo que ela dá seus poderes 

começam a ficar mais fortes no mundo real e ela tenta escapar, e com isso vemos que o 

dispositivo de controle em seu pescoço começa a pifar, afetando a energia de toda a nave 

espacial em que eles se encontram, possibilitando a fuga dos prisioneiros Skrulls e humanos.  

O próprio mundo mental de controle da Inteligência está desmoronando conforme Carol 

consegue domínio, até que ela para de tentar imobilizá-la com espanto por Carol ter resistido. 

Por fim Carol alega que durante esse tempo em que teve seus poderes ela esteve sendo sempre 

controlada, então ela arranca o dispositivo de controle em seus pescoço e se liberta. Na vida 

real o dispositivo de controle também explode, e com isso vemos o poder que o acidente lhe 

deu de fato, resultando em seu corpo se libertando e ela espalhando seu poder por ele todo, tanto 

que ela está agora brilhando, se tornando poderosa como sempre deveria ter sido. 

Nessa última cena a ser analisada, podemos ver novamente que a questão de seu passado 

de dificuldades de realizar o que sempre quis, pois eram campos dominados por homens, 

continua a aparecer e dessa vez vemos que ela se ergue frente a todas essas situações e supera-

as, o que dá forças para ela se erguer frente ao domínio Kree. O fato de que ela conversa com a 

Inteligência, que toma forma da pessoa que ela mais admira: Lawson, e se libertar do domínio 

que ela sempre esteve nela, demonstra uma grande força mental de vontade de ser melhor do 

que era, de fazer o certo e salvar os inocentes, impedindo que haja injustiça com os inocentes. 

Ela possuiu uma determinação e coragem que ela tem desde sua infância, conforme foi 

demonstrado nos flashbacks de seu passado. Ela se supera, não controlando totalmente suas 

emoções, pois uma lágrima escapa de seus olhos, e isso parece que lhe dá o que precisava para 

que seus poderes estivessem em seu auge, além de descobrir quem realmente era. 

Ela apresenta as características de prudência, virtude e de benevolência nesse caso 

também, pois calcula os meios necessários para atingir um fim tentando derrotar a Inteligência 

Suprema, superando a si mesma e suas barreiras primeiro; age pensando no bem geral, em salvar 

a raça Skrull dos Krees; e por fim, frente à injustiça da morte de Skrulls inocentes e o extermínio 

deles pelos Krees, ela tenta de toda forma ser mais forte do que é para salvar a todos. 



79 
 

 

4.2. Considerações sobre o filme 

 

No geral, então, esse filme da Marvel, por ser o primeiro filme protagonizado por uma 

mulher em meio a um universo cinematográfico em que há uma predominância de personagens 

masculinos, foi um sucesso em questão de público. Os efeitos especiais de alta qualidade 

presentes nos filmes é levado a outro nível nesta aventura de Carol tanto na Terra quanto no 

espaço. O filme também dirigido por uma mulher, em parceria com um homem, apresenta 

diversos fatores em que a visão feminina ajudou a construir uma representação diferente do que 

se estava fazendo até então na indústria fílmica. 

A personagem, com sua força sobre humana e sua capacidade de disparar fótons, não 

tem uma aparência musculosa exagerada. Ela aparentemente tinha um corpo normal de uma 

mulher que treina suas habilidades físicas sem ter em mente ficar parecida com um homem 

musculoso, assim como foi no filme da Mulher Maravilha. Já foi a época em que as mulheres 

nos filmes de ação tinham um corpo musculoso parecido com o masculino, uma aparência de 

um homem, como abordava Brown (2011). Ela, estão, é uma heroína em si mesma, não olhando 

para os homens a fim de estabelecer um modelo a ser seguido e isso inclui seu corpo, que agora 

será funcional a fim de ter uma disposição física necessária para que ela não canse de lutar, 

funcionando como uma arma, não no sentido sexualizado da palavra, mas sim para que ela 

consiga derrotar os vilões, batendo neles com força o suficiente para serem consideradas uma 

ameaça a eles e até mesmo disparando fótons, destruindo naves inteiras apenas com seus 

poderes. 

Além disso, vale a pena mencionar a questão da vestimenta de Carol. Na maior parte do 

filme ela está utilizando seu uniforme oficial da Starforce, que cobre todo o seu corpo menos a 

cabeça. Durante o restante, ela não está revelando mais do que seus braços em outras roupas. 

Em nenhum momento a roupa que ela usou sexualiza seu corpo e mesmo que em alguns 

momentos a câmera realize um movimento característico de cima para baixo no corpo dela para 

revelar a extensão do seu poder, nesse caso, não havia um teor de objetificação que teria se ela 

estivesse usando um uniforme que revelasse mais algumas parte de seu corpo. Devido ao 

movimento feminista de tentar minimizar esses efeitos nos filmes, retirando a mulher dessa 

representação mais fetichizada, está se tendo um cuidado maior ao representar a mulher nos 

filmes de ação e suas roupas.  

A Capitã Marvel, devido ao fato de que já em 2012 os cartunistas responsáveis pelas 

suas histórias decidirem representá-la utilizando um uniforme que fosse o menos sexualizado 

possível e que cobrisse mais do seu corpo, para focar mais na personagem e menos em seu 



80 
 

 

corpo como objeto sexual, não foi vista com esse olhar sexual e isso pode ser considerado um 

avanço na representação feminina nesse tipo de filme. Ela não está mais propensa a usar uma 

armadura/uniforme em que seja menos prático para lutar, e que exponha muito dele, mas sim 

está utilizando um que ao mesmo tempo que a ajuda a lutar, não a exponha muito, reduzindo o 

foco para o corpo e mais para sua história, suas habilidades e poderes.  

Além disso, em diversos filmes em que a mulher luta corporalmente contra alguém, ela 

está sempre com seu cabelo, que geralmente está do comprimento da cintura, solto, assim como 

é o caso de Diana. Isso na prática atrapalha e no filme da Capitã Marvel vemos que ela já tem 

o cabelo na altura dos ombros, o que se diferencia da maioria das mulheres nos filmes de ação, 

e que facilita na hora dos movimentos para que o cabelo não pegue no olho e obstrua a visão.  

Entretanto, apesar desse pequeno avanço, ela ainda está com o cabelo solto e em geral 

elas aparecem com seus cabelos soltos e imaculados, nunca muito bagunçados e sujos. Carol 

até aparece em algumas cenas descabelada seja pela luta que estava tendo, seja por ter caído na 

Terra ao fugir dos Skrulls, mas após isso seu cabelo volta à perfeição. E assim é o caso de Diana 

também, sempre com o cabelo maravilhoso, mesmo lutando corpo a corpo diversas vezes com 

os vilões. Esse é um estereótipo que ainda precisa ser mudado para que a concepção de mulher 

guerreira passe a ter mais validade, representando como sua aparência deve ser, assim como a 

dos homens que ficam sujos e descabelados em situações de luta, elas deveriam também seguir 

esses passos. 

Além dessa questão da vestimenta, o fato de que nesse filme a personagem de Carol 

Danvers não possui interesse romântico na trama é uma evolução do modo como as mulheres 

têm sido relacionadas a esse sentimento. A mulher, segundo Beauvoir (2009), sempre foi 

relacionada ao sentimento amoroso, sendo considerada mais propensa a amar do que o homem. 

O amor seria o que as mulheres aspirariam desde jovens: um arrebatador para que suas vidas 

fizessem sentido, culminando no casamento e em uma família. A mídia sempre reforçou esse 

estereótipo e, na maior parte dos filmes da indústria cinematográfica, a mulher era vinculada ao 

homem como um simples interesse romântico na narrativa, tanto se ela fosse uma figura 

coadjuvante na história como se ela fosse a protagonista. Em sua maioria, ela possuía uma 

relação amorosa com a figura masculina. 

O fato de que na história de Carol não ter esse elemento, diferentemente da história de 

Diana, faz com que esse seja um filme em que a representação da mulher quanto a esse aspecto 

seja mais progressista e estimule novos comportamentos, como não precisar necessariamente 

de um companheiro na narrativa que se está contando para que a história faça sentido, sendo 

boa e instigante para o espectador. Não atrelar necessariamente a imagem da mulher à figura 



81 
 

 

masculina como um interesse romântico e sim podendo ser um parceiro de aventuras e lutas, 

com ela no comando, foi o que aconteceu no filme da Capitã Marvel. A relação dela e Nick 

Fury é algo que pode ser tomado como modelo para os próximos filmes a serem elaborados 

deste gênero para que se estimule o pensamento social de que as mulheres podem ter destinos 

independentes da figura masculina e que elas não são reduzidas a apenas amar um homem na 

história, se sentindo completas com isso, mas se quiserem ficar solteiras não tem problema, e 

que elas poderão ser felizes do mesmo jeito. 

O fato de que há na narrativa de Carol uma mãe solteira, que é Maria Rambeau, é uma 

crítica a casos como esse, em que os pais abandonam as mães e elas tem que se virar para criar 

seus filhos sozinhas. Segundo Beauvoir (2009), as mulheres sempre foram as responsáveis pelo 

cuidado com os filhos e os homens não estavam tão engajados nessa atividade. Nesse filme 

temos essa situação e como acontece na vida real, mãe e filho(a) conseguem viver bem só os 

dois e geralmente não precisam da ajuda da figura paterna. 

Outro ponto interessante de se notar é que a quantidade de lideranças femininas 

existentes nesse filme da Capitã Marvel é grande. Começando pela própria Carol Danvers, uma 

piloto da Força Aérea dos Estados Unidos e Maria Rambeau, também uma piloto das Forças 

Aéreas, e uma mãe solteira. Tem também Mar-Vell, a cientista Kree que era uma mulher forte, 

que foi chefe das duas e é a pessoa que Carol mais admira, uma vez que a Inteligência Suprema 

dos Kree se transforma nela. O mesmo aconteceu com a Doutora Veneno em Mulher Maravilha. 

As profissões de piloto e cientista são em sua maioria dominadas por homens, então ver 

mulheres nos filmes se destacando em trabalhos estereotipados é um bom modelo para as 

pessoas, para inspirá-las a não ficarem a mercê de estereótipos e a perseguirem trabalhos que 

desejem, mesmo que esses campos sejam dominados por homens. 

Além disso, Carol, como protagonista, tem grande papel de liderança, o que segundo 

Brown (2011), acontece nos filmes estrelados por mulheres no gênero ação, e além dela, Maria 

desempenha um papel bem relevante na narrativa, ajudando Danvers a lembrar de seu passado 

e ajudando-a em sua missão para salvar os Skrulls. Mesmo que Fury também tenha um papel 

de destaque na trama, as duas juntas representam uma liderança forte, já que tradicionalmente 

as mulheres não possuem esse papel na maior parte das narrativas (BOGAROSH, 2013). 

Entretanto, a Capitã Marvel acaba passando um ar de que ela é muito cool para se 

importar com o machismo da sociedade, e que esse seria um comportamento que as mulheres 

poderiam seguir para lidar com situações machistas (CUSTOM ESSAY MEISTER, 2019, on-

line), porém nem sempre as coisas funcionam assim, não dando para agir com indiferença frente 

a algumas ações consideradas misóginas que acontecem. Então nesse ponto, o filme erra ao 



82 
 

 

colocar essa como única alternativa para o embate de gênero e o empoderamento feminino de 

Carol. Quanto aos poderes dela, derrotando sozinha diversas naves espaciais, eles acertam ao 

colocar a personagem principal feminina como o ser mais poderoso da história, e colocar o 

destino de uma raça alienígena em suas mãos, para que ela possa salvá-los. Ela, ao realizar tudo 

isso, se torna uma personagem muito empoderada, podendo ser um modelo de mulher a ser 

seguido. 

Carol não possui traços explícitos que caracterizariam uma mulher, como delicadeza 

excessiva e até ser uma pessoa sorridente. Ela é séria na maior parte do filme e isso foi 

considerado uma crítica que muitas pessoas fizeram quanto a esse filme, de que ela era “sem 

sal” e não tinha expressão facial nas cenas. Esse comentário não leva em consideração de que 

os heróis normalmente não se encontram o tempo todo sorridentes nas cenas e nem nos pôsteres 

promocionais dos filmes, mas sim possuem um ar mais sério.  

Diana, por outro lado, possui elementos considerados mais femininos durante sua 

narrativa, como por exemplo o fato de sorrir em diversas cenas, bem mais do que Carol, 

inclusive vestindo uma roupa de gala azul, que a deixava mais elegante e nos moldes 

considerados de uma moça, o que Carol não está nem perto de vestir e se tornar. Isso não é uma 

coisa ruim, pelo contrário, só abre mais visões de como as mulheres poderiam ser: mais 

femininas ou mais duronas, ou até mesmo os dois, não tendo relação de superioridade e 

inferioridade entre nenhum dos casos, e nem exclusão. 

O filme, então, deixa o fato dela ser poderosa, corajosa e segura de si como se isso fosse 

um fato comum e Carol não liga para as questões de gênero que inferiorizam a mulher, muito 

presentes na sociedade da Terra. Ela na história é o seu próprio sujeito, assim como Diana em 

Mulher Maravilha. Mulheres fortes, fisicamente e mentalmente, e heroínas em si mesmas, que 

não precisam da aprovação de ninguém, muito menos dos homens ao seu redor para terem 

sucesso no que quer que desejem fazer, atingindo um novo patamar de representação feminina 

no cinema. Um modelo a ser seguido pelas gerações futuras que cada vez mais vão olhar para 

as figuras empoderadas que estão veiculando na mídia para tentarem seguir seus passos.  



83 
 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Há muito tempo a mulher é subjugada a um estado de dominação masculina, uma vez 

que ela se torna o “outro” a partir das diferenças que existem, tanto fisiológicas como históricas, 

de papéis de gênero na sociedade, com os homens, que se tornam o sujeito do mundo. Esse tipo 

de ideologia que Simone de Beauvoir (2009) explica é passada de geração em geração, tanto 

por práticas culturais do dia a dia, quanto pela mídia de massa. 

A insistência dessa visão feminina como inferior foi propagada pela mídia, 

principalmente pela indústria cinematográfica. Mostrar moças indefesas e fracas, que sempre 

precisam da ajuda do herói masculino para salvá-las, era o que o cinema achava como certo e 

como uma ideologia com que a audiência iria se identificar, uma vez que isso estava presente 

em diversas áreas da sociedade. O fato de que ela também era reduzida ao destino de se 

apaixonar pelo homem, almejava se casar com ele, constituindo, então, uma família indicava 

uma presença forte de uma ideologia social que sempre inferiorizou a mulher e a designou a 

esses três elementos para que ela, na concepção social, se tornasse completa. O amor sempre 

foi relacionado à mulher e sempre estimularam sua relação com a figura masculina através desse 

sentimento. 

Além disso, seu corpo era representado muitas vezes como sexualizado e objetificado, 

mostrado apenas para agradar ao público masculino que assistia ao filme. Ela era reduzida a um 

objeto que o protagonista masculino tinha posse e poderia fazer o que bem entendesse. Não era 

em todo filme que isso acontecia, porém nos gêneros de filmes considerados mais masculinos, 

como o de ação, essa característica era bem evidente. 

Quando houve uma tentativa de quebrar os estereótipos fazendo com que mulheres 

assumissem a liderança narrativa de alguns filmes, elas assumiram outros tipos de estereótipos. 

Nos filmes do gênero ação, em que essas mudanças são relativamente mais fáceis de enxergar, 

a mulher passou a ser erotizada, seja por suas ações sedutoras, seja por sua vestimenta. Ser 

musculosa para ter uma boa luta com os inimigos ao mesmo tempo em que tinha traços tidos 

como tradicionalmente “femininos”, como ser delicada e sorridente, se tornaria uma estratégia 

para representar a nova heroína dos filmes de ação, além do estereótipo mais nítido de ter uma 

mulher hiper masculinizada. Elas ou poderiam ser uma opção ou outra. Não havia um meio 

termo que fosse mostrado às pessoas e isso impactou diretamente em como a mulher se via nas 

telas, e que já estava sendo construído anteriormente com os filmes em que ela era apenas uma 

coadjuvante. 



84 
 

 

Filmes de ação que envolvesse super-heróis e a figura feminina passaram por um 

caminho semelhante. Esse tipo de filme teve como base os quadrinhos, criados no século 

passado, e lá as mulheres, mesmo que muitas vezes protagonistas, eram representadas como 

objetos sexuais para o prazer visual e carnal do homem. Demorou muito para que uma heroína 

fosse considerada tão poderosa quanto os clássicos heróis das HQs, pois ainda tinha-se essa 

concepção de que a mulher deveria ser fraca e submissa. Entrando no século XXI, e mais 

especificamente de 2010 para frente, os movimentos sociais demandando igualdade de gêneros 

ficaram mais fortes do que eles já estavam, não que as reivindicações não existissem e 

estivessem em voga, mas foi de um tempo para cá que a sociedade começou a ficar mais 

consciente e começou a exigir representações diferentes e mais explícitas do que se estava 

fazendo. 

Como a indústria de Hollywood viu potencial nesse tipo de filme baseado nos 

quadrinhos, diversos foram feitos, mas nenhum antes de 2017 representou o verdadeiro poder 

empoderador que a sociedade está demandando também nos filmes quando se trata das 

mulheres. Dois bons exemplos de como essa nova heroína foi retratada no cinema foi o filme 

de 2017 da Mulher Maravilha e o de 2019 da Capitã Marvel. 

O primeiro aborda a trajetória de Diana, princesa de Themyscira, para derrotar o Deus 

Ares e acabar com a Primeira Guerra Mundial. Esse filme foi o primeiro considerado de sucesso 

que trouxe uma nova perspectiva de como o cinema poderia abordar a questão da 

representatividade feminina sem erotizá-la, mesmo que a roupa de Diana exponha bastante sua 

pele, mesmo que ela tenha super força e que tenha um interesse amoroso. 

Já no segundo filme vemos a história de Carol Danvers, uma piloto das Forças Aéreas 

dos Estados Unidos que após uma explosão ganha superpoderes e impede que uma raça 

alienígena seja destruída pela que lhe acolheu e enganou. Esse filme também apresenta uma 

protagonista forte que é mais poderosa do que todos na narrativa, mas vai além do que foi 

proposto por Mulher Maravilha. Carol não apresenta nenhum interesse romântico durante sua 

história e sua vestimenta cobre todo o seu corpo, não dando brechas para a erotização. 

Filmes que transformam a representação feminina tradicional em uma mais empoderada 

são os que precisam ser almejados, não somente protagonizados por mulheres mas em todos 

em que há uma figura feminina, para que se possa aceitar socialmente que a mulher não pode e 

não deve ser reduzida a apenas um objeto, que ela não é inferior, mas sim sua própria pessoa, 

seu próprio sujeito. Uma visão mais destoante de como a mulher seria, inclusive as super-

heroínas, ainda pode percorrer um bom caminho até que se possa ter mais personagens 

liderando filmes e até mesmo franquias de sucesso.  



85 
 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

AFICIONADOS. Capitã Marvel: conheça a história e os poderes da super-heroína, 2016. 

Disponível em: <https://www.aficionados.com.br/capita-marvel/>. Acesso em: 28 Out. 2019 

 

ALVES, Branca Moreira; PITANGUY, Jacqueline. O que é feminismo. São Paulo: Editora 

Brasiliense, 1985. 

 

BEAUVOIR, Simone de. O segundo Sexo. Tradução: Milliet, Sérgio. 2. ed. Rio de Janeiro: 

Ed. Nova Fronteira, 2009. 

 

BOFF, Ediliane de Oliveira. De Maria a Madalena: representações femininas nas histórias 

em quadrinhos. Tese de Doutorado. Universidade de São Paulo, 2014. 

 

BOGAROSH, Nichole A. The Princess, the Damsel, and the Sidekick: Women as the 

‘Other’ in Popular Films (2000-2011). Dissertação (Doutorado em Filosofia) - Program in 

American Studies, Washington State University, ProQuest Dissertations Publishing, 2013. 

 

BROWN, Jeffrey A. Dangerous Curves: Action Heroines, Gender Fetishism, and Popular 

Culture. Jackson: University Press of Mississippi, 2011. 

 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Tradução: 

Aguiar, Renato. Rio de janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 

 

CUSTOM ESSAY MEISTER. Captain Marvel and Feminism, 2019. Disponível em: 

<https://www.customessaymeister.com/blog/captain-marvel-and-feminism>. Acesso em: 28 

Out. 2019 

 

DE LAURETIS, Teresa. Technologies of gender. In:______. (org.). Technologies of gender: 

Essays on Theory, Film and Fiction. Bloomington: Indiana University Press, 1987, p. 1-30 

 

FIORINDO, Priscila P. Ethos: um percurso da retórica à análise do discurso. Revista Pandora 

Brasil, n. 47, p. 1-8, 2012. Disponível em: 

<http://revistapandorabrasil.com/revista_pandora/ethos/priscila.pdf>. Acesso em: 23 Out. 2019 

 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade I: A vontade de saber. Tradução: 

Albuquerque, J.A. e Albuquerque, Maria Thereza. 13. ed. Rio de Janeiro, Edições Graal, 1999. 

 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Organização e tradução: Machado, Roberto. 8. 

ed. Rio de Janeiro: Graal, 1989. 

 

GUBERNIKOFF, Giselle. A imagem: representação da mulher no cinema. Conexão - 

Comunicação e Cultura, UCS, Caxias do Sul, v.8, n. 15, jan./jul. 2009. Disponível em: 

<http://www.ucs.br/etc/revistas/index.php/conexao/article/view/113>. Acesso em: 3 Set. 2019 

 

GUBERNIKOFF, Giselle. O significado social da mulher no cinema. In:______. (org.). 

Cinema, identidade e feminismo. São Paulo: Editora Pontocom, 2016, p. 110 - 116. 

Disponível em: <http://www.editorapontocom.com.br/livro/43/giselle-

gubernikoff_43_56d98e2b075c7.pdf>. Acesso em: 5 Set. 2019 

https://www.aficionados.com.br/capita-marvel/
https://www.customessaymeister.com/blog/captain-marvel-and-feminism
http://revistapandorabrasil.com/revista_pandora/ethos/priscila.pdf
http://www.ucs.br/etc/revistas/index.php/conexao/article/view/113
http://www.editorapontocom.com.br/livro/43/giselle-gubernikoff_43_56d98e2b075c7.pdf
http://www.editorapontocom.com.br/livro/43/giselle-gubernikoff_43_56d98e2b075c7.pdf


86 
 

 

 

HALL, Stuart. Cultura e representação. Organização e Revisão técnica: Ituassu, Arthur. 

Tradução: Miranda, Daniel e Oliveira, Willian. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio. Apicuri, 2016. 

 

MAINGUENEAU, Dominique. A propósito do ethos. In: Motta, Ana R.; Salgado, Luciana. S. 

(Orgs.). Ethos discursivo. 2. ed. São Paulo: Contexto, 2008, p. 11-29. Disponível em: 

<http://www.martinsfontespaulista.com.br/anexos/produtos/capitulos/509327.pdf>. Acesso 

em: 21 Out. 2019 

 

NOGUEIRA, Natania A. S. Representações femininas nas histórias em quadrinhos da EBAL. 

História, Imagem e Narrativas, [s.i], v. 10, n. 1, p.1-14, abr. 2010. Disponível em: 

<http://www.historiaimagem.com.br/edicao10abril2010/reprfeminquadrinhosebal.pdf>. 

Acesso em: 19 Out. 2019  

 

OMELETE. Capitã Marvel | A origem, o passado polêmico e o renascimento da heroína, 

2019. Disponível em: <https://www.omelete.com.br/marvel-comics/capita-marvel-a-origem-o-

passado-polemico-e-o-renascimento-da-heroina#3>. Acesso em: 28. Out. 2019 

 

RODRIGUES, Edvaldo; MENEZES, Maria E.; BANDEIRA, Álamo. Mulheres na geladeira: 

A vulnerabilidade das super-heroínas no universo das histórias em quadrinhos. XXXVIII 

Congresso Brasileiro de Ciências da Comunicação. Rio de Janeiro, 2015. Disponível em: 

<http://portalintercom.org.br/anais/nacional2015/resumos/R10-3430-1.pdf>. Acesso em: 9 

Jun. 2019 

 

SANTAELLA, Lucia. Mulheres em tempo de modernidade líquida. Comunicação & 

Cultura, n. 6, 2008, p. 105-113. Disponível 

em:<https://repositorio.ucp.pt/bitstream/10400.14/10421/1/06_05_Lucia_Santaella.pdf>. 

Acesso em: 9 Jun. 2019 

 

VERGUEIRO, Waldomiro. As histórias em quadrinhos e seus gêneros V: os quadrinhos 

protagonizados por mulheres. São Paulo: Infohome, 2003. Disponível em: 

<http://www.ofaj.com.br/colunas_conteudo.php?cod=146>. Acesso em: 19 Out. 2019 

 

WESCHENFELDER, Gelson V.; COLLING, Ana. Histórias em quadrinhos de superheroínas: 

do movimento feminista às questões de gênero. R. Internac. Interdisciplinar Interthesis, 

[s.l.], v. 8, n. 2, p. 200-218, 15 jul. 2011. Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). DOI: 

10.5007/1807-1384.2011v8n2p200. Disponível em: 

<https://periodicos.ufsc.br/index.php/interthesis/article/view/14468. Acesso em: 9 Jun. 2019 

 

WORLD ECONOMIC FORUM. The Global Gender Gap Report 2018. Disponível em: 

<http://www3.weforum.org/docs/WEF_GGGR_2018.pdf>. Acesso em: 27 Set. 2019 

  

http://www.martinsfontespaulista.com.br/anexos/produtos/capitulos/509327.pdf
http://www.historiaimagem.com.br/edicao10abril2010/reprfeminquadrinhosebal.pdf
https://www.omelete.com.br/marvel-comics/capita-marvel-a-origem-o-passado-polemico-e-o-renascimento-da-heroina#3
https://www.omelete.com.br/marvel-comics/capita-marvel-a-origem-o-passado-polemico-e-o-renascimento-da-heroina#3
http://portalintercom.org.br/anais/nacional2015/resumos/R10-3430-1.pdf
https://repositorio.ucp.pt/bitstream/10400.14/10421/1/06_05_Lucia_Santaella.pdf
http://www.ofaj.com.br/colunas_conteudo.php?cod=146
https://periodicos.ufsc.br/index.php/interthesis/article/view/14468
http://www3.weforum.org/docs/WEF_GGGR_2018.pdf


87 
 

 

REFERÊNCIAS AUDIOVISUAIS 

 

A BELA E A FERA (Beauty and the Beast). Direção: Bill Condon. Produção: David 

Hoberman e Todd Lieberman. Walt Disney Studios Motion Pictures, 2017. DVD (129 min). 

 

AS PANTERAS (Charlie's Angels). Direção: McG. Produção: Drew Barrymore, Leonard 

Goldberg e Nancy Juvonen. Columbia Pictures, 2000. DVD (98 min). 

 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. Todos devemos ser feministas. Palestra proferida no TED 

Talks, TEDxEuston, Dez. 2012. Disponível em: 

<https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_we_should_all_be_feminists?langua

ge=pt-br>. Acesso em: 28 Set. 2019 

 

ALICE NO PAÍS DAS MARAVILHAS (Alice in Wonderland). Direção: Tim Burton. 

Produção: Richard D. Zanuck, Joe Roth, Suzanne Todd e Jennifer Todd. Walt Disney Studios 

Motion Pictures, 2010. DVD (108 min). 

 

CAPITÃ MARVEL (Captain Marvel). Direção: Anna Boden e Ryan Fleck. Produção: Kevin 

Feige. Walt Disney Studios Motion Pictures, 2019. DVD (124 min). 

 

DE REPENTE 30 (13 Going on 30). Direção: Gary Winick. Produção: Susan Arnold, Donna 

Arkoff Roth, Gina Matthews e Todd Garner.  Columbia Pictures, 2004. DVD (97 min). 

 

LARA CROFT: TOMB RAIDER (Lara Croft: Tomb Raider). Direção: Simon West. 

Paramount Pictures, 2001. DVD (101 min). 

 

MULHER MARAVILHA (Wonder Woman). Direção: Patty Jenkins. Produção: Charles 

Roven, Deborah Snyder, Zack Snyder e Richard Suckle. Warner Bros. Pictures, 2017. DVD 

(141 min). 

 

TOMB RAIDER: A ORIGEM (Tomb Raider). Direção: Roar Uthaug. Produção: Gary Barber 

e Graham King. Warner Bros. Pictures, 2018. DVD (118 min) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_we_should_all_be_feminists?language=pt-br
https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_we_should_all_be_feminists?language=pt-br

