
UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

 ESCOLA DE COMUNICAÇÕES E ARTES  

DEPARTAMENTO DE ARTES CÊNICAS 

 

 

 

JOÃO VÍTOR ZANATO DE CARVALHO RIBEIRO  

 

 

 

 

Proteger contra o esquecimento: a ampliação das referências artístico-

culturais dos alunos no ensino das Artes Cênicas 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

-2020-



UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

ESCOLA DE COMUNICAÇÕES E ARTES  

DEPARTAMENTO DE ARTES CÊNICAS 

 

 

 

JOÃO VÍTOR ZANATO DE CARVALHO RIBEIRO 

 

 

 

 

Proteger contra o esquecimento: a ampliação das referências artístico-

culturais dos alunos no ensino das Artes Cênicas  

Trabalho de conclusão de curso de graduação em 

Licenciatura em Artes Cênicas, apresentado ao 

Departamento de Artes Cênicas da Escola de 

Comunicações e Artes da Universidade de São Paulo. 

Orientação: Profª. Drª. Maria Lúcia de Souza Barros Pupo. 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

-2020-



FOLHA DE APROVAÇÃO 

 

João Vítor Zanato de Carvalho Ribeiro 

Proteger contra o esquecimento: a ampliação das referências artístico-culturais dos alunos no 

ensino das Artes Cênicas 

 

 

Aprovado em: ____ / _____ / _______ 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

Profª. Drª. Maria Lúcia de Souza Barros Pupo 

Instituição: ECA/USP                                  Assinatura: _______________________________ 

 

Prof. Dr. Julio Roberto Groppa Aquino 

Instituição: FEUSP                                      Assinatura: _______________________________ 

 

Prof. Dr. Marcos Marcelo Soler 

Instituição: FPA                                           Assinatura: _______________________________ 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho aos mortos. 

Especialmente, dedico-o ao ator Flávio 

Migliaccio e ao professor Marcelo Denny, que 

tragicamente nos deixaram em 2020. Dedico-o 

também aos vivos, na esperança de que 

alguém, porventura, sinta-se movido e 

provocado pela leitura destas páginas.



AGRADECIMENTOS 

 

À minha orientadora, Professora Doutora Maria Lúcia de Souza Barros Pupo, pelo 

diálogo constante, pelo estímulo, pelo cuidado e, sobretudo, pela generosidade. Sinto-me 

privilegiado por ter sido aluno de tão honrada e exemplar professora. 

Aos alunos e às alunas do Grupo de Experimentação Cênica Virtual, pelo trabalho 

engajado, dedicado e profundamente estimulante. As aulas noturnas das quintas-feiras de 

meados do mês de julho ao final do mês de outubro trouxeram um pouco de respiro para a 

travessia da turbulência que foi o ano de 2020.  

Ao Professor Doutor Julio Groppa Aquino, por ter deslocado meu olhar e por ter 

propiciado reviravoltas, desassossegos e inspirações ao longo da reta final de minha 

graduação. Sobressaem-se a generosidade, o cuidado e, ao mesmo tempo, o corte na figura do 

professor Julio.  

Aos professores e funcionários do Departamento de Artes Cênicas da Escola de 

Comunicações e Artes, pela jornada, pelas descobertas e pelas aventuras que me 

possibilitaram nestes quatro anos de graduação. 

À minha mãe, Flavia, e ao meu pai, Leonardo, por terem feito inúmeros esforços para 

que eu pudesse dedicar-me aos estudos e para que eu conseguisse entrar na Universidade de 

São Paulo. Não posso me esquecer de agradecer também aos meus avós, Sueli e Ademozar, 

com os quais morei boa parte de minha vida, por serem figuras tão importantes para a minha 

formação enquanto pessoa.  

Ao querido Felipe, por ter estado ao meu lado na jornada intensa de escrita do TCC. 

Tenho certeza de que as conversas constantes com uma pessoa tão atenciosa e carinhosa 

ajudaram-me muito a organizar os pensamentos. Felipe foi, sem dúvidas, a pessoa com quem 

eu sempre comentava sobre o andamento da escritura e sobre desejos e desassossegos do 

labor da escrita. 

À professora e amiga Priscilla Altran, por ter feito florescer, em mim, o desejo de ser 

professor de Artes Cênicas. Vejo em mim muitos ecos e reflexos do trabalho dedicado e 

engajado da grande mulher que é Priscilla. Considero-a minha mestra e atribuo a ela boa parte 

de minha filiação artística. 



À amiga e parceira artística Louise Loeser, pelas constantes trocas, provocações e 

diálogos. Sua companhia fez a graduação ser mais leve, apesar de todos os desafios, todas as 

horas de sono perdidas e toda a correria entre estágios, aulas, trabalhos e ensaios.  

À atriz Fernanda Montenegro, ícone da cultura brasileira, por ser fonte inesgotável de 

inspiração e admiração. Foi em Fernanda que vi, pela primeira vez, o que significava o peso 

de dedicar uma vida toda a este ofício que nos foi e nos é inarredável.  

À Escola Estadual Alberto Torres, por ter me recebido tão bem para a realização da 

disciplina eletiva Jogos Teatrais. Lamento que o trabalho tenha sido interrompido pela 

conjuntura sanitária do país, mas sou profundamente grato pelos poucos dias que pude 

lecionar lá. Estendo os agradecimentos à professora Regina Acquarone, com quem pude 

iniciar uma parceria que me parecia ser bastante frutífera. 

À professora Adriana Oliveira, da Escola de Aplicação da FEUSP, por ter me recebido 

tão bem como estagiário por mais de um ano. Sempre me foi estimulante e revigorante poder 

acompanhar o trabalho de uma professora engajada, que não deixa a peteca cair e que cultiva 

um olhar fortemente apurado. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Durante algum tempo ele ainda ouviu os gritos 

que se multiplicaram, semelhantes aos de um 

animal sendo estraçalhado. Depois, os uivos 

foram ficando mais remotos, abafados como se 

viessem das profundezas da terra. Assim que 

atingiu o portão do cemitério, ele lançou ao 

poente um olhar mortiço. Ficou atento. Nenhum 

ouvido humano escutaria agora qualquer 

chamado. Acendeu um cigarro e foi descendo a 

ladeira. Crianças ao longe brincavam de roda.” 

(Venha ver o pôr do sol, Lygia Fagundes Telles)



RESUMO 

 

Proteger contra o esquecimento é uma pesquisa cujo objetivo reside na ampliação das 

referências artístico-culturais dos alunos no contexto do ensino das Artes Cênicas. Tendo em 

vista a ampliação das referências, é importante que o professor assuma responsabilidade por 

seus alunos, trabalhando para que os processos artísticos e pedagógicos não fiquem restritos 

ao universo de referências já trazido de antemão pelos estudantes. Dessa forma, o gesto 

docente torna-se um gesto cuja mirada é proteger contra o esquecimento, já que o professor é 

o responsável por apresentar o legado cultural do mundo para os alunos. A sala de aula, 

portanto, deve ser um espaço que possibilite que um diálogo intergeracional ocorra, 

possibilitando que não só as vozes dos vivos das aulas ecoem, mas também que sejam 

ouvidos os murmúrios dos mortos das obras do passado. Assim, o gesto docente, ao ter em 

vista a ampliação das referências artístico-culturais dos alunos, encontra abrigo na ideia de 

uma educação pelo arquivo, sustentada pelo professor e pesquisador Julio Groppa Aquino. A 

investigação prática desta pesquisa deu-se através do Grupo de Experimentação Cênica 

Virtual, num processo criativo que se deu de julho a outubro de 2020. O perfil dos membros 

de tal grupo configurou-se pela presença de alguns professores em formação e de pessoas que 

poderiam vir a ser coordenadoras de oficinas e/ou coordenadoras de grupos teatrais. A criação 

do grupo se deu a partir da reflexão sobre como despertar o desejo nos professores de teatro 

em empreender um gesto educacional no intuito de ampliar o repertório de seus alunos, já que 

a ampliação do repertório dos professores foi um tema incontornável para a pesquisa acerca 

da ampliação do repertório dos alunos. O ensino das Artes Cênicas, na perspectiva defendida 

por esta pesquisa, deve-se dar a partir de um convívio intensivo entre vivos e mortos, abrindo 

os olhos para o que nos foi legado até aqui e para o que pudermos posteriormente construir 

com nossas próprias mãos. Dessa forma, uma educação pelo arquivo se dá a partir de um 

intenso processo de educação de olhar, através de processos artísticos e pedagógicos que 

ampliem as referências artístico-culturais dos alunos.  

Palavras-chave: artes cênicas, teatro, educação, ampliação das referências, legado 

cultural, educação pelo arquivo. 

 

 



LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

Figura 1 – Registro da Aula 01 por Alice Almeida.......................................................46 

Figura 2 – Registro da Aula 02 por Kerolyn Oliveira...................................................46 

Figura 3 – Cena “É imenso, hein?”...............................................................................66 

Figura 4 – Cena “Olhe como é belo”............................................................................67 

Figura 5 – Registro da Aula 10 por Rafaela Yamamoto..............................................71 

Figura 6 – Cartaz do experimento “CARTAS DE AMOR E MORTE”......................79 

Figura 7 – A montagem do experimento final.............................................................82 

Figura 8 – Cartas ficcionais escritas por alunos...........................................................85 

Figura 9 – A mulher e o véu.........................................................................................93 

Figura 10 – A mulher trancafiada................................................................................93 

Figura 11 – A apresentação do experimento para a banca do TCC.............................94 

 



SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO: PROTEGER CONTRA O ESQUECIMENTO.........................................11 

CAPÍTULO 1: EM BUSCA DE UMA EDUCAÇÃO DO OLHAR...................................20 

1.1 O Grupo de Experimentação Cênica Virtual......................................................................25 

1.2 Jogo entre telas: o enquadramento e o novo olhar para os espaços....................................30 

1.3 Os registros de aula: olhares para o processo vivo.............................................................41 

CAPÍTULO 2: A AMPLIAÇÃO DAS REFERÊNCIAS ARTÍSTICO-CULTURAIS...50 

2.1 Por que ampliar o repertório?..............................................................................................52 

2.2 O texto não teatral: uma aventura com palavras.................................................................57 

2.3 Venha ver o pôr do sol: profanadores de cemitérios...........................................................63 

2.4 O arquivo cinematográfico: fricções da investigação.........................................................69 

CAPÍTULO 3: O EXPERIMENTO CARTAS DE AMOR E MORTE...............................78 

3.1 Uma aventura com cartas....................................................................................................83 

3.2 A escrita viva: entre palavras, olhares, câmeras e personas................................................88 

3.3 Entoar mais uma vez o legado: zelo e profanação..............................................................94 

CAPÍTULO 4: O PAPEL DO PROFESSOR.......................................................................99 

4.1 Retorno dado pelo Grupo de Experimentação Cênica Virtual..........................................102 

4.2 A responsabilidade com as crianças e com o mundo........................................................110 

4.3 Uma educação pelo arquivo.............................................................................................114 

CONCLUSÃO: LANÇAR-SE AO MAR............................................................................120 

EPÍLOGO: UMA CARTA AO ATOR FLÁVIO MIGLIACCIO....................................128 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS................................................................................130 



11 

 

INTRODUÇÃO: PROTEGER CONTRA O ESQUECIMENTO 

“Queria proteger contra o esquecimento. A maior 

vulnerabilidade do humano, a contingência de não lembrar 

e de não ser lembrado.”  

(A desumanização, Valter Hugo Mãe)
1
 

No livro A desumanização, o escritor português Valter Hugo Mãe (2017) apresenta-

nos à personagem Halla, que enfrenta o falecimento de Sigridur, sua irmã gêmea. A epígrafe 

apresentada na introdução desta monografia revela o gesto de proteger contra o 

esquecimento. Tal trecho de A desumanização foi um disparador poético forte e pungente para 

a pesquisa desenvolvida por mim. Estando em face de nossa maior vulnerabilidade – “a 

contingência de não lembrar e de não ser lembrado”, como aponta Valter Hugo Mãe através 

da personagem Halla –, aflige-nos, muitas vezes, qualquer esboço da ideia de que nossos 

rastros deixados neste mundo não serão lembrados por aqueles que aqui ficarão quando nós já 

não estivermos mais aqui. Pensar em proteger contra o esquecimento, dessa forma, implica 

toda uma reflexão acerca da morte. Implica, sobretudo, um convívio mais estreito com os 

mortos, tendo em mente, constantemente, a única certeza de nossas vidas: a de que um dia 

morreremos. Memento mori: é o que o mundo sempre está a nos sussurrar, para que jamais 

nos esqueçamos. O mundo parece estar sempre a nos dizer: “lembrem-se de que vocês são 

mortais”, “lembrem-se de que vocês vão morrer”. Assim, a morte não deve figurar em nossos 

pensamentos como possibilidade distante e irrisória, mas como uma das poucas certezas que 

podemos ter ao habitar o mundo. Todos nós iremos morrer um dia, é fato. Antes de nós, 

muitos e muitos morreram. Da mesma forma, muitos e muitos morrerão depois de nós. A 

morte, sem dúvidas, liga-nos. No conto literário O imortal, o escritor argentino Jorge Luis 

Borges (2008) formula belamente que a morte torna os homens preciosos e patéticos: 

A morte (ou sua ilusão) torna preciosos e patéticos os homens. Estes comovem por 

sua condição de fantasmas; cada ato que executam pode ser o último; não há rosto 

que não esteja por se dissipar como o rosto de um sonho. Tudo, entre os mortais, 

tem o valor do irrecuperável e do casual. (BORGES, 2008, p. 21).  

Cada ato que empreendemos neste mundo pode ser o último, já que o destino é 

inarredável, revelando-nos, sem mesura, a tragicidade da vida. Não há escapatória. A morte, 

assim, liga passado, presente e futuro. Vivemos em um mundo que é um profundo artefato 

                                                             
1 MÃE, Valter Hugo. A desumanização. São Paulo: Biblioteca Azul, 2017. p. 162. 



12 

 

humano, para valer-me do referencial teórico de Hannah Arendt (2016). Cada nova geração 

recebe o legado cultural da mão dos mais velhos. Dessa forma, estamos sempre nos 

deslocando a partir de rastros – rastros deixados por aqueles que já não estão mais aqui, 

exceto pelas elucubrações deixadas através de obras, palavras, discursos, construções etc. 

Caminhamos sobre ossadas, isso é fato. A partir dessa inevitável ligação com a morte, faz-se 

necessário que não nos esqueçamos, no campo educacional, de permitir que os discursos dos 

mortos sejam inseridos na algaravia de sons que povoa as salas de aula. Tendo em vista o 

ensino das Artes Cênicas dentro da educação formal, pulsou em mim, enquanto pesquisador, 

o desejo de investigar e defender uma educação entendida como um inevitável e essencial 

diálogo intergeracional, abrindo os olhos para o que nos foi legado até aqui. O professor, 

como adulto, tem, dessa forma, a responsabilidade de apresentar aos alunos o legado cultural 

construído ao longo de anos e anos pela humanidade. É o professor que deve ser responsável 

por abrir os olhos dos alunos para o que lhes foi legado, permitindo, assim, que os jovens 

tenham a possibilidade de transformar o mundo e criar algo novo com as próprias mãos.  

Como sustentar um gesto docente cuja mirada seja proteger contra o esquecimento? 

Como ampliar as referências artístico-culturais dos alunos a partir da prática docente no 

ensino das artes cênicas? Como a ideia de uma educação pelo arquivo (AQUINO, 2019a) 

pode pautar o trabalho em sala de aula no ensino das artes cênicas? Qual é o papel do 

professor ao se dispor a ampliar o repertório dos estudantes na perspectiva de uma educação 

pelo arquivo? Essas foram as principais questões que nortearam o desenvolvimento desta 

pesquisa. A ideia de uma educação pelo arquivo, formulada pelo professor e pesquisador Julio 

Groppa Aquino, parece-me bastante fecunda para pensarmos a ampliação das referências 

artístico-culturais dos alunos no ensino das artes cênicas. Ao longo desta monografia, 

discorrerei sobre o que seria essa educação pelo arquivo e como essa ideia contribui para se 

pensar o ensino do teatro. De início, faz-se necessário lembrar que muitas vezes, no contexto 

escolar do ensino das artes cênicas, os jogos e as experimentações cênicas vivenciadas ficam 

restritos às referências culturais já trazidas pelos alunos, que se pautam por seus interesses e 

por suas visões de mundo.  

Dessa forma, o que já é conhecido de antemão pelos estudantes acaba por 

circunscrever as práticas teatrais no ensino, existindo poucas oportunidades para que os 

alunos entrem em contato com novas referências e com obras de um legado artístico-cultural. 



13 

 

É justamente nesse ponto que opera o tema desta pesquisa: o exercício da prática docente 

tendo em vista a ampliação das referências artístico-culturais dos alunos. O interesse que me 

moveu foi o de refletir e investigar sobre a importância do gesto docente em pensar a aula 

como um terreno fértil para promover o contato dos estudantes com o legado do mundo. O 

interesse por tal tema é ainda o reconhecimento da importância que a atuação de diferentes 

professores teve em minha formação – como estudante, como artista e, sobretudo, como 

humano –, o que me possibilitou conhecer obras e ideias que eu desconhecia e, mais ainda, 

que me levou a ter o interesse despertado por obras e ideias pelas quais talvez eu jamais me 

interessasse (se não fosse o gesto docente de apresentar um legado do mundo que eu nunca 

havia tido contato anteriormente).  

Tendo em vista essa relação com o legado do mundo, o cultivo de um amor mundi 

(ARENDT, 2016) aparece, então, como uma das maiores responsabilidades para aquele que 

escolher se lançar à aventura de educar uma criança. Cabe ao professor, nessa perspectiva, 

assumir responsabilidade pelas crianças e pelo mundo – mundo esse que é um artefato 

humano –, entendendo que “é de seu ofício servir como mediador entre o velho e o novo, de 

tal modo que sua própria profissão lhe exige um respeito extraordinário pelo passado.” 

(ARENDT, 2016, p. 244). O professor é a figura responsável por trazer às aulas as vozes dos 

mortos, dos que vieram antes; é responsável por apresentar aos alunos – os mais jovens, 

recém-chegados no mundo – o legado de um mundo que só pede para ter a chance de ser 

entoado novamente. Parece-me que a ideia de amor mundi de Hannah Arendt nos liga, ao 

mesmo tempo, à morte e à vida. Quando nascemos, chegamos a um mundo que nos precede. 

Herdamos todo um legado, que por nós é bem ou mal assenhorado – o que pouco importa. 

Temos, a partir do contato com o legado, a possibilidade de, ao longo da vida, construir algo 

de novo com as próprias mãos. No fim, partimos deste mundo, deixando apenas rastros e 

vestígios. Cultivar um amor mundi é cultivar um respeito não só à vida e aos vivos que estão 

diante de nós, mas também à morte e àqueles que já se foram. 

Rememoro, agora, minha primeira experiência como professor. É curioso perceber 

como a morte foi responsável por eu me tornar professor de teatro de um pequeno grupo de 

crianças, na cidade de Ribeirão Preto, interior de São Paulo, no ano de 2016. Não há exagero: 

comecei a dar aulas de teatro em decorrência da morte de um professor. Em 2016, eu estava 

cursando o 3º ano do Ensino Médio. Já sabia que iria prestar o vestibular para ingressar no 



14 

 

curso de Artes Cênicas, mas não havia ainda, até o início daquele ano, passado pela minha 

cabeça a possibilidade de escolher a licenciatura. Até então, com o desejo de ser ator, 

prestaria o bacharelado. Desde 2010, fiz parte, como aluno, do Núcleo de Artes Cênicas do 

SESI de Ribeirão Preto, coordenado pela professora Priscilla Altran, egressa do Departamento 

de Artes Cênicas da ECA-USP. Foi no NAC do SESI que descobri a minha verdadeira paixão 

pelo teatro. Sendo aluno de Priscilla – mulher que considero minha mestra e a quem atribuo 

boa parte de minha filiação artística –, pude conhecer os mais diferentes autores e obras. O 

trabalho de Priscilla, sem dúvidas, foi responsável por um intenso processo de ampliação de 

repertório. Minhas referências artístico-culturais, ao longo dos anos em que fui aluno do 

NAC, foram cada vez mais ampliadas. Apetites foram sendo despertados pelo gesto daquela 

professora que me apresentou todo um mundo que eu desconhecia. Nos anos que passei 

dentro do SESI, acabei por conhecer diversas pessoas. Uma delas, por quem tenho um 

respeito e uma consideração especial, foi o saudoso Cláudio Avlis. Próximo de Priscilla, 

Cláudio havia sido indicado por ela, no ano de 2015, a assumir uma oficina de iniciação 

teatral num espaço cultural da cidade – o Instituto Bárbara Franco (IBF). Naquela época, 

Cláudio estava na casa dos 30 e poucos anos de idade, enquanto eu passava pela adolescência, 

com meus vívidos 16 anos. No final de 2015, meu colega de NAC acabou ficando muito 

doente, sendo internado no hospital logo no início de 2016. Infelizmente, na juventude de 

seus trinta e poucos anos, Cláudio nos deixou tragicamente, inesperadamente. Lembro-me até 

hoje do choque que foi receber a notícia da morte de uma pessoa tão cheia de vida, tão 

entregue ao ofício de ator e que estava desenvolvendo um lindo trabalho como professor de 

crianças na oficina de iniciação teatral do IBF. 

Abalado pela morte de Cláudio, recebi um telefonema de minha mestra Priscilla. Ela, 

também abalada com a situação, estava me ligando após conversar com a dona do IBF. As 

aulas de teatro da oficina Arte & Movimento estavam prestes a começar. Sem o Cláudio, não 

havia nenhum professor para dar as aulas. Dessa forma, Priscilla ligou-me para fazer o 

convite: “você tem interesse em dar aula de teatro para crianças?”. Como sempre fui 

apaixonado por teatro, acabei aceitando o convite. Assumi, aos 16 anos de idade, a 

responsabilidade de estar à frente de uma oficina teatral e ser professor de crianças de 7 a 8 

anos. A responsabilidade que assumi parecia-me enorme, já que deveria honrar a indicação 

feita por minha mestra e a confiança que ela havia depositado em mim. Além disso – e 

principalmente –, deveria honrar a memória e o legado do colega Cláudio Avlis, que partiu 



15 

 

tão cedo e de forma brusca. Portanto, minha primeira experiência como professor configurou-

se não só como uma experiência de profundo respeito à vida e aos vivos, mas também de 

respeito à morte e aos mortos. Honrar o legado daquele que veio antes de mim. Assumir uma 

turma de crianças navegando entre os vestígios daquele que se foi. Esses foram os desafios 

que pululavam em meu horizonte no início do ano de 2016.  

A morte, dessa forma, acabou ligando-me ao ofício docente de forma inarredável, 

inescapável. Ao tornar-me professor daquelas crianças do IBF, orientado por Priscilla – que 

me indicou a leitura dos livros Improvisação para o teatro (SPOLIN, 2006) e Jogos teatrais 

(KOUDELA, 2015) –, acabei por me apaixonar pela docência. Não havia mais como escapar 

da licenciatura. Prestei os vestibulares, no final de 2016, já sabendo que era licenciatura em 

Artes Cênicas o que eu gostaria de cursar na universidade.  Ao assumir a turma de crianças do 

IBF, estava lidando com o luto e com a ausência de uma figura carismática. Lidei, sobretudo, 

com o artigo da morte (ROSA, 1988, p. 37). O respeito pelos mortos e pelo passado foi 

cultivado por mim desde a primeira experiência na docência. Talvez seja esse um dos motivos 

pelos quais vejo pulsar esse desejo de defender a educação como um inevitável diálogo 

intergeracional. O trabalho do professor é, a meu ver, sempre caminhar ao lado dos vivos e 

dos mortos, sempre lidando com os vestígios daqueles que nos antecederam.  

Quanto ao desenvolvimento da pesquisa acerca da ampliação das referências artístico-

culturais dos alunos no ensino das artes cênicas, eu almejava, inicialmente, trabalhar dentro de 

uma escola pública. No início de 2020, comecei a ministrar, em parceria com a professora 

Regina Acquarone, uma disciplina eletiva de jogos teatrais na Escola Estadual Alberto Torres, 

localizada no bairro do Butantã, na cidade de São Paulo. Como a pandemia decorrente do 

novo coronavírus interrompeu o trabalho que estava sendo desenvolvido na escola pública, 

busquei alternativas para a concretização da pesquisa. Assim, resolvi aventurar-me pelo 

terreno do virtual e da educação remota, atuando como professor de aulas virtuais de um 

grupo de experimentação cênica, fora do âmbito da educação formal. A opção pela mudança 

para a educação não formal está longe de significar um abandono das preocupações referentes 

ao ensino do teatro dentro da escola. Tal decisão foi tomada tendo em vista a continuidade da 

pesquisa para a conclusão do curso de Licenciatura em Artes Cênicas, sem perder o caráter 

desafiador e investigativo. A experiência, apesar de ter sido realizada fora da escola, pode se 

mostrar um terreno fértil para inspirar professores em formação e professores já em exercício. 



16 

 

Esses, talvez, sintam-se estimulados a levarem a cabo, dentro das escolas públicas e privadas, 

diferentes experimentações cênicas que tenham, como mirada, a ampliação das referências 

artístico-culturais dos estudantes.  

Ao dedicar-me à escritura desta monografia, optei por dividi-la em quatro capítulos. 

No primeiro, dedicar-me-ei à contextualização do trabalho que foi iniciado na E.E. Alberto 

Torres, refletindo sobre a importância da inserção do teatro dentro da escola, tendo em vista 

um processo de educação do olhar (RYNGAERT, 2009; SOARES, 2010). Nessa perspectiva, 

faz-se necessário que eu me detenha sobre a questão do olhar e da teatralidade. Como indica 

Marcelo Soler (2006, p. 114):  

[...] a experiência teatral é a única que permite uma comunicação direta de caráter 

simbólico na qual fisicamente são desvendadas diversas realidades através do olhar 

do outro, proporcionando, inclusive, uma reflexão sobre o contexto no qual o grupo 

está inserido e uma mudança de relação do indivíduo com ele mesmo e com o 

coletivo.  

Ainda no primeiro capítulo, explicitarei as adaptações que tiveram que ser feitas na 

pesquisa em decorrência da pandemia do covid-19, contextualizando as razões pelas quais 

decidi aventurar-me no ensino remoto ao criar o Grupo de Experimentação Cênica Virtual. 

Pensando nesse processo de educação do olhar, dedicarei minha atenção à reflexão sobre a 

criação através de telas e câmeras, já que as aulas do Grupo de Experimentação se deram 

através de plataformas virtuais, sem a possibilidade de encontros presenciais. Lançando novos 

olhares para o cotidiano e para suas casas, os alunos puderam vivenciar um intenso processo 

criativo que reverberou em suas vidas, colocando-os diante de situações que extrapolavam os 

domínios de cada aula. Por fim, encerrarei o primeiro capítulo abordando a questão da 

composição de registros de aula pelos estudantes, de forma a refletir como o trabalho coletivo 

com os registros influenciou esse processo de educação do olhar.  

No segundo capítulo, dedicar-me-ei à reflexão acerca da ampliação das referências 

artístico-culturais, inicialmente buscando defender o porquê de ampliar o repertório dos 

alunos. Em sequência, farei toda uma abordagem das razões da escolha do trabalho com o 

texto não teatral. O texto literário propiciou-nos, dentro do Grupo de Experimentação Cênica 

Virtual, uma aventura com palavras. Durante o processo artístico e pedagógico, investigamos 

o conto Venha ver o pôr do sol, de Lygia Fagundes Telles (2018), texto que nos levou ao 

ambiente do cemitério e nos levou a encarar, mais uma vez, a morte. Encerrando o segundo 

capítulo, gostaria de discorrer sobre a experiência de fricção da investigação do texto literário 



17 

 

a partir de duas obras cinematográficas, ponderando efeitos, impactos e deslocamentos 

causados no processo criativo do grupo. 

No terceiro capítulo, deter-me-ei a apresentar ao leitor o experimento cênico virtual 

CARTAS DE AMOR E MORTE, resultante do processo criativo do Grupo de Experimentação 

Cênica Virtual. O experimento ocorreu através da internet e se configurou a partir da 

investigação do conto de Lygia Fagundes Telles. Faz-se necessário que eu contextualize, 

também, os aspectos da investigação cênica que levaram o grupo a eleger o experimento com 

cartas ficcionais como esqueleto do experimento final CARTAS DE AMOR E MORTE. A 

aventura com cartas trouxe diversas reflexões e possibilidades para os alunos. Dessa forma, a 

composição dramatúrgica do experimento deu-se através de uma escrita viva, amalgamando 

palavras, olhares, câmeras e personas. Após discorrer sobre o processo de organização 

dramatúrgica, julgo ser interessante encerrar o capítulo refletindo sobre o ato de entoar mais 

uma vez o legado cultural em sala de aula dentro de um processo artístico e pedagógico. O 

legado foi entoado por nós, do Grupo de Experimentação, a partir de um duplo aspecto: zelo e 

profanação estiveram conectados na lida com as obras do passado. Ao endereçar o olhar para 

o passado a partir das problemáticas do presente, chegarei à importância da figura do 

professor.  

No quarto e último capítulo, dedicar-me-ei a refletir sobre o papel do professor, 

direcionando a defesa que farei acerca da postura docente ao contato intensivo com os 

trabalhos teóricos de Hannah Arendt e Julio Groppa Aquino. Tendo o professor como o 

responsável por apresentar aos jovens o legado do mundo e possibilitar que a sala de aula seja 

um espaço de convívio entre vivos e mortos, lançarei luz à ideia de amor mundi de Arendt e 

sua defesa de que o professor assuma responsabilidade pelo mundo e pelas crianças. Por fim, 

chegarei à ideia de uma educação pelo arquivo, sustentada por Aquino, propiciando que as 

reflexões engendradas pelo autor friccionem o contexto do ensino das artes cênicas, lançando 

pistas sobre as possibilidades de que o professor de teatro sustente um gesto que, 

efetivamente, seja dedicado a proteger contra o esquecimento e ao desafio de ampliar as 

referências artístico-culturais dos alunos. Também julgo ser importante encerrar, neste 

capítulo, o ciclo do Grupo de Experimentação Cênica Virtual. Dessa forma, evocarei os 

depoimentos escritos dos alunos para refletir sobre a importância do papel do professor e 

tentar vislumbrar possíveis alcances do ato pedagógico empreendido por mim no convívio 



18 

 

intensivo com os integrantes do grupo ao longo do período de tempo entre meados de julho e 

o final de outubro. Destaco, aqui, que empreenderei apenas uma tentativa de vislumbrar os 

alcances do ato pedagógico, já que não há como o professor controlar o alcance do 

acontecimento educacional, tampouco prever os resultados ou desdobramentos que poderão 

ocorrer a partir do encontro entre professor e aluno. O que farei é apenas tentar, a partir dos 

depoimentos dos alunos, perspectivar o que reverberou e o que afetou cada integrante a partir 

das aulas do Grupo de Experimentação Cênica Virtual. 

Optei por evocar a morte na introdução desta monografia porque todo o material que 

será desenvolvido ao longo das próximas páginas está profundamente embebido, por 

exemplo, dos embates entre morte e vida, memória e esquecimento, preservação e destruição. 

Endereçar este trabalho também aos mortos e ao passado é uma forma de propiciar um 

deslocamento – mesmo que temporário – de foco; foco esse que está quase sempre localizado 

nos discursos do presente e nas demandas urgentes dos vivos. A partir das problemáticas do 

presente, podemos lançar olhares ao passado, de forma a constantemente profaná-lo, não 

esquecendo de que este gesto de profanação carrega consigo o caráter de zelo na lida com os 

mortos. É entre o cuidado e a profanação que seguimos caminho. Dedicar-me à escrita é uma 

forma de honrar aqueles que existiram antes de mim. É neste ponto que, mais uma vez, filio-

me às ideias de Julio Groppa Aquino: “Trata-se de uma vontade resoluta de honrar este 

mundo que me precedeu, mesmo que, em grande parte das vezes, eu preferisse dele me 

evadir. Resto aqui, entretanto.” (AQUINO, 2019a, p. 433). É importante refletirmos sobre 

como escrita, morte e memória acabam por tornarem-se inseparáveis. A perspectiva 

apresentada por Jeanne Marie Gagnebin em Lembrar escrever esquecer (2006) me parece 

bastante reveladora ao desnudar essa imbricação inevitável de memória, escrita e morte. As 

palavras da autora causam-me deslumbramento e, ao mesmo tempo, assombro. 

Como a esteia funerária, erguida em memória do morto, o canto poético luta 

igualmente para manter viva a memória dos heróis. Túmulo e palavra se revezam 

nesse trabalho de memória que, justamente por se fundar na luta contra o 

esquecimento, é também o reconhecimento implícito da força deste último: o 

reconhecimento do poder da morte. O fato de a palavra grega sèma significar ao 

mesmo tempo túmulo e signo é um indício evidente de que todo trabalho de 

pesquisa simbólica e de criação de significação é também um trabalho de luto. E que 

as inscrições funerárias estejam entre os primeiros rastros de signos escritos 

confirmam-nos, igualmente, o quão inseparáveis são memória, escrita e morte. 

(GAGNEBIN, 2006, p. 46) 



19 

 

A escrita e a criação como trabalhos de luto são formas de nos endereçarmos ao 

mundo lidando com aquela vulnerabilidade do ser humano indicada por Valter Hugo Mãe em 

A desumanização. Dessa forma, esta monografia, como não poderia deixar de ser, esforça-se 

por tentar deixar vestígios, mesmo que sutis e que facilmente podem evaporar com o sopro do 

tempo. O gesto de proteger contra o esquecimento é uma forma de não nos esquecermos da 

morte e de nossos mortos. Do pó viemos, ao pó retornaremos. De resto, a vida dura apenas a 

brevidade de um instante, fazendo-nos sentir a forte rajada do tempo. Com o tempo que me 

resta, caminharei entre escombros, ossadas e rastros. O amor a esse mundo não me permite 

fechar os ouvidos para os intensos murmúrios que emanam dos mortos. Escutemos, mais uma 

vez, os nossos mortos. Basta apurar os ouvidos e abrir bem os olhos para presenciar o 

desnudamento do legado do mundo. Deslumbramento e assombro: deixemos que este mundo 

possa verdadeiramente nos afetar. Lembremo-nos da morte. Lembremo-nos de nossos mortos. 

 



20 

 

CAPÍTULO 1: EM BUSCA DE UMA EDUCAÇÃO DO OLHAR 

“O aprendizado estético, ao provocar uma alteração na 

qualidade do olhar sobre o mundo, acrescentando a esse 

olhar a característica transformadora própria da forma, a 

característica formativa que todo aprendizado estético 

carrega, envolve o palco e prolonga-se vida afora, em 

imensuráveis proporções, porque acrescenta ao quotidiano 

essa poção mágica do palco para além do palco, e vice-

versa” 

(Campo feito de sonhos, Sônia Machado de Azevedo)
2
 

A presente pesquisa, realizada para a obtenção do título de Licenciado em Artes 

Cênicas, sofreu adaptações devido à pandemia da Covid-19 e ao isolamento social 

estabelecido no Brasil – que interrompeu o funcionamento das escolas de maneira física e 

presencial, levando-nos ao terreno do virtual e das práticas utilizadas para manter uma 

educação remota em tempos de pandemia. Inicialmente, almejava-se a possibilidade de ter 

como ponto de investigação, reflexão e análise a oficina teatral que eu estava desenvolvendo 

na Escola Estadual Alberto Torres, localizada no bairro do Butantã na cidade de São Paulo, 

através de uma disciplina eletiva com alunos do Ensino Médio. Vale destacar que a E.E. 

Alberto Torres é uma escola de ensino em tempo integral da rede estadual. Dentre os projetos 

existentes naquela instituição, há o das disciplinas eletivas, as quais são ofertadas em um 

mesmo dia e horário. Com o título de “Jogos Teatrais”, a eletiva foi iniciada em fevereiro de 

2020 através de uma parceira com a professora Regina Acquarone, responsável por ministrar 

as aulas de História daquela escola. As aulas eram realizadas às terças-feiras, das 9h50min às 

11h30min, através de uma aula dupla semanal cuja duração era de 1h40min.  

A eletiva agregava estudantes dos três anos do ensino médio, os quais tiveram a 

oportunidade de escolher a disciplina através de uma lista ofertada pelo corpo docente durante 

o mês de fevereiro de 2020. Quase todas as disciplinas eletivas ofertadas eram ministradas por 

uma dupla de professores, buscando um caráter interdisciplinar. Essa foi a principal razão de 

minha parceria com a professora Regina, unindo Artes Cênicas e História. Uma curiosidade 

sobre esse encontro: Regina foi atriz amadora e se interessa muito por teatro. Em outras 

                                                             
2 AZEVEDO, Sônia Machado de. Campo feito de sonhos: os Teatros do SESI. São Paulo: Perspectiva, 2016. p. 

237. 



21 

 

oportunidades, a professora buscou valer-se do teatro como instrumento para o ensino de 

História. Doze disciplinas foram ofertadas aos estudantes da E.E. Alberto Torres. A escolha 

pelos alunos foi realizada no dia 18 de fevereiro, sendo a aula inaugural no dia 3 de março, 

logo após o carnaval. Infelizmente, tive apenas a oportunidade de estar com os estudantes em 

duas aulas, ocorridas nos dias 3 e 10 de março. 

A turma era composta por 35 alunos de ensino médio, sendo que 16 eram do 1º ano, 7 

eram do 2º e 12 eram do 3º. Sobre as características do grupo, é interessante notar que, dos 31 

alunos presentes nas duas primeiras aulas, 18 deles nunca haviam participado de aulas de 

teatro na vida. Dos 13 alunos que responderam já terem feito aulas de teatro, a maioria 

localizou as experiências teatrais vivenciadas como pertencentes ao âmbito escolar. Em 

relação a terem ido alguma vez ao teatro assistir a uma peça, 23 estudantes responderam que 

já tinham frequentado salas de espetáculo, enquanto 8 alunos afirmaram nunca terem entrado 

em um edifício teatral. Para a maioria, a disciplina eletiva de jogos teatrais seria a primeira 

oportunidade de entrar em contato com a linguagem teatral como fazedores – e não apenas 

como espectadores. Para alguns estudantes, aquela seria a primeira oportunidade de entrar em 

contato com a linguagem seja como fazedores ou espectadores, já que algumas pessoas 

afirmaram nunca terem feito ou ido ao teatro. 

Sobre esse último aspecto mencionado, faz-se necessário pontuar, mesmo que 

inicialmente, a importância política da inserção do ensino do teatro – e, para ser mais amplo, 

das artes cênicas – dentro da escola pública. A intervenção teatral em espaços escolares, 

tradicionalmente já carregados de diversos outros sentidos, gera inúmeras possibilidades, 

levando o aluno a ressignificá-los. Assim, ao atribuir novos significados a esses espaços, o 

estudante cria outras relações com o mundo que o rodeia, engendrando diferentes pontos de 

vista. Jean-Pierre Ryngaert (2009) destaca o seu interesse por desconstruir os espaços 

institucionais onde nos instalamos, valendo-se do jogo como uma forma de atribuir 

significados outros a esses espaços: 

Por vezes, os espaços institucionais onde nos instalamos são excessivamente 

carregados de sentido pelos participantes que vivem e trabalham neles. É ainda mais 

apaixonante desconstruí-los e aproveitar todos os cruzamentos de sentidos que 

aparecem. O jogo é um meio de “recarregar” os espaços. (RYNGAERT, 2009, p. 

128).  

Através do jogo, podemos ressignificar espaços já muito carregados de sentidos 

outros, muitas vezes nem tão refletidos pelos viventes e/ou participantes desses espaços. Esse 



22 

 

trabalho faz parte de um processo de educação do olhar, conceito utilizado tanto por Ryngaert 

como por Carmela Soares (2010). Soares, em seu livro Pedagogia do Jogo Teatral, propõe 

um delineamento desse processo de educação do olhar e do fundamental trabalho com o 

espaço dentro do ensino das artes cênicas: 

Partindo desse ponto de vista, torna-se necessário na escola uma “educação do 

olhar”, que possibilite tanto ao aluno quanto ao professor a compreensão e a 

identificação da teatralidade que dali emerge. Trata-se, então, de averiguar qual a 

função que o olhar desempenha na criação do objeto estético. Como procedimento 

pedagógico do ensino do teatro na escola, sugiro que o olhar do aluno seja 

trabalhado, inicialmente, em função da percepção e da ocupação do espaço. 

Tomando como ponto de partida os conceitos de “onde” e “penetração no 

ambiente”, propostos por Spolin e a noção do “espaço enquanto indutor do jogo” 

desenvolvido por Ryngaert, pretende-se, a partir de exemplos retirados da prática, 

discutir a importância do espaço como fundador do jogo teatral. No processo de 

ensino do teatro na escola, o espaço aparece como um dos elementos de maior 

concretude para a exploração da teatralidade e para o desenvolvimento da expressão 

cênica. Além disso, o espaço se constitui num importante marco diferenciador entre 

uma pedagogia tradicional e uma pedagogia contemporânea do ensino do teatro, 

servindo como um excelente recurso pedagógico que auxiliará os alunos a se 

familiarizarem com os códigos teatrais da nossa época. Voltando a nossa atenção 

para as questões relativas ao espaço e à sua evolução no decorrer das épocas, 

podemos situar as diferenças entre uma pedagogia tradicional do ensino do teatro, 

que coloca “a arte de dizer em primeiro plano” e uma pedagogia contemporânea do 

ensino do teatro que valoriza a en-cena-ação. A compreensão do espaço como 

campo de jogo, como área de representação, a partir da perspectiva do jogo teatral 

contemporâneo, rompe com o domínio restrito da representação teatral fundada no 

texto, na qual prevalece apenas o signo da palavra e o seu sentido. Desta maneira, a 

teatralidade é resultante da articulação de todos os elementos da linguagem teatral 

no espaço direto da cena. O texto não é mais o único elemento definidor da 

teatralidade, mas é considerado apenas mais um dos elementos do jogo teatral 

contemporâneo. (SOARES, 2010, p. 24-25) 

Soares cita, em sua reflexão, Viola Spolin e Jean-Pierre Ryngaert, dois dos maiores 

expoentes do ensino do teatro no Ocidente. O trabalho sobre o espaço, acompanhado de uma 

educação do olhar, estimula o aluno a enquadrar os elementos da realidade de seu cotidiano, 

podendo estabelecer metáforas através das ressignificações. Ryngaert (2009) afirma que “o 

espaço tomado como indutor de jogo ensina a considerar a relação com o referente de maneira 

que a metáfora teatral possa se estender livremente.” (RYNGAERT, 2009, p. 125-126). É de 

extrema importância que se lide com a metáfora, com o trabalho aguçado do olhar, com a 

ressignificação do cotidiano, visto que vivemos situações atuais, especialmente no Brasil, em 

que a monossemia se alastra, capando qualquer possibilidade de lampejo artístico e 

metafórico. Os perigos decorrentes dos discursos dominantes conservadores, reacionários e 

moralistas, que apresentam visões únicas e um tanto distorcidas da realidade, só crescem em 

nosso país, principalmente após a eleição de Jair Bolsonaro para a presidência da República 



23 

 

em 2018. Faz-se necessário, então, que se lance um novo olhar para a realidade, enxergando a 

partir de uma ótica diferente da usual. Marcelo Soler (2013, p. 91) afirma: 

[...] o exercício do novo olhar para a realidade, buscando as metáforas nela 

presentes, procura fazer que as pessoas, objetos, espaços e palavras sejam vistos sob 

uma ótica diferente da usual, libertando-as da prisão da monossemia e devolvendo a 

elas novos significados e sentidos de existir.  

A potência de devolver às pessoas sentidos de existir e a possibilidade de criar novos 

significados para a realidade são aspectos muito caros ao nosso Brasil de hoje. O trabalho 

teatral na escola lida com diferentes subjetividades em contraste e consonância, com a 

confrontação de diferentes referenciais – tanto de experiência pessoal, como de visão de 

mundo – e com a construção de relações afetivas, produtivas, cooperativas. Em contraste com 

os modelos de produção dominantes no mundo contemporâneo, o teatro, por ser uma arte 

artesanal, demanda um trabalho refinado com o corpo, o qual necessita de disciplina, de 

integração total com a mente e de minúcia na construção de gestos e ações. Para isso, 

necessita-se de uma lógica distinta no que se refere à temporalidade, uma vez que a noção de 

produtividade é deixada de lado pela valorização do processo em si. Dessa forma, é possível 

que se dê importância aos erros, à possibilidade de reexperimentação e à busca pela lapidação 

da aprendizagem e da prática construída. Além disso, configura-se como uma arte 

fundamentalmente coletiva: não há teatro sem trabalho em grupo. Portanto, o estabelecimento 

de um relacionamento efetivo de cooperação e parceria se faz ainda mais necessário nesta 

área do que em qualquer outra.  

O teatro propicia uma experiência estética que trabalha os diversos aspectos humanos, 

os quais são colocados em evidência. Ele transforma as atitudes dos indivíduos face ao mundo 

e aos outros, muda o olhar e o enquadramento que damos à vida. Recorro à reflexão feita por 

Carminda Mendes André (2011), em seu livro Teatro pós-dramático na escola, que ressalta a 

experiência única propiciada pela arte: 

A arte, como um desses inventos culturais, “procura e viabiliza o êxtase, o sair para 

fora de si, sair do contexto em que se está para ver outra coisa, para ver melhor, para 

ver além, para enxergar sobre, acima, por cima, para ver por dentro”
3
. Cada 

indivíduo ou cada coletivo usará modos diferentes de operacionalizar a linguagem, 

tornando-a poética, para alcançar a experiência desejada. (ANDRÉ, 2011, p. 131) 

                                                             
3 Carminda Mendes André cita um pensamento de Teixeira Coelho que se encontra em: COELHO, Teixeira. O 

que é ação cultural?. São Paulo: Brasiliense, 2001. p. 28-29. 



24 

 

Cada grupo e cada indivíduo terá uma forma diferente de lidar com a linguagem 

teatral, lançando olhares outros para o contexto em que se vive. A experiência teatral valoriza 

o olhar do outro, transformando a relação que um indivíduo estabelece com ele mesmo e com 

o coletivo no qual está inserido. A investigação teatral a ser desenvolvida na escola leva os 

estudantes a se apropriarem das possibilidades comunicacionais do teatro, como afirma Flávio 

Desgranges (2017). Em contato com as especificidades da linguagem teatral, os alunos 

passam a se apropriar de um modo de pensamento e construção próprio da área teatral, 

inventando novas formas de se comunicar com o mundo, para além das usuais. É um convite 

a trabalhar a realidade de outras formas, explorando potencialidades intrínsecas ao trabalho 

teatral e que não podem ser fornecidas por outras disciplinas escolares. 

A investigação teatral desenvolvida durante o processo exorta os participantes a 

conhecerem e se apropriarem das possibilidades comunicacionais desta arte. E mais, 

a inventarem um jeito próprio de pensar e fazer teatro, já que não se deve esperar 

que o grupo aprenda e reproduza um “jeito certo” (como se existisse um jeito certo 

de fazer teatro!), mas que crie a sua maneira de se comunicar a partir dos elementos 

constituintes desta linguagem artística. (DESGRANGES, 2017, p. 88) 

Retornando à contextualização da experiência interrompida pela pandemia, posso 

afirmar que a ideia de uma educação do olhar era, sem dúvidas, um dos principais norteadores 

do trabalho que estava sendo desenvolvido por mim em parceria com a professora Regina na 

disciplina eletiva da E.E. Alberto Torres. A escrita do trabalho de conclusão de curso, 

inicialmente, estaria aliada à minha prática escolar, almejando suscitar reflexões sobre as 

possibilidades de inserção do teatro dentro de uma escola pública. A eletiva de jogos teatrais 

ministrada por mim teria como foco, principalmente, o trabalho com a linguagem teatral, a 

exploração a partir de um texto não teatral – o conto Venha ver o pôr do sol, de Lygia 

Fagundes Telles (2018) – e a utilização de espaços não convencionais
4
. No início de 2020, 

interessava-me refletir sobre como desenvolver, com os alunos, um olhar interessado para a 

teatralidade – existente em diferentes instâncias da vida – a partir da prática do ensino do 

teatro em uma escola pública. 

Como a pandemia interrompeu o trabalho que estava sendo desenvolvido na escola 

pública, busquei alternativas para a concretização da pesquisa. Um pensamento que guiou o 

momento inicial de aflições e angústias em relação ao futuro da pesquisa em tempos de 

                                                             
4  “O espaço outro é o espaço distinto do edifício teatral, isto é, daquele cuja edificação foi construída 

especificamente para as atividades teatrais. São exemplos de espaços-outros: garagens, salas de aula, igrejas, 

fábricas etc. Cabe destacar que, ainda, são utilizadas as seguintes denominações para caracterizar tais espaços – 

espaços ‘não convencionais’, ‘inusitados’ ou ‘alternativos’.” (KOUDELA, ALMEIDA JUNIOR, 2015, p. 69). 



25 

 

pandemia – e que julgo pertinente trazê-lo aqui – foi o pensamento de Carmela Soares (2010, 

p. 19), a qual afirma a importância de se analisar pelo campo das possibilidades e não pelo das 

impossibilidades. Assim, resolvi aventurar-me pelo terreno do virtual e da educação remota, 

atuando como professor de aulas virtuais de um grupo de experimentação cênica, fora do 

âmbito da educação formal. A opção pela mudança para a educação não formal está longe de 

significar um abandono das preocupações referentes ao ensino do teatro dentro da escola. Tal 

decisão foi tomada tendo em vista a continuidade da pesquisa para a conclusão do curso de 

Licenciatura em Artes Cênicas, sem perder o caráter desafiador e investigativo. A experiência 

que será relatada nesta monografia, apesar de ter sido realizada fora da escola, pode ser 

terreno fértil para inspirar professores em formação e professores já em exercício a levarem a 

cabo, dentro das escolas públicas e privadas, diferentes experimentações cênicas que tenham, 

como mirada, a ampliação das referências artístico-culturais dos estudantes.  

1.1 O Grupo de Experimentação Cênica Virtual 

O Grupo de Experimentação Cênica Virtual foi formado por pessoas convidadas que 

se interessaram em participar de um processo criativo desdobrado entre os meses de julho e 

outubro de 2020, através de encontros virtuais semanais, realizados nas plataformas Google 

Meet e Zoom. O perfil dos membros de tal grupo pode ser definido da seguinte forma: alguns 

professores em formação e pessoas que podem vir a ser coordenadores de oficinas e/ou 

coordenadores de grupos teatrais. O público-alvo do grupo foi definido a partir de uma 

provocação da professora e orientadora Maria Lúcia Pupo, ao pontuar que, se meu objetivo 

era ampliar o repertório dos estudantes, eu poderia me dedicar, também, a pensar sobre a 

ampliação das referências dos professores, tema que seria quase incontornável durante a 

minha pesquisa. Foi pensando em como despertar o desejo nos professores de teatro em 

empreender um gesto educacional no intuito de ampliar o repertório de seus alunos que decidi 

criar o Grupo de Experimentação Cênica Virtual. O intuito maior da criação do grupo foi a 

proposição de atividades e experimentações que tivessem como base a noção de uma 

educação pelo arquivo (AQUINO, 2019a), tendo em vista um processo de ampliação das 

referências artístico-culturais dos alunos envolvidos no processo. A noção de uma educação 

pelo arquivo, à luz das formulações do professor e pesquisador Julio Groppa Aquino, será 

trabalhada no quarto capítulo desta monografia. 



26 

 

Muitos dos integrantes do Grupo de Experimentação foram convidados por mim 

durante o mês de junho, em meio ao isolamento social, para participarem do projeto. Os 

convites foram feitos através de áudios enviados pela rede social WhatsApp. Duas das pessoas 

convidadas inicialmente, as quais eu conhecia desde a adolescência – quando morava em 

Ribeirão Preto e fazia teatro no Núcleo de Artes Cênicas do SESI –, fazem parte do grupo 

teatral Prelúdio, vinculado à UNESP de Franca. Dessa forma, o convite acabou sendo 

estendido aos demais integrantes do Prelúdio, com os quais eu não havia tido relações 

anteriormente.  

O Grupo de Experimentação Cênica Virtual, em seu início, foi composto por 11 

alunos: Alice Almeida, Gabriel Mota, Igor Mandatti, João Henrique Arantes, João Vitor 

Brandão, Kerolyn Oliveira, Louise Loeser, Rafaela Yamamoto, Sarah Pavan, Victor Rosa e 

Vitória Bícego. A faixa etária do grupo varia entre 19 e 25 anos. Todos os integrantes fazem – 

ou já fizeram – teatro. Louise Loeser, minha colega de turma na Escola de Comunicações e 

Artes, é professora em formação, cursando Licenciatura em Artes Cênicas pela USP. Rafaela 

Yamamoto cursa Licenciatura em Teatro pela UFU. Ambas representam parte do público-

alvo do Grupo de Experimentação: professores em formação. Alice Almeida, Gabriel Mota, 

João Henrique Arantes, Victor Rosa e Vitória Bícego são integrantes do grupo teatral Prelúdio 

e todos fazem parte do campus da UNESP na cidade de Franca, no interior de São Paulo. Os 

membros do Prelúdio já tiveram a oportunidade organizar e coordenar oficinas teatrais dentro 

do campus. Sarah Pavan é professora de dança, atua na Cia. Psiquê – na cidade de Ribeirão 

Preto, interior de São Paulo – e fez parte do Núcleo de Artes Cênicas do SESI. Igor Mandatti 

e Kerolyn Oliveira também fizeram parte do NAC do SESI Ribeirão Preto. Por fim, João 

Vitor Brandão tem formação técnica em teatro pelo Senac e, atualmente, faz curso técnico em 

dança. Essas pessoas compõem a outra parte do público-alvo do Grupo de Experimentação: 

possíveis coordenadores de oficinas e/ou grupos teatrais. 

As aulas do Grupo de Experimentação Cênica Virtual foram realizadas através de 

encontros semanais, sempre às quintas-feiras no período noturno. A duração estabelecida para 

cada aula foi de 2 horas, sendo que os trabalhos sempre se iniciavam, pontualmente, às 

19h30min na plataforma Google Meet. Em diversos encontros, o tempo de aula estendeu-se 

para além das 2 horas combinadas, chegando até 2h20min de duração. Tal acontecimento 

deve-se, principalmente, aos entraves e desencontros que ocorrem no meio virtual, no qual 



27 

 

estamos reféns da internet que trava e/ou fica lenta, da câmera que insiste em não querer ligar, 

do microfone que se torna inaudível em determinados momentos etc. Dessa forma, o 

prolongamento das aulas para além das duas horas previamente combinadas deu-se de comum 

acordo entre professor e alunos, sem reclamações e/ou impasses. A aula inicial do grupo 

ocorreu no dia 16 de julho, contabilizando 16 aulas até o encerramento, que se deu em 29 de 

outubro. Na primeira aula, estabeleci com os integrantes um contrato pedagógico, importante 

para o funcionamento de cada aula e para o desenvolvimento do processo criativo. Como toda 

relação social, a relação pedagógica também necessita do firmamento de um acordo. É de 

suma importância que se estabeleça um contrato em sala de aula. O professor e pesquisador 

Julio Groppa Aquino ressalta a importância de se conhecer o conjunto de regras existente em 

uma relação pedagógica: 

Como em todas as outras relações sociais/institucionais (médico-paciente, patrão-

empregado, marido-mulher etc), na relação pedagógica existe um contrato implícito 

- um conjunto de regras funcionais - que precisa ser conhecido e respeitado para que 

a ação possa se concretizar a contento. (AQUINO, 1998, p. 193) 

Portanto, é importante que se estabeleça um contrato; que se tenha clareza, por 

exemplo, de o que se espera do grupo e de o que o professor propõe. A falta de acordos claros 

pode levar à indisciplina, às frequentes conversas e às interrupções do trabalho desenvolvido 

em sala de aula. Pode levar, inclusive, a uma negação do trabalho proposto. Ryngaert, ao 

discorrer sobre aspectos que considera obstáculos ao jogo, afirma que a negação do jogo surge 

de uma falta de engajamento, que é indispensável.  

[...] o engajamento no jogo é indispensável. Essa capacidade de engajamento cresce 

quando as razões da concentração são compreendidas e quando instruções de jogo 

diversificadas podem ser mobilizadas para que se passe rapidamente do não-jogo ao 

jogo. (RYNGAERT, 2009, p. 50) 

Dessa forma, para que o caráter de jogo e de investigação permanecesse vivo ao longo 

das aulas do Grupo de Experimentação, estabeleci um simples contrato pedagógico, o qual 

possuía três cláusulas: estar presente nas aulas/encontros virtuais (participar das atividades e 

não faltar); estar preparado para as aulas (trazer materiais e/ou atividades que fossem 

eventualmente solicitados); e estar aberto ao jogo (confiança, abertura e prazer). Considero 

que o estabelecimento desse acordo logo na primeira aula possibilitou que todos, professor e 

alunos, pudessem pisar em um mesmo solo, sendo esse constantemente assegurado pelos 

combinados feitos a partir do contrato pedagógico. O grupo, de modo geral, não teve 

problemas com faltas. As poucas ausências aconteceram em momentos pontuais e 



28 

 

devidamente justificados. Todos os alunos estiveram engajados com a realização de 

atividades e/ou tarefas solicitadas durante as aulas. Os jogos e as experimentações cênicas 

deram-se em um ambiente fértil e prazeroso, sustentando o aspecto lúdico do jogo teatral sem 

o esquecimento da observância às regras estabelecidas.  

Dos 11 alunos presentes na formação inicial do Grupo de Experimentação Cênica 

Virtual, apenas João Vitor Brandão não ficou conosco até o encerramento. Devido a 

problemas pessoais e a conflitos de agenda, o jovem saiu do grupo a partir da oitava aula. 

Tamanha coesão de um grupo de alunos em um processo criativo cênico é bastante 

motivadora e surpreendente. Com apenas uma desistência, o grupo permaneceu coeso, 

implicado e envolvido com a experimentação. Muitas vezes isso não acontece. Resgatando na 

memória minhas diferentes experiências como aluno em oficinas teatrais, não consigo me 

lembrar de nenhuma ocasião em que todos os alunos que estavam presentes na primeira aula 

continuaram presentes até o final do processo. Quase sempre há desistências no meio do 

percurso. Fiquei bastante satisfeito com o processo de criação do Grupo de Experimentação, 

desenrolado entre os meses de julho e outubro de 2020. Sou levado a crer que boa parte da 

coesão grupal justifica-se pela clareza das regras do jogo e do funcionamento das aulas. 

Reitero, mais uma vez, Aquino (1998, p. 193): na relação professor-aluno há um conjunto de 

regras “que precisa ser conhecido e respeitado para que a ação possa se concretizar a 

contento”. 

Outro aspecto que também merece ser citado sobre as características do Grupo de 

Experimentação é a dispersão geográfica de seus integrantes. Localizados durante a 

quarentena em diferentes cidades de três estados do Brasil – Minas Gerais, São Paulo e 

Sergipe –, o encontro entre as pessoas foi possibilitado pelo meio virtual, através da mediação 

de telas. Dentre as possibilidades oferecidas pelas aulas virtuais, a possibilidade de encontro e 

troca entre pessoas separadas por milhares e milhares de quilômetros é um dos maiores 

destaques positivos. Amanda Aguiar Ayres (2013) aponta para as possibilidades de atuação 

no ciberespaço:  

Entendemos que a cibercultura se apresenta como a possibilidade de pensar novas 

maneiras de produzir, receber e interagir, viabilizar a ampliação das nossas atuações 

para além do espaço geográfico que ocupamos. Podemos hoje estar em mais de um 

lugar ao mesmo tempo (ubiquidade) e estabelecer novas relações que antes não se 

faziam possíveis. (AYRES, 2013, p. 52). 



29 

 

O intuito desta pesquisa, entretanto, não é a defesa das diferentes modalidades de EAD 

(educação à distância), visto que, há anos, forças políticas vêm se esforçando para desmontar 

a educação brasileira, sendo a substituição das atividades presenciais pelas atividades virtuais 

um dos maiores sintomas desse processo. A investigação no terreno virtual, no caso desta 

pesquisa, deu-se por necessidades impostas pelo novo momento enfrentado por diversos 

países no mundo em decorrência da pandemia do novo coronavírus. Como professor, defendo 

o ensino presencial, principalmente em minha área de atuação, por inúmeras razões, sobre as 

quais não vou me alongar aqui. O teatro, segundo o teórico argentino Jorge Dubatti (2016), é 

um acontecimento convivial, isto é, o convívio entre indivíduos presentes fisicamente é 

imprescindível.  

No teatro, vive-se com os outros: estabelecem-se vínculos compartilhados e vínculos 

vicários que multiplicam a afetação grupal. [...] O convívio multiplica a atividade de 

dar e receber a partir do encontro, do diálogo e do mútuo estímulo e 

condicionamento, por isso está ligado ao acontecimento da companhia (do latim cum 

panis, companheiro, que compartilha o pão). (DUBATTI, 2016, p. 32) 

Portanto, longe de defender o acontecimento cênico realizado apenas pela mediação 

das telas, sem nenhum acontecimento convivial presente fisicamente em um determinado 

tempo-espaço, o trabalho desenvolvido dentro do Grupo de Experimentação Cênica Virtual 

localiza-se no rol de experimentações desenvolvidas durante a quarentena cujo objetivo era 

tentar se apropriar das ferramentas oferecidas pelo ciberespaço durante a impossibilidade de 

encontro físico presencial. Como bem pontua Ayres (2013), ao evocar o pensamento do 

filósofo – e pesquisador das tecnologias da inteligência – Pierre Lévy, o ato tomado foi o de 

assumir responsabilidade pela construção dos valores estéticos ao povoarmos o ciberespaço: 

É nessa perspectiva que Lévy (1998) nos provoca no sentido de nos 

responsabilizarmos ativamente pela construção dos valores estéticos que povoam e 

alimentam o ciberespaço e consequentemente a sociedade. As ferramentas estão 

disponíveis, cabe às pessoas aproveitarem o momento histórico para amadurecer 

esse processo e se apropriar dele. (AYRES, 2013, p. 50) 

 Ao aliar a proposta de apropriação das ferramentas do ciberespaço à ideia de uma 

educação do olhar, emergiu a noção de enquadramento como um dos norteadores do trabalho 

desenvolvido no Grupo de Experimentação Cênica Virtual. A partir deste momento, julgo ser 

importante, para estimular aqueles que se aventurarem a ler este texto, que eu descreva alguns 

procedimentos utilizados nas aulas, além de evocar falas dos alunos, participantes do processo 

criativo. 



30 

 

1.2 Jogo entre telas: o enquadramento e o novo olhar para os espaços 

Na primeira aula do Grupo de Experimentação, após o momento inicial de 

apresentação – do professor, dos alunos, e do funcionamento das aulas – e de estabelecimento 

do contrato pedagógico, realizei com os estudantes um jogo que mesclava aspectos de 

brincadeira tradicional e de jogo teatral. Os jogos teatrais estiveram presentes nas aulas de 

maneira notável e consistente. Julgo necessário pontuar que a lida com diferentes materiais 

presentes nos trabalhos de Viola Spolin e Jean-Pierre Ryngaert foi importante para a pesquisa, 

visto o dedicado trabalho desenvolvido por ambos em suas práticas e teorias, tendo a 

valorização do jogo como método de trabalho. Embora apresentem distinções, sobretudo por 

possuírem diferenças metodológicas e terminologias distintas – Spolin valendo-se da 

terminologia jogo teatral e Ryngaert da terminologia jogo dramático –, os trabalhos de ambos 

aproximam-se por conterem, em seus núcleos pedagógicos, objetivos artísticos e estéticos 

direcionados ao ensino da linguagem teatral. O terreno em que se situam o jogo teatral e o 

jogo dramático é contextualizado de forma bastante profícua por Maria Lúcia Pupo (2015a, p. 

25): 

Ambos, jogo teatral e jogo dramático, fundamentam-se na ideia de que a depuração 

estética da comunicação teatral é indissociável do crescimento pessoal do jogador. 

Ambos têm na plateia – interna ao grupo de jogadores – um elemento essencial para 

a avaliação dos avanços conquistados pelos participantes. Prescindem da noção de 

talento ou de qualquer pré-requisito anterior ao próprio ato de jogar e apresentam 

propostas de caráter estrutural, derivadas da linguagem do teatro, que permitem a 

formulação, pelo próprio grupo, das situações, temas, desejos, que quer trazer à tona. 

Quando se lança em um jogo teatral ou dramático, o jogador é convidado a formular 

e a responder a atos cênicos mediante a construção física de uma ficção composta 

por ação, espaço, fala, entre outros elementos possíveis. Essa construção ocorre 

através de relações que o jogador produz aqui e agora com seus parceiros e com o 

ambiente, relações essas que implicam intencionalidade, mas incluem também, 

necessariamente, fatores aleatórios.  

Pisando nesse terreno, tentei mesclar, na primeira aula, aspectos da brincadeira 

tradicional dança das cadeiras com um jogo teatral que envolve a construção de uma 

narrativa ficcional por todos os jogadores em parceria. Em meu diário de bordo, no qual fiz 

registro dos planejamentos de aula e anotações sobre aspectos observados durante o processo, 

escrevi como descrição para o referido jogo:  

O professor colocará uma música para tocar, e todos devem dançar. Quando a 

música parar, os jogadores devem se sentar com os pés para o alto. A última pessoa 

a sentar deve iniciar a contação de uma história fictícia. Nas próximas rodadas, cada 

jogador que ficar por último deve continuar a história do ponto em que o jogador 

anterior parou sem repetir o que já foi dito. 



31 

 

Tal jogo foi importante para levar os alunos-jogadores a desenvolverem suas 

capacidades de jogo (RYNGAERT, 2009). A dança das cadeiras desperta o ambiente lúdico e 

prazeroso. Os alunos abrem-se ao jogo e a criação começa a surgir. A ideia da construção de 

uma narrativa ficcional coletiva no referido jogo é também uma forma de inserção inicial no 

universo do texto narrativo, que estaria bastante presente no processo criativo do Grupo de 

Experimentação. Dedicar-me-ei a refletir sobre as questões do texto não teatral, especialmente 

o texto narrativo, no próximo capítulo. Conversando sobre o jogo que envolvia uma dança das 

cadeiras adaptada – através da mediação das telas e dos diferentes espaços em que os alunos 

estavam localizados –, os estudantes ressaltaram os aspectos do prazer e da diversão. Muitos 

alegaram sentir a falta da instauração de ambientes prazerosos e lúdicos durante o período de 

isolamento social. A proposição de jogos teatrais adaptados para o meio virtual, através da 

mediação de telas, não apenas é uma forma de apropriação dos recursos e ferramentas 

tecnológicas do ciberespaço, mas também de provocar os diferentes corpos, situados em 

diferentes localidades do país, a saírem de um estado de apatia, cansaço e desânimo. É 

propiciar que outras lógicas emerjam do e no corpo.  

Com o estado de jogo estabelecido, passamos para o momento de criação de cenas 

individuais. Um procedimento criativo utilizado por mim durante a primeira aula – e 

posteriormente retomado diversas vezes ao longo do processo – foi o da eleição de três 

aspectos fundamentais para a realização da cena: ESPAÇO, ENQUADRAMENTO e AÇÃO. 

A partir do tema “Brasil 2020”, cada jogador, individualmente, deveria escolher um espaço de 

sua casa, um enquadramento de câmera para mostrar esse espaço aos espectadores e uma ação 

que deveria se repetir dentro do enquadramento do espaço escolhido. O foco dos alunos 

estava na escolha cuidadosa e atenta do espaço, bem como do enquadramento a ser realizado. 

O que estaria visível ao público? Quais significados seriam criados a partir dos espaços e 

enquadramentos escolhidos? A ação que deveria ser repetida tinha como foco o 

estabelecimento de relação com o espaço – seja de complementaridade, oposição, 

estranhamento ou outras possibilidades –, além de estar relacionada ao tema provocador 

(Brasil 2020). Cada cena deveria ter em torno de um minuto de duração. Tal dispositivo de 

criação cênica mediada por telas e câmeras mostrou-se bastante instigante e provocativo aos 

alunos. Antes de discorrer sobre o momento de avaliação das cenas, gostaria de abordar dois 

aspectos importantes para o funcionamento da criação cênica propiciada por tal procedimento 



32 

 

de trabalho, bem como para a concretização de outras experiências criativas – sempre em 

estado de jogo – nas outras aulas.  

O primeiro aspecto é foco. “Todos se encontram pelo foco”, indicou Viola Spolin 

(2014, p. 29). Segundo a autora, “a mente ocupada em um ponto focal permite movimento 

estabilizado, o jogador é liberto para a resposta plena, sem censura, orgânica, diante dos 

muitos estímulos e fenômenos em constante mutação que entram ou emergem durante o 

jogo.” (SPOLIN, 2014, p. 28). A eleição dos três princípios – espaço, enquadramento e ação – 

como foco do jogo cênico possibilitou que os alunos se lançassem à investigação criativa de 

forma concentrada. A clareza do foco de cada atividade realizada em aula auxilia no 

estabelecimento de um ambiente fértil e engajado de criação. Além disso, tira a ideia de 

talento do primeiro plano, levando o aluno a trabalhar com a solução de problemas (SPOLIN, 

2006).  

O segundo aspecto é a clareza das instruções dadas pelo professor. Creio ser 

fundamental abordar a questão da instrução nas práticas de jogos. Pode-se dizer que uma 

instrução é um disparador que define um conjunto de regras. Tanto Spolin como Ryngaert  

dedicaram parte de seus trabalhos e reflexões para a discussão da importância e da qualidade 

da instrução. Mas o que é uma boa instrução? Pupo afirma que uma instrução tende a ser mais 

produtiva, mais fértil, quanto mais clara for a restrição do campo dos possíveis; assim, mais 

vertical pode ser a exploração da linguagem teatral.
5
 É somente através de uma instrução clara 

e objetiva que se pode aprofundar a investigação, verticalizando-a. Dar muitos exemplos 

durante a proposição de um jogo teatral é uma forma de capar a autonomia de quem joga, de 

privar a liberdade de criar daquele que joga, dando um caminho, um parâmetro a ser seguido. 

Uma boa instrução tem sempre uma zona de enigma, uma zona de interrogação. Algo deve 

ficar no ar, estimulando, assim, a imaginação e a criação dos alunos-jogadores. É importante 

que se tenha clareza ao expor o problema a ser trabalhado no jogo, sem que, para isso, se 

recorra às exemplificações. Para que se evite a exemplificação, é de suma importância que se 

formule uma instrução que seja clara quanto à restrição do campo dos possíveis. Quanto mais 

precisa a instrução do professor for, maior será a chance de verticalizar a investigação. A 

liberdade não é produtiva. Quanto tudo é possível, não se sabe para onde ir. A restrição 

                                                             
5 Informação fornecida pela Professora Doutora Maria Lúcia de Souza Barros Pupo, na Escola de Comunicações 

e Artes, em 2019, durante a disciplina Processos Criativos e Pedagógicos III. 



33 

 

permite aprofundar. É preciso uma restrição, um conjunto de regras balizadoras, para poder 

avançar. 

Vicente Concilio (2010), ao refletir sobre o papel do professor enquanto parceiro de 

criação dentro do sistema de jogos teatrais proposto por Viola Spolin, afirma, 

especificamente, sobre a instrução: 

A clareza das instruções e o tipo de desafio que ela mobiliza age no campo da 

criação e também da formação dos jogadores atuantes. Ao mesmo tempo, formulá-

las exige consciência e capacidade de reflexão por parte do coordenador dos jogos. 

Assim, a instrução evidencia uma concepção de trabalho artístico e pedagógico que 

merece reflexão no âmbito da formação do professor de teatro. (CONCILIO, 2010) 

É de suma importância que o professor reflita sobre o seu trabalho e sobre a 

formulação das instruções dos jogos que propõe aos seus alunos. O trabalho desenvolvido em 

sala de aula não é um trabalho apenas do professor, tampouco apenas dos alunos. É um 

momento de parceria, de criação compartilhada – sem nos esquecermos de que professor e 

aluno têm funções diferentes e de que há uma responsabilidade do professor em relação ao 

seu aluno. A discussão em torno do papel do professor será mais bem desenvolvida no quarto 

capítulo desta monografia. A instrução, nesse momento de parceria entre professor e aluno, 

surge como um guia, um norte, uma baliza para essa criação. No longo trabalho desenvolvido 

por Spolin, encontramos diversas passagens em que a autora se dedica a discorrer e a 

problematizar sobre a questão da instrução, como na seguinte passagem: 

A instrução dá a auto-identidade e age como um guia enquanto se está trabalhando 

com um problema dentro de um grupo. Como num jogo de bola, ela é aceita pelo 

aluno-ator, uma vez compreendida. Ela é usada enquanto os jogadores estão 

trabalhando no palco. É o método usado para que o aluno-ator mantenha seu ponto 

de concentração sempre que ele parece estar se desviando. Isto dá ao aluno ator 

auto-identidade dentro da atividade e o força a trabalhar com o momento novo da 

experiência e, além disso, dá ao professor-diretor seu lugar no grupo e o torna parte 

integrante do mesmo. (SPOLIN, 2006, p. 64) 

A clareza do foco e da instrução auxilia, inclusive, na realização posterior da avaliação 

do jogo. Spolin (2014, p. 33) pontua:  

A avaliação verdadeira, que está baseada no problema (FOCO) a ser solucionado 

elimina [...] julgamento de valores [...]. Esta interação e discussão objetiva entre 

jogadores e grupos de jogadores desenvolvem confiança mútua. Forma-se um grupo 

de parceiros e todos estão livres para assumir responsabilidade pela sua parte do 

todo, jogando. 

Retornando ao procedimento criativo espaço, enquadramento e ação, gostaria de 

deter-me sobre a avaliação das criações, realizada logo após a apresentação das cenas. 



34 

 

Surpreendi-me com a variedade de proposições cênicas trazidas pelos alunos a partir de uma 

proposta bastante simples e concisa. O jogo com o enquadramento motivou os alunos a 

investigarem diferentes formas de posicionamento das câmeras. Em muitas cenas, o que mais 

pululava não era a questão temática (Brasil 2020), mas sim o aspecto técnico da junção entre 

espaço e enquadramento. É incrível a potência existente em reinventar espaços a partir da 

ação cênica. Durante a avaliação, a aluna Rafaela Yamamoto disse algo que me pegou de 

supetão, tamanha a força da dimensão política presente em seu discurso: “Nunca pensei que ia 

conseguir fazer algo criativo dentro da minha casa”. O processo estético-artístico 

desenvolvido dentro da aula de Artes Cênicas possibilitou que a aluna passasse a olhar para 

sua casa – seu espaço mais próximo, íntimo e particular – de outra forma. Retomo a 

formulação de Soler (2013, p. 91), quando discorre sobre o novo olhar lançado para a 

realidade pelos estudantes a partir da vivência de um processo criativo teatral. É a potência de 

olhar o mundo que nos cerca de outra forma, não usual, não cotidiana. É sair da zona de 

conforto, em busca de lógicas e relações outras com a vida e com o estabelecido. O processo 

criativo dentro do Grupo de Experimentação Cênica Virtual possibilitou que seus integrantes 

se apoderassem de suas casas enquanto espaços criativos, enquanto espaços que possuem 

potência artística em si, podendo ser constantemente ressignificados.  

A fala da aluna reforça a necessidade de que o professor de teatro engaje-se na 

educação do olhar de seus estudantes. Outra integrante do grupo, em seu registro da primeira 

aula, pontuou o quanto a percepção dos espaços ao seu redor é algo que passa despercebido: 

“Nessa atividade, vejo diversas escolhas interessantes e que suscitam em mim a percepção 

para espaços que existem ao meu redor e que passam despercebidos. Um buraco de sofá, um 

enquadramento de um espelho, a bagunça significante de um quarto. Observar é essencial.”
6
. 

Temos, nessa passagem escrita pela aluna, a questão da observação que se sobressai. Julgo de 

fundamental importância para o processo de educação do olhar a atitude de propor aos alunos 

o uso consciente (e não aleatório) dos enquadramentos de câmera na delimitação do espaço a 

ser apresentado ao espectador. O trabalho com o enquadramento educa não só quem o 

escolhe, mas também aqueles que veem a cena. O aluno Igor Mandatti, ao comentar a cena da 

aluna Rafaela Yamamoto – que entrou debaixo do sofá de sua casa –, destacou como o uso do 

sofá foi, para ele, uma descoberta. “Nunca que eu ia pensar nisso. Descobri a partir do outro, 

                                                             
6 Trecho do registro da aula 01 do Grupo de Experimentação Virtual (ocorrida em 16/07/2020) escrito pela aluna 

Louise Loeser. 



35 

 

passei a perceber melhor.”. Aprendemos não só fazendo, mas vendo. A posição do espectador 

foi um aspecto bastante valorizado durante as aulas do Grupo de Experimentação Cênica 

Virtual. Pensando em uma pedagogia do espectador, é quase impossível não recorrer ao 

profundo e instigante trabalho do professor e pesquisador Flávio Desgranges: 

O olhar do observador sobre o espetáculo sustenta o próprio jogo do teatro. A 

necessidade de companheiros de jogo, de criação, anima o movimento de formação 

de público. Uma pedagogia do espectador se justifica, assim, pela necessária 

presença de um outro que exija diálogo, pela fundamental participação criativa desse 

jogador no evento teatral, participação que se efetiva na sua resposta às propostas 

cênicas, em sua capacidade de elaborar os signos trazidos à cena e formular um juízo 

próprio dos sentidos. (DESGRANGES, 2015, p. 27) 

Tendo o espectador como figura indispensável para o acontecimento teatral, o 

professor deve instigar os alunos a pensar constantemente nas relações cena-público, 

mostrando que a construção cênica não se completa sem a presença do outro, daquele que vê. 

O processo de apreensão da linguagem teatral em sala de aula se dá, assim, não só pelo 

exercício constante do fazer cênico, mas pela conclusão de que é imprescindível a 

concretização de um trabalho profundo e implicado sobre o olhar daquele que vê, isto é, do 

espectador.  

A conquista da linguagem teatral pelo espectador implica o desenvolvimento de um 

senso estético e um olhar crítico – olhar armado, exigente, atento à qualidade do 

espetáculo, que reflete sobre os fatos apresentados e não se contenta em ser apenas o 

receptáculo de um discurso monológico, que impõe um silêncio passivo. A 

aquisição da linguagem teatral capacita o espectador a interpretar a obra, 

desempenhando uma efetiva participação no fato artístico e assumindo a autoria da 

narrativa apresentada, mantendo viva sua possibilidade de construção e reconstrução 

da história. (DESGRANGES, 2015, p. 172) 

É a conquista do olhar armado, como bem indica Desgranges, um dos objetivos desse 

processo de educação do olhar que defendo neste capítulo. O treino do olhar é importante não 

só para os alunos, mas também para o professor. Louise Loeser, em seu registro da primeira 

aula do Grupo de Experimentação, referiu-se aos comentários emitidos por mim ao dar 

retornos às cenas apresentadas: “Nos comentários posteriores, atento especialmente para a 

importância de o coordenador/professor ter um olhar treinado, aguçado, para perceber 

detalhes e minúcias, ler signos ou provocar leituras a partir deles.”. A busca de um olhar 

treinado, vivo, armado e pronto para reconhecer a teatralidade que emerge nos espaços é um 

objetivo a ser perseguido por professores e alunos, por atores e espectadores.  Essa noção da 

relação entre a teatralidade e o olhar é muito bem postulada por Josette Fèral (2015, p. 86): 



36 

 

[...] a teatralidade não parece relacionar-se à natureza do objeto que investe – o ator, 

o espaço, o objeto, o evento; também não se restringe ao simulacro, à ilusão, às 

aparências, à ficção, já que pudemos apreendê-la em situações cotidianas. Mais que 

uma propriedade, cujas características seria possível analisar, é um processo, uma 

produção relacionada sobretudo ao olhar que postula e cria outro espaço, tornado 

espaço do outro – espaço virtual, é claro – e dá lugar à alteridade dos sujeitos e à 

emergência da ficção. Esse espaço resulta de um ato consciente tanto do próprio 

performer (no sentido amplo do termo: ator, encenador, cenógrafo, iluminador, e 

também arquiteto) [...], quanto do espectador, cujo olhar cria uma clivagem espacial 

de onde surge a ilusão; olhar dirigido, sem distinção, a eventos, comportamentos, 

corpos, objetos, espaço cotidiano e também ficcional [...]. A condição da teatralidade 

seria, portanto, a identificação (quando é produzida pelo outro) ou a criação (quando 

o sujeito a projeta sobre as coisas) de um outro espaço, espaço diferente do 

cotidiano, criado pelo olhar do espectador que se mantém fora dele. Essa clivagem 

no espaço é o espaço do outro, que instaura um fora e um dentro da teatralidade. É 

Um espaço fundador da alteridade da teatralidade.  

As diversas imagens criadas em aula revelam a potência trazida pelo trabalho com 

espaços não convencionais, os quais oferecem possibilidades que um palco à italiana não 

poderia proporcionar, por exemplo. Poder enxergar a teatralidade surgida em espaços não 

tidos previamente como teatrais é muito interessante, o que suscita novas conversas e 

reflexões, ampliando o campo de possibilidades para a criação e a recriação. Ver a 

teatralidade emergir através do olhar – seja pela intervenção do jogador sobre um espaço 

cotidiano, ressignificando-o, seja através do enquadramento realizado pelo olhar do público, 

que vê – é um aspecto interessante a ser trabalhado no ensino das artes cênicas na escola.  

Assim, a teatralidade consiste tanto em situar a coisa ou o outro nesse outro espaço, 

em que ela pode aparecer graças ao efeito de enquadramento através do qual 

inscrevo o que olho [...], quanto em transformar um evento em signo (quando um 

simples fato cotidiano transforma-se em espetáculo [...]). Portanto, nessa etapa de 

nossa reflexão, a teatralidade não aparece como uma propriedade, mas como um 

processo que indica “sujeitos em processo”: aquele que é olhado–aquele que olha. É 

um fazer, um vir a ser que constrói um objeto antes de investi-lo. Essa construção é 

resultado de uma dupla polaridade, que pode partir tanto da cena e do ator quanto do 

espectador. (FÉRAL, 2015, p. 87) 

Féral destaca a dupla polaridade da construção da teatralidade, que pode partir tanto da 

cena quanto do espectador. Essa valorização do olhar do espectador vai ao encontro das 

formulações de Desgranges, às quais recorri anteriormente neste capítulo. Acredito ser muito 

fértil a ideia gestada por Féral do enquadramento do olhar, tão cara a esta pesquisa e ao 

processo criativo do Grupo de Experimentação Cênica Virtual. O trabalho prático com 

enquadramentos foi munido por uma exposição teórica que fiz ao final da primeira aula, 

apresentando a ideia de enquadramento dentro da teoria cinematográfica. Os conceitos 

teóricos, além de se tornarem vocabulário comum conhecido por todos os integrantes do 

grupo, foram uma forma de ampliar o repertório dos estudantes. Buscando uma tessitura 



37 

 

prático-teórica, com um único golpe consegui atingir um duplo aspecto: a educação do olhar e 

a ampliação das referências conhecidas pelos estudantes. Debruçar-me-ei sobre o segundo 

aspecto no próximo capítulo. 

No início da segunda aula do Grupo de Experimentação, ao conversarmos sobre os 

registros de aula e retomarmos a discussão da aula anterior, o aluno Igor Mandatti destacou 

como, naquela semana, seu olhar para a própria casa havia se modificado. “Fico rastreando a 

casa o tempo todo. ‘O que posso fazer?’. A discussão sobre os enquadramentos despertou um 

olhar que eu não tinha para o dia a dia.”. Outros alunos comentaram que, ao assistirem a 

filmes e séries ao longo da semana, lembraram-se da aula teórica sobre enquadramentos e 

ficaram tentando identificar as escolhas realizadas nas produções audiovisuais. Temos aqui 

mais traços que dão pistas sobre como um processo de educação do olhar, se for levado a 

cabo de maneira implicada pelo professor em relação a seus alunos, pode espraiar-se para 

diversos âmbitos para além da sala de aula.   

Gostaria, ainda, de discorrer sobre a especificidade em relação ao espaço cênico 

dimensionado pela tela. Amanda Ayres (2013, p. 89) discorre sobre a delimitação do espaço 

pelo enquadramento da tela: “o espaço em que se realiza a cena é delimitado pelo quadrado da 

tela que será visualizado pelos espectadores, nesse caso os internautas.”. O campo espacial 

dimensionado pela webcam – ou pelas câmeras de celulares e afins – coloca em cena o que se 

apresenta no campo de visão da câmera, enquanto o que não é capturado por ela fica fora de 

cena. Reforço, mais uma vez, a importância de que o processo de escolha dos enquadramentos 

não seja aleatório. É preciso que o aluno-jogador tenha consciência das escolhas que faz, pois 

cada escolha cria diferentes signos, produzindo os mais diversos sentidos. Maria Lúcia Pupo 

(2015a, p. 27) indica as diferentes materialidades pelas quais se manifestam os signos teatrais:  

[...] o acontecimento teatral nos oferece signos manifestados mediante diferentes 

materialidades, configurando aspectos tão diversificados quanto a iluminação, o 

cenário, o movimento do corpo do ator, o que ele diz, os sons que se fazem 

presentes e assim por diante. 

Almejando provocar os alunos a se deterem na construção consciente de signos, fiz, ao 

final da segunda aula do Grupo de Experimentação, uma exposição teórica sobre o processo 

de significação e a construção do sentido. Recorri aos conceitos da semiótica e da semiologia 

teatral. Mais uma vez, a teoria trouxe um vocabulário comum para todos os integrantes do 

grupo, além de munir os estudantes de armas poderosas para os atos de fazer e ler as cenas. 



38 

 

Pupo discorre sobre a articulação entre diferentes sistemas de signos e os componentes de um 

signo teatral: 

[...] a cena é constituída por uma complexa articulação entre diferentes sistemas de 

signos que não têm sentido absoluto em si mesmos, mas só adquirem significado uns 

em relação aos outros. Assim, sabemos hoje que um signo teatral, presença 

representa algo, comporta um significante – seus elementos materiais –, um 

significado – seu conceito – e um referente, objeto ao qual remete na realidade. [...] 

o signo teatral, ao mesmo tempo que remete a algo no mundo, é também elemento 

de uma prática significante objetivada na performance do jogador. Essa 

peculiaridade permite que se possa equacionar uma prática pedagógica que permita 

ao jogador elaborar teatralmente uma relação com o mundo. (PUPO, 2015a, p. 25-

26) 

 Para permitir que os alunos elaborassem teatralmente uma relação com o mundo, 

optei, através de minha atitude como docente, por focalizar cuidadosamente a construção dos 

signos, bem como a decodificação dos mesmos em sala de aula. Buscando, cada vez mais, 

abandonar o caráter de aleatoriedade na escolha dos elementos a serem postos em cena e 

enquadrados pelas câmeras, discutimos em diferentes oportunidades sobre as possíveis 

relações entre significantes e significados, bem como sobre os múltiplos sentidos que eram 

construídos cenicamente através das associações engendradas pelos alunos.  

Assim, a descoberta do funcionamento dos códigos que configuram a significação 

em cena dá-se não somente através da construção, mas também da decodificação 

dos signos. A dinâmica entre essas duas dimensões poderá contribuir, e muito, para 

trazer para o primeiro plano os modos através dos quais se dá a significação no 

teatro. (PUPO, 2015a, p. 35) 

Mais uma vez, enfatiza-se não apenas o ato de fazer, mas também os de ver, ler e 

decodificar. Reitero a defesa de coexistência, dentro de um processo artístico-pedagógico em 

artes cênicas, dos papéis de ator e espectador, revezados constantemente pelos estudantes. 

Fazer e fruir estão imbricados no processo de aprendizagem da linguagem teatral. Para uma 

educação do olhar, não basta apenas satisfazer a esfera da construção, sendo necessário deter-

se na esfera de decodificação. Da mesma forma, não basta apenas decodificar, é preciso 

construir. É assim que problematizo a seguinte formulação: “A atividade teatral supõe um 

emissor que fabrica uma mensagem e um receptor que a decifra.” (RYNGAERT, 1981, p. 60). 

Creio que o ato do espectador não é a decifração exata da mensagem fabricada pelos 

fazedores da cena, mas a criação, por aquele que vê, de seu próprio poema a partir de outro 

poema, como formula belamente Jacques Rancière (2012, p. 17): 

O espectador também age, tal como o aluno ou o intelectual. Ele observa, seleciona, 

compara, interpreta. Relaciona o que vê com muitas outras coisas que viu em outras 



39 

 

cenas, em outros tipos de lugares. Compõe seu próprio poema com os elementos do 

poema que tem diante de si. Participa da performance refazendo-a à sua maneira, 

furtando-se, por exemplo, à energia vital que esta supostamente deve transmitir para 

transformá-la em pura imagem e associar essa pura imagem a uma história que leu 

ou sonhou, viveu ou inventou. Assim, são ao mesmo tempo espectadores distantes e 

intérpretes ativos do espetáculo que lhes é proposto.  

O aluno-jogador-espectador do Grupo de Experimentação pôde ir lapidando seus 

diferentes poemas vendo, fazendo, discutindo, refazendo, deglutindo, engolindo, 

regurgitando, vociferando, sussurrando, cortando, colando, transformando... Tudo dentro de 

um intenso jogo entre telas, tendo o enquadramento como um parceiro de jogo e o gesto de 

lançar novos olhares para os espaços cotidianos como conquista artístico-pedagógica. O uso 

de câmeras e telas dentro do processo criativo suscitou questionamentos sobre a natureza das 

experimentações. É teatro ou não? O aluno Igor Mandatti escreveu, em seu registro da 

primeira aula, questões que surgiram em seu pensamento: “Coisas novas surgiram, 

enquadramentos, ações, lugares. Seria um teatro filmado? Ou um cinema ao vivo? No fim das 

contas, é a limonada que podemos fazer com os limões dessa estação. E aos poucos vamos 

mexendo na receita para que ela fique melhor sempre.”. Desde a primeira aula, procurei 

manter com os alunos uma postura de abandono de certo purismo de linguagem. Ficar 

tentando traçar fronteiras exatas, bem delimitadas, entre o que é teatro e o que é cinema, entre 

o que é teatro e o que é videoperformance, por exemplo, não parece ser muito condizente com 

o estado da cena contemporânea. Como aponta a professora e pesquisadora Sílvia Fernandes 

(2011), a cena teatral contemporânea é marcada pelo hibridismo e pelo estilhaçamento, bem 

como pelo embaralhamento dos modos espetaculares. 

O teatro contemporâneo partilha com a dança, as artes plásticas e o cinema uma 

crise de identidade e uma indefinição de estatuto epistemológico. Nesse sentido, 

pode-se falar de experiências cênicas com demarcações fluidas de território, em que 

o embaralhamento dos modos espetaculares e a perda de fronteiras entre os 

diferentes domínios artísticos são uma constante. (FERNANDES, 2011, p. 11) 

Além de não ser muito condizente com o estado da cena contemporânea, a tentativa de 

ficar traçando fronteiras não nos ajudaria no processo criativo. Associo-me ao pensamento 

evocado por Amanda Ayres, de que estamos lidando com uma nova linguagem em 

construção, “que estabelece diálogos com áreas diferentes. Esse processo de imbricamento 

não rejeita a existência de elementos teatrais na obra, assim como também não nega a 

contribuição das outras linguagens.” (AYRES, 2013, p. 146). Tal concepção é bastante 

libertadora, pois possibilita que aproveitemos as potencialidades apresentadas pelos diferentes 

recursos ao serem colocados em diálogo. Ademais, o purismo de linguagem soa um tanto 



40 

 

descabido se refletirmos sobre como, na história do teatro, as tecnologias provocaram os 

artistas, em diferentes épocas, a descobrir e inventar novas possibilidades: 

O elemento que nos interessa ressaltar é que o prazer pela busca de novas 

possibilidades, bem como a descoberta de novas relações propostas pelas 

tecnologias nunca deixaram de se fazer presentes no teatro. Ao contrário, elas 

sempre demarcaram posição, muitas vezes, propondo a relativização de conceitos 

anteriores e incorporando novas formas estéticas e de composição teatral. (AYRES, 

2013, p. 58) 

Outro conceito um tanto polêmico nas discussões contemporâneas sobre as novas 

modalidades cênicas que se valem dos mais recentes recursos tecnológicos é o da presença. 

Há presença ou não no jogo teatral mediado por telas? Recorro, para fomentar a discussão, ao 

conceito de telepresença: “A telepresença ‘significa estar aqui e estar em algum outro lugar 

ao mesmo tempo’
7
. Acrescentamos à fala da autora: ‘estar aqui e estar em alguns outros 

lugares ao mesmo tempo’.” (AYRES, 2013, p. 60). É bonita a ideia formulada, em outro 

momento, por Ayres (2013, p. 106): “o entendimento da telepresença como possibilidade de 

encontro entre os sujeitos, corpos poéticos, que podem se relacionar independentemente da 

distância geográfica em que se encontram.”. Evoco, também, o conceito de presença do ator, 

pesquisador e professor Renato Ferracini, que, a meu ver, liga-se ao que defende Josette Féral 

com seu conceito de teatralidade. Para Ferracini, a presença é a capacidade que o ator tem de 

se colocar em relação de jogo com o espectador.  

O que eu chamo presença é a relação de potência do jogo, de quando você consegue 

fazer com que o público se relacione em uma relação de jogo teatral, jogo cênico. Se 

a capacidade de presença é justamente a relação de jogo, então a presença está 

deslocada do feitor da presença: não sou eu que me coloco enquanto presença – eu 

tenho toda uma técnica para fazer isso, mas não garante nada. O que garante é 

justamente aquele momento, ou aquele lugar e momento, a cada noite, a cada 

apresentação, que eu tenho que me diluir e criar e recriar de novo esse espaço de 

jogo com o público. Se pensarmos em deslocar a presença para a capacidade de 

relação e de cocriação, os pontos que vão gerar essa relação independem do carnal. 

Não é o ator que ‘impõe’ a presença; se você cria essa relação de jogo, pode ter um 

ator e um vídeo, o ator e o espectador – e esses três têm que entrar numa relação de 

mistura. (FERRACINI apud AYRES, 2013, p. 64) 

Ao invés de defender que não há presença nessas experimentações cênicas mediadas 

por câmeras e telas, julgo ser interessante pontuar a existência de diferentes qualidades de 

presença. Seja presença física (no acontecimento convivial, para retomar o conceito de 

Dubatti), seja telepresença, algo acontece entre os envolvidos na lida com a linguagem cênica. 

Algo muda, algo se transforma. Na experiência prática que analiso nesta monografia, pessoas 
                                                             
7 Amanda Aguiar Ayres refere-se a uma passagem presente em SANTAELLA, Lucia. Cultura e artes do pós-

humano: da cultura das mídias à cibercultura. São Paulo: Paulus, 2003. p. 196. 



41 

 

separadas por milhares de quilômetros – passando a quarentena em diferentes estados do país 

– conseguiram se encontrar, mesmo que virtualmente, por 16 aulas dentro de um Grupo de 

Experimentação Cênica Virtual. Algo aconteceu ali, não se pode negar. 

1.3 Os registros de aula: olhares para o processo vivo 

Gostaria, ainda, de refletir neste capítulo sobre o processo de educação do olhar em 

relação à composição de registros de aula pelos alunos. Dentro do Grupo de Experimentação 

Cênica Virtual, a cada aula um estudante ficava responsável por compor o registro do 

encontro. Tal registro era sempre apresentado no início da aula seguinte, provocando a 

discussão entre todos os alunos sobre a materialidade do registro e sua composição, bem 

como sobre a própria aula registrada. O uso de registros de aula dentro de um processo 

artístico e pedagógico é algo que me move bastante enquanto pesquisador. Há muitos 

aspectos no trabalho com esse tipo de instrumento pedagógico que me fazem crer em sua 

potencialidade artística, reflexiva, criativa e crítica. Quando fui aluno do Núcleo de Artes 

Cênicas do SESI em Ribeirão Preto, a professora Priscilla Altran sempre pedia aos alunos que 

compusessem registros de aula, apresentados e debatidos coletivamente durante os encontros. 

Como aluno da Universidade de São Paulo, tive a oportunidade de trabalhar com protocolos 

nas aulas dos professores Marcelo Soler e Maria Lúcia Pupo, dentro do Departamento de 

Artes Cênicas da Escola de Comunicações e Artes. 

Primeiramente, antes de definir com mais precisão o que seria um registro de aula, 

julgo ser pertinente discorrer sobre as diferentes nomeações que dei ao instrumento 

pedagógico no parágrafo anterior: registro de aula e protocolo. A terminologia protocolo pode 

ser localizada na pesquisa de Ingrid Dormien Koudela com o jogo teatral e a peça didática de 

Bertolt Brecht (KOUDELA, 1996). Segundo a autora, o protocolo é um instrumento de 

investigação coletiva. 

O protocolo revelou-se como um instrumento de avaliação radicalmente 

democrático. Na documentação do trabalho, é possível identificar que o protocolo 

instrui os momentos do processo e muitas vezes propulsiona a investigação coletiva. 

A síntese da aprendizagem, concretizada através do protocolo, tem também a 

importante função de aquecer o grupo, promover o encontro e auxiliar na 

delimitação do foco da investigação. (KOUDELA, 1996, p 57). 

Como um elemento de relevante importância para instigar e provocar a investigação 

dentro do processo criativo e pedagógico, o protocolo é um potente instrumento a ser utilizado 



42 

 

pelo professor durante as aulas. Segundo a professora Priscilla Altran, o registro de aula, em 

seu trabalho como professora dentro do NAC do SESI, é uma forma de retroalimentação do 

processo criativo: 

Ah, então, né? Primeiro, queria ressaltar a importância dos registros. [...] Você, 

como aluno, sabe o quanto os registros são importantes dentro dos processos. Por 

quê? Essa forma de abrir registros, seja de qual forma for, você não precisa escrever 

um texto se você não quiser. Eu já recebi registros em forma de música, em forma 

de vídeo, em forma de aula, de exercício, de dinâmica, mas também de, enfim, de 

colagem, enfim. Mas abrir esse espaço do registro que é esse espaço de decantação e 

é uma resposta concreta ao processo que está sendo construído. Então, o registro é 

uma das formas de retroalimentação, percebe? Esse registro vem, às vezes, de uma 

maneira, ele te traz coisas que não são cognitivas, ele te traz coisas sensíveis, mas 

você consegue entender para onde esse barco está indo a partir do contato com esses 

registros, né? Que nada mais são do que visões individuais dentro daquele coletivo.
8
 

Priscilla indica, em seu depoimento, algo que é bem instigante para a defesa que 

gostaria de fazer em relação ao trabalho com os registros: a diversidade de formas pelas quais 

o registro pode se apresentar. Esse aspecto é, inclusive, o principal motivador para que eu 

adotasse, com os alunos do Grupo de Experimentação Cênica Virtual, a terminologia registro 

de aula em vez de protocolo. Penso que a ideia de registro de aula apresenta inicialmente aos 

alunos um campo mais expandido, que abriga outras possibilidades de registro (texto, áudio, 

imagem, vídeo, colagem, pintura etc.). O termo protocolo pode gerar um direcionamento 

inicial mais rígido à escrita e a uma forma mais única de registrar um acontecimento e refletir 

sobre ele. Portanto, almejando possibilitar aos alunos uma aventura de composição que não 

ficasse restrita ao domínio da palavra e do registro textual escrito, optei pela adoção da 

terminologia registro de aula. A opção é mais uma questão de estilo; isto é, não proponho 

uma disputa conceitual que coloque a terminologia protocolo como insuficiente e/ou inferior.  

Resgatando aspectos apontados por Koudela (1996) e, também, por Priscilla Altran – 

através da entrevista concedida a mim –, posso formular que o registro de aula é um 

instrumento pedagógico destinado ao trabalho coletivo de todos os envolvidos no processo 

criativo – alunos e professor. Além de ser um potente instrumento para rememorar o encontro 

anterior, o registro de aula é uma forma de os alunos se posicionarem crítica e reflexivamente 

em relação ao andamento do processo criativo. O trabalho engajado com os registros de aula – 

ou com os protocolos – proporciona um maior aprofundamento da investigação coletiva, 

colocando na roda de debate questões que emergem das aulas e dos questionamentos e 

                                                             
8 Depoimento concedido a mim por Priscilla Altran Bevilacqua Gavarrom em entrevista realizada em 01/07/2020 

através da plataforma Google Meet. 



43 

 

reflexões dos alunos em relação ao processo vivo. Arrisco dizer, inclusive, que o trabalho com 

registros de aula é um profundo e instigante jogo de olhares, olhares que se lançam ao 

processo vivo, pulsante. É uma forma de distanciamento e também de aproximação do 

processo criativo. Distanciamento, pois é momento de decantação de ideias e de reolhar 

aspectos com uma ótica um pouco menos imersa no instante dos acontecimentos. 

Aproximação, pois a composição leva os alunos a se tornarem mais familiares dos 

acontecimentos e das discussões suscitadas em cada encontro.  

Além disso, o registro de aula é um momento de intervenção proposto por cada aluno. 

Cada registro pode fisgar algo que passou despercebido durante uma aula e trazê-lo para 

primeiro plano, direcionando a investigação para caminhos não planejados e até ainda não 

imaginados. O registro de aula permite que lancemos proposições de caminhos a serem 

seguidos ou não. Outro aspecto importante é seu caráter de olhar mais uma vez para o vivido. 

Por exemplo, durante o processo do Grupo de Experimentação Cênica Virtual, a composição 

dos registros de aula acabou tornando-se um momento de utilização, pelos alunos, de 

procedimentos criativos – e até de recursos linguísticos – vivenciados em aula para propor 

novas soluções artísticas à investigação coletiva. O que mais chamou minha atenção foi a 

implicação e o envolvimento de cada um na composição de seu registro, bem como a 

variedade de materialidades utilizadas para expressão. 

 Gostaria de ressaltar, aqui, a potência que é se valer do trabalho com registros de aula, 

construindo, assim, a memória coletiva. Ou, ainda mais precisamente, um arquivo comum da 

experiência daquele grupo. Arquivo a ser revisitado em um futuro, tecendo relações e pontes 

entre tempos e vozes. O registro possibilita o fluxo de uma onda, que vai e volta, que draga, 

envolve, revolve, transforma. Esse tipo de prática – registro das experiências vividas nas aulas 

de teatro – é muito recorrente no campo da pedagogia teatral, como indica Jean Carlos 

Gonçalves (2013) ao abordar a prática da constituição de protocolos: 

Registrar as experiências vividas nas aulas de teatro constitui-se em prática 

recorrente no campo da pedagogia teatral. Ingrid Koudela, precursora da inserção 

dos protocolos de aula no ensino de teatro no Brasil, defende a confecção dos 

mesmos como forma de possibilitar reflexões sobre as atividades realizadas em uma 

aula (KOUDELA, 2006)
9
. Ao disponibilizar seus corpos para a aprendizagem em 

arte, os alunos de teatro acabam não fazendo anotações em seus cadernos, cópias do 

quadro-negro, colagens e tarefas, como na maioria das disciplinas que integram as 

práticas escolarizadas. Os protocolos constituem-se, desse modo, uma metodologia 

                                                             
9 KOUDELA, Ingrid. Jogos Teatrais. São Paulo: Perspectiva, 2006. 



44 

 

utilizada pelo professor para que os alunos possam se manifestar por meio de 

materialidades discursivas sobre suas aulas. Os protocolos fazem referência sempre 

à última sessão de trabalho e são apresentados pelo(s) seu(s) autor(es) no início de 

cada novo encontro, se constituindo também, caso queira o professor, como 

instrumento de avaliação e acompanhamento do processo teatral. Quando possível, a 

sugestão é que seja solicitada aos alunos autores do protocolo da vez uma cópia para 

cada integrante do grupo de trabalho, para facilitar o acompanhamento simultâneo 

da apresentação por todos os estudantes. Cada professor pode utilizar os protocolos 

para os fins que julgar necessários, inclusive como avaliação dos acadêmicos. 

(GONÇALVES, 2013, p. 108) 

Valendo-se das formulações de Bakhtin, Gonçalves (2013, p. 109) aponta para a 

pluralidade de mundos e de perspectivas possibilitadas pela vida social: 

A noção de língua/linguagem, exposta no texto O discurso no romance, de 1934-

1935 (BAKHTIN, 2010)
10

, é discutida a partir do conceito de língua como meio 

vivo e concreto no qual reside a consciência daquele que fala. O autor lembra que a 

vida social viva cria possibilidades de uma pluralidade de mundos e de perspectivas, 

que são sempre ideológicas e sociais.  

Isso ficou escancarado no compartilhamento grupal dos registros a cada aula. Vozes 

diversas ecoaram, carregando suas visões de mundo e perspectivas muitas vezes distintas, 

encontrando um lugar comum no espaço potencial do encontro de pluralidades que é a sala de 

aula. Um trabalho cuidadoso e contínuo com protocolos/registros de aula começa a mostrar a 

diversidade de possibilidades existentes para a enunciação sobre a prática teatral. É um 

trabalho de pesquisa mesmo, de investigação, de mergulho. Cabe ao professor, dessa maneira, 

convidar seus alunos ao mergulho na investigação dos diferentes modos de construção 

protocolar. É a expansão do campo de possibilidades que está no horizonte. Sobre isso, 

Gonçalves aponta para uma profícua jornada: 

Os protocolos teatrais verbo-visuais fundam-se, a partir dessa investigação, como 

outra possibilidade de enunciar sobre a prática teatral, ainda não explorada pelos 

estudos da cena. A criação da nomenclatura protocolos teatrais verbo-visuais faz 

referência a materialidades enunciativas advindas das aulas de teatro que contenham, 

em seu escopo, as dimensões verbal e visual de forma não dissociada. Na 

complementação mútua entre essas dimensões, o enunciado concreto ganha uma 

gama aberta de sentidos, ultrapassando os limites dos outros formatos utilizados até 

então como protocolos de aula: relatórios, diários, etc. (GONÇALVES, 2013, p. 

121) 

Encarar a composição de protocolos teatrais como mais um modo de se estudar a cena 

abre, sem dúvidas, a possibilidade de novas vozes ganharem espaço de enunciação e 

formulação na degustação do que é feito e do que é assistido. Possibilitar e estimular que os 

alunos reflitam sobre a experiência vivida, formulando discursos verbo-visuais (e, ainda mais, 

                                                             
10

 BAKHTIN, M. O discurso no romance. In: BAKHTIN, M. Questões de literatura e de estética (A teoria do 

romance). 6. ed. Trad. Aurora Bernardini et al. São Paulo: Hucitec, 2010, p.71-210 [1934-1935]. 



45 

 

corporais), é investir em uma potência política gigantesca. É navegar por um mar de 

possibilidades, deixando-se encharcar pelas ondas, muitas vezes vindas a posteriori, num 

momento outro da experiência.  

A prática da composição de registros de aula é mais uma forma de trabalhar o olhar 

dos alunos em um processo de educação estética. Convida-se quem faz, quem joga, quem atua 

a olhar o que se constrói com outros olhos. E esse trabalho com o olhar se expande para a vida 

como um todo, possibilitando alterações na vida cotidiana dos indivíduos e a vivência de uma 

relação outra com o mundo que os cerca. Esse processo de educação do olhar, portanto, não se 

restringe a um único sentido: a visão. Ao trazer a postulação “olhar”, há um verdadeiro 

espraiamento para todos os sentidos, chegando ao posicionamento do sujeito sobre algo. É 

nesse ponto, mais uma vez ao longo deste capítulo, que me identifico com Soler: 

[...] um olhar com olhos, ouvidos, pele e narinas, para a realidade, tentando perceber 

nela dados que em si são metáforas para entendê-la de maneira mais ampla. No 

contexto, o termo olhar se associa ao posicionamento do sujeito sobre algo, a visão 

que extrapola os domínios do próprio olho. As coisas não são, é justamente nosso 

olhar que faz delas algo cheio de significado. (SOLER, 2008, p. 37). 

Compartilho, nesta monografia, o processo do Grupo de Experimentação Cênica 

Virtual na composição de registros de aula, pois julgo ser instigante para aqueles que se 

aventurarem à leitura. Tenho indícios que me levam a crer que a forma como fiz a proposição 

do trabalho com os registros foi fundamental para que os alunos se aventurassem em uma 

jornada criativa que se espraiasse para além do registro escrito, textual. Quando me recusei a 

definir, na primeira aula, o que era um registro de aula – através da justificativa de que o 

registro não tinha um formato único e que aprenderíamos coletivamente como aquele grupo 

encontraria sua própria identidade nas composições –, creio que não enviesei a produção para 

nenhum caminho específico. Texto, imagem, vídeo: tudo estava no horizonte dos possíveis. A 

primeira aula foi registrada por todos os alunos, como uma forma de promover um primeiro 

contato com o instrumento que seria utilizado em todos os encontros. Os 10 alunos que 

realizaram o registro da primeira aula percorreram caminhos diferentes na composição. 

Recebi três registros em forma de texto escrito, três em forma de fotografia, dois em forma de 

áudio, um em vídeo e um em forma de uma fotomontagem. Destaco os registros das alunas 

Alice Almeida e Kerolyn Oliveira, pois já apresentam a característica definidora da identidade 

daquele grupo na composição: a utilização de um procedimento criativo ou de um recurso 

linguístico visto ou trabalhado em aula para compor o registro daquele encontro. 



46 

 

Figura 1 – Registro da Aula 01 por Alice Almeida 

 
Fonte: Acervo pessoal do pesquisador (reunido durante a pesquisa), 2020. 

 

Figura 2 – Registro da Aula 01 por Kerolyn Oliveira 

 
Fonte: Acervo pessoal do pesquisador (reunido durante a pesquisa), 2020. 

Alice e Kerolyn valeram-se da exposição teórica sobre enquadramentos para 

comporem seus registros da primeira aula. Ambas apropriaram-se de um recurso linguístico, 

que tomou o primeiro plano do registro. No caso de Alice, ela fez uma fotografia seguindo os 

princípios do enquadramento em relação aos três aspectos fundamentais: plano, altura do 

ângulo e lado do ângulo. A aluna, inclusive, explicitou sua escolha através de um papel que 

segura ao lado do rosto na fotografia. Na folha sulfite, conseguimos ler: “MEIO PRIMEIRO 

PLANO, PLONGÉE, FRONTAL” (plano, altura do ângulo e lado do ângulo, 



47 

 

respectivamente). No caso de Kerolyn, ela utilizou a ideia do superenquadramento, que, 

segundo Verônica Veloso (2007, p. 59), ocorre “quando a câmera enquadra um recorte 

espacial que já sugere um enquadramento”, para realizar a sua fotografia, a qual remetia, para 

além da exposição teórica sobre enquadramentos, ao procedimento criativo mediado por telas 

e câmeras utilizado naquela aula (criação de cena a partir dos aspectos espaço, 

enquadramento e ação com o tema Brasil 2020). 

A partir da segunda aula, o registro de aula começou a ser realizado apenas por um 

estudante a cada aula, responsável por apresentar sua composição ao professor e aos colegas 

no início do encontro seguinte. As aulas de número 2 a 11 ficaram sob a responsabilidade dos 

10 alunos do Grupo de Experimentação Cênica Virtual, que compuseram registros nos mais 

diferentes formatos, apresentando-os nas mais diversas materialidades. O último registro foi 

apresentado na aula 12, já que, entre essa aula e a de número 15, o Grupo de Experimentação 

esteve dedicado à organização e à montagem do experimento final “CARTAS DE AMOR E 

MORTE”, que foi apresentado nos dias 22, 23 e 24 de outubro ao público virtual através da 

plataforma Zoom. Em virtude do foco na finalização do experimento, o trabalho com registros 

de aula foi suspenso. Como tarefa final, todos os alunos do grupo tiveram que entregar na 

última aula (de número 16) um escrito final, uma espécie de registro do processo. Nessa 

escrita derradeira, cada aluno refletiu sobre o processo desenvolvido ao longo das aulas do 

Grupo de Experimentação Cênica Virtual, detendo-se aos seguintes pontos: a postura do 

professor; a criação entre telas; o trabalho com o texto literário Venha ver o pôr do sol; a 

dinâmica das aulas; e, por fim, a construção do experimento final. 

Dos registros referentes às aulas de número 2 a 11, posso destacar os formatos nos 

quais foram apresentados: o registro da aula 2 foi feito por Alice Almeida na forma de uma 

cena em vídeo; o da aula 3 foi feito por Victor Rosa na forma de uma fotografia; o da aula 4 

foi feito por Igor Mandatti na forma de uma narração em áudio; o da aula 5 foi feito por João 

Henrique Arantes na forma de 3 fotomontagens/colagens; o da aula 6 foi feito por Louise 

Loeser na forma de uma carta; o da aula 7 foi feito por Vitória Bícego na forma de uma 

proposta de experiência imaginativa através de um áudio; o da aula 8 foi feito por Gabriel 

Mota na forma de um poema; o da aula 9 foi feito por Kerolyn Oliveira na forma de um vídeo 

com imagens acompanhado de um áudio narrativo; o da aula 10 foi feito por Rafaela 

Yamamoto na forma de uma colagem de imagens acompanhada de 3 fotografias; e, por fim, o 



48 

 

registro da aula 11 foi feito por Sarah Pavan na forma de um diário-colagem na forma de um 

áudio.  

Para destacar o aspecto que se consolidou com uma identidade do Grupo de 

Experimentação Cênica Virtual na composição dos registros de aula – a utilização de um 

procedimento criativo ou de um recurso linguístico visto ou trabalhado em aula para compor o 

registro daquele encontro –, aproveito para comentar alguns dos registros. Alice Almeida, 

registrando a segunda aula, fez uma cena em vídeo na qual se valia da ressignificação de 

objetos, procedimento criativo que surgiu em aula durante algumas cenas em grupo e que foi 

discutido durante a exposição teórica acerca do processo de significação na cena teatral. 

Assim, a discussão em torno da ressignificação de objetos – e da composição de signos 

lúdicos – foi resgatada no registro de forma não verbal, sem expor através do discurso falado 

a questão. A aluna, por sua vez, optou por resgatar a discussão na prática, criando uma cena 

que lidava justamente com o desafio de ressignificar objetos dentro de um espaço específico 

de sua casa: o banheiro. O espaço do banheiro foi ressignificado, assim como os objetos 

habituais de higiene pessoal. Esses foram retirados de seus lugares cotidianos, participando de 

um processo de significação que os transformou em signos lúdicos. Foi muito animador ver 

como a exposição teórica e a discussão das cenas apresentadas na segunda aula ressoaram na 

aluna, de modo que a teoria ganhou concretude na prática cênica engendrada por Alice em seu 

registro. Tal escolha aponta para a potência do trabalho com registros de aula no sentindo de 

desdobrar a investigação levada a cabo durante as aulas, possibilitando que conceitos e ideias 

continuem vivos e pulsantes não apenas no âmbito do que se fala, mas também no do que se 

faz fisicamente.  

O último exemplo que gostaria de evocar neste capítulo refere-se ao registro da quarta 

aula, feito por Igor Mandatti. Através de um áudio narrativo, o aluno incorporou elementos de 

uma história surgida no jogo dança das cadeiras (descrito anteriormente neste capítulo) para 

narrar elementos que se encontravam em um fragmento do conto Venha ver o pôr do sol, de 

Lygia Fagundes Telles (abordarei as questões referentes ao trabalho específico com o texto 

literário no próximo capítulo). Do registro apresentado por Igor, destaco o quão interessante 

foi perceber como as sonoplastias de algumas cenas apresentadas na quarta aula foram 

resgatadas no registro, servindo de ambientação sonora para a narração criada pelo aluno. 

Também foi instigante perceber que a narração fictícia criada coletivamente em jogo foi 



49 

 

retomada e misturada com o trecho literário de Lygia Fagundes Telles, de forma a criar uma 

nova história.  

Através desses exemplos, torna-se perceptível como o registro de aula, no caso do 

Grupo de Experimentação Cênica Virtual, acabou por revelar uma apropriação, por parte dos 

alunos, dos recursos expressivos e linguísticos utilizados em aula. Considero o registro de 

aula como um potente instrumento a ser utilizado no processo de educação do olhar. 

Instrumento criativo, crítico e reflexivo, o registro promove um intenso jogo de olhares para o 

processo vivo, podendo levar a investigação coletiva a caminhos não pensados a priori. Entre 

o acaso das descobertas e o ato de entoar mais uma vez o que já é conhecido de antemão, o 

processo de educação do olhar encontra no trabalho com registro de aulas a fértil 

possibilidade de lançar novos olhares para o vivido e para o mundo que nos cerca. O registro 

é uma forma de diálogo vivo e pulsante com o processo criativo e pedagógico. Retomando a 

fala da professora Priscilla Altran, é uma forma de retroalimentação. O registro possibilita que 

cada aluno desenvolva um olhar refinado, apurado. Como quer Desgranges (2015), é a 

conquista de um olhar armado por parte daquele que é espectador e ator do processo. É uma 

jornada de encontro consigo mesmo, com o outro, com o coletivo e com o mundo. Presente, 

passado e futuro perpassam o trabalho com os registros de aula. Basta ter coragem para se 

lançar à aventura e olhos atentos para ver o que se apresenta. 

Caminhei por uma biblioteca de corredores infinitos, 

Nela estavam todos os livros que já existiram e os que ainda 

serão escritos. 

Dentre tantos volumes, um deles me chamou a atenção. 

Na sua capa estava meu nome, e nele as histórias que nunca 

escrevi. 

(Registro da Aula 08 feito por Gabriel Mota) 

 

 

 

 

 



50 

 

CAPÍTULO 2: A AMPLIAÇÃO DAS REFERÊNCIAS ARTÍSTICO-

CULTURAIS 

“Os livros. Eram os livros. Diziam-me coisas bonitas e eu 

sentia que a beleza passava a ser um direito.”  

(A desumanização, Valter Hugo Mãe)
11

 

A personagem Halla, da obra ficcional A desumanização, escrita por Valter Hugo Mãe 

(2017), enfrenta o falecimento de sua irmã gêmea, Sigridur. O escritor, ao construir a jornada 

de sua personagem, presenteia o leitor com passagens belissimamente formuladas. A que 

decidi trazer na epígrafe que introduz este capítulo é uma delas. A ideia de que os livros 

dizem-nos coisas bonitas expõe uma relação singular com as obras do mundo, com o legado 

cultural humano. O tema norteador para minha pesquisa foi o da ampliação das referências 

artístico-culturais dos alunos no contexto do ensino das Artes Cênicas. Minha mirada, como 

não poderia deixar de ser, é a prática docente na educação contemporânea.  

O que moveu a pesquisa empreendida foi desejo de investigar e defender uma 

educação entendida como um inevitável e essencial diálogo intergeracional, abrindo os olhos 

para o que nos foi legado até aqui. Dessa forma, tendo em vista a contemporaneidade, 

interessa-me, com o discurso que apresento ao longo destas páginas, sustentar dissonâncias 

em relação aos tão repetidos mantras do descarte e do apagamento, características intrínsecas 

à modernidade líquida – evocando, assim, o conceito do sociólogo Zygmunt Bauman. Em 

nossa sociedade contemporânea, o fato de se assumir qualquer compromisso de longo prazo é 

algo considerado completamente ultrapassado, algo velho, tendo que ser, portanto, descartado. 

Bauman, em entrevista à Alba Porcheddu, destaca essa característica do mundo líquido 

moderno:  

No mundo líquido moderno, de fato, a solidez das coisas, tanto quanto a solidez das 

relações humanas, vem sendo interpretada como uma ameaça: qualquer juramento 

de fidelidade, compromissos a longo prazo, prenunciam um futuro sobrecarregado 

de vínculos que limitam a liberdade de movimento e reduzem a capacidade de 

agarrar no vôo as novas e ainda desconhecidas oportunidades. A perspectiva de 

assumir uma coisa pelo resto da vida é absolutamente repugnante e assustadora. E 

dado que inclusive as coisas mais desejadas envelhecem rapidamente, não é de 

espantar se elas logo perdem o brilho e se transformam, em pouco tempo, de 

distintivo de honra em marca de vergonha. (PORCHEDDU, 2009, p. 662) 

                                                             
11 MÃE, Valter Hugo. A desumanização. São Paulo: Biblioteca Azul, 2017. 



51 

 

As coisas, desse modo, perdem o brilho de forma muito acelerada. Numa lógica 

consumidora, tornam-se obsoletas, inúteis e descartáveis. Bauman reitera: “A capacidade de 

durar bastante não é mais uma qualidade a favor das coisas. Presume-se que as coisas e as 

relações são úteis apenas por um ‘tempo fixo’ e são reduzidas a farrapos ou eliminadas uma 

vez que se tornam inúteis.” (PORCHEDDU, 2009, p. 663). Com o tempo frenético do 

consumo e do descarte, as coisas possuem um “tempo fixo” e curto de duração num mundo 

completamente imerso na ideologia neoliberal – e quem acredita estar fora dela está apenas 

embebido de uma mera ilusão. A educação, como não poderia deixar de ser, acaba por 

encharcar-se dos mantras neoliberais do presente, sendo o aspecto da autogestão discente um 

dos maiores efeitos desse processo. Segundo Aquino, a tônica discursiva acerca das práticas 

escolares contemporâneas pode ser resumida da seguinte forma:  

[...] a cruzada contra a escola tradicional versus a defesa, em uníssono, dos 

benefícios de uma educação mais aberta, mais genuína, mais responsável, mais 

engajadora dos alunos etc. Ou seja, demonização da forma escolar convencional, de 

um lado, e santificação de projetos baseados na tríade 

autonomia/liberdade/afetividade, de outro. (AQUINO, 2019a, p. 153) 

. Nas práticas que apregoam uma educação que flerta com o modelo empresarial, 

professor e aluno relacionam-se por solavancos, de forma que a relação pedagógica passa a se 

tornar um atendimento de demandas dos consumidores. Muitos dos discursos que proliferam 

nos debates acerca da função escolar possuem gana utilitarista, exigindo da escola não só uma 

relação de “conexão imediata com as urgências do presente, mas de uma antecipação 

profilática a elas.” (AQUINO, 2019a, p. 150). Em meio à exaltação das demandas do 

presente, o diálogo intergeracional entre professor e aluno arrasta-se penosamente, num trote 

capenga e, cada vez mais, atordoado. Em meio às vociferações dos ideais e reivindicações 

mais nobres da luta política, faz-se necessário refletir sobre a postura do professor na relação 

pedagógica que esse leva a cabo com seus alunos. Deter-me-ei a refletir especificamente 

sobre essa questão no quarto capítulo desta monografia. Neste capítulo, destaco um aspecto 

que é, para mim, de fundamental importância nessa relação entre docentes e discentes: a 

ampliação das referências artístico-culturais daqueles que chegam aos montes às salas de aula. 

Os alunos que chegam a nossas escolas, como não se poderia deixar de esperar dos 

mesmos, vêm embebidos, cada vez mais, dos discursos em voga no presente, especialmente 

dos que tangem a defesa de uma educação autogerida pelos próprios estudantes. O foco na 

aprendizagem toma conta dos discursos discentes e docentes, em diferentes instituições e em 



52 

 

diferentes cidades. Tendo em vista a satisfação momentânea das necessidades do alunado, as 

práticas docentes, em muitas das vezes, acabam por deixar de lado a relação com o passado. 

Os mortos acabam, nessa seara, perdendo espaço. O discurso dos vivos é hegemônico, se não 

o único a ser entoado em sala de aula. Como o que está em jogo é a satisfação das 

necessidades e das demandas do aluno, a educação líquida – para, mais uma vez, valer-me de 

Bauman – tem como lema o esquecimento, em detrimento da memorização, esta considerada 

tão arcaica e em descompasso com aquele.  

[...] a educação líquida assentar-se-ia não mais na habilidade de memorizar, mas na 

prontidão a esquecer, logo a atualizar/substituir instantaneamente o que, em dado 

momento, é ensinado como indispensável; prontidão tida como condição sine qua 

non de adaptabilidade ao mundo contemporâneo e sua volatilidade característica. 

Daí a formação permanente como leitmotiv de existências sempre contingentes, em 

perpétuo desmanche. (AQUINO, 2019a, p. 302) 

Nessa sinuca de bico em que nos encontramos, julgo ser importante endereçarmos 

nossos olhares aos mortos. Os mortos das obras têm muito a dialogar com os vivos das aulas. 

Para isso, é necessário que se estabeleça uma relação outra com o mundo. Temos que 

abandonar nossa paixão pelo descarte. Bauman postula, fortemente: “A alegria de livrar-se 

das coisas, de descartar e eliminar é a verdadeira paixão de nosso mundo.” (PORCHEDDU, 

2009, p. 663). O cineasta Hector Babenco escreveu algo que se opõe frontalmente ao que 

emana dessa paixão contemporânea: “Não quero ainda ter uma relação com o efêmero, tento 

buscar uma relação com o eterno, com o que fica, não com o que passa.” (BABENCO; PAZ, 

2019, p. 81). É buscando estabelecer uma postura um tanto mais comedida com a efemeridade 

do presente que endereço meu trabalho a um contato intensivo com o legado humano. É, 

talvez, como formula Babenco, uma tentativa de relação com o “eterno”. Nada de idealização 

ou glorificação cega do passado. O que se almeja, aqui, é apurar os ouvidos para ouvir os 

murmúrios que são emitidos pelos mortos.  

2.1 Por que ampliar o repertório? 

O teatro é trabalhado dentro da educação formal, no Brasil, há um tempo significativo, 

possuindo diversas reflexões teóricas sobre sua prática, seus desafios e possibilidades. Entre 

defensores do teatro na escola como uma disciplina independente, obrigatória e prevista no 

currículo escolar e aqueles que acreditam ser o teatro um potente instrumento para trabalhar 

conteúdos de outras disciplinas do currículo, há diferentes abordagens, entendimentos e 

campos de possibilidades. Dentro do contexto do ensino do teatro na escola formal em terras 



53 

 

brasileiras (tendo em vista os importantes e férteis trabalhos de Carmela Soares, Ingrid 

Koudela, entre outros), consolidou-se o jogo teatral como um meio de trabalho, pesquisa e 

aprofundamento na linguagem teatral, lidando com as relações entre alunos-jogadores, 

professor-coordenador, jogo, improviso e experimentação. Posso citar, como grandes 

referências internacionais para a prática de jogos, os trabalhos da estadunidense Viola Spolin, 

no sistema de jogos teatrais, e do francês Jean-Pierre Ryngaert, no âmbito do jogo dramático. 

É nítida, nesses trabalhos, a defesa de uma educação estética, perpassando as atividades 

desenvolvidas dentro das oficinas de jogos. 

Muitas vezes, no contexto escolar, os jogos e as experimentações cênicas vivenciadas 

ficam restritos às referências culturais já trazidas pelos alunos, que se pautam por seus 

interesses e por suas visões de mundo. As práticas acabam por ficar circunscritas no que já é 

conhecido de antemão pelos estudantes, existindo poucas oportunidades do contato com 

novas referências e com obras de um legado artístico-cultural.  No livro Jogos teatrais, a 

professora e pesquisadora Ingrid Koudela (2013, p. 64) afirma que: “O conteúdo da 

improvisação surge sempre do grupo. No jogo, o grupo lida portanto com a realidade 

próxima.”. Gostaria de problematizar a postulação de que o conteúdo das improvisações deva 

surgir sempre do grupo de alunos. As práticas que insistem em manter a criação ensimesmada 

no universo de referências já trazido de antemão pelos estudantes acabam ficando reféns de 

um presente eterno e mecânico, sem atravessamento de passado e futuro.  

O exercício da prática docente tendo em vista a ampliação das referências artístico-

culturais dos alunos é o que pode romper com essa verbalização constante sobre os meandros 

do presente. Dessa forma, o gesto docente de pensar a aula como um terreno fértil para 

promover o contato dos estudantes com o legado do mundo torna-se um gesto cuja mirada é 

proteger contra o esquecimento – para retomar, aqui, os pensamentos da personagem Halla, 

da ficção de Valter Hugo Mãe (2017). A interlocução em sala de aula, nessa perspectiva, 

acaba por ser “pautada, portanto, não por aquilo de que os mais novos já dispõem, mas pelo 

que estão sempre prestes a alcançar” (AQUINO, 2019a, p. 163). É essa espécie de 

interlocução, calcada no que é desconhecido pelos estudantes, que deve ser sustentada na 

relação professor-aluno. Busco defender uma ampliação de referências que vá para além de 

um repertório teatral e/ou cênico. É uma ampliação que reside no contato com o grande 

legado humano, com obras de diferentes materialidades.  



54 

 

Esse contato com diferentes obras – com as vozes dos mortos, com as pegadas do 

passado –, sejam elas textos narrativos, poesias, filmes, espetáculos teatrais (vistos ao vivo ou 

através de registros audiovisuais), pinturas etc., pode ser um dos maiores aliados no exercício 

de um novo olhar para a realidade. A literatura, por exemplo, pode ser um profícuo 

manancial, irrigando os jogos e a investigação cênica em sala de aula através do contato dos 

alunos com textos narrativos, com textos de ficção. Maria Lúcia Pupo aponta que “entrar em 

relação com um texto de ficção é mergulhar em outra lógica, é experimentar outras 

identidades, outros pensamentos, outras existências, o que implica naturalmente num 

poderoso exercício de alteridade.” (PUPO, 2005, p. 4). O estabelecimento de uma relação 

com um texto literário – representante do legado cultural do mundo –, além de promover 

deslocamentos dentro da própria prática cênica, promove deslocamentos nos envolvidos – 

professores e, especialmente, alunos. Os alunos podem ser atravessados pelas palavras de um 

texto, pela materialidade de uma obra, transformando seu olhar para a realidade e para o 

mundo em que vivem. O contato com as obras do mundo desloca o estudante de uma relação 

apenas embasada num presente cada vez mais mecânico, não duradouro e descartável. 

Através de tal contato, a relação com o presente é atravessada por passado e futuro – aquilo 

que nos foi legado e aquilo que formos capazes, posteriormente, de construir com nossas 

próprias mãos (AQUINO, 2019a, p. 163). 

O contato com as obras do mundo amplia não só o repertório dos alunos, mas também 

as possibilidades do jogo teatral. Pupo (2005, p. 140), ao discorrer sobre as relações 

estabelecidas entre texto e jogo, indica que “ao incorporar o texto, o jogo teatral 

inevitavelmente se amplia, uma vez que diferentes visões de mundo de autores distantes no 

tempo e espaço são problematizadas e os participantes passam, então, a se ver de posse de 

recursos originais para pensar a condição humana.”. Tendo em vista essa fricção entre 

diferentes visões de mundo – as que provêm dos vivos das aulas e aquelas tidas pelos mortos 

das obras –, a investigação cênica a partir de diferentes obras do legado humano abre um 

campo imenso de possibilidades para a educação estética dos alunos. É nesse ponto que, mais 

uma vez, Maria Lúcia Pupo é certeira: “O confronto entre aquilo que se conhece e o universo 

em vias de ser descoberto amplia o quadro de referências do indivíduo, assim como sua 

possibilidade de apreensão estética.” (PUPO, 2005, p. 139). 



55 

 

Vale indicar que provocar experiências artístico-pedagógicas a partir de textos teatrais 

ou não teatrais é uma forma de trabalhar a capacidade de jogo (RYNGAERT, 2009) dos 

alunos: “As experiências a partir de um texto teatral existente permitem provocar a 

capacidade de jogo e de imaginação a partir de um objeto muito diferente das experiências 

pessoais diversas vezes evocadas.” (RYNGAERT apud MARTINS, 2006, p. 42). Não só o 

texto teatral, mas também o não teatral – seja ele um conto, uma crônica, uma poesia, um 

artigo de jornal etc. – carregam consigo a potência de oferecer pontos de vista diferentes e 

experiências distintas das experiências individuais de cada aluno. Nosso trabalho, enquanto 

professores de teatro ou de artes cênicas, é despertar o desejo pela pesquisa, a vontade de 

investigar e o prazer pela descoberta. Oferecer ao aluno todo um legado cultural da 

humanidade é uma forma de fugir da ideia de “inventar a roda”, muitas vezes existente nos 

processos artísticos. O encenador polonês Jerzy Grotowski aponta para a influência, em 

nossas criações, daquilo que nos precede: 

 Não reivindico que tudo o que fazemos seja inteiramente novo. Estamos sujeitos, 

consciente ou inconscientemente, a sofrer influências das tradições, da ciência, da 

arte e até mesmo das superstições peculiares à civilização que nos moldou, assim 

como respiramos o ar do continente em que nascemos. Tudo isso influencia em 

nosso trabalho, embora às vezes a gente negue. (GROTOWSKI apud AYRES, 2013, 

p. 55) 

É justamente buscando essa sensação de que não estamos inventando a roda que a 

professora Adriana Silva de Oliveira – professora de teatro da Escola de Aplicação da 

Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo (EAFEUSP) – indica o trabalho com a 

materialidade do passado: 

Então, eu acho que essa materialidade do passado pode não só vir como tema [..], 

mas ela pode vir como materialidade mesmo. A gente vai trabalhar com a ideia de 

quebra de quarta parede ou com um movimento que é exagerado e ver como isso 

reverbera nas nossas emoções e nos nossos afetos e, a posteriori, a gente vê ecos em 

nossos corpos desse passado da Commedia Dell’Arte, do circo, sei lá. Então, eu 

acho que isso dá uma sensação de que a gente não está inventando a roda, sabe? 

Vamos parar com essa ideia de que somos artistas e tudo está em nós, somos gênios 

que temos... Assim, a gente não cria nada, a gente está lidando com vestígios, 

vestígios da nossa história, vestígios da nossa cultura, da cultura de outro país, da 

história do teatro, da história da escola. É o tempo todo ter isso muito presente, que a 

gente está no meio de um monte de restos tentando ver ali o que dá para juntar com 

o quê para fazer uma coisa legal. Uma coisa que seja gostosa, prazerosa, 

interessante, desafiadora. Acho que é um pouco isso.
12

 

                                                             
12 Depoimento concedido a mim por Adriana Silva de Oliveira em entrevista realizada em 30/06/2020 através da 

plataforma Google Meet. 



56 

 

Essa ideia formulada por Adriana – de que estamos lidando com vestígios – é algo a se 

ter em mente de forma constante nos processos artístico-pedagógicos a serem levados a cabo 

no ensino das Artes Cênicas, tendo em vista a ampliação das referências artístico-culturais dos 

alunos. Se não for o professor a levar a cabo tal empreendimento, quem o fará? Se não for a 

escola o local privilegiado para que os alunos entrem em contato com o legado do mundo, em 

que outro espaço os mais jovens poderão se assenhorar – bem ou mal – de toda uma herança 

cultural? A professora Priscilla Altran, com longa trajetória dentro do Núcleo de Artes 

Cênicas do SESI, levantou essas questões em entrevista concedida a mim durante a pesquisa: 

E quem não, se não for o professor? No caso a gente está falando de teatro, mas se 

não for o professor que leva para dentro da sala de aula, seja qual for a matéria que 

ele dê, porque todas as matérias são possíveis de fazer isso, se você não trouxer 

esses materiais, de ampliar mesmo as referências desses alunos, fica bem limitado, 

fica bem difícil. Então, assim, às vezes você trabalha coisas que você não vai ter a 

resposta daquilo agora e você nem precisa ter a resposta daquilo agora. Ou talvez a 

resposta que ele te traga seja uma resposta ainda muito direcionada por aquilo que 

você propôs dentro de um exercício. Mas é uma referência nova que ele teve, porque 

aquilo está ali. É uma questão de bagagem mesmo, sabe? É uma questão de 

vivência, de experiência, e não só individual, porque no teatro, agora falando do 

teatro especificamente, quando você vive o coletivo, você tem a oportunidade, 

muitas vezes, de perceber, os alunos têm a oportunidade de perceber como é que 

aquilo reverbera no outro.
13

 

Acredito que essa questão de bagagem é uma ideia bonita. É no contato com diferentes 

obras do legado do mundo que podemos ir dando mais volume a essa nossa bagagem 

individual. E, através da vivência com outro, especialmente no contexto do teatro, pode-se 

perceber as diferentes formas que uma mesma obra atinge cada pessoa. Entre o individual e o 

coletivo, amplia-se o repertório na medida em que mais artefatos humanos são incluídos na 

bagagem que se carrega ao longo de uma vida. A ampliação do repertório através do contato 

com as obras do mundo é uma poderosa forma de mediação cultural, “que designa ‘[...] 

processos de diferentes naturezas cuja meta é promover a aproximação entre indivíduos ou 

coletividades e obras de cultura e arte’
14

.” (PUPO, 2015b, 332). Devemos, seguindo essa 

esteira da mediação cultural, fomentar, em sala de aula, “ações no sentido de promover 

leituras do universo simbólico inerente às obras artísticas.” (PUPO, 2015b, p. 332). 

Ainda assim, se resta alguma dúvida em torno da questão de por que ampliar o 

repertório dos estudantes, julgo ser pertinente evocar a defesa de Roger Deldime a respeito da 

                                                             
13

 Depoimento concedido a mim por Priscilla Altran Bevilacqua Gavarrom em entrevista realizada em 

01/07/2020 através da plataforma Google Meet. 
14  COELHO, José Teixeira. Dicionário Crítico de Política Cultural: cultura e imaginário. São Paulo: 

Iluminuras, 2012. p. 268. 



57 

 

educação para a arte: “Não há educação para a arte que não passe pela frequentação da arte. 

Frequentar as criações artísticas dos profissionais para aguçar o olhar, refinar a escuta, 

adquirir referências, decodificar a pluralidade de sentidos, alimentar e fortalecer a 

imaginação” (DELDIME apud PUPO, 2015b p. 342). Dessa forma, a frequentação da arte 

pode-se dar através do contato implicado com as diferentes materialidades presentes no 

legado do mundo. Como indica Deldime, é uma forma de aguçar o olhar e de refinar a escuta, 

não só para aquilo que pulula no solo efêmero do presente, mas também para os murmúrios 

eternos daqueles que já se foram e que só pedem a chance de serem entoados mais uma vez – 

e outra e outra... (AQUINO, 2019a, 161). A ampliação do repertório possibilita ao aluno que 

um campo vasto de possibilidades apresente-se perante seus olhos. A aluna Louise Loeser, do 

Grupo de Experimentação Cênica Virtual, escreveu em seu registro da primeira aula: 

“Conhecimento e técnica são duas instâncias por vezes tomadas com ojeriza pelas pessoas das 

artes, mas que têm seu valor e transformam nossas possibilidades. Quem tem repertório, tem 

possibilidades.”. As possibilidades estão dispostas perante nossos olhos. Basta, portanto, 

querermos vê-las. 

2.2 O texto não teatral: uma aventura com palavras 

O trabalho com o texto não teatral foi marcante para a pesquisa. Em contato com a 

materialidade do texto literário, a aventura se deu na companhia de palavras. Já de início, uma 

fissura é perpetrada no emaranhando de discursos contemporâneos. Em busca da não adesão à 

lógica do descarte e do esquecimento, lançar-se à materialidade da palavra não é um trabalho 

fácil na contemporaneidade. Muitas pessoas alegam ter dificuldade de acesso quando estão 

em relação com a palavra poética. Isso ocorre, talvez, pela massiva dominação da palavra 

vulgar do cotidiano. Em sala de aula, o professor deve levar os alunos ao trabalho com a 

palavra outra, aquela capaz de nos retirar do solo habitual do real (da internet, das redes 

sociais, dos programas televisivos etc.). Em meio ao amontoado de imagens que povoam o 

cotidiano das pessoas – sejam elas provenientes da televisão, das redes sociais ou de outro 

meio –, julgo ser de responsabilidade do professor de artes cênicas a promoção de cortes, 

fissuras, descontinuidades. A sala de aula não pode e não deve ser uma extensão banal do 

cotidiano. Não se deve ficar entoando apenas o presente irrestrito, exacerbado. Uma ruptura 

nesse amontoado de imagens do cotidiano pode-se dar, assim creio, através do trabalho com o 



58 

 

texto literário. O objetivo é abrir-se à aventura com palavras. Jorge Luis Borges, em seu conto 

O imortal, formula belamente sobre o que nos resta quando chega o derradeiro fim: 

Quando o fim se aproxima, já não restam imagens da lembrança; só restam palavras. 

Não é estranho que o tempo uma vez tenha confundido aquelas que alguma vez me 

representaram com aquelas que foram o símbolo da sorte de quem me acompanhou 

por tantos séculos. Eu fui Homero; em breve, serei Ninguém, como Ulisses; em 

breve, serei todos: estarei morto. (BORGES, 2008, p. 24). 

Restam-nos palavras. Elas nos ligam ao passado, convidando-nos a conhecer lógicas 

distintas, espaços-tempos outros. As palavras, sobretudo, ligam-nos à morte: “Em breve, serei 

todos: estarei morto.” (BORGES, 2008, p. 24). O professor deve sentir-se convocado a lidar 

com a materialidade da palavra, embora, na atualidade, o terreno que se encontra disponível 

para tal empreendimento não seja nada estável, já que se pode observar “a erosão, o 

retraimento e a diluição da linguagem” (BAUMAN; MAZZEO, 2020, p. 20) no cotidiano 

cada vez mais massificado, simplificado e apregoado pela cantiga débil do presente absoluto. 

Riccardo Mazzeo discorre, em troca de cartas com Zygmunt Bauman, sobre a pressão 

exercida sobre as palavras no mundo líquido moderno: 

Eu tenho a impressão de que as palavras estão sob pressão crescente no nosso 

mundo líquido moderno. Como você indicou, não só o número de palavras está 

diminuindo, mas elas também estão sendo encurtadas e reduzidas a uma série de 

consoantes nas mensagens eletrônicas que agora são o veículo de comunicação 

dominante. Porém, mesmo as palavras que continuam a ser pronunciadas inteiras 

tendem a ser absorvidas em áreas menores e escolhidas por razões hedonístico-

emocionais. (BAUMAN; MAZZEO, 2020, p. 19) 

Essa redução das palavras no cotidiano afeta o aparelho de interpretação simbólica do 

indivíduo. Nesse processo de esquecimento, descarte e apagamento, as pessoas acabam 

perdendo as capacidades de associação, as diferentes possibilidades de interpretação e a 

capacidade de lidar com a metáfora. Segundo Mazzeo, as metáforas “nos ajudam a encontrar 

nossa direção no mundo.” (BAUMAN; MAZZEO, 2020, p. 88). Como podemos encontrar 

nossa direção no mundo se estamos perdendo, cada vez mais, a capacidade de lidar com o 

metafórico? Pisando em solo árido, o professor pode evocar a obra literária para mexer com 

os sentidos dos estudantes, que, em contato com a obra, podem experimentar registros outros, 

possibilidades outras de pensamento e de enunciação sobre a vida. O filósofo e linguista 

Tzvetan Todorov (2009, p. 78) propõe uma reflexão sobre o que a literatura pode provocar: 

Lançando mão do uso evocativo das palavras, do recurso às histórias, aos exemplos 

e aos casos singulares, a obra literária produz um tremor de sentidos, abala nosso 

aparelho de interpretação simbólica, desperta nossa capacidade de associação e 



59 

 

provoca um movimento cujas ondas de choque prosseguem por muito tempo depois 

do contato inicial.  

Essas ondas perduram, vão e voltam. Depois do contato com a obra literária, 

representante do legado do mundo, o estudante não será mais o mesmo. Por que a literatura é 

importante? Poderia listar diferentes justificativas para o questionamento. Recorrerei, para 

responder à questão, às formulações de diferentes pensadores. Ricardo Mazzeo indica a 

“importância da literatura para compreender o outro” (BAUMAN; MAZZEO, 2020, p. 123). 

Marcos Bulhões Martins, ao discorrer sobre o processo criativo relatado no livro Encenação 

em Jogo, indica que a “literatura nos fez pensar dimensões menos óbvias da realidade.” 

(MARTINS, 2004, p. 232). Retomo a obra A desumanização de Valter Hugo Mãe – presente 

em algumas epígrafes dispostas ao longo deste trabalho – quando a menina Halla formula que 

os livros diziam coisas bonitas a ela, passando, dessa forma, a sentir que a beleza era um 

direito (MÃE, 2017). Nessa mesma linha, Todorov aponta que a literatura, além de ampliar 

nosso universo, permite-nos responder melhor à nossa vocação de ser humano: 

Mais densa e mais eloquente que a vida cotidiana, mas não radicalmente diferente, a 

literatura amplia o nosso universo, incita-nos a imaginar outras maneiras de 

concebê-lo e organizá-lo. Somos todos feitos do que os outros seres humanos nos 

dão: primeiro nossos pais, depois aqueles que nos cercam; a literatura abre ao 

infinito essa possibilidade de interação com os outros e, por isso, nos enriquece 

infinitamente. Ela nos proporciona sensações insubstituíveis que fazem o mundo 

real se tornar mais pleno de sentido e mais belo. Longe de ser um simples 

entretenimento, uma distração reservada às pessoas educadas, ela permite que cada 

um responda melhor à sua vocação de ser humano. (TODOROV, 2009, p. 23) 

A literatura, ao abrir a possibilidade de interação com os outros, possibilita ao aluno o 

diálogo com aqueles que vieram antes. Através do enfrentamento de vidas, lógicas e 

pensamentos outros, o estudante pode ver sua relação com o presente ser atravessada de 

passado e futuro. O texto literário, em suma, suscita novos olhares para a experiência de estar 

no mundo. Zygmunt Bauman e Riccardo Mazzeo, no prefácio do livro epistolar O elogio à 

literatura, dão introdução às reflexões sobre as aproximações entre literatura e sociologia, 

reflexões essas que se desenrolam, ao longo do livro, através de um intenso convívio entre 

ambos por meio de cartas. Ambos apontam que uma das semelhanças entre literatura e 

sociologia é a exploração de um solo comum: 

Escritores de romances e de textos sociológicos exploram, em ultima análise, o 

mesmo solo: a vasta experiência de estar no mundo para (citando José Saramago) 

“que fossem testemunho da passagem por este mundo de homens e mulheres que, 

pelas boas ou más razões do que tinham vivido, deixaram um sinal, uma presença, 



60 

 

uma influência que, tendo perdurado até hoje, continuarão a deixar marcadas as 

gerações vindouras”
15

.(BAUMAN; MAZZEO, 2020, p. 13) 

É através da lida com os rastros do passado que o ensino das artes cênicas dentro da 

escola pode almejar o exercício de algo que se espraie para além do imediatismo e da 

efemeridade do presente. O professor, dessa forma, possui tamanha responsabilidade: a de 

possibilitar o diálogo entre homens e mulheres de diferentes tempos e espaços. A ideia de 

transmissão do legado do mundo emerge aqui como uma das mais belas tarefas do ofício 

docente. Enquanto professores, nossa tarefa é possibilitar que a comunicação em sala de aula 

não se restrinja ao falatório dos vivos. É preciso que os alunos sejam provocados a apurar 

olhos e ouvidos para ouvir as emanações que emergem dos mortos, dos seres do passado. 

Transmissão da herança, em suma.  

[...] é necessário incluir as obras no grande diálogo entre os homens, iniciado desde 

a noite dos tempos e do qual cada um de nós, por mais ínfimo que seja, ainda 

participa. “É nessa comunicação inesgotável, vitoriosa do espaço e do tempo, que se 

afirma o alcance universal da literatura”, escrevera Paul Bénichou. A nós, adultos, 

nos cabe transmitir às novas gerações essa herança frágil, essas palavras que ajudam 

a viver melhor. (TODOROV, 2009, p. 93-94) 

Herança frágil, porém, pois está sempre em risco. Os mais novos podem vociferar 

contra o passado, isso é fato. Não defendo que essa relação com o passado se dê na forma de 

veneração. Pelo contrário, a relação com o que veio antes se dá através do reconhecimento da 

tragicidade da história. Como bem aponta Julio Groppa Aquino, olhar para o presente como 

degeneração ou como evolução do passado constitui-se como um equívoco: 

Eu acho que há dois equívocos igualmente problemáticos, que é de pensar que o que 

nos antecedeu é melhor e que, portanto, nós somos degradação hoje, que o presente 

é degradação em relação ao passado, ou o inverso, que o presente é melhoria, 

evolução em relação à degradação do passado, como se lá no passado tivesse havido 

degeneração. [...] A história é, sobretudo, a ideia do deslocamento, dos problemas 

que vão sendo substituídos por outros problemas. Eu acho que isso é currículo 

escolar, inclusive. Tentar dimensionar quais foram os problemas que os nossos 

antepassados tiveram que se defrontar e que geraram novos problemas, porque esse 

é o movimento da história. Aqui eu estou me valendo da ideia foucaultiana de 

história. A história, portanto, se eu a penso dessa maneira, não é o triunfo das 

verdades. Ela é a derrocada infinita das verdades sendo substituídas por outras. 

Então, é um processo infinito de derrocada, triunfo, derrocada, triunfo, derrocada, 

triunfo... É esse que é o movimento da história.
16

 

Dessa forma, a relação com o passado deveria se dar com um pouco mais de 

humildade, sobretudo com generosidade com aquelas formas de vida que existiram antes de 

                                                             
15

 SARAMAGO, José. O caderno. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. 
16 Depoimento concedido a mim pelo professor e pesquisador Julio Groppa Aquino em entrevista realizada em 

06/07/2020 através da plataforma Google Meet.  



61 

 

nós e que se debateram com problemas diferentes dos quais nos debatemos no presente. A 

ideia de transmissão, evocada por mim anteriormente e presente nas palavras de Todorov, não 

é uma abominação, como muitas pedagogias contemporâneas insistem em bradar. 

Transmissão não é uma forma de imitação do passado. É uma forma de nos tornarmos algo 

diferente do que já somos. Riccardo Mazzeo formula de forma muito mais apurada o que 

tentei elaborar: 

A transmissão não é de modo algum uma clonagem; graças à transmissão, se tudo 

correr bem, a pessoa se torna o que estava destinada a se tornar – em outras palavras, 

algo diferente. Entretanto, ela é essencial para ter acesso a si mesmo. Como 

podemos nos tornar nosso verdadeiro eu sem uma herança, sem um guia, sem a voz 

deles, sem uma mensagem significativa? (BAUMAN; MAZZEO, 2020, p. 73) 

Creio que foi pensando nesse potencial de transformação – de nos tornarmos algo 

diferente –, que Tzvetan Todorov, por sua vez, formulou o questionamento “o que pode a 

literatura?” em um dos capítulos de sua obra A literatura em perigo. A resposta de Todorov, 

como não poderia deixar de ser, foi certeira: 

A literatura pode muito. Ela pode nos estender a mão quando estamos 

profundamente deprimidos, nos tornar ainda mais próximos dos outros seres 

humanos que nos cercam, nos fazer compreender melhor o mundo e nos ajudar a 

viver. Não que ela seja, antes de tudo, uma técnica de cuidado para com a alma; 

porém, revelação do mundo, ela pode também, em seu percurso, nos transformar a 

cada um de nós a partir de dentro. (TODOROV, 2009, p. 76) 

A literatura nos transforma a partir de dentro por proporcionar que lidemos com 

diferentes formas de existência e com diferentes valores presentes nas sociedades, em 

diferentes tempos e espaços. Antonio Candido (2011, p. 17) indica que os “valores que a 

sociedade preconiza, ou os que considera prejudiciais, estão presentes nas diversas 

manifestações da ficção, da poesia e da ação dramática.” (CANDIDO, 2011, p. 177). Se for 

correta a hipótese de que, na investigação teatral, lidamos com os problemas do ser humano, a 

literatura oferece, àqueles que desejarem entrar em contato com sua materialidade, mananciais 

ricos de vidas, existências, pensamentos, valores sociais, disputas éticas, julgamentos morais 

etc. Essa defesa de trabalho com o texto literário não se dá no sentido de submeter os 

processos criativos e pedagógicos em artes cênicas ao ensino da literatura. O que busco 

defender aqui é a utilização do texto como elemento do jogo teatral. Ao recorrer à literatura, o 

jogo teatral se amplia para além do universo de referências já trazido de antemão pelos 

alunos.  



62 

 

Na esteira da fricção entre texto e jogo, posso destacar os estimulantes trabalhos de 

Maria Lúcia Pupo – Entre o Mediterrâneo e o Atlântico – e Ingrid Koudela – Texto e jogo –, 

referências fundamentais para o trabalho desenvolvido por mim junto ao Grupo de 

Experimentação Cênica Virtual. No caso de Pupo, é o trabalho com o texto não teatral que 

assume o primeiro plano. A partir das pistas deixadas pela autora, julgo ser importante definir 

a literatura de maneira mais ampla, assim como indica Antonio Candido (2011, p. 176): 

Chamarei de literatura, da maneira mais ampla possível, todas as criações de toque 

poético, ficcional ou dramático em todos os tipos de cultura, desde o que chamamos 

folclore, lenda, chiste, até as formas mais complexas e difíceis da produção escrita 

das grandes civilizações.  

O texto literário, encarado de forma ampla, pode se apresentar como um parceiro 

frutífero para a investigação teatral. O processo criativo que traz, por exemplo, textos 

narrativos para o espaço de jogo pode proporcionar aos envolvidos, sejam alunos ou 

professores, a “descoberta de significados gerados pela fricção entre a narrativa e a 

dramatização dessa narrativa” (PUPO, 2005, p. 65). O texto literário, inclusive, permite que se 

trabalhe, em sala de aula, com problemas de atuação: 

Além de permitir a abertura a um universo de experiência imaginária, o texto projeta 

importantes problemas de atuação [...] O texto literário descortina um universo 

ficcional que nos permite ampliar a apreensão do mundo. Mediante a ficção, o 

fruidor saboreia “outras vidas” que podem levá-lo a desvendar perspectivas até então 

não reveladas sobre o ser humano. (PUPO, 2005, p. 138-139) 

Saboreando outras vidas, os alunos passam por um processo criativo que amplia seus 

referenciais artístico-culturais e que possibilita a expansão do campo de possibilidades de 

enunciação sobre o mundo e o vivido. Além disso, ao se apropriar ludicamente do texto, o 

grupo de alunos consegue vislumbrar desejos e interesses, tendo mais clareza sobre que 

discurso sobre o mundo querem elaborar teatralmente. É o que aponta Pupo (2005, p. 140): 

É a apropriação lúdica do texto que revela ao grupo seus próprios desejos, seus 

interesses e contribui para que ele formule o seu discurso teatral. Essa formulação 

tende necessariamente a ganhar em complexidade, na medida em que passa a 

envolver a ampliação das fronteiras, por vezes não especialmente largas, dos 

referenciais dos componentes do grupo.  

Nesse processo de apropriação lúdica do texto, os alunos são convidados a uma 

verdadeira aventura com as palavras. “A aprendizagem se dá mediante a exploração do modo 

de enunciação, dos diferentes destinatários da enunciação, assim como da aliança entre o texto 

e diferentes ações cênicas.” (PUPO, 2005, p. 96). Tendo em vista a ampliação das referências 

artístico-culturais dos alunos do Grupo de Experimentação Cênica Virtual, decidi levar a cabo 



63 

 

uma experiência intensiva de convívio com um conto da literatura brasileira. A escolha do 

texto levou em conta aspectos como morte e vida, tão presentes nas páginas desta monografia. 

Gostaria, agora, de discorrer sobre a obra escolhida e os caminhos percorridos ao longo do 

processo criativo e pedagógico. 

2.3 Venha ver o pôr do sol: profanadores de cemitérios 

Publicado pela primeira vez no ano de 1970, através da obra de contos Antes do baile 

verde, o conto Venha ver o pôr do sol (TELLES, 2018) foi o texto literário eleito para a 

investigação do Grupo de Experimentação Cênica Virtual. Escrito por Lygia Fagundes Telles, 

uma das maiores escritoras deste país – que foi, inclusive, laureada com o ilustre Prêmio 

Camões em 2005 –, o conto é de um esplendor absurdo. A obra nos apresenta a Ricardo e 

Raquel, que um dia já foram namorados. Atendendo ao pedido de Ricardo, Raquel vai até um 

cemitério abandonado e distante. Quando ambos se encontram, Ricardo vai levando a ex-

namorada cada vez mais para dentro do cemitério, longe de tudo e de todos, prometendo dar a 

ela o pôr do sol mais lindo que ela já viu. Ao final, ele leva a moça até a capela que abrigava, 

segundo ele, o jazigo de sua família. Enganando Raquel, Ricardo faz a ex-namorada descer à 

catacumba, trancando-a lá. O rapaz abandona a ex-namorada naquele mausoléu, trancafiada, e 

vai embora. 

O enredo de Venha ver o pôr do sol é profundamente instigante, seja pelas temáticas 

trabalhadas pela autora, seja pela forma como Telles constrói o suspense. O final, horror 

exacerbado, é surpreendente, chocante. Eminentemente trágico, arrisco dizer. Nas palavras 

dessa obra de Lygia Fagundes Telles, podemos encontrar diversas oposições: entre memória e 

esquecimento; entre homem e mulher – imersos em um intenso jogo de poder; entre morte e 

vida. Dona de um estilo único de escrita, Lygia Fagundes Telles instaura toda uma 

ambientação, convidando o leitor a imergir num espaço-tempo deslocado, sombrio, trágico. O 

destino, ali, é inarredável. Enxergo o texto de Telles como uma obra assombrosamente bela. 

A escolha, tendo em vista a ampliação das referências artístico-culturais dos alunos do Grupo 

de Experimentação, deu-se também pela ambiguidade causada pela obra: “[...] ao 

compartilharmos certo regozijo com textos belos, também somos atravessados por alguma 

aflição e, muitas vezes, por um desespero cortante.” (AQUINO; CORAZZA; ADÓ, 2018, p. 

3). Prato cheio para a investigação do ser humano, Venha ver o pôr do sol apresenta um 



64 

 

campo vasto de possibilidades para que cada aluno friccione seus pensamentos e crenças do 

presente com a voz do passado de Lygia Fagundes Telles. 

O texto foi utilizado dentro do Grupo de Experimentação Cênica Virtual como 

material para o jogo ao mesmo tempo em que também era objeto de investigação para o grupo 

em sua temática. Optei por introduzir a obra com o grupo a partir de um fragmento, sem que 

os alunos soubessem qual texto era e quem o havia escrito. O trabalho inicial através de um 

único fragmento pode ser justificado pelo que pontua Pupo (2005, p. 28):  

Um dos grandes méritos do fragmento está no fato de permitir o contato com objeto 

artístico sem autoritarismo, sem a mediação de um cabedal de conhecimentos 

anteriores sobre o autor, a época, o movimento estético, frequentemente considerado 

imprescindível para a abordagem de textos.  

Dessa forma, visando que os alunos não se detivessem tanto às questões do enredo, 

escolhi um trecho que evocava aspectos espaciais daquele cemitério, bem como trazia 

algumas características breves de seus personagens. O trecho escolhido destaca-se por ser 

predominantemente narrativo, com apenas uma fala de cada personagem.  

O mato rasteiro dominava tudo. E não satisfeito de ter-se alastrado furioso pelos 

canteiros, subira pelas sepulturas, infiltrara-se ávido pelos rachões dos mármores, 

invadira as alamedas de pedregulhos esverdinhados, como se quisesse com sua 

violenta força de vida cobrir para sempre os últimos vestígios da morte. Foram 

andando pela longa alameda banhada de sol. Os passos de ambos ressoavam sonoros 

como uma estranha música feita do som das folhas secas trituradas sobre os 

pedregulhos. Amuada mas obediente, ela se deixava conduzir como uma criança. Às 

vezes mostrava certa curiosidade por uma ou outra sepultura com os pálidos 

medalhões de retratos esmaltados. 

— É imenso, hein? E tão miserável, nunca vi um cemitério mais miserável, que 

deprimente — exclamou ela, atirando a ponta do cigarro na direção de um anjinho 

de cabeça decepada. — Vamos embora, Ricardo, chega. 

— Ah, Raquel, olha um pouco para esta tarde! Deprimente por quê? Não sei onde 

foi que eu li, a beleza não está nem na luz da manhã nem na sombra da noite, está no 

crepúsculo, nesse meio-tom, nessa ambiguidade. Estou-lhe dando um crepúsculo 

numa bandeja e você se queixa.
17

 

A escolha pelo trabalho de investigação a partir de apenas alguns fragmentos do texto, 

mesmo quando, posteriormente, o Grupo de Experimentação já o havia lido na íntegra e 

conhecia a totalidade do enredo, deu-se tendo em vista a não ambição de lançar um olhar 

totalizante sobre a obra, como se quiséssemos transpô-la integralmente para a cena. No lugar 

                                                             
17

 Trecho extraído do conto Venha ver o pôr do sol, presente em TELLES, Lygia Fagundes. Os contos. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2018. 



65 

 

da transposição integral, o Grupo de Experimentação operou na lógica da fragmentação, da 

ruptura, do corte, da descontinuidade e da elipse.  

O procedimento da fragmentação, ou seja, da extração voluntária de trechos da obra, 

remete certamente à impossibilidade contemporânea de um olhar totalizante sobre 

um mundo no qual as certezas não mais parecem evidentes. Indício palpável dessa 

impossibilidade, a construção teatral por meio de fragmentos textuais traz para o 

primeiro plano o não acabamento, a descontinuidade, a elipse. Procedimentos de 

colagem e de cruzamento de diferentes textos em função de temas, autores ou estilos 

de escrita permitem a emergência de novos e enriquecedores significados. (PUPO, 

2005, p. 27) 

O fragmento escolhido como introdutório do trabalho com o texto literário foi levado 

ao jogo a partir de diferentes procedimentos criativos. O primeiro deles foi o da criação de 

imagens fixas a partir de palavras extraídas do trecho. Combinei com os alunos uma partitura 

de movimentos a ser realizada ininterruptamente. Em algum momento do jogo, eu enunciaria 

alguma palavra extraída do trecho literário, e todos, prontamente, deveriam compor uma 

imagem corporal estática a partir daquela palavra. Com todos os alunos “congelados” em suas 

imagens, eu observaria as composições e selecionaria algumas imagens a serem observadas 

cuidadosamente pelos alunos. Os alunos cujas imagens não eram selecionadas passavam a 

serem espectadores das imagens criadas pelos colegas. Após alguns instantes de observação, 

os alunos poderiam sugerir títulos para cada imagem. Para o primeiro jogo, selecionei as 

palavras “morte”, “força de vida”, “mato rasteiro”, “cemitério”, “crepúsculo” e “sepultura”. 

Tal procedimento foi utilizado na segunda aula do Grupo de Experimentação, sendo 

retomado, posteriormente, na sétima aula, após os alunos já conhecerem o conto de Lygia 

Fagundes Telles em sua totalidade. Na segunda vez em que o jogo foi jogado pelos alunos, as 

palavras disparadoras das criações foram: “cemitério”, “leque de rugas”, “catacumba” e “grito 

inumano”. Ao se trabalhar com textos literários (seja a partir de trechos ou do texto integral), 

Pupo (2005, p. 72) indica como recurso para fugir da mera ilustração do texto – tendendo, 

assim, à redundância – o procedimento de fabricação de imagens fixas isoladas ou em série. 

Dessa forma, os alunos-jogadores têm que fazer o exercício de condensar a situação a ser 

mostrada, investigando outros tipos de relação possível entre texto e ação, pesquisando 

relações de complementaridade e de contradição, por exemplo. Tal procedimento de jogo 

favorece o estabelecimento de uma relação metafórica com o texto, ao invés de 

mimeticamente ilustrá-lo. 



66 

 

 Outro procedimento criativo utilizado na lida com o fragmento inicial foi o da criação 

de cenas individuais a partir dos eixos espaço, enquadramento e ação. Nesse primeiro 

momento, pude observar como as palavras de Lygia Fagundes Telles chegaram a cada aluno, 

que reverberações foram expressas em cada cena e como cada um resolveu materializar 

cenicamente aquele disparador poético. Após a experimentação individual, agrupei os alunos 

em três grupos, os quais ficaram responsáveis por criar uma cena também a partir dos eixos 

espaço, enquadramento e ação, só que, dessa vez, misturando as diferentes composições 

individuais, que acabaram sendo amalgamadas, coladas, recortadas, dissolvidas, 

retrabalhadas. Algumas das cenas dedicaram-se a pensar a oposição entre natureza e cidade. 

Uma cena muito interessante colocava lado a lado as imagens de um garoto na janela de um 

prédio alto, observando as luzes pequenas da grande cidade, e de uma garota andando em um 

jardim repleto de árvores e plantas.  

Figura 3 – Cena “É imenso, hein?”

 
Fonte: Acervo pessoal do pesquisador (reunido durante a pesquisa), 2020. 

Na referida cena, foi profundamente simbólico quando o garoto lançou um olhar 

melancólico para a cidade e disse “É imenso, hein?” – frase extraída do trecho literário. A 

oposição entre cidade e natureza era um dos eixos de sustentação daquela cena. Outra cena 

interessante foi a que incorporou a frase “Olhe como é belo”, apresentada pelo aluno Igor 

Mandatti em sua cena individual. Na cena, a frase era repetida com diferentes entonações, até 

chegar num tom mais agressivo. Ao mesmo tempo, na tela, víamos um menino vendado e 

com um esparadrapo na boca. Ainda sem conhecer o conto Venha ver o pôr do sol na íntegra, 

o grupo acabou antecipando, na cena, as relações de violência e dominação que estão 

presentes na obra de Lygia Fagundes Telles. 



67 

 

Figura 4 – Cena “Olhe como é belo”

 
Fonte: Acervo pessoal do pesquisador (reunido durante a pesquisa), 2020. 

Quando o Grupo de Experimentação conheceu o texto literário na íntegra, entramos 

em uma jornada que revelou dois aspectos principais que mais chamavam a atenção dos 

alunos. O primeiro aspecto refere-se à questão temática, especialmente no que tange a relação 

entre homem e mulher, envolvendo jogos de poder e as ideias de posse e controle, além do 

machismo reconhecível nas atitudes do personagem Ricardo, como vários alunos apontaram. 

O segundo refere-se à questão estética, não dissociada da discussão temática. Com esse 

destaque aos dois aspectos, não pretendo separar forma e conteúdo, mas afirmar que a questão 

temática foi investigada de forma intensa ao mesmo tempo em que as preocupações estéticas 

e referentes à linguagem cênica também eram fortemente discutidas e investigadas. 

Discorrerei sobre as discussões estéticas e as diferentes linguagens cênicas investigadas no 

próximo capítulo. Gostaria, neste momento, de deter-me à questão temática. O conto Venha 

ver o pôr do sol apresenta temáticas vivas que provocaram os alunos a friccionarem suas 

visões de mundo com as das personagens criadas por Lygia Fagundes Telles. Como bem 

indica Maria Lúcia Pupo, é através do confronto com o material textual que o grupo expressa 

suas representações sociais e suas visões de mundo: “Através do confronto com o material 

textual se chega à formulação de um todo no qual podem-se projetar ludicamente, por meio da 

fabricação de uma ficção teatral, representações sociais e visões de mundo dos jogadores.” 

(PUPO, 2005, p. 102). 

Uma forma potente de suscitar discussões e levar os alunos a fugirem de perspectivas 

únicas frente ao texto literário é através da constante troca de papéis. Todos os alunos 

puderam experimentar as diferentes facetas de Raquel e Ricardo, mergulhando nas 

representações do feminino e do masculino e problematizando os intensos e ferrenhos jogos 

de poder. Ingrid Koudela afirma que a troca de papéis possibilita a adoção de uma visão que 



68 

 

não seja unilateral e que possibilite a percepção das atitudes das personagens a partir de 

diferentes ângulos: 

A troca de papéis impedia a fixação a partir de uma perspectiva única. Se tivéssemos 

trabalhado apenas a partir do princípio da identificação com um único papel, o texto 

teria sido interpretado a partir de uma visão unilateral e não haveria a percepção de 

atitudes de diversos ângulos. (KOUDELA, 1996, p. 96) 

Essa busca por diferentes soluções, no jogo teatral com o texto literário, possibilita 

uma análise menos ferrenha dos comportamentos humanos e um pouco mais complexa, pois 

coloca em confronto diversos pontos de vista e diferentes tipos de representação. Como 

defende Jean-Pierre Ryngaert, esse processo configura-se como instrumento de análise do 

mundo: “É pela procura de novas soluções e pela vontade de inventar que o jogo dramático 

pode escapar à ratoeira da imitação estéril. É assim que se torna não só instrumento de análise 

do mundo mas também uma arma face ao mundo.” (RYNGAERT, 1981, p. 45). No convívio 

com as obras do passado – e no confronto entre diferentes representações do mundo e das 

relações entre os seres humanos –, devemos adotar uma atitude canibal: “Uma atitude canibal 

com o texto literário implica que o ator deva ser capaz de jogar com o texto, ressignificando-

o, permitindo-se confrontar com a visão do outro, rearticulando o discurso conforme seus 

próprios desejos e seu próprio contexto.” (MARTINS, 2002, p. 95). Para que a atitude canibal 

exista, é necessário, primeiramente, que se entre em contato com o texto, com a obra do 

passado. É só a partir do momento em que recontamos novamente aquelas palavras que elas 

ganham vida, deixando a condição de letras mortas. Esse gesto de recontar não pode ser, sob 

hipótese alguma, confundido com qualquer tipo de reproducionismo, como bem discorre Julio 

Groppa Aquino: 

Primeiro, os mortos continuam falando com a gente, os mortos continuam, quer 

queiramos, quer não. Quem já perdeu um grande amor, já perdeu um pai, uma mãe, 

sabe muito bem do que eu estou falando. As nossas figuras importantes continuam 

ecoando em nós. Então, morto não morre exatamente, morto morre se a gente 

decreta o desaparecimento dele. Como as partituras, não é? As partituras são letra 

morta, elas só tomam vida se são entoadas. E as peças, elas são todas letras mortas, 

não é? Elas só ganham estatura na medida em que elas são recontadas mais uma vez. 

E ela sempre será contada de um jeito diferente. Tranquilizai-vos, ok? Isso aqui não 

é reproducionismo. Elas sempre serão reentoadas de maneiras diferentes porque os 

problemas do presente serão sempre outros. E a gente sempre vai se apropriar das 

coisas que nos antecederam com os olhos do presente, porque nós não temos outros, 

não é?
18

 

                                                             
18 Depoimento concedido a mim pelo professor e pesquisador Julio Groppa Aquino em entrevista realizada em 

06/07/2020 através da plataforma Google Meet. 



69 

 

O olhar que lançamos para as obras é sempre o olhar do presente, não há escapatória. 

Nossos olhos são os olhos do tempo em que vivemos. Dessa forma, sempre vamos estabelecer 

uma relação descompassada temporalmente com as obras. É através da fricção entre 

diferentes modos de vida e diferentes modos de organização do pensamento que a criação 

cênica a partir do texto literário flui. A atitude canibal, no caso da relação com as obras do 

passado, é uma atitude necrófila, em suma. Sem tabus e moralidades, amemos, portanto, os 

nossos mortos. Profanemos, assim, os nossos cadáveres! O trabalho artístico – e 

analogamente o trabalho educacional – configura-se, dessa forma, como um trabalho de 

profanação de cemitérios. À luz do conto de Lygia Fagundes Telles, no processo de 

investigação do Grupo de Experimentação Cênica Virtual, adentramos o cemitério, lançando 

olhares para os embates entre diferentes regimes de tempo e os diferentes regimes de verdade 

que operam no arquivo do mundo – para valer-me, aqui, da concepção de arquivo formulada 

por Michel Foucault. Cabe destacar que minha relação com Foucault se dá através do 

intermédio de Julio Groppa Aquino (2019a). A discussão sobre uma educação pelo arquivo 

(AQUINO, 2019a) será fomentada no quarto capítulo desta monografia. Essa profanação de 

cemitérios, na lida com o legado cultural – na investigação do arquivo do mundo – se 

manifesta com um duplo aspecto: num mesmo golpe, profanação e respeito convivem 

intensivamente.  

2.4 O arquivo cinematográfico: fricções da investigação 

Durante o mês de setembro de 2020, após o Grupo de Experimentação Cênica Virtual 

entrar na segunda metade do processo – que se estendeu até o final de outubro –, decidi 

proporcionar aos alunos o contato com duas obras do arquivo cinematográfico, almejando 

friccionar a investigação em torno do universo de Venha ver o pôr do sol. Assim, escolhi dois 

filmes do cinema contemporâneo ocidental que apresentavam outras questões em torno do 

jogo de poder entre homem e mulher, bem como apresentavam visões sobre as ideias de 

masculinidade e feminilidade. O primeiro filme trabalhado em aula foi o longa-metragem 

estadunidense Animais Noturnos, dirigido por Tom Ford e lançado em 2016. O segundo, A 

Pele de Vênus, é um longa-metragem francês de 2013, dirigido por Roman Polanski e baseado 

na peça teatral Venus in Fur, escrita por David Ives.  

Além de serem ampliadoras de repertório, as obras cinematográficas foram 

importantes provocadoras, tanto em questões temáticas, quanto em questões estéticas – de 



70 

 

formulação de discurso artístico. Posso dizer que os dois filmes foram, em nosso processo 

artístico e pedagógico, modelos de ação. O conceito foi formulado pelo dramaturgo e 

encenador Bertolt Brecht, no contexto do trabalho com a peça didática. Na pesquisa Jogos do 

Olhar, Verônica Veloso (2008) fez uma apropriação do conceito de Brecht para o trabalho 

com a linguagem cinematográfica na investigação teatral. À luz do trabalho de Veloso, achei 

que tomar o filme como modelo de ação poderia ser bastante frutífero para adensar a 

investigação dentro do Grupo de Experimentação Virtual. Sobre a ideia de modelo de ação, 

Veloso discorre: 

Esse conceito foi desenvolvido por Bertolt Brecht no estudo de suas peças didáticas. 

“Os ‘modelos de ação’ são determinados, ou seja, nitidamente delineados, isoláveis 

em suas partes para que possam ser julgados ou imitados. [...] Característica do 

modelo é sua reprodutibilidade por qualquer pessoa” (KOUDELA, 1991, p. 135)
19

. 

Embora Brecht proponha que um texto seja o modelo, a professora Ingrid Koudela 

apresenta em seus estudos a possibilidade de pinturas serem tomadas como modelo. 

Dando continuidade a essa licença, usamos aqui filmes como modelos de ação. De 

acordo com Brecht, o extremo oposto de lidar com o texto como modelo de ação 

seria realiza-lo literalmente, o que nessa proposta corresponderia à adaptação de um 

filme para o teatro. Como esse não é nosso objetivo, tomamos o filme como modelo, 

trazendo-o para o cotidiano dos jogadores que se sentem livres para manipulá-lo, 

questioná-lo, reinventá-lo. O filme torna-se uma inspiração; “objeto de imitação 

crítica, ele se constitui enquanto princípio unificador do processo pedagógico, o que 

propicia liberdade e diversidade de respostas, por meio da historicização, ou seja, da 

contextualização do modelo” (Idem, 2001, p. 46)
20

. (VELOSO, 2008, p. 124) 

Dessa forma, o filme, tomado como modelo de ação em um processo de investigação 

teatral, torna-se material para a pesquisa, sendo objeto de análise, de questionamentos, de 

recriações e de profanações. Além disso, o diálogo entre cinema e teatro fica mais largo. Tal 

aspecto foi de fundamental importância, no caso do Grupo de Experimentação, já que nossa 

investigação se dava na fronteira entre linguagens, numa criação cênica mediada por telas e 

câmeras. Veloso (2008, p. 125), sobre essa aproximação entre as linguagens teatral e 

cinematográfica, afirma: “Tomar um filme como modelo de ação amplia as margens do 

diálogo entre as duas linguagens, pois um filme é um objeto estético e estilístico, provocador 

de estímulos diversos, portador de referências e citações próprias.”. O arquivo 

cinematográfico, acessado através do contato com duas obras contemporâneas, possibilitou a 

fricção com o conto Venha ver o pôr do sol em diferentes instâncias. Há, primeiramente, um 

distanciamento temporal entre as obras. O texto literário foi escrito na década de 1970, já os 

filmes foram produzidos na de 2010. Há, nas três obras, diferentes enunciações acerca do jogo 

                                                             
19 KOUDELA, Ingrid Dormien. Brecht: um jogo de aprendizagem. São Paulo: Perspectiva, 1991. 
20 KOUDELA, Ingrid Dormien. Brecht na pós-modernidade. São Paulo: Perspectiva, 2001.  



71 

 

de poder instaurado entre homem e mulher, o que suscita diferentes olhares para a questão, 

evitando respostas simples e um tanto ingênuas sobre o problema. Os alunos puderam se 

deparar, também, com diferentes representações das personagens femininas e masculinas, o 

que possibilitou novos olhares para os personagens Ricardo e Raquel do texto de Lygia 

Fagundes Telles. Há fricções estéticas nesse intenso jogo, já que os filmes revelam diferentes 

procedimentos de elaboração e desenvolvimento de histórias. O recurso ao arquivo 

cinematográfico potencializou a ampliação das referências artístico-culturais almejada, 

possibilitando que mais vetores de força entrassem no jogo estabelecido dentro do Grupo de 

Experimentação. Os filmes despertaram, ainda mais, o apetite dos alunos. As reverberações 

foram notáveis e as ligações que os estudantes fizeram das obras cinematográficas com a obra 

literária mostraram-se muito potentes. Destaco a colagem apresentada pela aluna Rafaela 

Yamamoto como parte do registro da décima aula. Em sua composição, Rafaela colocou lado 

a lado diferentes representações do feminino e do masculino na sociedade contemporânea, 

recorrendo a alguns ícones da indústria cultural. Tal colagem foi uma reverberação da 

primeira aula na qual trabalhamos com o filme A Pele de Vênus. 

Figura 5 – Registro da Aula 10 por Rafaela Yamamoto

 
Fonte: Acervo pessoal do pesquisador (reunido durante a pesquisa), 2020. 

Antes de discorrer sobre os efeitos causados pela fricção com os filmes, julgo ser 

importante fazer algumas considerações sobre cada obra. Ambas apresentam fricções entre 

um dito plano da ficção e um da realidade. As fronteiras são embaralhadas, dissolvidas.   

Animais Noturnos foi dirigido por Tom Ford, estilista do mundo da moda. Tal informação é 



72 

 

relevante, pois um choque estético é promovido pela obra. O filme não possibilita que o 

espectador mais desavisado passe indiferente perante a ele. A obra chacoalha, desassossega, 

incomoda, assombra e perturba. Na trama, a galerista Susan – interpretada por Amy Adams – 

recebe o manuscrito de um livro, escrito por seu ex-marido – interpretado por Jake 

Gyllenhaal. O enredo do livro apresenta uma família que é assolada por momentos sombrios. 

Há, entre o enredo do manuscrito e a história do relacionamento de Susan com seu ex-marido, 

diversos paralelos. O filme, inteligentemente, é construído através de uma montagem paralela, 

intercalando o desenvolvimento das ações nos planos da realidade (a vida de Susan) e da 

ficção (os acontecimentos do livro). Há uma camada de vingança no filme de Tom Ford; o 

homem vingando-se da mulher, assim como em Venha ver o pôr do sol.  

Já em A Pele de Vênus, dirigido pelo polêmico Roman Polanski, a vingança se dá de 

maneira oposta: é a mulher que se vinga do homem, mexendo com as polaridades do intenso 

jogo de poder. O longa-metragem acontece quase todo dentro de um teatro em Paris, 

apresentando o espectador, inicialmente, a uma atriz que chega atrasada para um teste de uma 

peça baseada no livro A Vênus das Peles, escrito no século XIX por Leopold von Sacher-

Masoch. Num intenso jogo de poder, sedução e dominação com o diretor e dramaturgo da 

adaptação, o filme se desenrola com diálogos cortantes, interpretados com maestria por 

Emanuelle Seigner e Mathieu Amalric. Diversos aspectos do enredo da peça são 

problematizados pela personagem interpretada por Seigner, que questiona as representações 

da personagem feminina na obra de Sacher-Masoch e escancara o machismo da construção. 

Há toda uma questão mitológica greco-romana no filme de Polanski, o que me faz pensar 

sobre a tragédia grega e a questão do destino inarredável. No conto de Lygia Fagundes Telles, 

consigo perceber toda uma dimensão trágica, intensificada ao passo que Raquel vai sendo 

conduzida por Ricardo cada vez mais para as entranhas mais profundas daquele cemitério. O 

destino inarredável golpeia novamente.  

A análise das obras cinematográficas, bem como do conto Venha ver o pôr do sol, 

levou os alunos do Grupo de Experimentação Cênica Virtual a se defrontarem com suas 

experiências cotidianas e com seus pontos de vista acerca das construções do feminino e do 

masculino na sociedade. Suscitou, também, que novos olhares fossem lançados para os 

pensamentos em torno do jogo de poder entre homem e mulher, provocando fissuras, cortes e 

deslocamentos. A Pele de Vênus trouxe aos alunos uma olhadela diferente para esse jogo de 



73 

 

poder, possibilitando a reflexão sobre os diferentes embates entre homens e mulheres e as 

diferentes movimentações do poder, exercido tanto pela figura masculina como pela feminina. 

A possibilidade que a análise de obras artísticas suscita aos alunos-jogadores-espectadores é a 

do encontro com a própria vida, não mais atravessada apenas pelo cotidiano – presente 

imediato –, mas também pelas elucubrações provenientes do passado. Como afirma Flávio 

Desgranges, formar espectadores é provocar, também, a descoberta do prazer da análise: 

A arte lança o contemplador ao encontro da vida, sempre de maneira surpreendente, 

inesperada. A compreensão da obra passa pelo necessário diálogo com a experiência 

cotidiana; essa elaboração reflexiva não se processa, contudo, sem esforço. 

Descobrir o prazer dessa análise é aprender a ser espectador, a tornar-se autor de 

histórias, fazedor de cultura. Um prazer que, como experiência pessoal, única e 

intransferível, pode ser aprendido, mas não ensinado. Assim, formar espectadores 

consiste em provocar a descoberta do prazer artístico mediante o prazer da análise. 

(DESGRANGES, 2015, p. 173) 

Dediquei quatro aulas à fricção do conto Venha ver o pôr do sol com os dois filmes 

selecionados do arquivo cinematográfico. Cada aluno assistiu aos filmes fora do horário de 

aula e teve que realizar uma atividade domiciliar escrita referente a cada longa-metragem. As 

atividades englobaram perguntas reflexivas sobre aspectos temáticos e estéticos de cada filme. 

Além disso, ao final de cada atividade, uma proposta criativa escrita era lançada aos alunos. 

Os filmes foram debatidos coletivamente em aula para além das questões presentes nas 

atividades domiciliares, tendo em vista a tessitura de relações entre cada filme e o conto de 

Telles. A proposta criativa referente à obra Animais Noturnos consistia na criação de um 

primeiro capítulo de um livro de mistério. Para isso, cada aluno deveria escolher uma 

experiência pessoal que deveria ser ficcionalizada e transformada em um esboço de literatura. 

Tal proposta permitia que os alunos se defrontassem com o mesmo tipo de procedimento 

criativo levado a cabo por um dos personagens do filme de Tom Ford. O escritor, ex-marido 

de Susan, construiu o livro Animais Noturnos a partir do trauma de sua separação. De maneira 

análoga, cada aluno pôde pinçar alguma experiência de sua vida para colori-la ficcionalmente, 

criando algo novo. Como indica Maria Lúcia Pupo, escrever a partir de desafios similares aos 

dos autores é uma forma de mobilizar os alunos à ação: 

Imaginar encenações para um texto, jogar com situações que serão redescobertas 

durante o espetáculo e escrever a partir de desafios similares aos dos autores são 

propostas especialmente férteis, na medida em que mobilizam os alunos a agir, 

formular discursos próprios, mergulhar no prazer da invenção e da metáfora. 

(PUPO, 2015b, p. 338) 



74 

 

Em aula, os alunos tiveram a oportunidade de compartilhar suas criações escritas com 

os colegas. Divididos em grupo, todos tiveram que se lançar à criação cênica a partir da 

proposta formulada por mim: cada grupo deveria escolher uma das histórias escritas pelos 

integrantes e criar uma cena a partir desse material. A cena deveria ter começo, meio e fim, 

além de estar pautada no eixo de investigação de ações, espaços e enquadramentos. Algumas 

propostas já colocavam em primeiro plano a questão do jogo de poder entre homem e mulher, 

mesmo que a proposta de escrita das histórias ficcionais não estivesse diretamente direcionada 

para a questão. Sobre esse aspecto, formulo a seguinte hipótese: por todos estarem bastante 

imersos na investigação da temática, foi quase impossível de se esquivar desse aspecto na 

criação cênica. Uma cena apresentada, inclusive, já apontava para uma breve inversão na 

polaridade do jogo de poder, com uma personagem feminina apontando uma arma para um 

personagem masculino. Todas as cenas foram discutidas em aula. A partir da proposição do 

gosto, critico e proponho (RYNGAERT, 2009), alunos e professor puderam lançar sugestões 

a cada grupo. Após a avaliação de cada cena, orientei o rejogo, possibilidade fértil de 

retomada e recriação. O trabalho com as cenas criadas a partir da experiência com o filme 

Animais Noturnos pode ser considerado uma espécie de trabalho com cenas paralelas, à luz do 

que pontua Koudela (1996, p. 58): “o procedimento com as cenas paralelas pode relacionar a 

metáfora do texto com o universo de experiência dos jogadores. [..] O jogo teatral assume 

aqui a função de criação de situações de contraste, de atualização, de associação.”. 

Relacionando suas experiências pessoais ficcionalizadas com o universo das obras 

trabalhadas, os alunos puderam friccionar ainda mais a investigação levada a cabo dentro do 

processo do Grupo de Experimentação. A capacidade de trabalho com metáforas foi ainda 

mais desenvolvida, especialmente pela proposta de ficcionalização de alguma experiência 

pessoal, íntima. 

No trabalho com o filme A Pele de Vênus, os alunos tiveram que escrever a 

dramaturgia de uma cena curta na qual uma atriz e um ator (ou uma atriz e um diretor, ou uma 

diretora e um ator) ensaiassem um trecho da adaptação do conto Venha ver o pôr do sol, de 

Lygia Fagundes Telles, para o teatro. O foco da construção dramatúrgica deveria ser o 

estabelecimento de um jogo de poder entre homem e mulher tanto no plano da ficção (enredo 

do conto literário/peça teatral) como no plano da realidade (ensaio). A convocação dos alunos 

à escrita dramatúrgica favorece que todos experimentem diferentes funções criativas no fazer 

teatral, como defende Marcos Bulhões Martins (2006, p. 72): “Cada aluno pode ser 



75 

 

estimulado a exercer diferentes funções criativas, evitando-se um único ponto de vista. 

Intentamos colocar em prática um enfoque coletivo da tessitura do texto espetacular, no qual 

não se confunde a prática do teatro com o exercício da atuação.”. Ao convocar o estudante à 

escrita de cenas, novos olhares podem ser lançados ao processo criativo e ao próprio fazer 

teatral, que não passa somente pelo exercício da atuação. É uma forma de ampliar o campo 

das possibilidades. Durante a aula, os alunos foram divididos em duplas, tendo que criar uma 

cena a partir de uma proposta dramatúrgica (ou da mistura das propostas). As cenas deveriam, 

novamente, ter começo, meio e fim, além de estarem pautadas no eixo de investigação de 

ações, espaços e enquadramentos. As cenas apresentadas revelaram a diversidade de soluções 

encontradas através do jogo, possibilitando uma fuga de soluções fáceis e calcadas em 

perspectivas únicas sobre o conto Venha ver o pôr do sol. Como defende Koudela, a 

variedade de soluções buscadas no jogo é fundamental: 

A variedade de soluções buscadas através do jogo é fundamental para o processo de 

conhecimento, ao mesmo tempo em que a multiplicidade e o caráter multifacetado 

das formas expressivas produzidas constituem uma resistência a soluções fáceis que 

escamoteariam as questões tematizadas. (KOUDELA, 1996, p. 127) 

A escolha por interpelar as obras do arquivo cinematográfico a partir do próprio ato de 

jogar é uma forma de pavimentar um caminho fértil para a realização das traduções pessoais, 

como defende Rancière (2012), através das quais o espectador estabelece pontes entre o que já 

conhece de antemão e aquilo que ainda não sabe. É também inspirador ver como os alunos 

estabelecem diálogos – muitas vezes provocantes e desestabilizadores – com as obras 

artísticas (tanto os dois filmes como o conto de Telles). Nesse processo, os estudantes fazem 

associações a partir de seu universo de referências e daquilo que estão conhecendo a partir do 

arquivo movimentado pelo professor em aula. Além disso, há uma abertura para experiências 

de caráter sensorial, levando os alunos a estabelecerem diálogos outros com o mundo e com o 

cotidiano. Colocar os alunos diante de diferentes obras do arquivo do mundo, de todo um 

legado cultural da humanidade, é uma forma de romper, reitero, com a ideia de que se inventa 

a roda. Como belamente formula Sandra Corazza (2006, p. 36), “é entre a cópia e a criação 

que o escritor faz marcas: livres, acidentais, irracionais, involuntárias, no acaso.”. Na lida com 

o legado cultural, é entre a cópia e a criação que o aluno caminha nessa corda bamba que é 

um processo criativo no contexto do ensino das artes cênicas.  

Gostaria de encerrar este capítulo refletindo sobre a tão controversa e atual cultura do 

cancelamento. Julgo ser pertinente, já que estou lidando com a ampliação das referências dos 



76 

 

alunos a partir de diferentes obras, representantes de um legado humano. Lanço, ao leitor, os 

seguintes questionamentos: Como não queimar, rejeitar ou apagar uma obra que possui 

aspectos questionáveis e problematizáveis no tempo de hoje? Como não ser anacrônico e 

poder, criticamente, dialogar e aprender com o passado? Como dialogar com o que veio antes 

sem ser pela lógica da “queima”? Seria essa ânsia pela queima uma herança da Inquisição? 

Do Nazismo? Dos regimes totalitários como um todo? Lidar com as obras do passado é entrar 

em contato com diferentes formas de vida, é defrontar-se com diferentes regimes de verdade, 

que não são menos verdadeiros por estarem localizados no passado. Por exemplo, muitas 

pessoas poderiam questionar a escolha que fiz, já que levei aos alunos um filme do diretor 

Roman Polanski, acusado de pedofilia. Na radicalização contemporânea, julgo ser de extrema 

urgência que nos atentemos ao perigo desse afunilamento, desse tom radical que cada vez 

mais toma conta dos discursos e dos afetos. Percebo, em muitos casos, um autoritarismo 

enorme presente em muitos discursos pautados em um suposto revisionismo histórico das 

obras do passado. Revisionismo esse que, por sua vez, é pautado, como não poderia deixar de 

ser, pelos olhos do presente e pelos regimes de verdade que estão em disputa no eterno jogo 

de forças em torno da verdade e do poder.  

Penso que daqui a cem anos, por exemplo, Roman Polanski estará morto. Sua obra 

cinematográfica resistirá, entretanto. A Pele de Vênus continuara murmurando no arquivo do 

mundo, pedindo aos vivos que a encontrem mais uma vez. Polanski está vivo ainda, mas e as 

obras cujos autores já estão mortos? Como podemos ambicionar interrogar ferrenhamente um 

morto que já nem está mais aqui em carne e osso? O que resta dele são apenas rastros. Com 

isso não quero dizer que devemos venerar o passado, acreditando cegamente em suas 

verdades. Pelo contrário, esse passado deve ser problematizado, revisitado, questionado e 

retrabalhado. Suas verdades devem ser olhadas com suspeita. O que coloco em questão é a 

forma de lidar com nosso legado. Sugiro que deixemos as armas de lado. Julio Groppa 

Aquino, ao discorrer sobre a obra de Michel Foucault, indica uma “franca hospitalidade aos 

mortos” (AQUINO, 2019b, p. 215). É a isso que estou querendo aludir. Convivamos 

intensamente com nossos mortos de forma mais humilde. Exercitemos, portanto, um gesto 

mais gentil na lida com nosso legado. Deixemos as armas de lado, por ora, para ver florescer a 

empatia. Tal gesto de empatia é uma forma de tentarmos preservar, inclusive, uma relação 

amigável com o que nos precede, já que, no futuro, correremos o mesmo risco. Em dias não 



77 

 

tão distantes, poderemos ser colocados no tribunal, onde nossas verdades poderão ser 

questionadas e combatidas. Quem serão os enviados à fogueira santa no futuro?  

Fugir da cultura do cancelamento é uma forma de abrir margem ao erro e à 

possibilidade de aprendermos com nossas falhas. Julgo que as correções de erros de postura e 

de fala se dão a partir de diálogos. Não creio que o cancelamento seja educativo; pelo 

contrário, ele configura-se como uma radicalização do afastamento e da separação entre 

grupos de pessoas. O que está em jogo nessa cultura do cancelamento talvez não seja a 

questão de quem esteja mais moralmente correto ou de quem seja mais politicamente correto 

no mundo contemporâneo. O que me assusta, especialmente com a sanha autoritária que 

pulula em muitos atos e discursos, é a ambição de tutela da verdade e, com isso, da soberania 

do poder sobre o outro. E muitos desses discursos, que circulam especialmente nas redes 

sociais, palco de disputas ferrenhas e de linchamentos virtuais, acabam por se pautar na ideia 

da liberdade. Quero crer que liberdade seja a arte de não se deixar escravizar por ninguém. 

Liberdade não é, portanto, a possibilidade de escravizar os outros a partir da minha opinião. A 

liberdade, dessa forma, é o condão que os seres humanos têm de não se deixarem escravizar. 

Deixemos as armas de lado, por ora. Creio que sem empatia não sairemos do buraco ético-

político no qual estamos chafurdados. Falta-nos o exercício de uma franca hospitalidade aos 

vivos e aos mortos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78 

 

CAPÍTULO 3: O EXPERIMENTO CARTAS DE AMOR E MORTE 

“O mato rasteiro dominava tudo. E não satisfeito de ter-se 

alastrado furioso pelos canteiros, subira pelas sepulturas, 

infiltrara-se ávido pelos rachões dos mármores, invadira as 

alamedas de pedregulhos esverdinhados, como se quisesse 

com sua violenta força de vida cobrir para sempre os 

últimos vestígios da morte.”  

(Venha ver o pôr do sol, Lygia Fagundes Telles)
21

 

Como finalização do processo do Grupo de Experimentação Cênica Virtual, 

construímos o experimento denominado CARTAS DE AMOR E MORTE. Tal experimento foi 

caracterizado pela reunião de diferentes cenas e experimentações criadas ao longo do 

processo criativo, que se desenrolou entre os meses de julho e outubro de 2020. Tendo como 

eixo central – um verdadeiro esqueleto do experimento – algumas cartas ficcionais compostas 

pelos alunos, dedicamo-nos, enquanto grupo, a construir o roteiro dramatúrgico a partir da 

seleção, da edição e da colagem de diferentes cenas criadas em aulas anteriores. O 

experimento CARTAS DE AMOR E MORTE foi apresentado ao vivo em três dias do mês de 

outubro através da plataforma Zoom. A escolha por essa plataforma para a realização das 

apresentações deveu-se ao fato de termos descoberto, ao longo das aulas do Grupo de 

Experimentação, que tínhamos mais liberdade de ferramentas e maior possibilidade de 

organização das telas no Zoom do que no Google Meet. Como já estávamos criando e 

apresentando as cenas no Zoom há algum tempo, optamos por manter o uso da plataforma nas 

apresentações finais. 

 Na primeira apresentação, ocorrida no dia 22 de outubro (quinta-feira), gravamos o 

experimento
22

 durante o horário de aula. Tal ocasião foi também a oportunidade de 

recebermos, de maneira privada, os membros da minha banca de TCC – os professores Maria 

Lúcia Pupo, Julio Groppa Aquino e Marcelo Soler. As outras duas apresentações foram 

realizadas nos dias 23 e 24 (sexta-feira e sábado), tendo o caráter de compartilhamento 

público do experimento. Todas as apresentações iniciaram-se às 20h. O experimento CARTAS 

DE AMOR E MORTE teve em torno de 45 minutos de duração. O público majoritário foi 

                                                             
21

 TELLES, Lygia Fagundes. Os contos. São Paulo: Companhia das Letras, 2018. 
22  A gravação do experimento CARTAS DE AMOR E MORTE está disponível na plataforma YouTube: 

<https://youtu.be/CgYjaEHnGZI>. Acesso em: 25/10/2020. 



79 

 

composto por amigos e familiares dos alunos do Grupo de Experimentação Cênica Virtual e 

por meus colegas do Departamento de Artes Cênicas da ECA-USP. Antes de cada 

apresentação, fiz uma breve fala inicial, apresentando o experimento e o Grupo de 

Experimentação. Além disso, orientei os espectadores para que não deixassem ligados seus 

microfones e câmeras. Tal orientação foi uma forma de evitar quaisquer interrupções 

desnecessárias e acidentais no experimento.  

Figura 6 – Cartaz do experimento “CARTAS DE AMOR E MORTE” 

 
Fonte: Acervo pessoal do pesquisador (reunido durante a pesquisa), 2020. 

Antes de discorrer sobre a estruturação do experimento final em si – tendo em vista os 

pontos de partida, a organização dramatúrgica e os ensaios –, julgo ser importante pontuar o 

motivo da minha escolha pela terminologia experimento para nomear a construção cênica do 

Grupo de Experimentação. Ingrid Koudela, ao utilizar os conceitos de Brecht para o trabalho 

com a peça didática, expõe a concepção do dramaturgo e diretor alemão sobre um 

experimento: 

Brecht utiliza os termos Erlebnis (experiência) e Experiment (experimento). [...] A 

diferenciação estabelecida por Brecht para o conceito de aprendizagem insinua uma 

visão crítica do princípio pedagógico learning by doing, que se limita a expor o 



80 

 

aluno a uma situação de aprendizagem, sem que haja uma problematização do objeto 

a ser aprendido. Brecht refere-se a elementos de comentário que devem ser 

introduzidos na experiência. Ou seja, a reflexão deve conduzir o processo de 

aprendizagem, transformado, então em experimento. (KOUDELA, 1996, p. 103) 

Dessa forma, o experimento tem como foco não apenas o fazer, mas também a 

reflexão que permeia e conduz o fazer artístico. Os alunos aprendem não apenas fazendo, 

estando expostos a uma situação de criação cênica, mas também ao refletir sobre o processo 

criativo, problematizando as criações cênicas e discutindo as escolhas formais e temáticas. 

Assim, no experimento final, além de estarmos preparando algo a ser mostrado, pela primeira 

vez, a um público externo ao Grupo de Experimentação, estávamos refletindo sobre a própria 

constituição das cenas e problematizando as temáticas e situações trabalhadas. Dessa forma, a 

construção de CARTAS DE AMOR E MORTE não foi algo dissociado do processo pedagógico 

do grupo, tampouco foi encarada como a mera organização de cenas para uma exibição 

pública. O caráter pedagógico permaneceu ligado ao artístico em todo o processo, desde a 

primeira aula até a última. O artístico e o pedagógico, no caso do ensino das artes cênicas, 

devem sempre caminhar juntos. A ideia de experimento pautou boa parte das construções 

cênicas do Grupo de Experimentação Cênica Virtual. Por exemplo, em uma das aulas, 

dedicamo-nos ao trabalho com cartas ficcionais, escritas por cada aluno. Através de um 

experimento cênico, os alunos-jogadores, divididos em duplas, puderam investigar 

cenicamente formas de relação com as cartas e, também, descobrir imagens e universos que 

são evocados a partir do contato com a materialidade da carta. Mais à frente, deter-me-ei ao 

trabalho com as cartas ficcionais.  

Antes disso, gostaria de resgatar uma observação feita no capítulo anterior. Durante a 

jornada do Grupo de Experimentação, dois aspectos principais chamaram a atenção dos 

alunos na investigação em torno do conto Venha ver o pôr do sol. O primeiro aspecto, 

discutido no capítulo anterior, refere-se à questão temática. O segundo, sobre o qual gostaria 

de deter-me neste momento, refere-se à questão estética. Na investigação estética levada a 

cabo pelo Grupo de Experimentação, diferentes linguagens cênicas pululavam nas criações 

que surgiam, tanto nas cenas individuais ou em grupo como nos registros de aula. Posso 

destacar que o surrealismo, o fantástico, o expressionismo, o drama e o terror estiveram 

presentes. O surrealismo, por exemplo, apareceu em diferentes cenas ao longo do processo, 

muitas vezes acompanhado de pitadas de expressionismo. Algumas propostas cênicas 



81 

 

acabavam por revelar a personagem Raquel em estado de fragmentação, como se a morte 

iminente fizesse a mente da personagem entrar em estado de desagregação.  

Tal aspecto fez-me conversar, com os alunos, sobre a peça teatral Vestido de Noiva, 

escrita por Nelson Rodrigues. Vestido de Noiva expõe a consciência de sua protagonista, 

Alaíde, que agoniza, entre a vida e a morte. A dramaturgia de Nelson Rodrigues se 

desenvolve em três planos: realidade, memória e alucinação. A peça começa com o 

atropelamento de Alaíde por um automóvel. Enquanto é operada no hospital, com a 

consciência em desagregação, a protagonista relembra o conflito com a irmã Lúcia, de quem 

roubou o namorado – Pedro, com quem se casou –, e imagina seu encontro com a prostituta 

Madame Clessi, assassinada pelo namorado de dezessete anos. A interessante e intrigante 

história vai sendo construída por meio de entrecortes entre três planos diferentes e 

simultâneos. A ideia de uma mente em desagregação trouxe uma linha bastante frutífera para 

os alunos que se interessavam pela jornada estética mais ligada ao expressionismo e ao 

surrealismo. 

A possibilidade de cogitar o delírio de Raquel, trancafiada numa catacumba, enquanto 

espera a morte chegar, levou alguns alunos a enveredarem, também, por caminhos surrealistas 

com toques de terror, misturando num grande caldeirão facetas de sonho, pesadelo, delírio e 

loucura. O registro da décima primeira aula, feito pela aluna Sarah Pavan, constituiu-se como 

um diário-colagem da personagem Raquel, apresentado na forma de um áudio. Durante a 

discussão sobre o registro, muitos alunos apontaram para as possibilidades de penetração do 

delírio, da loucura e da fantasia na forma como a personagem Raquel – interpretada, no 

diário-colagem, por Sarah, que emprestou suas modulações de voz para criar estados e 

ambientes – enunciava as palavras que ora repetia, ora sussurrava. O registro da sétima aula, 

também apresentado na forma de um áudio pela aluna Vitória Bícego, propôs, ao Grupo de 

Experimentação, uma experiência imaginativa. Em sua condução do ouvinte através da voz, 

Vitória nos colocava dentro de um casarão com extensos corredores e depois nos jogava para 

dentro de uma ambulância cujos funcionários tinham o mesmo rosto. Em outro momento, sua 

voz nos levava à frente de um hospital para, depois, num simples gesto, fazer com que 

voltássemos a um cômodo do casarão inicial. Tal descrição parece bastante confusa, mas foi 

justamente essa a proposta da aluna. Vitória propôs uma jornada pelas profundezas da 

imaginação e do sonho, flertando bastante com o surrealismo.  



82 

 

A partir do registro apresentado por Vitória, comentei com os alunos sobre o longa-

metragem Império dos Sonhos, obra surrealista de David Lynch. Cheguei a exibir, em aula, o 

trailer do filme. Além de ampliar o repertório dos estudantes, estava, nesse caso, fazendo 

provocações estéticas quanto ao próprio processo de construção imagética proposto por 

Lynch. O filme surrealista traz aspectos de terror e mistério numa história que nos apresenta à 

personagem Nick Grace – interpretada com maestria por Laura Dern –, uma atriz casada que é 

convidada a fazer parte da refilmagem de uma produção polonesa cujos protagonistas 

morreram durante as gravações. Aos poucos, a atriz vai se envolvendo com o ator principal do 

filme, e a trama entra em uma jornada na qual a realidade e a ficção se misturam. A ideia da 

fricção entre realidade e ficção era muito cara ao Grupo de Experimentação Cênica Virtual, já 

que, em diferentes cenas, os alunos-jogadores propuseram-se a testar os limites entre os 

planos do real e da ficção. 

Com esse relato, posso mais uma vez afirmar como as discussões estéticas estavam 

constantemente presentes. As questões temáticas e estéticas coexistiram no rol das 

preocupações investigativas do Grupo de Experimentação, sem que precisássemos privilegiar 

apenas a investigação temática ou apenas a estética. Foi no experimento com cartas que 

pudemos encontrar uma instigante colaboração entre as discussões temáticas e as pesquisas 

estéticas. Talvez esse tenha sido um dos principais motivos para a eleição da forma da carta 

como eixo condutor do experimento final CARTAS DE AMOR E MORTE. 

Figura 7 – A montagem do experimento final

 
Fonte: Acervo pessoal do pesquisador (reunido durante a pesquisa), 2020. 

 

 



83 

 

3.1 Uma aventura com cartas 

Gostaria, agora, de contextualizar o trabalho que o Grupo de Experimentação Cênica 

Virtual fez com cartas ficcionais. A ideia da composição de cartas ficcionais partiu de uma 

proposta que fiz aos alunos no final da quinta aula. Na sexta aula, cada aluno deveria estar 

com uma carta em mãos, a qual deveria ser escrita a partir do universo de Venha ver o pôr do 

sol. As mulheres deveriam escrever suas cartas como se fossem a personagem Raquel 

escrevendo para o personagem Ricardo, e os homens deveriam escrever como se fossem o 

personagem Ricardo escrevendo para a personagem Raquel. Cada aluno deveria criar não só o 

texto da carta, mas a própria materialidade da mesma, pensando em seus aspectos físicos, 

como o envelhecimento do papel, a caligrafia, as marcas do tempo etc. Antes de comentar 

sobre o primeiro experimento realizado na sexta aula, gostaria de discorrer sobre a escolha do 

trabalho com cartas. Por que, então, a escolha da carta? Acredito que a carta possui uma 

materialidade outra. Ela nos traz o peso das palavras, faz-nos lidar com outros espaços-

tempos. Em face das cartas, podemos experimentar outras possibilidades de enunciação sobre 

a vida e o vivido. Ao lidarmos, por exemplo, com cartas que remetem a tempos anteriores, 

estamos lidando com a poeira do tempo. Em suma, lidamos, talvez, com o artigo da morte 

(ROSA, 1988, p. 37).  

A proposta de escrever cartas ficcionais como se fossem os dois personagens do conto 

de Lygia Fagundes Telles colocou os alunos do Grupo de Experimentação em contato com a 

alteridade, já que proporcionou a experiência de se colocar no lugar do outro, reconhecendo 

seus possíveis modos de pensar e elaborar discursos. A escrita da carta como se fosse o 

personagem leva, também, a uma maior exploração da complexidade daqueles seres, evitando 

as respostas únicas e simplificadas. Ao se colocar no lugar do outro para escrever, o aluno 

provavelmente se indagou: como esse personagem escreveria? O que ele diria? De que forma 

diria? Quais palavras seriam escolhidas para formular o discurso? Qual seria o formato de sua 

letra? Tais questionamentos revelam o exercício de imaginação que cada aluno teve que 

realizar. O procedimento das cartas ficcionais é, também, uma forma de exercício da escrita, 

lançando desafios a cada indivíduo. Durante a aula, cada composição escrita individual 

recebeu os olhares do coletivo, de forma que os alunos puderam observar como cada 

integrante propôs um caminho diferente para lidar com o mesmo desafio. Maria Lúcia Pupo, 

sobre a prática da escrita, discorre que “a partir de desafios comuns, cada membro do grupo 



84 

 

desenvolve atitudes pessoais em relação ao ato de escrever, ao mesmo tempo em que 

acompanha as descobertas dos companheiros.” (PUPO, 2005, p. 120).  

Além disso, o exercício da escrita cria deslocamentos, já que escrever “nos torna 

eminentemente trágicos” (CORAZZA, 2006, p. 25), possibilitando que inventemos novas 

possibilidades de vida. Ao escrever, estamos criando, possibilitando que algo de novo possa 

existir. Sandra Mara Corazza (2006, p. 30) formula poeticamente sobre tal ato: 

Escrever é criar,  

aligeirar e descarregar a vida, 

inventar novas possibilidades de vida, 

fazer nascer o que ainda não existe, 

ao invés de representar o que já está dado e admitido.  

A escrita das cartas ficcionais – e o posterior compartilhamento das mesmas – foi o 

primeiro momento, no Grupo de Experimentação Cênica Virtual, no qual todos os alunos 

puderam efetivamente compor algo escrito. Os registros de aula estavam sendo encaminhados 

para outros terrenos, buscando a imagem, o vídeo e o áudio. A convocação da carta foi uma 

convocação da escrita em si. Foi oferecer, aos alunos, a possibilidade de alimentar a paixão de 

escrever. “A paixão de escrever / dançando na corda bamba.” (CORAZZA, 2006, p. 21-22). 

Como Sandra Corazza belamente formula, escrevemos dançando na corda bamba. Não se 

apresenta a nós, no processo, um solo estável. Escreve-se entre trancos e barrancos, acertos e 

desacertos, interrupções e continuidades. O trabalho com a carta escrita foi uma forma de 

convocar, mais uma vez, a palavra. Tal convocação já havia sido feita no momento em que 

optei por trabalhar, com os alunos, o texto literário de Lygia Fagundes Telles. Primeiro, os 

alunos lidaram com a palavra lida, enunciada, jogada e investigada em cena. Com as cartas, o 

exercício da escrita assumiu a função de provocar o contato com a palavra não apenas pelo 

ato de ler ou ouvir, mas também pelo de escrever. “Uma necessidade de escrever nos persegue 

como um cão. Sobre nossa cabeça, guinchando, esvoaça o morcego do espírito da escrita.” 

(CORAZZA, 2006, p. 23). Dessa forma, incentivar o aluno a se aventurar na escrita é de suma 

importância, pois é uma possibilidade de se trabalhar com diferentes formas de elaboração do 

discurso, bem como de se assenhorar, bem ou mal, da língua, conhecendo e sentindo o peso 

das palavras. 

 



85 

 

Figura 8 – Cartas ficcionais escritas por alunos 

 
Fonte: Acervo pessoal do pesquisador (reunido durante a pesquisa), 2020. 

Surpreendi-me com as diferentes cartas trazidas pelos alunos na sexta aula do Grupo 

de Experimentação. Alguns foram mais a fundo na composição da materialidade da carta, 

apresentando diferentes tipos de papel – alguns estavam mais envelhecidos, outros amassados, 

outros bastante estilizados. A evocação de um espaço-tempo outro começou a se concretizar a 

partir da própria materialidade das cartas. O papel amarelado – e com as bordas carcomidas 

pela passagem do tempo – de uma das cartas, por exemplo, evoca a ideia de algo velho, que 

fora esquecido e/ou perdido no tempo. Como outro exemplo, cito o papel rosa – com uma flor 

colada e com letras ora bem desenhadas, ora um tanto emaranhadas –, que evoca aspectos da 

personalidade e da intimidade da personagem que escreveu aquela carta. Alguns alunos não se 

detiveram tanto à materialidade da carta em relação à passagem do tempo, mas se dedicaram a 

pensar e criar diferentes caminhos para aquelas personagens. O que elas teriam feito antes dos 

acontecimentos do conto? O que elas fizeram depois dos acontecimentos do conto? Tais 

indagações pautaram muitos dos processos de escrita, já que vários alunos se dispuseram a 

imaginar o que poderia ter acontecido para além dos acontecimentos apresentados por Lygia 

Fagundes Telles em Venha ver o pôr do sol. Dessa forma, as personagens Raquel e Ricardo 

ganharam ainda mais camadas e nuances. Uma das cartas, inclusive, apresentou uma situação 

muito interessante ao pensar o término do casal em uma cafeteria. Nesse caso, a pessoa 

responsável pela escrita da carta optou por escrever o conteúdo em um cardápio, como se 



86 

 

fosse escrito às pressas. Outra carta imaginava que Raquel havia sido salva, sobrevivendo à 

armadilha do ex-namorado. Através das palavras, Raquel praguejava Ricardo e lançava 

maldições, anunciando que a vingança estaria por vir. Esses dois exemplos apontam para a 

diversidade de soluções apresentadas pelos alunos no desafio de escrever ficcionalmente 

como se fossem as próprias personagens do conto. 

Na sexta aula, para realizarmos o primeiro experimento coletivo com as cartas, dividi 

os alunos em duplas, sendo que cada dupla era composta por um homem e por uma mulher. 

Divididos em salas separadas na plataforma Zoom, as duplas deveriam compartilhar as cartas 

criadas. Primeiramente, cada um deveria mostrar ao parceiro a materialidade de sua carta e o 

conteúdo escrito. Após isso, cada um deveria se apropriar da carta do outro, criando uma cena 

cujo foco seria a leitura da carta para a câmera, não deixando de lado a escolha precisa de um 

espaço e um enquadramento do mesmo. Enquanto o primeiro integrante da dupla estivesse 

lendo a carta para a câmera, o segundo integrante deveria estar mostrando, através de sua 

câmera, a materialidade da carta lida. Na discussão após a apresentação do experimento, os 

alunos ressaltaram que as sensações de despedida, angústia e beleza eram presentes nas 

leituras. Um dos alunos apontou para o fato de que os diferentes tipos de carta davam 

diferentes pontos de vista para a história da relação entre Raquel e Ricardo. Outro aluno 

apontou para a fricção entre o moderno e o antigo no experimento com as cartas, bem como 

para fricção entre o digital e o presencial, já que o experimento fora realizado através da 

mediação de telas e câmeras. Uma das alunas pontuou que o texto de Lygia Fagundes Telles 

deixava o final em aberto, o que a fazia se indagar sobre o que teria acontecido à Raquel. Ela 

ficou bastante estimulada com o fato de que algumas cartas acabaram exercitando essa 

imaginação acerca do que poderia ter acontecido com a personagem após os acontecimentos 

narrados no conto. A aluna ficou bastante empolgada, também, com as cartas que foram 

escritas na perspectiva do personagem Ricardo, apontando que o ato de refletir sobre o motivo 

de a personagem ser e agir daquela forma seria uma forma potente de se colocar no ponto de 

vista da personagem. 

Após o estimulante experimento inicial, os alunos foram divididos em três grupos. 

Cada grupo deveria criar uma cena a partir de duas cartas (sendo obrigatoriamente uma escrita 

por Raquel e outra por Ricardo), usando o conteúdo das mesmas na narração e estabelecendo 

sequências de ações, enquadramentos e espaços. As cenas apresentadas trouxeram aspectos 



87 

 

bastante interessantes ao escolherem diferentes formas de relacionar o conteúdo do texto 

narrado com a imagem física que era construída simultaneamente à narração. Entre a 

ilustração do que é falado e o estabelecimento de contradições com o que é dito, a criação de 

imagens mostrou-se muito potente, atravessando as palavras das cartas de imagens, 

enquadramentos, espaços e corpos. Na discussão sobre as cenas, mais uma vez foi ressaltada, 

pelos alunos, a potência existente no gesto de levar as cartas para a experimentação cênica. 

Como registro da sexta aula, a aluna Louise Loeser resolveu compor uma nova carta, dessa 

vez escrevendo como se fosse o personagem Ricardo. A carta de Ricardo é destinada à 

personagem Raquel, mas a personagem não a receberá, já que o exercício que o ex-namorado 

realiza na escritura é o de realizar uma arquitetura do crime que cometerá ao trancar Raquel 

na catacumba do cemitério abandonado. Ao discorrer sobre o ato trágico que envolverá os 

personagens, Louise incorporou os elementos da trama de Lygia Fagundes Telles. Além 

disso, incorporou elementos de cenas apresentadas por alguns grupos durante a investigação 

do texto literário.  

A carta composta por Louise no registro de aula é um prato cheio para a investigação 

cênica. Primeiramente, porque evoca outro registro da língua, fugindo da redução vocabular 

do mundo contemporâneo. Na carta, Ricardo trata Raquel na segunda pessoa do singular (tu), 

o que já convoca um registro não tão habitual ao contemporâneo, especialmente porque, hoje, 

as pessoas usam majoritariamente, na conversação do cotidiano, o pronome de tratamento 

(você, também reduzido na linguagem virtual para vc). Ricardo faz bastante uso da colocação 

pronominal no meio do verbo (mesóclise), o que revela um cuidado na escrita. Além do 

aspecto linguístico, a carta do registro de Louise apresenta-se como uma fértil fonte para 

estudar o personagem Ricardo. Destaco algumas passagens que dão pistas sobre a 

personalidade do personagem e sua lógica de pensamento: “Quero que entenda, Raquel, que 

nada do que se sucederá é irracional. Eu ajo por impulso, sim, mas foi preciso lapidá-los e 

selecioná-los.”; “Afinal, é por isso que fazemos o que fazemos: por amor.”; “Perceber-me-ei 

naquele momento sublime: personagem e espectador de seu terror. Um prêmio duplo.”. A 

carta de Louise revelou, mais uma vez, a potência existente no material textual das cartas 

ficcionais escritas pelos alunos. Quando o registro foi discutido pelo Grupo de 

Experimentação, muitos ficaram empolgados com o empreendimento realizado por Louise ao 

juntar aspectos das cartas, das cenas e do conto. Posso afirmar que o procedimento de escrita 



88 

 

de cartas ficcionais instigou o grupo mais ainda na investigação do universo de Venha ver o 

pôr do sol. 

 Dessa forma, a escolha do jogo com as cartas para constituir o esqueleto da 

experimentação final – que seria apresentada a um público externo ao Grupo de 

Experimentação – deu-se, principalmente, pela potência vislumbrada por professor e alunos 

na colagem das construções epistolares com diferentes cenas experimentadas ao longo do 

processo. As cartas evocavam morte e vida, dois aspectos bem fortes na investigação da obra 

de Lygia Fagundes Telles. Além disso, apresentavam pistas das relações de poder 

estabelecidas entre Raquel e Ricardo, outra discussão temática que teve relevância no 

processo de investigação. Após definirmos que o esqueleto do experimento final seria o 

trabalho com as cartas, partimos para o momento de decidir que outras cenas seriam 

incorporadas e como se daria a organização dramatúrgica. 

3.2 A escrita viva: entre palavras, olhares, câmeras e personas 

Após a experimentação com as cartas, o Grupo de Experimentação Cênica Virtual 

passou as quatro aulas do mês de setembro friccionando a investigação do conto Venha ver o 

pôr do sol a partir de duas obras do arquivo cinematográfico, como relatei no capítulo 

anterior. Ao terminarmos o trabalho com os filmes, voltamos às cartas e começamos a 

organizar o experimento final, com o nome de CARTAS DE AMOR E MORTE. Solicitei aos 

alunos que uma lista de cenas fosse enviada a mim até o dia anterior à aula de 1º de outubro. 

Nessa lista, cada integrante do Grupo de Experimentação teria que selecionar cenas e 

experimentações que gostaria de manter no experimento final. Essa convocação que fiz aos 

alunos é mais uma forma de convidá-los a participar do trabalho de dramaturgia. Assim, cada 

integrante pôde propor diferentes caminhos e trazer diferentes perspectivas para a composição 

do experimento final. Algumas listas que recebi eram mais enxutas, focando em um ou dois 

aspectos do processo criativo. Outras tentaram envolver um maior número de 

experimentações.  Com muitas cenas diferentes no horizonte de possibilidades, analisei cada 

lista e decidi propor ao grupo, na aula de 1º de outubro, um roteiro de cenas, que organizaria 

dramaturgicamente o experimento final. No roteiro que organizei, levando em conta as 

diferentes proposições de cada integrante, tentei aproveitar os elementos da melhor forma 

possível, fazendo cortes, propondo adaptações e realizando algumas colagens. Segundo 

Jacques Rancière (2012, p. 29), a colagem é “o choque numa mesma superfície entre 



89 

 

elementos heterogêneos, quando não conflituosos.” (RANCIÈRE, 2012, p. 29). Nessa 

perspectiva, continuei levando em conta a fricção entre elementos distintos e muitas vezes 

disparatados. Tal característica permeou todo o processo criativo. Dessa forma, não faria 

muito sentido abandonar as ideias de fricção, colagem, ruptura e inacabamento justamente no 

experimento final. 

A organização de um roteiro por mim, enquanto professor e diretor do experimento, 

não se resumiu à organização dos elementos propostos pelos alunos. Enquanto professor e 

artista, minha função é intervir, propor outros caminhos e provocar. Além de professor, sou 

também um artista em diálogo com aqueles alunos. Dessa forma, a minha intervenção 

propondo uma organização dramatúrgica e a inserção de novos elementos é de fundamental 

importância, já que tenho uma responsabilidade artístico-pedagógica com aqueles alunos. 

Portanto, meu papel na relação pedagógica com os integrantes do Grupo de Experimentação 

não poderia se configurar como uma prática de coaching. Nessa perspectiva, julgo ser 

importante destacar a defesa de Marcos Bulhões Martins (2004, p. 135):  

Pensamos que a função de coordenador de um experimento teatral não se restringe à 

organização do discurso de um grupo. Ela é também uma intervenção artística, 

apesar de jamais perder sua natureza de provocação, tendo em vista mudanças de 

comportamento e de pensamento.  

Resolvi propor um roteiro dramatúrgico que privilegiasse o aspecto híbrido da cena, já 

que a fronteira entre diferentes linguagens encontra-se borrada na cena contemporânea. Sobre 

as novas experimentações na cena contemporânea, o “traço mais evidente é a frequência com 

que se situam em territórios híbridos de artes plásticas, música, dança, cinema, vídeo e 

performance, além da opção por processos criativos avessos à ascendência do drama para a 

constituição de sua teatralidade e seu sentido.” (FERNANDES, 2011, p. 11). Dessa forma, 

teatro, cinema, dança, música e videoperformance acabaram coexistindo no experimento 

CARTAS DE AMOR E MORTE. Esse, inclusive, foi encerrado com uma dança, coreografada 

pela aluna Sarah Pavan, que também é professora de dança. Reitero, aqui, a defesa que fiz no 

primeiro capítulo deste trabalho, quando discorri sobre a ideia de não se buscar um purismo 

de linguagem, aceitando o caráter híbrido e estilhaçado da cena e sabendo que estamos 

lidando com uma nova linguagem em construção (AYRES, 2013, p. 146). Dessa forma, o 

experimento CARTAS DE AMOR E MORTE não se configurou estritamente nem como teatro, 

nem como cinema. Algo na construção escancarava ao espectador a mistura e o hibridismo. 

Por mais que os aspectos audiovisuais saltassem bastante aos olhos do espectador, não se 



90 

 

pode esquecer que muitas das cenas e das experimentações partiram de princípios de jogos 

teatrais adaptados para o mundo virtual em decorrência do novo cenário de aulas remotas em 

meio à pandemia do novo coronavírus.  Assim, como a possibilidade de encontro presencial 

não se apresentava a nós como algo realizável, decidimos investigar, da maneira que mais nos 

parecia instigante e honesta, as possibilidades de fazer que um encontro virtual e mediado por 

telas efetivamente acontecesse. Ressalto ainda o caráter essencial do experimento final: o 

acontecimento “ao vivo”. Todas as apresentações foram realizadas com todas as cenas sendo 

executadas ao vivo pelos participantes, sem que nada houvesse sido gravado anteriormente.  

Optei por focalizar, na tessitura do roteiro dramatúrgico, as composições escritas dos 

alunos – no caso, as cartas ficcionais. Além da seleção de cinco cartas, reuni diferentes cenas, 

algumas mais surrealistas, outras mais fantásticas. Propus que o experimento começasse com 

a cena apresentada pela dupla formada por Igor e Louise no trabalho de fricção do filme A 

Pele de Vênus com o conto Venha ver o pôr do sol. Tal cena era uma espécie de ensaio 

virtual, na qual dois atores ensaiavam a cena final do conto de Telles. Achei interessante que 

o experimento começasse com uma cena que brincasse com a metalinguagem, ou seja, um 

experimento cênico virtual com uma cena que apresentasse o ensaio de uma cena virtual. 

Depois disso, levando em conta as pesquisas de linguagem em torno do surrealismo e do 

fantástico, propus que dois alunos fizessem um jogo de bocas recitando o poema Todas as 

cartas de amor são ridículas, de Álvaro de Campos – um dos heterônimos do poeta português 

Fernando Pessoa. A referência que busquei para essa cena encontra-se na peça Não eu (Not I), 

de Samuel Beckett. Exibi para os alunos um trecho da atriz Maria Alice Vergueiro 

performando o texto de Beckett. O poema de Pessoa daria um primeiro disparo, na direção do 

espectador, da ideia das cartas, bem como de uma ideia de amor. Logo em sequência, uma 

cena individual do aluno João Henrique introduziria a morte, outro eixo do experimento. 

Nela, um homem adentrava um ambiente escuro com uma lanterna, descobrindo o cadáver de 

uma mulher.  

Após essa cena, uma sequência musical, ao som da canção Doma – da cantora Zola 

Jesus –, reunia uma colagem de diferentes cenas individuais realizadas durante o processo 

criativo do Grupo de Experimentação. A partir daí, propus um caminho que alternava entre 

dois polos. O primeiro seria o do jogo entre a narração dos conteúdos das cartas escritas pelos 

alunos e a colagem de diferentes imagens e cenas individuais. O segundo seria o de cenas em 



91 

 

grupo criadas ao longo do processo de investigação do conto Venha ver o pôr do sol. Esse 

jogo intercalado entre os polos iria se desenrolando até culminar na cena final: a dança da 

morte. A coreografia foi feita a partir da canção Half Life, também da cantora Zola Jesus. A 

aluna Sarah ficou responsável por criar essa dança de despedida, uma dança em que morte e 

vida bailam no momento derradeiro, inarredável. Escolhi encerrar com uma dança querendo 

evocar, mais uma vez, o poético, o trágico, a beleza e o assombro. Mesmo que a tessitura das 

cenas tenha sido pautada por uma ordenação dramatúrgica, considero o experimento CARTAS 

DE AMOR E MORTE uma obra inacabada. Inacabada não por falta de tempo, mas por escolha 

estética, assumindo o caráter de experimentação, de investigação em processo. Outro termo 

que julgo interessante para se referir ao caráter do experimento final é o de obra aberta, como 

pontua Flávio Desgranges (2008, p. 15): 

Efetiva-se, assim a noção de obra aberta, em que a ambiguidade das opções de 

linguagem, a multiplicidade de significados que convivem em um mesmo 

significante, constitui-se em uma das finalidades explícitas da obra, um valor de 

importância destacada na proposta feita ao espectador. (DESGRANGES, 2008, p. 

15) 

 A escolha pela realização de uma obra aberta exige do espectador uma postura 

diferente. O espectador é convidado a participar de um intenso jogo, proposto também como 

experiência para aquele que assiste. A busca por respostas quanto ao que cada cena quer dizer 

é deixada de lado, dando lugar à reflexão sobre os efeitos que reverberam no espectador, o 

qual participa de um acontecimento. 

O espectador não se pergunta “o que isto quer dizer?”, mas sim “o que está 

acontecendo comigo?”, o que lhe solicita disponibilidade para participar de um jogo 

que se apresenta de modo inesperado e sem uma sequência preestabelecida, porque 

se propõe como experiência e, enquanto tal, só se efetiva plenamente se o próprio 

espectador se dispuser a construí-lo enquanto joga. (DESGRANGES, 2008, p. 18-

19) 

Dessa forma, com o experimento CARTAS DE AMOR E MORTE, resolvemos expor 

ao público o próprio inacabamento da obra, em constante rearticulação, sempre a partir dos 

novos olhares que são lançados às temáticas vivas que nela pululam. A fragmentação e a 

coexistência de diferentes linguagens são aspectos não só da cena contemporânea, como já 

pontuei anteriormente, mas também características do próprio processo artístico e pedagógico 

do Grupo de Experimentação Cênica Virtual. Dessa forma, dividimos com o público o modo 

como trabalhamos ao longo do processo criativo: entre estilhaços e fragmentos e através da 

escritura cênica viva, que se deu entre palavras, olhares, câmeras e personas. Essa escrita viva 



92 

 

se deu ao longo de todo o processo, desde a primeira aula até os ensaios do experimento final. 

Enquanto professor, minha postura foi sempre de propor novos caminhos, aprofundando, 

assim, a investigação do conto Venha ver o pôr do sol e estimulando diferentes configurações 

cênicas. Sobre o papel do professor-encenador-coordenador dentro do processo criativo, 

destaco a seguinte defesa feita por Marcos Bulhões Martins (2002, p. 242) 

[...] o encenador não deve entender por ensaio a submissão àquilo que já está 

estabelecido anteriormente, mas sim como uma experimentação de diferentes 

possibilidades de configuração das cenas. Cabe ao coordenador descartar as soluções 

fáceis e desvendar crises que promovam novas descobertas, sem receio de 

reconhecer que nem sempre conhece a solução dos problemas que surgem. A 

confiança que os participantes depositam nele é resultante do fato de que ele é capaz 

de decifrar aquilo que não é a solução. Sendo assim, o encenador deve utilizar os 

mais variados estímulos, provocando a multiplicidade de pontos de vista, 

estimulando novas experiências e a atitude de pesquisa dos participantes.  

Creio que minha postura ativa e em constante diálogo e provocação dos alunos 

contribuiu para que o ambiente de investigação continuasse vivo e pulsante. A confiança que 

os alunos depositaram no professor deu-se através de uma relação sincera e honesta com os 

alunos, expondo, desde o princípio, as regras do jogo. Julgo que a confiança que os alunos do 

Grupo de Experimentação Cênica Virtual depositaram em mim foi tão forte que, quando 

propus o roteiro dramatúrgico do experimento final, minha atitude não foi lida, de forma 

alguma, como autoritarismo. Os integrantes receberam com muito entusiasmo a proposta de 

organização dramatúrgica, destacando o quão interessante achavam o percurso proposto por 

mim. Tal percurso começava e terminava de maneiras diferentes, estabelecendo-se 

gradualmente e se encerrando de forma poética. O percurso dava-se, também, de forma não 

cronológica, embaralhando temporalmente os acontecimentos do conto de Lygia Fagundes 

Telles. O aluno Igor Mandatti comentou que achou legal a maneira como as coisas foram 

sendo construídas no roteiro dramatúrgico, pois conseguia perceber todo um percurso que fora 

traçado. Ainda apontou como nosso processo criativo apontava para diferentes possibilidades 

de caminhos, destacando que a proposta de organização dramatúrgica feita por mim era um 

caminho muito interessante, assim como outras escolhas resultariam em caminhos diferentes e 

também estimulantes.  



93 

 

Figura 9 – A mulher e o véu 

 
Fonte: Acervo pessoal do pesquisador (reunido durante a pesquisa), 2020. 

 

Figura 10 – A mulher trancafiada 

  
Fonte: Acervo pessoal do pesquisador (reunido durante a pesquisa), 2020. 

A construção do experimento CARTAS DE AMOR E MORTE deu-se em três aulas. O 

processo de organização, lapidação e ensaio ocorreu nas aulas dos dias 1º, 8 e 15 de outubro. 

Além disso, fora do horário de aula, realizamos um ensaio geral no dia 22 de outubro, dia em 

que apresentamos o experimento para a minha banca do TCC. Não posso dizer que não tenha 

sido um tanto corrido, seja pelo trabalho com o meio virtual, pelo pouco tempo disponível ou 

ainda pela grande quantidade de cenas que compuseram o experimento final. Entretanto, creio 

que a experiência artístico-pedagógica foi bastante satisfatória para os envolvidos. Prazer, 

disposição, dificuldade e esforço foram aspectos presentes na jornada. A alegria, portanto, 

coexistiu com o trabalho duro. Destaco o importante e considerável engajamento de todos os 



94 

 

alunos na construção do experimento final, o que possibilitou que, em apenas três aulas, 

conseguíssemos organizar, lapidar e ensaiar todo o material. Ressalto que o Grupo de 

Experimentação Cênica Virtual não foi criado tendo em vista a apresentação obrigatória de 

um experimento cênico como finalização. Mesmo assim, a escolha por dividir a criação 

cênica com espectadores externos ao grupo acabou sendo feita como uma forma de 

compartilhar com outras pessoas as descobertas que tivemos durante o processo criativo. Tal 

escolha deu-se a partir da vontade dos integrantes e do professor. A apresentação ao público, 

assim, não se configurou como o objetivo final do Grupo de Experimentação, tampouco 

possuiu maior importância do que qualquer outro aspecto do processo. O encontro com o 

público caracterizou-se como uma das diversas possibilidades que existiram ao longo de um 

intenso processo artístico e pedagógico.  

Figura 11 – A apresentação do experimento para a banca de TCC

 
Fonte: Acervo pessoal do pesquisador (reunido durante a pesquisa), 2020. 

3.3 Entoar mais uma vez o legado: zelo e profanação 

Entoar mais uma vez o legado cultural da humanidade não significa reproduzir o 

passado. Entoar o legado é fazer o passado tomar vida e ser algo diferente a partir do que dele 

se fizer no presente. “O passado será, então, aquilo que dele fizermos no presente. E nada 

além.”, como bem indica Aquino (2019a, p. 121). Dessa forma, nosso gesto de lançar um 

novo olhar para o passado é uma forma de não deixar que as obras artístico-culturais morram. 

Até porque os mortos continuam a emitir seus murmúrios, pedindo para que os deixemos, 



95 

 

mais uma vez, falar. As obras do passado constituem o arquivo do mundo. Entoar mais uma 

vez o legado é operar esse arquivo a partir dos problemas do nosso presente. 

Os contornos que damos ao passado, as regiões deste que iluminamos, os sujeitos 

que apanhamos entre poeira e fazemos novamente se encenarem, as tramas que 

pensamos ouvir nos desvãos dos arquivos, atendem a problemas e embates do nosso 

tempo, em que estão mergulhadas nossas próprias vidas. Nada nos chega do passado 

que não seja convocado por uma estratégia, armado por uma tática, visando atender 

alguma demanda do nosso próprio tempo. (ALBUQUERQUE JÚNIOR apud 

AQUINO, 2019a, p. 121-122) 

As demandas, os problemas e os embates do nosso tempo mobilizam nossa atitude 

perante o arquivo. Nessa perspectiva, convocamos os mortos para que dialoguem conosco. 

Assim, é possível que façamos as problemáticas do presente serem atravessadas por outros 

modos de vida, por outras existências e, também, por outros tipos de problemas e embates. Os 

mortos, portanto, podem muito bem dialogar com os vivos, já que deixaram rastros, pistas, 

poeiras da vida e do tempo. Como bem apontou o professor Julio Groppa Aquino, os mortos 

só morrem se decretarmos o desaparecimento deles: 

Então, morto não morre exatamente, morto morre se a gente decreta o 

desaparecimento dele. Como as partituras, não é? As partituras são letra morta, elas 

só tomam vida se são entoadas. E as peças, elas são todas letras mortas. Elas só 

ganham estatura na medida em que elas são recontadas mais uma vez.
23

 

Dessa forma, precisamos recontar mais uma vez – e mais outra – nossos textos 

dramáticos, nossas obras literárias e nossas obras cinematográficas, por exemplo. O processo 

artístico e pedagógico do Grupo de Experimentação Cênica Virtual deu-se a partir de um 

intenso contato com as obras do legado cultural. A partir dos embates presentes no conto 

Venha ver o pôr do sol, pudemos refletir sobre o amor, a morte, as ideias de posse e controle e 

o intenso jogo de poder entre homens e mulheres. Tais temáticas não ficaram reféns apenas 

das elucubrações do presente e dos seres que nele vivem. Convocamos outros olhares, a 

começar pelo chamamento feito à materialidade do texto de Lygia Fagundes Telles. A adesão 

do Grupo de Experimentação Cênica Virtual ao conto de Telles deu-se de forma rápida, 

envolvida e pulsante. Isso se deve, creio eu, principalmente pelo fato de Venha ver o pôr do 

sol ser uma obra assombrosamente bela. Configurando-se como um terreno fértil para a 

investigação do ser humano, o conto Venha ver o pôr do sol apresentou ao Grupo de 

Experimentação a possibilidade de cada aluno friccionar seus pensamentos e crenças do 

                                                             
23 Depoimento concedido a mim pelo professor e pesquisador Julio Groppa Aquino em entrevista realizada em 

06/07/2020 através da plataforma Google Meet. 



96 

 

presente com a voz do passado de Lygia Fagundes Telles. O texto literário possibilitou que os 

alunos fossem deslocados – mesmo que momentaneamente – do presente absoluto, revelando 

outras vidas tão dignas e merecedoras de mais uma olhadela. O passado, dessa forma, não foi 

nem alvo de rechaço, nem de submissão contemplativa, mas de preservação e, ao mesmo 

tempo, reconstituição.  

Para que a vida se mantenha em movimento – não importa em qual direção – 

cumpriria aos contemporâneos uma atitude nem de rechaço, nem de submissão 

contemplativa da matéria constituída, não obstante fragmentária, turva e indócil, que 

chega até nós, mas, exatamente, a escolha de preservá-la viva por intermédio de sua 

permanente reconstituição. Tratar-se ia, portanto, de reinserir tal matéria no jogo 

ininterrupto e instável do tempo, afim de que ela não fosse condenada à elisão do 

esquecimento. Em suma: caber-nos-ia deixar para os que virão aquilo que, não 

obstante inteiramente reconstituído por nós, já nos havia sido deixado pelos que se 

foram. (AQUINO apud SARAIVA; AQUINO, 2020, p. 301) 

O Grupo de Experimentação, a partir dos olhos do presente, lidou com a obra de Lygia 

Fagundes Telles com zelo e profanação. Zelo, pois tivemos o cuidado de preservar viva a 

materialidade do passado com suas próprias problemáticas e embates. Profanação, pois tal 

preservação da obra só poderia se concretizar a partir de uma intensa reconstituição daquilo 

que nos foi legado – e que, posteriormente, deixaremos como legado para aqueles que virão. 

Preservar o legado do mundo – através de sua permanente reconstituição – é, para aludir ao 

conceito de Hannah Arendt (2016), a expressão de um amor mundi. O cuidado com o mundo 

se dá através de um constante diálogo intergeracional, cuidando daquilo que nos foi deixado 

pelos que nos antecederam e nos responsabilizando pelo gesto de repassar adiante o nosso 

legado. Nossa tarefa, então, é atualizar as pegadas dos mortos entre os vivos. Pensando no 

âmbito da educação, quem seria a figura responsável por esse ato? Como não poderia deixar 

de ser, o professor é o responsável por atualizar as pegadas dos mortos entre os vivos, 

preservando o legado humano ao repassá-lo aos alunos, que reconstituirão o que lhes foi 

entregue. Aquino discorreu, na entrevista que concedeu a mim, sobre o professor e sua relação 

com os alunos e com o arquivo do mundo: 

Mas é fundamental que a gente possa conviver com a voz do Shakespeare na gente, 

não é? A voz do Shakespeare, uma vez que ela foi introduzida em nós por outrem. E 

esse outrem chama professor. O professor instaura memórias de coisas que a gente 

não viveu. Ele enxerta memórias alheias em nós por meio dessas coisas que 

sobreviveram no arquivo. O arquivo é cinza de uma brasa que houve. É uma cinza 

ainda meio quente, digamos assim, daquilo que deixou de existir. Então, acho que 



97 

 

esse duplo golpe, de trazer mundo a essas vidas, assim, o arquivo precisa ser 

reinaugurado.
24

 

Assim, o professor possui essa responsabilidade de promover, em sala de aula, uma 

interlocução com os alunos pautada na preservação e na reconstituição do legado humano. 

“Interlocução pautada, portanto, não por aquilo de que os mais novos já dispõem, mas pelo 

que estão sempre prestes a alcançar, caso os mais velhos ajam com nenhum desdém por 

aquilo que estão a zelar e, no mesmo golpe, a profanar.” (AQUINO, 2019a, p. 162). Zelo e 

profanação são dois aspectos do mesmo golpe. A lida com o arquivo se dá através do cuidado 

e, também, da violência: “é preciso que algo seja imolado para que algo novo germine, ainda 

sem rosto, sem história e sem direção.” (AQUINO, 2019a, p. 163). Resgato, aqui, a metáfora 

que estabeleci no capítulo anterior à luz do universo do conto Venha ver o pôr do sol: o 

trabalho pedagógico é um trabalho de profanação de cemitérios. O professor, portanto, não 

pode se esquivar de assumir seu papel enquanto profanador. Mas tal ato de profanação exige 

dele zelo e delicadeza. Minha postura enquanto professor, dentro do Grupo de 

Experimentação Cênica Virtual, foi expressa através do ato de assumir responsabilidade com 

os alunos e com o legado do mundo, propiciando aos integrantes o convívio intensivo com 

obras de diferentes materialidades – conto literário, filme, poesia, música etc. Tal convívio 

intensivo propiciou aos alunos a formulação de um discurso um pouco menos ingênuo sobre 

as problemáticas do presente – como, por exemplo, as representações e os embates entre 

masculino e feminino –, atravessado de leituras e vozes outras, convocadas para nos ajudar a 

elaborar um discurso sobre os conflitos de nosso próprio tempo. O convívio intensivo com 

tais obras trouxe a marca e a sombra da morte aos vivos das aulas; ao mesmo tempo, levou 

vida aos mortos do arquivo. O diálogo estabelecido com o presente, portanto, só poderia ser 

um diálogo em delay (AQUINO, 2019a, p. 119): 

Enquanto a vida evapora em disparada de nossos órgãos, o tempo queima 

gentilmente em nossa pele, tatuando-nos signos que, à primeira vista, escapam-nos 

por completo, já que em permanente estado de devir. A prontidão para deixar-se 

chamuscar por tais signos corresponderá, então, à forja de um diálogo franco, não 

obstante sempre em delay, com o próprio presente. Eis aí toda a exuberância do ato 

de pensar.  

O diálogo estabelecido com o conto de Lygia Fagundes Telles deu-se através da fuga 

de uma submissão contemplativa. Tampouco ambicionamos transpor integralmente a 

materialidade textual para a materialidade cênica. No fim, o experimento CARTAS DE AMOR 

                                                             
24 Depoimento concedido a mim pelo professor e pesquisador Julio Groppa Aquino em entrevista realizada em 

06/07/2020 através da plataforma Google Meet. 



98 

 

E MORTE não era mais a trama de Venha ver o pôr do sol em si, era algo diferente, mas algo 

que fora profundamente contaminado e influenciado por ela. A partir da obra de Lygia 

Fagundes Telles, o Grupo de Experimentação Cênica Virtual pôde criar um discurso próprio, 

atravessado pelo que fora legado aos integrantes. Embebidos das elucubrações dos 

antepassados, os alunos puderam construir algo de novo com as próprias mãos. Dessa forma, 

os integrantes do Grupo de Experimentação não se caracterizaram nem como gênios criativos, 

nem como plagiadores do passado. Nesse caso, o espaço de jogo pavimentou a vivência de 

uma jornada de criação que só pôde se concretizar a partir dos vestígios de tempos anteriores. 

Assim, os alunos se caracterizaram como jogadores em investigação de materialidades de 

tempos e espaços diferentes. Tal postura investigativa requisitou, de cada integrante, uma 

postura gentil e aberta perante as obras artísticas, reconhecendo diferentes formas de vida e 

diferentes discursos sobre o mundo e a arte. O passado foi preservado vivo através da 

reconstituição das diferentes materialidades evocadas no processo do Grupo de 

Experimentação. O presente, nessa perspectiva, foi atravessado de passado e futuro: aquilo 

que os alunos receberam como legado e aquilo que puderam efetivamente construir com as 

próprias mãos. O material construído pelo Grupo de Experimentação foi passado adiante, 

sendo apresentado ao público e, posteriormente, disponibilizado na plataforma YouTube. 

Talvez, um dia, alguém no futuro escute os murmúrios desse acontecimento cênico e resolva 

dar a ele uma nova chance de ser entoado. 

Entoar novamente o legado para não deixá-lo morrer é uma forma de proteger contra o 

esquecimento. É assumir que construímos o novo a partir de vestígios e rastros do passado. É 

assumir a responsabilidade coletiva pela preservação do mundo. Tal preservação se dá entre a 

permanência e a transformação, num jogo intenso que acontece sobre uma extensa corda 

bamba, já que as palavras dos antepassados jamais poderão conhecer um abrigo seguro: “A 

palavra humana nos chega do passado por superposições sucessivas, aos tropeções, atulhada 

de mal-entendidos, apodrecida, desgastada de omissões e incrustada de ‘cacos’” 

(YOURCENAR apud AQUINO, 2019a, 119). Na corda bamba, sabendo de todos os 

obstáculos que enfrentará ao propor rupturas no discurso contínuo sobre o próprio presente e 

suas demandas, o professor deve ser resistente às propostas que ambicionam tomar a sala de 

aula como um espaço de mera reposição das próprias demandas do mundo contemporâneo e 

de seus viventes. É sobre o papel do professor que dedicarei minha atenção, de forma 

cuidadosa, no próximo capítulo. 



99 

 

CAPÍTULO 4: O PAPEL DO PROFESSOR 

“Retorcidas pelas ondas do tempo, as emanações que uns 

emitem chegam aos outros encharcadas de pasmo e 

ternura.” 

(Diálogos em delay , Julio Groppa Aquino)
25

 

Ao longo dos capítulos anteriores desta monografia, fiz diversos apontamentos em 

relação ao papel do professor na relação pedagógica, bem como sobre sua responsabilidade 

perante seus alunos e perante o mundo. Neste capítulo, gostaria de concentrar meus esforços 

na reflexão em torno dessa figura que é indispensável, embora diversas pedagogias 

contemporâneas minimizem sua importância. É sobre a reflexão acerca do papel do professor 

que discorrerei nas próximas páginas. As perspectivas em torno da responsabilidade 

pedagógica do professor abrangem os docentes de maneira geral, não focalizando somente a 

área do ensino das Artes Cênicas. É fato que minha experiência enquanto professor localiza-

se em torno da linguagem teatral e das artes da cena, o que leva minha defesa ser enviesada 

para o próprio ensino do teatro na escola. Entretanto, os referenciais teóricos mobilizados, 

neste capítulo, lançam perspectivas para a reflexão acerca da prática docente de maneira geral. 

É sobre o professor – independentemente de sua área de atuação – que lançarei luz ao longo 

das próximas páginas.  

No segundo capítulo, ao discorrer sobre a ampliação das referências artístico-culturais 

dos estudantes dentro do ensino das artes cênicas, pontuei que me interessava defender uma 

educação entendida como um inevitável e essencial diálogo intergeracional. É no sentido de 

não escamotear a importância pedagógica do professor dentro da relação com os alunos que 

julgo ser necessário defender explicitamente a postura a ser tomada pelo docente em sala de 

aula. Assim, faz-se necessário que se sustente, portanto, uma voz que destoe ao menos um 

tanto da dominante algaravia de sons que povoa, com ardor e efervescência, a escola 

contemporânea.  

No livro Educação pelo arquivo, Julio Groppa Aquino (2019a) promove, em alguns 

momentos, reflexões acerca das pedagogias contemporâneas e dos mantras por elas 

propagados. No texto “Defender a escola das pedagogias contemporâneas”, Aquino coloca o 

                                                             
25 AQUINO, Julio Groppa. Educação pelo arquivo: ensinar, pesquisar, escrever com Foucault. São Paulo: 

Intermeios, 2019. p. 131. 



100 

 

leitor a pensar sobre o problema da relegação do professor, no panorama pedagógico atual, a 

um papel secundário e pouco importante, sendo constantemente acossado – muitas vezes com 

sua própria anuência – pelas demandas dos alunos, consideradas urgentes e mais importantes 

do que qualquer coisa que o professor tenha a oferecer. Essas demandas estão diretamente 

ligadas aos ideários do presente, sendo marcadas, assim, pelo ritmo frenético e pelo descarte 

constante. Qualquer solo que se apresente um pouco mais firme devido ao estabelecimento de 

um vínculo mais duradouro com as coisas parece algo descabido, devendo ser, portanto, 

descartado. Dessa forma, as reivindicações do mundo contemporâneo acabam por invadir a 

sala de aula, exigindo que a ação pedagógica tenha vinculação direta com as pautas do 

momento e que a escola, principalmente, prepare os alunos para enfrentar os desafios e as 

demandas da contemporaneidade. Na esteira de discursos sobre a relação professor-aluno, 

sobressaem-se aqueles que colocam o professor como um coach, assumindo um papel 

coadjuvante na cena pedagógica, como pontua Aquino (2019a, p. 157): 

O perfil docente, amplamente renovado, resume-se à secundarização de sua 

intervenção, sempre pontual e parcimoniosa, no cenário das trocas com os 

estudantes. Ora um mentor, ora um tutor, ora ainda um mediador, o professor vê-se 

relegado, não sem sua anuência, à condição de coadjuvante na cena pedagógica, já 

que não mais se devota a ensinar – se o faz é somente a pedidos, mas a estimular o 

outro a gerir a própria aprendizagem, recolhendo os efeitos positivos a posteriori. 

Tudo se resumirá, então, a estar ao lado dos alunos, não à sua frente. A docência 

como coaching, em suma.  

Encarar a docência como coaching é escamotear a responsabilidade do professor com 

seus alunos e, mais ainda, sua própria responsabilidade com o mundo. O professor é 

representante de um legado cultural que o antecede e que antecede os próprios estudantes. A 

ausência da postura do professor enquanto responsável pela transmissão do legado cultural 

aos alunos mostra-se como um problema, já que, se pensarmos o gesto docente como um 

gesto cuja mirada seja proteger contra o esquecimento, a ampliação das referências artístico-

culturais dos estudantes fica ameaçada.  Atribuir aos mais novos a responsabilidade pela 

condução de seu próprio processo de aprendizagem – palavra onipresente nos discursos das 

pedagogias contemporâneas – acaba por criar mais entraves para que um diálogo 

intergeracional efetivamente aconteça em sala de aula. Como o professor poderá ampliar as 

referências artístico-culturais de seus alunos se sua ação em sala de aula deve ser reduzida, 

tímida, acovardada? Aquino evidencia que o Cavalo de Troia da aprendizagem nos revela não 

só a atribuição aos alunos da responsabilidade de construção do próprio conhecimento, mas 

também uma renúncia educativa por parte dos professores: 



101 

 

Desta feita, o Cavalo de Troia da aprendizagem, na feliz expressão de Masschellin e 

Simons (2013), finda por evidenciar não apenas a atribuição aos (e pelos) mais 

novos da responsabilidade de construir o próprio conhecimento mediante a balbúrdia 

ativista contemporânea, mas também o delito flagrante da renúncia educativa por 

parte das gerações mais maduras, acarretando uma inversão do vetor narrativo que 

se iniciava com o legado cultural, passava pelos professores e, finalmente, era 

assenhorado – bem ou mal, tanto faz – pelos estudantes. (AQUINO, 2019a, p. 160) 

Dessa forma, o que busco defender aqui é que o professor não abandone sua 

responsabilidade pedagógica na relação com os mais novos. Se os discursos em torno da 

escola que estão em voga na contemporaneidade apontam para o protagonismo irrestrito dos 

alunos no processo educacional, cabe a nós, professores, a sustentação de vozes dissonantes, 

que não aceitem facilmente que sejamos relegados à função de meros coaches. Dessa forma, 

devemos problematizar os discursos que colocam o professor exatamente ao lado dos alunos, 

como se a relação entre eles fosse simétrica, completamente horizontal. Há uma questão de 

autoridade que não pode ser perdida na relação professor-aluno, já que não se pode perder de 

vista que o professor tem um papel como adulto na relação com seus alunos. A professora 

Adriana Silva de Oliveira – professora de teatro da Escola de Aplicação da Faculdade de 

Educação da Universidade de São Paulo (EAFEUSP) – afirmou, em entrevista concedida a 

mim, sobre o lugar da autoridade na relação professor-aluno: 

Então tem esse lugar, que é um lugar da relação aluno-professor que ela é 

assimétrica, que ela é uma relação de poder, e eu tenho mais poder que o aluno, e o 

poder de decisão é meu. Então, tem coisas que não são negociáveis, que é um lugar 

de autoridade que eu não abro mão, e eu não estou nem aí para as pessoas que 

acham que isso é autoritarismo, porque eu acho que tem um valor muito importante 

nisso, que é a gente não escamotear nosso papel de adulto da relação.
26

 

O depoimento de Adriana é importante por defender que não se escamoteie a 

autoridade do professor na tentativa de colocar o aluno ao seu lado, já que a relação de poder 

entre ambos é assimétrica – e é assim que se deve ser. Isso não significa, de forma alguma, 

que há um autoritarismo intrínseco na relação pedagógica. A preservação da autoridade do 

professor garante que um diálogo intergeracional possa efetivamente acontecer em sala de 

aula, possibilitando ao docente que ensine aos seus alunos – e não seja um coach, um tutor ou 

um mero facilitador – e que apresente a eles todo um legado cultural. O que os mais jovens 

farão com o legado que a eles é transmitido pouco importa. O importante é que essa 

possibilidade de transmissão seja efetiva. O que não pode acontecer é a santificação da ideia 

de aprendizagem ao passo que a ideia de ensino seja demonizada. O mantra educacional 

                                                             
26 Depoimento concedido a mim por Adriana Silva de Oliveira em entrevista realizada em 30/06/2020 através da 

plataforma Google Meet. 



102 

 

contemporâneo elegeu a ideia de aprendizagem como o grande objetivo escolar. A 

aprendizagem pautada na gestão do processo de construção do conhecimento pelos próprios 

estudantes acaba por surrupiar dos mesmos a possibilidade de pasmo frente ao desconhecido.  

O professor, como adulto da relação, tem uma responsabilidade tanto com seu aluno como 

com o próprio mundo. Afinal, querendo ou não, o docente é representante do legado do 

mundo. Cabe a ele, portanto, possibilitar ao aluno a experiência de pasmo frente ao 

desconhecido que é o legado cultural, todo o material do passado que revela os murmúrios e 

as elucubrações dos mortos. Nessa relação com o legado do mundo, o que está em jogo é o 

desafio de “viver poeticamente o ofício docente” (AQUINO; CORAZZA; ADÓ, 2018, p. 3). 

Gostaria de refletir sobre o papel do professor a partir dos conceitos de Hannah Arendt 

(2016) – em especial, a ideia de amor mundi – e das formulações do professor e pesquisador 

Julio Groppa Aquino (2019a) – e sua noção de uma educação pelo arquivo. Antes disso, 

gostaria de encerrar o ciclo que iniciei no primeiro capítulo, quando apresentei o Grupo de 

Experimentação Cênica Virtual. Depois de discorrer, nos últimos três capítulos, sobre a 

experiência vivenciada através das aulas do Grupo de Experimentação, julgo ser interessante 

trazer para a reflexão acerca do papel do professor os depoimentos de meus alunos. Esses 

depoimentos me deram um retorno sobre como meus atos e gestos durante as aulas acabaram 

chegando aos alunos, suscitando reverberações. Sem poder precisar o efeito exato causado por 

minha intervenção pedagógica, os depoimentos dos integrantes do Grupo de Experimentação 

ao menos conseguem entregar-me pistas sobre o que se passou ao longo do tempo de duração 

do processo artístico e pedagógico, que se desenrolou no período de julho a outubro. 

4.1 Retorno dado pelo Grupo de Experimentação Cênica Virtual 

A relação que estabeleci com os alunos do Grupo de Experimentação Cênica Virtual 

foi bastante honesta. Desde o princípio, expus as regras do jogo para que cada aula 

funcionasse e para que nossa relação não se desse aos trancos. Como último registro de aula, 

solicitei a cada aluno a escrita de um texto reflexivo no qual cada um deveria fazer um 

balanço do processo desenvolvido ao longo das aulas do Grupo de Experimentação. Sugeri 

aos integrantes que dedicassem atenção aos seguintes pontos na escrita: a postura do 

professor; a criação entre telas; o trabalho com o texto literário; a dinâmica das aulas; e, por 

fim, a construção do experimento final. Além desses pontos, cada aluno poderia escrever 

sobre outros aspectos que julgasse importantes. O registro final escrito do processo foi uma 



103 

 

forma que encontrei de dar um fim honesto ao processo desenvolvido com os registros de 

aula. Também foi uma forma de possibilitar que eu entrasse em contato com a reflexão de 

cada aluno acerca do processo artístico e pedagógico desenvolvido ao longo das aulas do 

Grupo de Experimentação Cênica Virtual. Na aula final, ocorrida no dia 29 de outubro de 

2020, conversamos sobre o processo, o que possibilitou a todos a manifestação, de forma oral, 

das impressões e perspectivas do acontecimento vivenciado coletivamente durante o intervalo 

de tempo entre julho e outubro. A partir dos registros escritos de cada aluno e das colocações 

feitas na aula de encerramento, gostaria de discorrer sobre a importância do papel do 

professor.  

O primeiro aspecto que gostaria de comentar, após cotejar os escritos finais dos alunos 

do Grupo de Experimentação, refere-se à intencionalidade pedagógica do professor, fator que 

demanda toda uma preparação por parte do docente. Destaco, abaixo, dois trechos extraídos, 

respectivamente, dos registros finais dos alunos Louise Loeser e Igor Mandatti. Ao refletirem 

sobre o meu gesto constante de introdução de referências ao longo das aulas, ambos acabaram 

destacando a importância de minha intencionalidade pedagógica (no caso de Louise) e de 

minha preparação enquanto professor (no caso de Igor). 

Senti, nas aulas, um convite constante à participação. Contudo, essa abertura de 

grande envergadura para a ação dos alunos não fazia com que o João deixasse de 

gerar um fio condutor para a aula, ou que se abstivesse de emitir suas opiniões – 

enquanto professor, mas também enquanto espectador de nossas criações –, ou que 

esperasse que as molas propulsoras da aula partissem espontaneamente de nós. Era 

possível ver sua intencionalidade pedagógica presente em cada encontro virtual. 

Além disso, o que considero mais relevante de sua atuação no grupo diz respeito à 

constante introdução de referências, das mais diversas, e o trabalho com elas.
27

 

Ressalto também a preparação por parte do professor ao buscar diversas fontes de 

inspiração para as aulas como o texto literário, filmes, entre outros, assim como 

referências trazidas por ele durante cenas, pontuando características de cada uma 

delas e embasando através de obras já conhecidas.
28

 

Os depoimentos escritos desses alunos acabam por reforçar a importância de o 

professor realizar um trabalho engajado ao se dedicar à ampliação das referências artístico-

culturais dos estudantes. Por mais que, nas aulas do Grupo de Experimentação, houvesse uma 

grande abertura para a participação através da fala dos alunos, o processo de forma alguma 

acabou ficando refém de um fio condutor que partisse apenas dos estudantes e de seus 

                                                             
27

 Trecho do registro escrito ao final do processo artístico e pedagógico do Grupo de Experimentação Cênica 

Virtual pela aluna Louise Loeser. 
28 Trecho do registro escrito ao final do processo artístico e pedagógico do Grupo de Experimentação Cênica 

Virtual pelo aluno Igor Mandatti. 



104 

 

interesses e desejos. As diferentes obras artísticas que acabei levando para as aulas, como 

matéria de trabalho e fonte de provocações e discussões, não foram selecionadas 

aleatoriamente. Havia toda uma intencionalidade pedagógica em meus gestos. A aluna Alice 

Almeida, em seu registro final, também discorreu sobre como foram nítidos o meu esforço e o 

meu planejamento enquanto professor: “Sobre o decorrer das aulas, para mim ficou muito 

claro o quanto o professor se esforçou e planejou as atividades. Achei que tudo foi explicado 

com muita clareza e didática.”. É importante destacar que esse processo de ampliação das 

referências artístico-culturais dos alunos não se dá de forma aleatória, irrefletida ou ao acaso. 

Pelo contrário, o professor é convocado a estar atento aos acontecimentos das aulas para que 

possa dialogar com o processo artístico e pedagógico que se desenrola ao longo dos encontros 

semanais. Ao abrir os olhos e os ouvidos para o que vai surgindo em cada aula, o professor 

pode começar a articular diferentes obras do legado cultural, levando para cada encontro 

novas provocações, novos disparadores e novos parceiros de criação. Fica nítido, assim, o 

quão preparado o docente deve estar para fazer com que esse processo de ampliação de 

repertório se efetive. Além disso, é importante que haja um planejamento por trás de cada 

aula. Planejamento esse que, a meu ver, não deve ser rígido e engessado, mas que deve levar 

em conta o desenrolar do processo artístico e pedagógico e estar aberto às mudanças de 

percurso e às descobertas que são feitas ao longo do caminho. 

Retomo, aqui, a inquietação que me fez criar o Grupo de Experimentação Cênica 

Virtual: despertar, nos professores, o interesse em ampliar o repertório de seus alunos. Os 

futuros professores e os futuros coordenadores de oficinas e/ou de grupos teatrais que foram 

integrantes do Grupo de Experimentação tiveram, enquanto alunos, suas referências artístico-

culturais ampliadas ao mesmo tempo em que foram estimulados, enquanto professores, a 

ampliar o repertório daqueles que serão futuramente seus alunos. Dessa forma, o segundo 

aspecto que gostaria de destacar, a partir do cotejamento dos textos escritos pelos integrantes 

do Grupo de Experimentação, refere-se às contribuições proporcionadas aos alunos devido à 

minha postura enquanto professor e aos desdobramentos do processo criativo vivenciado. 

Assim, julgo ser interessante destacar outro trecho do registro final da aluna Louise Loeser, o 

qual acaba por revelar que o processo vivenciado com o Grupo de Experimentação contribuiu 

para sua formação como professora e como atriz: 

Eu adorei me lambuzar das descobertas desse processo, de suas dificuldades e de 

seus encantos. Desejo de todo coração que logo mais possamos voltar a fazer teatro, 



105 

 

porque o que realizamos nesse grupo não o substitui. Contudo, esse processo tem 

sua validade e é potente dentro de suas qualidades. Com certeza, ele ajudou a formar 

uma nova atriz e professora, diferente da que existia até o primeiro semestre de 

2020: nem pior nem melhor, outra. Não deveria ser esse o princípio de todo processo 

de ensino-aprendizagem? Se eu pudesse apostar, apostaria que sim. Sinto-me 

realizada, então, por ter feito parte de um.
29

 

A aluna Rafaela Yamamoto também afirmou, em seu registro final, que a experiência 

com o Grupo de Experimentação Cênica Virtual foi “um processo enriquecedor em sua 

formação”. Destaco, agora, um trecho do texto escrito por Kerolyn Oliveira, no qual a aluna 

fez um agradecimento a mim: “Obrigada por tantos ensinamentos, você me ajudou a 

evoluir.”. Não creio que tenha ajudado a aluna a evoluir. Acredito, na linha do que escreveu 

Louise, que possibilitei, com minhas provocações e com as obras artísticas que levei às aulas, 

que ela se tornasse alguém diferente; nem melhor, nem pior, mas diferente. Penso que os 

processos de ensino-aprendizagem deveriam se dedicar a tal aspecto, principalmente pela 

simplicidade de sua proposta. Assim, a ideia de possibilitar que os envolvidos no processo 

educacional tornem-se pessoas diferentes do que já são parece-me bem menos ambiciosa do 

que a ideia um tanto prepotente e artificial de preparar cidadãos para um mundo novo, mais 

humano, mais politizado, mais engajado. Isso não significa, entretanto, que a educação não 

tenha efeitos políticos e sociais. O que provoco aqui é a reflexão sobre a possibilidade de, ao 

deixarmos de lado a ambição de preparação para um mundo futuro, podermos efetivamente 

nos dedicar à potência que deveria ser intrínseca à educação: a de possibilitar que os alunos 

saiam da escola de forma diferente de como entraram. A escola, portanto, como espaço 

privilegiado onde os alunos possam conquistar não aquilo que já conhecem previamente, mas 

aquilo que desconhecem e estão prestes a conhecer.  

O aluno João Henrique Arantes, ao refletir sobre minha atuação enquanto professor 

dentro do Grupo de Experimentação Cênica Virtual, destacou: “sua formação possibilitou que 

nos instruísse a um pensamento diferente, além de um conhecimento que eu nunca teria caso 

não tivesse participado [do Grupo de Experimentação]”. No depoimento, pode-se perceber o 

destaque dado à formação do professor para que provocasse nos alunos o exercício de um 

pensamento diferente. Além disso, é chamativo o momento em que o aluno afirma ter 

conquistado conhecimentos que não teria tido contato caso não tivesse participado do Grupo 

de Experimentação. Destaco também um trecho do texto de Victor Rosa, que, em seu registro 

                                                             
29 Trecho do registro escrito ao final do processo artístico e pedagógico do Grupo de Experimentação Cênica 

Virtual pela aluna Louise Loeser. 



106 

 

final, fez um agradecimento à minha figura enquanto professor, especialmente devido às 

referências artístico-culturais que trabalhei com os alunos ao longo das aulas: “Em resumo, 

agradeço infinitamente ao João Vítor Zanato pela brilhante condução das aulas que me levou 

a referências que carregarei comigo ao longo da minha vida pessoal e profissional.”. É bonita 

a ideia de que o aluno carregará consigo, ao longo de toda uma vida, as novas referências que 

descobriu a partir do encontro pedagógico. Essa ideia de carregar, ao longo da vida, as 

descobertas do processo artístico e pedagógico vivenciado também foi trabalhada pela aluna 

Vitória Bícego, a qual afirmou que as obras investigadas em sala de aula enriqueceram sua 

“bagagem cultural” e proporcionaram o contato com “um material rico e com personagens 

profundos”. Mais uma vez, julgo ser pertinente reforçar a importância de que o professor 

amplie o repertório de seus estudantes, possibilitando que os alunos tenham acesso a 

conhecimentos que não tenham tido contato anteriormente ao mesmo tempo em que possam 

ver o nascimento de novos interesses que talvez não florescessem se não fosse o gesto docente 

de apresentação do legado cultural.  

A partir desse ponto – a conquista, pelos estudantes, daquilo que ainda não conhecem 

–, gostaria de discorrer sobre o terceiro aspecto que obteve relevo quando cotejei os textos 

escritos pelos alunos. Tal aspecto refere-se ao gesto do professor de trabalhar obras artísticas 

em sala de aula. Ao levar diferentes obras – das mais diversas materialidades – para o 

encontro pedagógico, o professor tem intencionalidades, como pontuei anteriormente, mas 

isso não significa que o docente tenha controle sobre o que acontecerá a partir da relação dos 

alunos com essas obras artístico-culturais. Ao professor, não se apresentam como possíveis os 

atos de prever ou antecipar as ações que serão realizadas pelos alunos. Entretanto, sua 

intencionalidade pedagógica incide sobre os alunos, gerando efeitos sobre os mesmos e sobre 

o processo artístico e pedagógico que está sendo desenvolvido. A aluna Louise Loeser fez, em 

seu texto, uma reflexão que julgo ser bastante pertinente para essa discussão: 

Essas obras, novas para muitos dos participantes, eram atritadas entre si, e João 

guiou o trabalho para que nós tecêssemos relações entre elas – as quais ele não 

previa, mas que aconteceram porque ele, enquanto professor, escolheu colocar essas 

três materialidades “na mesa” e pedir para que agíssemos sobre elas. O professor 

não pode antecipar ou querer determinar uma ação do aluno, mas a intencionalidade 

com a qual ele inicia um trabalho gera efeitos na forma como ele irá ocorrer. A ação 

do professor não é neutra – e nem deve ser. Ela é potente justamente por oferece aos 

estudantes algo do mundo que aquele professor considera importante e interessante 



107 

 

de se trabalhar com aqueles estudantes. Enxerguei muito claramente essa postura no 

João.
30

 

Como a ação do professor não é – e nem deve ser – neutra, a escolha dos materiais e 

das obras artísticas que trabalha em sala de aula acaba por dar pistas sobre a relação do 

docente com o legado cultural da humanidade. Escolher entoar mais uma vez as obras do 

arquivo do mundo no espaço da aula é uma forma de o professor permitir que as vozes dos 

mortos e as elucubrações daqueles que o antecederam ocupem a sala de aula, possibilitando 

que os alunos entrem em contato com a herança cultural. A potência desse gesto do professor 

de possibilitar que os alunos entrem em contato com diferentes obras artístico-culturais está, 

como indicou Louise em sua reflexão, justamente no fato de que esse docente está oferecendo 

algo do mundo que considera importante e que, por isso, deve ser entoado mais uma vez. É 

uma forma de preservação do mundo comum (mas não sem a sua perpétua transformação), 

com o professor sendo o responsável por legar aos alunos parte da herança cultural da 

humanidade a partir das obras que evoca e dos mortos que leva para a sala de aula. O gesto de 

proteger contra o esquecimento ao ampliar as referências artístico-culturais dos estudantes 

possibilita aos alunos um trabalho sobre o olhar. Olhar esse que se abre para o mundo, 

deixando de ficar numa relação um tanto ensimesmada e restrita. Assim, os alunos passam a 

enxergar não apenas os vivos, mas também os mortos. Além disso, passam a treinar o olhar 

para descobrir aquilo que ainda desconhecem. A partir do contato com diferentes obras do 

legado cultural, os alunos podem estabelecer diferentes relações com o mundo. Louise Loeser, 

em outro momento de seu texto, comentou sobre o trabalho com o conto literário e com os 

dois filmes, destacando a possibilidade de transformação das percepções e o impacto na forma 

como nos colocamos no mundo: 

O trabalho com o conto de Lygia Fagundes Telles foi extremamente rico, a meu ver. 

Ao nos debruçarmos sobre essa obra, tanta coisa de nova, instigante e surpreendente 

apareceu; transformamo-la a cada encontro, ao criar, a partir dela, cenas, textos, 

áudios, imagens, etc. Os dois filmes, ao serem colocados lado a lado com o conto, 

transformaram nossas percepções sobre uns e outro, mobilizaram nossas ações em 

determinados sentidos, e impactaram na forma como nos colocamos no mundo.
31

 

O último aspecto que eu gostaria de comentar a partir dos textos dos integrantes do 

Grupo de Experimentação refere-se à importância do gesto docente no processo de educação 

                                                             
30

 Trecho do registro escrito ao final do processo artístico e pedagógico do Grupo de Experimentação Cênica 

Virtual pela aluna Louise Loeser. 
31 Trecho do registro escrito ao final do processo artístico e pedagógico do Grupo de Experimentação Cênica 

Virtual pela aluna Louise Loeser. 



108 

 

do olhar, instigando os alunos a descobrirem outras perspectivas e a olhar para o mundo e 

para o cotidiano de formas outras e não tanto habituais. Muitos alunos destacaram, em seus 

depoimentos escritos sobre o processo artístico e pedagógico vivenciado, como meus 

comentários e questionamentos provocaram uma ampliação do olhar da turma para as cenas e 

para a criação artística. A aluna Rafaela Yamamoto abordou, em seu registro final, a 

importância da minha condução das aulas para essa ampliação do olhar: 

João Vítor Zanato conduziu as aulas com muita maestria, seus questionamentos, 

comentários e debates instigavam a turma durante todo o processo, causavam 

reflexões e mudanças de pontos de vista, ampliavam o olhar e os sentidos e 

provocavam criações cênicas interessantes. 
32

 

O trabalho cênico ocorrido nas aulas levou os integrantes, como pontuei no primeiro 

capítulo, a lançarem outros olhares para suas casas e para o cotidiano. Alice Almeida escreveu 

sobre como, a partir das aulas do Grupo de Experimentação, passou a olhar sua casa de forma 

diferente, vendo, agora, potência cênica em seu cotidiano: “às vezes eu olho para algum lugar 

ou coisa na minha casa e penso como aquilo pode virar uma cena.”. Sarah Pavan, ao escrever 

o registro final, também destacou a mudança causada pelo processo criativo em sua relação 

com a própria casa: “Após essa criação entre telas, pude ver com outros olhares o meu próprio 

ambiente, que no caso, era o meu apartamento. Cada canto dele poderia ser uma história, um 

momento, uma fala”. Como afirmei no primeiro capítulo, tal aspecto é de tamanha 

importância político-estética, já que leva os alunos a se reconhecerem como criadores, sendo 

estimulados a intervirem poeticamente no cotidiano e nos espaços que ocupam no dia a dia. A 

importância de o professor dedicar-se ao processo de educação do olhar de seus alunos reside 

na potência de olhar o mundo, a vida e o cotidiano a partir de outras perspectivas. Kerolyn 

Oliveira, em seu registro, discorreu sobre a relevância de minha postura receptiva e cuidadosa 

enquanto professor para estimular o alunado a exercitar uma nova mirada para o cotidiano e 

para o espaço da casa: 

O Zanato como sempre me surpreende e deixa todos muito à vontade desde o 

começo, sempre muito receptivo e cuidadoso para analisar nossos limites e 

estranhamentos com o novo espaço, que faz parte do cotidiano, mas nunca notado 

desta forma. Pelo menos eu não me imaginava criando algo em minha própria 

casa.
33

 

                                                             
32

 Trecho do registro escrito ao final do processo artístico e pedagógico do Grupo de Experimentação Cênica 

Virtual pela aluna Rafaela Yamamoto. 
33 Trecho do registro escrito ao final do processo artístico e pedagógico do Grupo de Experimentação Cênica 

Virtual pela aluna Kerolyn Oliveira. 



109 

 

A aluna Sarah Pavan certa vez disse-me que eu era uma pessoa muito gentil. Essa 

gentileza apontada por ela talvez tenha sido expressa pela postura honesta, sincera e engajada 

que tive em todas as aulas do Grupo de Experimentação. Muitas vezes, ao longo das aulas, 

reforcei com os alunos a necessidade de sermos mais gentis com o nosso próprio passado. 

Esse aspecto talvez tenha ficado ressoando na mente de alguns alunos. Dessa forma, a 

gentileza não ficou apenas em meu discurso, na convocação de sermos mais gentis com nosso 

legado cultural e com nossos mortos, mas foi expressa em meus atos. Ao reunir diferentes 

obras do arquivo do mundo a partir dos diferentes discursos sobre a relação de poder entre 

homem e mulher e sobre as concepções de amor e dominação, creio que pude exercitar esse 

gesto cuidadoso e, ao mesmo tempo, profanatório. Desvendar obras do legado cultural com os 

alunos para que toda uma agitação possa ocorrer revela as potências de reflexão, 

problematização, criação e transformação.  

Creio que meus atos e falas, mesmo que apenas de raspão, tenham atingido os 

integrantes do Grupo de Experimentação. O aluno Gabriel Mota, em seu registro final, 

escreveu algo que reconheço como uma incorporação de algumas falas que pronunciei ao 

longo das aulas: “Todas as ‘pedradas’ foram bem dadas, assim como todos os locais sagrados 

foram profanados, assim como preservados”. O gesto da “pedrada” – metáfora que utilizei, 

muitas vezes, quando levava diferentes obras do arquivo do mundo para as aulas do Grupo de 

Experimentação – parece ter sido marcante para o aluno. Marcante também foi o duplo gesto 

de profanação e preservação na lida com as obras do passado. Não tenho como ter certeza dos 

efeitos que meus atos, gestos e falas causaram nos alunos, o que não deve causar nenhum 

espanto, visto que o diálogo estabelecido entre professor e aluno é sempre um diálogo em 

delay (AQUINO, 2019a). Surtindo efeito ou não, tentei, ao longo das aulas, compartilhar com 

os alunos um modo de vida mais gentil no trato com as pessoas que nos cercam e com as 

obras do passado.  

Para discorrer sobre a gentileza com o passado e com os outros, gostaria de evocar 

aqui algumas colocações feitas pela professora estadunidense bell hooks. A escritora, no 

ensaio “Paulo Freire” – presente no livro Ensinando a transgredir (HOOKS, 2013) –, elogia a 

abertura à crítica, à reflexão e à mudança presente na figura de Paulo Freire. Tal abertura, a 

meu ver, está em falta hoje. Vê-se pouca gente disposta a ouvir e a receber críticas, a se 

repensar, a fazer uma verdadeira autocrítica e, a partir dela, poder se transformar. Muitas 



110 

 

pessoas, na contemporaneidade, apontam o dedo na cara do outro – ou na cara do passado – 

expondo erros, faltas e incorreções. Entretanto, muitas vezes, percebe-se que aquele que 

aponta o dedo pouco repensa sobre seus atos e falas. A vida em sociedade requer que 

estejamos sempre abertos a repensar e a refletir sobre nossas posturas.  

Tendo em vista um processo artístico e pedagógico dentro do ensino das artes cênicas 

que se dedique à ampliação das referências artístico-culturais dos estudantes, é essencial que 

se exercite essa abertura à crítica, à reflexão e à mudança. Lidar com diferentes pessoas exige 

que sejamos mais gentis uns com os outros, especialmente se esses outros forem os mortos 

das obras do passado, pois essas apresentam diferentes modos de pensar, agir e ver o mundo, 

modos esses que são correspondentes às verdades do tempo em que as obras foram criadas. 

Dessa forma, devemos exercitar não o ato de sair apontando o dedo na cara dos outros, mas o 

de tentar ser mais gentil com a vida, com o mundo e com o passado.  bell hooks aponta, em 

seu ensaio, para uma qualidade da doçura em seu encontro com Paulo Freire.  A meu ver, essa 

qualidade da doçura está tão em falta nos dias atuais. Encontramo-nos cada vez mais 

embrutecidos. Falta-nos aquela “solidariedade profunda” (HOOKS, 2013, p. 82) indicada pela 

autora. Penso que essa solidariedade profunda apontada por bell hooks encontra abrigo na 

ideia de amor mundi formulada por Hannah Arendt. O cuidado do mundo necessita, creio eu, 

dessa solidariedade profunda. É sobre amor mundi e a responsabilidade do professor que 

discorrerei a partir de agora.  

4.2 A responsabilidade com as crianças e com o mundo 

Seguindo os rastros do que defende Arendt, gostaria de refletir sobre o cuidado com as 

crianças e o cuidado do mundo a partir de uma educação imbuída de amor mundi. No livro 

Entre o passado e o futuro – especificamente no texto “A crise na educação” –, a autora 

dedicou-se a refletir sobre a noção de crise, a qual acaba por afetar fortemente o setor 

educacional, especialmente na modernidade. Para a filósofa, a marca distintiva da educação é 

o fato da natalidade, isto é, a chegada dos novos a um mundo velho. “O mundo no qual são 

introduzidas as crianças [...] é um mundo velho, isto é, um mundo preexistente, construído 

pelos vivos e pelos mortos, e só é novo para os que acabaram de penetrar nele” (ARENDT, 

2016, p. 226). Ela continua: 

A educação está entre as atividades mais elementares e necessárias da sociedade 

humana, que jamais permanece tal qual é, porém se renova continuamente através 



111 

 

do nascimento, da vinda de novos seres humanos. Esses recém-chegados, além 

disso, não se acham acabados, mas em um estado de vir a ser. Assim, a criança, 

objeto da educação, possui para o educador um duplo aspecto: é nova em um mundo 

que lhe é estranho e se encontra em processo de formação; é um novo ser humano e 

é um ser humano em formação. (ARENDT, 2016, p. 234-235).  

Cabe ao professor, desta forma, assumir a responsabilidade pelas crianças, cuidando 

para que elas sejam introduzidas, aos poucos, no mundo, já que o adulto é, na relação com o 

jovem, o representante desse mundo em contínua transformação, pelo qual deve, também, 

assumir a responsabilidade. Arendt esclarece: 

Na medida em que a criança não tem familiaridade com o mundo, deve-se introduzi-

la aos poucos a ele; na medida em que ela é nova, deve-se cuidar para que essa coisa 

nova chegue à fruição em relação ao mundo como ele é. Em todo caso, todavia, o 

educador está aqui em relação ao jovem como representante de um mundo pelo qual 

deve assumir a responsabilidade, embora não o tenha feito e ainda que secreta ou 

abertamente possa querer que ele fosse diferente do que é. Essa responsabilidade não 

é imposta arbitrariamente aos educadores; ela está implícita no fato de que os jovens 

são introduzidos por adultos em um mundo em contínua mudança. Qualquer pessoa 

que se recuse a assumir a responsabilidade coletiva pelo mundo não deveria ter 

crianças, e é preciso proibi-la de tomar parte em sua educação. (ARENDT, 2016, p. 

239)  

Para tomar parte da educação de uma criança, faz-se mais que necessário que se 

assuma a responsabilidade coletiva pelo mundo. Tal postura de amor mundi parece cada vez 

mais assustar aqueles que estão chegando – ou mesmo aqueles que já se encontram em 

atuação – ao ofício docente. Parece-me haver uma espécie de recusa a assumir compromissos 

de longo prazo, tal como esse “juramento” de amor mundi. O ideário deste tempo nos indica 

que o fato de se assumir qualquer compromisso duradouro é algo completamente ultrapassado 

e velho, tendo que ser, portanto, descartado. O que busco defender, a partir do referencial 

teórico de Arendt, é que o professor não se exima de assumir responsabilidade por seus alunos 

e pela preservação de um mundo comum a todos nós – tanto nós que estamos aqui vivos 

como aqueles que já morreram e aqueles que nascerão. A preservação do mundo comum 

depende de nossos atos de cuidado, de amor mundi, sobretudo. É só a partir do cuidado com a 

preservação do mundo que podemos ter, em nossas mãos, a possibilidade de renovação do 

mesmo. De resto, sobram-nos apenas ruínas e destruição. Mesmo que o ideário de nosso 

tempo rechace o estabelecimento de laços mais profundos com as pessoas, com as coisas e 

com o mundo ao nosso redor, não podemos, ao nos dedicarmos ao ofício docente, escamotear 

a importância da relação professor-aluno. Não há escapatória para o docente: ele é o adulto na 

relação que estabelece com seus alunos, os quais são mais jovens que ele e recém-chegados 

ao mundo.  



112 

 

Por isso, não há como o professor negar que há uma responsabilidade a ser 

estabelecida com seus jovens alunos. Deixar a responsabilidade do acontecimento pedagógico 

na mão dos estudantes é um problema de tamanha grandeza, pois tal ato não torna as crianças 

mais livres para tomarem decisões e serem protagonistas do processo educacional. Tal ato, 

como já havia indicado Arendt em “A crise na educação”, acaba por revelar o problema de 

deixar que as crianças se autogovernem. “Assim, ao emancipar-se da autoridade dos adultos, a 

criança não foi libertada, e sim sujeita a uma autoridade muito mais terrível e verdadeiramente 

tirânica, que é a tirania da maioria.” (ARENDT, 2016, p. 230). Submetida à tirania de seus 

pares – outras crianças –, a criança acaba por ficar banida do mundo dos adultos. Isso ocorre 

porque os professores, ao deixarem que os alunos se autogovernem, acabam “lavando as 

próprias mãos”, isentando-se da responsabilidade que têm, enquanto adultos, pela introdução 

desses alunos no mundo através da educação. Defendo que o professor assuma uma postura 

importante, que é a do cultivo de um amor mundi ao assumir responsabilidade pela 

preservação do mundo. Não se pode esquecer de que esse cultivo é inseparável do gesto de 

assumir responsabilidade pelos próprios alunos, não os abandonando no processo 

educacional. 

A educação é o ponto em que decidimos se amamos o mundo o bastante para 

assumirmos a responsabilidade por ele e, com tal gesto, salvá-lo da ruína que seria 

inevitável não fosse a renovação e a vinda dos novos e dos jovens. A educação é, 

também, onde decidimos se amamos nossas crianças o bastante para não expulsá-las 

de nosso mundo e abandoná-las a seus próprios recursos, e tampouco arrancar de 

suas mãos a oportunidade de empreender alguma coisa nova e imprevista para nós, 

preparando-as em vez disso com antecedência para a tarefa de renovar um mundo 

comum. (ARENDT, 2016, p. 247). 

São igualmente execráveis as propostas educacionais que abandonam as crianças à 

própria sorte – a partir dos bastante circulados discursos da autonomia dos alunos e do 

autogerenciamento discente – e aquelas que retiram dos jovens a possibilidade de criar algo 

novo – a partir da ideia de que, através da educação, os mais jovens devem ser preparados 

para um mundo novo. Essa última perspectiva, de acordo com Arendt, acaba por 

impossibilitar que os mais novos possam construir algo ainda inédito com as próprias mãos. 

Pertence à própria condição humana o fato de que cada geração se transforma em 

um mundo antigo, de tal modo que preparar uma nova geração para um mundo novo 

só pode significar o desejo de arrancar das mãos dos recém-chegados sua própria 

oportunidade face ao novo. (ARENDT, 2016, p. 225-226) 

Nem preparação de um mundo novo para as novas gerações, nem abandono das 

crianças à própria sorte. Cabe ao professor, à luz dos escritos de Hannah Arendt, assumir 



113 

 

responsabilidade pelas crianças e pelo mundo – mundo esse que é um artefato humano –, 

entendendo que “é de seu ofício servir como mediador entre o velho e o novo, de tal modo 

que sua própria profissão lhe exige um respeito extraordinário pelo passado.” (ARENDT, 

2016, p. 244). Esse respeito pelo passado indicado por Arendt liga-se com a metáfora do 

professor como profanador de cemitérios – como formulei nos dois capítulos anteriores. O 

respeito pelo passado se dá num duplo aspecto: em uma faceta, zelo profundo; em outra, 

profanação. Dessa forma, a tarefa pedagógica do professor não é nem louvar, nem rechaçar o 

passado. O passado, nessa perspectiva, é convocado à sala de aula a partir dos problemas do 

presente. Isso não quer dizer que a tarefa do professor seja a reposição das demandas do 

mundo contemporâneo através do atendimento das necessidades individuais dos alunos. Ao 

mesmo tempo em que deve assumir uma profunda responsabilidade por seus alunos, o 

professor deve assumir profunda responsabilidade pelo mundo, o que envolve, portanto, um 

convívio intensivo com as obras de nosso legado cultural.  

Assim, a formação vai para além da aprendizagem e do atendimento das demandas 

individuais de cada aluno. Apesar dos diferentes interesses do alunado, o professor deve 

lembrar que é sua função apresentar o mundo, desvelando o legado cultural através da 

evocação das vozes e das elucubrações dos mortos. Karla Saraiva, ao entrevistar Julio Groppa 

Aquino, formula algo que, a meu ver, relaciona-se muito com o que Hannah Arendt defende: 

“A formação está além da aprendizagem, que pode acontecer em vários outros momentos. Ela 

não se relaciona com atender necessidades individuais, mas com apresentar o mundo aos 

alunos para que eles possam nele se inserir e o transformar.” (SARAIVA; AQUINO, 2020, p. 

296). Apresentar o mundo aos alunos não é condenar a sala de aula a ser mera caixa de 

ressonância dos discursos e das demandas do presente. Pelo contrário, apresentar o mundo aos 

alunos implica que os mais novos conheçam não aquilo que já sabem de antemão, mas o que 

ainda é desconhecido. Para isso, o professor tem um papel fundamental, que é o da 

apresentação do legado cultural através do processo de ampliação das referências artístico-

culturais dos alunos. Esse processo de ampliação das referências, por sua vez, só pode se 

efetivar caso o docente possibilite que diferentes vozes ecoem entre as paredes da sala de 

aula. Vozes que emanam não apenas dos vivos, mas também dos mortos. Em suma, a 

efetivação do gesto educacional cuja mirada é proteger contra o esquecimento deve-se dar a 

partir de uma educação pelo arquivo, conceito que tomo de empréstimo do professor e 

pesquisador Julio Groppa Aquino. 



114 

 

4.3 Uma educação pelo arquivo 

As aulas do professor Julio Groppa Aquino foram profundamente marcantes em minha 

trajetória acadêmica. Quando entrei em contato com sua noção de uma educação pelo arquivo, 

ao cursar uma disciplina da Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo no segundo 

semestre de 2019, senti pulsar dentro de mim um chamamento, uma convocação. Ter entrado 

em contato com Hannah Arendt anteriormente já havia acendido um alerta em meus 

pensamentos para a questão do papel do professor no jogo pedagógico. Ao encontrar o 

trabalho teórico de Aquino, tive a certeza de que era por esse caminho que eu deveria seguir 

na realização do trabalho de conclusão de curso. Acredito que a ideia de uma educação pelo 

arquivo é o que defendo quando proponho que o ensino das Artes Cênicas dedique-se, 

também, à ampliação das referências artístico-culturais dos alunos. O que é, segundo Aquino, 

uma educação pelo arquivo? A partir de seu trabalho com todo o material teórico do filósofo 

Michel Foucault e levando em conta a forja do acontecimento educacional como uma 

aventura didático-tradutória – a partir do conceito de Sandra Mara Corazza –, o pesquisador 

propõe que a aventura educacional deva ser 

[...] calcada em uma investida perscrutadora do arquivo do mundo que sobeja 

empoeirado nas prateleiras das bibliotecas – em situação de repouso forçado, 

decerto, mas sôfrego para ganhar a estrada mais uma vez, diferente do que era antes. 

Em suma: uma educação pelo arquivo. Arquivo, aqui entendido, como uma rolling 

stone ou, como quer Foucault (2014, p. 52)
34

, “a massa das coisas ditas em uma 

cultura, conservadas, valorizadas, reutilizadas, repetidas e transformadas. Em 

resumo, toda essa massa verbal que foi fabricada pelos homens, investida em suas 

técnicas e suas instituições, e que é tecida com sua existência e sua história”. 

(AQUINO, 2019a, p. 162). 

A partir do momento em que se passa a enxergar o mundo como um artefato humano – 

valendo-me novamente das formulações de Arendt –, torna-se tarefa do professor que o 

legado do mundo seja carregado, transmitido às novas gerações. O legado humano, à luz dos 

escritos de Aquino em profunda relação com Foucault, é o próprio arquivo do mundo. Uma 

educação pelo arquivo, dessa forma, constituir-se-ia em possibilitar que a sala de aula seja um 

espaço de convívio com os mortos: 

Ensinar, ao gosto arquivístico foucaultiano, exige, portanto, um convívio intensivo 

com os mortos, a matéria única de uma aula que mereça seu nome, a fim de que nos 

constituamos como viventes igualmente dignos de um futuro que, não obstante, não 

será usufruído por nós. Trata-se, assim, de uma interlocução sempre em delay, a 

                                                             
34

 FOUCAULT, Michel. O nascimento de um mundo. In: FOUCAULT, Michel. Filosofia, diagnóstico do 

presente e verdade. Ditos e Escritos X. Rio de Janeiro, RJ: Forense Universitária, 2014. p. 51-54. 



115 

 

qual só se efetiva com e pelo outro, não obstante anônimo, rarefeito, sempre tardio. 

Solidão, mais uma vez. Uma solidão grávida de encontros, porém. (AQUINO, 

2019a, p. 92) 

Nessa perspectiva, cabe ao professor entender que o alcance de seu ofício não é, 

muitas vezes, imediato. A interlocução entre professor e aluno é sempre um diálogo em delay. 

Esse delay mantém o professor sempre acompanhado de uma solidão profunda – mas grávida 

de encontros, como pontou Aquino. Não há como o professor controlar o alcance do 

acontecimento educacional, tampouco prever os resultados ou desdobramentos que poderão 

ocorrer a partir do encontro entre professor e aluno. Como bem nos aponta Valter Hugo Mãe, 

cabe a nós, professores, que aprendamos, portanto, a solidão: 

Aprender a solidão não é senão capacitarmo-nos do que representamos entre todos. 

Talvez não representemos nada, o que me parece impossível. Qualquer rasto que 

deixemos no eremitério é uma conversa com os homens que, cinco minutos ou cinco 

mil anos depois, nos descubram a presença. Dificilmente se concebe um homem não 

motivado para deixar rasto e, desse modo, conversar. [...] Os homens sós percebem 

que há alguém na água, na pedra, no vento, no fogo. Há alguém na terra. (MÃE, 

apud AQUINO, 2019a, p. 92) 

Lidando com uma pedagogia de rastros, o professor seria responsável por possibilitar 

aos seus alunos a degustação de uma justaposição de vozes, provenientes dos mortos e dos 

vivos. Onde mais o aluno poderia degustar essa justaposição de vozes senão na própria 

escola? O professor é, portanto, aquele que deve propiciar aos alunos uma sala de aula que 

não seja invadida apenas pela falação contínua e ininterrupta dos vivos – com suas demandas 

contemporâneas e seus interesses diversificados –, mas invadida também por aqueles que já 

não estão mais aqui. Aqueles que já se foram, mas que deixaram rastros.  

Degustar a melodia atonal provocada por essa justaposição de vozes consistiria em 

um direito pétreo dos viventes, caso alguém se dispusesse a ensiná-los a apreciar a 

beleza trágica contida em cada partícula deste largo mundo, o qual nada pede de nós, 

exceto a chance de ser entoado mais uma vez, e outra e outra. Aquele alguém 

chama-se professor. (AQUINO, 2019, p. 161). 

Tendo em vista que a sala de aula seja o espaço privilegiado para que essa melodia 

atonal ecoe, o professor deve se esforçar para que seu encontro com os alunos não seja 

reduzido aos discursos considerados urgentes no presente, como se a escola devesse atender 

uma demanda imediatista e utilitarista da sociedade. O diálogo a ser fomentado em sala de 

aula deve ser nutrido pelo intensivo convívio com os mortos do arquivo. Ao abrir espaço para 

o diálogo em sala de aula, devemos tomar cuidado para que não fiquemos reféns de uma 

espécie de “opinativismo”, no qual o aluno acaba por se sentir no direito de atropelar os temas 



116 

 

da aula para expressar sua opinião a partir de experiências pessoais – muitas vezes, inclusive, 

pouco relacionadas com o que está sendo discutido em aula. Refiro-me aos acontecimentos 

nos quais, em nome do exercício da autonomia do estudante, tolera-se que o alunado 

interrompa o que está sendo trabalhado em aula para expressar demandas e interesses que lhe 

pareçam mais urgentes ou convenientes. Nessa perspectiva, bell hooks, em diálogo com o 

filósofo Ron Scapp, faz uma importante consideração: 

Uma vez que se abre o espaço para o diálogo na sala de aula, esse momento tem de 

ser orquestrado para que você não fique atolado com gente que simplesmente gosta 

do som da própria voz ou gente incapaz de relacionar sua experiência pessoal com o 

tema acadêmico. Às vezes, preciso interromper os alunos e dizer: “Muito 

interessante, mas de que modo isso tem a ver com o romance que estamos lendo?”. 

(HOOKS, 2013, p. 203) 

O seguinte questionamento é, também, bastante provocante para movimentar tal 

discussão: “O projeto de educar a todos a fim de lhes assegurar o exercício da autonomia teria 

se reduzido a um front opinativo, então?” (AQUINO, 2019a, p. 444). Não podemos deixar 

que a sala de aula torne-se um front opinativo, reduzido às demandas e aos interesses 

individuais de cada aluno. O professor tem toda uma responsabilidade com o alunado e com o 

mundo, o que não lhe permite deixar que, por exemplo, as obras dos mortos sejam aturdidas 

por pessoas que ou apenas gostam do som da própria voz – como bem formulou bell hooks – 

ou desejam que a sala de aula transforme-se em um parque de diversões, onde os interesses 

dos alunos são prontamente atendidos e o professor acaba por se tornar um animador que deve 

constantemente seduzir a atenção do estudante para que ele permaneça engajado e sempre 

alegre. Contra a escola como parque de diversões, devemos lembrar que a alegria coexiste 

com o trabalho duro. Ron Scapp, no diálogo com bell hooks, faz uma importante reflexão 

sobre esse aspecto:  

Às vezes é importante lembrar os alunos que a alegria pode coexistir com o trabalho 

duro. Nem todos os momentos na sala de aula trarão necessariamente um prazer 

imediato, mas isso não exclui a possibilidade da alegria nem nega a realidade de que 

aprender pode ser doloroso. E às vezes é preciso lembrar os alunos e colegas que a 

dor e as situações dolorosas nem sempre se traduzem em danos. Cometemos esse 

erro fundamental o tempo todo. Nem toda dor é dano e nem todo prazer é bom. 

(HOOKS, 2013, p. 206) 

A perspectiva apresentada por Scapp, ao afirmar que nem toda dor se traduz em dano e 

que nem todo prazer é bom, é importante para problematizar os discursos contemporâneos 

que tentam fazer crer que a autonomia dos alunos se dá a partir da satisfação de interesses e 

demandas pessoais no gerenciamento, pelo próprio estudante, de seu processo de 



117 

 

conhecimento. O professor não permitir que a sala de aula seja aturdida por alunos-

consumidores que exigem que aquele espaço se torne o que lhes pareça ser mais agradável ou 

conveniente não representa, de forma alguma, uma atitude autoritária. O professor, por ser 

mais velho e representante do legado cultural, tem o dever de não ficar restrito aos interesses 

imediatos dos estudantes, podendo propiciar a emergência de novos interesses a partir do 

contato com materiais e obras que os alunos não conheçam. Novos interesses que não 

surgiriam, talvez, se não fosse o gesto docente. Dessa forma, parece-me que a tarefa docente 

não seja a satisfação das demandas dos alunos, mas a criação de contrademandas. Até porque 

não se pode esperar que o aluno tenha um interesse prévio por aquilo que não conhece. Esse 

processo de criação de contrademandas não é fácil e não está livre de causar situações que 

pareçam dolorosas ou cansativas para os alunos. Mas esse não é o problema, já que, como 

pontua Aquino ao discorrer sobre uma educação pelo arquivo, algo tem que ser imolado para 

que algo novo germine. 

Uma educação pelo arquivo do mundo perfaz-se, assim, como um convívio com os 

mortos e suas pegadas em deslocamento constante, forçando uma interlocução em 

delay tanto com a herança – e sua impermanência provocada pelo gesto arquivístico 

– quanto com seus legatários que, sem o saber, habitam as salas de aula. 

Interlocução pautada, portanto, não por aquilo de que os mais novos já dispõem, mas 

pelo que estão sempre prestes a alcançar, caso os mais velhos ajam com nenhum 

desdém por aquilo que estão a zelar e, no mesmo golpe, a profanar. Eis aí o cerne do 

trabalho docente no diapasão de uma educação pelo arquivo: é preciso que algo seja 

imolado para que algo novo germine, ainda sem rosto, sem história e sem direção. 

Em tempo: é uma delicadeza extrema que se nos exige com uma mão e que, com a 

outra, se nos retribui. (AQUINO, 2019a, p. 162-163). 

Na perspectiva do ensino das artes cênicas, é de fundamental importância que o 

professor tenha clareza de seu papel enquanto ampliador das referências artístico-culturais de 

seus alunos. Dessa forma, as experimentações e criações cênicas dos alunos nas práticas de 

jogos teatrais, por exemplo, podem começar a sair de uma zona muito circunscrita aos 

interesses e conhecimentos prévios dos alunos-jogadores. Ao entrar em contato com obras que 

desconhece, o aluno tem seu repertório ampliado e pode começar a formular discursos menos 

ensimesmados sobre o mundo. É importante que se tenha isso em mente para que não se caia 

no patético e prepotente desejo de querer inventar a roda. Ao conhecer as obras do passado e 

poder entrar em contato com as elucubrações dos mortos, os alunos passam a ter uma maior 

noção de que criamos sempre a partir de vestígios. A criação artística se dá através de um 

diálogo intenso com o que veio antes. A atriz Fernanda Montenegro, ao discorrer sobre os 

atores, refere-se a uma herança oficiosa que nos liga através dos tempos: 



118 

 

Os atores têm uma herança oficiosa, subliminar, de transferência na aprendizagem 

que nos liga através dos tempos – um ator que viu outro ator, que trabalhou com 

outro ator, que antecedeu a outro ator, que foi discípulo de mais outro e, antes, de 

muitos outros e outros. Trago em mim e conservo gestos, entonações, sentimentos 

de atores que vi pela vida. Daqui a cinquenta, cem anos, alguém estará em cena de 

posse de um gene no DNA de um ator contemporâneo. E essa herança sempre está 

ligada ao experimento. E ao que fala ao seu instinto. (MONTENEGRO, 2019, p. 

270) 

No depoimento da grande atriz brasileira, fica explícito o quanto aprendemos através 

da transferência e da transformação – “um ator que viu outro ator, que trabalhou com outro 

ator, que antecedeu a outro ator, que foi discípulo de mais outro e, antes, de muitos outros e 

outros.” –, fato que nos convoca, portanto, a exercer uma atitude mais gentil com o nosso 

passado. Devemos cultivar uma afeição com aqueles que já se foram e com aqueles que estão 

por vir. O trabalho pedagógico assenta-se sobre essa mesma ideia. O professor cultiva uma 

afeição com os mortos e com os alunos que estão sempre a vir. Aquino, outrora, deu a esse 

aspecto o nome de amizade intelectual: 

Eis aqui, em linhas gerais, o que se poderia nomear amizade intelectual (AQUINO, 

2014), tida como uma atitude de rigor acentuado e, ao mesmo tempo, de afeição 

desmedida aos que já se foram e, sobretudo, aos que estão por vir, em nome de 

certas ideias que mereceriam permanecer no mundo quando dele já tivermos 

desertado. (AQUINO, 2019a, p. 92) 

No início deste capítulo, indiquei que caberia ao professor possibilitar ao aluno o 

pasmo frente ao desconhecido, a todo o material do passado que revela os murmúrios e 

elucubrações dos mortos. Na tarefa de viver poeticamente o ofício docente, não se pode 

encarar essa lida com o arquivo do mundo de outra forma que não a da transcriação. 

Viver poeticamente a docência requer, como se vê, movimentar gestos que 

amalgamam leitura, escrita e tradução. Disso decorre que o ato pedagógico assim 

orientado não consiste em fazer exegese de autor, teoria, conceito ou texto, mas 

requer operações criadoras e críticas, tomadas precisamente como transcriações. 

(AQUINO; CORAZZA; ADÓ, 2018, p. 10) 

Essa ideia de transcriação evoca o conceito de tradução transcriadora formulado por 

Sandra Mara Corazza (2016), no qual há um complexo jogo de tensão e equilíbrio que garante 

a renovação do mundo e a reinvenção das existências. Dessa forma, o professor como 

profanador de cemitérios realiza traduções e transcriações a partir do contato com os mortos. 

Em sala de aula, sua postura perante aos alunos não é a da transferência do passado 

exatamente como esse possa ter sido, já que o passado se torna apenas aquilo que pudermos 

fazer dele no presente. A ideia de tradução transcriadora ajuda a explicitar que essa lida com o 



119 

 

passado não é, de forma alguma, veneração ou reprodução barata. Entoar o passado 

novamente é uma forma de criar mais uma vez. 

Equivalência e paralelismo de um lado, substituição e criação de outro, essa é a 

ambivalência da nossa experiência profissional. Jogo complexo de tensão e 

equilíbrio, onde ninguém ganha, a não ser a renovação do mundo, a revitalização do 

processo civilizatório e a reinvenção das existências (nossas e alheias). Jogo 

arriscado, formado de transposições e de rupturas das elipses que nas matérias 

permanecem. Jogo realizado em um tabuleiro, situado entre a letra morta de cada 

matéria (que carrega sentidos supostos) e a sua letra inédita, conflituada e dotada de 

originalidade. (CORAZZA, 2016, p. 1325) 

Por fim, reitero que o ensino das Artes Cênicas, quando se propõe a não negligenciar a 

ampliação das referências artístico-culturais dos alunos, necessita de um professor que lide 

com uma pedagogia de rastros, estando imbuído de um profundo amor mundi e disposto a 

lançar-se à aventura de viver intensivamente uma vida que se dá entre vivos e mortos. A 

perspectiva de uma educação pelo arquivo pauta-se, portanto, numa interlocução entre 

professor e aluno que se dê não por aquilo que este já dispõe de antemão, mas por aquilo que 

está prestes a alcançar caso aquele ponha em prática um gesto cuja mirada é proteger contra o 

esquecimento. É lidando com a tragicidade da vida e com o risco de constante destruição do 

mundo que seguimos caminhando. Assumindo responsabilidade por seus alunos e pelo 

mundo, o professor pode caminhar um pouco mais tranquilo sabendo que seu papel está sendo 

cumprido. E, nessa caminhada, aqui, ali ou mais adiante, algum morto o pegará de supetão, 

pedindo apenas a chance de ser entoado mais uma vez. Não tenha dúvida, professor, algum 

morto o pegará pelas mangas, já que, como formulou Julio Groppa Aquino a partir de uma 

alegação da historiadora Arlette Farge, há a “[...] existência de uma força dissolutiva 

emanando do arquivo, na esteira da qual os mortos parecem puxar os vivos pela manga, 

infligindo-lhes um sobressalto” (AQUINO, 2019b, p. 223). O professor é, portanto, uma 

estranha e tão familiar criatura a caminhar sobre escombros e ossadas, sempre profanando 

cemitérios. Crianças ao longe brincam de roda.  

 

 

 

 



120 

 

CONCLUSÃO: LANÇAR-SE AO MAR 

“Aí está ele, o mar, a mais ininteligível das existências não 

humanas. E aqui está a mulher, de pé na praia, o mais 

ininteligível dos seres vivos. Como o ser humano fez um 

dia uma pergunta sobre si mesmo, tornou-se o mais 

ininteligível dos seres vivos. Ela e o mar. Só poderia haver 

um encontro de seus mistérios se um se entregasse ao outro: 

a entrega de dois mundos incognoscíveis feita com a 

confiança com que se entregariam duas compreensões. Ela 

olha o mar, é o que pode fazer. Ele só lhe é delimitado pela 

linha do horizonte, isto é, pela sua incapacidade humana de 

ver a curvatura da terra.” 

(Ritual, Clarice Lispector)
35

 

Na crônica Ritual (que posteriormente foi nomeada As águas do mundo), a escritora 

brasileira Clarice Lispector, por meio de belíssimas palavras, formula a aventura de uma 

mulher em frente ao mar. A mulher e o mar: o encontro que só pode se efetivar a partir da 

entrega mútua. É com as palavras absurdamente belas de Clarice Lispector que convido 

aquele que se dispuser a ler esta monografia até aqui a se deparar com o mar e a mergulhar, 

deixando-se banhar por suas ondas e suas borbulhas salgadas e refrescantes. Convido o leitor 

a assumir a mesma postura investigativa e aberta que tive ao longo da pesquisa. Convido-o ao 

mergulho. Convido-o a ouvir, mais uma vez, a voz dos mortos, a voz do passado, a voz de um 

mundo que só clama pela chance de ser entoado mais uma vez – e outra e outra e outra... –, 

para valer-me novamente da beleza trágica presente nas palavras de Aquino (2019a), tão caras 

às reflexões tecidas por mim neste trabalho. A convocação que faço nesta conclusão é a de 

lançar-se ao mar. Lançar-se ao mar é entregar-se à aventura, ao inesperado, ao assombro, à 

descoberta, ao pasmo perante a vida e perante o mundo.  

Essa entrega à aventura exige de nós a aceitação de que viveremos sempre com a 

angústia de não saber. Tal aceitação nos faz perceber que não sabemos de tudo – pelo 

contrário, sabemos muito pouco. A seguinte frase, atribuída ao físico Isaac Newton, é 

interessante – já que estou fazendo analogias com o mar – para pensarmos essa questão: “O 

que sabemos é uma gota, o que ignoramos é um oceano.”. Aceitar que a imensidão do mundo 

                                                             
35 LISPECTOR, Clarice. Felicidade Clandestina. Rio de Janeiro: Rocco, 1998. 



121 

 

oferece-nos o contato com o desconhecido é uma forma de possibilitar uma atitude aberta 

para ver o que não está dado de antemão. Possibilita-nos, inclusive, imaginar, quem sabe, 

outros caminhos e outras possibilidades para a vida, para a sociedade e para o mundo. A 

entrega à aventura exige-nos, também, uma relação mais honesta e gentil com o passado e 

com os mortos. Uma relação mais gentil no sentido de não rechaçar o passado, como se tudo o 

que ocorreu anteriormente no mundo fosse sinônimo de danação ou degeneração. Uma 

relação mais honesta no sentido de tentar entender os mecanismos de funcionamento e de 

circulação dos discursos do passado, sem tentarmos transpor a lógica do presente para os 

acontecimentos pregressos (vale destacar que a tentativa inversa – de transpor a lógica do 

passado para os acontecimentos do presente – é igualmente problemática e danosa). Essa 

relação mais gentil e honesta com o passado e com os mortos exige-nos a sustentação de atos 

nos quais coexistam zelo e profanação, já que, como nos indica Aquino (2019a), o passado é 

apenas aquilo que fazemos dele no presente. Para isso, algo tem que ser imolado para que 

algo novo germine. 

É nessa corda bamba – entre cuidado e violência, entre zelo e profanação – que 

percorremos a desafiadora e estimulante aventura de entregar-se ao mundo e às elucubrações 

daqueles que já não estão mais aqui. A aventura, como não poderia deixar de ser, dá-se a 

partir de rastros, de vestígios, de pegadas na areia que estão sempre prestes ao esvanecimento 

que pode ser causado pela forte rajada do tempo que atinge o areal do mundo. Estamos 

sempre nos deslocando a partir de rastros, o que nos coloca inevitavelmente em face da morte, 

como discorri na introdução desta monografia. A partir dessa inarredável ligação com a 

morte, faz-se necessário que não nos esqueçamos, no campo educacional, de permitir que os 

discursos dos mortos encontrem espaço de inserção no turbilhão de sons e palavras que povoa 

as salas de aula. Ao dedicar-me a refletir sobre o contexto do ensino das artes cênicas dentro 

da educação formal, pulsou em mim, enquanto pesquisador, o desejo de investigar e defender 

uma educação entendida como um inevitável e essencial diálogo intergeracional. Era 

inescapável, portanto, que minhas palavras pudessem possibilitar o exercício de abrir os olhos 

para o que nos foi legado até aqui.  

No caso da educação, defendo, a partir das discussões apresentadas nos quatro 

capítulos deste trabalho, que o professor assuma a importante responsabilidade de apresentar 

aos alunos o legado cultural construído pela humanidade. É o professor que deve ser 



122 

 

responsável por abrir os olhos dos alunos para o que lhes foi legado, permitindo, assim, que 

os jovens tenham a possibilidade de transformar o mundo e criar algo novo com as próprias 

mãos. Tendo em mente a reflexão sobre o gesto docente cuja mirada seria proteger contra o 

esquecimento, dediquei-me à investigação das possibilidades, no ensino das artes cênicas, de 

ocorrência da ampliação das referências artístico-culturais dos alunos a partir da prática 

docente. Assim, a ideia de uma educação pelo arquivo, defendida pelo professor e 

pesquisador Julio Groppa Aquino, pareceu-me bastante fecunda para problematizar o trabalho 

em sala de aula no ensino das artes cênicas. No quarto capítulo deste trabalho, dediquei-me, 

especificamente, a refletir sobre o papel do professor, apresentando com maior profundidade 

o que seria essa educação pelo arquivo. 

Quanto ao campo do ensino do teatro, sempre que nos dedicamos a perspectivar 

possibilidades de atuação dentro da educação formal parece que temos que defender o porquê 

de o teatro ser essencial dentro do currículo escolar. Por isso, gostaria de dedicar-me, agora, a 

apresentar alguns outros argumentos para fomentar o debate em torno da presença das artes da 

cena na escola. Após apresentar e debater, nos capítulos anteriores, diferentes perspectivas de 

relação entre teatro e educação, parece-me cada vez mais urgente que os professores de artes 

defendam a existência de experiências estéticas profundas dentro do ambiente escolar. É 

mister a defesa de uma educação estética, colocando-se como algo que seja discrepante da 

lógica do consumo excessivo que pauta uma sociedade bombardeada por um turbilhão de 

imagens, mas carente de experiências estéticas profundas. Suzana Schmidt Viganó (2006, p. 

37) destaca a importância do teatro na educação: 

No mundo contemporâneo, apesar do excesso de imagens que nos invadem dia a 

dia, a profundidade da experiência estética encontra-se pouco estimulada. A prática 

teatral surge então como uma possibilidade de resgate dessa experiência em sua 

maior amplitude. Ao trazer à tona o diálogo com o outro, a capacidade libertária de 

imaginação e criação, a resolução de problemas concretos que conduzem à produção 

de um discurso simbólico, o teatro abre as fronteiras para novas possibilidades de 

experiência humana e liberta a obra de arte de qualquer caráter funcionalista. Parte, 

ao contrário, para um encontro do homem com a sua condição de artífice na 

construção de mundos e de ator consciente no processo histórico.  

A ênfase à experiência estética é dada, também, por Alain Kerlan, que chega à 

seguinte formulação: 

Finalmente, entretanto, por que artistas na escola? A resposta a essa questão poderia 

ser resumida em apenas uma frase: para possibilitar a todas as crianças uma 

introdução ao comportamento estético através da experiência pessoal da arte; 



123 

 

possibilitar a vivência de uma experiência estética autêntica. (KERLAN, 2015, p. 

281) 

Além da experiência pessoal da arte – como pontuou Kerlan –, o ensino do teatro na 

escola proporciona aos alunos a vivência de experiências obrigatoriamente coletivas, o que 

leva a experiência estética para o terreno da fricção com o olhar do outro. A ideia de uma 

educação estética é defendida tanto por Carmela Soares, como por Jean-Pierre Ryngaert e 

Viola Spolin, autores aos quais recorri, no primeiro capítulo desta monografia, para 

perspectivar um processo de educação do olhar. A intervenção teatral em espaços escolares, 

tradicionalmente já carregados de diversos outros sentidos, gera inúmeras possibilidades, 

levando o aluno a ressignificá-los. Ao atribuir novos significados a esses espaços, o estudante 

cria outras relações com o mundo que o rodeia, engendrando diferentes pontos de vista. Para 

que os alunos possam pensar e realizar intervenções concretas nos espaços do cotidiano, é 

necessário que o olhar seja treinado. É o que Marcelo Soler (2015, p. 193) formula: “Treinar o 

olhar para ver a paisagem que nos cerca e que constituímos permite pensar intervenções 

concretas no espaço. Pessoas saindo de casa e (re)construindo a paisagem em seus olhos, por 

exemplo, geram movimento e reconhecimento da vida em comunidade.”. Dessa forma, 

defendo que o ensino das artes cênicas na escola não abandone a importância do trabalho 

sobre o olhar do aluno – um olhar direcionado para si próprio, para os outros e para o mundo. 

O processo de educação do olhar é, portanto, fundamental.  

Para além da atitude do professor no sentido de possibilitar aos seus alunos 

verdadeiras experiências estéticas, é necessário, ainda, algo mais. O que seria, então, esse algo 

mais? Qual seria o papel do professor? À luz das ideias de Hannah Arendt (2016), defendo 

que esse algo a mais necessário para que o professor exerça seu papel no jogo pedagógico seja 

o cultivo de um amor mundi. Cabe ao professor, nessa perspectiva, assumir responsabilidade 

pelas crianças e pelo mundo – mundo esse que é um artefato humano –, entendendo que “é de 

seu ofício servir como mediador entre o velho e o novo, de tal modo que sua própria profissão 

lhe exige um respeito extraordinário pelo passado.” (ARENDT, 2016, p. 244). O professor é a 

figura responsável por trazer às aulas as vozes dos mortos, dos que vieram antes. Responsável 

por apresentar aos alunos o legado do mundo, o professor acaba por ser um profanador de 

cemitérios, caminhando entre vivos e mortos, sempre a profanar aquilo que, ao mesmo tempo, 

dedica o maior cuidado e a maior delicadeza.  



124 

 

Nessa perspectiva, a ideia de uma educação pelo arquivo contribui profundamente 

para que pensemos o ensino das artes cênicas, já que o contato com o arquivo do mundo é, 

sem dúvidas, uma poderosa forma de ampliação das referências artístico-culturais dos 

envolvidos nos processos artísticos e pedagógicos. Após todas as considerações que fiz ao 

longo dos capítulos desta monografia, acredito que a ampliação das referências artístico-

culturais é uma forma de educação do olhar. Olhar que mira, portanto, não apenas as coisas 

vivas, mas que se dedica também a visualizar todo o trabalho dos mortos, reconhecendo os 

murmúrios e sussurros que emanam do arquivo do mundo. Assim, é de fundamental 

importância que o professor tenha clareza de seu papel enquanto ampliador das referências 

artístico-culturais de seus alunos. Em contato com as obras do legado cultural, as 

experimentações e criações cênicas dos alunos nas práticas cênicas podem começar a sair de 

uma zona muito circunscrita aos interesses e conhecimentos prévios dos alunos-jogadores. Ao 

entrar em contato com obras que desconhece, o aluno tem seu repertório ampliado e pode 

começar a formular discursos menos ensimesmados sobre o mundo. Ao conhecer as obras do 

passado e poder entrar em contato com as emanações provenientes dos mortos, os alunos 

passam a ter uma maior noção de que criamos sempre a partir de vestígios, já que a criação 

artística se dá através de um diálogo intenso com o que veio antes. Lidando com uma 

pedagogia de rastros, o professor é, portanto, responsável por possibilitar aos seus alunos a 

degustação de uma justaposição de vozes, provenientes dos mortos e dos vivos. Parece-me 

que a escola é justamente o espaço onde o aluno melhor poderia gozar do privilégio de 

presenciar essa justaposição de vozes. Dessa forma, o docente torna-se aquele que tenta, a 

partir de inúmeros esforços, garantir aos alunos uma sala de aula que não seja invadida apenas 

pela falação contínua e ininterrupta dos vivos – com suas demandas contemporâneas e seus 

interesses diversificados –, mas invadida também pelos mortos e suas elucubrações. 

Foi pensando na importância do gesto docente no sentido de ampliar as referências 

artístico-culturais dos alunos que decidi criar o Grupo de Experimentação Cênica Virtual, fato 

que possibilitou a realização de uma experiência prática vinculada a esta pesquisa. Durante o 

momento inicial da pesquisa, fui provocado pela professora orientadora Maria Lúcia Pupo a 

refletir sobre a importância de que o professor tenha passado, em sua formação, por um 

intenso processo de ampliação de referências e de contato com o legado cultural para que, 

assim, tenha o desejo de ampliar o repertório de seus alunos. A partir de tal provocação, 

decidi convidar pessoas que estivessem em formação para se tornarem professores de teatro 



125 

 

ou que poderiam se tornar coordenadores de oficinas ou de grupos teatrais para participar de 

um processo artístico e pedagógico que se daria de forma remota ao longo de 16 aulas, que 

ocorreriam nos meses de julho, agosto, setembro e outubro de 2020. Os alunos do Grupo de 

Experimentação puderam, dessa forma, vivenciar um processo de ampliação das referências 

artístico-culturais a partir do contato com diferentes obras do arquivo do mundo. A obra 

principal investigada foi o conto Venha ver o pôr do sol, de Lygia Fagundes Telles (2018). 

Além do texto literário, os integrantes do grupo puderam saborear duas obras 

cinematográficas (os filmes Animais Noturnos e A Pele de Vênus), friccionando a 

investigação da obra de Telles a partir de discursos artísticos que apresentavam diferentes 

camadas acerca das temáticas investigadas no processo criativo.  

Acredito que, a partir do que pude ter de retorno dos alunos do Grupo de 

Experimentação, a empreitada tenha sido bem-sucedida. Entretanto, os efeitos causados pelo 

ato pedagógico são sempre incertos, o que me impede de tecer conclusões fechadas e avaliar 

todo o alcance das aulas. Não há como o professor controlar o alcance do acontecimento 

educacional, tampouco prever os resultados ou desdobramentos que poderão ocorrer a partir 

do encontro entre professor e aluno. Dessa forma, o que posso fazer é apenas trabalhar com 

indícios, vestígios e algumas pistas. Pelo retorno que tive dos alunos a partir dos registros 

escritos entregues na última aula e pela observação atenta dos acontecimentos do processo, 

inclino-me a acreditar que os integrantes do Grupo de Experimentação Cênica Virtual tiveram 

seus apetites fortemente estimulados para a aventura que é a investigação das obras do legado 

cultural. Posteriormente, algum daqueles alunos, ao estar na posição de professor ou de 

coordenador de oficinas e grupos teatrais, talvez se lembre das aulas do Grupo de 

Experimentação, decidindo porventura a se aventurar – dessa vez como professor e não mais 

como aluno – na jornada intensa de investigação do arquivo do mundo. Caso isso ocorra, um 

diálogo em delay (AQUINO, 2019a) poderá ser estabelecido comigo, que fui outrora seu 

professor.  

Esse diálogo em delay entre professor e aluno é uma das características do processo 

educacional. Algo sempre nos escapa, algo fica sempre no ar. Depois que o acontecimento 

passa, restam-nos apenas vestígios. A lida com as obras dos mortos convoca-nos a estabelecer 

um diálogo – não obstante também em delay – com formas de vida e de existência que nos 

antecederam. A alusão à morte faz com que nosso olhar seja deslocado, colocando em nosso 



126 

 

horizonte de possibilidades não apenas a falação dos vivos, mas também todas as formulações 

que emanam daqueles que já não estão mais aqui. Dessa forma, a lida com o arquivo do 

mundo nos faz sentir, em nossa pele, a poeira do tempo. Nossa vida acaba por ser, assim, nada 

mais do que uma brevidade. Já estamos de partida. Nosso destino é inarredável. Fernanda 

Montenegro – grande atriz brasileira e uma das mulheres mais honradas deste país – encerrou 

seu livro de memórias anunciando a partida através da belissimamente assombrosa passagem: 

“Tudo vai se harmonizando para a despedida inevitável. Inarredável. O que lamento é a vida 

durar apenas o tempo de um suspiro. Mas, acordo e canto.” (MONTENEGRO, 2019, p. 272). 

Estamos de partida. Tudo aqui dura a brevidade de um instante. Já podemos sentir a 

poeira do tempo arranhando suavemente nossa face. A morte nos espera, sorrateira. Mas, 

enquanto o momento derradeiro não chega, façamos como Fernanda Montenegro: acordemos 

e cantemos. Vivamos intensivamente esta vida, este momento de passagem pelo mundo. 

Acredito que uma forma de honrar a passagem por aqui seja através do exercício de escuta 

dos murmúrios dos mortos. Aprendamos com aqueles que nos antecederam. A vociferação 

discursiva dos problemas do presente pode muito bem ser atravessada pelos gritos, pelos 

sussurros, pelas dores e pelas alegrias de pessoas que viveram em outros tempos, que 

enfrentaram problemas e dilemas outros. Eduquemos, portanto, o nosso olhar para enxergar 

vivos e mortos. Pouco nos importa saber, quando chegarmos ao final dessa jornada, se 

estaremos diante do sucesso ou do fracasso. Tendo consciência da tragicidade da vida, 

lidemos, portanto, com o artigo da morte. Diante do incalculável fracasso (ou sucesso, pouco 

importa), façamos o pedido final: que alguém porventura nos deposite numa canoinha de nada 

para que retornemos, novamente, às águas. 

Sofri o grave frio dos medos, adoeci. Sei que ninguém soube mais dele. Sou homem, 

depois desse falimento? Sou o que não foi, o que vai ficar calado. Sei que agora é 

tarde, e temo abreviar com a vida, nos rasos do mundo. Mas, então, ao menos, que, 

no artigo da morte, peguem em mim, e me depositem também numa canoinha de 

nada, nessa água que não para, de longas beiras: e, eu, rio abaixo, rio a fora, rio a 

dentro – o rio. (ROSA, 1988, p. 37) 

O esforço empreendido nesta monografia – de defesa de uma educação pelo arquivo e 

do cultivo de um amor mundi por parte do professor – não se coloca no sentido de ignorar a 

responsabilidade do estudante para o funcionamento do acontecimento educacional. É fato 

que os alunos não são receptores passivos, muito menos “páginas em branco”. Entretanto, o 

que se defendeu aqui foi a não recusa, por parte do professor, do ato de assumir sua 



127 

 

responsabilidade enquanto adulto pelos mais jovens envolvidos no acontecimento 

educacional. Defendo que uma das responsabilidades do professor seja a sustentação do gesto 

de proteger contra o esquecimento, proporcionando aos alunos que suas referências artístico-

culturais sejam ampliadas. O diálogo entre professor e aluno é atravessado pelas vozes do 

mundo. Não é – e nunca será – uma tarefa fácil. Exige empenho, rigor e dedicação. 

Sobretudo, exige um profundo amor mundi. Além disso, o professor deve assumir 

responsabilidade pelos mais novos. O cuidado com a formação dos estudantes, através da 

apresentação do legado do mundo, é uma das tarefas mais belas do ofício docente. Encerro 

esta monografia recorrendo, mais uma vez, à beleza trágica das palavras de Aquino, pois não 

consigo formular de melhor maneira: 

O encontro pedagógico torna-se, assim, uma ponte artificiosa – composta de 

engenhosidade e rigor – entre o que foi deixado para trás e aquilo que formos 

capazes de engenhar com as próprias mãos, os quais não se podem confundir. Nem 

passado, nem futuro, mas um presente intensivo, no interior do qual irrompem 

bolsões de tempo capazes de abrigar a potência subjuntiva das coisas, posto que 

acudidas em seu movimento espasmódico. Daí a irrealidade do mundo convertida 

pouco a pouco em energia vital, derramando-se em ondas perdulárias e indolentes 

bem diante de nós. Basta ter olhos para vê-las e alguma coragem para se deixar 

encharcar por elas. (AQUINO, 2019a, p. 163) 

Fica aqui, mais uma vez e última, o convite à aventura, ao mergulho, ao ato de deixar-

se encharcar pelas borbulhas salgadas e refrescantes. Basta coragem e olhos para vê-las. O 

arquivo do mundo murmura para nós, pedindo mais uma vez a chance de ser entoado. 

Apuremos, portanto, nossos ouvidos para ouvir os mortos que de lá emitem seus espasmos. 

Arlette Farge afirma que o “arquivo é excesso de sentido quando aquele que o lê sente a 

beleza, o assombro e um certo abalo emocional.” (FARGE apud AQUINO, 2019b, p. 223). 

Deixemos, então, nossos corpos escancarados para que sejamos atravessados pela beleza, pelo 

assombro e pelo abalo. Atentemo-nos para a tragicidade da vida e não nos esqueçamos de 

nossos mortos.  

 

 

 

 

 



128 

 

EPÍLOGO: UMA CARTA AO ATOR FLÁVIO MIGLIACCIO 

Querido e saudoso Flávio, 

 

É difícil escrever qualquer palavra após seu ato extremo – de coragem e amor, 

sobretudo. Escrevo a você porque preciso, apenas. Suas derradeiras palavras atingiram-me 

profundamente. Uma dor imensa brotou em meu peito. Como se a situação atual do país não 

pudesse ficar mais triste, fomos solapados pela notícia de seu suicídio. Este mundo perdeu 

um dos maiores atores do Brasil. É impossível que um colega de ofício – esse ofício que para 

nós foi e é inarredável – não tenha sido solapado por sua partida. A cultura brasileira perde 

– e muito – sem a sua presença.  É o que acaba por acontecer num país que não valoriza sua 

cultura e tem relações capengas com seu passado. 

Você se despediu gritando que a velhice “é o caos como tudo aqui”. É triste o descaso 

que vem sendo perpetrado no trato com os mais velhos. No mundo de hoje, as coisas perdem 

o brilho de forma muito acelerada. Numa lógica consumidora, tornam-se obsoletas, inúteis, 

descartáveis. Lembro, agora, da entrevista de Zygmunt Bauman à Alba Porcheddu, na qual o 

sociólogo afirma: “A capacidade de durar bastante não é mais uma qualidade a favor das 

coisas. Presume-se que as coisas e as relações são úteis apenas por um ‘tempo fixo’ e são 

reduzidas a farrapos ou eliminadas uma vez que se tornam inúteis.” (PORCHEDDU, 2009, 

p. 663). Não, Flávio, você não é inútil. Não, Flávio, você não é descartável. Dói-me ler e 

reler sua frase: “Eu tive a impressão que foram 85 anos jogados fora...”. Aqui, neste país, 

impera o caos e a lama, Flávio, concordo com você. Mas não podemos deixar que seu grito 

final – um ato político extremo – ecoe no vazio. Não podemos nos esquecer de nossos mortos. 

Sua trajetória no teatro, no cinema e na televisão é extremamente louvável. Quantas e 

quantas pessoas você conseguiu encantar com seu trabalho oficioso, dedicado e de extremo 

amor? Muitas, eu garanto. Lembro-me de assistir à série “Tapas & Beijos”, da Rede Globo, 

na qual o senhor interpretou com maestria o hilário Chalita. Sinto-me honrado por ter 

assistido a esse lindo trabalho que o senhor realizou. Que privilégio poder ver um ator em 

estado de graça, seja no teatro, no cinema ou na televisão. Ah, Flávio, a série está sendo 

reprisada pela Globo durante a pandemia. Uma nova geração está tendo o privilégio de 

entrar em contato com você, mesmo o senhor não estando mais aqui. Você se foi, mas sua 



129 

 

imagem e suas pegadas permanecerão conosco. Prometo fazer o que me for possível para 

que sua trajetória não caia no esquecimento. Precisamos nos lembrar de nossos mortos...  

Você nos apontou, em sua carta final, que a “humanidade não deu certo”. Onde 

erramos? Que valores foram sendo negligenciados, esquecidos, apagados, soterrados? O que 

foi deixado no passado para fazer valer um ideário que preconiza o olhar sempre para frente, 

ao buscar “ser leve”? Sua última frase soou como um alerta e, acima de tudo, um pedido a 

nós, adultos: “Cuidem das crianças de hoje!”. Sua última súplica é uma obrigação para 

mim, Flávio, posso garantir a você. Seguindo os rastros de Hannah Arendt, Julio Groppa 

Aquino, Michel Foucault, Maria Lúcia Pupo e tantos outros, pude dedicar-me a refletir sobre 

a questão da ampliação das referências artístico-culturais dos estudantes no ensino das Artes 

Cênicas durante a conclusão do curso de Licenciatura em Artes Cênicas. Defendendo uma 

educação pelo arquivo, ideia que tomei de empréstimo de Julio Groppa, refleti sobre minha 

postura e meu papel enquanto professor. É de minha responsabilidade o cuidado com as 

crianças e com o mundo.  

Seu último pedido é uma convocação a nós, professores e artistas. Precisamos refletir 

sobre o nosso presente olhando para o passado, para o legado humano, para o arquivo do 

mundo. Talvez dessa forma consigamos pensar de forma crítica o que dizemos, pensamos e 

fazemos. Talvez dessa forma possamos descobrir e inventar maneiras de fazer o que ainda 

não se fez. Eu sei, Flávio, que essa jornada não será nada fácil. É preciso a reafirmação 

constante de um amor mundi, especialmente num país como este em que vivemos. Sua carta 

final, gesto político corajoso e de profundo amor aos que aqui restaram, não será esquecida.  

Obrigado por tudo e por tanto... 

 

De seu admirador e colega de ofício, 

João Vítor 

 

 

 



130 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ANDRÉ, Carminda Mendes. Teatro pós-dramático na escola: inventando espaços do ensino 

do teatro em sala de aula. São Paulo: Editora Unesp, 2011. 

AQUINO, Julio Groppa. Educação pelo arquivo: ensinar, pesquisar, escrever com Foucault. 

São Paulo: Intermeios, 2019a. 

___________________. O arquivo e a pesquisa educacional: aproximações. In: BUTURI 

JUNIOR, Atilio; CANDIOTTO, Cesar; SOUZA, Pedro de; CAPONI, Sandra. Foucault & as 

práticas de liberdade II: topologias políticas & heterotopologias. Campinas: Pontes 

Editores, 2019b. p. 207-226. 

___________________. A indisciplina e a escola atual. Revista da Faculdade de Educação, 

São Paulo, v. 24 n. 2, p. 181-204, jul./dez. 1998.  

AQUINO, Julio Groppa; CORAZZA, Sandra Mara; ADÓ, Máximo Daniel Lamela. Por 

alguma poética na docência: a didática como criação. Educação em Revista, Belo Horizonte, 

n. 34, e169875, 2018. 

ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. São Paulo: Perspectiva, 8ª edição, 2016.  

AYRES, Amanda Aguiar. Processo criativo e atuação em telepresença na formação de 

professores de teatro. Dissertação (Mestrado em Educação) – Faculdade de Educação, 

Universidade de Brasília. Brasília, 2013. 

AZEVEDO, Sônia Machado de. Campo feito de sonhos: os Teatros do SESI. São Paulo: 

Perspectiva, 2016. 

BABENCO, Hector; PAZ, Bárbara. Mr. Babenco: solilóquio a dois sem um. São Paulo: Nós, 

2019. 

BAUMAN, Zygmunt; MAZZEO, Ricardo. O elogio da literatura. Rio de Janeiro: Zahar, 

2020. 

BORGES, Jorge Luis. O imortal. In: ___________. O Aleph. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2008. 

CANDIDO, Antonio. O direto à literatura. In: ____________. Vários escritos. Rio de 

Janeiro: Ouro sobre Azul, 5ª edição, 2011, p. 171-193.  

CONCILIO, Vicente. Instrução e criação em jogos teatrais: professor parceiro de jogo. Fênix 

– Revista de História e Estudos Culturais, Uberlândia, v. 7, n. 1, jan./abr. 2010. 

CORAZZA, Sandra Mara. Currículo e Didática da Tradução: vontade, criação e crítica. 

Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 41, n. 4, p. 1313-1335, 2016. 

_____________________. Como um cão. In: ____________. Artistagens: filosofia da 

diferença e educação. Belo Horizonte: Autêntica, 2006. p. 21-36. 

DESGRANGES, Flávio. Pedagogia do teatro: provocação e dialogismo. São Paulo: Hucitec 

Editora, 4ª edição, 2017. 



131 

 

 ___________________. A Pedagogia do Espectador. São Paulo: Hucitec Editora, 3ª edição, 

2015. 

___________________. Teatralidade tátil: alterações no ato do espectador. Sala Preta, São 

Paulo, v. 8, p. 11-19, nov. 2008. 

DUBATTI, Jorge. O teatro dos mortos: introdução a uma filosofia do teatro. São Paulo: 

Edições Sesc, 2016. 

FÉRAL, Josette. Além dos limites: teoria e prática do teatro. São Paulo: Perspectiva, 2015. 

_____________. Theatricality: The Specificity of Theatrical Language. SubStance, 

Baltimore, v. 31, n. 2/3, edição 98/99, p. 94-108, 2002. 

FERNANDES, Sílvia. Teatralidade e Performatividade na Cena Contemporânea. Repertório, 

Salvador, n. 16, p. 11-23, 2011. 

GAGNEBIN, Jeanne Marie. Lembrar escrever esquecer. São Paulo: Editora 34, 2006. 

GONÇALVES, Jean Carlos. Protocolos teatrais verbo visuais: produção de sentidos para a 

prática teatral universitária. Bakhtiniana: Revista de Estudos do Discurso, São Paulo, v. 8, 

n. 2, p. 106-123, jul./dez. 2013. 

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: 

Editora WMF Martins Fontes, 2013.  

ICLE, Gilberto. Problemas teatrais na educação escolarizada: existem conteúdos em teatro?. 

Urdimento, Florianópolis, v. 2, n. 17, p. 71-77, 2011. 

KERLAN, Alain. A Experiência Estética, uma Nova Conquista Democrática. Revista 

Brasileira de Estudos da Presença, Porto Alegre, v. 5, n. 2, p. 266-286, maio/ago. 2015.  

KOUDELA, Ingrid Dormien. Jogos teatrais. São Paulo: Perspectiva, 7ª edição, 2013. 

_______________________. Texto e jogo: uma didática brechtiana. São Paulo: Perspectiva, 

1996. 

KOUDELA, Ingrid Dormien; ALMEIDA JUNIOR, José Simões. Léxico de Pedagogia do 

Teatro. São Paulo: Perspectiva, 2015.  

LISPECTOR, Clarice. Felicidade Clandestina. Rio de Janeiro: Rocco, 1998. 

MÃE, Valter Hugo. A desumanização. São Paulo: Biblioteca Azul, 2017. 

MARTINS, Marcos Bulhões. Dramaturgia em Jogo: uma proposta de ensino e 

aprendizagem do teatro. Tese (Doutorado em Artes Cênicas) – Escola de Comunicações e 

Artes, Universidade de São Paulo. São Paulo, 2006. 

________________________. Encenação em Jogo: experimento de aprendizagem e criação 

do teatro. São Paulo: Hucitec, 2004. 

________________________. O mestre-encenador e o ator como dramaturgo. Sala Preta, 

São Paulo, v. 2, p. 240-246, 2002. 



132 

 

MEIRIEU, Philippe. Arte na Educação: “pra inglês ver” ou disciplina fundamental?. (Trad. 

não publicada de Maria Lúcia de Souza Barros Pupo). Enfant, Art et Citoyenneté, Révue du 

Théâtre. Hors serie nº 13, p. 20-29, jun. 2001.  

MONTENEGRO, Fernanda. Prólogo, ato, epílogo: memórias. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2019.  

PORCHEDDU, Alba. Zygmunt Bauman: entrevista sobre a educação. Cadernos de 

Pesquisa, São Paulo, v. 39, n. 137, p. 661-684, 2009. 

PUPO, Maria Lúcia Souza de Barros. Para alimentar o desejo de teatro. São Paulo: 

Hucitec, 2015a. 

______________________________. Luzes sobre o Espectador: artistas e docentes em ação. 

Revista Brasileira de Estudos da Presença, Porto Alegre, v. 5, n. 2, p. 330-355, maio/ago. 

2015b. 

______________________________. Entre o Mediterrâneo e o Atlântico: uma aventura 

teatral. São Paulo: Perspectiva, 2005. 

RANCIÈRE, Jacques. O espectador emancipado. São Paulo: Martins Fontes, 2012. 

RYNGAERT, Jean-Pierre. Jogar, representar. São Paulo: Cosac Naif, 2009. 

____________________. O jogo dramático no meio escolar. Coimbra: Centelha, 1981. 

RODRIGUES, Nelson. Vestido de noiva. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, edição especial, 

2014. 

ROSA, João Guimarães. Primeiras estórias. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1988.  

SARAIVA, Karla; AQUINO, Julio Groppa. Os paradoxos da forma escolar na 

contemporaneidade. Reflexão e Ação, Santa Cruz do Sul, v. 28, n. 2, p. 293-303, jun. 2020. 

SOARES, Carmela. Pedagogia do Jogo Teatral: uma poética do efêmero: o ensino de teatro 

na escola pública. São Paulo: Hucitec Editora, 2010. 

SOLER, Marcelo. O campo do Teatro Documentário: morada possível de experiências 

artístico-pedagógicas. Tese (Doutorado em Artes Cênicas) – Escola de Comunicações e Artes, 

Universidade de São Paulo. São Paulo, abril de 2015. 

_____________. Encenação: um espaço possível para a aprendizagem do espectador. Trama 

Interdisciplinar, São Paulo, v.4 n.1, p. 88-98, 2013.  

_____________. O espectador no teatro de não-ficção. Sala Preta, São Paulo, v. 8, p. 35-40, 

2008. 

_____________. A prática teatral contribuindo para a quebra de estereótipos e preconceitos 

em sala de aula. Educere et Educare, Cascavel, v. 1, n. 2, p. 103-117, jul./dez. 2006. 

SPOLIN, Viola. Jogos Teatrais: o fichário de Viola Spolin. São Paulo: Perspectiva, 2014. 

____________. Improvisação para o teatro. São Paulo: Perspectiva, 5ª edição, 2006. 



133 

 

____________. O Jogo Teatral no livro do diretor. São Paulo: Perspectiva, 2001. 

TELLES, Lygia Fagundes. Os contos. São Paulo: Companhia das Letras, 2018. 

TODOROV, Tzvetan. A literatura em perigo. Rio de Janeiro: DIFEL, 2009. 

VELOSO, Verônica Gonçalves. Jogos do Olhar – procedimentos cinematográficos para a 

composição da cena teatral. Dissertação (Mestrado em Artes Cênicas) – Escola de 

Comunicações e Artes, Universidade de São Paulo. São Paulo, 2008. 

VIGANÓ, Suzana Schmidt. As Regras do Jogo: a ação sociocultural em teatro e o ideal 

democrático. São Paulo: Hucitec, 2006. 

A PELE de Vênus. Direção: Roman Polanski. Elenco: Emmanuelle Seigner e Mathieu 

Amalric. Ano de lançamento: 2013. França: California Filmes, 2015. 1 DVD (96 min). 

ANIMAIS Noturnos. Direção: Tom Ford. Elenco: Amy Adams, Jake Gyllenhaal, Michael 

Shannon, Aaron Johnson. Ano de lançamento: 2016. EUA: Universal Studios, 2017. 1 DVD 

(116 min). 

CARTAS de Amor e Morte. Direção: João Vítor Zanato. Elenco: Grupo de Experimentação 

Cênica Virtual. São Paulo: Zanato Filmes, 2020. Disponível em: 

<https://youtu.be/CgYjaEHnGZI>. Acesso em: 25 out. 2020. 

IMPÉRIO dos Sonhos. Direção: David Lynch. Elenco: Laura Dern, Jeremy Irons Justin 

Theroux e outros. Ano de lançamento: 2006. EUA: Europa Filmes, 2008. 1 DVD (179 min). 

 


