
 

 
 

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 
ESCOLA DE COMUNICAÇÕES E ARTES 

 
 
 

 
MATIAS VILARDAGA ESCOREL 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Festa do Tutano 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

São Paulo 
   2025 

 
 

 



 

 
 

MATIAS VILARDAGA ESCOREL 
 
 
 
 
 
 

 
 

FESTA DO TUTANO 
 
 
 
 
 

Trabalho de conclusão de curso de graduação em Artes Visuais, 
apresentado ao Departamento de Artes Visuais da Escola de 
Comunicações e Artes da Universidade de São Paulo. 

 
 
 
 

Orientador: Prof. Dr. Mario Celso Ramiro de Andrade 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

São Paulo 
   2025 

 

 



 

Nome: Matias Vilardaga Escorel 

 

Título: Festa do Tutano 

 

 

Aprovado em: ___ /____/ ______  

 

 

Banca:  

 

 

Nome: _________________________________________________________  

Instituição: ______________________________________________________  

 

Nome: _________________________________________________________  

Instituição: ______________________________________________________  

 

Nome: _________________________________________________________  

Instituição: ______________________________________________________  

 

 

 



 

Agradeço à minha mãe, meu pai, minha irmã, meus avós, meus amigos e professores.  

A todos que me acompanharam e ajudaram durante esse longo e bom processo. 

 

 



 

0. 

 

Trata-se aqui de uma série de pensamentos, de textos escritos ao longo de um processo 

que consistiu, também, em trabalho plástico. Pinturas, esculturas, desenhos. Durante um ano, 

colecionei e registrei esses delírios, enigmas. Muito mais perguntas do que respostas, a 

despeito do caráter afirmativo das passagens. Surgiram interrogações e fantasias, alguns 

projetos e desejos, e, neste sentido, o texto que apresento se constitui num elenco de aporias 

transformadas em aforismos. Tento produzir imagens mediante as palavras, isto é, traduzir as 

imagens internas em letras. Na verdade, acredito que ocorrem em concomitância, na cabeça, 

as imagens e as palavras, as ideias. Ideia parece ser, então, algo que pulsa e que saltita e pisca 

e subsiste nestes dois estados linguísticos, num mais visual e em outro mais intelectual, ou 

talvez mais sonoro, já que em muitas das vezes pensamos as palavras ditas, os verbos. Vejo o 

presente trabalho como depósito e acúmulo, tarefa posterior de organização de uma 

consecução de elaborações ideais e vontades de fazer e resolver, tentativas de entender. 

1 



 

​ 1. 

 

Miolo mole da estrutura dura, recheio gelatinoso da matéria arcabouçal, rija, fibrosa. 

Da terra fecunda e deletéria nasce o homem, a besta, o ser, surge o bicho. Brota do barro ou 

pulsa do caldo. Terra lodosa e alagada, radioativa, campo tóxico, fértil e insalubre, gerador 

das massinhas carnudas e pérfidas, membrosas, que brotam do solo e cujas extremidades se 

alongam, pulsam e deslocam-se impetuosamente. Os seres têm cabelinhos e sapatinhos. 

Acontece a existência a partir da sopa substanciosa e nutritiva, da selva fértil e hostil, do vazio 

inóspito e luminoso, latejante. Relâmpago fulminante que incide sobre e agita o líquido rico, o 

fluido grosso e fermentado. 

 

​  

2. 

 

Haverá no presente texto um embaralhamento entre retrospectivas, projetos e 

meditações. Lançarei, aqui, ideias e imagens. Consistências tão próximas, estas. Imagino o 

mundo como sistema maciço de ondas, o tempo como esta profusão de movimentos e como 

circuito extenso e corpulento de comunicação primitiva, o real como bloco massudo e 

substancioso configurado por cintilâncias obsessivas e compulsivamente reflexivas, terreno de 

saltos e ressonâncias, construído pelas articulações entre partículas e corpúsculos. Há o 

movimento e as quantidades, há a substância. Fabulo um começo, um ponto primo, 

fundamental e focal, de onde tudo vem e que tudo gera e fornece. Deus e morte, contornos da 

vida. Venero o santo fantasma e o fruto massudo, o resto e o resultado do processamento do 

panteão, a colisão geradora de gosma homogênea e amorfa de todos os deuses, o olimpo 

mastigado e transformado em bolo. Tudo existe e tudo é ser. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2 



 

3. 

 

Montagem de dispositivo que permita diálogo com o morto, máquina de comunicação 

com o fantasma, de inserção do cadáver em jogo, de deslocamento entre sistemas, tradução. 

Sistema de comunicação póstuma. Captação de energia do corpo em decomposição e tradução 

destes sinais emitidos em movimento reconhecível e catalogável, linguístico. Dá-se um corpo 

submetido à operação de cremação em pira funerária, de onde são lançados fogo e fumaça, e 

entregues, estes, posteriormente no circuito, a câmbio e à passagem em direção a mecanismo 

produtor de sons discerníveis e determináveis. Ritmo, batuque. 

 

 

4. 

 

Emerge o humano do mito, da massa gordurosa. As substâncias de dentro movem as 

de fora, há ímpeto excêntrico e pulsante, alongador das extremidades, e não existe nada além 

de reflexão e reciprocidade, dialética. Os jogos e as línguas fundam, os nomes estabelecem o 

eixo. O milagre da forma e a construção de vínculo entre movimentos de campos distintos. O 

recipiente é a ordem e a ordem é o acúmulo, que é a mais plena previsibilidade. Controle e 

prisão. Aqui interessa dissertar sobretudo a respeito do que concerne às pulsões da vida, 

especialmente no jogo tenso entre cultura, atributo distintivo, e selvageria. O movimento 

antagônico, do caos, diz respeito à perda, à falta de controle, à fuga, justamente. O sistema 

ideal não permite vazamento, é absolutamente azeitado, de modo a não deixar que o trabalho 

interno se perca a circuitos exógenos. No entanto, só há a profusão de circuitos vários e 

díspares e relacionados entre si, de sorte que um interfere no outro, e é esta mesma 

interferência que gera novos sistemas e que transforma. Impulso de conservação e de 

permanência. 

 

 

 

 

 

 

 

 

3 



 

5. 

 

A busca se dará primordialmente em direção aos motores centrais e nucleares da 

experiência e dos gestos humanos, no sentido do que há de mais simples e infraestrutural, a 

saber, os estados de espírito fundamentais, os deuses basais. Inexoráveis são a vida e a morte 

como os mistérios unos, como as duas grandes chaves. E a partir destes geradores de campo 

desenvolvem-se uma série de complexidades e de movimentos posteriores. O real como bloco 

de tempo substancioso, e de espaço, portanto, de ambos intrincados e meras nomenclaturas 

artificiais, compositores entretecidos da verdade singular e homogênea. A perspectiva será 

sobretudo material, dado o atributo implacável do físico, inescapável. Os conceitos se dão 

mediante suas qualidades e quantidades materiais, o ordenado é sólido e o caótico não, de 

fato. O recipiente precisa assumir determinada forma e definida configuração para executar 

sua função. As ambiguidades existem. 

 

 

6. 

 

Forma, estrutura e imagem. Abertura e encerramento. É quase imponderável uma 

existência anterior à da luz, e tão inalcançável é o surgimento dela mesma, o início do calor, 

do movimento. Tudo como colossal e opulenta pedra opaca, ou como vácuo escuro e inóspito. 

Recheio inerte e estanque ou ausência completa. Em ambos os casos o tudo é nada. 

 

 

7. 

 

Uma pedra movida, ela mesma, em sua integridade, na velocidade da luz, torna-se a 

própria substância brilhante e etérea, desintegra-se, muda completamente de estado e deixa de 

ser pedra. De maneira semelhante, se interna e superficialmente, isto é, em suas vísceras e 

miolos, porém de modo que permaneça estacionado, o mesmo objeto receber absurdo e 

extremo agito, transforma-se em pura emissão luminosa, em massa de pleno calor. A imagem 

pulsa. Imagem é matéria interna impressa pelos jatos impetuosos, superfície carregada e 

atacada pela bola flamejante. É dizer, então, que luz é rajada fulminante e soberanamente 

agressiva de acúmulos corpusculares, massa ultrarrápida de grânulos vigorosos e 

excessivamente agrupados e impulsionados da maneira mais excêntrica. 

4 



 

8. 

 

Da massa conflituosa emerge a luz mensageira, emissária e coletora. Rios e riachos, 

bacias férteis, terrenos irrigados, venosos. O campo é constituído por ondas e cálculos. Em 

dado momento, talvez já no primeiro, surge a sensibilidade, os corpos são inerentemente 

sensíveis, agem e reagem, respondem aos estímulos e recebem impressões. Há, me parece, 

portanto, uma sensibilidade primitiva, formas de linguagem e de memória intrínsecas à 

própria existência das coisas, dos elementos e do tempo. Se há existência e presença na 

dimensão volumosa do real, há também relação, uma vez que não existe a solidão de fato, e a 

interação entre forças e movimentos é o componente básico que precede qualquer maneira 

posterior de comunicação. A vida é mero desenvolvimento natural das potências e tendências 

fundamentais da matéria, e o mesmo pode-se dizer da cultura, que é, em suma, transformação 

coerente de um estado de coisas que derivam de uma matriz. O tempo, mesmo, é forma, e não 

há abstração e nem existência, por mais ideais e etéreas e sublimes que possam ser, que não 

consistam em forma, que não possam ser traduzidas em imagem. Configura-se o binômio da 

experiência viva e sensível: expressão e impressão. Inevitavelmente, se há corpo e 

movimento, habitantes de um terreno construído pelos próprios ocupantes, isto é, o próprio 

espaço é existência física e sujeito, há também o tecido linguístico e integrador das 

articulações e disputas entre os objetos. Não há neutralidade: a saber, a neutralidade é uma 

atribuição do espírito, um esforço, uma operação e um faz-de-conta, uma fantasia humana, 

embora isso também não a destitua de verdade. As superfícies e membranas, películas, que 

são os anteparos e os limites entre um e outro, os limiares da diferença, os fins, são justamente 

as substâncias da mediação, receptoras e emissoras, plenamente onde se executam a aparência 

e os sinais, os símbolos, concernentes ou não aos atributos internos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

5 



 

9. 

 

A cultura parece ser justamente o desafio da tensão limítrofe entre morte e vida, isto é, 

a muito grosso modo, o impulso cultural soa como teste e resolução da tensão de superfície 

que define a vida em relação à morte, e, assim, a fraqueza, a efemeridade, o mistério do sonho 

e das imagens e dos espíritos. Bem como, no mesmo caminho, a expressão do jogo aparenta 

ser frenética oscilação e piada fúnebre lançada através dos saltos entre interno e externo, entre 

o território do espírito e o domínio do comum, iluminado e atmosférico, dado que ambos os 

planos são feitos dos mesmos materiais e ocupam o mesmo e único, singular, campo do real. 

Urge a fruta no tabuleiro, o cacho no palco. O mistério cutuca, córneo e diabólico, crescente. 

Reprodução da forma humana. Autorreprodução ou maneiras assexuadas de reproduzir, que 

não passam pelo circuito biológico tradicional, genital. Dissipação e particulosidade. Há o 

bobo, a fruta e o jogo. A loucura funda. O caos gera o cacho. O grande mistério é a ordem. 

 

 

10. 

 

Placas tectônicas que imitam a aparência do tecido, do véu, feitas de concreto, presas à 

parede e ligadas a um mecanismo que as move, também, à maneira dos panos esvoaçantes. 

Tudo muito pesado e bruto. Escultura de nuvem feita de barro ou de pedra gigante. 

Novamente, também, letras esculpidas em grandes rochas pesadas, monolíticas, caracteres 

ultrarrobustos. Montar atmosfera e campo cênico, pendurar nuvens massudas de algodão ou 

de outro material mais corpulento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

6 



 

 

 

 

 

10. 

 

Pensar sempre na relação entre visível e invisível, entre material e imaterial. E muito 

mais num sentido de aproximação, de maneira que o intangível seja também considerado 

físico, e menos de distinção. Isto é, importa aqui, em suma, atribuir valor de massa e de peso, 

de força, ao vaporoso e ao fantasmagórico, ideal, compreender o luminoso ultrarrápido como 

substância. Creio que a diferença essencial entre os campos se dê especialmente em termos 

quantitativos de velocidade, de movimento, e portanto de tempo. Vincula-se intrinsecamente o 

quantitativo ao qualitativo, de modo que as qualidades sejam também configuradas 

justamente pelos valores de quantidade, bem como pela maneira de organização e 

configuração no espaço, pela posição e pelas formas de relação. A luz só não é concreta 

porque é ultraveloz. Se não fosse, seria pedra. As ambiguidades concernentes à matéria e ao 

espírito também interessam. Sempre reforçar as semelhanças e equivalências entre o interno e 

o externo, embora haja os limites. Pesquisar as substâncias dos limites e dos elos. Coisa é 

ideia e ideia é substância. 

 

 

11. 

 

Teia viscosa de porra luminosa. Cordão de leite, a vida baba, cintilante. A cabeça, o 

erótico e o religioso, o animal. Decomposição e preservação. Símbolos mórbidos: cruz e 

espada, ambivalência. Fusão vida-morte: vulcão, raio. Disparadores. Origem e destino, 

colisão, encontro, encruzilhada. Passagem e travessia, canal. Gênese e escatologia. 

 

 

 

 

 

 

 

7 



 

 

 

 

 

12. 

 

É prazeroso imaginar a situação anterior ao registro perene. A reprodução, tal qual a 

técnica, caminha em direção à previsibilidade e à durabilidade. O movimento antecipa 

qualquer outra condição e os fenômenos justapostos operam de maneira a montar a estrutura 

tragicômica do real e a percepção humana complexifica o paradoxo do tempo, os raios e 

trovões e erupções derivam ou de uma explosão primordial ou de uma catarrada ou de uma 

sugada, de um buraco. É possível separar, também, em dualidade, em outros termos, as 

tendências basais da verdade, em assimilação e expulsão, em acúmulo ou dispersão em eterna 

coexistência e oscilação. São os modos relacionais básicos da matéria, que se diferenciam 

sobretudo em quantidade, uma vez que a qualidade parece ser configurada por distintas 

quantidades posicionadas em pontos díspares. 

 

 

13. 

 

A tensão da experiência humana concernente à cultura se dá precisamente, penso, no 

elo radical entre deus e animal, entre a previsibilidade completa do universo, a onisciência, e a 

pura imanência do presente, do instinto imediato do desejo. Se de um lado há um impulso 

direcionado, então, à definição, ao desenho de tudo que existe, de todos os movimentos do 

início ao fim, em todos os lugares possíveis, ao mapeamento mais amplo e complexo que 

possa haver, à faculdade mnemônica mais absurdamente vasta e completa, existe, também, em 

posição antagônica, um ímpeto bestial e sangrento, animalesco, cuja capacidade dá conta 

apenas da satisfação das vontades mais súbitas e urgentes, que diz respeito aos prazeres mais 

suculentos da carne, hedonistas e cutucantes e que fazem cócegas nos órgãos e miolos. Há o 

sublime e o grotesco, há o choque entre eles, as sobreposições e fusões, e as diferentes formas 

de manifestar o sagrado. São expressões distintas de deus que é pleno projeto e exemplo, 

justamente, estado de espírito a ser seguido de modo a mobilizar estado de coisas e sonho de 

mundo. Deus é personagem. 

 

8 



 

14. 

 

A potência cultural situa-se primordialmente no âmbito da fantasia. As festas e ritos 

emulam movimentos metafísicos recônditos, profundamente interiores, isto é, dinâmicas 

corpusculares, organizações espirituais e psíquicas, circunscritas ao território das células e 

moléculas, ou aos sistemas astrais, planetários, cósmicos, ao externo elevado à máxima 

distância, reduzido à imagem extremamente simplificada e abstrata, vaga, misteriosa. A 

manifestação técnica e artificial, portanto, parece ser maneira de elaborar o oculto, hermético, 

presença latente e vagamente acessível, então de acionar o vazio, de lidar com a morte, com a 

ausência, ou de interpretar e reagir ao que se situa muito longe, interna ou externamente. 

Imolação e suicídio, veneração. Presságio e premonição, vidência. Inscrição e sacrifício. Todo 

e qualquer movimento, orgânico ou não, é linguagem, dado o regime humano, e passível de 

ser interpretado e decodificado, como se houvesse um logos promotor de sentido em tudo. 

Todo desejo pode ser decifrado. A saber, portanto, qualquer aparição implica em algum 

deslocamento anterior, significado então por esta situação derivada, e em também alguma 

posição e em alguma ordem futura, assim como, a depender da força dos fenômenos 

presentes, determinada constelação de eventos pode implicar em alguma configuração atual 

ou projetada, lançada no tempo, ou até antiga. Os eventos encontram-se inerentemente 

entretecidos e dizem respeito, necessariamente, um ao outro. O rosto e a face como 

representação do espírito ancestral. 

 

 

15. 

 

Há uma aranha em cada canto superior do cômodo, em cada vértice, em cada 

encruzilhada. No começo havia uma, que posteriormente se multiplicou. Os campos se 

expandem, as teias ampliam-se conforme o tempo passa e o movimento do universo ocorre, 

implacável. Música compõe a atmosfera, preenche o espaço, configura o campo, música 

instrumental, concerto de piano e violino, dramático, solene. Inscrições nas paredes, marcas, 

sulcos e ranhuras, vestígios. Nuvens rochosas e pedras vaporosas, fantasmagóricas, 

envolvidas por um halo fumacento, e a névoa pesada, rígida, fibrosa e metálica, opaca. 

Espelhos refletem a luz. Macaco da penumbra. Mamilos pontiagudos. Tabuleiro de vetores. 

 

 

9 



 

16. 

 

Incorro em digressão, deságuo na terra do leite e do mel. Charneca pedregosa e 

hidratada, crocante e irrigada pelos meandros caudalosos e proteicos, gordurosos e cremosos, 

nutritivos. Planície viva e doce. Terra lamacenta e verdejante, tão fértil quanto insalubre. Na 

prática do escafismo, punitiva, o penitente era compelido à tortura de ser amarrado em canoa, 

banhado e excessivamente alimentado e empanturrado de uma mistura de leite e mel, para 

que, conseguintemente à decomposição e putrefação do material, fosse comido por insetos e 

larvas, vermes. Me impressiona como dois elementos tão simbólicos e significativos, 

biblicamente, inclusive, no que diz respeito à fertilidade e à pulsão de vida, reprodutiva e 

construtiva, podem também assumir categórica ambivalência e desviar em direção a um 

sentido grotesco e profundamente destrutivo, sinistro, mórbido, e passar a representar uma 

potência maligna e sádica de último grau, com requintes de ironia precisamente em função 

desta contradição. A materialidade relativa à condição humana se dá estritamente pela 

tangibilidade e pelo contorno, a inacessibilidade pelos sentidos principais da subjetividade 

torna o objeto instantaneamente imaterial. 

 

 

17. 

 

Roupa e adereço, indumentária, vestimenta. A obstrução da genitália e a constituição 

da vergonha como princípios fundamentais da própria cultura, a saber, estratagemas 

linguísticos, recursos artificiais, subterfúgios técnicos. A negação de determinados dados 

enquanto um código em si, manobra permissiva, uma vez que mediante o ocultamento de 

determinados elementos direciona-se o foco do olhar a outras saliências e expande-se todo um 

campo outrora coadjuvante, secundário. É dizer, então, que difunde-se e fragmenta-se um 

signo específico, potente e central, em outros diversos que passam a operar, de certa maneira, 

como representantes. Dispersa-se um valor em uma série de atributos orbitantes. 

 

 

 

 

 

 

10 



 

18. 

 

Épico patético, o drama da decadência cômica, a tragédia da ascensão inescrupulosa e 

constrangedora, sublime caricatura da trajetória icaresca. A apoteose da corrupção, da 

decomposição. Casulos e múmias, fósseis, restos da decomposição, remanescentes. Terno 

pendurado e recheado de gordura, de banha de porco. Fogueiras e buracos, montes. Casa de 

joão-de-barro e cupinzeiros, formigueiros, caroços, nódulos e acúmulos de matéria. Pilhas. 

Imagens dos corpos das coisas que existem. Fantasmas reluzentes e o olhar da carne. 

Cosmologia maniqueísta: Regiões do reino do mal: Trevas, lama, vento, fogo e fumaça. 

Matéria é má e o espírito é bom. Demiurgo é o construtor do reino dos corpos, o elaborador 

do caos matérico, e deus é anterior e absolutamente imaterial, espiritual, e cria do nada, ex 

nihilo. Inteligência da mente em oposição aos sentidos da carne. 

 

 

19. 

 

Fundar religião e construir templo. Erguer vilarejo, procurar terreno adequado para tal. 

Forças colossais como sinais cósmicos, como matéria de presságio e de profecia, como 

decifráveis e centelhas milagrosas. Isto é, portanto, há, a princípio, algum caldo rico e 

energeticamente potente que exige que algum catalisador o dispare, o desencadeie. Bomba. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

11 



 

20. 

 

Sobretudo quando a vasta rajada luminosa oriunda do gordo e flamejante rei celeste 

atravessa a atmosfera de maneira direta e a desvela, torna-se possível a observação dos 

habitantes do ar, da miríade de insetos e partículas voadoras que circulam e pairam os 

arredores das folhas e flores das árvores. Torna-se visível a profusão de corpúsculos e 

elementos, poeiras de cheiro, sinais de toda ordem, emissões pulverizadas e todo o sistema de 

comunicação que se dá mediante vontades distintas de mobilidades díspares, impulsionadas 

por desejos reprodutivos, tão aniquiladores e malignos quanto construtores e amistosos, 

sempre impulsionados pela paixão mais animalesca e vertiginosa. A viga de luz que revela os 

microscópicos animais, sanguinários e polinizadores, em vigoroso enxame que se relaciona 

com os frutos e flores das plantas. Os pequenos bichos viciados, motorizados, em comunhão 

demoníaca e em violenta intimidade com os vegetais, de modo que ambos se implicam e se 

transformam grotesca e profundamente, numa série de procedimentos mnemônicos e 

miméticos, da linguagem, geradores de devir e de sistema azeitado de vida imperfeita e 

sublime. A comunicação, aí, portanto, como eixo nuclear e promotor nojento e bizarro da 

evolução, mesma, e da manutenção da existência em função do tempo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

12 



 

21. 

 

Elementar é a relação entre interno e externo, que se dá justamente em função do 

limite. Limite, este, que é pura superfície. Trata-se então de definição entre substâncias e 

anteparo, delimitação de fronteira entre territórios, não mais artificiais e arbitrários, e sim 

constituídos pela presença mesma das coisas e elementos. A imagem funda-se mediante um 

sistema de reflexão e absorção, impressão, em que os próprios fatores e partículas operam 

enquanto barreiras geradoras ou de continuidade ou de fim, e sempre de transformação e 

desvio. A imagem enquanto ideia e palavra, signo linguístico, no entanto, desenha-se em 

virtude da distância, isto é, em oposição ao corpo ou como deslocamento deste. O corpo 

define-se em razão, precisamente, da tangibilidade da coisa, do acesso por meio do toque, é 

acessível, de fato, às faculdades sensoriais da superfície. A imagem, por sua vez, é composta 

pela penetração de matéria exógena nos domínios do interior de modo a agir e criar registro 

sobre plano interno, sensível, assimilador, mas não menos superficial, uma vez que há cadeia 

profunda e profusa de superfícies justapostas elaboradoras do real, existentes em função da 

própria teia de relações. Toda imagem é corpo, mas a distinção conceitual surge através da 

distância. 

 

 

22. 

 

Espaço onde há uma caixa de som revestida por alguma massa escultórica similar a 

uma boca, de maneira que o barulho pareça emitido pelo órgão representado. Exoesqueleto 

enganador, maquiagem e jogo de cena. Os fios que transportam a energia elétrica que abastece 

a caixa são expostos e exagerados, e vinculados, aparentemente, também, a algo que pode ser 

um caixão ou um sarcófago ou um buraco ou uma fogueira ou uma pira funerária. O motor da 

boca, ou da caixa, é a decomposição, a morte, parece ser, engana. A música é atmosférica e 

sublime e dramática, sinfônica, música de orquestra, erudita, de concerto, com violinos e 

pianos e de alta complexidade sonora em termos de camadas e miudezas, de quantidade de 

instrumentos e tipos de som. Tudo será decorado e enfeitado, a porta de entrada para a sala 

será recoberta de algum tipo de material de modo a configurar alguma espécie de moldura. O 

corpo cremado ou em processo de putrefação poderá estar inserido em uma sorte de caixa que 

isola, que o protege, e que contenha e concentre o trabalho da degeneração. Construção 

cênica, ambiente. 

13 



 

 

23. 

 

Hei de cavar buracos, pendurar sacos e acender fogueiras. Farei vasos e urnas 

funerárias, os colocarei na sala, no cenário. Comporei situação cerimonial e lapso temporal, 

bolha abstrata no espaço, lugar isolado, cápsula de vácuo preenchido e ideal, sistema onírico, 

imagem de evento, de momento em algum local na história conjecturada, no real do sonho, no 

intervalo da fantasia, na janela, horizonte superficial, tensionado. 

 

 

24. 

 

Há a terra alagada, lamacenta, lodosa, de onde nascem os corpos. Campo radioativo, 

mórbido. O domínio do apocalipse é o mesmo que o da origem, isto é, procura-se a tensão 

entre o primeiro e o último, o local basal, a paisagem fundadora e escatológica. É dizer, 

portanto, que o Éden ou as planícies primas e unas, soberanamente abstratas, muradas, são o 

mesmo território que a superfície onde tudo acaba, nesta fantasia, o lugar dos vulcões e onde 

aterrissam os anjos mórbidos, meteóricos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

14 



 

25. 

 

O choro dos figos e os anjos como partículas de deus, do cristo cósmico, pulsão 

extensa de poder divino. A unção e o brilho, a oleosidade. Deste modo, a gordura como 

material profundamente simbólico e característico de uma moral tão específica quanto 

universal e atemporal. O despejo, portanto, de óleo engarrafado e fruto da indústria 

compulsiva sobre corpos espalhados na sala. A confecção de objetos untados e cristos, e 

assim hidrofóbicos, impermeáveis. O mesmo campo, habitado pelos seres engordurados tais 

quais fisiculturistas, é recheado de vapor gerado pela alta temperatura do cômodo, de maneira 

semelhante a uma sauna, e assim implanta-se uma atmosfera libidinosa, erótica, e sublime, ao 

mesmo tempo. Rochas monolíticas são estes corpos escorregadios e gordurosos, erigidos no 

espaço, guardiões do portal da imagem. Desenha-se sistema criador e integralmente 

contraditório, dimensão do paradoxo permissivo e necessário ao próprio tempo e à vida, 

mesma, território das virtudes e potências basais, construtoras do universo. O imenso e 

singular elo proteico entre o espírito e a carne em comunhão una e suprema, dá-se a dimensão 

que é fibra e liame, o canal que é buraco e que é o grande bloco do real, tão externo quanto 

interior, tão superficial quanto visceral. Busca-se a colisão fundadora e última. A emergência 

da explosão que é choque final, e desta forma a soberana ambivalência da experiência humana 

no mundo. 

 

 

26. 

 

Cabeças flamejantes despencando do céu como se fossem meteoros, à maneira das 

estrelas cadentes, dos asteroides frenéticos e danosos. Chuva de meteoros, então, só que, ao 

invés das pedras massivas, feita de cabeças robustas e pesadas, supersônicas, máscaras 

mortuárias, o rosto como símbolo primeiro e supremo, associado ao caráter de presságio dos 

rastros estelares. Transformação de rocha em luz, aqui, em função da distância e do 

movimento, da velocidade, portanto de noções quantitativas de tempo e espaço, de conta 

relacional do bloco da verdade. Anjos malignos caindo do campo celeste, do vácuo cósmico, 

sorridentes, póstumos. Os defuntos descendo das águas de cima, do oceano estratosférico. 

 

 

 

15 



 

27. 

 

Antropomorfização de tudo, dos astros, o sol com rosto, a atribuição de dados faciais à 

representação de uma série de coisas que não os possuem no real empírico, de modo a 

aproximar corpos distantes ou a projetar nossa subjetividade em alteridades afastadas e quase 

inapreensíveis, imponderáveis, maneira de assimilar obscuridades e cintilâncias. O sol dos 

Teletubbies e o das iluminuras medievais, os deuses humanóides das mitologias e religiões 

antigas. Deuses e animais. A bestialização nossa e a personificação das entidades 

desconhecidas. O uso de características reconhecidamente humanas como significantes de 

materiais recônditos e imateriais, e ideais em virtude de uma intangibilidade que pode se dar 

mediante o afastamento, mesmo, ou a própria substância impalpável pelo sentido do tato. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

16 



 

28. 

 

É imponderável, nos domínios da razão, qualquer situação em que o humano se faça 

ausente. No entanto, se me subtraio ao campo racional e me lanço à imaginação, consigo 

conjecturar a existência de movimento e de formas rudimentares de comunicação, a despeito 

da sensibilidade humana. As coisas e objetos existem e são vida antes da vida. O sentido e os 

vetores estavam antes dos organismos, antes da biologia e do conhecimento. Havia e sempre 

houve desejo. Isto é, existia reprodução e linguagem e troca, disputa, já que procuro destilar o 

sistema linguístico em rol curto de ações e eventos. Em essência simples, a pura relação entre 

corpos, e leia-se aqui coisas e objetos fundidos na ideia de corpo, assim como a substância 

mesma, alguma sorte de subjetividade, de circuito interno e compositor revelado mediante a 

membrana, projetado em superfície que opera na mediação. Sempre há acúmulo e dispêndio e 

alguma forma de equilíbrio geral do todo, em termos de matéria disponível, e desequilíbrio 

setorial, circunscrito, executado um recorte. Há o jogo e há o poder, desde o princípio, e há as 

semelhanças e diferenças, as afinidades e repulsões. Dada uma análise grosseira dos materiais 

inorgânicos e minerais, construtores do universo, observa-se justamente um ímpeto próprio 

dos deslocamentos configuradores da ordem, parece existir uma contínua transformação de 

tudo do real conforme as interações ocorrem, enquanto as emissões e recepções de sinais, 

plenamente físicos, são executadas. Não me parece incoerente a existência de sentido 

primitivo nesse sistema anterior e inapreensível, por suposto uma maneira de significação 

grotesca e violenta, própria de uma imanência obscura e absolutamente caótica e vulcânica, 

rochosa e explosiva, mas me vejo diante de um retrato de um circuito muito autônomo e vivo 

e azeitado, tão lubrificado quanto ruidoso, mas repleto de interesse e desejo, oportunista e 

pertinaz, obstinado a permanecer e subsistir e se desenvolver. É a luta da própria matéria 

perante alguma espécie de força antagônica, de maneira a perseverar em processo progressivo 

de obtenção de eficiência e de poesia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

17 



 

29. 

 

Como se todo e qualquer movimento fosse um sentido em si mesmo, ele próprio um 

sentido e um valor, um signo, mesmo sem a interferência e a tutela de uma máquina sígnica 

cujas operações ocorrem atreladas ao campo da consciência, mobilizador de funções de 

representação e substituição, sistemas definidores e coesos e onde os trabalhos de atribuição e 

assimilação de sentido acontecem em razão de um fechamento da própria integridade deste 

primeiro, deste um eu, e em virtude de uma série de procedimentos de abstração, de modo a 

montar-se estrutura sofisticada e complexa de linguagem e ideias, sempre em locomoção no 

elo entre o dentro e fora. Fala-se então do sentido interno ao sujeito e subordinado às 

existências exteriores, e não de um sistema vigoroso, precisamente, de sentido, porém anterior 

e permanente, concomitante a essa reprodução grosseira, na verdade, de uma forma de vida 

que alcança patamares sem precedentes, porém ainda assim muito minúsculos e 

experimentais, até agora, quando comparados ao desenho amplo do tempo, às linhas 

luminosas e fantasmagóricas, axiais, do real, em constante fabricação de novas situações e 

alternativas. É dizer, a linguagem, e na verdade qualquer coisa que pareça criação do homem, 

ou atributo distintivo deste, é mera cópia e tentativa, sempre, de modelo pré-existente. As 

rochas e os astros já dialogavam. Agora a conversa entre estes e nós exige trabalho de 

tradução que desvela-se justamente na nomeação do mistério e dos enigmas, na tentativa de 

compreender as dinâmicas massivas e longínquas, divinas. A representação parece ser, então, 

necessariamente um subterfúgio em função de uma limitação do homem em relação à 

inacessibilidade dos movimentos maiores e mais sagrados, pois mais próximos da criação e 

do próprio fim, sustentadores do espaço e fornecedores de energia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

18 



 

30. 

 

Existirá esta sala expositiva, de parede brancas, onde ficará posicionada uma caixa de 

vidro fechada, de modo a conter, na parte de dentro, uma televisão que reproduzirá a imagem 

de um corpo cadavérico sendo queimado, emanando fumaça. Desta caixa, e, na verdade, desta 

televisão, brotarão fios elétricos, condutores, grossos e corpulentos, vários destes, que 

articularão este recipiente a uma caixa de som, esta, mesma, recoberta por uma escultura que 

representará uma boca humana, os lábios, os dentes e a língua. Talvez várias caixas acústicas. 

Portanto, um aparelho televisivo conectado a uma caixa de som, de fato. Em imagem, de 

maneira ilusiva, um defunto em decomposição crematória, isolado em uma caixa transparente, 

que funcionará a concentrar e captar e, assim, em transmitir, através dos cabos, a fumaça, ou o 

resultado do ritual mortuário, ao órgão emissor de som, que nesta fantasia operará como o 

componente apical do trabalho de tradução de um movimento misterioso, sinistro, em verbo e 

linguagem reconhecível. O som ainda não me aparece, mas potencialmente uma música 

atmosférica e vinculada conceitualmente ao sublime e de algum modo também grotesca. Ou 

batuques ou música erudita. Preciso pensar no áudio. O morto em questão poderá estar oculto 

e representado por um caixão, um sarcófago, e este o artefato alvo da combustão. Ou até, ao 

invés do som e da boca, a operação poderá culminar numa mão a mover peças de xadrez, a 

deslocar as partes de um tabuleiro de jogo. 

 

 

31.  

 

Imagem, corpo, tempo e morte. Maneiras de lidar com a morte, com o corpo morto. 

Cremação, queima, pira funerária. Conservação, mumificação, embalsamento. Urna funerária 

e retrato funerário. Lápide e túmulo, tumba. Buraco, enterramento do cadáver. Cultura 

sinistra, cultura de morte. Sacrifício, homicídio ritualístico, cerimonial, transformação de 

corpo morto em signo, em linguagem, forma de comunicação, de troca. Decomposição, 

putrefação, cinzas. Tempo e pulverização, e perda, entropia e difusão. Caverna. Pena de morte 

e tortura. Imagem como a coisa do morto e como a película da vida. Perenidade e 

efemeridade. Pira, buraco e salmoura, necrópole. Travessia rápida e explosiva. Masturbação. 

Fertilização, inseminação. Chamado, rogo, súplica. Pedido, desejo. Sinal, profecia, presságio. 

Mensagem cósmica. Comunicação astral e terrestre, sagrada. 

 

19 



 

32. 

 

Ergue-se a pira. Monta-se a estrutura, são empilhadas as madeiras, as toras, as vigas, 

os paus, as tábuas, os pedaços de lenha e de árvores mortas, a matéria inflamável e carbônica 

e rígida e estrutural, óssea, arcabouçal. Que sustenta. Lança-se a chama, acende-se a 

construção. São coletados os galhos e os componentes que servirão em montar aquele 

mecanismo, aquele dispositivo de disparo, de transformação, de violência última. E isso em 

vista de uma contemplação coletiva daquela ação, daquele gesto, daquele momento. Em razão 

de uma comemoração, de um rito, de uma situação cerimonial catártica e festiva, de uma 

meditação grupal, de uma comoção em reunião. É feito o ritual de maneira a impressionar e 

de articular uma série de sujeitos envolvidos ali na comunidade, na vila. Tortura e sacrifício. 

Embarcação, nave. Estrutura içada a fim de ultrapassar, de realizar a última aventura. Templo. 

Morrer e cozinhar, morrer e comer. Preparar. Adequar corpo passado para situação posterior, 

póstuma. Fazer o morto atravessar assim como se faz a comida. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

20 



 

33. 

 

Fogo da fogueira, do lampião, que ilumina, que queima. Que consome, que gasta. Que 

sublima. Plasma. Fogo que aquece, que é luz. Da lareira, do sol, do coração, do fogão. Fogo 

que cozinha, que transforma, que prepara, que abastece. Que gasta e come combustível. Fogo 

que é pura e plena instável urgência, impermanência prima e fundadora. Fogo que derrete. 

Calor que é núcleo, que pulsa, que lateja, que expande, que exala, que faz suar. Que excentra e 

exprime, extroverte e brota. Fogo que brota. Que é última matéria primeira. Que é deus, que 

gera. Fogo impetuoso, basal, soberano. Raio que faz fogo. Relâmpago que desce e cai do céu 

e da nuvem e do vaporoso sobre a terra, sobre o sólido, sobre a carne, e faz nascer fogo, cria. 

Fogo que mata. Energia e trabalho e movimento absurdamente intensos e carregados e 

caóticos e imprevisíveis e pulsantes que incidem e transferem sobre algo ordenado a 

perturbação. Fogo da vela, do incenso. Fogo que catalisa, que dispara, que promove, que 

permite. Que ultrapassa. Que confunde e que locomove. Fogo do coração. Chama que 

incendeia, que arde, que dói. Centelha, fagulha, isca. Fogo que é fantasma, fogo fátuo. Fogo 

vermelho, amarelo, laranja, azul. Fogo verde. Fogo branco. Tocha, pira. Fogueira funerária. 

Queima que transcende, que transporta. Fogo que guia. Que mostra caminho. Que abre. Fogo 

que destrói, que aniquila, que extermina. Fogo que extingue. Fogo que respira. Fogo que 

representa, que assume forma. Que faz acabar, que libera. Fogo selvagem. Fogo que 

propulsiona. Fogo da nave, da cruz. Da travessia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

21 



 

34. 

 

Relação de oposição entre fogo e salmoura, entre queima e conserva. Procedimentos 

de transformação opostos. Modos diferentes de preparar e entre si contraditórios. Um que 

opera em função de fazer o objeto atravessar, ultrapassar. Outro que, de fato, suspende e 

interrompe uma transformação e uma degradação e uma decomposição natural, orgânica, e 

opera em manter a matéria ali contínua, de alguma maneira. E também o buraco. Há a coisa 

de esconder, de fazer desaparecer. De sumir com o corpo. Num dos métodos, no entanto, 

mostra-se mais, no caso da mumificação, embora depois o cadáver seja ocultado. Antes do 

velamento costuma haver cerimônia coletiva, festa, rito. Coisa do casulo, também. Cria-se 

invólucro e recipiente enfeitado, decorado. Envolve-se o defunto em imagem, em capa, 

membrana, película adornada, fabulesca, que representa. Aí manifesta-se o desejo de duração, 

de permanência no tempo, de perenidade, de manutenção. 

 

 

35. 

 

Buscar a energia da decomposição de um corpo, seja ela através de organismos 

fúngicos e bacterianos ou do fogo, da cremação, e traduzi-la e transformá-la em comandos 

digitais ou analógicos que movam peças de xadrez, por exemplo, mediante uma mão robótica. 

A ideia consiste sobretudo em reconfigurar os deslocamentos sinistros em novos sistemas 

inteligíveis, próprios à técnica humana. Ou seja, pode-se fazer com que as operações 

desagregadoras culminem, também, numa boca mecânica que emita sons discerníveis 

enquanto palavras. Canalizar e inserir em continuidade comunicativa e mobilizante os 

deslocamentos expressos na posterioridade da morte de um corpo. Objetivar os agitos e 

encadear os fluxos das técnicas mortuárias e transcendentais. Fazer com que o trabalho da 

queima mórbida continue e integre um sistema artificial, de modo a inseri-lo nessa outra 

linguagem, em outro jogo. Pode ser tudo de mentira, imaginário, visual. Pode ser tudo uma 

farsa que ilude quem observa. 

 

 

 

 

 

22 



 

36. 

 

E a conservação de energia como uma busca pela previsibilidade completa das coisas, 

como manutenção de um estado específico e como permanência de uma condição de modo 

que sejamos capazes de prenunciar sem chance de erro a maneira de existir desta num período 

futuro qualquer, de forma a permitir e estimular uma inalteração completa de uma substância 

determinada ou de um jeito que isole completamente o movimento de um circuito definido e 

absolutamente acessível e controlável. Trem fantasma. Transfere-se e modifica-se a qualidade 

do movimento de um lugar a outro. Cambia-se o meio e, em função da substância destes 

terrenos díspares, altera-se também a forma do dado que é submetido à passagem, à travessia. 

Há então a vida, a morte e o jogo. E há a grande cola que tudo liga. Ou o primeiro motor, o 

peteleco, o disparo. Há o que une e o que move. E o desejo que mobiliza o raio que incide 

sobre a sopa fundamental, sobre o rico caldo substancioso. Sempre houve comunicação. 

Tempo é linguagem. Da língua nasce o membro. 

 

 

37. 

 

Do giro interastral vêm o cordão umbilical e a placenta que ligam o filho à mãe. O 

beijo e a múmia. Tudo é sinal desde o começo. E as leis da reciclagem e da reencarnação são 

dados prévios e constituintes da própria configuração do bloco temporal. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

23 



 

38. 

 

Parece haver na ordem das coisas um ímpeto de manutenção que só é dado em função 

de um movimento oposto e exógeno que o confronta. Sendo assim, não há conservação de 

nada e só existe jogo de forças em permanente estado de comunicação. Há movimento e, 

portanto, tempo. A linguagem surge com a própria criação do universo. Primeiro vem o 

verbo, justamente, o impulso fundamental e original, o empurrão, a explosão. A partir daí os 

corpos vão interagindo entre si, de maneira que novas configurações e qualidades se 

desenvolvam em razão das semelhanças e diferenças entre as mais díspares substâncias que se 

locomovem no espaço. Um percebe e inevitavelmente reage à presença do outro. Só há 

casualidade e aleatoriedade, uma vez que a complexidade do destino é até agora inapreensível 

e a sequência de eventos implacáveis é, também, por ora, imprevisível. A técnica ainda não 

deu conta da infinitude. Mas o fortuito se apresenta como tal e substitui uma inteligência que 

programa, mediante uma tendência de deslocamento do tempo, a situação e a trajetória das 

coisas. O louco e o sábio, o profeta. O bobo. Aleluia, abracadabra. 

 

 

39. 

 

Superfície, em suma e sob a perspectiva mais concreta aqui alcançável, parece ser 

aquilo que é fundamentalmente tangível e fisicamente intransponível ao homem. É a barreira 

e o anteparo. Em função do caráter sólido e mais estável e endurecido, perene e intransigente, 

oferece à experiência humana a possibilidade de registro e de inscrição de canais simbólicos e 

expansores de campo. Usa-se, portanto, o plano rígido e robusto, arquitetônico, como 

subterfúgio para aumentar o campo comunicativo e espiritual, existencial. Se algo, num 

primeiro momento, impede, logo em seguida, ele mesmo, após o desenvolvimento de um 

desejo técnico e linguístico pulsante, passa a permitir deslocamentos através de outras 

dimensões, mediante a reflexão e a projeção, por meio de signos que representam e que são 

iscas convencionadas a gerar discussão e fantasia interna. Abrem-se portais e novos 

caminhos. 

 

 

 

 

24 



 

40. 

 

Há de se falar, então, sobre a membrana que veste a camada mais exterior e exposta de 

um objeto, de um corpo robusto e volumoso, e que de tal maneira afirma uma existência em 

imagem, ilude o observador. Existe a presença da sentinela que bloqueia a passagem, em tese, 

mas que o faz de longe, à distância, pois ela mesma é inalcançável. É, portanto, difícil 

verificar a substância original daqueles corpos vigilantes, habitantes e construtores do 

purgatório. Permitem a travessia dos aptos, dos que decifram os enigmas ali propostos, 

esfinges. A verdadeira matéria do tempo parece ser apenas comprovável depois da passagem, 

quando a aproximação torna-se possível e a película da maquiagem, contornável. Porque 

aqueles objetos grosseiros e empilhados são adornados e enfeitados a fim de esconder o 

exercício do grotesco ali em operação urgente, em trabalho incessante e súbito, constante, 

estável de fato. Há um esforço em atrair e em despertar curiosidade no ser sensível e poroso 

que testemunha a posição dos guardiões no espaço, na medida em que os traços toscos e 

rudimentares são cobertos por uma massa colorida e saturada, caricata, que impressiona os 

mais afastados espectadores. 

 

 

41. 

 

Cavar buraco, acender fogueira, operação mística, ação com sentido interno, imbuído, 

intrínseco, gesto que funciona por dentro, trabalho que mobiliza os fantasmas, que serve ao 

espírito, cavar buraco, cova, depois tapar, o oráculo manda, aconselha, a alguma pergunta o 

buraco responde, assim como o fogo, a esfinge interroga, o bobo da corte enlouquece, 

prisioneiros do tempo, o sol arde, o vulcão explode e cospe lava, as placas tectônicas 

chacoalham, a terra comunica, e amassa, titânica, a estrela cadente anuncia, o vidente decifra 

os sinais e prenuncia, os magos enfeitiçam, eu imito. 

 

 

 

 

 

 

 

25 



 

42. 

 

O reflexo, isto é, a imagem externa, espelhada ou projetada, como atestado do espírito, 

da imagem interna, ou como a origem da própria alma, da morte, das coisas de antes e de 

depois. Assim como a sombra, neste sentido de testemunho de solidez, de existência e de 

presença de um corpo físico em relação à luz e às ondas, ao restante dos movimentos, então 

como partícula do tempo e da malha do real. Espírito como eixo infraestrutural de todo o 

campo do visível, superficial. Há, portanto, esse tecido anterior à membrana da verdade 

universal, essa grade imaginária, virtual e oculta, matriz de toda a reprodução subsequente e 

revelada na posteridade. A saber, a existência de uma imagem empírica, experimentável e 

comum, pública, acessível por todos, passível de ser assimilada pelos olhos dos outros, 

desvela um estado anterior à configuração imaginária constitutiva da condição humana, à 

faculdade e à sensibilidade da imagem do homem e do sujeito, da gente, à imagem ontológica. 

Antes de haver a potência de ver e de permitir a impressão da luz nos miolos e nas vísceras, 

na vida, já havia imagem, reflexão e absorção de luz. Portanto esta ambivalência da superfície 

enquanto portal, do bidimensional como abertura à profundeza, a alguma sorte de canal, de 

espaço interior, sobretudo em função da convenção da pintura como janela, como passagem 

de um campo a outro, justamente. Anteparo que é atravessável. 

 

 

43. 

 

Pensar na relação entre perecibilidade e perenidade, entre conservação e decaimento, 

entre fim e permanência. E como esses impulsos habitam o humano e a relação com a morte. 

E nesse lugar, o ritual como uma forma efêmera, na matéria externa, de manutenção de 

existência interna, de modo a gerar impressão que se fixe com firmeza e que continue em 

função do tempo. Maneira de marcar com força, de gerar registro profundo e lúdico, 

fantástico. Múmia simultaneamente como guardião e como portal, a sentinela é tanto o 

anteparo quanto a passagem. 

 

 

 

 

 

26 



 

44. 

 

Hei de, inspirado nas obras e nos remendos e nos chapiscos e rebocos, nas camadas 

internas e expostas das construções, intervir sobre as paredes brancas dos cenários das 

galerias. Interromper a neutralidade do branco mediante o acúmulo grosseiro de massa 

também branca, e cinza, nas superfícies limpas e purificadas do espaço expositivo. Subverter 

a esterilidade e a sacralidade do vazio convencional, do nada pleno, através de sua própria 

semelhança, do exagero caótico deste mesmo material, que pode, em determinada ordem, 

significar a sanidade e a regularidade, a sublime tranquilidade da luz branda. Salientar, 

portanto, o estado móvel e transitório das coisas em si, e fazer com que a estabilidade do 

neutro desabe. Esculpir caroços e bulbos no plano branco. Usarei massa corrida, gesso, tinta 

branca, cal, cimento, argamassa e uma série de materiais de ordem arquitetônica para modelar 

a atmosfera da sala. 

 

 

45. 

 

O fantasma do feio, a latente e obscura presença da feiura, incubada e dormente, pois 

onírica, como bactéria zombeteira. Portanto, justamente a imagem persistente da aparência 

repulsiva e, neste caso, pitoresca, motivo de representação. A feiura como a antagonista da 

beleza, e tanto oposição quanto um atributo em si, quanto uma substância autônoma e 

geradora de reação do belo. Este aspecto, de fato, então, concomitante e compatível com 

outras potências estéticas, componente do grotesco, do sublime, do belo puro, a feiura 

onipresente e pulverizada. Vincula-se geralmente o feio ao grotesco, ao caricato. No entanto, 

observo dados intrínsecos e fundamentais do grosseiro e abjeto em situações sobretudo belas 

e sublimes, e comprimir um cenário estético numa única categoria me parece sempre 

simplificação artificial e ignorante. A centelha do feio numa aparência bonita é geradora 

eficaz de teor de atração, o feio produz precisamente a curiosidade, a estranheza. A associação 

do feio ao estranho, ao esquisito, ao diferente, e deste modo ao outro, promotor de tensão e de 

desestabilização, de deslizamento concernente à paz e segurança de um estado de coisas 

cuidadosamente erigido e fragilmente mantido. 

 

 

 

27 



 

46. 

 

O fantasma como persistência da imagem do passado, como a presença da memória 

antiga que atormenta ou acompanha. Como um ruído na experiência do tempo, oriundo da 

própria faculdade mnemônica. Fusão temporal, choque e encontro entre momentos e 

apreensões extemporâneas, temporalmente antagônicas. Isto é, ocorre uma sobreposição e 

uma mistura de substâncias no campo das impressões e dos espíritos, onde a absorção do 

presente se confunde com a do passado, que sobrevive e impregna o tecido presencial por 

algum motivo. E é sempre incerto porquanto é apenas resquício e reminiscência quase 

involuntária. A aparente descontinuidade entre o sonho e a experiência da vigília, sobretudo 

no que concerne ao caráter de evidência do campo da sensibilidade, me parece, também, tão 

frágil quanto solúvel e tênue, porosa. A tensão de superfície entre mundos e substâncias é 

facilmente quebrada e desafiada, limite permissivo e atravessável, repleto de vazamentos. O 

fantasma é a invasão do sonho na dimensão empírica e só é estranho a nós em razão do 

esforço absolutamente artificial e posterior de separar um plano do outro. A saber, a 

experiência onírica se dá em momento e em fase específicos, configura-se portanto enquanto 

período determinado, justamente, como tempo definido em oposição e em diferença ao outro 

tempo, ao outro mundo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

28 



 

47. 

 

O universo do sonho opera muito mais em função e a partir de um acúmulo de 

impressões e absorções registradas, de sons e imagens armazenados e, posteriormente, postos 

em movimento e em vida autônomos, de modo a configurar todo um mundo em si, isolado, na 

fase do sono, justamente quando bloqueamos os estímulos externos. O sonho ocorre a todo o 

tempo, porém com acentuada sutileza nos momentos em que estamos acordados, em que 

abrimos os canais e os buracos voltados ao exterior, uma vez que somos cápsula, também, 

somos caixas que engolem e transpiram. Esta fusão entre tempos a princípio e 

convencionalmente díspares é fenômeno particular que decide a existência dos fantasmas e 

dos sonhos, do tecido da imagem. O que está em jogo é menos a verdade ou a falsidade de 

algo do que a diferença aguda e profunda, notável, entre materiais. Isto é, um fantasma é mais 

coisa que pertence a um mundo de determinada ordem, do que algo mentiroso e menos 

presente, sua própria substância contrasta com a outra que participa do plano do concreto, e, 

em virtude da justaposição e da transparência das dimensões, manifesta-se como corpo 

estranho. O sonho é o eco do real, que é a ressonância do sono. A fantasia é a trama comum, é 

o próprio fundamento da experiência humana no tempo. 

 

 

48. 

 

Em suma, a postura e a posição do ser no tempo da verdade são constituídas da mesma 

fibra com que são os espíritos, ambos se localizam no mesmo interior viscoso e visceral, 

carnudo. Qualquer sensação determinada pelo impacto dos corpúsculos do real atmosférico e 

público, compartilhado, no ambiente interno, é inexoravelmente acompanhada pelos 

fantasmas e pelas imagens, pelos seres da morte. Cabe aqui, também, dissertar a respeito da 

oposição entre céu e subterrâneo. 

 

 

 

 

 

 

 

29 



 

49. 

 

Se há movimento, há desejo. Não existe deslocamento a esmo. O movimento é 

inerente à matéria, e a própria natureza é a matéria em ação. Tudo que é pertence a deus, tudo 

que existe, toda essência, participa, integra e se origina no estatuto de deus. Já em princípio, 

na existência, surge a distinção aguda entre o si e o outro, oposição inclusive determinante da 

ideia de liberdade e de deus, mesmo, de substância e dos outros conceitos fundamentais. É 

difícil essa operação de análise, de divisão, uma vez que me surge como tarefa árdua a de 

conceber uma autonomia da própria existência, de um haver em si, sem que ocorra um outro a 

participar deste trabalho. Aí a ideia de uma absoluta independência de criar do nada, de um 

vazio, como se este primeiro ser criador não fosse composto por nada, a não ser por si mesmo. 

Bem como a própria ideia de substância parte do pressuposto de que há uma maneira de 

geração imanente e intrínseca, de que a substância é implacavelmente despojada, em essência, 

de qualquer causa exógena, e que se autoproduz. 

 

 

50. 

 

Fogo fátuo e ouro de tolo. Fantasma que é enganação, e a mentira, aqui, a ilusão, como 

premissa fundamental da experiência humana, da construção de cultura. A mágica como 

alicerce de todo o desenvolvimento da técnica e do artifício. Porquanto é preciso ludibriar, 

isto é, inserir o outro em jogo, em criação fantástica, em toda uma dimensão onírica e ideal, 

sobretudo, para que haja montagem cultural. É necessária a delimitação do campo da imagem, 

da dimensão da brincadeira onde o interior compartilhado, o domínio da luz fantasmagórica, é 

soberano e dita as regras, estabelece cenário. Aí um vínculo, justamente, do folclore, como 

forma rudimentar de cultura popular, de narrativa coletiva, com a mentira e com o 

faz-de-conta, com os seres mitológicos, habitantes da noite grotesca e rarefeita, gerados pelos 

ditados e pela produção oral, pelo boca-a-boca, telefone sem-fio, boitatá. Parece nuclear, 

portanto, a noção de cultura primitiva, de folclore, dessa brutalidade essencial às espécies 

culturais aparentemente menos sofisticadas, especialmente às anteriores à ciência, decisiva no 

que diz respeito à transição técnica. A saber, temas centrais são a capacidade criativa, o 

ímpeto de assunção de papéis, de funções dentro de um sistema lúdico, a potência de 

invenção, o impulso, e estes como promotores de substâncias mais focais e maiores da 

cultura, é dizer, a religião, a ciência, e assim por diante. 

30 



 

 

51. 

 

Burrice, loucura e feiura. A profana trindade, a tríade dos selvagens, bárbaros e 

hereges. Potências animalescas, estas, faculdades antagônicas à humanidade, contrárias à 

civilização. Pulsões, no entanto, inerentes à condição do homem, à existência do humano no 

mundo, inexoráveis, inescapáveis. A saber, portanto, são atributos que confrontam e fogem, 

ao mesmo tempo, dos ideais cristalinos e puros da consciência, de todo o sistema formal e 

conceitual das virtudes, do qual fazem parte a beleza, a inteligência e a sanidade, justamente. 

Há o medo de perder o controle e a consciência, o eixo estabilizador do sujeito apolíneo, 

prumo do herói, e se não isto, ao menos a estrutura do homem hábil e funcional, eficiente, útil 

à sociedade, ao mundo do trabalho. Qualquer entrega, com efeito, a alguma destas que podem 

ser consideradas pulsões de morte, vinculadas ao dionisíaco, e então a algum caráter mórbido, 

parece promover um arrepio visceral, um calafrio desesperado, precisamente, uma tensão 

promotora de deslizamento, de insegurança e, assim, de terror profundo. O sublime da 

caverna, o grotesco vaporoso, névoa turbulenta. 

 

 

52. 

 

Pescoçudos sentinelas, vigilantes e guardiões de algum lugar, de um portal, da 

passagem, maquiados e enfeitados, palhaços esquisitos, gangue dos bobos, estruturados em 

tijolo e argamassa, cabeças de barro pintado. Os quatro escatológicos, e aí são ásperos e rijos, 

volumosos e compridos, malfeitos. Permitem ou bloqueiam a travessia, juízes. Presos e 

petrificados no limiar, grosseiramente cristalizados na tensão entre corpo e imagem. 

Horizonte de eventos, ponto de não-retorno. Questão do observador. Múmia e casulo. O 

estatuto da cabeça. Imperecibilidade e despojamento do ciclo da vida, do natural. Tudo é 

campo ideal. O céu e a terra, o mar e o magma. O vácuo do espaço. Sopa de letrinhas. 

 

 

 

 

 

 

31 



 

53. 

 

Épico patético. O rosto como unidade substantiva da representação, como depósito 

farto das cargas anteriores mais inapreensíveis, como matéria essencial do subterfúgio da 

aproximação, tal como de puro poder recôndito. Fala-se na vontade reprodutiva, origem da 

vida, fertilidade deletéria. Tensão entre selvagem e cultural e aí a associação intrínseca e 

fundamental entre a vida e a morte, o elo mediador das vontades multiplicadoras e 

destruidoras. Trabalhar as ambivalências e os paradoxos. Isto é, o ser que gera é o mesmo que 

mata, terra fecunda e insalubre. Neste sentido, também explora-se as configurações do 

sublime, bem como uma fusão deste com o grotesco, e portanto caricatura do imponderável. 

Faz-se assim de modo a aproximar o distante grandioso e vaporoso à dimensão humana e 

menor, tátil e mobilizadora de riso, até. Não só uma diminuição qualitativa, encurtadora de 

lonjura, mas também fusão estética, articulação entre potências do espírito. Os silvos e as 

florescências, tudo de verdejante e símbolo daquilo que é fértil será inextricavelmente 

acompanhado dos vermes e cadáveres em decomposição e dos dentes carnívoros e afiados, da 

putrefação e das doenças. A mão que bate é a mesma que afaga. E a contradição é aí bela, 

vejo, já que a ordem só manifesta-se do caos, a destruição é prolífica. Então os contrastes e 

analogias. Proliferação e multiplicação das coisas como sistema primordial, mesmo, do 

mundo, e as falhas e imperfeições que fundamentam, também, os processos reprodutivos. Há 

de se falar da comunicação como o espírito de tudo, do universo, como a cola e o alicerce de 

tudo que existe. Comunicação num sentido primitivo, mesmo, de pura e livre associação entre 

formas, de movimento de matéria em relação à matéria, e das diferenças e semelhanças que 

surgem nesses encontros, e daí as aglomerações e os choques, os acúmulos e subtrações. Me 

parece inevitável interpretar a dinâmica e o trabalho do real sob viés dual, concentrado em 

oposições polares, embora de fato também seja possível observar o espectro de variedades e 

de fugas e nuanças nesse sistema de tensões. Há céu e inferno e as criações da terra são 

produtos imperfeitos das composições celestiais, dos códigos ideais. Difícil também é escapar 

à metafísica, tão gostosa e misteriosa e estimulante, carregada dos prazeres obscuros. Muitas 

destas elucubrações surgem retroativamente a partir da experiência humana, dos instintos. 

Então, se imagina-se um deus ou a origem de determinadas coisas, traçam-se analogias que 

começam nos desejos e impulsos que observamos em nós mesmos e nos outros, nos próprios 

movimentos da cultura, bem como nos da natureza, abstrações estas tão entretecidas e 

componentes da dialética das mais sublimes. Imagino que já seja consensual a articulação 

entre ares e eros, o marcial e o erótico, o bélico e o sexual. A linha do horizonte como o 

32 



 

encontro entre céu e terra e água, como metáfora ou demonstração da tensão de superfície. Se 

por um lado há a caverna e tudo que orbita o conceito de espaço fechado e interno, protegido, 

do mundo de dentro, há também a abertura do campo e a exposição aos céus, aos vapores 

atmosféricos e à luz dos astros. 

 

 

54. 

 

Fábrica de homúnculos e máquina tradutora fúnebre. Mãos mecânicas que modelarão 

o barro. Algum tipo de matéria-prima fornecerá a energia para o movimento desses autômatos 

produtores dos bonecos prometeicos. Haverá o combustível e a massa a ser trabalhada. 

Existirão duas maneiras distintas de realização dos projetos: uma em que toda a operação 

ocorre de fato, a saber, em que os processos físicos em questão são reais, objetivos e diretos. 

O corpo queima, a fumaça gera fluxo e movimento que movimentam os aparelhos produtores 

e emissores, a boca e as mãos. Trata-se portanto de sistema, de fato. O segundo modo consiste 

na representação desses labores, na dissimulação do que acontece, na ilusão, então, de que as 

coisas funcionam tal como parecem. Será muito mais discussão do campo da imagem, assim, 

bem como o enxadrista turco, autômato enganador, cujo mecanismo fundamental não é 

revelado e, mais ainda, é maquiado, sua superfície não corresponde à substância elaboradora. 

Parece mas não é. Esse último formato seja talvez o mais interessante conceitualmente e 

também o mais facilmente realizável, embora o primeiro guarde consigo desafio importante e 

pesquisa material relevante. A massa fornecedora de energia inicial será o corpo em 

decomposição, em duas instâncias diferentes, na biológica, por fungos e bactérias, e na 

ritualística, digamos assim, por cremação. Desta maneira, serão portanto posicionadas no 

circuito duas televisões, duas telas, em cujas extensões estarão representados ambos os 

processos fúnebres. Nestes aparelhos estarão conectados dutos, que em tese e a princípio 

serão condutores da fumaça e dos resultados da desagregação dos cadáveres, ligados 

posteriormente aos estágios emissores e manipuladores da matéria secundária. Serão estes 

reproduções de órgãos biológicos, humanos. Bocas e mãos. A boca emitirá som e a mão 

modelará o barro ou o gesso. Pode ser também alguma espécie de linha de montagem, fabril, 

mesmo, onde os pequenos humanóides serão criados mediante o depósito de algum tipo de 

silicone ou resina sobre moldes. A representação da boca estará sobre caixa de som e as mãos 

serão robóticas, de fato. Pensarei portanto na programação. 

33 



 

​

​  

55. 

 

Dando continuidade à ideia do autômato turco, que opera na chave do ilusionismo, 

uma forma útil de resolver o problema da mão biônica é justamente substituí-la por uma mão 

real que se assemelhe a uma robótica. O robô será portanto um humano que finge. Me 

colocarei dentro de uma caixa branca, embutida na parede da sala, com dois furos que 

permitirão a passagem de minhas mãos. Moverei-as à maneira inorgânica e as travestirei com 

atributos mecatrônicos. Gosto do paradoxo: o robô é feito à semelhança do homem, e aqui o 

homem se transfigura no robô. Sob as mãos que saem da parede haverá uma bancada de 

madeira maciça, própria das oficinas, sobre a qual estarão distribuídos montes de argila. As 

mãos, então, começarão a manipular o material e a modelar a partir deste os homúnculos, 

miniaturas humanóides, que serão colocados em fileiras sobre a mesa. 

 

 

56. 

 

Caricatura do imponderável, encontro entre sublime e grotesco. A condição humana é 

inevitavelmente ambivalente, o paradoxo é inescapável e implacável. Não subtrair-se à 

metafísica, o mistério é mobilizador e gracioso, gerador do prazer que fulgura no obscuro. 

Que persista a manutenção dos segredos - a serem explorados, sim, e desenvolvidos, 

processados, mas que cada subsequente resolução desses nódulos nos ofereça novos enigmas 

a decifrar, que cada revelação renove e atualize as matérias ocultas e fantasmagóricas, de 

modo que a substância pulsante e recôndita continue a energizar a experiência do ser no 

tempo, cristalizado em contradição. Interessam, aqui, as lacunas e os territórios inalcançáveis 

ao conhecimento, a saber, as áreas escondidas e os grandes mistérios gerais, promotores dos 

mitos, as dimensões irrastreáveis, pré-históricas e ultra-distantes, o mais remoto passado, a 

mais profunda zona do espírito, o lapso que alimenta o jogo e a mágica, os campos da ilusão e 

da abstração. Pois, justamente, o vazio abastece a abstração, é precisamente em virtude do 

espaço vago que a faculdade da fantasia se manifesta.  

 
 
 
 

34 


