
 1 

Universidade de São Paulo 
Escola Superior de Agricultura “Luiz de Queiroz” 

 

 
 
 

 

 

 
 
 
 

 
O mundo é diferente do sertão para cá: aspectos socioambientais 

na comunidade de remanescentes quilombolas de Piririca – Vale do 
Ribeira, SP 

 

 
 
 
 
 

Ricardo Macedo do Nascimento 
 
 
 

Trabalho de conclusão de curso apresentado como 
parte dos requisitos para obtenção do título de: 
Bacharel (a) em Ciências Biológicas 
  

 

 
 
 
 

 
 

Piracicaba 
2018

 

 



 2 

Ricardo Macedo do Nascimento 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O mundo é diferente do sertão para cá: aspectos socioambientais na 
comunidade de remanescentes quilombolas de Piririca – Vale do Ribeira – 

SP 
 

 
 
 
 

Orientadora: 
Profa. Dra. MARIA ELISA DE PAULA EDUARDO GARAVELLO 

 
 
 

Trabalho de conclusão de curso apresentado como 
parte dos requisitos para obtenção do título de  
Bacharel em Ciências Biológicas 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

Piracicaba 
2018

 



 3 

DEDICATÓRIA  
 

 

Dedicado a todo o povo esfarrapado do mundo.  

A todos aqueles que vêm lutando pela terra há centenas de anos. 

A todos aqueles que vêm resistindo em suas terras frente a especulação 

fundiária. 

A todos aqueles que vêm lutando por modos de vida mais saudáveis e relações 

mais humanas. 

Aos povos que manejam as florestas a centenas e milhares de anos, vivendo de 

maneira harmoniosa com seus ecossistemas e contribuindo para a manutenção da 

biodiversidade. 

As comunidades quilombolas, que tem em suas vidas a marca de um dos mais 

pobres exemplos de relações humanas injustas e desiguais. Porém, em sua luta 

secular, aos poucos, vêm conquistado o direito a seus territórios.  

A todos aqueles que lutam em seu cotidiano contra o racismo, a LGBTfobia e o 

machismo, e todas as outras formas de opressão e exploração. 

 

 

 

 

 



 4 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço a todos os moradores da comunidade de remanescentes quilombolas de Piririca 

pela recepção e atenção. 

Agradeço a Professora Maria Elisa pela paciência e compreensão. 

Agradeço a todos aqueles que estão ao meu lado. 

 

 



 5 

EPÍGRAFE  

 

“Quando a História for escrita como se deve ser, os homens ficarão admirados 

do comedimento e da grande paciência das massas, e não da sua ferocidade. ” 

(C.R.L. James, em Jacobinos Negros) 

 

 

 

“A ideia de sustentabilidade apontando na preservação de um ecossistema 

querendo eternizar a sua estabilidade pode ameaçar a elasticidade do mesmo e os 

seus potenciais desenvolvimentistas característicos dos sistemas vivos” (Franz J. 

Bruseke) 

 

 

 

“O Homem vive da natureza, isto significa que a natureza é o seu corpo com o 

qual ele deve permanecer em processo constante, para não perecer. O fato de que 

a vida física e espiritual do homem se relaciona com a natureza não tem outro 

sentido senão o de que a natureza se relaciona consigo mesma, pois o homem é 

parte da natureza”. (Karl Marx) 

 

 
 
 
 



 6 

SUMÁRIO 
 

RESUMO......................................................................................................................7 

1 INTRODUÇÃO ... .......................................................................................................8 

2 OBJETIVO...............................................................................................................16 

3 REFERENCIAL TEÓRICO......................................................................................18 

3.1 A natureza e o ser humano..................................................................................18 

3.1.1 Discurso e crise ambiental................................................................................18 

3.1.2 Conferências e Unidades de conservação........................................................20 

3.1.3 Unidades de conservação e a presença humana.............................................26 

3.1.4 Agrobiodiversidade e populações tradicionais..................................................27 

3.1.5 A Mata Atlântica e o Vale do Ribeira.................................................................30 

3.2 QUILOMBOS E QUILOMBOLAS.........................................................................39 

3.2.1 Passado escravista e a formação dos quilombos.............................................39 

3.2.2 Direitos conquistados e racismo........................................................................44 

3.2.2 A conservação da Mata Atlântica tem cor – Agricultura e agrobiodiversidade.49 

3.3 SEGURANÇA E SOBERANIA ALIMENTAR........................................................54 

4 PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS................................................................60 

4.1 Caracterização da área de estudo.......................................................................60 

4.2 Instrumentos de pesquisa....................................................................................62 

4.3 Situação de pesquisa...........................................................................................64 

5 RESULTADOS E DISCUSSÃO...............................................................................65 

5.1 Uma breve história de Piririca .............................................................................65 

5.2 Caracterização socioeconômica...........................................................................68 

5.3 Quintais................................................................................................................71 

5.4 Roça.....................................................................................................................71 

5.5 Consumo de alimentos.........................................................................................73 

5.6 Percepções sociais e ecológicas.........................................................................74 

6 CONCLUSÃO..........................................................................................................79 

REFERÊNCIAS...........................................................................................................81 

ANEXOS.....................................................................................................................84 

APÊNDICES ...............................................................................................................87 

 



 7 

RESUMO 

Título do trabalho 

 

Estudos científicos têm demonstrado que o planeta vem passando por uma 

grave crise ambiental sem precedentes na história da humanidade, colocando em 

risco a sobrevivência de diversas espécies, inclusive a humana. Esta crise ambiental 

se aprofunda no seio do desenvolvimento dos processos produtivos capitalistas, 

dentre os quais a agricultura tem papel central tanto no desenvolvimento deste 

sistema como na conservação e/ou degradação dos ecossistemas. Diversos estudos 

vêm apontando para a necessidade de revalorizar e conhecer melhor a agricultura 

de comunidades tradicionais, que muitas vezes se configuram por uma maior 

proximidade do agente humano com a natureza, contribuindo para a conservação 

dos recursos genéticos e dos ecossistemas. Porém, esse modelo agrícola vem 

enfrentando dificuldades para sua prática, devido às pressões do modelo 

hegemônico de agricultura, incentivada pelo Estado, e à marginalização das 

populações rurais, em especial as populações tradicionais. O propósito do presente 

estudo foi conhecer aspectos das práticas agrícolas da Comunidade Quilombola de 

Piririca, entendendo os processos socioculturais e ambientais que nelas interferem. 

Além disso, pretendeu-se avaliar em que medidas as práticas agrícolas atuais da 

comunidade colaboram com a segurança e a soberania alimentar nesse grupo. 

Através de entrevistas semi-estruturadas e livres, e observação participante, foi 

possível constatar que a comunidade quilombola de Piririca, apesar das dificuldades 

na geração de renda dos entrevistados, apresenta segurança alimentar. Porém, a 

soberania alimentar da comunidade quilombola em estudo se encontra em estado 

de vulnerabilidade, o que pode comprometer a reprodução cultural e social da 

comunidade quilombola no futuro. Não só a sobrevivência social e cultural desses 

grupos está em risco, como a preservação de um grande acervo genético das 

espécies secularmente cultivadas por esses agricultores tradicionais.  

 

Palavras-chave: Quilombolas; Campesinato negro; Mata Atlântica; 

Agrobiodiversidade 



 8 

1 INTRODUÇÃO 
 

 
Nos dias de hoje, existe um extenso acumulo de estudos científicos apontando 

para uma crise ambiental sem precedentes na história da humanidade. De fato, a 

degradação dos ecossistemas naturais, a perda da biodiversidade e da cobertura 

vegetal das florestas, a poluição dos solos, das águas e do ar, dentre outros, em 

muito se relaciona com a concepção humana em relação ao meio ambiente natural e 

ao processo de desenvolvimento da sociedade capitalista urbano-industrial (LOWY, 

2014; NODARI & GUERRA, 2015; EMBRAPA, 2008). 

No processo de desenvolvimento desta sociedade, o ser humano vem se 

colocando no centro desse processo, tornando o meio ambiente apenas uma fonte 

de obtenção de matéria prima e de um obstáculo ao desenvolvimento do capitalismo 

(FERRY, 1994 apud SANTOS, 2015). Essa concepção vem trazendo grandes 

impactos na forma de ver e se relacionar com o meio natural e, apesar do grande 

acúmulo científico em relação a natureza existente nos dias de hoje. Concepções 

emaranhadas a esse posicionamento de centralidade do ser humano vem colocando 

dificultam a tomada de decisões racionais e objetivas nas formas de se relacionar 

com a natureza e conservá-la (LEIVAS & FREITAS, 2010).  

A diversidade biológica, colocada em risco no capitalismo, se constitui como a 

multiplicidade de espécies vivas, seus arranjos genéticos e interações dentro e entre 

ecossistemas. Além disso, a biodiversidade também embarca em sua significação a 

pluralidade de arranjos de vida, seja ela humana ou não, como culturas, religiões, 

comportamentos etc. (EMBRAPA, 2008). A conservação da biodiversidade é 

fundamental para a preservação de um equilíbrio e uma relação harmônica com a 

natureza, que colabora com a sobrevivência das espécies, inclusive a humana. 

Com isso, diversos estudos vêm se voltando para modelos de sociedade que se 

relacionam de forma mais harmoniosa com a natureza e apresentam modelos 

produtivos mais próximos ao ideal de conservação de preservação do meio 

ambiente e a diversidade de espécies biológicas (ARRUDA, 1999).  

De fato, esses modelos mais ecológicos de sociedade podem ser vistos em 

comunidades tradicionais nos países latino americanos. Essas comunidades 

apresentam uma intima relação com o meio ambiente em seu entorno e um grande 

conhecimento sobre as dinâmicas das florestas tropicais. Os modelos produtivos 

dessas comunidades tradicionais, como a agricultura de coivara, podem garantir não 



 9 

só o acesso a alimentação por essas comunidades, como também estão de acordo 

com estratégias de conservação discutidas no meio científico atualmente (ARRUDA, 

1999).  

Comunidades tradicionais vêm praticando agricultura e conservando seus 

recursos, promovendo a adaptação e a diversificação das espécies cultivadas nos 

diferentes ecossistemas locais há milênios, sendo esse modelo de agricultura 

secular base da agricultura ecológica que vem surgindo no seio do debate moderno 

de produção sustentável de alimentos (EMBRAPA, 2008; NODARI & GUERRA, 

2015). Essas comunidades dão enfoque principal de sua produção de alimentos ao 

consumo da própria comunidade, ao contrário da agricultura baseada no capital 

financeiro, que objetiva principalmente o grupo.  

Além disso, os alimentos não só suprem suas necessidades fisiológicas, mas 

também sua cultura e os hábitos alimentares individuais e de toda a comunidade 

(SANTOS, 2015). O estudo sobre comunidades tradicionais nos oferecem a 

oportunidade de conhecer métodos produtivos mais adaptados aos ecossistemas 

locais e que não prejudiquem o meio ambiente. No presente estudo, pretendeu-se 

verificar as práticas agrícolas e perspectivas de reprodução do modo de vida 

tradicional de uma comunidade quilombola no Vale do Ribeira, Estado de São Paulo. 

No Brasil, há uma multiplicidade de sujeitos no campo, onde se observa muitas 

representações identitárias (FIDELIS, 2017), como os pescadores tradicionais, os 

ciganos, os ribeirinhos, os caiçaras, as quebradeiras de coco, dentre outros. Os 

quilombolas são grupos do meio rural brasileiro que exercem um modelo de 

agricultura mais sustentável e protetor em relação a biodiversidade do que a 

agricultura moderna. Além disso, a ancestralidade dos quilombolas está intimamente 

ligada ao território (SANTOS, 2015), tornando a relação territorial de produção deste 

grupo muito diferente daquela observada na agricultura industrial. Por isso, se faz de 

extrema importância que a ciência se volte para esses agricultores com o objetivo de 

observar, entender e valorizar sua importância. 

Os quilombos não são territórios presentes apenas no Brasil. Sua formação se 

deu em vários países latino-americanos, como na Colômbia e em Cuba (Palenques), 

Venezuela (Cumbes), no Haiti (Marrons), na Jamaica e até no sul dos Estados 

Unidos (Maroons), dentre outros países (GOMES, 2015). Esses grupos são 

marcados por duas abordagens principais: a primeira ligada à contra-aculturação a 

que eram submetidos os negros nos sistemas escravistas, e a segunda, e mais 



 10 

recente, ligada à resistência. Os quilombos têm uma rica e diversificada história, 

marcada pelos processos de luta (FIDELIS, 2017). A Associação Brasileira de 

Antropologia (ABA) defende que as definições de quilombos sejam 

“ressemantizadas”, e que o termo hoje refere-se a grupos negros de diferentes 

regiões do Brasil que “desenvolveram práticas cotidianas de resistência na 

manutenção e reprodução de seus modos de vida característicos na consolidação 

de um território próprio” (ABA, 1994, p.119 apud FIDELIS, 2017).  

A definição adotada pela Constituição Federal do Brasil de 1988 é semelhante 

com a da ABA, onde quilombos são “grupos que desenvolveram, ao longo do tempo, 

práticas de resistência na manutenção e reprodução de seus modos de vida 

característicos num determinado lugar” (BRASIL, 2008, p. 120 apud FIDELIS, 2017). 

Apesar de haver comunidades quilombolas no meio urbano brasileiro, a presença 

ocorre majoritariamente no ambiente rural (FIDELIS, 2017).  

No Brasil, segundo Arruti (2008), existem 3.900 comunidades de quilombos, 

constituídas por cerca de 325 mil famílias. Principalmente a partir da década de 

1990, as comunidades quilombolas passam a reivindicar os seus territórios 

tradicionais (SANTOS, 2015). Porém, segundo a Fundação Cultural Palmares, 

apenas 189 receberam o reconhecimento de seus territórios (4,84%).  

O Vale do Ribeira, no Estado de São Paulo, é fortemente marcado por 

dificuldades na luta por direito a terra das mais diversas identidades rurais presentes 

na região, como caiçaras, caipiras e quilombolas, onde a maior parte se encontra 

legalmente na situação de posseiro de seus territórios (SANTOS, 2015).  

A agricultura dessas comunidades é relacionada à agricultura tradicional 

camponesa, conhecida pelo seu desenvolvimento no Brasil a partir do contato de 

imigrantes com os indígenas. Esse modelo de agricultura tradicional é marcado pela 

produção de alimentos para o sustento familiar e o excedente é vendido para o 

mercado a sua volta, além do manejo através da agricultura de coivara. Dessa 

forma, nos quilombos, a agricultura desempenha principalmente um papel de 

alimentar as famílias, base da segurança alimentar, em um primeiro plano, e em 

segundo plano a conservação do território (SANTOS, 2015).  

Essas comunidades marcam seu território com técnicas de manejo muito 

próprias de manejo dos solos, das águas e sementes, da flora e da fauna (FIDELIS, 

2017). A agricultura quilombola vai de encontro com os anseios da pesquisa em 

agroecologia e de novas formas de produção de alimentos de maneira sustentável. 



 11 

Como citado por Fidelis, é comum que comunidades quilombolas ocupem em 

sua maioria territórios de solos pobres e degradados, devido a sua marginalização 

enquanto grupos e sujeitos na sociedade. Porém, mesmo em ambientes não tão 

favoráveis à agricultura, essas comunidades, tomemos de exemplo o Quilombo São 

Surá em Adrianópolis, no Paraná, desenvolveram durante dois séculos modelos 

produtivos sustentáveis, com melhorias da qualidade das variedades de sementes, 

cultivos e do solo na região. Isso se dá em conjunto da posse de sementes 

tradicionais e crioulas pelas comunidades tradicionais, e dos seus conhecimentos e 

saberes tradicionais (FIDELIS, 2017).  

O quilombo escolhido para pesquisa situa-se na região do Vale do Ribeira, 

região historicamente ocupada por quilombos devido o abandono de terras de 

senhores de escravos desde o século XIX (SANTOS, 2015). Sobre o Quilombo 

Piririca, onde ocorreu o estudo, não foi possível encontrar nenhum estudo na 

literatura. Pretende-se que a presente pesquisa possa contribuir nas estratégias de 

segurança alimentar e conservação da agrobiodiversidade de órgãos, 

governamentais ou não. 

 

 

 

 

 

 

 



 12 



 13 

2 OBJETIVO 

 
O propósito do presente estudo foi conhecer aspectos das práticas agrícolas da 

Comunidade Quilombola de Piririca, entendendo os processos socioculturais e 

ambientais que nelas interferem. Além disso, pretendeu-se avaliar em que medidas 

as práticas agrícolas atuais da comunidade colaboram com a segurança e a 

soberania alimentar nesse grupo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 14 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
3 REFERENCIAL TEÓRICO 
 
3.1 A Natureza e o ser humano 

3.1.1 Crise ambiental e discurso ambientalista 

 

O planeta tem passado por uma grave crise socioambiental, tendo em vista a 

degradação dos ecossistemas, a erosão genética, a rápida redução da 

biodiversidade, a extinção em massa de culturas, a poluição do ar e da água, 

destruição das florestas tropicais, esgotamento dos solos, êxodo das populações 



 15 

rurais, destruição de arranjos produtivos locais, desertificação, aliado a tudo isso, da 

forma de ver e se relacionar com a natureza (LOWY, 2014; NODARI & GUERRA, 

2015; EMBRAPA, 2008). Com isso, o debate ambiental vem se ampliando desde as 

últimas três décadas do século XX ao século XXI (SANTOS, 2015). 

Segundo Leivas e Freitas (2010), o debate ambiental é um campo em disputa, 

podendo ser analisado e interpretado de acordo com o interesse dos grupos 

envolvidos no debate. Por exemplo, Mary Douglas (1983) (apud ARRUDA, 1999) cita 

o viés conservacionista e a percepção dos riscos ambientais na sociedade norte-

americana. Concepções éticas, políticas e morais da sociedade são mais relevantes 

na tomada de decisões de estratégias conservacionistas do que avaliações racionais 

e objetivas dos dados ambientais disponíveis.  

O discurso predominantemente propagado, segundo Leivas e Freitas (2010), na 

sociedade urbana-industrial, possui duas lógicas centrais: a sociedade começa onde 

acaba a natureza e começa onde acaba a tradição. Nesse sentido, o alheamento do 

ser humano com a natureza é a base para o caminho do progresso dessa 

sociedade, colocando em risco não só o ambiente natural distanciado, como outras 

formar de existir no presente por sociedades tradicionais. 

Essa lógica de pensamento antropológico se apresenta sob um ponto de vista 

linear do desenvolvimento do pensamento racional. Sob outro aspecto, um século de 

reflexão antropológica tem apontado para uma falácia desse ponto de vista, onde 

grupos culturalmente diferenciados, como as populações tradicionais, apresentam 

raciocínio científico, pensamento abstrato e mítico, diferenciados, porém 

equivalentes do pensamento racional da sociedade urbana (ARRUDA, 1999). 

Autores como Shiva (1997) apontam que não há diferenciação entre ciência 

ocidental cartesiana e a ciência de povos tradicionais.  

Segundo Ferry, (1994) (apud SANTOS, 2015), o ser humano vem se pondo no 

centro do desenvolvimento, tomando o meio natural primordialmente como fonte de 

obtenção de matéria-prima. Esse alheamento do ser humano com o meio ambiente 

ocasiona na concepção de que a conservação deve se dar através do isolamento de 

determinada região do contato com o ser humano. Com isso, conceitos como 

“clímax” e “equilíbrio ecológico” são bastante comuns na literatura científica sobre 

conservação da natureza. Dessa forma a conservação da natureza deve se dar 

através de seu isolamento e imobilidade. A conservação cultural é também, em certa 

medida, tratada dessa forma, onde conservar a cultura é estagná-la a um tempo 



 16 

diferente do presente, colocada como preservada e intocada. Com isso, a interação 

do ser humano com o ambiente natural predominantemente é tratada como 

prejudicial, como se a presença humana ocasionasse inevitavelmente a alteração 

dos ecossistemas e a domesticação das espécies (ARRUDA, 1999) 

Resumindo, temos a presunção de saber o que deve ser preservado e como 

deve ser preservado. Essa dicotomia entre o ser humano e natureza coloca as 

populações tradicionais como incapazes de realizar a manutenção dos sistemas 

ecológicos (ARRUDA, 1999), o que paradoxalmente essas mesmas populações vêm 

fazendo há séculos e, em alguns casos, há milênios de anos.  

Hoje, os modelos dos sistemas naturais são concebidos como altamente 

dinâmicos, e esses conceitos de equilíbrio e clímax são altamente contestados 

(ARRUDA, 1999). Segundo Bruseke (1996) (apud ARRUDA, 1999):  

 

“a ideia de sustentabilidade apontando na preservação de um ecossistema querendo eternizar a 

sua estabilidade pode ameaçar a elasticidade do mesmo e os seus potenciais desenvolvimentistas 

característicos dos sistemas vivos” 

 

Esse modelo conservacionista se reflete em uma preservação da natureza ao 

modelo de “jardins zoológicos”, separando ínfimas partes da natureza que devem 

ser preservadas, numa proporção inferior àquela que deveria ser destinado a 

reprodução dos ecossistemas ou para a reprodução cultural das populações que ali 

vivem, reprimindo através da polícia e demais aparatos do Estado qualquer 

interferência nessas áreas “pristinas” (ARRUDA, 1999).  

 

 

3.1.2 Conferências e Unidades de conservação 
 

A proteção de áreas naturais não é um assunto recente no Brasil. Desde o 

período colonial, a coroa portuguesa, tendo em vista os vários relatos de viajantes 

que passavam por essas terras e viam a destruição da paisagem natural que aqui 

ocorria, já fazia tentativas de proteção de determinadas regiões e especificamente 

de determinadas espécies (DEAN, 1995). Porém, não muito diferente dos dias de 

hoje, as determinações de proteção eram baseadas, assim como a sociedade norte-

americana que Arruda (1999) relata, em motivos morais, políticos e econômicos. Por 

exemplo, o Pau-brasil (Caesalpinia echinata), assim como outras espécies, eram 



 17 

protegidas devido ao seu visível declínio populacional no Brasil colônia em virtude 

de sua intensa exploração. Porém, apresentando-se com comércio viável, a coroa 

portuguesa estabelecia ordens e leis para a sua proteção (DEAN, 1995). 

O Parque Nacional de Yellowstone, criado em 1872, é um marco significativo na 

concepção atual de conservação do meio natural através do seu isolamento e 

proteção pelo poder público (SANTOS, 2015). O modelo de Yellowstone começa a 

ser reproduzido no Brasil em 1937, com a criação da primeira reserva natural do 

país. Esse modelo logo chega no Canadá, na Europa, e nos anos 60 do século XX 

já se encontravam em várias regiões do mundo (ARRUDA, 1999). Os demais países 

da América Latina seguiram essa tendência conservacionista, preservando áreas 

naturais de grande beleza cênica (Diegues, 2001).  

O modelo norte-americano pode até ser viável nos Estados Unidos, já que a 

presença de grandes áreas desabitadas nesse país até poderia embasar esses 

modelos de isolamento. Porém, nos países de terceiro mundo, um grande número 

de pessoas vive nessas áreas consideradas isoladas, ou “primárias”. Com a criação 

de Parques Nacionais e Unidades de Conservação, ocorre a expulsão dessas 

populações tradicionais em benefício das populações urbanas, das futuras gerações 

e do equilíbrio ecossistêmico (ARRUDA, 1999), mas não há nenhum benefício para 

essas mesmas populações que preservaram aquele ambiente durante séculos. 

Uma característica marcante desse regime de proteção do meio ambiente é a de 

perceber a natureza como algo externo ao ser humano, e o ser humano externo a 

natureza. Além de um ser externo ao outro, eles não podem ocupar o mesmo 

espaço, portanto são excludentes (ARRUDA, 1999). 

Até então, os modelos de conservação separavam o crescimento econômico da 

preservação da natureza. A partir de meados no século XX, com o reconhecimento 

dos limites do desenvolvimento do sistema capitalista e das demandas das 

populações locais, o debate sobre a questão ambiental começa a mudar (LEIVAS e 

FREITAS, 2010).  

A existência de populações tradicionais nessas áreas de conservação começou 

a suscitar um debate em torno dessas populações, promovendo a revisão de muitos 

modelos conservacionistas e na concepção da contribuição dessas populações para 

a manutenção da biodiversidade (LEIVAS & FREITAS, 2010). Em 1962, se suscitou 

pela primeira vez, de forma global, o debate das unidades de conservação com a 

presença de populações tradicionais. No Terceiro Congresso Mundial de Parques 



 18 

Nacionais, em Bali, na Indonésia, foi colocado a determinação econômica, social, 

espiritual e cultural das populações que habitam áreas de preservação ambiental. 

Dessa forma, as decisões sobre o manejo e a conservação de áreas naturais 

deveria se dar em conjunto entre as populações locais e os governos nacionais 

(DIEGUES, 2001). Porém, essas recomendações não foram colocadas em prática 

pelos países latino-americanos (CAVALCANTI, 2006). Além disso, as expansões 

das fronteiras do mercado geraram intensas pressões nas áreas de preservação 

ambientais em que essas populações tradicionais se encontravam, o que ocasionou 

no surgimento de movimentos locais que buscavam defender seus territórios 

(LEIVAS & FREITAS, 2010). 

Ao contrário de decidir em conjunto com as populações locais, as áreas de 

conservação eram estabelecidas em qualquer lugar que o poder público desejasse, 

ficando essa sob um regime de proteção externo. As definições, além disso, muitas 

vezes são concebidas em sigilo, para evitar pressões sociais (ARRUDA, 1999). No 

Brasil, por exemplo, entre os anos da década de 70 e meados da década de 80 do 

século XX, foram criadas o maior número de unidades de conservação até então. 

Porém, tendo o Brasil atravessado uma ditadura militar durante o período, não houve 

o debate com as populações como recomenda-se desde 1962 em Bali, e a aplicação 

dessas unidades se deu de forma autoritária (CAVALCANTI, 2006). Arruda (1999) 

questiona o caráter dessas estratégias de conservação, antagônicas à presença 

humana que tanto a conservou. 

Neste momento, movimentos organizados da sociedade civil buscavam 

demonstrar que a poluição dos ares, a extinção das espécies e o retrocesso das 

florestas eram causados pela própria sociedade. A década de 1970 começa com a 

preocupação mundial entorno das contradições do desenvolvimento do modelo 

industrial de sociedade. Toda essa discussão se intensificaria no final do século XX, 

devido ao agravamento das crises ambientais e da crescente preocupação 

acadêmica com as mudanças climáticas e o desaparecimento das espécies 

(SANTOS, 2015). Com isso, posições mais progressistas e radicais começaram a 

tomar conta do debate (LEIVAS e FREITAS, 2010). 

Frente a essas preocupações, no ano de 1973 ocorreu a primeira Conferência 

das Nações Unidas sobre Meio Ambiente e Desenvolvimento, em Estocolmo 

(LEIVAS e FREITAS, 2010). Um Fórum mundial para tratar questões de 



 19 

sustentabilidade dos recursos naturais e de um planejamento para um futuro 

ambientalmente seguro (SANTOS, 2015). 

No início dos anos 80, com a publicação do Nosso Futuro Comum (Relatório de 

Brundtland) questões como o desenvolvimento sustentável começam a aparecer de 

forma ainda mais relevante. O esgotamento do modelo de desenvolvimento 

industrial culminou no aprofundamento do debate de outras formas de se viver e de 

desenvolver a sociedade. Dessa forma, o sustentável é tratado de maneira 

multifuncional, abrangendo melhorias nos campos sociais, o uso dos recursos 

naturais e seus impactos no meio ambiente (SANTOS, 2015). Também foi nesse 

relatório que pela primeira vez se tratou de forma mais explícita da questão dos 

povos indígenas que habitam essas áreas de proteção, e a não exclusão e alteração 

do modo de vida dessas populações (DIEGUES, 2001). 

A partir da publicação desse relatório e da Conferência das Nações Unidas do 

Rio de Janeiro em 1992 (ECO-92), as nações começam a chegar em consensos 

sobre a crise ambiental generalizada e na ideia de aliar o crescimento econômico 

com a conservação da natureza (SACHS, 2000 apud LEIVAS & FREITAS, 2010). 

Posicionamentos acadêmicos começaram a ganhar mais relevância na coordenação 

de pesquisas e estratégias para reverter esse panorama de crise ambiental, em um 

aparato institucional globalizado (LEIVAS & FREITAS, 2010).  

Essa reformulação na área institucional também teve o acompanhamento de 

uma reformulação dos movimentos sociais no âmbito ecológico. Esses movimentos 

propunham um discurso alternativo em paralelo ao institucional, baseado em 

racionalidades ecológicas diferentes do modelo hegemônico (LEFF, 1995 apud 

LEIVAS & FREITAS, 2010). Com isso esses movimentos eram caracterizados por se 

identificar com formas diferentes de se posicionar e conceber os ecossistemas 

diferentes do modelo dicotômico ocidental (Humano X Natureza), a manutenção dos 

serviços ecossistêmicos com as práticas culturais das populações locais, a defesa 

de identidades étnicas, a  integração  de identidade  cultural  e  biodiversidade  no  

território e a  promoção  de  modos  alternativos  de desenvolvimento (ESCOBAR & 

PAULSON, 2005 apud LEIVAS & FREITAS, 2010). 

A criação do IBAMA (Instituto brasileiro do Meio Ambiente e Recursos Naturais 

Renováveis) em 1989 permite a revisão da estratégia de conservação vigente até 

então, o Plano de Sistema de Unidades de Conservação de 1979. Porém, nada foi 

dito sobre as populações que habitam essas unidades de conservação e sobre a 



 20 

contribuição delas para a conservação dos ecossistemas. A única modificação 

relevante nesse sentido foi a criação das reservas extrativistas. Contraditoriamente a 

essas medidas, em 1992, no IV Congresso Mundial de Parques em Caracas, o tema 

mais debatido foi o da presença das populações locais nas áreas de conservação 

(DIEGUES, 2001).  

Um dado vindo a público através da UICN constata que 82% dos parques na 

América Latina apresentam populações locais habitando suas áreas (DIEGUES, 

2001). Além disso, nas áreas de conservação da Amazônia, cerca de 35% delas 

estão sobrepostas a áreas de populações indígenas. No Rio de Janeiro, Espirito 

Santo e Paraná apresentam 39% de suas unidades de conservação ocupadas por 

populações locais. No Rio de Janeiro esse percentual chega a 73%. Em São Paulo, 

de acordo com dados do Instituto Florestal, em 73% das unidades restritivas de 

grande porte existem populações. Essas populações consideráveis em áreas de 

conservação parecem invisíveis ao poder público, preso a percepções tecnicistas e 

inadequadas (ARRUDA, 1999). 

A ECO-92 foi a maior conferência internacional sobre meio ambiente e 

desenvolvimento já realizada no mundo, contando com a presença de 179 países e 

112 chefes de Estado (SANTOS & TATTO, 2008). Durante a ECO-92 também foi 

instituída a Convenção da Diversidade Biológica (CDB), documento de direito 

internacional, que mais tarde se tornaria lei no Brasil, ratificada em 1994 pelo 

Congresso Nacional (CUNHA, 1999).  

São três os objetivos principais da CDB: a conservação da diversidade biológica, 

o uso sustentável de suas partes constitutivas e a repartição justa e equitativa dos 

benefícios que advêm do uso de seus recursos genéticos (CUNHA, 1999). Ao 

assinar a CDB, os países reconheciam a estreita relação de dependência das 

comunidades tradicionais com os recursos naturais. No artigo 8 a Convenção traz a 

necessidade dos Estados de “respeitar, preservar e manter o conhecimento, 

inovações e práticas desses povos, incentivando a sua mais ampla aplicação, e 

encorajando a repartição justa e equitativa dos benefícios oriundos da utilização 

desses mesmos conhecimentos”. (LEIVAS & FREITAS, 2010, p. 4). 

Além do CDB, a ECO-92 também foi responsável pela aprovação da Agenda-21, 

um amplo plano de ação para o desenvolvimento sustentável, o mais importante 

compromisso firmado durante a ECO-92 (SANTOS & TATTO, 2008). Em seu artigo 

14, a Agenda-21 ainda traria a necessidade da promoção do desenvolvimento rural 



 21 

e da agricultura sustentável (SANTOS, 2015). Cunha (1999) lembra que dentro dos 

objetivos declarados pela CDB, a negociação das pautas e objetivos propostos não 

deve se dar apenas entre os governos, mas também entre as populações que 

habitam essas áreas e são suas “guardiãs efetivas”. 

Com a criação de Reservas Extrativistas na Amazônia em 1990, as 

comunidades tradicionais que habitam as regiões de conservação começam a 

ganhar mais relevância. O Decreto Federal nº 750/1993 e a criação, em 2000, do 

Sistema Nacional de Unidades de Conservação da Natureza (SNUC) acabam por 

decretar de vez o reconhecimento dessas comunidades e seus territórios (SANTOS, 

2015). Dessa forma, há o reconhecimento da relevância da conservação em 

diversidade biológica e cultural desses territórios, reconhecendo a possibilidade de 

uma permanência harmônica das populações tradicionais com as florestas 

(SANTOS E GARAVELLO, 2016).  

Com o SNUC instituído, o Estado brasileiro passa a tratar a criação e a gestão 

das áreas protegidas à luz da lei federal. Com isso, estabeleceram-se dispositivos 

para orientar a gestão de áreas protegidas em que há populações locais. Além 

disso, o SNUC indica a relevância das populações locais na preservação da 

natureza. Dessa forma, fica estabelecido a importância da preservação do 

patrimônio cultural dessas comunidades e de sua reprodução social, além da 

valorização da conexão entre essas populações e a conservação da natureza. 

(SANTOS, 2015). 

Com a implementação do SNUC, pela primeira vez foram criadas unidades de 

conservação de uso sustentável, possibilitando a permanência das populações no 

seu interior (SANTOS, 2015). Porém, a falta de políticas adequadas para inserção 

dessas populações na economia, através da proibição de qualquer prática que não 

seja voltada para a subsistência, ainda é um grande entrave para as comunidades 

tradicionais.   

Através do SNUC, foram concebidas como estratégias de conservação, dentre 

outras, as RDS (Reservas de Desenvolvimento Sustentável) e as APA (Áreas de 

Proteção Ambiental). Esses dois modelos de unidades de conservação permitem a 

existência de moradores dentro dessas áreas e tem como objetivos a conservação 

ambiental e cultural ali existente. Dessa forma, há um consenso entre as populações 

ambientais e os órgãos públicos para uso fruto desse território mediante a 

conservação ambiental (SANTOS, 2015). 



 22 

Apesar dos avanços, o SNUC não criou nenhum dispositivo para a proteção da 

agrobiodiversidade presentes nessas áreas. A agrobiodiversidade é fruto da 

complexa interação e manejo dos ecossistemas naturais pelas populações locais, 

gerando recursos genéticos altamente adaptados as dinâmicas ambientais e 

culturais dessas populações. Somente no ano de 2002 no Tratado Internacional 

sobre os Recursos Fitogenéticos para a Alimentação e Agricultura que o Brasil 

passou a se comprometer com a conservação da agrobiodiversidade dentro das 

unidades de conservação (SANTOS, 2015). 

Observa-se no Brasil que a relação entre as comunidades locais e a proteção 

dos ecossistemas foi durante a maior parte do tempo negligenciada, e o potencial 

dessas populações para formular propostas de manejo e conservação foram 

totalmente ignoradas (DIEGUES, 2001). Hoje no Brasil, ainda há um distanciamento 

entre os meios acadêmicos e os órgãos governamentais na discussão sobre a 

conservação da natureza. Porém, o desenvolvimento de propostas de Reservas 

Extrativistas pode ser um bom início de tratativa de conservação e populações 

tradicionais (CAVALCANTI, 2006). 

No Brasil, a criação de unidades de conservação se mostram incompatíveis com 

a presença humana desde seu começo (SANTOS & TATTO, 2008). Segundo 

Thomas (1993) (citado por SANTOS & TATTO, 2008), os conflitos de populações 

tradicionais, indígenas ou não, com unidades acompanha a história de vários países, 

inclusive do Brasil. E no epicentro desses conflitos, para além do fundiário, se 

encontram conflitos culturais baseados na crença da superioridade da sociedade 

ocidental. 

 
3.1.3 Unidades de conservação e a presença humana 
 
 

Tendo em vista todo esse conhecimento histórico da conservação da natureza e 

dos conflitos gerados com as populações tradicionais, Cunha (1999) questiona se 

não deveria ser essas mesmas populações as maiores beneficiadas delas políticas 

conservacionistas. Hoje, muitas das estratégias de conservação tem reconhecido o 

saber tradicional como grande possibilidade de saber alternativo à degradação 

ambiental. Principalmente em áreas de alta complexidade ecológica, como as 

florestas tropicais (CAVALCANTI, 2006) 



 23 

Os últimos anos do século XX e os primeiros anos do século XXI tem sido 

marcantes no reconhecimento dessas comunidades. No Brasil, políticas voltadas 

para essas populações têm sido formuladas. Nisso podemos citar o I Congresso 

Internacional de Etnobiologia (Belém, 1988); a criação do Centro Nacional de 

Populações Tradicionais (CNPT) em 1992; a Comissão Nacional  de  

Desenvolvimento  Sustentável  das  Comunidades  Tradicionais  (2004),  

transformada em Comissão Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e 

Comunidades Tradicionais (2006)  e;  a  Política  Nacional  de  Desenvolvimento  

Sustentável  de  Povos  e  Comunidades Tradicionais  (PNPCT - Brasil,  2007) 

(LEIVAS & FREITAS, 2010). Essas populações passam a ser parceiras e agentes 

das políticas de conservação do Estado. 

Algumas alternativas interessantes têm se colocado em prática nos últimos 

períodos, como a Reserva de Mamiuará, no Amazonas. Lima (1996) (apud 

ARRUDA, 1999) cita que nessa reserva, a população local foi inclusa no processo 

de implantação do projeto. Porém, no Brasil, como aponta ARRUDA (1999), parece 

haver uma “cegueira generalizada” em relação as populações indígenas e não-

indígena que habitam essas áreas, tendo em vista a enorme superposição de 

unidades de conservação em territórios ocupados por essas populações.  

Uma das problemáticas é a não existência de uma definição universalmente 

aceita sobre comunidades tradicionais. A primeira tentativa de estabelecer isso no 

Brasil foi através do SNUC, mas devido a abrangência do termo definido, que incluía 

praticamente qualquer brasileiro não-urbano, a definição foi vetada1. Muito do que é 

entendido enquanto populações tradicionais veio dos movimentos de defesa dessas 

populações contra as políticas liberais de exclusão dessas através das unidades de 

conservação integrais (LEIVAS & FREITAS, 2010). 

Além disso, as definições de populações tradicionais vêm realmente auxiliando 

esses grupos à emancipação social, ou estão encurralando esses sujeitos cada vez 

mais distantes da modernidade, sem lhe conferir os males e os benesses dessa 

aproximação? (LEIVAS E FREITAS, 2010). 

                                            
1 O  vetado  inciso  XV  do  Artigo  2º  do  Capítulo I lia: “População  Tradicional:  Grupos  
humanos  culturalmente diferenciados, vivendo há no mínimo, três gerações em  um 
determinado ecossistema, historicamente  reproduzindo seu  modo  de vida,  em  estreita  
dependência  do  meio  natural para  sua  subsistência  e  utilizando  os  recursos naturais 
de forma sustentável” 



 24 

Apesar dos avanços citados anteriormente em relação as populações 

tradicionais e em relação a conservação da natureza, todo esse conhecimento 

gerado ainda é insuficiente ao debate teórico para ações efetivas. As populações 

tradicionais ainda se encontram sob diversas ameaças. Além das próprias pressões 

do Estado em isolar as áreas de riqueza biológica, essas populações, tanto no 

entorno das unidades como no interior, ainda enfrentam pressões 

desenvolvimentistas, como a expansão do agronegócio, a especulação imobiliária, a 

mineração, caça e pesca e etc. (ARRUDA, 1999; LEIVAS & FREITAS, 2010). Por 

fim, muitas das unidades de conservação, além de não conquistarem os objetivos de 

conservação, marginalizam populações que vivem nessas áreas, impedindo a 

exploração dos recursos naturais e a reprodução cultural dessas populações 

(ARRUDA, 1999). 

 

3.1.4 Biodiversidade, agrobiodiversidade e populações tradicionais 

 

A organização política dos movimentos locais em defesa dos seus territórios 

encontrou na conservação uma estratégia para reivindicar seus direitos (CUNHA & 

ALMEIDA, 2001). O reconhecimento do modo de vida alternativo dessas 

comunidades, tendo em vista as suas capacidades de conhecimento ecológico e 

exploração sustentável dos recursos naturais, as colocaram como alternativa 

concreta do modelo de vida da sociedade de consumo (LEIVAS & FREITAS, 2010). 

Com isso, a conservação da biodiversidade e a identidade cultural se tornaram 

centrais para essas comunidades na luta pelo território. 

Esse reconhecimento foi primordial na conquista dessas comunidades ao direito 

de habitar o interior das unidades de conservação, levando em consideração seu 

potencial de conservação da biodiversidade, o que culminou na formulação do 

SNUC (LEIVAS & FREITAS, 2010). Aliás, Diegues (2001) tem afirmado que muitos 

estudos confirmam a capacidade de populações tradicionais de não só conservar 

como até mesmo promover o aumento da biodiversidade através de suas práticas 

agrícolas. 

Aliado a isso, outros autores têm levantado possibilidades de que práticas de 

manejo dos ecossistemas pelas comunidades tradicionais tem colaborado para a 

variabilidade das espécies (ADAMS apud SANTOS & GARAVELLO, 2016). 



 25 

Diegues (2001, p. 153) citando um trabalho do Banco Mundial (Cleaver, 1992) 

onde Bailey afirma: 

 

“A composição e distribuição presente das plantas e animais nas florestas úmidas são resultados da 

introdução de espécies exóticas, criação de novos habitats e manipulação continuada pelos povos da 

floresta por milhares de anos”. Por causa da longa história de pousio da agricultura itinerante, junto 

com os povos nômade-pastores na África Central, todas as florestas atuais são realmente patamares 

de vários estágios sucessivos de crescimento criados pelo povo e não existem áreas que muitos 

relatórios e propostas chamam de “pristinas”, “intocadas”, “primárias”, ou “floresta madura”. 

Essas “florestas primárias” provavelmente co-evoluiram com a presença humana 

e a sua dispersão pelo planeta (ARRUDA, 1999). Em resumo, as florestais tropicais 

podem ser entendidas como artefatos culturais humanos (CAVALCANTI, 2006) e, 

segundo Diegues (2001) as florestas existem não apesar da habitação humana, mas 

por causa dela. Com isso, é possível afirmar que a conservação da biodiversidade 

envolve desde aspectos biológicos a aspectos culturais, e que o conhecimento das 

culturas tradicionais pode contribuir para o entendimento de estratégias de 

conservação dos recursos naturais (CAVALCANTI, 2006). Com isso, quando 

falamos em conservação da biodiversidade e em unidades de conservação, é 

intrínseco a sua associação com as comunidades tradicionais e a reprodução de 

suas práticas (DIEGUES, 2001). Apesar de seu amplo conhecimento sobre o manejo 

dos recursos ambientais, todo esse conhecimento tem sido perdido pelo 

desinteresse dos mais jovens e pelo processo de aculturação devido a proximidade 

com os centros urbanos (REUS et al., 2000 apud CAVALCANTI, 2006) 

O manejo intensivo do meio ambiente em modelos sustentáveis pode ser 

explicado a partir do conhecimento que temos hoje sobre os modelos produtivos de 

comunidades tradicionais. Ao longo da história, os agricultores domesticaram uma 

infinidade de plantas selvagens, melhorando-as segundo suas necessidades. 

Diferentes modelos agrícolas foram montados no mundo e esses diferentes modelos 

influenciaram o consumo e o abastecimento de alimentos (SANTOS, 2015).  

Um grande número de espécies vegetais úteis são fruto da domesticação e/ou 

seleção das plantas por agricultores tradicionais. Esse conhecimento gerado tem 

sido grandes depositórios de espécies úteis, se constituindo como um banco de 

germoplasma in situ importantes para pesquisas futuras e para a subsistência 



 26 

dessas comunidades. O manejo dos ecossistemas praticados por essas 

comunidades são essências para pesquisas visando a geração de conhecimento 

sobre estratégias de conservação da biodiversidade (CAVALCANTI, 2006). 

Um deles, é agricultura de coivara, ou agricultura de corte e queima. Essa 

prática agrícola é observada entre os agricultores tradicionais do Brasil, como os 

indígenas e os quilombolas. Ela se caracteriza, de maneira ampla, na derrubada e 

queima da vegetação local. Dessa forma, se aproveitam os nutrientes presentes nas 

cinzas com sua incorporação no solo, fertilizando-o. Essa é uma adaptação a solos 

relativamente pobres, sendo bem relatada na literatura. Depois de algum tempo, 

onde a fertilidade do solo diminui, a área é abandonada, entrando no chamado 

período de pousio, permitindo a regeneração e recomposição florestal até ocorrer 

outro plantio (SILVA, 2014). Santos (2015) citando Emperaire (2008) diz que a 

agricultura de coivara é altamente viável em condições de baixas pressões 

demográficas, sendo possível conciliar a produção e a conservação da 

biodiversidade. 

No caso do Brasil, a agricultura de coivara já é praticada há séculos. Conhecida 

através dos grupos indígenas, essa técnica foi assimilada por pequenos agricultores, 

livres e escravos, desde o início do período colonial (SILVA, 2014). Além disso, a 

prática desse sistema tradicional requer um grande conhecimento das 

características locais do ambiente, como tipo de vegetação local, solo, clima, 

espécies plantadas etc. Todo esse conhecimento recebido dos indígenas e 

readaptado continuamente se coloca nos dias de hoje como uma das formas mais 

seguras para o manejo de florestas tropicais e conservação da biodiversidade. Por 

isso, essas técnicas devem ser estudadas em diversas abordagens de trabalhos 

científicos para entende-las melhor e para pressionar os órgãos públicos 

competentes para valorização e fortalecimento desses saberes (CAVALCANTI, 

2006). 

A biodiversidade e agrobiodiversidade gerada por esses grupos é um 

contraponto ao modelo conservacionista que acreditava só ser viável a conservação 

do meio ambiente com o isolamento dela. Na verdade, as populações tradicionais 

vêm demonstrando que a conservação e a utilização dos recursos naturais são 

indissociáveis um do outro. Utilizando seus recursos e conservando-os, 

domesticaram e produziram muitas variedades de cultivares agrícolas utilizados nos 

dias de hoje. Dessa forma, a agrobiodiversidade e a biodiversidade nessas áreas 



 27 

não pode ser entendida apenas como um fenômeno natural, mas ser entendido 

também como um fenômeno cultural (SANTOS, 2015). 

Segundo a EMBRAPA (2008, p. 28)  

 

“A agrobiodiversidade agrega os três níveis de complexidade relacionados à biodiversidade 

(diversidade entre espécies, dentro de espécies e de ecossistemas). Entretanto, as intervenções 

humanas são também fundamentais para a compreensão da agrobiodiversidade, como as diferentes 

práticas de manejo dos agroecossistemas, os saberes e os conhecimentos agrícolas tradicionais, 

relacionados com o uso culinário, em festividades, em cerimônias religiosas etc. A agrobiodiversidade 

é resultado da interação de quatro níveis de complexidade: a) sistemas de cultivo; b) espécies, 

variedades e raças; c) diversidade humana; e d) diversidade cultural”.  

 

Porém, métodos ditos “modernos” de agricultura vem dilapidando a 

agrobiodiversidade e, consequentemente, a diversidade genética, devido a 

uniformidade genética defendida por esses modelos agrícolas (EMBRAPA, 2008). 

 

3.1.5 A Mata Atlântica e o Vale do Ribeira 

 

O bioma Mata Atlântica se apresenta como um dos principais focos da 

conservação em nosso país, visto a enorme degradação deste bioma. Sua extensão 

até a invasão europeia nas américas era de 1.055.544 Km², abrangendo 12% de 

todo o território nacional. Hoje restam menos de 7% de toda essa cobertura vegetal 

(17.314 Km²) (PAVAN, 1999). Esse rico patrimônio natural vem sofrendo ao longo 

dos anos uma acelerada degradação de seus recursos naturais, tendo em vista a 

mercantilização de seus produtos desde 1500. A extração ilegal de produtos 

florestais e a dificuldade de legalização de atividades sustentáveis se encontram 

como verdadeiros colaboradores de sua degradação (SIMÕES, 2000).  

O clima da Mata Atlântica é caracterizado por verões quentes e pela ausência de 

uma estação seca, considerando o clima como sub-tropical úmido, com 

temperaturas médias de 18°C. As chuvas podem exceder 2.000mm³ na faixa 

litorânea, atingindo até 4.000mm³ em vales do interior. Essa alta pluviosidade lava 

os solos, e aliada aos declives acentuados do relevo da região, acabam por tornar 

os solos ácidos (BORN, 2000 apud CAVALCANTI, 2006; SANTOS & TATTO, 2008). 

 



 28 

O Vale do Ribeira, localizado na região sul do estado de São Paulo, e na região 

norte do Paraná, encontra-se em um dos mais importantes remanescentes florestais 

desse bioma e é um dos poucos e maiores remanescentes contínuos de floresta 

pluvial atlântica, tendo sua importância reconhecida mundialmente. (CAVALCANTI, 

2006). 

No Vale do Ribeira ocorre de maneira predominante a estrutura florestal de 

Florestas Ombrófilas Densas, com um dossel que pode atingir até 40 metros de 

altura. Já as formações vegetais mais comuns são as Matas de Encosta. Dentre 

suas características mais comuns podemos citar: dossel irregular decorrente da 

topografia acidentada; alta umidade e precipitação; alta presença de epífitas; baixa 

presença de gramíneas, dentre outros (REIS et al., 1997 apud CAVALCANTI, 2006). 

O relevo acidentado foi um dos principais fatores para que a região se mantivesse 

relativamente bem preservada, se comparada com outras áreas florestais do Brasil 

no período de colônia (BARRETO, 1997 apud CAVALCANTI, 2006). Dos 7% que 

restam de todo o bioma Mata Atlântica, 21% se encontram no Vale do Ribeira 

(SANTOS & TATTO, 2008). 

A complexa história geológica do Vale do Ribeira faz com que nele contenham 

uma diversidade de terrenos com diferentes formas, relevos e tipos de solo, e com 

diversas condições físico-químicas (SANTOS & TATTO, 2008). Esse relevo 

acidentado e a distância da Europa se tornaram obstáculos para a integração da 

região no sistema de plantation do início da colonização (SILVA, 2014). 

Sabe-se hoje que a ocupação do Vale do Ribeira por seres humanos se deu 

muito tempo antes da chegada dos portugueses. Artefatos humanos históricos como 

os sambaquis indicam uma presença humana milenar na região (DEAN, 1995). 

Possivelmente a região era utilizada pelos ameríndios vindos do planalto para 

descer ao litoral, nos períodos de inverno. Certas localidades do Vale do Ribeira 

eram ocupadas pelos povos Guaianá (CAVALCANTI, 2006; SANTOS & TATTO, 

2008). 

Após a invasão europeia, no século XVI iniciaram as primeiras bandeiras na 

região à procura de ouro e outros minérios, saindo dos litorais (onde os invasores se 

encontravam até então) e partindo para o interior do Vale do Ribeira. Essas 

bandeiras levavam escravos indígenas e negros (SANTOS, 2015; SANTOS & 

TATTO, 2008), auxiliando os bandeirantes a andar nas matas, a carregar os 

mantimentos e provisões e capturar outros indígenas (RIBEIRO, 1995). 



 29 

Paralelamente a isso, iniciou-se o ciclo da “cana-de-açúcar” na região. O dinamismo 

econômico no Vale do Ribeira era superior ao da baixada santista nessa época, 

contando com 3,4% da população da província e 3,9% da população escrava 

(BORN, 2000 apud CAVALCANTI, 2006). Porém, a tentativa da implementação do 

monocultivo da cana-de-açúcar no litoral paulista fracassou, e os colonos 

penetraram o interior a dentro, procurando outras formas de subsistência. Esse 

movimento proporcionou o contato desses colonos com os indígenas do interior. 

Esse encontro materializou a incorporação da agricultura indígena no colono, com 

práticas de agricultura itinerante e o cultivo de plantas nativas, como a mandioca 

(SILVA, 2014). Ainda segundo Silva (2014) citando Gilberto Barros (1967), o caipira 

paulista queimava e derrubava a vegetação para plantar mandioca, milho ou cana, 

como nos costumes indígenas. 

Com a escravidão indígena, muitos se refugiavam no interior do Vale do Ribeira. 

Muitas comunidades negras formadas durante esse período e as formadas 

posteriormente, receberam influências indígenas no seu modo de vida 

(CAVALCANTI, 2006). Essas bandeiras procuravam explorar o interior da capitania 

de São Vicente para encontrar, além dos minérios, as chamadas drogas do sertão e 

“negros da terra” (indígenas), achegando até as áreas do centro-sul e do norte 

amazônico. Essa captura de indígenas promoveu a entrada de muitos guaranis na 

região até então bastante povoada pelos tupis (SILVA, 2014).  

A cidade de Iguape foi central no desenvolvimento da região. Esta, com a cidade 

de Cananéia, formava os dois maiores povoados da capitania de São Vicente 

(SANTOS, 2015). Devido a rica rede hidrográfica da região, que ligava o Rio Ribeira 

de Iguape ao mar, a cidade de Iguape ganhou projeção devido a sua posição 

estratégica, assumindo a hegemonia econômica da região. O ciclo de mineração na 

região se encerra com a descoberta de novas minas em Minas Gerais. Devido a 

lucratividade dessas novas minas descobertas, um grande contingente de indígenas, 

escravos e brancos foram atraídos para Minas Gerais, despovoando outras regiões 

do país (BORN, 2000 apud CAVALCANTI, 2006; RIBEIRO, 1995).  

Em 1576 foi fundada Iporanga, uma das primeiras cidades da região devido a 

busca do ouro. Ao encontrarem ouro nas margens do Rio Ribeira de Iguape, 

estabeleceram outra cidade, chamada na época de Xiririca, hoje Eldorado (SANTOS 

& TATTO, 2008). Com a decadência da mineração na região, o porto de Iguape 

continuou exercendo um papel econômico importante como exportador de gêneros 



 30 

agrícolas para outras regiões do país, países da América Latina e até para a Europa 

(SANTOS, 2015).  

No século seguinte, a decadência da atividade mineradora na região reformulou 

a agricultura de subsistência praticada até então (DEAN, 1996) para uma agricultura 

de mercado, onde cultivos de arroz, como o “arroz de Iguape” e da mandioca, 

ganharam relevância na região e no comercio exterior. Para demonstrar a 

importância do arroz no Vale do Ribeira, no século XVIII, dos 119 engenhos de 

beneficiamento de arroz de São Paulo, 100 se localizavam no Vale do Ribeira. 

Nessa época há relatos da formação de diversas comunidades negras, devido ao 

declínio da atividade mineradora (CAVALCANTI, 2006) e o abandono das terras dos 

fazendeiros para buscarem regiões mais prosperas economicamente (SANTOS, 

2015). 

No século XVII, a região já se encontrava ocupada por colonos europeus, devido 

ao grande desenvolvimento da mineração na região. A agricultura praticada por 

comunidades indígenas e negras alimentavam o contingente populacional de 

trabalhadores das zonas mineradoras (CAVALCANTI, 2006). Os colonos europeus 

realizavam o extrativismo e a produção agrícola nessas regiões, contando com 

escravos negros trazidos de diferentes regiões da África para essas atividades 

(SANTOS & TATTO, 2008). Os negros trazidos para o Brasil estabeleceram alianças 

e realizaram trocas culturais desde o começo da colonização (SANTOS, 2015). 

Ainda no século XVIII, o sucesso dos cultivos do Vale do Ribeira impulsionou a 

construção naval da região. Essa impulsão contou também com a colaboração da 

coroa portuguesa, que visava explorar melhor as madeiras da colônia para 

construção de embarcações, já que a maior parte da madeira de Portugal nessa 

época vinha do comércio com as colônias inglesas e não do Brasil (DEAN, 1995). A 

construção de pequenos portos em vários municípios colaborara para o 

desenvolvimento agrícola desses municípios, que passaram a fornecer não só o 

arroz e a mandioca, mas também o milho, o feijão e a cana-de-açúcar 

(CAVALCANTI, 2006). 

Com a abolição da escravidão no Brasil, se inicia o declínio da produção de 

arroz, que só iria se recuperar só século XX (SANTOS, 2015). No início do século 

XX, a agricultura camponesa de subsistência passa a ser vista como ineficiente pelo 

Estado, que entendia que a agricultura deveria ser modernizada. Essa 

modernização impulsionou as monoculturas, como o café, afetando a agricultura 



 31 

camponesa, que sofria pressão para diminuir o número de espécies em seus 

cultivos, ao mesmo tempo em que os empurrava para um mercado urbano em pleno 

crescimento (SILVA, 2014). 

A falta de mão de obra nos arrozais diminuiu a competitividade do arroz do Vale 

do Ribeira frente ao cultivo do café, em crescimento nesse momento do país. Além 

disso, o cultivo do café drenou novamente a mão de obra da região, tornando-a cada 

vez mais escassa. Porém, com a abolição da escravidão, antigos escravos 

permaneceram na região, ocupando terras desvalorizadas pelo fim da mineração ou 

abandonada por antigos senhores (CAVALCANTI, 2006; SANTOS & TATTO, 2008).  

A partir do século XX, a imigração nipônica foi responsável pelo ressurgimento 

da econômica do arroz na região do Vale. Os migrantes japoneses recebiam 

estímulos à produção e fixação no Brasil. A alta demanda gerada pelo aumento da 

produção de arroz, deslocou novamente a mão de obra para a rizicultura. Com o 

deslocamento da mão de obra, os produtos de subsistência tiveram aumento de 

preço devido à alta demanda (SANTOS, 2015). O estabelecimento dos imigrantes 

japoneses tornou necessário o aumento outra vez da produção agrícola para 

subsistência da região (CAVALCANTI, 2006). 

 Em meio a isso, no decorrer do século XX a inserção da região no capitalismo 

global se deu de forma lenta, com a criação da estrada de ferro até Juquiá somente 

em 1920. Porém, a economia da região crescia, com o cultivo da banana e a cultura 

do chá fomentada pelos imigrantes japoneses. Com isso, o arroz deu lugar as 

bananas e o cultivo do chá se deu nas colinas (FRANÇA, 1994 apud CAVALCANTI, 

2006). Com isso, a bananicultura se tornou a principal atividade econômica do meio 

agrícola na região (SANTOS & TATTO, 2008). 

A estrada de ferro da região só foi considerada economicamente viável devido 

ao auge do café no estado de São Paulo. Devido a essa expansão do café, Dean 

(1996) diz que nessa época se viu o maior recuo da Mata Atlântica desde a época 

da invasão europeia. Além do café, a floresta era fonte de carvão para alimentar os 

trens nas ferrovias, o que contribuiu para um grande desmatamento na região. 

A industrialização do estado de São Paulo na década de 30 também trouxe 

prejuízos a Mata Atlântica, já que as indústrias da região dependiam dos recursos 

naturais para geração de energia, como siderúrgicas e fábricas de tijolos. A maior 

parte da madeira para lenha vinha das florestas nativas, por possuírem uma madeira 



 32 

melhor para este fim. Essa fusão de fatores quase resultou no total desaparecimento 

da floresta (DEAN, 1996). 

Na década de 50, devido a sua baixa densidade populacional e a falta de 

regularização nas terras da região, agropecuárias, empresas extrativistas, 

imobiliárias e especuladores começam a surgir na região (SANTOS, 2015). 

Até 1960, antes da modernização da agricultura conhecida como “Revolução 

Verde”, o estado de São Paulo contava com 85% da cobertura de Mata Atlântica 

ainda preservada. Pouco tempo depois, essa cobertura chegava a 18% (SILVA, 

2014). 

A partir da década de 70 do século XX, as melhorias de infraestruturas 

realizadas pela SUDEPLA (Superintendência do Desenvolvimento do Litoral 

Paulista) incentivaram a imigração para a região. Assim, cresceram os conflitos de 

terras na região, de um lado os fazendeiros novos na região com todo um aparato 

da política agrícola, do outro os antigos ocupantes, excluídos das regalias políticas e 

incluídos apenas em trabalhos de subsistência e de extrativismo da floresta 

(LEPSCH, 1990 apud CAVALCANTI, 2006). Esses conflitos têm ocorrido até os dias 

de hoje, empurrado os antigos ocupantes para áreas antes não ocupadas, gerando 

problemas com as áreas de conservação (CAVALCANTI, 2006). 

O extrativismo dos recursos naturais do Vale do Ribeira teve um aumento, 

principalmente a partir da construção da BR-116, que liga São Paulo e Curitiba. A 

extração de produtos da floresta como o palmito da Jussara (Euterpe edulis) e da 

caxeta (Tabebuia cassinoides) se deu principalmente por empresas privadas 

instaladas na região (SANTOS, 2015). 

Na década de 80 o governo do estado de São Paulo começou a fazer 

investimentos para a melhoria das estradas da região. O que fez com que as terras 

se valorizassem, os fazendeiros e latifundiários fossem atraídos, e os conflitos rurais 

aumentados. Porém, ainda na década de 80 o governo estadual começou a se 

aproximar dos movimentos locais visando a implementação de políticas de 

desenvolvimento rural (SANTOS & TATTO, 2008). 

Em meio a isso, com o incentivo de grandes bananicultores da região, 

comunidades quilombolas começaram a ingressar na atividade, como as de 

Ivaporunduva e a de Sapatu. Anos depois, a bananicultura e a extração de palmito 

da Jussara se tornariam as principais atividades econômicas das comunidades 

quilombolas do Vale do Ribeira. Além de participar economicamente da vida dos 



 33 

quilombolas do Vale do Ribeira, a Jussara vem sendo replantada pelas populações 

tradicionais para evitar o declínio ambiental que esta vem enfrentado (SANTOS & 

TATTO, 2008). 

Nesse período, a igreja católica, com o trabalho de base feito pela Comissão 

Pastoral da Terra (CPT) fomentou a organizações das comunidades locais para 

permanecerem nas terras que ocupavam por décadas. No caso das comunidades 

rurais negras, esse processo incentivou a formação e regularização de comunidades 

quilombolas como estratégia para garantia do direito à terra (SANTOS & TATTO, 

2008). 

Nessa mesma época, unidades de conservação forma criadas na região. Além 

disso, a partir da década de 90, leis ambientais que restringiam o uso dos recursos 

da Mata Atlântica foram colocadas em vigor. No início dos anos 90 foi criada a 

EAACONE (Equipe de Articulação e Assessoria às Comunidades Negras do Vale do 

Ribeira), formado por lideranças das comunidades negras. O projeto de construção 

de uma barragem no Rio Ribeira de Iguape colocou o Vale do Ribeira e suas 

populações tradicionais no senário político estadual, ocorrendo a aproximação de 

movimentos sociais de defesas de direitos, como o MOAB (Movimento dos 

Ameaçados por Barragens). Até hoje o MOAB faz parte do cenário político do Vale 

do Ribeira, no enfrentamento de projetos de barragens no Rio Ribeira de Iguape 

(SANTOS & TATTO, 2008). 

A partir da Constituição Federal de 1988, os biomas do Brasil, incluindo a Mata 

Atlântica, ficaram definidos como patrimônios nacionais. A partir daí leis ambientais 

regulariam o seu uso com fins da preservação dos recursos naturais. Dessa forma, 

as populações tradicionais tiveram seu uso restringido. Populações locais como os 

caiçaras, quilombolas e pequenos agricultores organizaram movimentos para 

exercer seus direitos de uso da terra. Esses movimentos seriam fundamentais para 

a discussão de unidades de uso sustentável, que permite o uso das populações 

locais (SANTOS & TATTO, 2008). 

No final dos anos 90, a UNESCO (Organização das Nações Unidas para a 

Educação, Ciência e Cultura) considerou o Vale do Ribeira como Patrimônio Natural 

da Humanidade, reforçando a importância de estratégias conservacionistas para 

essa região. Hoje, mais da metade de suas áreas estão em regime de proteção 

ambiental (SANTOS & TATTO, 2008). 



 34 

A região do Vale do Ribeira contou com a ocupação de diversos grupos étnicos 

– índios, brancos e negros -, o que lhe confere a particularidade de uma região de 

grande riqueza sociocultural (DEAN, 1996). Um dos grandes desafios da atualidade, 

é conciliar a conservação desses remanescentes florestais e a ocupação história 

nessa região (CAVALCANTI, 2006). 

As comunidades tradicionais da região se relacionam com diversos tipos de 

recursos naturais, animais ou vegetais, para diferentes tipos de uso. Diversos 

estudos mostram a rica diversidade dos recursos naturais utilizados por essas 

populações (CAVALCANTI, 2006). 

A Lei da Mata Atlântica (Lei Federal n° 11.428/2006) permite aos pequenos 

produtores e populações tradicionais, mediante a autorização do órgão ambiental 

competente, a supressão de até 2 hectares por ano da vegetação em áreas 

submetidas ao pousio. Somente a partir dessa lei que o sistema de pousio ganhou 

uma conceituação legal, definida como “uma prática que prevê a interrupção de 

atividades ou usos agrícolas, pecuários ou silviculturas do solo por até dez anos 

para possibilitar a recuperação de sua fertilidade” (SANTOS, 2015, p. 44). 

O Vale do Ribeira, ou a Bacia Hidrográfica do Rio Ribeira de Iguape e o 

Complexo Estuarino Lagunar de Iguape-Cananéia-Paranaguá, se localiza entre os 

dois estados mais desenvolvidos do país, São Paulo e Paraná. Possui 28.306 km² 

de área, onde 60,5% fica no Estado de São Paulo e 39,5% no Paraná (SANTOS & 

TATTO, 2008). Conta com uma população de 411.500 habitantes, dos quais a maior 

parte habita as zonas rurais dos municípios. 

O Vale do Ribeira no estado de São Paulo abrange 16 municípios em seus 

domínios: Cananéia, Iguape, Peruíbe, Itariri, Pedro de Toledo, Miracatu, Juquiá, Sete 

Barras, Registro, Jacupiranga, Eldorado, Periquera-Açú, Barra do turvo, Apiaí, 

Iporanga e Ribeira, compondo uma área de 16.327 Km² (BORN, 2000 apud 

CAVALCANTI, 2006). A região do Vale do Ribeira teve 70% dos seus domínios 

transformados em Unidades de Conservação, correspondendo a cerca de 1.000.000 

de hectares entre áreas particulares e públicas de conservação (CAVALCANTI, 

2006). 

Em 2008, foi criado o Mosaico de Unidades de conservação do Jacupiranga (Lei 

Estadual n.12.810/08), o primeiro mosaico do estado de São Paulo. Nesses 

mosaicos são permitidos a integração de unidades de conservação de uso 

sustentável e unidades de proteção integral. O atual mosaico é composto por 14 



 35 

unidades de conservação, sendo 3 unidades de proteção integral, e 11 unidades de 

uso sustentável (SANTOS, 2015). 

Hoje, existem 50 comunidades quilombolas no Vale do Ribeira (SANTOS & 

GARAVELLO, 2016). Somados os dados do ITESP e da EAACONE, o número de 

comunidades chegaria a 59. Dessas, até 2007, 21 haviam sido reconhecidas e 

apenas 6 tituladas (SANTOS, 2015). 

Essas populações tradicionais que habitam o Vale do Ribeira podem ter suas 

percepções alteradas em relação à natureza e ao manejo desta devido a sua atual 

proximidade com o meio urbano-industrial e seus produtos, e consequentemente a 

perda de traços históricos importantes para a adaptação nesse ecossistema. Essa 

aproximação do meio urbano também é responsável pela especulação imobiliária e 

atividades de turismo na região, o que tem colocado em risco os núcleos tradicionais 

de moradores, pescadores, agricultores e extratores da região que ainda dependem 

de técnicas rudimentares para sobreviver (CAVALCANTI, 2006). 

A questão fundiária ainda é um dos maiores problemas da região nos dias de 

hoje. Segundo a Secretaria de Meio Ambiente, em 1995, cerca de 40% dos imóveis 

rurais não eram titulados. Isso se coloca como um entrave para o desenvolvimento 

da região (CAVALCANTI, 2006). 

Aliado a isso, os indicadores socioeconômicos da região ilustram o gral de 

marginalização da população rural do Vale do Ribeira, que dificilmente consegue 

acesso a programas de assistência do governo e problemas como a falta de 

saneamento, dificuldades de abastecimento, precariedades das vias e do transporte 

público são graves na região (CAVALCANTI, 2006). 

 

 

 

 

3.2 Quilombos e quilombolas 

3.2.1 Passado escravista e a formação dos quilombos 

 

A presença de quilombos no Brasil é antiga, e data desde o período do início do 

tráfico negreiro nas Américas (GOMES, 2015). A história do Brasil é a história da 

escravidão no continente americano. Negros e negras vindos de diversas regiões da 

África foram sequestrados em suas terras e trazidos para as Américas para gerar 



 36 

lucros aos países colonialistas. Os primeiros africanos chegaram ao Brasil em 1554 

(FURTADO et al., 2014). Esses primeiros africanos vinham da costa ocidental da 

África, mais tarde começaram a vir da costa oriental também e de outras regiões. 

Dessa forma, diversos grupos étnicos de negros com cultura e idiomas 

completamente diferentes um dos outros eram escravizados de forma homogênea, 

por serem negros. Ao chegarem ao Brasil, esses grupos estabeleceram alianças e 

realizaram intensamente trocas culturais entre si (SANTOS & TATTO, 2008). 

O período da colonização do Brasil, diferentemente do imaginário popular que 

crê no brasileiro como um povo pacífico, foi marcado por constantes ressurreições e 

protestos de diversos setores marginalizados na construção deste país (RIBEIRO, 

1995). Com o povo negro não foi diferente, protagonistas em diferentes insurreições 

no Brasil, os escravos se rebelaram diversas vezes contra a estrutura repressiva da 

sociedade de forma intencional (SOUZA, 2010). Dessa forma, só foi possível manter 

o sistema escravista com uma vigilância ferrenha das autoridades para evitar e 

combater os protestos e resistências dos negros (FURTADO et al., 2014). No 

decorrer de quatro séculos a escravidão foi a base da força de trabalho e da 

economia brasileira. “Uma economia dependente da metrópole que não reunia 

condições objetivas que permitisse a acumulação de excedentes e de capitais 

internos em volume suficiente para um caminho autônomo e independente” (SOUZA, 

2010). 

Os castigos e a vigilância dos negros eram considerados necessários a 

manutenção da ordem do sistema escravista. Sem esses castigos, o escravo não 

trabalharia ou se rebelaria. Havia até uma legislação, tanto no período colonial como 

no período do império, que reprimia as tentativas de fugas e penalizavam aqueles 

que eram pegos fugindo (FURTADO et al, 2014). 

Sequestrados da África, retirados do seu espaço de pertencimento, os africanos 

escravizados eram obrigados a se afastarem de suas origens culturais, espirituais e 

de seus valores, e passaram a ser mais vigiados pelo sistema escravista. Mesmo 

assim, mantiveram sua cultura, seus valores e sua espiritualidade vivos (SOUZA, 

2010). 

O quilombo, ou a quilombagem, foi uma marca importante desses movimentos 

insurrecionais negros no brasil no período colonial. Os negros fugiam das fazendas e 

dos engenhos para áreas distantes e muitas vezes de geografia adversa para 

enfrentar a repressão que viria do estado. Esses quilombos eram a expressão mais 



 37 

radical da ruptura com o sistema latifundiário escravista (FURTADO et al., 2014). 

Alguns negros vindos da África, ao chegarem no Brasil, já fugiam para quilombos 

nos próprios portos de chegada, antes mesmos de serem vendidos (GOMES, 2015). 

O quilombo consistia como um lugar de refúgio e liberdade contra o sistema 

escravista e de luta e resistência contra a escravidão (FURTADO et al., 2014). 

A possibilidade de liberdade e de convivência livre dos ex-escravos em terras 

quilombolas permitia o encontro de indivíduos de diversas regiões da África que, 

apesar de suas diferenças culturais, passavam por situações de escravidão similares 

e tinham raízes culturais próximas. Nesses espaços os quilombolas reafirmavam sua 

cultura e suas identificações. Isso gerava uma postura de resistência, luta e 

discordância dos ex-escravos perante a sociedade escravista (FURTADO et al., 

2014). 

Apesar desse cenário de fuga estar muito presente no imaginário das narrativas 

quilombolas (MOURA, 1997 apud FURTADO et al., 2014), é possível encontrar 

muitas outras formas de quilombagem, como a de comunidades construídas em 

terras doadas, ou ocupando desabitadas, sem relação direta com a fuga das 

fazendas. Existem registros de comunidades que se formaram com a aglomeração 

de pequenas propriedades de negros libertos (FURTADO et al., 2014). Porém, em 

praticamente todas essas comunidades, a agricultura de subsistência e a 

valorização da memória e da experiência dos antepassados são traços 

fundamentais, que continuam até os dias de hoje (MOURA, 1997 apud FURTADO et 

al., 2014). 

A palavra quilombo foi registrada desde o início do tráfico negreiro, trazida por 

africanos, assumindo diferentes significados de acordo com as regiões (FURTADO 

et al., 2014). A palavra quilombo vem da língua africana quimbundo, e seu 

significado originário é que quilombo é uma “sociedade formada por jovens 

guerreiros que pertenciam a grupos étnicos desenraizados de suas comunidades” 

(SANTOS & TATTO, 2008, p. 10). Atualmente, a definição mais comum de 

quilombos é: 

 

“uma comunidade negra rural habitada por descendentes de africanos escravizados, com laços de 

parentesco, que vivem da agricultura de subsistência, em terra doada, comprada ou secularmente 

ocupada por seus antepassados, os quais mantêm suas tradições culturais e as vivenciam no 

presente, como suas histórias e seu código de ética, que são transmitidos oralmente de geração a 

geração.”( MOURA, 2006, p. 10 apud SANTOS & TATTO, 2008) 



 38 

 

Segundo Furtado et al. (2014), a palavra é originária da língua umbundu, e tem 

seu uso na língua materna ligado a conteúdos militar e sociopolíticos. As conotações 

envolvem migrações, alianças, guerras, em que homens eram submetidos a rituais 

de iniciação. Esses rituais retiravam desses homens a proteção de suas linhagens e 

os colocavam como co-guerreiros e super-homens, imunes às armas de seus 

inimigos. Já Souza (2010) citando Lopes (2008) a palavra quilombo significava 

sociedade, grupo, exército e união, e dava nomes a feiras e mercados no antigo 

Congo e Angola. 

Apesar de toda a repressão do Estado, a resistência ao sistema escravista se 

manteve durante toda a sua vigência no Brasil. Os quilombos ocupavam morros, 

chapadas, serras, alguns se localizavam até mesmo dentro das fazendas 

escravistas, tendo como aliados os escravos da fazenda (GOMES, 2015). Esses 

grupos recriavam e reformulavam suas estratégias de vida, subsistência e 

resistência ao sistema escravista. Eram constituídos principalmente por negros, 

porém era permitida mesclas étnicas com indígenas e brancos pobres (FURTADO et 

al., 2014). 

Segundos Santos (2015, p. 37), citando Oliveira (2004), sobre os quilombos:  

 

“Simultaneamente à luta dos povos indígenas, nasceram as lutas dos escravos negros contra os 

senhores fazendeiros rentistas.  Dessas lutas e das fugas dos escravos nasceram os quilombos, 

verdadeiras terras da  liberdade  e  do  trabalho  de  todos  no  seio  do  território capitalista colonial. ”  

  

Os quilombolas se tornavam agricultores autônomos ao ocuparem territórios nas 

regiões florestadas do país, muitas vezes em regiões interioranas distantes dos 

principais rios do Brasil (SANTOS & TATTO, 2008). O antropólogo congolês 

Kabengele Munanga, ao caracterizar o fenômeno dos quilombos no brasil afirma que 

este é “reconstituído pelos escravizados para se opor a uma estrutura escravocrata, 

pela implantação de outra estrutura política na qual se encontravam todos os 

oprimidos” (MUNANGA, 1995, p. 12 apud SOUZA, 2010). 

Era vantajoso a implantação de quilombos em áreas próximas a outros 

quilombos, já que esses poderiam estabelecer alianças entre si e uma integração 

econômica entre as comunidades. A proximidade a centros urbanos também 

permitia uma maior integração econômica desses grupos, ganhando a proteção de 



 39 

donos de comércios e pequenos lavradores, e essa era a base econômica dessas 

comunidades (FURTADO et al., 2014). 

Os quilombos não eram, de forma alguma, fenômenos homogêneos já que sua 

localidade, tamanho do território, práticas de sobrevivência e formas de organização 

eram extremamente variadas (SOUZA, 2010). Haviam quilombos pequenos e 

itinerantes que viviam de saques em fazendas e do recrutamento de novos 

quilombolas através do resgate de negros nas fazendas (GOMES, 2015). Outros 

quilombos, talvez o mais famoso no Brasil tenha sido o quilombo de Palmares, 

tinham um número de habitantes próximos ou superiores a 20 mil pessoas. Esses 

quilombos maiores apresentavam uma organização social extremamente complexa 

e mantinham uma rede de relações com a sociedade ao redor (SOUZA, 2010), 

fornecendo alimentos através da agricultura e trabalhando para pequenos 

fazendeiros (GOMES, 2015). 

Apesar de muitos historiadores durante muito tempo considerassem os 

quilombolas isolados da sociedade ao redor, devido a suas estratégias de guerra e 

de defesa dos territórios serem conhecidas e suas localizações de difícil acesso, as 

fronteiras dessas comunidades eram espaços de intensa articulação com a 

sociedade ao redor, a partir de trocas e vendas de produtos. Há diversos relatos de 

quilombos que vendiam livremente seus produtos e eram bastante conhecidos na 

região (SOUZA, 2010), e participavam até mesmo de feiras de produtores nas 

cidades (GOMES, 2015).  

Os quilombolas reafirmavam sua luta e resistência contra o sistema escravista 

colonial brasileiro ao ocuparem as terras. As terras no Brasil durante o período 

colonial só poderiam ser obtidas através das concessões portuguesas e da compra - 

a partir da Lei de Terras de 1850. Os negros nem compravam nem pediam 

autorizações, tomavam porções de terra, estabeleciam moradia e trabalho, e se 

organizavam contra a legislação imposta pelas classes dominantes (FURTADO et 

al., 2015). Além disso, a luta dos negros pela liberdade através de insurreições era 

um posicionamento desse grupo contra a imobilidade e impossibilidade das 

mudanças na base do sistema escravista (SOUZA, 2010). 

O Brasil foi o último país das Américas que aboliu a escravidão - foram 316 anos 

de escravidão, 63% do tempo desde que os europeus invadiram as Américas, e o 

que mais importou escravos da África - 40% dos escravos trazidos da África vieram 

para o Brasil (FURTADO et al., 2015). 



 40 

A escravidão foi interrompida em 1888, através da Lei Áurea, no dia 13 de maio. 

Esses mais de 300 anos de escravidão refletem profundamente nas estruturas 

sociais do Brasil nos dias de hoje. Os negros, ao serem libertos da escravidão, não 

conquistaram nenhum direito que lhes garantisse cidadania, como moradia, reforma 

agrária, acesso à educação, a saúde, ao voto, etc. Pelo contrário, eles foram 

expulsos das terras onde viviam e tiveram que escolher entre fixarem-se nas 

periferias urbanas em formação - escolhas de muitos - ou refugiarem-se nos 

quilombos. Muitos escolhiam se perder mata adentro e formar novos quilombos ou 

ingressasse em quilombos isolados já existentes com medo de que a Lei Áurea 

fosse revogada (FURTADO et al., 2015). Após a abolição da escravidão, muitos 

quilombolas continuaram trabalhando como agricultores nos quilombos, outros 

tiveram que começar a trabalhar para os latifundiários para sobreviver (SANTOS & 

TATTO, 2008). 

Os escravos foram importados para quase todas as regiões do brasil, e os 

quilombos se proliferavam principalmente nos séculos XVIII e XIX (SOUZA, 2010), o 

que explica sua grande distribuição pelo território nacional e ressalta a importância 

do negro na formação sociocultural do povo brasileiro (RIBEIRO, 1995; FURTADO et 

al., 2014). A cultura, de modo geral, pode ser entendida como uma teia de 

significados criados pelo próprio ser humano. No caso específico dos quilombolas, 

esses grupos passaram por experiências históricas e sociais únicas que remetem 

aos tempos de escravidão e histórias de resistência e de luta (FURTADO et al., 

2014). 

Hoje no Brasil, segundo Rafael Araújo dos Anjos há 2847 comunidades 

quilombolas no país, distribuídas em 24 estados da federação. O movimento 

Quilombola Nacional, em conjunto com outros pesquisadores, afirma ter mais de 

3500 comunidades quilombolas espalhadas pelo Brasil (SANTOS & TATTO, 2008). 

Essas comunidades quilombolas espalhadas por todo território nacional se localizam 

tanto no campo como na cidade e se ligam fortemente a traços de parentesco e 

história familiar. As formações quilombolas podem ser entendidas até os dias de 

hoje como instituições do povo africano e afro-brasileiro na luta pela liberdade e 

contra a opressão (FURTADO et al., 2014). 

 

3.2.2 Direitos conquistados e racismo 

 



 41 

Desde a Lei de Terras de 1850, com a privatização das terras no Brasil, os 

negros forão retirados da condição de brasileiros e passam a ser considerados 

“libertos” aqueles que não são mais escravos. As políticas de acesso à terra, obtidas 

somente a partir da compra, marginalizam ainda mais o negro na sociedade 

brasileira, já que a possibilidade de um negro recém liberto possuir bens para 

comprar uma terra era praticamente inexistente (SOUZA, 2010). Além disso, outras 

formas de usufruto da terra, como as formas “coletivas” comum em algumas 

comunidades tradicionais, como indígenas e quilombolas foram excluídas das 

formas de posse de terra (FURTADO et al., 2014). 

Com isso, os negros eram expulsos de vários lugares que ocupavam, mesmo 

quando a terra era comprada ou herdada dos antigos senhores ou comprada deles 

pelos ex-escravos (FURTADO et al., 2014). O território tem sido entendido como 

base fundamental da reprodução social, cultural e econômicas das comunidades 

remanescentes de quilombos (BRASIL, 2017), o que destaca a importância da luta 

pela terra por essas comunidades. 

Essa importância do território para essas comunidades está diretamente 

relacionada ao esforço coletivo de se ocupar, usar e se identificar com determinada 

parcela específica do meio ambiente (BRASIL, 2017). Pensar no território para os 

quilombolas, é pensar no usufruto coletivo da terra. Os espaços que esses sujeitos 

ocupam são essenciais para sua reprodução social, cultural e econômica 

(FURTADO et al., 2014). 

Desde então, os negros são atingidos por vários tipos de racismos institucionais, 

sendo muitas vezes expulsos das terras em que construíam seus modos de viver, 

criar, fazer e etc., ainda que a terra tenha documentos de sua ocupação histórica 

(SOUZA, 2010). Souza (2010, p. 15) citando Leite (2003) diz que “decorre daí que, 

para eles, o simples fato de apropriação do espaço para viver passou a significar um 

ato de luta, de guerra”. A maior parte das terras ocupadas e manejadas pelas 

populações tradicionais no Vale do Ribeira ou são terras públicas ou são terras de 

particulares que muitas vezes nem moram na região (SANTOS & TATTO, 2008). 

As comunidades quilombolas tiveram que lidar com a invisibilidade social e 

simbólica após a privatização das terras e da abolição da escravidão. No imaginário 

social, essas comunidades deixariam de existir após o período escravista, já que a 

sociedade da qual os quilombolas se opunham deixaria de existir. (FURTADO et al., 

2014). 



 42 

Com a privatização das terras, muitos pequenos agricultores tiveram que passar 

a trabalhar para fazendeiros, e outros tantos davam início ao êxodo rural para 

habitarem as periferias das grandes cidades. No século XX, com a venda das terras 

devolutas, mesmo quando haviam populações locais morando nessas terras, 

intensificou o processo de saída dessas populações para as cidades, alimentando o 

exército assalariado da crescente indústria paulista (SILVA, 2014). 

Com o mercado crescente de alimentos nas cidades em crescimento, esses 

pequenos agricultores tiveram que se adequar, plantando muitas espécies que antes 

não plantavam. A dependência do mercado urbano passou a ser cada vez maior 

para o pequeno agricultor (CANDIDO, 2001 apud SILVA, 2014). 

O conceito de raça biológico e o discurso racista, predominante na sociedade 

até então, passa a ir se esvaindo do campo político institucional, a partir dos 

conceitos de mestiçagem como algo positivo e garantidora da unidade do povo 

brasileiro, difundidos nas décadas de 30/40. Com isso, a sociedade apresenta de 

maneira muito profunda a noção de democracia racial devido a sua intensa 

mestiçagem de brancos, índios e negros (SOUZA, 2010).  

Com o golpe militar nos anos 60 a democracia racial passou a ser inquestionável 

no discurso institucional. Segundo Souza (2010, p. 16) “Falar sobre racismo era falar 

contra a unidade nacional, era querer dividir a nação, era ser ‘entreguista’”. 

Ainda nos anos 50, projetos de pesquisa de relações sociais começavam a 

questionar esses discursos de democracia racial no país, o que começou a ser 

amplamente questionado entre os anos 70 e 80. Na década de 70, aliado ao 

processo de luta de redemocratização do país, a luta contra as desigualdades 

raciais começa a ganhar grande repercussão no país (SOUZA, 2010). 

No Vale do Ribeira, os agricultores tradicionais tiveram que readequar suas 

técnicas de manejo, devido a novas leis de restrição de uso surgidas na década de 

50 até a década de 90. Com isso, aliaram práticas centenárias de uso da terra com 

novas ações de sobrevivência, como o extrativismo florestal para o mercado 

(SANTOS & TATTO, 2008). 

O Vale do Ribeira é uma região que historicamente tem problemas na 

regularização das terras. Na década de 70 houve uma tentativa de resolver os 

problemas fundiários no Vale do Ribeira através da SUDELPLA (Superintendência 

para o Desenvolvimento do Litoral Paulista) e pela procuradoria do patrimônio 

público. Pequenos posseiros do Vale do Ribeira conseguiram títulos de suas terras 



 43 

nesse momento, porém a forma de titulação e distribuição de terras na região 

desconsiderava que alguns territórios poderiam ser “comunais”, como em muitas 

comunidades quilombolas. Dessa forma as terras eram loteadas e alguns 

quilombolas venderam suas terras para ir à cidade (SANTOS & TATTO, 2008). 

Nos anos 80, o subdesenvolvimento econômico da região chamou a atenção do 

estado de São Paulo. A questão da malha fundiária não resolvida e o relevo da 

região pouco atrativo a agroindústria são tidos como prováveis explicações. Ainda 

nessa década, a CPT marca presença no Vale do Ribeira, auxiliando as 

comunidades quilombolas a permanecerem em suas terras e não as entregar aos 

latifundiários (SANTOS & TATTO, 2008). 

Somente 100 anos após a abolição da escravidão e 434 anos após o início do 

tráfico negreiro no Brasil o Governo Federal reconheceu, através de sua 

Constituição Federal, os quilombolas e seus direitos aos territórios historicamente 

ocupados. De 88 adiante, pouco mais de uma dezena de terras quilombolas foram 

tituladas (SANTOS & TATTO, 2008). Essa Constituição Federal define as 

comunidades quilombolas como “grupos que desenvolveram, ao longo do tempo, 

práticas de resistência na manutenção e reprodução de seus modos de vida 

característicos num determinado lugar” (SANTOS, 2015 apud BRASIL, 2008, p. 41) 

A partir do artigo 68 do Ato de Disposições Constitucionais Transitórias (ADCT) 

da Constituição Federal de 1988, a atribuição da titulação de terras ocupadas com 

comunidades quilombolas ficaria a encargo do Estado brasileiro. Isso produz um 

novo sujeito de direito no país, diferenciado da sociedade mais ampla (BRASIL, 

2017). 

Alguns grupos acionam a identidade quilombola como ferramenta de luta pela 

conquista de direitos de legitimação dos territórios ocupados. Porém, outros grupos 

negros se recusam ao enquadramento do Estado, recusando-se a se definir como 

quilombolas, por apresentarem outros objetivos, estratégias e categorias indenitárias 

(BRASIL, 2017). Isso ocorre, pois, o termo quilombola induz ao pensamento de 

comunidades de escravos fugidos que acabaram depois da escravidão, ou 

comunidades com uma africanidade intocada (FURTADO et al., 2014). 

Além disso, a construção da abordagem da categoria de quilombos foi criada por 

agentes externos aos sistemas representativos desses grupos, o que trouxe 

problema para a auto-identificação de algumas comunidades negras (BRASIL, 

2017). Ainda segundo Brasil (2017, p. 6) “Esse delineamento exclui os perfis não 



 44 

enquadrados nessa nova classificação, criando o ‘outro do outro’, um sujeito externo 

à ordem discursiva em vigor”. Apesar da historiografia abordar de maneira 

“romantizada” as comunidades quilombolas (BRASIL, 2017), estudos indicam a rica 

diversidade na formação dessas comunidades (FURTADO et al., 2014). 

Embora as negações da identidade quilombola ocorra com frequência, poucos 

estudos e debates tem sido feito sobre o porquê de isso acontecer, e como resolver 

esse problema social de reconhecimento de território de grupos rurais negros que 

não se identificam com as atribuições feitas pelo Estado brasileiro. Essas questões 

ficaram invisibilizadas no debate, apesar do crescente acumulo acadêmico em 

relação as comunidades quilombolas. Isso porque muitos estudos científicos 

atribuem características a esses grupos que os homogenizam (BRASIL, 2017).  

Posteriormente o termo comunidades quilombolas foi alterado para 

“remanescentes de quilombos” como uma maneira de abarcar mais definições na 

legalidade de acesso à terra às comunidades negras (FURTADO et al., 2014). 

Na resolução final do artigo 68 do ADCT, apesar de ser construído em conjunto 

com os movimentos sociais negros, deixava ainda ambiguidades em relação ao 

termo “remanescentes de quilombos”, como se fosse uma cultura fossilizada e 

estática, que tende ao desaparecimento (SOUZA, 2010). 

Depois da constituição de 88, aquele quadro da invisibilidade social do 

quilombola seria investido. Agora, o quilombo, ocultando-se do Estado para escapar 

do sistema opressor, agora teria que definitivamente aparecer, para reivindicar seus 

direitos (FURTADO et al., 2014). 

Após a Constituição Federal, surgiram diversas entidades e organizações, como 

a CONAQ (Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Remanescentes 

de Quilombos) e a Fundação Cultural Palmares. Além disso, no âmbito 

governamental foram criadas áreas específicas nos diversos ministérios para tratar 

da pauta quilombola. Diversos decretos surgiram posteriormente para regularização 

dos procedimentos de identificação e demarcação dos territórios quilombolas, 

(SANTOS & TATTO, 2008). 

A Constituição Federal de 1988, em seu artigo 215 garante às manifestações 

culturais afro-brasileiras e no artigo 216 reconhece o patrimônio cultural brasileiro no 

qual se inclui o tombamento de documentos e sítios detentores de reminiscências 

históricas de antigos quilombos (SANTOS, 2015).   



 45 

Um grande número de Unidades de Conservação (UC) foram criadas nos anos 

90 no Vale do Ribeira. Essas UCs trouxeram leis ambientais que acabariam por 

alterar as práticas de subsistência das populações locais do Vale do Ribeira devido 

a restrições de uso do território (SANTOS, 2015). 

Em 1994 foi instituído pelo governo federal um Grupo de Trabalho sobre as 

Comunidades Negras Rurais, que laborou um conceito de remanescentes de 

quilombos posteriormente divulgada pela ABA (Associação Brasileira de 

Antropologia). Essa definição é tida por:  

 

“Contemporaneamente, portanto, o termo não se refere os resíduos ou resquícios arqueológicos 

de ocupação temporal ou de comprovação biológica. Também não se trata de grupos isolados ou de 

uma população estritamente homogênea. Da mesma forma nem sempre foram constituídos a partir 

de movimentos insurrecionais ou rebelados, mas, sobretudo, consistem em grupos que 

desenvolveram práticas de resistência na manutenção e reprodução de seus modos de vida 

característicos num determinado lugar. “ (ALMEIDA, 2003, p. 27 apud SOUZA, 2010). 

 

Em novembro de 1995 foi criada a portaria n°307 do INCRA, mesmo que sem 

dizer de que maneira iria ser feita, determinava a titulação das terras de 

comunidades quilombolas (SOUZA, 2010). 

Em 1996 foi criado um Grupo de Trabalho no Estado de São Paulo, através do 

Decreto 40.723 para discutir sobre a aplicabilidade da ADCT de 88. Em 1997 foi 

criada a lei número 9.757 que dispõe sobre a legalização do acesso à terra através 

de áreas públicas estaduais aos quilombolas. Além disso, outras leis e decretos 

legitimou a titulação desses grupos em áreas públicas, criou um programa de 

cooperação técnica, dentre outros (SANTOS & TATTO, 2008).  

Em 2005, Secretaria Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial, 

através do programa Brasil Quilombola, refere-se ao termo quilombola como: 

 

“ [...] aos indivíduos, agrupados em maior ou menor número, que pertençam ou pertenciam a 

comunidades, que, portanto, viveram, vivam ou pretendam ter vivido na condição de integrantes delas 

como repositório das suas tradições, cultura, língua e valores, historicamente relacionados ou 

culturalmente ligados ao fenômeno sociocultural quilombola. ” (FURTADO et al., 2014, p. 111). 

 

Essa Secretaria foi criada em 2003 com o objetivo de acompanhar, articular e 

coordenar políticas públicas entre diversas estruturas institucionais do governo 



 46 

federal para promoção da igualdade (SOUZA, 2010). Esse programa se propôs a 

consolidar políticas públicas para os quilombolas a partir de uma Agenda Social 

Quilombola. Além disso, esse programa concebia as terras dessas comunidades 

como coletivas e indivisíveis (FURTADO et al., 2014). 

Através da Normativa do INCRA n° 57, de 2009, ficou regulamentado os 

procedimentos relativos a identificação, reconhecimento, delimitação, demarcação e 

titulação dos territórios quilombolas (BRASIL, 2017). 

  

3.2.2 A conservação da Mata Atlântica tem cor – Agricultura e 

agrobiodiversidade 

 

Mesmo ocupando certos lugares de isolamento geográfico, as comunidades 

quilombolas nunca estiveram deslocadas da produção agrícola regional, seja 

produzindo artigos agrícolas de subsistência, seja trabalhando como meeiros ou 

trabalhando para os fazendeiros. Esses últimos trabalhavam em uma situação de 

semi-escravidão, em que não tinham autonomia sobre o que plantar na terra 

(SANTOS, 2015). 

No Vale do Ribeira, estudos antropológicos afirmam existirem comunidades 

quilombolas na região ao menos há 3 séculos. Esses grupos mantêm uma relação 

de proximidade com a natureza mesmo com a aproximação do meio urbano e do 

sistema capitalista (SANTOS & GARAVELLO, 2016). 

As comunidades quilombolas, assim como as comunidades tradicionais já 

citadas neste trabalho, apresentam uma relação de intimidade com a natureza e um 

cuidado característico da utilização dos recursos naturais. Segundo Santos (2015) 

citando Altieri e Nicholls (2000), o entendimento ecológico dessas comunidades está 

assentado em quatro aspectos: 1) o conhecimento sobre o meio ambiente, 2) as 

taxionomias biológicas, 3) o conhecimento de práticas agrícolas e 4) a sua natureza 

experimental. Ainda segundo Santos, essas práticas não são antagônicas a 

conservação do meio ambiente, até porque são realizadas em pequena escala. 

Santos (2015) citando Posey (1987), em seus estudos sobre o manejo dos 

recursos naturais, coloca a agricultura de coivara como uma forma de construir o 

ambiente. Agricultores quilombolas de várias regiões do Brasil até os dias de hoje, 

utilizam a agricultura de coivara, ou corte e queima, no manejo da vegetação e 

produção agrícola. Essa técnica consiste na derrubada da vegetação, limpeza da 



 47 

área e queima da vegetação para realização do plantio. Essas áreas são cultivadas 

por um curto espaço de tempo, onde depois são abandonadas, geralmente, por até 

5 anos, entrando no sistema de pousio (SANTOS, 2015). 

A agricultura de coivara, já discutida anteriormente, é uma prerrogativa das 

comunidades quilombolas do Vale do Ribeira. Este modelo agrícola está 

intimamente ligado à cultura e ao entendimento do manejo do meio ambiente dessas 

comunidades. Outras práticas agrícolas também podem ser observadas no Vale do 

Ribeira, com a ausência de fogo no manejo agrícola por exemplo. Porém, essas 

atividades diferenciadas são práticas de grupos que vieram de outras regiões. 

Porém, apesar de todas as suas diferenças, nos pequenos agricultores do Vale do 

Ribeira há uma estreita relação entre o que se planta e o que se come (SANTOS, 

2015). 

A abertura de clareiras para o cultivo de produtos anuais nas roças e seu 

posterior abandono para recomposição vegetal e recuperação da fertilidade, 

apresentam uma dinâmica parecida com a da natureza, onde com a abertura de 

uma clareira por queda de uma árvore ou outros fatores naturais, espécies pioneiras 

colonizam o ambiente, dando início a sucessão ambiental amplamente conhecida 

nas florestas tropicais. Dessa forma, as roças estabelecidas por esses agricultores 

representam um manejo do ser humano benéfico a natureza, permitindo a 

manutenção das variabilidades das espécies florestais (SANTOS, 2015). 

Apesar das vantagens reconhecidas da agricultura de coivara em áreas de 

florestas tropicais, essa prática agrícola tem se modificado muito nos últimos anos 

devido a pressões econômicas que passam esses grupos. A inserção do agricultor 

no mercado agrícola requer a intensificação de suas práticas. Nesse sistema a 

intensificação diminui o tempo de pousio ou até mesmo o torna inexistente 

(SANTOS, 2015). 

As formas de apropriação dos recursos naturais pelas comunidades quilombolas 

do Vale do Ribeira tem gerado uma rica agrobiodiversidade a partir de suas práticas 

agrícolas em áreas florestais (SANTOS & GARAVELLO, 2016). Esses agricultores e 

moradores das comunidades tradicionais tem mantido conservada a biodiversidade 

da Mata Atlântica no Vale do Ribeira, formando um dos corredores ecológicos mais 

importantes do estado de São Paulo. Esses corredores biológicos mantidos pelas 

comunidades tradicionais são de grande importância para a conservação da 

biodiversidade, até mesmo porque são vizinhos a importantes parques da região, 



 48 

como o os Parques Estaduais do Jurupará, Intervales, Carlos Botelho, o PETAR 

(Parque Estadual Turístico do Alto Ribeira), entre outros (SANTOS & TATTO, 2008).  

Hoje, no Vale do Ribeira, boa parte da roça tradicional dos quilombolas utiliza 

sementes e manivas oriundas das próprias comunidades. Porém, boa parte das 

famílias já não possuem mais as sementes dos cultivos tradicionais, e adquirem 

sementes comerciais ou através do ITESP para suas roças (SANTOS & TATTO, 

2008). Através disso podemos prever os prejuízos à agrobiodiversidade da região.  

A agricultura quilombola no Vale do Ribeira tem se constituído como um 

verdadeiro banco in situ de conservação de espécies agrícolas, apesar das técnicas 

de manejo empregadas não corresponderem aquelas recomendadas pelos órgãos 

ambientais (SANTOS & TATTO, 2008). 

Porém, hoje, com a expansão dos centros urbanos e a desigual integração na 

economia do mercado rural, o tempo de pousio praticado por essas comunidades 

tem diminuído. Isso compromete as práticas naturais de conservação do solo e dos 

recursos ambientais (SILVA, 2014). 

Apesar dos direitos reconhecidos pela Constituição de 1988, as comunidades 

quilombolas vivenciam inúmeras dificuldades na garantia de seus territórios, devido 

a presença de diversos interesses nas regiões em que se encontram. A exploração 

desordenada dos recursos naturais realizadas por empresas extrativistas e, 

agropecuárias, mineradoras, e os empreendimentos silviculturas causam enormes 

impactos negativos nas terras quilombolas do Vale do Ribeira. Apesar disso, essas 

comunidades continuam mantendo suas práticas agrícolas tradicionais voltadas 

principalmente para o autoconsumo familiar (SANTOS & GARAVELLO, 2016). 

Além disso, as comunidades tradicionais do Vale do Ribeira estão sob fortes 

ameaças visto a questão fundiária ainda não resolvida na região, os projetos de 

barragens no rio Ribeira de Iguape, que é o único do estado de São Paulo desse 

porte a não conter barragens, e ao desmatamento crescente de APPs (Áreas de 

Proteção Permanente), o que pote prejudicar a hidrografia da região (SANTOS & 

TATTO, 2008). 

Dessa forma, apesar de ter sido extremamente explorada durante a história do 

Brasil, o Vale do Ribeira chega aos dias de hoje com um rico patrimônio sociocultural 

(SANTOS & TATTO, 2008). Porém, isso não impede que hoje, mesmo as 

comunidades que apresentam documentos comprobatórios da posse da terra, 



 49 

sofram expropriação de seus territórios devido a pressão de latifundiários e grileiros 

interessados no território (FURTADO et al., 2014).  

Um outro problema enfrentado por essas comunidades é a falta de políticas 

públicas de inserção econômica compatíveis com as premissas culturais dessas 

comunidades, o que vem sendo um entrave para o desenvolvimento sustentável 

destas (SANTO & TATTO, 2008). 

Apesar de seu isolamento geográfico, as comunidades quilombolas do Vale do 

Ribeira sempre mantiveram contatos e relações com os núcleos urbanos regionais e 

com fazendeiros da região. Há registros de comunidades quilombolas que habitam a 

região há pelo menos 300 anos (SANTOS & TATTO, 2008). 

Um amplo estudo realizado por SANTOS & TATTO (2008) realizado com 14 

comunidades quilombolas do Vale do Ribeira nos traz de maneira ampla 

caracterizações socioeconômicas dessas comunidades.  

Para titulação das terras de comunidades quilombolas é necessário a figura de 

uma pessoa jurídica na figura de uma associação. A comunidades quilombolas do 

Vale do Ribeira se organizam através de associações. A primeira associação criada 

na região foi a de Ivaporunduva, em 1994. As terras quilombolas são comunais e 

não é possível vende-las.  

Nessas associações, a cada dois anos é feita a escolha dos integrantes da 

diretoria. Ocorrem reuniões mensais e as questões importantes são definidas na 

coletividade. Há cobrança de R$2,00 de mensalidade por associado para ajudar nos 

custos da associação. 

Em relação ao acesso à educação nas comunidades quilombolas do Vale do 

Ribeira, existem poucas escolas na região, além disso, as condições precárias de 

transporte para as escolas dificultam o acesso dos jovens a educação. Com isso, 

pouquíssimos jovens da região (18) conseguem chegar ao ensino superior devido a 

essa precariedade de acesso ao ensino médio e fundamental na região.  

Os agricultores do Vale do Ribeira desenvolveram suas próprias estratégias de 

uso dos recursos ambientais, mediante observação e experimentação da natureza. 

Esses conhecimentos gerados empiricamente são refinados de geração para 

geração através do conhecimento transmitido oralmente para os mais jovens, que 

reexperimentam a prática dos mais velhos e as reformulam segundo as 

necessidades. Na maioria das terras quilombolas do Vale do Ribeira, a porcentagem 

de cobertura vegetal é de 80% (SANTOS & GARAVELLO, 2016), enquanto dos 



 50 

fazendeiros não chegam nem perto disso devido a atividades intensivas de criação 

de gado e bananicultura (SANTOS & TATTO, 2008).  

As áreas utilizadas para roça, de acordo com a legislação ambiental, não 

passam de 1,5 hectare. A abertura de áreas para roça é concedida em nome da 

comunidade depois da visita de um técnico do ITESP. Além disso, no estado de São 

Paulo, qualquer agricultor deve solicitar ao DEPRN (Departamento Estadual de 

Recursos Naturais) autorização para supressão da vegetação nativa, ainda que seja 

para roças de subsistência.  

A precariedade econômica dos moradores das comunidades se reflete nos 

dados de SANTOS & TATTO (2008) em que a maioria dos moradores da região 

dependem de programas de auxílio e benefícios do governo. Há uma grande 

relevância da venda da banana na fonte de renda das famílias, com mão de obra, na 

maioria das vezes, exclusivamente familiar.  

Além da venda de banana, alguns moradores praticam a monocultura de 

maracujá e pupunha com apoios como o PRONAF (Programa Nacional de 

Fortalecimento da Agricultura Familiar). A venda de palmito é uma atividade 

econômico em crescimento há 30 anos, sendo a única fonte de renda de alguns 

moradores. Além disso, a venda de artesanatos muitas vezes serve como um 

complemento de renda. 

Os agricultores quilombolas do Vale do Ribeira têm como manejo agrícola a 

agricultura de coivara. Nesse sistema, depois do uso da área, esta fica abandonada 

durante cerca de 5 anos, permitindo o retorno da vegetação florestal e da fertilidade 

do solo. 

Mesmo com a inserção da cesta básica no cotidiano das famílias, a roça 

apresenta um grande papel de subsistência entre esses agricultores. Nas roças 

podemos encontrar cana-de-açúcar, feijão, milho, batata-doce, cará, inhame, 

mandioca, dentre outros. 

Porém, o baixo valor conseguido no mercado por esses produtos da roça tem 

levado a uma diminuição na produção voltada para o comércio. Além dos preços 

baixos, se destaca a lei ambiental como importante obstáculo para a produção 

agrícola desses agricultores no Vale do Ribeira. 

Em todas as 14 comunidades pesquisadas nesse estudo, apenas uma não 

apresentava acesso a eletricidade. A água que abastece a maioria das casas vem 

de nascentes e ribeirões presentes na região. A maioria das instalações hídricas das 



 51 

casas são feitas pelos próprios moradores. Em nenhuma das comunidades havia 

saneamento básico ou coleta de lixo. Este último, na maioria das vezes, é queimado. 

Nessas comunidades, apenas 6 possuíam posto de saúde em funcionamento. 

Porém, na maioria das vezes, há falta de medicamentos e recursos humanos nesses 

postos de atendimento. 

Segundo Souza (2010, p. 33), “a continuidade das desigualdades racial 

expressa a urgência de políticas específicas”. Não só no Vale do Ribeira, mas em 

todo o Brasil, os quilombolas continuam lutando pelos direitos de ocuparem seus 

territórios e pela titulação de suas terras (SANTOS & TATTO, 2008). 

 

3.3 Segurança e soberania alimentar 

 

Aspectos quanto a segurança e a soberania alimentar são fundamentais para o 

entendimento desses grupos, e sobre o quanto pode estar em risco a sua 

reprodução social devido aos fatores alimentares. A maior parte das comunidades 

quilombolas vive da agricultura de subsistência e da produção de autoconsumo 

durante boa parte do seu período de existência. Isso se deve ao certo isolamento 

que essas comunidades tiveram em relação ao resto da sociedade e a sua 

integração com o meio ambiente, o que lhes permitiram conhecer e produzir 

alimentos nas florestas tropicais, e não só, com práticas sustentáveis.  

Santos (2015), citando Maluf e Menezes (2006), diz que há três pontos 

norteadores sobre o entendimento da segurança alimentar: A qualidade nutricional 

dos alimentos; os hábitos/culturas alimentares específicos de cada grupo social; e a 

sustentabilidade do sistema alimentar, ou seja, a continua produção e presença de 

alimentos. 

Dessa forma, entende-se que para se alcançar a segurança alimentar, as 

comunidades quilombolas deveriam manter suas práticas produtivas agrícolas 

centenárias, em que o alimento era produzido abundantemente através da produção 

conjunta de grandes áreas e da fertilidade gerada no sistema através da agricultura 

de coivara.  

 A segurança alimentar foi alvo de disputas de setores agrícolas díspares na 

conjuntura mundial. Latifundiários e grandes empresas do ramo da alimentação 

defendiam que alimentar mais era primordialmente produzir mais. Isso favorecia as 

concepções de modernização do campo e a marginalização dos pequenos 



 52 

produtores (MARQUES, 2010). Neste contexto, devido as disputas entorno da 

temática da segurança alimentar, a Via Campesina lançou uma outra definição no 

que envolve a segurança alimentar dos agricultores, chamada de soberania 

alimentar (SANTOS, 2015).  

Dessa forma, esse conceito surge como uma crítica ao conceito de segurança 

alimentar apropriado pelo viés liberal, que objetivava apenas a garantia de 

alimentos, sem se importar de onde e como são produzidos, e de invisibilizar a 

agricultura camponesa como produtora de alimentos. Buscou-se, através da 

concepção da importância do agricultor como produtor real de alimentos, um 

conceito mais amplo, com base na localidade geográfica do agricultor e na sua 

cultura de produção agrícola. Essa prática de alimentação sustentável, condizente 

culturalmente, tem como fim a autonomia do agricultor sobre suas escolhas 

alimentares e a preservação da biodiversidade. Com isso, a soberania alimentar se 

caracteriza pela necessidade do combate à fome e do fortalecimento dos modelos 

agriculturas locais (SANTOS, 2015).  

O tema da alimentação e do combate a fome na América Latina tem um longo 

histórico de abordagem, sendo que as pioneiras e clássicas abordagens no Brasil 

datam do século XX, a partir dos trabalhos de Josué de Castro. No final do século 

XX, políticas públicas relacionadas à segurança alimentar começam a surgir. O final 

da década de 80 e o começo da década de 90 são marcados pela proposta, do 

Governo Paralelo à Collor de Melo, de uma Política Nacional de Segurança 

Alimentar. Além disso, nesse período movimentos organizados pela sociedade civil 

se propunham a combater a fome, como por exemplo “Ação da cidadania Contra a 

Fome e a Miséria e Pela Vida”, organizada pelo sociólogo Herbert de Souza. No final 

da década de 90, esses movimentos implementaram diversas ações emergenciais 

de combate à fome em várias regiões do Brasil (SANTOS, 2015).  

Ainda sobre a década de 90, segundo Santos (2015, p. 46) 

“Com a consagração do termo agricultura familiar na década de 1990, no contexto agropecuário 

do país, há o reconhecimento, particularmente para certos territórios, das atividades de produção de 

autoconsumo como essenciais para a reprodução das famílias rurais e cumpre uma função vital para 

a manutenção da segurança alimentar. Sem mencionar que muitos pequenos agricultores localizados 

em diversas áreas de todo o território brasileiro passaram a ser considerados “guardiões da 

agrobiodiversidade”, mantendo bancos genéticos de cultivares agrícolas cerca situ, ou seja, em suas 

unidades de produção familiar. ” 

 



 53 

Em meados da década de 90 foi concebido o direito à alimentação como 

equiparado aos outros direitos fundamentais do homem na Carta de Direitos 

Humanos de 1948. Isso foi estabelecido na Conferência Mundial de Direitos 

Humanos de Viena, em 1993 (SANTOS & GARAVELLO, 2016). Essa definição 

coloca o Estado como provedor e responsável pelo acesso a alimentação. Com isso, 

em 1995 no Brasil, se cria o Programa Nacional de Fortalecimento da Agricultura 

Familiar, como estratégia para o apoio da agricultura familiar, geração de renda e 

trabalho, e da melhora da qualidade de vida dos agricultores familiares. Dessa 

forma, os pequenos produtores, invisibilizados das políticas públicas e confinados na 

dificuldade de permanência no campo até então, conseguiriam créditos agrícolas e 

apoio institucional (SANTOS, 2015).  

Em 1996 ocorre a Cúpula Mundial da Alimentação, promovida pela FAO, 

marcada principalmente pelas manifestações civis. Nessas manifestações vem 

ocorrer aquela definição de soberania alimentar abordada anteriormente, através da 

Via Campesina (MARQUES, 2010; SANTOS, 2015). Essa manifestação reivindica “o 

direito de cada nação manter e desenvolver sua própria capacidade para produzir os 

alimentos básicos dos povos, respeitando a diversidade produtiva e cultural” 

(VICENTE, 2001 apud SANTOS, 2015). Por fim, em 2001 a Via Campesina 

defendeu a concepção de soberania alimentar no Fórum Mundial sobre Soberania 

Alimentar em Cuba com a presença de pescadores, organizações não 

governamentais, pesquisadores e organizações da sociedade civil (SANTOS, 2015). 

Dois anos depois, em 2003, o governo brasileiro formulou o Programa de 

Aquisição de Alimentos (PAA) para integrar o quadro de políticas públicas 

emergenciais voltadas ao combate à fome. Essa lei possibilitou a aquisição direta de 

alimentos através dos pequenos produtores para o atendimento das demandas 

alimentares das populações mais vulneráveis (SANTOS, 2015; SANTOS & 

GARAVELLO, 2016). 

Em 2009, o Programa de Alimentação Escolar (PNAE), existente desde a 

década de 50 do século XX, é aprimorado pelo governo federal, passando a ser 

obrigatório que 30% dos recursos municipais provenientes do Fundo Nacional de 

Desenvolvimento da Educação sejam utilizados com produtos da agricultura familiar 

para a alimentação escolar. No ano seguinte é criado a Política Nacional de 

Segurança Alimentar e Nutricional (PNSAN), que tem como diretriz o fornecimento 

de alimentos através do fortalecimento da agricultura familiar, a conservação da 



 54 

biodiversidade e o uso sustentável dos recursos (SANTOS & GARAVELLO, 2016). 

Além disso, aspectos locais e culturais da produção de alimentos por diferentes 

grupos raciais e étnicos deveriam ser fortalecidos e preservados, com a preservação 

da biodiversidade e a produção e o acesso aos conhecimentos agrícolas produzidos 

no país. Aqui, outra vez, o conceito de segurança alimentar não se prende apenas a 

aspectos nutricionais e econômicos, como defendem os latifundiários e as grandes 

empresas do setor, mas envolve a preservação da cultura e dos aspectos simbólicos 

da produção e do consumo de alimentos (SANTOS, 2015). 

Ainda em 2010, o direito à alimentação foi incluído na Constituição Federal no 

Artigo 6° dos Direitos Sociais do Cidadão, através de uma emenda constitucional. 

Dessa forma a alimentação passaria a ser um direito equiparado ao acesso à 

educação, a segurança, a previdência social, etc. (SANTOS & GARAVELLO, 2016). 

 

Quando se aborda comunidades tradicionais, a produção de autoconsumo é 

essencial para se atingir segurança alimentar (SANTOS, 2015). Segundo Santos 

(2015), citando Gozolla (2004), a produção de autoconsumo é também chamada de 

agricultura de subsistência, e é uma característica própria da agricultura familiar. A 

produção de autoconsumo permite que as comunidades gerenciem a qualidade e a 

quantidade de alimentos dentro da própria comunidade (SANTOS, 2015; SANTOS & 

GARAVELLO, 2016). Essa autonomia na produção de alimentos permite as 

comunidades tradicionais um maior controle da alimentação e, consequentemente, 

contribui para sua reprodução social (PLOEG, 2006 apud SANTOS, 2015). Santos 

(2015) ainda cita diversos autores que relacionam diretamente a produção de 

autoconsumo a redução da pobreza rural, já que, até 2010, cerca de 75% das 

pessoas em situação econômica abaixo da linha da pobreza eram do meio rural 

(MARQUES, 2010). 

No Vale do Ribeira, a manutenção da segurança alimentar em comunidades 

quilombolas através das atividades agroextrativistas se constitui como uma 

estratégia de resistência frente a discursos de homogeneização dos meios de 

produção agrícola (SANTOS & GARAVELLO, 2016). Porém, ainda hoje, em áreas 

de conservação ambiental, como é o Vale do Ribeira, as comunidades tradicionais 

ainda se encontram em grandes dificuldades para a reprodução de seus métodos de 

produção agrícola, até mesmo devido a políticas públicas incipientes voltadas ao 

atendimento da melhoria de vida dessas comunidades (SANTOS, 2015). 



 55 

Santos e Garavello (2016) relatam que há alterações de hábitos alimentares 

nessas comunidades tradicionais no Vale do Ribeira de vido ao consumo de 

alimentos industrializados estar em crescimento. Dessa forma, aspectos 

relacionados a alimentação-doença já começar a ser percebidos pelos moradores 

dessas comunidades. Ainda segundo essas autoras, isso se deve a força 

hegemônica da ideologia do mundo ocidental pressionando os hábitos alimentares 

dessas populações. Porém, esse modelo de alimentação hegemônico está 

diretamente relacionado a problemas de saúde bastante comuns na sociedade 

ocidental, como AVC, diabetes, câncer, hipertensão, dentre outros. 

Por fim, há de se destacar que a viabilização das atividades produtivas dessas 

comunidades é essencial para a reprodução desses grupos e para a preservação da 

sociobiodiversidade. Com isso, Santos e Garavello (2016) destacam a importância 

de que políticas públicas que sejam voltadas no atendimento a essas populações e 

que essas recebam apoio técnico multidisciplinar. Além do mais, o fortalecimento 

dessas práticas agrícolas e o apoio tornaria o meio rural atrativo para o jovem de 

comunidades tradicionais, que nos dias de hoje dificilmente não vão para as 

cidades. 

Por isso, o presente estudo tem como objetivo analisar as práticas agrícolas de 

uma comunidade quilombola do Vale do Ribeira, se os preceitos de segurança e 

soberania alimentar são atendidos nessa comunidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 56 

4. PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS 

4.1 Caracterização da área de estudo 

 

A escolha da comunidade de remanescentes quilombolas de Piririca para 

realização do presente estudo foi feita através de um contato com o Instituto 

responsável por diversos trabalhos junto as comunidades quilombolas do Vale do 

Ribeira, o Instituto Socioambiental (ISA).  

Ao entrar em contato com o ISA, esclarecendo os objetivos da pesquisa em 

torno de temáticas sociais e ecológicas, foi indicada a comunidade de Piririca, pois 

esta, até então, era uma comunidade em que não havia sido realizado nenhum 

estudo acadêmico. Dessa forma, a realização deste estudo poderia ajudar a 

esclarecer em que situação os moradores de tal comunidade se encontram. 

Além disso, no momento da pesquisa, a comunidade de remanescentes 

quilombolas de Piririca estava na iminência de seu processo de reconhecimento 

junto a Fundação Palmares. Ao finalizar o estudo, a comunidade aguardava apenas 

a titulação de seu território, a última parte do processo para receber definitivamente 

o direito à terra. Com isso, a comunidade se colocava a disposição de participar da 

pesquisa, acreditando que esta pesquisa poderia ajuda-los nesse processo de 

conquista do direito à terra, e no registro histórico na iminência desse processo. 

Nem todos os associados à comunidade de Piririca hoje moram dentro do 

território requerido pela comunidade. Cerca de metade das famílias dos associados 

moram no Bairro de Castelhanos, no município de Iporanga, em sua zona rural, há 

cerca de 24 quilômetros do centro da cidade. Esses apontam como motivos de ainda 

não morarem dentro da área da comunidade, a insegurança do processo de 

reconhecimento da associação enquanto quilombo e do processo de titulação das 

terras. 

Os demais associados habitam a área à qual estão recorrendo, as margens da 

rodovia estadual Benedito Pascoal da França (Eldorado – Iporanga), distanciando 

entre 20 e 22 quilômetros do centro da cidade de Iporanga. 

A área em que foi realizado o estudo se encontra dentro do Mosaico de 

Unidades de Conservação do Jacupiranga (MOJAC), entre os municípios de 

Iporanga e Eldorado. A região onde alguns associados moram é vizinha do Parque 

Caverna do Diabo, e bem próximo a região se encontra o PETAR. Dois parques de 

conservação importantes para a região e de alta visitação durante as temporadas. 



 57 

 

  

Segundo o censo realizado pelo Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

(IBGE), o município de Iporanga apresenta uma população de 4299 pessoas em 

2010. A população rural do município foi estimada em 1898, ou seja, 44,15% da 

população total.  

Segundo dados do ITESP (Fundação Instituto de Terras de São Paulo), o 

Estado de São Paulo conta hoje com 59 comunidades quilombolas, sendo 35 no 

Vale do Ribeira (FIGURA 2). Dessas comunidades do Estado de São Paulo, apenas 

6 estão tituladas, e 35 reconhecidas.  

A Comunidade de Piririca se encontra reconhecida pela Fundação Palmares 

enquanto comunidade de remanescentes quilombolas, requisitando 1441,64 

hectares de terras para a comunidade. Além disso, na comunidade encontra-se 14 

famílias associadas.  

 

FIGURA 1  
(A) Áreas requisitadas de titulação 
(B) Bairro de Castelhanos 
Fonte: Google Maps, adaptado pelo autor 

 



 58 

 

Figura 2 (Comunidades Quilombolas no Estado de São Paulo) 

Fonte: ITESP 
 

 

4.2 Instrumentos de pesquisa 

 

Partindo dos objetivos da pesquisa em avaliar aspectos da realidade presente da 

população da comunidade de Piririca, buscando obter dados que envolvam a 

complexidade das relações do ser humano com a natureza, e com o seu redor, foi 

adotado procedimentos qualitativos como base da pesquisa. Essa base 

metodológica também é importante para a obtenção de dados que não podem ser 

quantificados, como aspectos da subjetividade dos indivíduos (SANTOS, 2015) 

Dessa forma, o contato direto do pesquisador com local de estudo por tempo 

prolongado, observando o contexto social e ecológico da comunidade, além da 

paralela coleta de dados descritivos e o enfoque na perspectiva dos entrevistados, 

colaboram com o que alguns autores definem como características de estudos 

qualitativos (CAVALCANTI, 2006 apud LUDKE, 1986). 

O estudo se baseou em levantamentos de campo realizado nas casas dos 

entrevistados associados da Associação de Remanescentes Quilombolas de Piririca, 



 59 

investigando aspectos de suas práticas agrícolas e de sua situação social. O 

levantamento de dados foi feito com metade dos associados sendo moradores da 

área requisitada pela Associação e metade de associados que ainda não habitam a 

área requerida. Esse procedimento foi adotado devido à procura de coerência dos 

dados, já que das 14 famílias de associados, 7 moram na área requerida e 7 moram 

no Bairro de Castelhanos, fora da área do quilombo, atendendo a diversidade de 

situações de moradia dos associados. Ou seja, das 14 famílias quilombolas 

associadas a comunidade de Piririca, metade delas não habitam o interior da área 

requerida pela Associação.  

Dessa forma, foram selecionados indivíduos de acordo com a disponibilidade de 

participação da pesquisa. Um outro fator que colaborou para a escolha dos 

entrevistados foi a disponibilidade dos mesmos, já que na data da pesquisa estava 

próxima de uma data comemorativa dos associados, e nesse período, muitos 

estavam trabalhando na reforma da igreja em que a festa ia se sediar. Com isso, 

muitos associados não estavam presentes no momento da pesquisa. Adotando 

como requisito obvio para os entrevistados, aqueles que estavam presentes na 

região no momento do trabalho.  

Como fonte de dados primários foram realizadas entrevistas semi-estruturadas 

com os 10 associados e entrevistas livres ocorridas de forma coletiva, em 2 grupos 

de entrevistados, um com associados que habitam o bairro de Castelhanos e outro 

de moradores da área requisitada para o quilombo.  

As entrevistas são relatadas por diversos autores como ferramentas adequadas 

para a realização de pesquisas em ciências sociais e áreas correlatas 

(CAVALCANTI, 2006; GODOY, 1995 apud SANTOS, 2015). Além disso, as 

entrevistas são um importante instrumento para “leituras” do real, captação imediata 

e corrente de informações (CAVALCANTI, 2006).  

A entrevista semi-estruturada é constituída por um esquema básico de 

perguntas, que não precisa ser seguido de maneira rígida, em que o conteúdo das 

perguntas depende diretamente das respostas dos entrevistados. Já as pesquisas 

livres não apresentam roteiro estruturado, mas o pesquisador questiona os 

entrevistados de acordo com assuntos de interesse para a pesquisa. 

Por meio das pesquisas semi-estruturadas (ANEXO A), foram obtidos dados 

primários a respeito da produção de alimentos e consumo dos indivíduos, assim 

como aspectos relacionados as percepções enquanto remanescentes de quilombo e 



 60 

aos relacionamentos com o Estado (parques, unidades de conservação, ITESP, etc). 

A entrevista livre se voltou para a obtenção de dados relativos as percepções 

ecológicas e sociais dos entrevistados.  

 

4.3 Situação de pesquisa 

 

O estudo foi realizado com os associados da comunidade de remanescentes 

quilombolas de Piririca, localizada no município de Iporanga, no Estado de São 

Paulo. 

O primeiro contato com a comunidade foi feito através do ISA, ainda em 2017, 

onde foi perguntado aos associados se gostariam de participar de uma pesquisa 

acadêmica com a temática do trabalho proposto, agricultura e segurança/soberania 

alimentar.  

Posteriormente, foi informado através do ISA que os associados gostariam de 

participar da pesquisa. Porém, foi recomendado que fosse feita uma reunião 

presencial com a comunidade antes do início da pesquisa.  

A reunião ocorreu no dia 1° de maio de 2018, onde estiveram presentes os 

associados que tiveram disponibilidade para esta data. Um total de 10 pessoas 

participaram dessa reunião, que durou aproximadamente 4 horas.  

Nessa reunião o autor apresentou as questões que gostaria de trabalhar durante 

o projeto, deixou em mãos do presidente da associação o projeto submetido ao 

Comitê de Ética da Escola Superior de Agricultura “Luiz de Queiroz” (ESALQ) 

(ANEXO B), e mostrou o questionário da entrevista semi-estruturada que gostaria de 

realizar e o Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE).  

O projeto foi bem recebido pelos associados, que gostaram de ter sua 

comunidade participando de um trabalho acadêmico. Posteriormente o autor 

questionou sobre quais temas eles mais gostariam de responder. Com os temas 

recolhidos, o autor elaborou uma maneira de inserir os temas que a população tinha 

interesse no presente trabalho através de entrevistas não-estruturadas.  

Todos os entrevistados são associados da Comunidade de Remanescentes 

Quilombolas de Piririca. Nenhum deles havia participado de qualquer pesquisa 

acadêmica antes desta. A execução das entrevistas foi feita entre os dias 1, 2, 3 e 4 

de junho de 2018, e em outros dias foi feita visitas nas roças e quintais e conversas 

com o presidente da associação de Piririca e com seu José, morador mais antigo de 



 61 

Piririca, o que totaliza um total de 10 dias de pesquisa em junho. O foco foi a 

situação presente dos associados de Piririca e a percepção dos entrevistados em 

relação ao meio ambiente e suas relações com instituições. As pesquisas foram 

realizadas em duas unidades domesticas. Uma delas é a casa de seu José, mais 

antigo morador de Piririca, e outra na casa de dona Ezília, antiga moradora do 

Piririca, mas que no momento se encontra no bairro de Castelhanos. 

As entrevistas foram feitas somente após o consentimento dos entrevistados a 

partir do TCLE (ANEXO B). Em apenas um dos casos o entrevistado não assinou o 

TCLE pois era analfabeto, porém declarou que gostaria de participar do projeto.  

 

5. RESULTADOS E DISCUSSÃO  

5.1 Uma breve história de Piririca 

 

Segundo seu José, morador mais antigo da região em que se situa a área 

requerida para o quilombo, a história de Piririca começa com as suas bisavós. Seu 

José diz que seu bisavô era bugre. “Fugindo de uma revolução”, seu José diz que 

seu bisavô chegou às margens do rio Ribeira de Iguape há cerca de 300 anos atrás. 

Sobre essa revolução, seu José diz que seu bisavô “não aguentava mais carregar 

mochila, era muito peso pra carregar”. Segundo Dean (1996) e Ribeiro (1995), 

indígenas eram capturados no interior para servirem as bandeiras dos paulistas. 

Esses indígenas auxiliavam no reconhecimento da floresta, do contato com outros 

grupos indígenas e no carregamento dos mantimentos.  

Ao chegar nas terras onde hoje estão entre a cidade de Iporanga e Eldorado, o 

bisavô de seu José se aproximou de um “senhor de terras” que tinha se estabelecido 

na região uns anos antes. “Meu avô chegou por aqui e conheceu esse senhor que 

tinha trazido negros lá da África”. Um desses negros trazidos seria a bisavó de seu 

José. Esse “senhor de terras” tinha como objetivo “fazer pastagem” para estabelecer 

seu rebanho de gado. Seu José ainda diz que seu bisavô começou a trabalhar para 

esse proprietário, que não tinha muitos conhecimentos sobre a região e pouco 

tempo depois abandonou as terras. Talvez aqui tenha aparecido aquele cenário em 

que Dean (1995), em seus estudos sobre o sistema colonial no país, relata que a 

facilidade de se obter terras no Brasil colônia, a partir do sistema de sesmarias, fazia 

com que muitos fazendeiros abandonassem as terras assim que sua fertilidade 

tivesse se esgotado ou se fosse mais conveniente ir para outra região. 



 62 

Os conhecimentos do bisavô de seu José sobre o gado que as habilidades para 

fazer cercas permitiram a ele trabalhar um bom tempo para o fazendeiro. Assim que 

este abandonou as terras na região, vendeu um pedaço das terras para aquele e 

sua ex-escrava, bisavó de seu José. 

Seu José ainda diz que naquela região onde hoje se encontra o quilombo de 

Piririca, o fazendeiro “não conseguiu escravizar muito”. Segundo seu José, ao 

contrário de outras regiões, em que “os negros foram mais escravizados”.  

Um tempo depois, já estabelecida uma comunidade e um conjunto de famílias 

na região, seu José diz que houve “a história do velório”. Uma das pessoas da 

comunidade havia falecido, e no alvoroço das pessoas em “acudir o defunto”, 

haviam derrubado uma lamparina na casa onde se encontrava o falecido. Com a 

casa em chamas, “até os pratos piriricou tudo”. Devido a esse fato é atribuído o 

nome da Comunidade de Piririca. 

 

O certo isolamento em que a região se encontrava foi interrompido 

progressivamente após a construção da rodovia Benedito Pascoal da França. 

Depois da construção da estrada, seu Antônio diz que “[...] tinha muita gente por 

aqui. Depois da estrada, aí o povo dispersou tudo”. Como pode-se ver, a construção 

da rodovia tem consequências negativas, mas também apresenta aspectos 

positivos. A maior mobilidade para os centros urbanos permitiu com que as 

populações quilombolas tivessem um maior acesso a saúde e educação, algo bem 

precário para a população da região até 20 anos atrás. Indagado sobre ser positivo 

ou negativo a construção da rodovia, seu Antônio diz que “se juntasse o tempo de 

antes com algumas facilidades do tempo de agora, ia ser bom viu”. 

Antes da construção da rodovia, a acessibilidade a serviços de saúde e as 

escolas era bem precária. Muitos moradores da região deixavam de ir à escola 

devido as grandes distâncias que tinham que percorrer para chegar a ela. E o 

transporte para as cidades quando alguém se encontrava doente, se dava 

principalmente por meio de canoas ou até mesmo a pé.  

A oportunidade dos jovens de frequentarem regularmente as escolas após a 

construção da rodovia marca profundamente as relações sociais e culturais da 

comunidade a partir de então. O jovem, dessa forma, passaria bem menos tempo na 

roça, aprendendo com os mais velhos sobre as técnicas de manejo da vegetação. 

Além disso, o tipo de alimentação recebida nas escolas era bastante diferente 



 63 

daquele praticado nas comunidades. Dessa forma, mudanças nos hábitos 

alimentares dos moradores iriam se aprofundar a partir de então. 

Uma das consequências à execução da rodovia Benedito Pascoal da França foi 

a aproximação com o meio urbano. Essa aproximação tem consequências negativas 

e positivas, como veremos mais adiante nos resultados. Porém, uma das 

consequências negativas dessa aproximação é a atratividade do jovem a esse meio 

urbano, afastando-o, se não geograficamente do meio rural, o afasta dos costumes 

dos moradores mais velhos de Piririca. Santos e Tatto (2008), em seu estudo sobre 

14 comunidades quilombolas do Vale do Ribeira, já relatava como um problema 

permanência dos moradores mais jovens na região. “A cidade ilude o jovem né, tem 

negócio de internet...”. 

Sobre como reverter esse processo, seu Antônio diz que “Tem que encontrar 

uma forma de ser atrativo para o jovem ficar aqui. Se regularizar esse documento de 

quilombo, eu vou atrás de um projeto, alguma coisa”. Hoje o jovem já não trabalha 

mais com tanta frequência na roça como nos tempos anteriores. “Hoje o jovem não 

quer pegar na enxada, se tivesse trator, roçadeira, seria outra coisa”, diz seu Antônio 

sobre como reverter esse problema. 

 

Seu Antônio, atual presidente da associação dos remanescentes quilombolas de 

Piririca, foi também o seu primeiro presidente, em 2006. A influência da criação da 

associação teria vindo da mãe de seu Antônio, companheira de seu José. A 

comunidade de Piririca, de início, havia tentado se aproximar de outras comunidades 

para a formação de um quilombo. Não dando certo nas inúmeras tentativas, os 

moradores de Piririca tentaram se juntar com os moradores do bairro de 

Castelhanos para a formação de um quilombo. Porém, devido a influência dos 

latifundiários na região, que influenciavam os moradores a não se juntarem na 

formação dos quilombos, o processo também não deu certo. O reconhecimento da 

comunidade como quilombolas pela fundação palmares só veio em abril de 2018. A 

área da comunidade foi marcada em março de 2018. Agora só falta a titulação da 

terra. 

A área que está destinada à titulação do quilombo de Piririca se encontrava, no 

momento da pesquisa, com cerca de 10 “terceiros”, ou seja, com 10 propriedades de 

outras pessoas que não os associados da comunidade de Piririca. Esses “terceiros” 

possuem as terras mais férteis e agriculturável da região, segundo seu Antônio. 



 64 

Cerca de 3 desses “terceiros ficam nas bordas da área do quilombo, enquanto 

outros 7 possivelmente estão no meio da área requisitada pela comunidade.  

Esses terceiros costumam ocupar áreas melhores para a agricultura, e terras 

com mais espaço. Muitos desses terceiros compraram suas terras a preços muito 

baixos. Seu Antônio sobre essas vendas diz que “[o pessoal aqui] não sabia de 

dinheiro. O povo chegava com pouco dinheiro e comprava as terras tudo”.  

Esses “terceiros”, além de ocuparem a terra que o quilombo requisita, exerceram 

grande papel de influenciarem a opinião de moradores da região sobre a formação 

dos quilombos. Seu Antônio diz que os “terceiros” diziam que as terras iam pro 

Estado, que quem fizesse quilombo ia perder a terra, perder direitos, ficava 

colocando isso na cabeça do povo”. Uma tentativa anterior de organizar o quilombo 

de Piririca falhou devido a influência desses “terceiros” na região. 

Hoje seu Antônio se diz satisfeito com o quilombo, pois este lhe dá 

oportunidades. “Hoje tem várias facilidades por ser quilombo, tem a cooperativa, o 

projeto de pupunha, de receber mudas...”. 

 

5.2 Caracterização socioeconômica 

 

Um fator de destaque no contraste entre os sujeitos entrevistados é se habita ou 

não o território da comunidade quilombola. Dentre os 10 indivíduos entrevistados 

pela pesquisa, 5 entrevistados, apesar de serem associados a comunidade de 

Piririca, não habitavam no interior da área requerida pelo quilombo de Piririca. Esses 

entrevistados habitam o bairro de Castelhanos, próximo à área de Piririca. Esse fator 

foi importante para a pesquisa, pois quase todos os moradores de Castelhanos não 

possuam roça, o que leva esses entrevistados a trabalhar para fazendeiros na 

região, à espera de trabalhos esporádicos nas fazendas ou na construção civil. 

Segundo dados do ITESP, existem 14 famílias associadas a comunidade de 

Piririca. Dessas 14 famílias, estima-se que o estudo tenha contado com a 

contribuição de 7 destas famílias. Segundo seu Antônio, presidente da associação, 

existem cerca de 60 pessoas associadas a Associação de Remanescentes 

Quilombolas de Piririca.  

Quando metade dos associados da comunidade não possuem o espaço físico 

necessário para as práticas de roça, as famílias perdem a possibilidade de produzir 

alimentos para subsistência familiar, o que coloca em risco aspectos de soberania 



 65 

alimentar. Além disso, com os problemas já relatados da marginalização 

socioeconômica em comunidades quilombolas, o que torna sua agricultura 

dependente das demandas do mercado, a falta de terra para trabalhar coloca ainda 

mais em risco a preservação dos cultivares tradicionais da comunidade, já que 

menos trabalhadores terão a posse de cultivos tradicionais e menos cultivos 

tradicionais serão plantados. Com isso, podem ser colocadas em risco tanto 

aspectos relacionados a conservação ambiental, como aqueles relacionados a 

preservação cultural e seguridade alimentar dessa comunidade quilombola. 

 

 

 

Gráfico 1 – Itens de composição de renda das famílias de Piririca 

 
 

Como podemos observar no Gráfico 1, a fonte de renda da população de Piririca 

apresenta o dobro de diversificação do que os moradores de Castelhanos. A venda 

da banana e do palmito da pupunha para atravessadores se constitui como uma 

importante fonte de renda para a comunidade de Piririca. Porém, a fonte de renda 

mais comum entre os moradores da comunidade de Piririca é obtida através da 

Cooperquivale, a Cooperativa de Agricultores Quilombolas do Vale do Ribeira. 

Cabe ressaltar a importância da cooperativa na vida da comunidade, em que os 

associados de Piririca participam desde seu início. Antes de seu surgimento, em 

2013, os associados de Piririca relatam a dificuldade que tinham para o escoamento 

dos produtos, onde dependiam quase exclusivamente de atravessadores e de feiras 

com participação esporádica, já que “não tem muitas feiras na região”. “Em Eldorado 



 66 

até tem feira, mas só o dinheiro do ponto é capaz de sair mais caro que o produto”. 

Segundo seu Antônio, “Antes nois plantava e não vendia, só fazia esterco na terra. 

Agora com esse negócio de cooperativa só vende quilombo, a gente consegue fazer 

um dinheirinho”. Seu Antônio ainda ressalta a importância de a cooperativa só contar 

com quilombolas em seu quadro de trabalhadores, “É só quilombola que trabalha lá”, 

o que torna mais fácil a comunicação entre a cooperativa e os agricultores.  

Na Cooperquivale cada agricultor tem sua cota de produtos para entrega, que é 

vendida através do PAA (Programa de Aquisição de Alimentos). Seu Antônio relata 

que tem que enviar muitos produtos para preencher a cota, sendo possível 

preencher com mais facilidade caso o território já estivesse titulado e mais pessoas 

estivessem produzindo alimentos de maneira conjunta.  

 

Já sobre as habitações, todos os moradores de Castelhanos moram em casas 

de alvenaria e quase todos os moradores de Piririca também, apenas 2 

entrevistados, seu José e o seu Antônio habitam casas de pau-a-pique, onde todo o 

material de construção foi retirado das matas da região. 

 

Sobre há quanto tempo moram na comunidade, apenas 2 entrevistados vieram 

de outras comunidades, um de Nhunguara e outro de Poço Grande, ambas 

comunidades quilombolas do Vale do Ribeira. Todos os outros já nasceram na 

região onde hoje é conhecida como Piririca.  

 

Por fim, todos os entrevistados utilizam do fogão a gás para cozinhar seus 

alimentos. O fogão a lenha, muito usado pelos antepassados na região, hoje só é 

utilizado em ocasiões especiais ou para cozinhar alimentos que demandam de mais 

tempo, como o feijão. 

 

5.3 Quintais  

 

Todos os moradores entrevistados apresentam quintais em suas casas. Fotos 

dos quintais podem ser vistas no Anexo C. Os moradores de Castelhanos 

apresentam quintais bem menores do que aqueles encontrados na região de Piririca. 

Além disso, em Castelhanos foi possível observar nas entrevistas que há bem 

menos árvores no espaço reduzido de seus quintais. Dessa forma, esse espaço tem 



 67 

um papel mais importante para aqueles que habitam o Piririca do que para os 

moradores de Castelhanos, em relação a geração de renda e fontes alimentares.  

Geralmente, a pessoa responsável pela roça também é responsável pelo manejo 

do quintal. Porém, isso não é uma regra, já que os quintais de Castelhanos são 

manejados por todos os membros da casa, talvez devido a sua menor importância 

na dinâmica econômica desses moradores em relação ao quintal do que com 

aqueles de Piririca. Além disso, a ausência de roça entre os moradores de 

Castelhanos deve exercer um papel de diluição das responsabilidades sobre as 

plantas cultivadas. Sobre isso uma das entrevistadas disse que “planto o que vejo”, 

enquanto outra diz “não tem decisão, nosso cantinho não cabe nada. ” 

Essa falta de importância do quintal para os moradores de Castelhanos ocorre 

pois não comercializam nada do que produzem em seus quintais, já que esses 

moradores não atuam junto a Cooperquivale. Para os moradores de Piririca, o 

quintal é extremamente importante para a geração de renda dos moradores, já que 

as frutas produzidas nos quintais conseguem ser escoados através da cooperativa. 

Nos quintais dos moradores de Piririca podem ser vistos muitas árvores frutíferas, 

banana e pupunha.   

Essa importância do quintal se reflete não apenas na geração de renda das 

famílias de Piririca, mas contribui para a produção alimentar da comunidade, já que 

os alimentos produzidos durante o ano nos quintais servem como importantes fontes 

alimentares. Essa produção de alimentos nos quintais pode ser importante garantia 

de manutenção da segurança e soberania alimentar nessa comunidade tradicional. 

Tanto os moradores de Castelhanos como os de Piririca revelam que realizam 

trocas de mudas das espécies cultivadas nos quintais. Porém, a troca de produtos é 

quase inexistente, já que esses entrevistados relataram que “o que um tem, o outro 

tem também”.  

 

5.4 Roças 

 

A roça é um importante meio de famílias rurais conseguirem alimentação 

adequada e, além disso, obter renda através de seus produtos. Nas entrevistas, 

todos os moradores da área que está destinada a comunidade de Piririca possuem 

roça. Na maior parte dos casos, a pessoa responsável pela roça é o chefe de 

família. Ele quem decide o que plantar, quando plantar, quanto efetuar o pedido de 



 68 

ordem para a execução da roça junto aos órgãos responsáveis. Em alguns casos, 

mulheres eram responsáveis pela roça da família quantos estas eram casadas com 

homens que trabalhavam na cidade ou para os fazendeiros da região. 

No caso dos moradores do bairro de Castelhanos, somente um entrevistado 

possuía roça. Este ainda alegava que sua roça era bem pequena perto das outras 

conhecidas na região. A falta de espaço para os moradores de Castelhanos impede 

que eles cultivem seus próprios alimentos e obtenham renda para a família através 

dos produtos agrícolas. Com isso, a sensação de insegurança, devido ao longo 

tempo de espera para a titulação da terra, se coloca como um fator que dificulta a 

inserção dessas famílias no mercado rural e a manutenção de práticas agrícolas 

voltadas ou não para subsistência.  

Nas entrevistas livres muitos entrevistados falaram muito sobre o que acham de 

pedir autorização para trabalhar e suas percepções sobre o processo. Esse debate 

será feito mais adiante, em Percepções sociais e ecológicas.  

O plantio nessas roças, segundo os entrevistados, era diferente há décadas 

atrás. Um primeiro fator importante é a distinção entre roça tradicional e perene 

pelos órgãos responsáveis pela emissão das ordens de permissão de cultivo. Antes 

o cultivo se dava em uma mesma área tanto de espécies de ciclo curto e médio, 

como de espécies de ciclo longo. O cultivo de espécies arbóreas com cultivos anuais 

é uma das características da agricultura quilombola. Na agricultura de coivara, ao 

realizar a queimada e o plantio em uma nova área, por exemplo, diversas espécies 

arbóreas nativas regeneram entre os cultivos tradicionais, o que torna esse modelo 

agrícola ainda mais de acordo com concepções de conservação ambiental.  Porém, 

nos últimos anos, a distinção de cultivos perenes e cultivos tradicionais modifica a 

prática de agricultura desses grupos, já que anteriormente não havia essa distinção 

de cultivos. 

Seu José diz sobre isso que “Antes não tinha esse negócio de perene, plantava 

arroz e se a roça fosse boa plantava banana. Hoje, se vai plantar arroz, só pode 

plantar arroz”. 

A roça também passou por outras transformações. As espécies cultivadas não 

são as mesmas do passado. Muitas hortaliças e legumes que antes não eram 

cultivados, hoje se encontram nos roçados. É possível encontrar mandioca, arroz, 

feijão, chuchu, inhame, cará, batata-doce e milho nas roças de cada uma das 

famílias. Porém, as hortaliças e legumes foram se instalando, por viabilidade de 



 69 

mercado, e hoje é possível encontrar cenoura, abobrinha, beterraba, berinjela, 

espinafre, repolho, brócolis, mostarda, dentre outros. As espécies presentes nos 

espaços cultivados, segundo os entrevistados, são: Milho, mandioca, chuchu, arroz, 

feijão, inhame, batata-doce, cará, café, banana, pupunha, abobora, pepino, jaca, 

laranja-poncã, laranja-pera, laranja-bahia, graviola, lichia, limão taiti, limão rosa, 

acerola, maná, abacate, mamão, maracujá, cenoura, beterraba, abobrinha, berinjela, 

tomate, vagem, tomate-cereja, jiló, alface, chicória, almeirão, rúcula, espinafre, 

repolho, brócolis e mostarda. 

A maioria dos produtos das roças tradicionais estão perdendo suas variedades. 

Arroz, feijão e mandioca, por exemplo, já não é possível comercializá-los com tanta 

facilidade como foi possível no passado. Dessa maneira, vão se perdendo os 

cultivares tradicionais e os hábitos de consumo. “Feijão no mercado só tem 

carioquinha”, diz seu Antônio para dizer que as variedades de feijão cultivados ali 

não tem entrada no mercado. 

Os entrevistados relatam que muitas espécies citadas como cultivadas já são 

antigas na região. Porém, muitas outras espécies são introduzidas nos sistemas a 

partir de doações de mudas e sementes de instituições, como o ITESP por exemplo. 

Segundo os entrevistados, vieram do ITESP mudas de laranja, poncã, lichia, limão 

taiti, limão rosa, dentre outros.  

Fotos de algumas parcelas das roças podem ser vistas no anexo C, com cultivos 

de couve, chuchu, banana, laranja poncã, maracujá, dentre outros.  

 

6.5 Consumo de alimentos 

 

Sobre a aquisição de alimentos consumidos, todos os associados entrevistados, 

moradores ou não da região de Piririca, compram seus alimentos nos mercados das 

cidades próximas da região, utilizando como meio de transporte os ônibus 

municipais de Iporanga e Eldorado que circulam pela rodovia Benedito Pascoal da 

França ou vans particulares que cobram para levar as pessoas as cidades. Os 

moradores do bairro de Castelhanos compram seus alimentos tanto em Eldorado 

como em Iporanga. Já os moradores de Piririca adquirem seus alimentos 

principalmente da cidade de Iporanga, por ser mais acessível o ônibus para esse 

município, geralmente com a frequência de uma vez por mês. 



 70 

A maior parte dos associados compram a cesta básica oferecida nos mercados, 

já que esta apresenta produtos mais acessíveis e diversos. Dentro disso, os 

associados apontam para uma mudança dos hábitos alimentares da comunidade. As 

dificuldades presentes na certificação das roças de subsistência, a alimentação das 

crianças nas escolas e a acessibilidade dos produtos dos mercados da região foram 

apontados como fatores que causam essa mudança. Sobre isso Dona Célia diz que 

“tem criança que nem gosta mais de comer arroz pilado, só gosta do comprado no 

mercado”. Dona Maria diz que “tem gente que não gosta do café torrado em casa, só 

gosta do que vem no pacote”.  

A população mais jovem dos associados é um fator central para essa 

descaracterização dos hábitos alimentares. Primeiro devido à ausência das crianças 

na roça nos dias de hoje, que distanciam jovens e crianças do processo de produção 

de alimentos. Além disso, a alimentação escolar é um outro fator que modifica as 

preferências dos jovens. Essa influência chega em casa, já que se o jovem não 

gosta do “arroz pilado” nem do “café torrado em casa”, os pais buscam os produtos 

do mercado, pois destes os seus filhos e netos “gostam mais”. 

Os entrevistados relatam que bem pouco do que é consumido é produzido na 

própria comunidade. Apenas um pouco de arroz sazonalmente e o feijão 

apresentam maior relevância do consumo. Dona Maria relata que “o costume né, a 

gente come uma batata-doce, mandioca, mas é outro costume e as crianças mais, 

elas gostam agora é de bolacha, que se come na escola”.  

Dessa forma, os entrevistados dessa pesquisa se encontram em um momento 

de transição de seus hábitos alimentares, antes ligados à agricultura de 

autoconsumo e subsistência, agora mais ligada aos hábitos alimentares dos centros 

urbanos. Os moradores mais jovens já têm um hábito alimentar totalmente diferente 

dos jovens da região há pouco tempo atrás, e os moradores mais velhos vem 

modificando seus hábitos para atender os gostos dos mais jovens. Esse processo de 

mudança alimentar representa a transição dos hábitos alimentares da comunidade 

de Piririca para hábitos alimentares mais próximos aqueles praticados nos centros 

urbanos, o que pode colocar a soberania alimentar em situação de vulnerabilidade. 

Apesar da dificuldade de geração de renda na comunidade, principalmente para os 

moradores de Castelhanos, não se pode apontar quadros de insegurança alimentar 

na comunidade, já que quando não produzindo, ao menos os moradores compram 

seus alimentos nos mercados próximos da região. 



 71 

 

6.6 Percepções ecológicas e sociais 

 

Roças 

Nas entrevistas livres, foram colocadas perguntas amplas para captar os 

aspectos mais relevantes, no que envolve a vida presente dos associados. Um dos 

temas mais abordados era a respeito dos pedidos de autorização de supressão da 

vegetação nativa para trabalhar na terra. Na maioria das vezes, a respeito esse 

controle dos órgãos ambientais os entrevistados colocavam como entraves.  

Além, de sempre ter que realizar os pedidos de autorização, relatam tempos de 

espera para as “ordens” saírem de 3 a 4 meses. Em muitos casos, essas “ordens” 

chegam depois do tempo de cultivo de diversas espécies. Com isso, em alguns 

casos esses agricultores perdem a roça daquele ano, só podendo plantar no ano 

seguinte.  

Questionavam também a separação entre roças tradicionais e cultivos perenes 

pelos órgãos ambientais. Dizem que antes plantavam, como já foi visto nesse 

trabalho, as espécies todas juntas, anuais e perenes. Além disso, a roça tradicional 

pode colocar fogo, já os plantios perenes não se podem colocar fogo, uma 

separação que não havia antes das criações de unidades de conservação. Essa 

separação também contribui para mudanças nas práticas agrícolas dos quilombolas 

em estudo. 

Segundo seu Antônio, ele até chega a sentir que a terra não é sua. “Acho que a 

terra não é minha né. A gente fala que é nossa por estar lutando por ela né, mas tem 

que ficar pedindo autorização para trabalhar. Esse negócio de parque aí, depois que 

entrou aqui atrasou muito o povo”. Seu Antônio se refere ao Parque Estadual 

Caverna do Diabo, vizinho da região de Piririca. Na época de implementação do 

Parque, as áreas dos moradores da região foram extremamente reduzidas, junto a 

isso suas práticas de manejo dos recursos naturais passaram a sofrer diversas 

restrições.  

Antigamente, na época dos pais e avós de seu José, eles não precisavam pedir 

autorização. Naquele tempo, seu José relata que em mutirões, chegavam a fazer 

roça em 4 alqueires de terra de uma vez. Agora “nossas áreas já não tão muito boa, 

a área que é boa nois não pode por roça”. Agora, devido ao êxodo de muitos 

moradores da região para os centros urbanos mais próximos, já não há tantas 



 72 

pessoas para fazer o mutirão. Além disso, devido a inexistência de roças em alguns 

terrenos e as dificuldades apresentadas para a reprodução das práticas agrícolas, 

muitos trabalham fora para os fazendeiros da região, ou nas cidades de Iporanga e 

Piririca. 

Seu Antônio diz que hoje em dia “o povo foi ficando com medo de plantar”, 

devido aos problemas de demanda de tempo para conseguirem a autorização de 

supressão da vegetação nativa e o deslocamento até Eldorado para fazer o pedido. 

Os agricultores, ficando com medo de plantar não plantam. Esse processo, por fim, 

pode contribuir para a perda de variedades tradicionalmente plantadas na região.  

Seu José diz que várias “qualidades” utilizadas no passado não são mais 

utilizadas nos dias de hoje. “Tinha aquele feijão que era uma beleza e não acha 

mais”. Os dois fatores mais evidentes apontados como possíveis causas dessa 

perda de variedades é a dificuldade de se plantar e o gosto alimentar dos mais 

jovens.  

Os entrevistados questionaram essas limitações à suas práticas, lembrando que 

“se tem área hoje para preservar e graças a nossos antepassados. Se dependesse 

dos fazendeiros não tinha nada”. 

Por fim, os entrevistados questionam a seletividade dos processos de multa e de 

restrições de uso por parte dos órgãos responsáveis na região. Segundo os 

entrevistados, os fazendeiros na região “desmatam até a beira d’água”, “passam 

veneno”, e não sofrem retaliações por isso. Já os agricultores negros, ao fazerem 

uma roça para subsistência, levam multa caso não respeitem as restrições 

ambientais desrespeitadas pelos fazendeiros da região. Seu José diz que esse tipo 

de arbitrariedade “é pra deixar o rico mais rico e o pobre mais pobre”. 

 

Cooperativa 

A Cooperquivale é uma cooperativa agrícola dos produtores quilombolas do Vale 

do Ribeira. Ela começou as suas atividades em 2013 e hoje todas as pessoas 

envolvidas no trabalho são quilombolas, desde os produtores até os funcionários 

administrativos. Esta é uma importante ferramenta para o escoamento da produção 

dos quilombolas para escolas e instituições públicas através do PAA (Programa de 

Aquisição de Alimentos) e do PRONAF. Hoje a cooperativa conta com 234 

associados das mais de 50 comunidades quilombolas do Vale do Ribeira.  



 73 

Nessa cooperativa há uma geladeira com sementes de diversas variedades de 

feijão, arroz e milho. Essas sementes são obtidas através dosa agricultores, que 

doam um pouco das sementes de seus cultivares para que outros agricultores 

possam utilizar. Essa é uma iniciativa que possibilita aos agricultores terem acesso a 

dezenas de variedades dos cultivos tradicionais, tradicionalmente utilizadas pelos 

agricultores da região.  

Ao utilizar essas sementes, se compromete a devolvê-las. O que além de 

garantir o número de sementes para o uso de outras pessoas, permite a adaptação 

da variedade in situ, indicada como a melhor forma de preservação de material 

genético.  

Essa cooperativa hoje é o maior apoio aos agricultores quilombolas da região 

para o escoamento dos seus produtos agrícolas e para a viabilização econômica da 

atividade agrícola. Através da Cooperquivale é possível escoar os alimentos 

produzidos nas roças e nos quitais para atender as instituições públicas, como 

escolas da região da grande São Paulo. Dessa forma, a cooperativa se apresentam 

como importante ferramenta para aquisição de renda desses produtores, garantindo 

renda para a aquisição de alimentos, o que contribui para a segurança alimentar. 

Além disso, a preservação dos cultivares tradicionais e da troca de sementes pode 

colaborar com a manutenção da agrobiodiversidade entre os moradores da região.  

 

Os jovens 

A mudança de hábitos alimentares e culturais da população de Piririca, em muito 

se deve a juventude da comunidade. Segundo seu Antônio, cerca de um terço da 

comunidade é jovem, o que faz com que esses tenham grande influência no 

cotidiano na comunidade, como em seus hábitos alimentares e consequentemente 

na produção agrícola. A aproximação do jovem com o centro urbano e a 

escolarização são grandes fatores de influência para a comunidade. 

As escolas da região apresentam a mesma lógica das escolas estaduais do 

Estado de São Paulo e da maior parte do Brasil. O conteúdo do que é ensinado nas 

escolas pouco ou nada tem a ver com a vivência e a cultura das comunidades 

quilombolas na região. Alguns autores afirmam que as escolas podem ter um grande 

papel de aculturação de populações tradicionais (BRASIL, 2017). Dean (1996) relata 

que desde o período colonial, instituições de ensino eram centrais para o processo 

de descaracterização cultural do indígena.  



 74 

A alimentação recebida na escola, segundo os entrevistados, é baseada em 

produtos industrializados e ultraprocessados, como bolachas, biscoitos e etc. Estes 

hábitos alimentares tem pouco a ver com a alimentação oriunda das roças de 

subsistência tão praticadas pelos antepassados das crianças e dos adolescentes da 

região nos dias de hoje. 

Além disso, as escolas e as “leis da criança e do adolescente” retiram as 

crianças das práticas das roças com os mais velhos. Não que a escola em si seja 

algo ruim, como dizem os entrevistados, mas o distanciamento do jovem das 

práticas agrícolas da comunidades, em que a atividade agrícola é central para a 

reprodução cultural e social dessas famílias, é tido como algo prejudicial.  

Os jovens frequentam a escola com a perspectiva de terem um “futuro melhor”, 

dizem os entrevistados. Só que devido a precariedade da educação das escolas na 

região, muitos jovens terminam os estudos e não conquistam a ascensão social que 

almejavam. “Hoje tem que ver seu filho botando roça para os outros”, diz um dos 

entrevistados ao se referir que sem as roças familiares, os filhos formados acabam 

tendo que trabalhar para os fazendeiros da região.  

Alguns entrevistados disseram que essas leis que proíbem os jovens de 

trabalhar na roça, são “leis para pobres”, já que filhos de pessoas ricas “trabalham 

em novelas e pode, mas nois aqui para levar pra uma roça não pode”. Eles dizem 

que a criança não ia para roça para trabalhar pesado, até mesmo porque essa não 

aguentaria. É só para ficar por ali e ajudar os pais com alguma coisa, mas nem isso 

pode. Um dos entrevistados ainda diz, “Deus que me perdoa, mas essas leis não 

são para gente”.   

Os entrevistados revelam que todos os mais velhos passavam algum período da 

semana na roça com seus pais no passado, e que isso foi de grande importância 

para seu aprendizado sobre o manejo dos recursos naturais. “Nois já acostumo, 

quando nois tinha 10 anos, já estava do lado do pai na roça”, diz um dos 

entrevistados.  

 



 75 

 

6. CONCLUSÃO 

 

No Brasil, diversos autores vêm apontando para a presença de inseguridade 

alimentar em muitas famílias quilombolas e da dificuldade de reprodução cultural que 

esses sujeitos enfrentam (SANTOS & TATTO, 2008; SANTOS & GARAVELLO, 

2016; SANTOS, 2015). Além disso, aspectos legais do acesso à terra ainda são um 

entrave para essas populações conquistarem seus direitos ao território previstos na 

Constituição Federal de 88 (CAVALCANTI, 2006; DIEGUES, 2001). 

Com isso, pretendeu-se estudar o caso de uma comunidade quilombola 

específica, a comunidade de remanescentes quilombolas de Piririca, conhecendo 

aspectos de suas práticas agrícolas e relacioná-las a aspectos de segurança e 

soberania alimentar desses grupos. Além disso, teve-se o intuito de investigar 

nuances da reprodução cultural nessa comunidade. 

No presente estudo, foi possível constatar que a comunidade quilombola em 

questão se encontra em um momento de transição dos seus hábitos alimentares, 

passando a ser cada vez menos presente os produtos oriundos das roças na 

alimentação das famílias quilombolas, e cada vez mais frequente o consumo de 

alimentos industrializados comprados nos mercados de Iporanga e Eldorado. Assim, 

os dados da pesquisa permitem a constatação das dificuldades encontradas para a 

manutenção dos hábitos alimentares na comunidade.  

Soma-se a isso, a dificuldade de reprodução cultural e das práticas centenárias 

de manejo das florestas e das roças encontradas em Piririca. Cerca de metade dos 

associados de Piririca não possuem espaço para plantio e produção de alimentos. 

Segundo os entrevistados, esse fator se deve a inseguridade em relação à conquista 

do território da comunidade quilombola. 

O debate da segurança e soberania alimentar de populações tradicionais é 

importante para a avaliação de questões relacionadas a reprodução social e cultural 

dessas populações. De fato, apesar das dificuldades de geração de renda para parte 

da comunidade, a segurança alimentar não se encontra em situação de 

vulnerabilidade, já que os associados de Piririca conseguem comprar alimentos nos 

mercados próximos da região. Porém, aspectos relacionados à soberania alimentar 

se encontram em um momento de transição, já que uma parte da comunidade de 

Piririca não tem acesso à terra, o que inviabiliza a produção agrícola de subsistência 



 76 

para a obtenção de alimentos e, consequentemente, a reprodução cultural da 

comunidade. 

Além disso, outros conflitos entre a comunidade e os órgãos institucionais vêm 

ocorrendo, como conflitos na demarcação das terras do quilombo devido à presença 

de unidades de conservação, como o Parque Estadual Caverna do Diabo. A 

presença do território quilombola nesta região, de grande relevância para instituições 

públicas de preservação ambiental na Mata Atlântica, dificulta as práticas 

centenárias de manejo da natureza exercidos por esse grupo. 

De fato, a presença de seres humanos na região do Vale do Ribeira é antiga, e 

as práticas de produção de alimentos em meio a floresta são tão antigas quanto a 

presença humana na região. Porém, esses conflitos vêm dificultando a reprodução 

dessas práticas históricas. Com isso, coloca-se em risco não só a reprodução da 

comunidade quilombola, mas também a preservação de um grande acervo genético 

que é mantido por essas comunidades e um grande conhecimento em relação aos 

processos naturais da Mata Atlântica e suas formas de manejo sustentável. 

Por fim, a comunidade quilombola em estudo se encontra diante de um grande 

desafio para a preservação de sua cultura, de seus conhecimentos e para a 

manutenção de suas práticas agrícolas. Embora o acesso à terra esteja na última 

etapa para a titulação, o êxodo dos jovens e a inviabilidade de suas formas de 

reprodução são colocados pelos associados como os principais problemas da 

comunidade dos dias de hoje. 

Com isso, espera-se que novas perspectivas em relação a essas comunidades 

quilombolas do Vale do Ribeira surjam através do acumulo de pesquisas com essas 

comunidades e com a atenção de órgãos responsáveis por eles. 

Espera-se que as contribuições desta pesquisa possam se constituir em 

subsídios para ações de instituições, públicas ou não, no sentido da manutenção da 

segurança e soberania alimentar e minimização da perda de agrobiodiversidade e 

da erosão genética presentes no meio rural brasileiro. Pois a valorização da cultura e 

das práticas agrícolas das comunidades tradicionais é de extrema importância para 

a conservação da biodiversidade no planeta. 

 



 77 

REFERÊNCIAS 

 

ARRUTI, J.M.A. Políticas públicas para quilombos: um ensaio de conjuntura a partir 

do exemplo da saúde. Tempo de Presença, Rio de Janeiro, v. 11, p. 6-10, 2008. 

 

ARRUDA, Rinaldo. "Populações tradicionais" e a proteção dos recursos naturais em 

unidades de conservação. Ambient. soc., Campinas, n. 5, p. 79-92, Dec. 1999. 

 

BECKER, B.K. A Amazônia pós ECO-92: por um desenvolvimento regional 

responsável. In: BURSZTYN, M. (Org.). Para pensar o desenvolvimento sustentável. 

São Paulo: Brasiliense, 1994. p.124-143. 

 

BRASIL. Presidência da República. Secretaria Especial de Políticas de Promoção da 

Igualdade Racial. Programa Brasil quilombola: comunidades quilombolas 

brasileiras: regularização fundiária e políticas públicas. Brasília: PR/SEPPIR, 2008. 

 

BRASIL, Rosangela Lima. A Construção dos Remanescentes de Quilombos: 

produções discursivas, pluralidade, homogeneização e invisibilidades em debate. 

2010. VIII Jornada Internacional de Políticas Públicas. Universidade Federal do 

Maranhão, Centro de Ciências Humanas.  

 

BRÜSEKE, F.J. A lógica da decadência. Belém, Ed. Cejup, 1996. 

 

CAVALCANTI, Cíntia Munch. Estudos Etnobotânicos Qualitativos em 

Comunidades Tradicionais no PETAR - Parque Estadual e Turístico do Alto 

Ribeira e Seu Entorno, Iporanga, SP e a Legislação Fundiária. 2006. 63 p. 

Relatório de Estágio Profissionalizante em Engenharia Florestal. Universidade de 

São Paulo - Escola Superior de Agricultura “Luiz de Queiroz”. Piracicaba. 2006. 

 

CUNHA, Manuela Carneiro da. Populações tradicionais e a Convenção da 

Diversidade Biológica. Estud. av., São Paulo ,  v. 13, n. 36, p. 147-163,  Aug.  1999 . 

 

CUNHA, M.C.; ALMEIDA, M.W.B. Populações tradicionais e conservação ambiental. 

In: CAPOBIANCO, João Paulo Ribeiro et al. Biodiversidade na Amazônia brasileira: 



 78 

avaliação e ações prioritárias para a conservação, uso sustentável e repartição de 

benefícios. São Paulo, Estação Liberdade: Instituto Socioambiental, 2001. 

 

EMBRAPA. A agrobiodiversidade com enforque agroecológico: implicações 

conceituais e jurídicas. 2008. 105p. Textos para discussão 34 EMBRAPA. Brasília, 

DF. 

 

DEAN, W. A ferro e fogo. A história e a devastação da Mata Atlântica brasileira. 

1995. 484p. Companhia das Letras, São Paulo. 

 

DIEGUES, A.C. O mito moderno da natureza intocada. 3. ed.São Paulo: 

HUCITEC; USP, NUPAUB, 2001. 170p. 

 

GOMES, Flávio dos Santos. 2015. Mocambos e quilombos: Uma história do 

campesinato negro no Brasil. 

 

LEIVAS, F.A. FREITAS, R.R. de. Populações tradicionais e conservação da 

biodiversidade: Uma relação contratual para manutenção dos territórios. 2010. 

 

FIDELIS, L. Quilombos, agricultura tradicional e a agroecologia: o agroecossistema 

do Quilombo João Surá sob a ótica da sustentabilidade. Cadernos CERU, [S.l.], v. 

22, n. 1, p. 57-72, june 2011. ISSN 1413-4519. 

 

FOSTER, John Bellamy. The Ecology of Marxian Political Economy. Monthly 

Review, [S.l.],p. 1-16, sep. 2011. ISSN 0027-0520. 

 

LOWY, Michael. O que é ecossocialismo? São Paulo: Cortez, 2° edição. 

 

FURTADO, Marcella Brasil; PEDROZA, Regina Lúcia Sucupira; ALVES, Cândida 

Beatriz. Cultura, identidade e subjetividade quilombola: uma leitura a partir da 

psicologia cultural. Psicol. Soc., Belo Horizonte ,  v. 26, n. 1, p. 106-115,  Apr.  2014  

 



 79 

ITESP (INSTITUTO DE TERRAS DO ESTADO DE SÃO PAULO JOSÉ GOMES DA 

SILVA). Relatório técnico-científico de identificação das comunidades 

remanescentes de quilombos de Ivaporunduva. São Paulo, 1998. 64p. 

 

MARQUES, Paulo Eduardo Moruzzi. Embates em torno da segurança e soberania 

alimentar: estudo de perspectivas concorrentes. Segurança Alimentar e 

Nutricional, Campinas, SP, v. 17, n. 2, p. 78-87, fev. 2015. ISSN 2316-297X.  

 

MARX, Karl. O Capital - Volume I Livro I. (Os Economistas) São Paulo: Editora Nova 

Cultura, 1996. 

 

NODARI, Rubens Onofre; GUERRA, Miguel Pedro. A agroecologia: estratégias de 

pesquisa e valores. Estud. av., São Paulo , v. 29, n. 83, p. 183-207, Apr. 2015 . 

 

PAVAN, S. Métodos de amostragem para manejo sustentado de plantas medicinais 

da Mata Atlântica no Vale do Ribeira – SP. Diss. Mestrado, Universidade de São 

Paulo, São Paulo, 161 p., 1999. 

 

RIBEIRO, DARCY. 1995. O povo brasileiro: a formação e o sentido do Brasil. São 

Paulo: Companhia das Letras. 

 

SANTOS, Katia Maria Pacheco dos. Práticas agroalimentares em unidades de 

conservação de uso sustentável sob a ótica da segurança alimentar. 2015. 139 

p. Dissertação de Doutorado - Universidade de São Paulo - Escola Superior de 

Agricultura “Luiz de Queiroz”. Piracicaba. 2015. 

 

SANTOS, KMP. GARAVELO, MEPE. Segurança alimentar em comunidades 
quilombolas de São Paulo. 2016. Segurança Alimentar e Nutricional. Campinas, SP. 
 

SANTOS, K.M.P. TATTO, N. Agenda Socioambiental de Comunidades 

Quilombolas do Vale do Ribeira. São Paulo: Instituto Socioambiental; 2008. 

 



 80 

SILVA, Henrique Ataide da; MURRIETA, Rui Sérgio Sereni. Mandioca, a rainha do 

Brasil? Ascensão e queda da Manihot esculenta no estado de São Paulo. Bol. Mus. 

Para. Emílio Goeldi. Ciênc. hum.,  Belém ,  v. 9, n. 1, p. 37-60,  Apr.  2014 . 

 

SHIVA, Vandana. The politics of knowledge at the CBD, 

http://www.twnside.org.sg/souths/twn/title/cbd-cn.htm. 

 

SOUZA, Amarildo Carvalho de. A luta pela garantia dos direitos quilombolas e as 

políticas de ação afirmativa: Limites e desafios. 2010. 55 p. Monografia de 

especialização. Universidade Federal de Minas Gerais, Brasilia – DF. 

 

 

 

 

http://www.twnside.org.sg/souths/twn/title/cbd-cn.htm


 81 

Anexo A 

1. Nome: 

2. Tem quintal?  

3. Quem toma conta do quintal?  

4. Quem resolve o que plantar no quintal? 

5. Vende produtos do quintal?  

6. Troca produto do quintal?  

7. Possui roça?  

8. Quem toma conta da roça?  

9. O que acha sobre autorizações que tem que ser pedidas para manejar a roça?  

10. Como é o processo de pedir autorização? 

11. Quem resolve o que plantar na roça?  

12. O que planta na roça?  

13. O que come da roça?  

14. Vende alguma coisa da roça?  

15. Qual a origem das sementes/manivas? 

16. Qual a origem da renda da família?  

17. Aonde compra comida?  

18. Qual frequência?  

19. Qual transporte?  

20. Participa de algum grupo/associação? 

21. Já Participou de alguma pesquisa? 

22. De onde vem o material de construção da casa? 

23. Há quanto tempo mora na comunidade? 

24. Aonde nasceu? 



 82 

25. Aonde nasceu a família? 

26. Onde está toda a família?  

27. Utiliza insumos na roça? 

28. Utiliza máquinas? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 83 

Anexo B 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

 

O Sr. (a) está sendo convidado (a) como voluntário (a) a participar da pesquisa “Erosão genética e 
agricultura. Um estudo de caso de uma Comunidade Quilombola do Vale do Ribeira”. Nesta 
pesquisa pretendemos observar, pesquisar e relatar o uso da terra de comunidades quilombolas, e 
observar em como as práticas agrícolas estão inter-relacionadas com sua cultura e seu cotidiano. E, 
por fim, discutir até que ponto essas comunidades apresentam segurança e/ou soberania alimentar.”. 
O motivo que nos leva a estudar e que, sabendo que o planeta passa por uma grande crise 
ambiental, com perda de biodiversidade e degradação de ecossistemas. Queremos por tanto, relatar 
métodos produtivos que não sejam predatórios para com a natureza.  Para esta pesquisa adotaremos 
os seguintes procedimentos: O Sr. (a) será consultado sobre plantios realizados e hábitos alimentares 
através de entrevistas semi-estruturadas e livres. Não existem riscos nessa pesquisa para o 
entrevistado. A pesquisa contribuirá para um maior entendimento das dinâmicas agrícolas de 
comunidades que apresentam diferenças ao modelo agrícola hegemônico e a um conhecimento da 
variedade de espécies vegetais manejadas por esses grupos. 
Para participar deste estudo o Sr (a) não terá nenhum custo, nem receberá qualquer vantagem 
financeira. O Sr. (a) terá o esclarecimento sobre o estudo em qualquer aspecto que desejar e estará 
livre para participar ou recusar-se a participar. Poderá retirar seu consentimento ou interromper a 
participação a qualquer momento. A sua participação é voluntária e a recusa em participar não 
acarretará qualquer penalidade ou modificação na forma em que o Sr. (a) é atendido (a). O 
pesquisador tratará a sua identidade com padrões profissionais de sigilo. Os resultados da pesquisa 
estarão à sua disposição quando finalizada. Seu nome ou o material que indique sua participação não 
será liberado sem a sua permissão.  
O (A) Sr (a) não será identificado (a) em nenhuma publicação que possa resultar. Este termo de 
consentimento encontra-se impresso em duas vias originais, sendo que uma será arquivada pelo 
pesquisador responsável, e a outra será fornecida ao Sr. (a). Os dados e instrumentos utilizados na 
pesquisa ficarão arquivados com o pesquisador responsável por um período de 5 (cinco) anos, e 
após esse tempo serão destruídos. Os pesquisadores tratarão a sua identidade com padrões 
profissionais de sigilo, atendendo a legislação brasileira (Resolução Nº 466/12 do Conselho Nacional 
de Saúde), utilizando as informações somente para os fins acadêmicos e científicos. 
 
 
Eu, _____________________________________________, portador do documento de Identidade ____________________ 
fui informado (a) dos objetivos da pesquisa “Erosão genética e agricultura. Um estudo de caso de uma Comunidade 
Quilombola do Vale do Ribeira”, de maneira clara e detalhada e esclareci minhas dúvidas. Sei que a qualquer momento 
poderei solicitar novas informações e modificar minha decisão de participar se assim o desejar.  
Declaro que concordo em participar. Recebi uma via original deste termo de consentimento livre e esclarecido e me foi dada à 
oportunidade de ler e esclarecer as minhas dúvidas. 
 

, _________ de __________________________ de 2017 
 
 
 

__________________________________                                 __________________________________ 
Assinatura do (a) Pesquisador (a)                                                      Assinatura do Participante 

 
 
 
 
 

Nome do Pesquisador Responsável: Maria Elisa Eduardo de Paula Garavello 
Endereço: Rua Barão de Piracicamirim, São Dimas. 
CEP: 13.416-005/ Piracicaba - SP 
Fone: (19)3422-1180 
E-mail: mepegara@usp.br 

 



 84 

ANEXO C 



 85 



 86 



 87 



 88 



 89 

 


	2 OBJETIVO

