
 



ii 
 

Universidade de São Paulo 
Faculdade de Arquitetura e Urbanismo - FAU USP 

 
 
 
 

 
 
 

Ruínas do Abarebebê: um olhar etnobotânico para a decolonização da paisagem 
 

 
 
 

 

Trabalho Final de Graduação 
apresentado para a Faculdade de Arquitetura e 
Urbanismo da Universidade de São Paulo. 

Orientação: Profª Drª Catharina Lima  

Co-orientação: Profª Drª Renata Martins 

 
 

 

São Paulo 
2019 



iii 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

À memória de meus avós, Oneida e Odyr, que deixaram muitas saudades...  



iv 
 

AGRADECIMENTOS 
 

Aos meus pais, cujo apoio e carinho foram essenciais para que eu chegasse aqui. 

À Profª. Catharina, minha orientadora, que me mostrou o caminho da paisagem e contribuiu imensamente para a minha formação, 
enquanto profissional e, sobretudo, enquanto pessoa. 

À Profª. Renata, por desvelar o universo indígena e mestiço de nossa arte e arquitetura e por me orientar, com tanto carinho e 
entusiasmo. 

Ao Nelson e à Luciane, do APBA, que tão gentilmente disponibilizaram os desenhos e me explicaram sobre o projeto do Museu da 
Paisagem. 

À Regina, que tão gentilmente me auxiliou na pesquisa histórica sobre as ruínas.  

Aos monitores das Ruínas do Abarebebê, que sempre me receberam de braços abertos e tão solicitamente me apresentaram às ruínas. 

Aos Tupi Guarani de Piaçaguera, que vêm realizando um trabalho maravilhoso de resgate de sua ancestralidade e gentilmente 
compartilham conosco sua imensa sabedoria. Aweté! 

Ao Raul, ao Leandro, à Paula, à Cláudia e ao Alexandre, com quem aprendo todos os dias um pouquinho mais da arte que é pensar e 
projetar a paisagem. 

À Luisa, à Bia e à Hudynne, minhas queridas amigas, por terem me inspirado a seguir o caminho da militância e a nunca desistir de 
lutar por um mundo menos injusto e desigual. Ao Artur, à Thaís, ao Pedro, à Ana Morais, à Ana Lívia, à Babi, à Débora, ao Danilo e ainda outros 
muitos queridos amigos, pelos tantos momentos e experiências compartilhados, na FAU e na vida. Ao Gabriel, meu grande amigo, companheiro 
de discussões arquitetônicas e da vida, esse trabalho não teria saído sem ele.  

Ao Lucas, meu companheiro, que sempre esteve ao meu lado, me dando forças, me encorajando e, sobretudo, escutando minhas 
angústias e aflições. Não existem palavras suficientes para te agradecer, por isso e por tudo. Obrigada por existir!  



v 
 

 

 

 

“Jaguereko jaʃy 

Jaguereko yvytu 

Ha peteï mbyja mimbi 

Jaguereko yʃyry 

Yvy mara’ÿngatu 

Eme’ë oréve ne arandu” 

Torypápe, canção de Tonolec 

 

“Minha jangada vai sair pro mar 

Vou trabalhar, meu bem querer, 

Se Deus quiser quando eu voltar do mar, 

Um peixe bom eu vou trazer. 

Meus companheiros também vão voltar, 

E a Deus do céu vamos agradecer” 

Suíte do Pescador, canção de Dorival Caymmi  



vi 
 

RESUMO 
 

A vegetação é um elemento essencial do projeto da paisagem, mas que nem sempre é pensada de forma criteriosa e holística, 

considerando todas as dimensões que a constituem – biológica, ecológica, estética, cênica e cultural. Nesse sentido, o entendimento da 

vegetação enquanto pertencente ao universo da cultura é marginalizado pela prática paisagística, o que acaba por criar frequentemente 

paisagens deslocadas em relação ao contexto cultural e ambiental do lugar onde se materializará o projeto. Entendendo, então, a paisagem 

enquanto um fenômeno culturalmente construído e como elemento estruturador de memórias e identidades, o critério cultural para escolha 

das espécies de um projeto surge como parte essencial do processo projetual. Como ferramenta para esta seleção, temos a Etnobotânica, 

ciência que se debruça sobre a relação entre as plantas e as diversas culturas humanas, compreendendo seus significados e usos de acordo 

com os diferentes contextos ambientais, materiais e cosmológicos de cada povo. Enquanto espaço que permite a transmissão dos 

conhecimentos etnobotânicos e a experimentação do uso do critério cultural para a seleção de espécies para o projeto da paisagem, temos o 

jardim etnobotânico, um equipamento dedicado a desvelar a profunda relação entre plantas e o ser humano. Levando em consideração o acima 

exposto, foi escolhido o sítio das Ruínas do Abarebebê, em Peruíbe/SP, como local privilegiado para a implementação de um jardim 

etnobotânico, uma vez que as ruínas nos remetem à construção cultural dessa paisagem litorânea. Além disso, essa região do litoral paulista 

se apresenta como uma área de forte presenças das culturas tradicionais, cuja relação com o meio é intensa. Por fim, a existência de um estudo 

interdisciplinar coordenado pelo MAE-USP, durante a década de 1990, que deu origem ao projeto do Museu da Paisagem, coordenado pelo 

arquiteto Paulo Bastos, sedimentou a escolha do local de projeto. Foi, então, elaborada a proposta do Jardim Etnobotânico do Abarebebê, que 

buscou desvelar a profunda relação estabelecida entre as culturas caiçara e guarani e as plantas, demonstrando a possibilidade de outras 

formas de relação com o meio e, principalmente, com a vegetação, a partir de uma abordagem decolonial. 

Palavras-chave: etnobotânica, jardim etnobotânico, decolonial, arquitetura paisagística    



vii 
 

ABSTRACT 
 

Vegetation is a key element of the landscape project, however it is rarely thought in a solid and holistic way, taking all its constitutive 

dimensions into consideration – biological, ecological, aesthetic, scenical and cultural. In this sense, the comprehension of vegetation while 

something related to culture is marginalized by the landscape project praxis, wich often creates displaced landscapes that doesn’t relate to the 

cultural and environmental context of the place in wich the project will be materialized. Thus, understanding landscape as a culturally built 

phenomenon and as a structuring element of memory and identity, the cultural criterion for choosing plant species comes up as a essential 

part of the project process. As a tool for this selection, there is Ethnobotany, a science that searches about the relation between plants and 

human cultures, comprehending its meanings and uses according to the different environmental, material and cosmological contexts of each 

people. While a space wich allows the transmission of ethnobotanical knowledge and the possibility of using the cultural criterion on plant 

selection, ethnobotanical gardens appear as key equipments, dedicated to reveal the deep connection between plants and people. Following 

these arguments, it has been chosen the Ruínas do Abarebebê site, in Peruíbe-SP, as a privileged place for implementing an ethnobotanical 

garden, once the ruins recall the cultural construction of the coast landscape. Besides, this region of São Paulo coast is an area of strong 

presence of traditional cultures, wich have an intense relation to the environment. Finally, the existence of an interdisciplinary study 

coordinated by MAE-USP, during the 1990’s, wich has originated the Museu da Paisagem project, led by the architect Paulo Bastos, has 

definitively defined the choice of the project’s site. So, it was elaborated the Jardim Etnobotânico do Abarebebê proposal, wich thrives on 

revealing the deep relation between the caiçara and guarani cultures and plants, demonstrating the possibility of other ways to relate to the 

environment and, mainly, the vegetation, from a decolonial approach. 

 

Key-words: ethnobotany, ethnobotanical garden, decolonial, landscape architecture  



viii 
 

Sumário 

1. Introdução ...................................................................................................................................................................................................................................................... 1 

2. Objetivos ........................................................................................................................................................................................................................................................ 5 

3. Justificativa .................................................................................................................................................................................................................................................. 5 

4. Metodologia ..................................................................................................................................................................................................................................................7 

5. Desenvolvimento ........................................................................................................................................................................................................................................8 

5.1. O município de Peruíbe .....................................................................................................................................................................................................................8 

5.2. As ruínas do Abarebebê .................................................................................................................................................................................................................. 14 

5.3. Apontamentos sobre a cultura Tupi Guarani ....................................................................................................................................................................... 23 

5.3.1. Visita à aldeia Tapirema ........................................................................................................................................................................................................ 30 

5.3.2. As plantas e a cosmologia Guarani ................................................................................................................................................................................... 39 

5.4. Apontamentos sobre a cultura caiçara ................................................................................................................................................................................... 45 

5.4.1. As plantas e o universo caiçara .......................................................................................................................................................................................... 47 

6. Um projeto para as Ruínas: o Jardim Etnobotânico do Abarebebê ..................................................................................................................................... 49 

6.1. Inspirações .......................................................................................................................................................................................................................................... 50 

6.2. Jardim Etnobotânico do Abarebebê ......................................................................................................................................................................................... 54 

6.2.1. Levantamentos .......................................................................................................................................................................................................................... 57 

6.2.2. Proposições preliminares ..................................................................................................................................................................................................... 65 



ix 
 

6.2.3. Plano de massas ........................................................................................................................................................................................................................ 71 

6.2.4. Estudo Preliminar .................................................................................................................................................................................................................... 74 

7. Conclusão: Perspectivas Vegetais .................................................................................................................................................................................................. 102 

Referências Bibliográficas ..................................................................................................................................................................................................................... 106 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 
 

Índice de Imagens 

Figura 1 - Vista dos vestígios materiais da igreja do aldeamento de São João Batista. Autoria: Mônica Bertoldi André.................................... 4 

Figura 2 - Municípios da Região Metropolitana da Baixada Santista ....................................................................................................................................... 9 

Figura 3 - Áreas protegidas no município de Peruíbe - SP. Fonte: Elaborado a partir de dados da CPRM, 2010. .................................................... 10 

Figura 4 - Relevo e hidrografia do município de Peruíbe. Fonte: Elaborado a partir de dados da CPRM, 2010. ...................................................... 11 

Figura 5 - Fitofisionomias do município de Peruíbe. Fonte: Elaborado a partir de dados do IBGE, 2016. .................................................................. 12 

Figura 6 - Representação ilustrativa das fitofisionomias de restinga no município de Peruíbe. Elaborado pela autora. .................................. 13 

Figura 7 - Vista de uma das paredes das ruínas. Autoria: Mônica Bertoldi André. ........................................................................................................... 20 

Figura 8 - Vista da área mais preservada das Ruínas do Abarebebê. Autoria: Mônica Bertoldi André. ..................................................................... 21 

Figura 9 - Vistas dos vestígios materiais do aldeamento de São João Batista, sob administração franciscana. (A) única porção da igreja 

que conserva o tamanho original das paredes; (B) Parede de divisão entre a igreja e a residência dos padres franciscanos; (C) Área da sacristia, 

bastante deteriorada. Autoria: Mônica Bertoldi André. .............................................................................................................................................................................. 22 

Figura 10 - Vista da fitofisionomia de praias e dunas na aldeia Tapirema. Autora: Mônica Bertoldi André. ......................................................... 30 

Figura 11 - Vista da fitofisionomia de brejo de restinga na aldeia Tapirema. Autoria: Mônica Bertoldi André. .................................................... 30 

Figura 12 - (A) Fruto do maracujá (Passiflora edulis); (B) Folhas e frutos da aroeira (Schinus terebinthifolius); (C) Araçá (Psidium 

cattleyanum). ............................................................................................................................................................................................................................................................... 35 

Figura 13 - (A) Frutos do caraguatá (Bromelia antiacantha); (B) Erva de São Pedro (Monstera adansonii [?], Heteropsis rigidifolia [?]). .... 36 

Figura 14 - (A) Inflorescência da caninha do brejo (Costus spiralis); (B) Orelha de gato (Tibouchina clavata); (C) Guaimbé (Philodendron 

bipinnatifidum). .......................................................................................................................................................................................................................................................... 37 

Figura 15 - (A) Carobinha (Jacaranda puberula); (B) Cajueiro (Anacardium occidentale); (C) Cipó-caboclo (Davilla rugosa); (D) Folhas da 

erva-baleeira (Cordia curassavica). .................................................................................................................................................................................................................... 38 



xi 
 

Figura 16 - Jerivá (pindovy - Syagrus romanzoffiana) no terreno das ruínas. Autoria: Mônica Bertoldi André. .................................................. 44 

Figura 17 - Frutos do jenipapeiro. Autoria: Mônica Bertoldi André.......................................................................................................................................... 44 

Figura 18 - Implantação do projeto do Museu da Paisagem, em fase de Anteprojeto. Autoria: Arq. Paulo Bastos e equipe. ............................ 52 

Figura 19 - Cortes e elevações do projeto do Museu da Paisagem, em fase de Anteprojeto. Autoria: Arq. Paulo Bastos e equipe. ................ 53 

Figura 20 - Localização das Ruínas do Abarebebê no município de Peruíbe. Imagem elaborada a partir de imagem de satélite do Google, 

utilizando software QGIS. ....................................................................................................................................................................................................................................... 56 

Figura 21 - Entorno próximo das Ruínas do Abarebebê. Imagem elaborada a partir de imagem de satélite do Google, utilizando software 

QGIS. ................................................................................................................................................................................................................................................................................ 57 

Figura 22 - Espécies vegetais existentes no terreno das Ruínas do Abarebebê. (A) Araçá (Psidium cattleyanum); (B) Caapeba (Piper 

umbellatum); (C) Cheflera (Schefflera actinophylla). Autoria: Mônica Bertoldi André. ................................................................................................................. 60 

Figura 23 - Espécies vegetais existentes no terreno das Ruínas do Abarebebê. (A) Ingarana (Abarema brachystachya); (B) Areca-bambu 

(Dypsis lutescens); (C) Bromélia (Racinaea spiculosa [?]). Autoria: Mônica Bertoldi André.......................................................................................................... 61 

Figura 24- Espécies vegetais existentes no terreno das Ruínas do Abarebebê. (A) Goiabeiras (Psidium guajava); (B) Aroeira (Schinus 

terebinthifolius); (C) Grumixama (Eugenia brasiliensis). Autoria: Mônica Bertoldi André. ......................................................................................................... 62 

Figura 25 - Espécies vegetais existentes no terreno das Ruínas do Abarebebê. (A) Embaúba (Cecropia pachystachya); (B) Capim rabo de 

burro (Andropogon bicornis). Autoria: Mônica Bertoldi André. .............................................................................................................................................................. 63 

Figura 26 - Fitofisionomias de restinga observadas em campo. (A) Vegetação de restinga arbustiva na praia do Guaraú, em Peruíbe - SP; 

(B) Vegetação de praias e dunas na praia Juruvaúva, em Ilha Comprida - SP; (C) Guanandi (Calophyllum brasiliense) na restinga arbustiva da 

praia do Guaraú, em Peruíbe – SP. Autoria: Mônica Bertoldi André. .................................................................................................................................................... 64 

Figura 27 - Zoneamento: Fitofisionomias. Escala 1:1000. ............................................................................................................................................................. 66 

Figura 28 - Zoneamento: Ambiências. Escala 1:1000. .................................................................................................................................................................... 69 

Figura 29 - Vistas do terreno das Ruínas do Abarebebê. (A) Vista do Morro dos Prados/Mirante da Torre, a partir do local onde foi proposto 



xii 
 

o mirante; (B) Vista do mar a partir do topo da colina onde se encontram as ruínas; (C) Vista de uma clareira existente no terreno; (D) Vista da 

fisionomia de mata que ocorre no flanco sul da colina das ruínas. Autoria: Mônica Bertoldi André. .................................................................................... 73 

Figura 30 - Prancha de definição do percurso das trilhas. Escala 1:1000. ............................................................................................................................. 75 

Figura 31 - Prancha de localização das ampliações. Escala 1:1000 ........................................................................................................................................... 81 

Figura 32 - Ampliação Quintal Caiçara. Escala 1:250. .................................................................................................................................................................... 83 

Figura 33 - Ampliação Quintal Guarani. Escala 1:250. ................................................................................................................................................................... 87 

Figura 34 - Croqui dos quintais Guarani e Caiçara. ........................................................................................................................................................................ 90 

Figura 35 - Ampliação Roça e Viveiro. Escala 1:250. ...................................................................................................................................................................... 92 

Figura 36 - Ampliação Floresta | Trecho 01. Escala 1:250. ............................................................................................................................................................ 95 

Figura 37 - Ampliação Floresta | Trecho 02. Escala 1:250 ............................................................................................................................................................. 96 

Figura 38 - Corte Longitudinal AA. Escala 1:500. ............................................................................................................................................................................ 101 

 

  



1 
 

1. Introdução 

A utilização das plantas como elemento do projeto da 

paisagem nem sempre é abordada de forma criteriosa pelos 

profissionais e estudantes de arquitetura, urbanismo e paisagismo. 

No entanto, constituem-se como parte essencial da composição de 

projetos de arquitetura paisagística, e devem ser compreendidas 

mais cuidadosa e profundamente, não apenas em sua dimensão 

morfológica e cênica, mas também em suas dimensões biológicas, 

ecológicas e culturais. 

Possuímos, sem dúvida, excelentes exemplos do emprego 

das plantas em composições de grande valor estético, artístico e 

ecológico, como nos mostram os jardins de Roberto Burle Marx, 

Rosa Kliass e Fernando Chacel, para citar apenas alguns dos mais 

importantes nomes do paisagismo brasileiro. Apesar disso, o legado 

destes profissionais parece cada vez mais se distanciar da prática 

corrente do projeto paisagístico, em um momento em que vemos 

proliferar em muitos casos jardins genéricos, com a repetição das 

mesmas espécies vegetais (em sua maioria exóticas), 

demonstrando um conhecimento limitado das inúmeras e ricas 

possibilidades existentes em nosso território. Por outro lado, se 

acaso encontramos jardins idealizados com alguma preocupação 

em definir de forma consciente a vegetação utilizada, por meio de 

uma maior diversificação de espécies e preocupação ecológica, 

dificilmente nos deparamos com um refinamento estético-

projetual capaz de criar lugares, espaços de vivência e convivência, 

e, em última instância, verdadeiras paisagens. 

Para além da dificuldade em se encontrar projetos 

paisagísticos que reúnam em si as diferentes dimensões que a 

vegetação apresenta como potencialidade para a criação de espaços 

qualificados, existe uma dimensão desta que é praticamente 

inexplorada nos projetos de arquitetura da paisagem: a da cultura. A 

vegetação possui uma dimensão cultural que se revela na sua 

relação com o ser humano. Esta relação é ancestral e se modifica no 

tempo e no espaço, constituindo um valioso patrimônio, que pode e 

deve ser preservado e conhecido, tendo em vista a valorização de 

saberes tradicionais, bem como a preservação ambiental, através do 

estabelecimento de uma relação mais próxima com a vegetação. 

A partir deste entendimento, entramos em contato com a 

disciplina da Etnobotânica, que pode ser definida como a ciência 

que estuda a relação entre os seres humanos e as plantas, tendo em 

vista a história e cultura de determinada população, o ambiente 



2 
 

natural com o qual ela interage e as características botânicas das 

espécies vegetais (ARAUJO, 2007). Por essa razão, é uma ciência que 

se propõe interdisciplinar, envolvendo conhecimentos de botânica, 

antropologia, etnografia, sociologia, história, arqueologia, farmácia, 

entre outros, dependendo da abordagem. No caso deste trabalho, 

não só a interdisciplinaridade, mas a transdisciplinaridade é 

também um elemento caro à sua concepção, uma vez que se une 

essencialmente a uma atitude e consciência decolonial, como 

colocado por Maldonado-Torres (2016, p. 94): 

O caráter fronteiriço do pensamento decolonial 

também aponta para seu caráter transdisciplinar: 

o projeto e a atitude decolonizadora leva o sujeito 

cognoscente que emerge da zona do não ser a 

alimentar-se do ativismo social, da criação 

artística e do conhecimento (em algum caso 

também da espiritualidade), em vias de revelar, 

 
1 Para Maldonado-Torres, a linha ontológica moderno-colonial marca a 

linha divisória entre o ser e não ser, gestada no processo de formação da 

Modernidade ocidental, marcada por uma consciência eminentemente secular, 

racional e tolerante frente à diversidade religiosa - dentro da zona do Ser. O não ser 

é marcadamente aquele julgado como o sem religião, sem alma e foi esta divisão 

desmantelar e superar a linha ontológica 

moderno-colonial1 

Esta atitude decolonial é essencial para o desenvolvimento 

de um trabalho comprometido com o desvelar de cosmologias 

ameríndias e da cultura caiçara, esta nascida dos contatos 

interétnicos iniciados a partir da chegada dos europeus ao 

continente, que seria posteriormente nomeado América, entre o fim 

do século XV e início do XVI. Neste sentido, é preciso compreender 

que, a partir deste momento, se inicia uma intrincada rede de trocas 

mundial, que também pode ser entendida como uma primeira 

mundialização (GRUZINSKI, 2014), e que permitiu que o contato 

entre culturas tomasse proporções nunca antes imaginadas, 

originando um profundo processo de mestiçagem2. Assim, podemos 

encontrar motivos orientais representados no teto de igrejas 

jesuíticas construídas no Brasil, por exemplo. E essas trocas 

também afetaram a flora local. 

subontológica, como colocado por Maldonado-Torres, que conformou o intrínseco 

racismo da consciência e atitude do sujeito moderno.   
2 O conceito de mestiçagem é utilizado por Serge Gruzinski para “designar 

as misturas que ocorreram em solo americano no século XVI entre seres humanos, 

imaginários e formas de vida, vindos de quatro continentes – América, Europa, 

África e Ásia” (GRUZINSKI, 2001, p.62). 



3 
 

Plantas como a bananeira, a cana de açúcar e a jaqueira 

foram trazidas de diversas partes do mundo e se aclimataram e 

naturalizaram no solo americano, sendo abraçadas pelas culturas 

aqui formadas através dos contatos entre as culturas indígenas e 

exógenas; e apesar de serem espécies exóticas, tornaram-se 

espécies muito importantes para a cultura e alimentação brasileira. 

Frente a isso, cabe questionar o discurso simplista elaborado em 

torno do uso de espécies “nativas” nos projetos paisagísticos, que, no 

geral, fetichiza a origem “brasileira” das espécies, levando mais em 

conta limites políticos do que ecossistêmicos, sem pensar de fato na 

significância cultural e na inserção ecológica das espécies. Ou seja, 

é preciso que fique claro que uma espécie amazônica não pode ser 

empregada como nativa, por exemplo, na cidade de São Paulo, 

localizada no domínio da Mata Atlântica (IBGE, 2004). 

Para além disso, deve-se também considerar que o manejo 

da flora não teve início apenas com o contato europeu. As 

populações indígenas que aqui habitavam antes deste contato 

também intervinham na biodiversidade a sua volta, manejando 

espécies in situ e domesticando espécies para sua alimentação, de 

formas que levam ao questionamento do que o conhecimento 

ocidental considera como agricultura e domesticação de espécies 

vegetais (DÓRIA; BASTOS, 2018, p.55). 

A pretensão de trabalhar com a vegetação explorando suas 

dimensões culturais, através de conhecimentos transdisciplinares, 

e de desvelar, nesse processo, a diversidade e riqueza da cultura 

caiçara e de algumas cosmologias ameríndias, em uma perspectiva 

decolonial, nos leva, então, ao universo do patrimônio dos 

aldeamentos cristãos no litoral sudeste do Brasil, palco dos 

primeiros contatos euro-indígenas (GIANESELLA, 2012) e de 

formação da cultura mestiça caiçara, a partir destes encontros. Em 

1549, se estabelecem as primeiras missões jesuíticas no Brasil, ao 

longo do litoral, em Salvador e em São Vicente. No entanto, houve a 

formação também de aldeamentos seculares, em que a 

administração cotidiana dos indígenas aldeados cabia à colonos, 

como foi o caso do Aldeamento de São João Batista de Itanhaém, 

cujos vestígios atualmente se encontram no sítio conhecido por 



4 
 

ruínas do Abarebebê3, em Peruíbe, litoral sul de São Paulo. 

Um estudo mais aproximado da trajetória do Aldeamento de 

São João pode nos remeter ao intenso contato cultural que se deu 

durante os primeiros séculos da colonização portuguesa, 

evidenciando tanto as mudanças que a cultura ocidental europeia 

impôs aos originários da terra, como as permanências da cultura 

indígena e as adaptações de ambas a esse encontro. Assim, por toda 

essa riqueza e potencialidade, as Ruínas do Abarebebê se 

mostraram um local privilegiado para a investigação proposta por 

este trabalho, que buscou compreender de forma mais profunda 

como se dão as relações entre culturas e vegetação, e quais as 

possíveis formas de abordagem que o projeto da paisagem pode ter 

acerca desta dimensão cultural que as plantas tão unicamente nos 

oferecem. Nesse sentido, foi proposta a implementação de um 

jardim etnobotânico no entorno das ruínas, como uma ferramenta 

capaz de possibilitar a expressão, no próprio sítio, de toda a potência 

desses encontros interétnicos, iniciados durante o período colonial, 

e da riqueza e resistência das culturas caiçara e guarani, que estão 

 
3 Abarebebê, do tupi-guarani “Padre voador”, se refere ao padre jesuíta 

Leonardo Nunes. Acreditava-se que as ruínas do Abarebebê fossem vestígios de um 

primitivo aldeamento constituído pelos padres Jesuítas na região de Itanhaém, o 

presentes, atualmente, em todo o litoral paulista, através de 

percursos por entre as diversas plantas que, de alguma forma, 

fizeram parte da constituição do que, hoje, é nossa cultura e 

identidade. 

que foi desmentido após as pesquisas histórico-arqueológicas realizadas nas 

ruínas. 

Figura 1 - Vista dos vestígios materiais da igreja do aldeamento de São João Batista. 
Autoria: Mônica Bertoldi André 



5 
 

2. Objetivos 

O presente trabalho tem por objetivo geral contribuir com o 

levantamento e preservação do patrimônio histórico, artístico e 

cultural do litoral paulista, bem como a preservação do patrimônio 

paisagístico-ambiental desta região, priorizando a perspectiva dos 

saberes tradicionais das culturas ameríndias e caiçara que ali se 

desenvolveram e dos contatos interétnicos, através de uma atitude 

decolonial. 

Além disso, se propõe compreender o projeto da paisagem 

como um processo de pesquisa investigativa, em uma abordagem 

transdisciplinar que permita expandir os subsídios para a 

elaboração projetual, se valendo tanto de diferentes disciplinas 

acadêmicas quanto da criação artística e, tanto quanto possível, do 

envolvimento com atores locais. 

 

 

 

 

3. Justificativa 

Este trabalho, além de contribuir para o desenvolvimento dos 

conhecimentos acadêmicos acerca das disciplinas da Arquitetura 

da Paisagem e da História da Arquitetura, também se coloca como 

um esforço interdisciplinar que visa à conexão de saberes diversos 

para a elaboração de um projeto da paisagem consistente e 

organicamente inserido na realidade local. Para tanto, pretende 

utilizar metodologicamente uma atitude decolonial, 

essencialmente transdisciplinar, e que se propõem “decolonizar, 

des-segregar e des-generar o poder, o ser e o saber” (MALDONADO-

TORRES, 2016, p.93-94). 

Além disso, se apresenta como um instrumento para a 

preservação do patrimônio histórico, artístico e cultural regional, 

através de uma perspectiva pedagógica que conecta os habitantes 

da região com sua história e cultura, contribuindo para a 

compreensão da importância deste patrimônio e sua preservação 

para as futuras gerações, uma vez que seu abandono é patente no 

momento presente: 

El patrimonio jesuítico del litoral entre Río de 

Janeiro, São Paulo y Paraná – como aquella banda 

de tierra que la resaca del mar amenaza consumir, 



6 
 

avanzando cada vez un poco más –, casi siempre 

fue destruido o desfigurado como ocurrió en el 

caso de San Vicente, donde los vestigios del 

primer período jesuítico son parte del panorama 

de una villa colonial fake, y siquiera fueron 

realizadas prospecciones arqueológicas. En el 

caso de las ruinas en Peruíbe del sitio del 

Abarebebê (así llamado en memoria del jesuita 

Leonardo Nunes, el “padre volador”), ni siquiera las 

mejores intenciones y la acción de especialistas y 

instituciones, incluyendo ahí un proyecto para la 

creación de un Museu da Paisagem, fueron 

capaces de protegerlas de los vándalos. Al mismo 

tiempo iniciativas puntuales de instituciones y de 

las comunidades son cruciales para la 

 
4 “O patrimônio jesuítico do litoral entre Rio de Janeiro, São Paulo e Paraná 

- como aquela banda de terra que a ressaca do mar ameaçava consumir, avançando 

cada vez um pouco mais -, quase sempre foi destruído ou desfigurado como ocorreu 

no caso de São Vicente, onde os vestígios do primeiro período jesuítico são parte 

do panorama de uma vila colonial fake, e sequer foram realizados prospecções 

arqueológicas. No caso das ruínas em Peruíbe do sítio do Abarebebê (assim 

chamado em memória do jesuíta Leonardo Nunes, o “padre voador”), nem sequer as 

preservación de lo que todavía queda4. (MARTINS, 

2018, no prelo). 

Ainda, contribui para o desenvolvimento de uma 

consciência acerca da importância da preservação ambiental e da 

paisagem, na medida que aproxima as pessoas da paisagem e de 

sua flora, através do conhecimento da relação estabelecida entre as 

diferentes culturas que ali se fixaram através do tempo e o meio 

físico, dando especial atenção aos diversos usos atribuídos a cada 

espécie vegetal.  

Finalmente, o presente trabalho pode contribuir para novas 

abordagens metodológicas do projeto paisagístico, entendendo o 

fazer projetual como um processo de pesquisa que se materializa na 

paisagem. 

melhores intenções e a ação de especialistas e instituições, incluindo aí um projeto 

para a criação de um Museu da Paisagem, foram capazes de proteger-las dos 

vândalos. Ao mesmo tempo, iniciativas pontuais de instituições e das 

comunidades são cruciais para a preservação do que, todavia, se mantém” 

(tradução da autora) 

 



7 
 

4. Metodologia 

Este trabalho se dividiu em duas etapas gerais: uma de 

caráter mais investigativo e outra de caráter mais propositivo. Essa 

divisão serve tão somente para tornar mais claras as atividades que 

foram desenvolvidas, não sendo uma divisão temporal. Dessa 

forma, tanto as atividades investigativas, mais teóricas, como as 

propositivas, mais práticas, foram realizadas concomitantemente, 

seguindo uma lógica investigativo-projetual que se vale da 

superposição de ambas as dimensões. 

Tendo isso em mente, foi definida a etapa investigativa, 

contando com: 

 

● Uma breve revisão bibliográfica sobre os principais 

conceitos que norteiam a elaboração do presente 

projeto, sendo eles “etnobotânica”, “jardim 

etnobotânico”, “decolonização”, “paisagem cultural” e 

“mestiçagem”. 

● Um extenso levantamento de dados, divididos em 

quatro frentes: 

o Levantamento de dados do meio físico da 

região do projeto: estudos de composição 

florística, levantamento das formações vegetais 

e fitofisionomias que ali ocorrem, hidrografia, 

relevo, características climáticas, fauna, entre 

outros dados concernentes à região do 

município de Peruíbe; 

o Levantamento de dados socioeconômicos e 

demográficos da região do município de Peruíbe; 

o Levantamento de estudos etnobotânicos 

acerca das culturas caiçara e guarani; 

o Levantamento de dados sobre o local imediato 

de projeto, o sítio das ruínas do Abarebebê: 

levantamento planialtimétrico, cadastramento 

arbóreo, plantas, cortes e outros documentos do 

projeto arquitetônico para o Museu da Paisagem. 

 

A etapa de caráter propositivo contou, por sua vez, com: 

 

● Realização de visitas de campo para o 

reconhecimento da paisagem e flora e fauna locais, 

com a realização de trilhas por ambientes de restinga 

e breve levantamento das espécies vegetais de 

destaque; 



8 
 

● Elaboração de prancha com a vegetação existente na 

área de projeto; 

● Elaboração de modelo físico tridimensional da área de 

projeto; 

● Elaboração de zoneamentos, plano de massas e 

estudo preliminar, com plantas, cortes e ilustrações 

da proposição projetual. 

 

Dessa forma, pretendeu-se que o levantamento de dados e a 

revisão bibliográfica subsidiassem a elaboração projetual para a 

área livre do entorno das Ruínas do Abarebebê, entendendo o 

projeto da paisagem como um extenso e complexo processo de 

pesquisa. 

 

 

 
5 De acordo com o Resumo Executivo de Peruíbe, elaborado pelo Instituto 

Pólis em parceria com a Petrobrás, em 2012. 

5. Desenvolvimento 

5.1. O município de Peruíbe 

Peruíbe é um município do litoral sul do estado de São Paulo, 

fazendo fronteira com Itanhaém a norte, Iguape a sul e Itariri e Pedro 

de Toledo a oeste. Pertence à Região Metropolitana da Baixada 

Santista (Figura 2), sendo o município mais a sul desta região 

administrativa. Sua população, segundo dados do IBGE, é de 67.548 

habitantes (IBGE, 2018), porém há uma expressiva população 

flutuante durante a temporada de veraneio, que chega a atingir mais 

de 50% da população fixa. De fato, Peruíbe é um dos 15 municípios 

reconhecidos como estância balneária pelo estado de São Paulo5, 

recebendo uma verba maior para a promoção do turismo regional. 

Dessa forma, fica evidente a importância que o turismo possui para 

a economia local. Mas nem sempre foi assim. 

Até o início do século XX, Peruíbe era uma pequena vila, 

subordinada ao município de Itanhaém. Sua história anterior a este 

momento está intimamente ligada ao estabelecimento e 



9 
 

desenvolvimento da Aldeia de São João Batista, cujos vestígios 

atualmente se encontram no sítio arqueológico Ruínas do 

Abarebebê, e será melhor analisada adiante. Por ora, nos atenhamos 

a sua evolução urbana contemporânea. Desse modo, em 1914 é 

inaugurado o ramal da Estrada de Ferro Sorocabana que ligava 

Santos a Juquiá, e com a instalação da estação ferroviária de 

Peruíbe, se inicia um fluxo migratório que dá início a ocupação da 

região que hoje é o centro de Peruíbe. Durante a década de 1920, se 

inicia a bananicultura, que seria uma importante atividade para o 

município, ainda existindo plantios de banana na zona rural até os 

dias de hoje. Entretanto, é a partir das décadas de 1950, com a 

abertura da rodovia Anchieta e saturação das praias de Santos, e 

1960, com a inauguração da rodovia Padre Manoel da Nóbrega, que 

se inicia uma expansão urbana mais acelerada, com o aquecimento 

do mercado imobiliário e da ocupação turística da cidade. Dessa 

forma, em 1959, Peruíbe se emancipa de Itanhaém e se torna um 

município independente. É neste processo que a população mais 

pobre, ou seja, as comunidades caiçaras e indígenas, acaba expulsa 

da orla e vai se estabelecer nas áreas mais distantes do centro 

urbano. 

Em 1974, o município de Peruíbe é reconhecido como 

Estância Balneária, e durante a década de 1980 a orla marítima é 

plenamente ocupada, se iniciando a expansão da mancha urbana 

para além da Rodovia Manoel da Nóbrega, nas porções mais a oeste 

do município, processo que se dá até o presente. No entanto, 

podemos observar que a área efetivamente urbanizada do 

município de Peruíbe representa apenas 11% de seu território, o que 

reflete sua riqueza em áreas ainda preservadas, com diversas áreas 

legalmente protegidas em seu território (Figura 3).  

Assim, o território do município de Peruíbe abrange três 

Figura 2 - Municípios da Região Metropolitana da Baixada Santista 



10 
 

Unidades de Conservação, segundo o SNUC6, sendo elas: a Estação 

Ecológica Juréia-Itatins, a Área de Proteção Ambiental Cananéia-

Iguape-Peruíbe e o Parque Estadual da Serra do Mar – Núcleo Pedro 

de Toledo. A E.E. Juréia-Itatins e o P.E. da Serra do Mar são unidades 

de conservação de proteção integral, onde é permitido apenas o uso 

indireto dos recursos naturais, enquanto a APA Cananéia-Iguape-

Peruíbe é uma unidade de conservação de uso sustentável, cujo 

objetivo básico é “compatibilizar a conservação da natureza com o 

uso sustentável de parcela dos seus recursos naturais” (SNUC, 2000). 

Além das unidades de conservação, Peruíbe possui duas 

reservas indígenas, a Terra Indígena Peruíbe, onde se encontra a 

Aldeia Bananal, e a Terra Indígena Piaçaguera, onde se encontram 

as aldeias Piaçaguera, Nhamandu Mirim, Tanigwa, Tabaçu Reko 

Ypy, Tekoa Porã, Purungawadju, Tekoa Kwaray, Tengwaeté, 

Gwyraidja, Jaragwa, Aldeinha e Tapirema. Os indígenas de ambas 

as Terras Indígenas se autoidentificam como Tupi Guarani e 

representam 0,7% da população de Peruíbe. Essa riqueza natural e 

cultural é complementada pela presença da comunidade caiçara da 

Barra do Una, na beira do rio Una do Prelado, no extremo sul de 

 
6 SNUC: Sistema Nacional de Unidades de Conservação, definido pela lei 

federal nº 9985/2000. 

Peruíbe, área que é isolada do núcleo urbano central pelo maciço de 

Itatins. 

Percebe-se, então, que a paisagem de Peruíbe é ainda 

marcada pela presença de uma natureza exuberante, com matas e 

Figura 3 - Áreas protegidas no município de Peruíbe - SP. Fonte: Elaborado a partir 
de dados da CPRM, 2010. 



11 
 

rios preservados. Essa paisagem se caracteriza pela predominância 

de uma vasta planície litorânea, uma vez que as escarpas da Serra 

do Mar vão se distanciando da orla marítima conforme se avança 

para sul no litoral de São Paulo. Destas planícies sedimentares, 

abruptamente surgem alguns maciços rochosos remanescentes, 

que se tornam marcos nesta paisagem. É o caso do maciço de 

Itatins, se elevando a mais de 500m do nível do mar, a sudoeste do 

núcleo central de Peruíbe. A sul do Itatins se encontram as áreas 

mais preservadas de Peruíbe, a praia do Guaraú e a praia da Barra do 

Una. 

Ainda, outra característica destas extensas planícies 

litorâneas do litoral sul de São Paulo é a presença de grandes rios, 

muito piscosos. É o caso do rio Peruíbe, cuja foz se encontra na 

região do centro urbano de Peruíbe, do rio Guaraú, na praia do 

Guaraú, e do rio Una do Prelado, na praia da Barra do Una, que 

também constituem elementos importantes na paisagem de 

Peruíbe (Figura 4). 

Em relação à vegetação, Peruíbe se encontra no Bioma da 

Mata Atlântica, que se estende pela costa litorânea brasileira desde 

o Nordeste até o extremo Sul. Este Bioma está associado ao “clima 

tropical quente e úmido, sem período seco, com chuvas bem 

distribuídas durante o ano (com até 60 dias de umidade escassa, o 

que não é comum) e temperaturas médias variando entre 22°C e 

25°C” (CAMPANILLI; SCHAFFER, 2010 apud PAULA, 2018, p.23). A 

Mata Atlântica é composta por diferentes formações florestais, 

como a Floresta Ombrófila Densa, a Floresta Ombrófila Aberta, a 

Floresta Ombrófila Mista, a Floresta Estacional Semidecidual e a 

Floresta Estacional Decidual, e possui diversos ecossistemas 

associados, como os mangues, as restingas, os campos de altitude, 

os brejos interioranos e os encraves florestais do Nordeste (BRASIL, 

Figura 4 - Relevo e hidrografia do município de Peruíbe. Fonte: Elaborado a partir 
de dados da CPRM, 2010. 



12 
 

2006 apud PAULA, 2018). No caso de Peruíbe (Figura 5), predominam 

as formações florestais de Floresta Ombrófila Densa, com diferentes 

fitofisionomias, de acordo com a altitude onde se encontra tal 

formação, e o ecossistema associado de restinga, também com 

diferentes fitofisionomias. Em relação às formações florestais, 

temos a Floresta Ombrófila Densa das Terras Baixas, presente em 

altitudes entre 5m e cerca de 50m acima do nível do mar, entre as 

latitudes de 16° a 24° S, e a Floresta Ombrófila Densa Submontana, 

entre 50m e cerca de 500m de altitude, também nesta mesma 

variação latitudinal (IBGE, 2012). A Floresta Ombrófila Densa das 

Terras Baixas pode ser incluída como uma fitofisionomia de 

restinga, compreendendo esse ecossistema segundo sua definição 

para o campo da botânica, em que restinga “representa o conjunto 

das comunidades vegetais fisionomicamente distintas, sob 

influência marinha e fluvio-marinha, ocorrendo sobre os depósitos 

arenosos costeiros” (ARAÚJO & HENRIQUES, 1984; CERQUEIRA, 

2000 apud MARTINS et al, 2008, p.249). 

Considerando tal definição, existem outras fitofisionomias 

que foram levantadas por Martins et al (2008), a partir da Resolução 

CONAMA n.7, de 23 de junho de 1996, e de levantamento florístico 

das comunidades vegetais de restinga no município de Bertioga, 

estado de São Paulo. Segundo a Resolução CONAMA n.7, existem as 

seguintes formações vegetais para o ecossistema de restinga: 

Vegetação de Praias e Dunas, Vegetação Sobre Cordões Arenosos 

(Escrube, Floresta Baixa de Restinga, Floresta Alta de Restinga) e 

Vegetação Associada às Depressões (Entre Cordões Arenosos, Brejo 

de Restinga, Floresta Paludosa, Floresta Paludosa sobre Substrato 

Turfoso) (MARTINS et al, 2008). Tais formações são definidas de 

acordo com o tipo de substrato, a altura dos estratos e suas 

principais espécies e a presença e a altura da camada de 

serapilheira, e sua variação está ligada ao “tipo de substrato 

Figura 5 - Fitofisionomias do município de Peruíbe. Fonte: Elaborado a partir de 
dados do IBGE, 2016. 



13 
 

(arenoso, orgânico), níveis de nutrientes e salinidade, profundidade 

do lençol freático, proximidade da praia ou de manguezais, regime 

hídrico [...]” (HENRIQUES et al, 1986; SILVA & BRITEZ, 2005 apud 

MARTINS et al, 2008, p.268).  

Assim, foram reconhecidas, para as comunidades vegetais 

de restinga do município de Bertioga, as fitofisionomias de Praias e 

Dunas, onde predomina uma vegetação herbácea a subarbustiva, 

sobre substrato arenoso em uma estreita faixa paralela ao mar; 

Escrube ou Restinga Arbustiva, onde predomina uma vegetação de 

porte arbustivo bastante densa, com altura entre 1 e 4m, sendo 

bastante influenciada pela salinidade e pelos ventos, ocorrendo no 

primeiro cordão arenoso; Floresta Alta de Restinga, caracterizada 

como uma formação florestal de dossel fechado, com altura entre 15 

e 18m, podendo haver espécies emergentes que atingem os 25m de 

altura, sobre substrato arenoso, porém com presença de camada 

espessa de matéria orgânica, e cuja superfície, em geral, não é 

Figura 6 - Representação ilustrativa das fitofisionomias de restinga no município de Peruíbe. Elaborado pela autora. 



14 
 

inundável; Floresta Alta de Restinga Úmida, que também se 

caracteriza como uma formação florestal, porém com fisionomia 

mais variada, de acordo com a variação e o afloramento do lençol 

freático, que se torna praticamente aflorante mesmo nos períodos 

mais secos (em geral, estando entre 15 e 30cm de profundidade), e 

onde ocorrem muitas espécies com sistemas radiculares 

superficiais; Vegetação Entre Cordões, onde predomina uma 

vegetação herbáceo-arbustiva aberta, ocorrendo em áreas sujeitas à 

inundações periódicas e de solos mais pobres; Brejo de Restinga, 

caracterizado por uma vegetação herbácea tolerante à inundação, 

ocorrendo, em geral, sobre meandros abandonados de rios onde o 

lençol freático é aflorante durante praticamente todo o ano; Floresta 

Paludosa, caracterizada por ser uma formação arbórea aberta e 

floristicamente bastante homogênea, ocorrendo áreas onde 

predomina uma única espécie, no caso, Tabebuia cassinoides 

(Caxeta) ou Calophyllum brasiliense (Guanandi), formando os 

caxetais ou guanandizais, e estando permanentemente inundada; e 

Floresta Baixa de Restinga, caracterizada por ser uma formação 

arbórea baixa e aberta, com substrato seco e arenoso. 

 

5.2. As ruínas do Abarebebê 

As ruínas do Abarebebê, localizadas na porção nordeste do 

município de Peruíbe, representam um testemunho riquíssimo dos 

primórdios da ocupação europeia em terras americanas e dos 

contatos interétnicos que tiveram início neste período. Também são 

elemento chave para compreender a formação e evolução urbana 

dos municípios de Peruíbe e Itanhaém, pois o Aldeamento de São 

João Batista, do qual as ruínas representam seus vestígios 

materiais, foi um núcleo central na organização do povoamento 

europeu desta região. 

No entanto, os primórdios do Aldeamento de São João 

Batista são obscuros, uma vez que os registros acerca da ocupação 

da região de Itanhaém-Peruíbe durante o início do século XVI não 

são muitos e apenas mais recentemente vêm sendo pesquisados. 

Como nos diz Vieira Santos (2018, p.3), “muitas vezes as informações 

sobre a fundação da vila Conceição de Itanhaém, bem como acerca 

de seus fundadores, parecem confusas, com base em lendas, 

apoiadas em estórias”, o que também se aplica a Peruíbe, que viria a 

se emancipar de Itanhaém somente no século XX, estando suas 

trajetórias intimamente conectadas.  

De qualquer forma, é preciso ter em mente que os primórdios 



15 
 

da ocupação das terras brasileiras, entre 1500 e 1530, foi bastante 

assistemático, uma vez que Portugal voltava seus esforços para seu 

Império Oriental, que até então lhe proporcionava maiores lucros 

comerciais. Durante este período, acorriam às terras luso-

brasileiras traficantes de pau-brasil e outros produtos da terra, além 

de escravos indígenas, bem como degredados e náufragos. A 

presença não só de portugueses, mas também de espanhóis e 

franceses, principalmente, e aventureiros de outras nacionalidades, 

demonstrava o descaso de Portugal em relação a suas posses no 

Novo Mundo. Ainda, para aqueles condenados ao degredo ou 

naufragados nestas terras, só foi possível sobreviver estabelecendo 

alianças com os indígenas, uma vez que “essas ‘amizades’ e alianças 

facilitavam aos europeus a obtenção de mão de obra escrava, 

produtos da terra, auxílio na guerra e uma certa garantia de 

permanência no território escolhido como base do povoamento” 

(TRINDADE, 1992, p.2). Dessa forma, se adequando e, ao mesmo 

tempo, se aproveitando e até incentivando alguns traços das 

culturas indígenas, como as guerras intertribais, esses primeiros 

colonos e traficantes conseguiram sobreviver e prosperar nesse 

ambiente tão diferente do seu de origem. É o caso de alguns 

personagens quase místicos para a história do Brasil, e que Pero 

Lopes de Sousa cita em seu diário de navegação: Caramuru, 

encontrado pela esquadra de Martim Afonso de Sousa na região da 

Baía de Todos os Santos; João Ramalho, que vivia na região onde 

hoje se encontra São Paulo; e o Bacharel de Cananéia, encontrado 

na região de Cananéia, como denuncia sua própria alcunha 

(MARANHÃO, KEATING, 2011).  

A expedição de Martim Afonso de Sousa marca o ponto de 

inflexão nos interesses de Portugal em relação a suas possessões 

no Novo Mundo. Sendo ordenada pelo rei D. João III e tendo por 

objetivos dar combate aos franceses, que ameaçavam as posses 

portuguesas, buscar riquezas minerais, explorar a região do Rio da 

Prata e iniciar efetivamente o povoamento das “Índias Ocidentais”, 

esta expedição demonstra o declínio do comércio nas Índias 

Orientais e a dificuldade de se manter o Império Ultramarino 

português. Destarte, se inicia o povoamento e exploração 

sistemáticos do território luso-brasileiro por parte da Coroa 

Portuguesa, com a implantação do sistema de Capitanias 

Hereditárias. Segundo Vieira Santos (2018, p.3), “este sistema como 

forma de administração territorial da colônia portuguesa na 

América se confunde com as paragens, com as povoações, e com a 

fundação das primeiras vilas”.  

Martim Afonso de Sousa, em 1532, funda a vila de São 



16 
 

Vicente, na ilha de São Vicente, e ordena sua ocupação, distribuindo 

terras para sesmeiros. Após a fundação de São Vicente, funda 

também a vila de Santo André da Borda do Campo, no planalto, da 

qual não se tem registros de seu funcionamento camarário 

municipal (LEITE, 1965, pp.69-70 apud VIEIRA SANTOS, 2018, p.4). 

Segundo o historiador Francisco Adolpho de Varnhagem, que 

escreveu uma biografia de Martim Afonso de Sousa7, este teria 

fundado também Itanhaém, sua terceira povoação. Porém, “são 

discutíveis os estudos do Instituto Histórico e Geográfico de São 

Paulo, que afirmam ter sido Martim Afonso de Sousa quem fundou, 

em 22 de abril de 1532, a Villa Nossa Senhora da Conceição de 

Itanhaém” (VIEIRA SANTOS, 2018, p.6). Ainda, segundo Jaelson 

Trindade (1992), que realizou um levantamento histórico acerca das 

Ruínas do Abarebebê, no âmbito do Projeto arqueológico, 

antropológico, histórico, ecológico, museológico e turístico do 

município de Peruíbe, coordenado por equipe do MAE-USP durante 

a década de 1990, a ocupação por reinóis se iniciou na década de 

1540, em um contexto de criação de povoamentos como pontos de 

apoio na busca por ouro, prata e outros materiais preciosos na região 

 
7 “Publicada no jornal literário Ostensor Brasileiro em 1845 e em um folheto 

no Rio de Janeiro em 1847” (VIEIRA SANTOS, 2018, p.4) e posteriormente publicada 

na revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, em 1915.  

do Prata. Ainda segundo Trindade (1992, p.15), “Pero Correia obtém, 

em 1542, terras na região de Itanhaém, onde hoje é Peruíbe”.  

Nesse momento, habitavam ali indígenas conhecidos por 

Peruíbe, do grupo dos Tupiniquim, com os quais entraram em 

contato os colonos. E como citado por Gianesella (2012, p.166): 

Houve, na região vicentina (e em toda a Colônia), 

uma inquestionável interação cultural entre os 

poucos colonos portugueses e milhares de Tupis 

(especialmente), sem a qual os ádvenas não 

sobreviveriam ou não lograriam êxito na fixação 

de suas primeiras instalações, rurais e urbanas. 

Para além da necessidade dos conhecimentos dos grupos 

indígenas sobre o sítio e o ambiente locais, que viabilizaram os 

primórdios da ocupação portuguesa, também a mão de obra 

indígena foi essencial para a manutenção destes primeiros 

povoamentos, sendo realizado um vultoso comércio de escravos 

indígenas nestes primitivos assentamentos do início do século XVI.  

Em 1549, então, ocorre outro ponto de inflexão na política da 



17 
 

Coroa Portuguesa em relação às suas possessões ultramarinas no 

Ocidente. O sistema de Capitanias Hereditárias havia fracassado 

em seu intento de iniciar o efetivo povoamento e domínio português 

sobre as terras brasileiras, uma vez que apenas as capitanias de São 

Vicente e Pernambuco prosperaram. Dessa forma, a Coroa institui o 

sistema de Governo Geral, assumindo o controle da ocupação e 

administração deste território, antes concedido a particulares. Essa 

nova administração  

diretamente ligada à Coroa Portuguesa, impondo 

uma política geral, trouxe dois elementos de peso 

para consolidar o povoamento da terra [...]: a força 

armada organizada, e de peso e um programa 

missionário – o da Companhia de Jesus – de 

‘domesticação’, de incorporação e sujeição do 

índio ao modo de vida e aos desígnios dos 

europeus. (TRINDADE, 1992, p.7).  

Portanto, o ano de instituição do regime do Governo Geral 

coincide com o ano de chegada dos primeiros padres jesuítas e de 

fundação dos primeiros aldeamentos cristãos no Brasil. É 

importante notar que “o sistema de aldeamentos foi o pilar da 

colonização do Brasil nos dois primeiros séculos, organizando de 

forma regular e segura a incorporação de numerosos grupos 

indígenas a serviço da defesa e do sustento dos europeus” 

(TRINDADE, 1992, p.8). Dessa forma, os aldeamentos eram os 

instrumentos centrais da nova política em relação aos povos 

indígenas do Brasil, iniciada no governo geral de Mem de Sá: 

deveriam se submeter “à fé, à lei e ao Rei dos brancos” (TRINDADE, 

1992, p.8). 

O Aldeamento de São João está inserido neste contexto, 

porém não foi fundado pelos jesuítas. Pelo contrário, “não era de 

fundação jesuítica, tão pouco foi jamais administrada pelos Padres 

da Companhia, [...] era uma Aldeia de El-Rei” (ROWER, 1957, p.502 

apud VIERA SANTOS, 2018, p.5). Em 1553, tem-se notícias do povoado 

de Itanhaém, através dos relatos de Hans Staden (2008, p.54), “então 

um de nossos camaradas, [...] andando ao longo da praia para 

aquecer-se, viu atrás das árvores um povoado com casas de estilo 

cristão. Aproximou-se. Era uma aldeia dos portugueses chamada 

Itanhaém e ficava a duas milhas de São Vicente”. Por aí, vê-se que o 

povoamento europeu ali já se encontrava estabelecido a algum 

tempo. Assim, é bastante provável que os missionários jesuítas, 

partindo de São Vicente, fizessem diversas incursões 

evangelizadoras ao longo do litoral, incluindo a região de Itanhaém, 



18 
 

onde habitavam os indígenas Peruíbe8. 

De qualquer forma, é muito difícil reconstituir com precisão 

a formação deste aldeamento na região de Itanhaém – no século 

XVI identificada como toda a costa desde São Vicente até o Morro 

do Guaraú, na atual Peruíbe. De acordo com o levantamento 

histórico realizado por Jaelson Trindade (1992), porém, existem 

duas fontes que podem clarear de alguma forma como se iniciou o 

assentamento de índios cristãos que originaria o aldeamento 

secular estabelecido em Itanhaém. A primeira é um texto jesuíta de 

1562, que contando sobre uma rebelião de parte das tribos Tupi 

contra os colonizadores, entre 1557 e 1558, diz “tinham vindo a fazer 

assento junto a esta vila [Conceição de Itanhaém], duas aldeias de 

gentio, que não quiseram suprir o bando inimigo” (TRINDADE, 1992, 

p.16). A segunda, um texto de 1561, em que se diz “Tupis vieram sobre 

uma povoação de cristãos que chamam Itanhaém e levaram alguns 

escravos e faziam maior mal se outros índios nossos amigos lho não 

estorvaram” (TRINDADE, 1992, p.17). Dessa forma, pode-se entender 

 
8 “Peruíbe é nome de grupo indígena, nome pelo qual era chamada a aldeia. 

Peruíbe, dizem significar cação bravo ou cação ruim” (TRINDADE, 1992, p.15). Os 

Peruíbe eram indígenas Tupi, da tribo dos Tupiniquim, que em meados do século 

XVI ocupavam a região litorânea de Bertioga até Cananéia. Após o contato com os 

que existiam alguns indígenas aliados dos portugueses que 

decidiram permanecer em Itanhaém, próximos à povoação de 

Conceição de Itanhaém, e se submeteram ao regimento de Mem de 

Sá, aceitando a fé católica e se fixando no sítio, sendo possivelmente 

os indígenas originários do aldeamento secular de Peruíbe.  

Em 1561, a povoação cristã de Conceição de Itanhaém, antes 

subordinada à Vila de São Vicente, é elevada ela própria a condição 

de Vila, passando a ser denominada Vila de Nossa Senhora da 

Conceição de Itanhaém. Nesse momento havia, então, o núcleo de 

povoamento cristão, onde hoje se localiza o centro de Itanhaém, e o 

núcleo dos índios cristãos novos, aproximadamente na região onde 

hoje está a Terra Indígena Piaçaguera. Segundo carta do padre José 

de Anchieta, datada de 1584, em Itanhaém, “da outra banda do rio, 

como uma légua (6km) tem duas aldeias pequenas de índios 

cristãos” (TRINDADE, 1992, p.19).  

A história subsequente da Aldeia de São João Batista se liga 

ao contexto maior da região de Itanhaém. Até a efetiva ocupação 

europeus, os Tupiniquim tornaram-se aliados dos portugueses, enquanto os 

franceses se tornaram-se aliados dos Tupinambás, que ocupavam a região 

litorânea ao norte de Bertioga até a baía de Guanabara e eram inimigos dos 

Tupiniquim. A sul, habitavam os Carijó, guaranis, aliados dos espanhóis. 



19 
 

pelos portugueses da “costa do Prata”, com o povoamento de 

Paranaguá, da Ilha de Santa Catarina, Laguna e, finalmente, com a 

fundação da Colônia de Sacramento, o aldeamento de Itanhaém 

possuía um importante papel defensivo, frente à reduzida 

população portuguesa ali residente e às ameaças dos piratas e 

espanhóis também interessados na região do Prata, e das tribos 

indígenas inimigas, como a dos Carijós9. Ainda, entre 1640 e 1680, 

ocorreu um “surto modesto de mineração de ouro de lavagem” 

(TRINDADE, 1992, p.18) na região entre Iguape e Paranaguá. A 

exploração do ouro provocou um afluxo de pessoas para essa região, 

intensificando a produção de farinha de pau – farinha de mandioca 

– nas localidades de Itanhaém, Iguape e Cananéia, para suprir as 

necessidades dos expedicionários e exploradores que se 

embrenhavam sertão adentro. Muito provavelmente, os indígenas 

da Aldeia de São João foram envolvidos nesta produção, 

trabalhando a jornal para os colonos da Vila de Itanhaém. 

Nesse sentido, a mão de obra indígena destes aldeamentos 

seculares era essencial para os colonos das vilas, que acabavam por 

se utilizar dela em seu próprio proveito e impunham condições 

 
9 Nominação utilizada pelos cronistas dos primeiros séculos do período 

colonial para se referir aos Guaranis. 

bastante precárias e indignas de trabalho aos indígenas aldeados. 

No entanto, por volta de 1680, a administração colonial passou a 

requerer a mão de obra indígena, em grandes quantidades, para 

empreender entradas no sertão em busca de minérios; esta estava 

em grande medida dispersa pelas propriedades dos colonos e era 

necessário que os indígenas retornassem aos aldeamentos para que 

estivessem disponíveis para prestar serviços à Coroa. 

Desse modo, em 1692, “uma Ordem Régia determinou que 

nenhuma aldeia mais fosse administrada por seculares. O governo 

das aldeias foi, então, distribuído entre religiosos franciscanos, 

carmelitas e beneditinos” (TRINDADE, 1992, p.20). No caso do 

aldeamento de São João Batista, sua administração foi entregue aos 

franciscanos. Foi a partir desta mudança administrativa que foram 

edificadas a igreja e a residência cujos vestígios materiais são hoje 

encontrados no sítio das “Ruínas do Abarebebê”, em Peruíbe, em 

local a aproximadamente 4km do original, em meados do século 

XVIII, por ordens do Frei Tomé Vieira, da ordem franciscana. Sua 

composição arquitetônica possui semelhanças com os 

Aldeamentos de São Miguel, em São Paulo, no bairro de São Miguel 



20 
 

Paulista, e de Nossa Senhora da Escada, em Guararema, no Vale do 

Paraíba paulista, as quais também foram administradas pelos 

franciscanos em determinado período de sua existência. 

Portanto, o nome dado às ruínas como “do Abarebebê”10 não 

corresponde aos fatos, pois a igreja e a residência de pedra, 

construídas na elevação onde hoje encontram-se os seus vestígios, 

foram fundadas por um franciscano, o Frei Tomé Vieira, em meados 

do século XVIII, e não pelo Padre Leonardo Nunes, jesuíta do século 

XVI. Esta última edificação da igreja e residência dos frades 

franciscanos, construída em pedra e cal, seguia um esquema básico 

que “atendia às funções do culto – côro, batistério (pia), nave, capela-

mor e sacristia” (TRINDADE, 1992, p.26). A residência se dava em 

paralelo à planta da igreja, separada desta por um corredor. Esta 

organização espacial pode ser inferida a partir dos vestígios 

materiais existentes dos dois edifícios.  

 
10 Essa associação com o padre jesuíta Leonardo Nunes foi sugerida pelo 

pintor Benedito Calixto de Jesus, que realizou alguns estudos históricos sobre os 

aldeamentos da região de Itanhaém, além de diversas pinturas ilustrando o 

patrimônio histórico da região, segundo seu julgamento. Hoje se sabe que tal 

associação foi um equívoco. 

Figura 7 - Vista de uma das paredes das ruínas. Autoria: Mônica Bertoldi André. 



21 
 

Por fim, no início do século XIX, o aldeamento é extinto e 

transformado em freguesia de Itanhaém. A partir de então, os 

indígenas ali residentes são ainda mais marginalizados e muitos 

acabam se mestiçando com os caiçaras da região. Ainda, em 1830, a 

freguesia da Aldeia de São João é extinta e incorporada como parte 

da Vila de Itanhaém. Desde então, segue o processo de degradação 

dos edifícios do aldeamento, que somente em 1984 seriam 

tombados pelos CONDEPHAAT (Conselho de Defesa do Patrimônio 

Histórico, Arqueológico, Artístico e Turístico do Estado de São 

Paulo). Além disso, apesar dos esforços empreendidos durante a 

década de 1990, pelo MAE-USP, que realizou uma extensa pesquisa 

interdisciplinar acerca das ruínas e que viria subsidiar a proposta de 

construção de um museu no local, o Museu da Paisagem, o estado 

geral de conservação dos vestígios segue em um lento processo de 

degradação. Assim, não parece existir uma grande preocupação por 

parte do município de Peruíbe em verdadeiramente integrar este 

patrimônio aos circuitos de lazer e turístico locais, fomentando uma 

maior apropriação deste monumento e de seu sítio por parte da 

população local. 

Figura 8 - Vista da área mais preservada das Ruínas do Abarebebê. Autoria: Mônica 
Bertoldi André. 



22 
 

 

Figura 9 - Vistas dos vestígios materiais do aldeamento de São João Batista, sob administração franciscana. (A) única porção da igreja que conserva o tamanho original das 
paredes; (B) Parede de divisão entre a igreja e a residência dos padres franciscanos; (C) Área da sacristia, bastante deteriorada. Autoria: Mônica Bertoldi André. 



23 
 

5.3. Apontamentos sobre a cultura Tupi Guarani 

Colocar-se no lugar do outro é sempre um imenso desafio. No 

entanto, é um movimento essencial para quem se propõe pesquisar 

e trabalhar com outras culturas que não a sua própria, com outras 

cosmologias e cosmovisões, outras epistemologias e ontologias. 

Dessa forma, para abordar o tema da etnobotânica Tupi Guarani 

percebi que não poderia simplesmente pensar os usos e 

significados dados à essa ou àquela espécie sem buscar 

compreender mais profundamente o diferente contexto cultural, 

cosmológico e epistemológico no qual eles se inserem. Além disso, 

o desafio de compreender outras lógicas de pensamento e, 

consequentemente, de organização espacial, acabaram por 

conduzir à uma reflexão crítica do próprio ato de projetar a 

paisagem, fortalecendo, assim, a atitude decolonial aqui proposta. 

Para possibilitar, então, a aproximação com estas outras 

formas de pensar e compreender o mundo, realizei uma revisão 

bibliográfica de pesquisas sobre os Guarani, dando ênfase para 

aquelas que abordavam temas como a relação com o território e 

com a vegetação, e visitei uma das aldeias de Peruíbe, a Tapirema, 

onde participei de um curso estruturado e promovido pelos Tupi 

Guarani sobre fitoterapia indígena. Este contato foi essencial para a 

construção do conjunto de informações necessárias para a 

elaboração do projeto do Jardim Etnobotânico, pois a bibliografia 

sobre etnobotânica Tupi Guarani é limitada e, em grande medida, 

recorri mais a textos etnográficos e antropológicos de abordagem 

mais geral sobre os povos ameríndios, contando com alguns relatos 

e pesquisas mais específicos para os Guarani. Por fim, é importante 

esclarecer que, quando me refiro ao povo Guarani, incluo os Guarani 

Mbyá e os Tupi Guarani, que, pela literatura, são identificados como 

um subgrupo Guarani, os Guarani Nhandeva ou Xiripa, e que são os 

povos indígenas presentes no litoral paulista e na Terra Indígena 

Piaçaguera, em Peruíbe.  

 

É preciso ter em mente que as relações que construímos com 

o ambiente a nossa volta, com a natureza, enquanto uma instância 

separada de nossa vivência, algo que se contrapõe à esfera da 

cultura, daquilo que é constituído e instituído pelo ser humano, são 

construções sociais próprias do modo ocidental de pensar e 

perceber o mundo. A partir do momento que relativizamos essa 

forma de organizar as categorias de apreensão da experiência, é 

possível perceber que existem outras maneiras de organizar o 

conhecer, outras epistemologias possíveis. Para pensar outras 



24 
 

culturas é imprescindível que se atente para isso, que se relativize o 

próprio modo de pensar e se expressar, evitando, assim, incorrer em 

abordagens etnocêntricas e reducionistas. Como colocado por 

Gruzinski (2001, p.56), “as misturas planetárias que invadem nosso 

cotidiano nos lembram que não estamos sozinhos no mundo das 

ideias e que certamente o ocidental não é mais o universal. 

Portanto, precisamos aprender a relativizar nossos modos de 

pensamento [...]”.  

Destarte, começamos a repensar o que pode ser essa relação 

natureza-cultura para o pensamento ameríndio, assumindo que tal 

relação é formada por categorias ocidentais e, portanto, alienígena 

ao contexto ameríndio, porém útil como forma de tradução entre os 

dois modos de pensamento. Assim, de acordo com Viveiros de 

Castro (2014, p.348), “[...] a distinção clássica entre Natureza e Cultura 

não pode ser utilizada para descrever dimensões ou domínios 

internos a cosmologias não ocidentais sem passar antes por uma 

crítica etnológica rigorosa”. E é justamente na ideia de 

perspectivismo ameríndio, formulada por Viveiros de Castro (1996), 

que me apoio para buscar compreender como se dá a relação entre 

ser humano e ambiente, “cultura” e “natureza”, dentro das categorias 

do pensamento ameríndio, uma vez que considero esta relação 

central para um melhor entendimento da relação mais específica 

com a vegetação.  

Nesse sentido, o perspectivismo diz respeito à “concepção, 

comum a muitos povos do continente [americano], segundo a qual 

o mundo é habitado por diferentes espécies de sujeitos ou pessoas, 

humanas e não humanas, que o apreendem segundo pontos de vista 

distintos” (VIVEIROS DE CASTRO, 2014, p.347).  Essa qualidade 

perspectiva do pensamento ameríndio leva a uma noção 

multinaturalista, quando colocada em contraste com o pensamento 

ocidental, segundo a qual existiria “uma unidade do espírito e uma 

diversidade dos corpos” (idem, 2014, p.349), ou seja, aquilo que é 

particular na concepção ocidental, ou seja, o espírito, a cultura, é 

algo “universal” para a concepção ameríndia, no sentido de que 

todos os seres – humanos e extra-humanos – possuem ou podem 

possuir uma subjetividade, serem sujeitos, se particularizando 

através de seus corpos, de sua “natureza”. Ser sujeito, nesse caso, 

depende de ser capaz de ocupar um ponto de vista, o que 

virtualmente é possível para qualquer ser – seja ele humano, 

animal, “deuses, espíritos, mortos, habitantes de outros níveis 

cósmicos, plantas, fenômenos meteorológicos, acidentes 

geográficos, objetos e artefatos” (idem, 2014, p.350). Ainda assim, 

como ponderado por Viveiros de Castro, a subjetivação dos seres 

extra-humanos, em geral, é mais incidente sobre os grandes 



25 
 

predadores e as presas mais comuns dos humanos, e “nesse sentido, 

a espiritualização das plantas, meteoros e artefatos talvez pudesse 

ser vista como secundária ou derivada diante da espiritualização 

dos animais” (idem, 2014, p.357). De qualquer forma, o ponto central 

aqui é que a possibilidade de ocupar um ponto de vista próprio está 

sempre aberta, não sendo uma qualidade fixa deste ou daquele ser. 

No caso Guarani, parece se aplicar a observação de que nem 

sempre a capacidade de consciência é admitida para os 

representantes empíricos das espécies, mas sim existe a relação 

dos espíritos “donos” dos seres: “esses espíritos-mestres, 

invariavelmente dotados de uma intencionalidade análoga à 

humana, funcionam como hipóstases das espécies animais a que 

estão associados, criando um campo intersubjetivo humano-

animal mesmo ali onde os animais empíricos não são 

espiritualizados” (idem, 2014, p.354). Assim, como colocado por 

Galante, “segundo os Guarani, ‘todos os seres têm espírito, e tem o 

dono, o ja: o jejyja é o dono do palmito, itaja é o dono da pedra, yyja 

é o dono da água e assim por diante” (s/d, p.6). Dessa forma, podemos 

perceber que as relações entre seres humanos e o ambiente a sua 

volta, nos contextos ameríndios, se dão entre sujeitos, detentores de 

uma humanidade que é o denominador comum de todos os seres, 

ainda que potencialmente, e que se diferenciam através de seus 

corpos, naturezas particulares dependentes dos pontos de vista 

perspectivos. Então, se planta é ou pode ser gente, como abordar a 

prática projetual que objetiva a vegetação e pressupõe uma 

liberdade de ação e ingerência sobre estes seres? 

Nesse sentido, buscou-se aqui considerar, então, categorias 

ameríndias de constituição e organização espacial e de relações 

com vegetais, que pudessem nortear a concepção projetual do 

Jardim Etnobotânico relativa à cosmologia Guarani. De acordo com 

Matta (2016), cuja pesquisa se debruçou sobre os Araweté, povo tupi 

que habita o Médio Xingu, no Pará, e os modos ameríndios de 

conhecer as florestas, existem diversas relações que podem ser 

identificadas a partir dos vegetais e que nos dão pistas sobre como 

é compreendido o território deste ponto de vista. Assim, pode-se 

dizer que são identificados os domínios da floresta e da roça, cuja 

diferenciação é “marcada por estágios de sucessão dos vegetais, 

processo indicado não apenas pelo crescimento da vegetação, mas 

pela presença de diferentes seres, situação que remete, portanto, ao 

estabelecimento de relações específicas em cada um destes 

domínios” (MATTA, 2016, p.31). Ainda, é possível pensar nas 

categorias plantado e não plantado, que podem em certas situações 

se ligar, respectivamente, à roça e à floresta, mas que devem ser 

pensadas sempre em termos do agente responsável pela ação de 



26 
 

plantar e dos contextos relacionais ligados a tal ação. Isso porque 

não somente existem plantações dos humanos, mas também de 

outros seres, como, por exemplo, é o caso da cotia, que para os 

Araweté, é a responsável por plantar as castanheiras. Além disso, 

para os Araweté, existem ainda aquelas plantas que não foram 

plantadas por ninguém, que se criam sozinhas e simplesmente 

existem, mas nem por isso deixam de fazer parte dos diversos 

contextos relacionais suscitados pelos vegetais. Aqui, podemos 

citar a relação que é estabelecida entre alguns animais e vegetais 

que lhes servem como alimento, abrigo, etc, como é o caso da 

“floresta dos jabotis” ou “das antas”, que marcam porções da floresta 

onde ocorrem determinadas espécies vegetais que são muito 

apreciadas por estes animais e por onde eles circulam 

preferencialmente, sem terem sido plantadas por eles (MATTA, 

2016, p.29).   

Dentro da esfera do plantado, encontram-se as plantas 

cultivadas pelos humanos, tanto no domínio da roça, como no 

domínio do quintal ou terreiro, área conjugada à “casa”. Segundo 

Matta (2016, pp.32-33), “as plantas cultivadas na roça, como awatʃi 

(“milho”), madia (“mandioca”), karã (“cará”), e as de quintal, como 

iriku (urucum), ingá, nani (“abacaxi”) e mumu (mamão), plantadas 

principalmente pelas mulheres, pertencem àqueles que as 

plantaram e são responsáveis por seus cuidados”. Ainda, a 

marcação do domínio da aldeia, do quintal, passa pela limpeza da 

área onde esta é estabelecida, como pode-se perceber neste trecho, 

Para os Jarawara, uma aldeia sem mato é uma 

aldeia bonita, arrumada, cuidada, e cada um é 

responsável pela parte em volta da sua casa. 

Inclusive, os Jarawara afirmam que existem 

lugares na floresta onde as plantas não crescem – 

que eles chamam de boto, terra limpa – e estas são 

localidades consideradas adequadas para a 

formação de novas aldeias. (MAIZZA apud 

MATTA, 2016, p.51). 

Utilizando tais marcadores e categorias relacionais e 

contextuais, é possível uma aproximação de como se dá a 

percepção do território e sua organização nos contextos 

ameríndios, sempre tomando o cuidado de verificar a pertinência 

de sua aplicação para o contexto etnográfico específico. No caso dos 

Tupi Guarani, essas categorias parecem fazer sentido de um modo 

geral, de acordo com a minha breve observação em campo, porém 

seriam necessários estudos mais aprofundados para que seja 

possível afirmar sua total adequação a este contexto. 



27 
 

No município de Peruíbe, como já mencionado, existem duas 

Terras Indígenas demarcadas, a Terra Indígena Bananal e a Terra 

Indígena Piaçaguera. Em ambas, os indígenas ali residentes se 

identificam como Tupi Guarani, podendo haver casos em que as 

terras são compartilhadas com os Guarani Mbyá11. De acordo com a 

literatura antropológica, os Tupi Guarani são denominados como o 

subgrupo Guarani Nhandeva12 ou Xiripá, o que não corresponde com 

a sua autoidentificação. É importante dizer que para os Guarani, tais 

denominações não representam o modo como eles próprios se 

identificam, porém acabam sendo eventualmente adotadas em 

suas relações com os não indígenas. Assim, nhandéva é a 

autodenominação de todos os Guarani, enquanto xiripá é 

atualmente um termo pejorativo, geralmente utilizado pelos Mbyá 

para se referir aos Tupi Guarani, em um sentido de marcar aqueles 

que são considerados “menos índios” (MAINARDI, 2010, p.23). 

Os Tupi Guarani constroem sua etnia com base na mistura, 

na ideia de uma etnia que é fruto da mestiçagem entre Tupi e 

 
11 Segundo Budga Deroby Nhambiquara (2014, p.2462), residem na Terra 

Indígena Piaçaguera um total de 55 famílias Guarani Mbya, nas aldeias Piaçaguera, 

Nhamandú Mirim, Taniguá, Kuaray e Tabaçu. 
12 Seguindo a classificação proposta por Egon Schaden (1962), o povo 

Guarani se divide em três etnias, os Guarani Mbyá, os Guarani Nhandeva e os 

Guarani. Desse modo,  

segundo eles, o grupo Tupi, que engloba tanto os 

Tupiniquim como os Tupinambá, sempre foi da 

região litorânea. Em algumas falas, apresentam a 

localização geográfica desses grupos: a região 

entre Itariri – município do interior de São Paulo 

– e Bertioga seria dos Tupiniquim, e de Bertioga ao 

Rio de Janeiro, dos Tupinambá. (MAINARDI, 2010, 

pp.23-24). 

De fato, tal localização coincide com os relatos dos cronistas 

do século XVI, como o de Hans Staden (2008, p.56), segundo o qual 

“[...] os Tupiniquins, cujo domínio se estende por cerca de oitenta 

milhas para dentro da terra [a partir de São Vicente] e cerca de 

quarenta milhas ao longo da costa. Ao norte e ao sul moram 

inimigos dessa tribo. Os inimigos ao sul são os Carijós, e ao norte, os 

Tupinambás”. Apesar da ideia corrente de que os Tupi não mais 

existiriam, segundo os Tupi Guarani isso não é verdade, “tendo em 

Guarani Kaiowaá, cujas diferenças se dão, principalmente, no plano linguístico e 

das culturas material e não-material. No estado de São Paulo, estão presentes os 

Mbya e os Nhandéva. 



28 
 

vista que existem muitos descendentes dos Tupi, ainda que estes 

estejam misturados com os Guarani” (MAINARDI, 2010, p.24, grifo da 

autora).  

Os Guarani, por sua vez, e segundo os Tupi Guarani, 

chegaram posteriormente à região litorânea, vindos ou do Paraná, 

ou do Paraguai. De fato, existem relatos históricos que dizem 

respeito às migrações de povos Guarani, vindos do sul do Mato 

Grosso, desde o início do século XIX. Tais migrações, motivadas pela 

busca da Terra Sem Mal13, foram empreendidas pelos grupos dos 

taniguás, dos oguauívas e dos apapocuvas, cuja jornada se deu em 

direção ao leste, passando por regiões dos estados do Paraná e São 

Paulo, até alcançar a região sul do litoral de São Paulo. Assim, 

segundo relata Hélène Clastres (1978, p.80), os taniguás foram os 

primeiros a alcançar o litoral, na região de Itariri, seguidos, 

posteriormente, pelos oguauívas, que encontraram os taniguás e 

 
13 A crença na Terra Sem Mal é central na cosmologia Guarani. Falarei mais 

sobre a importância desta crença adiante. 
14 “Apenas um dos grupos oguauívas conseguiria atingir o mar e 

estabelecer-se com os tanhiguás. Mais tarde, transferiu-se para um pouco mais 

longe, até Itaña’e (Itanhaém): contava quarenta pessoas em 1912” (CLASTRES, H., 

1978, p.80). Como pode-se auferir a partir deste trecho, as migrações guaranis do 

então se dirigiram à Itanhaém14. 

Em conjunto com a construção da etnia Tupi Guarani 

baseada na mestiçagem, temos o parentesco como principal 

marcador do que é ser Tupi Guarani. Assim, o que define quem é 

Tupi Guarani é o pertencimento à família Tupi Guarani através do 

parentesco. Além disso, como colocado por Mainardi (2010), tais 

relações de parentesco não são fixas, sendo atualizadas a todo 

momento, o que pode se perceber através das dinâmicas de 

mudança para outros lugares ou de criação de novas aldeias. Entre 

os Tupi Guarani e Guarani, é comum a criação de novas aldeias 

como forma de solucionar conflitos entre famílias e tal prática é 

usual também na Terra Indígena Piaçaguera. Desse modo, em 2010, 

quando da pesquisa etnográfica realizada por Camila Mainardi, 

havia duas aldeias em Piaçaguera15, a homônima Piaçaguera e 

Nhamandu Mirim. Atualmente, existem 9 aldeias estabelecidas, 

além das duas já existentes em 2010, e mais uma em formação: 

século XIX e início do XX foram jornadas muito difíceis, contando com diversos 

conflitos com o governo brasileiro e proprietários de terra, além de sofrer com 

inúmeras epidemias, o que acabava por dizimar a maior parte dos indígenas que 

delas participavam. 
15 Ao me referir à Terra Indígena Piaçaguera, utilizo também apenas 

Piaçaguera. 



29 
 

Tanigwa, Tabaçu Reko Ypy, Tekoa Porã, Purungawadju, Tekoa 

Kwaray, Tengwaeté, Gwyraidja, Jaragwa, Aldeinha e Tapirema.  

Por fim, é importante dizer que os Tupi Guarani de 

Piaçaguera encontram-se em um processo de resgate cultural16, que 

vêm se dando de forma mais intensa desde o início das questões de 

conflito territorial ligadas à demarcação da Terra Indígena de 

Piaçaguera. Conforme nos conta Mainardi (2010), o processo de 

demarcação começou em 2002, porém sofreu uma série de 

questionamentos jurídicos, que, em conjunto com investidas de 

empresários interessados em instalar um porto na região, acabaram 

alongando tal processo até 2016, quando finalmente ocorreu a 

homologação da T.I. Piaçaguera. A demarcação de um território 

como Terra Indígena está ligado com o cumprimento de exigências 

impostas pela sociedade não-indígena, que impõe a presença de 

traços tidos como tradicionais para o reconhecimento de uma 

sociedade como indígena, como, por exemplo, “uma língua 

particular, a realização de rituais, meios tidos como “tradicionais” de 

manejo da terra, agricultura rudimentar, caça, coleta, entre outros 

 
16 Este é o termo empregado pelos próprios Tupi Guarani para se referirem 

a esse processo político de seleção do que é ou do que não é próprio de sua cultura, 

de construção dos parâmetros do que seria a identidade Tupi Guarani.  

caracteres presentes no imaginário das pessoas” (MAINARDI, 2010, 

p.21). Assim, o processo de resgate cultural pode ser entendido como 

o modo segundo o qual os Tupi Guarani respondem a essas 

demandas da sociedade não-indígena, mas que também atualiza o 

que se entende por cultura indígena, sendo um excelente exemplo 

de como a cultura não é algo estático e fixo ao longo do tempo, mas 

que se modifica no processo mesmo de manter-se viva. Como 

colocado por Sahlins (1997, p.126), “na luta contra o Leviatã moderno, 

a continuidade das culturas indígenas consiste nos modos 

específicos pelos quais elas se transformam”. 



30 
 

Nesse sentido, os Tupi Guarani de Piaçaguera têm construído 

esse processo de resgate cultural em torno da valorização da língua 

tupi guarani, de seus cantos e danças, de seu artesanato, enfim, 

daquilo que foi escolhido como características próprias de sua 

cultura e que é prioritariamente ensinado às crianças, estando este 

processo muito ligado aos espaços das escolas indígenas e da 

owguatsu17. O resgate cultural também se liga às plantas, na medida 

em que são valorizados os conhecimentos tradicionais de medicina, 

de artesanato e da espiritualidade que fazem uso da flora local, 

ancestralmente conhecida por esses indígenas. 

5.3.1. Visita à aldeia Tapirema 

Dentro do quadro do resgate cultural, algumas comunidades 

de Piaçaguera se organizaram, em parceria com o coletivo Cultive 

Resistência, para realizar vivências e atividades abertas ao público, 

Em junho de 2019, pude participar de uma dessas vivências, na 

aldeia Tapirema, cujo foco foi um curso de fitoterapia indígena. 

Tapirema é a aldeia mais nova de Piaçaguera e está sendo 

construída em um sítio costeiro, dando vistas ao mar. Assim, ali é 

 
17 A owguatsu é a casa de reza Tupi Guarani, onde ocorrem as 

concentrações espirituais, mborai, e a cerimônia de batizado, o mongarai, em que 

as crianças recebem seu nome tupi guarani. 

Figura 11 - Vista da fitofisionomia de brejo de restinga na aldeia Tapirema. Autoria: 
Mônica Bertoldi André. 

Figura 10 - Vista da fitofisionomia de praias e dunas na aldeia Tapirema. Autora: 
Mônica Bertoldi André. 



31 
 

possível entrar em contato com algumas fitofisionomias típicas da 

restinga e que se encontram em um bom estado de conservação. 

Pode-se observar a vegetação de praias e dunas (Figura 10), de 

restinga arbustiva ou escrube, de brejo de restinga (Figura 11) e de 

floresta alta e floresta alta úmida de restinga. A paisagem ali 

observada é muito valiosa, pois se configura em dos poucos pontos 

do litoral centro paulista18 em que praticamente todas as 

fitofisionomias de restinga ainda se encontram minimamente 

preservadas19. 

Durante a vivência, que durou dois dias, participamos de 

aulas teóricas sobre espécies vegetais tradicionalmente utilizadas 

pelos Tupi Guarani, realizamos trilhas pela mata para reconhecer 

algumas das espécies em campo, participamos de alguns mborai, 

concentrações espirituais, e de rodas de conversa sobre tradições 

tupi guarani. Foi, sem dúvida, uma experiência muita rica, em que 

pude aprender muito e compreender um pouco mais sobre a relação 

 
18 Faixa litorânea que se estende de Bertioga, ao norte, até Peruíbe, ao sul. 

Essa área compreende a Área de Proteção Ambiental Marinha do Litoral Centro. 
19 “É de se destacar que as formações de Praias e Dunas e Escrube foram 

quase que erradicadas da região em virtude da expansão urbana sobre as áreas 

mais próximas ao mar. Atualmente, tais formações ocorrem apenas em pequenos 

dessa comunidade indígena com as plantas. 

Foi possível, então, perceber como esta relação é marcada 

pela cosmologia e espiritualidade Tupi Guarani, que dão o contexto 

da aplicação das plantas como elementos de cura e ritualísticos. É 

claro que aquilo que é revelado aos não-indígenas é apenas parte do 

universo espiritual e cosmológico indígena, aquilo que é 

considerado adequado para ser compartilhado com os outros, 

porém os Tupi Guarani parecem ser bastante abertos neste contato, 

mais do que os Mbyá Guarani, por exemplo. Assim, explicam 

abertamente sobre sua espiritualidade e fazem questão de nos 

apresentar aos cantos e danças de sua tradição. 

Em relação às plantas medicinais, foi possível perceber que, 

apesar de serem utilizadas algumas espécies exóticas de grande 

difusão nas técnicas de fitoterapia, há uma grande ênfase na 

utilização de plantas “do mato”, como dizem eles próprios, daquelas 

espécies que são facilmente encontradas na mata e na beira das 

trechos de Bertioga (a maior parte dentro do Parque Estadual Restinga de Bertioga) 

e em dois outros trechos ainda mais diminutos situados em São Vicente (na Praia 

de Paranapuã, inserida no Parque Estadual Xixová-Japuí) e em Peruíbe (na praia de 

Taniguá, inserida na Terra Indígena Piaçaguera)” (SMA, [2017?], p.10). 



32 
 

trilhas. As plantas exóticas, em contrapartida, são, no geral, 

cultivadas nos quintais das casas. Além disso, estes saberes são 

transmitidos pelos mais velhos, que os aprenderam com seus pais 

e avós, e buscam transmiti-los para os mais jovens. Como nos foi 

relatado, este processo de resgate dos conhecimentos da medicina 

tradicional indígena é relativamente recente e grande parte dos 

indígenas mais jovens antes recorria cotidianamente ao sistema 

público de saúde, deixando de lado as técnicas de tratamento 

tradicionais. Porém, a partir do fortalecimento do processo de 

resgate cultural, percebe-se um empenho coletivo em aprender as 

técnicas tradicionais com os mais velhos e, assim, possibilitar uma 

menor dependência da medicina dos não-indígenas. 

Foram relatadas diferentes maneiras de preparo das plantas 

para a finalidade medicinal e ritual, sendo elas divididas em 

preparações para uso externo e energético e para uso interno. Nas 

preparações para uso externo e energético, temos os banhos, as 

macerações, as emulsões, as tinturas e as defumações, além da 

utilização das plantas in natura, quando adequado. Já nas de uso 

interno, temos as infusões, as decocções, os xaropes e as garrafadas, 

além das tinturas, que também podem ter usos internos. No caso 

das preparações de uso externo e energético, vale ressaltar os 

banhos e defumações, que possuem grande poder energético e são 

muito utilizados pelos Tupi Guarani. 

Em relação às espécies medicinais relatadas, temos uma 

predominância de espécies nativas do bioma Mata Atlântica (28 

espécies, ou 2/3 do total), em relação às espécies exóticas (14 

espécies, ou 1/3 do total). Além disso, do total de espécies citadas (42 

espécies), apenas 5 espécies não são utilizadas também pelas 

comunidades caiçaras da região, sendo elas a cavalinha (Equisetum 

spp.), a espinheira santa (Monteverdia truncata), o genipapo (Genipa 

americana), o mulungu (Erythrina mulungu) e o tabaco (Nicotiana 

langsdorffii). Das 28 espécies nativas, 16 espécies ocorrem nas 

fitofisionomias de restinga, se destacando a erva abre caminho 

(Lygodium volubile), considerada uma planta de grande poder 

energético e espiritual, utilizada em banhos e defumações; o araçá 

(Psidium cattleyanum), do qual todas as partes possuem algum uso 

– das folhas, brotos e casca se faz chá contra diarreia, a folha 

mascada auxilia no tratamento da herpes, a madeira de seu tronco 



33 
 

pode ser utilizada para construir o altar20 da owguatsu, a casa de 

reza, e para produzir o petynguá, o cachimbo sagrado -; a aroeira 

(Schinus terebinthifolius), que também possui propriedades 

espirituais, sendo utilizada em banhos, além de propriedades 

antifúngicas e antibacterianas; a caninha do brejo (Costus spiralis), 

cujo chá das folhas e caule é considerado purificador, além de ser 

empregado no tratamento de doenças do trato urinário, o caraguatá 

(Bromelia antiacantha), cujos frutos, além de serem comidos 

assados, são utilizados para fazer chás e xaropes para tratamento 

de doenças do sistema respiratório; a erva de são pedro (Monstera 

adansonii [?], Heteropsis rigidifolia [?]), de grande poder de limpeza 

energética, sendo utilizada em banhos, e a embaúba (Cecropia 

pachystachya, Cecropia glaziovii), cujo broto e frutos são 

empregados no tratamento de pressão alta, diabetes, asma e outros 

problemas respiratórios, além de possuírem propriedades 

cicatrizantes, e cuja madeira é utilizada para produzir o pau de 

chuva, instrumento tradicional indígena. As outras espécies nativas 

da restinga são a carqueja (Baccharis trimera), o chapéu de couro 

(Echinodorus spp.), a erva baleeira (Cordia curassavica), o guaco 

 
20 Segundo nos foi relatado, o altar da casa de reza é feito 

preferencialmente com madeira de cedro (Cedrela fissilis), porém não é mais tão 

simples ter acesso a essa madeira, que, além de não ocorrer nas fitofisionomias de 

(Mikania glomerata), o maracujá (Passiflora edulis), a marcela 

(Achyrocline satureoides), a melissa (Lippia alba), a caapeba (Piper 

umbellatum) e a quebra pedra (Phyllanthus niruri). 

Estas espécies, nativas da fitofisionomia de restinga, foram 

as que tivemos oportunidade de reconhecer em campo, uma vez 

que, como a aldeia está em construção, ainda não havia ninguém 

morando lá na época do curso e, assim, não havia a presença das 

espécies exóticas, principalmente cultivadas nos quintais das 

residências. Inclusive, durante as trilhas para reconhecer a flora 

medicinal em campo, tomamos contato com outras espécies que 

não haviam sido citadas durante o curso, mas que também são 

bastante utilizadas tanto para fins medicinais, como para outros 

usos. Desse modo, podemos adicionar à lista de etnoespécies Tupi 

Guarani a carobinha (Jacaranda puberula), utilizada para fins 

medicinais, o caju (Anacardium occidentale), cuja casca pode ser 

utilizada em chás e garrafadas também para fins medicinais, o cipó 

caboclo (Davilla rugosa), utilizado no artesanato e, principalmente, 

para produzir os filtros do sonho, o  guanandi (Calophyllum 

restinga, mas sim em alturas já um pouco mais elevadas, nas florestas ombrófilas 

submontanas e montanas, também é uma madeira cujo corte é proibido por lei. 



34 
 

brasilense), cuja madeira é empregada na construção das casas e 

outras construções da aldeia, o cambuí (Myrciaria floribunda), com 

uso semelhante ao guanandi, além de seus frutos serem 

comestíveis, a embira branca (Daphnopsis racemosa), usada para 

produzir diversos objetos, como cordas, saias e corda para arco e 

flecha, devido às fibras muito longas da casca externa de seus 

ramos, a orelha de gato (Tibouchina clavata), cujo chá das folhas é 

empregado no tratamento de dores de dente, o capim sapé21 

(Imperata brasiliensis), cujas raízes têm uso medicinal e cujas 

folhas são usadas para cobertura de construções, e o guaimbé 

(Philodendron bipinnatifidum), cujas raízes fornecem uma fibra 

muito utilizada para produção de objetos e artesanato, além de ser 

medicinal. 

 
21 O capim sapé é uma espécie pioneira que, apesar de nativa, pode ser 

bastante prejudicial para a regeneração natural da vegetação, por ser uma espécie 

resistente ao fogo, surgindo em áreas degradadas ou que passaram por queimadas, 

como no caso da utilização da técnica da coivara. Assim, o sapé impede que a 

diversidade de espécies aumente com o tempo, prejudicando o processo de 

regeneração natural das áreas degradadas (CÉSAR et al, 2014; GARROTE, 2004). 



35 
 

 

Figura 12 - (A) Fruto do maracujá (Passiflora edulis); (B) Folhas e frutos da aroeira (Schinus terebinthifolius); (C) Araçá (Psidium cattleyanum).  



36 
 

 

Figura 13 - (A) Frutos do caraguatá (Bromelia antiacantha); (B) Erva de São Pedro (Monstera adansonii [?], Heteropsis rigidifolia [?]). 



37 
 

 

Figura 14 - (A) Inflorescência da caninha do brejo (Costus spiralis); (B) Orelha de gato (Tibouchina clavata); (C) Guaimbé (Philodendron bipinnatifidum). 



38 
 

 

Figura 15 - (A) Carobinha (Jacaranda puberula); (B) Cajueiro (Anacardium occidentale); (C) Cipó-caboclo (Davilla rugosa); (D) Folhas da erva-baleeira (Cordia curassavica).



39 
 

5.3.2. As plantas e a cosmologia Guarani 

É difícil encontrar pesquisas que se debrucem diretamente 

sobre os Tupi Guarani, ao contrário da abundância de trabalhos 

realizados sobre os Mbyá Guarani, seus costumes e cosmovisão. 

Assim, encontrar dados que esclarecessem a relação entre as 

cosmovisões dos dois subgrupos Guarani, se é que seja pertinente 

essa distinção, não foi uma tarefa simples. De qualquer forma, levo 

em consideração os apontamentos de Schaden (1974), para quem o 

esforço de compreender o povo Guarani na sua unidade, apesar das 

distinções em diferentes esferas da cultura dos subgrupos, era 

extremamente válida, uma vez que existe um “fundo comum de 

elementos idênticos ou semelhantes, em virtude do qual todos os 

bandos se apresentam como unidade em oposição a outras tribos, 

inclusive da família Tupí-Guaraní” (SCHADEN, 1974, p.14). Outra 

questão relevante é que, apesar de no município de Peruíbe 

predominar a etnia Tupi Guarani, em todo o litoral há a presença 

também dos Mbyá Guarani, e não se pode reduzir a territorialidade 

 
22 “O fim da primeira terra é a disjunção do humano e do divino, a ruptura 

de sua boa vizinhança, a explosão do Um, que, dividido, reparte-se desde então, de 

um lado e de outro, em uma fronteira além da qual permanecem os deuses. Imagem 

simbólica da separação, ao mesmo tempo obstáculo real do retorno em direção ao 

não-separado: a grande água, o mar, cujas margens opostas abrigam doravante de 

Guarani à lógica ocidental de divisão territorial. Assim, se a proposta 

do Jardim Etnobotânico para as ruínas do Abarebebê é visibilizar as 

culturas tradicionais presentes, não apenas em Peruíbe, mas em 

toda a região do litoral sul paulista, em consonância com a proposta 

do Museu da Paisagem, então faz sentido buscar uma narrativa que 

considere a cosmologia Guarani em seu conjunto e na sua relação 

com as plantas.  

Destarte, para a cosmologia Guarani, são centrais as ideias da 

pré-existência de uma Primeira Terra (yvy tenondé), criada através 

do movimento de auto-evolução de Ñamandu e, posteriormente, 

destruída por um Dilúvio universal, o qual marca a cisão entre o 

divino e o humano, e a aparição da terra nova (yvy pyau), morada 

terrestre e imperfeita da humanidade, separada pelos mares da 

morada divina, a Terra Sem Males22 (yvy marae’y) (CLASTRES, P., 

1990; CICCARONE, 2011). Ainda, a busca pela volta à condição de 

unidade com o divino se reflete na permanente busca da Terra Sem 

Males, que em conjunto com outras variáveis23, moldam o modo 

um lado a Terra Sem Mal, morada divina da vida eterna, e de outro a terra feia, 

morada terrestre demais dos que ainda se querem eleitos” (CLASTRES, P., 1990, 

p.46). 
23 “[...] situações históricas de conflito e confisco de terras, dinâmicas 

sociais e redes de parentesco, assim como concepções, conhecimentos territoriais 



40 
 

guarani de ser e estar no mundo, intimamente ligado à liberdade de 

movimento pelo território. Este caminhar (oguata), constitui uma 

prática que foi passada ao povo Guarani pelas divindades, através 

de narrativas míticas, para que vivam segundo seu sistema de 

valores e condutas (CICCARONE, 2011). Pode-se, então, perceber 

como tal sistema (reko), que molda seu modo de ser (teko), está 

intimamente ligado às narrativas míticas. 

Nesse sentido, os mitos guarani nos revelam também uma 

profunda conexão com a paisagem de ocupação tradicional do povo 

Guarani, com referências à flora, fauna e feições geomorfológicas 

que remetem a esse território que se estende desde o Paraguai, sul 

do Mato Grosso do Sul e partes da Bolívia, até o litoral sul e sudeste 

do Brasil, partes da Argentina (província de Misiones) e do Uruguai. 

Para realizar essa breve análise da presença de determinadas 

espécies vegetais e sua simbologia nas narrativas míticas guarani, 

utilizei a coletânea de relatos mitológicos organizados por Pierre 

Clastres (1990), no livro A Fala Sagrada, onde foram reunidas 

diferentes versões de cada um dos episódios míticos estruturantes 

da cosmovisão guarani, recolhidos por ele próprio entre alguns 

 
e critérios para a eleição dos espaços ocupados [...]” (GARLET, 1997; LADEIRA, 2001 

apud CICCARONE, 2011, p.141), são outras variáveis que influem nos movimentos 

grupos Mbyá Guarani, em conjunto com relatos levantados por 

outros antropólogos e por cronistas do período colonial. Assim, é 

possível ter uma visão minimamente abrangente sobre as variações 

que ocorrem na narração dos episódios entre diferentes grupos e 

mesmo temporalmente, contudo ainda mantendo a unidade 

estrutural que conforma um conjunto coeso e afim.  

Comecemos, então, com a narrativa do aparecimento de 

Ñamandu, divindade primeira da cosmologia guarani, cujo 

autodesdobramento marca a superação das trevas pela luz que ele 

próprio emana. Nesse movimento que supera as trevas da noite e o 

vento originário, vento de morte, surgem os ipês (tajy -

Handroanthus spp.), que com sua floração marcam a chegada dos 

tempos novos, tempos de calor e vida. Aqui, temos a primeira planta 

que marca um episódio mítico, representando uma ponte entre os 

acontecimentos do tempo mitológico e aqueles do tempo presente, 

da vida terrena. Dessa maneira, o ipê, com sua floração que ocorre, 

em geral, no fim do inverno, marca, de fato, a vinda da primavera e 

da época do ano em que cessa o gélido vento sul, em que são feitas 

as roças e se anuncia a abundância.  

migratórios empreendidos pelos guaranis, desde tempos pré-coloniais até os dias 

atuais. 



41 
 

A seguir, narra-se o surgimento dos humanos, que são um 

desdobramento de Ñamandu, que se desdobra em Palavra (ayvu), o 

fundamento da humanidade. Nesse episódio, anterior ao 

surgimento de ayvu, é a criação da chama e da bruma como seu 

signo, representantes do novo tempo, de eterno calor vital. Pois bem, 

a representação da bruma original, signo desse calor e caminho de 

conexão entre humanos e deuses, é a fumaça do tabaco (pety - 

Nicotiana spp.), planta largamente utilizada por diversos povos 

ameríndios e que, entre os Guarani, possui este profundo significado 

cosmológico e espiritual.  

Após os relatos da teogênese e da antropogênese, segue a 

narrativa mítica do desdobramento da Primeira Terra, lugar onde 

humano e divino estão em unidade. Nesse processo, Ñamandu 

apoia sua futura moradia terrena sobre cinco jerivás (pindovy – 

Syagrus romanzoffiana), quatro deles em cada um dos pontos 

cardeais e o quinto, sob o centro do leito terrestre. Esta Primeira 

Terra é destruída por um dilúvio, provocado por uma relação 

incestuosa, e que produz o fim desta era em que humano e divino se 

encontravam unidos. No episódio do dilúvio, em meio à fuga para se 

salvarem das grandes águas, os homens e animais se preparam. Em 

uma das narrativas, Guyraypoty guia sua família em direção ao 

leste, para que se salvem do desastre. Neste processo, ele faz surgir 

a futura alimentação, e sacudindo “seu corpo [...] fez cair milho, 

batatas doces e bolachas de mandioca” (CLASTRES, P., 1990, p.52 – 

grifo meu). De fato, tais alimentos constituem a base da dieta 

guarani, até os dias de hoje.  

Em seguida à destruição da Primeira Terra, Ñamandu pede 

às divindades menores que criem a nova terra, yvy pyau, ficando a 

cargo de Jakaira tal movimento. Yvy pyau será um local de 

infelicidade, mas que, no entanto, graças à presença da chama e da 

bruma, será habitável. Jakaira cria então, de fato, o tabaco (pety -

Nicotiana spp.), chamado o esqueleto da bruma, capaz de oferecer a 

proteção e a conexão com o divino que confortarão os “belamente 

adornados”, os “eleitos” de Ñamandu, aqueles que possuem a 

palavra-alma, ayvu, como fundamento de sua existência. 

Por fim, é nesta nova terra, imperfeita e má, que se dão as 

aventuras dos gêmeos, Sol e Lua, irmão mais velho e irmão mais 

novo dos que hoje habitam esse mundo. As peripécias e obstáculos 

vividas pelos dois, segundo Pierre Clastres (1990), poderiam remeter 

ao que seria o destino dos homens em sua existência na yvy pyau, 

porém aludindo à possibilidade de superação desta condição, uma 

vez que Sol e Lua, por fim, retornam à morada divina de seu pai. 

Assim, “o teste das crianças-deuses prefigura o dos homens, mas 



42 
 

seu sucesso final dá aos índios a confiança de ouvir um dia o 

chamado dos divinos” (CLASTRES, P., 1990, p.61). Além disso, as 

ações de Sol e Lua constituem um conjunto de passagens que 

conformam em parte a atual conduta guarani, podendo tais 

personagens serem entendidos dentro da categoria dos heróis-

civilizadores, que figura na estrutura mitológica de praticamente 

todos os povos tupi-guarani como entidades que ensinaram aos 

indígenas os atributos da civilização. 

Na narrativa das aventuras dos gêmeos, as plantas aparecem 

desde o início. Quando ainda estão no ventre de sua mãe, pedem 

para que ela colha flores pelo caminho, enquanto ela segue em 

busca do pai24 dos gêmeos. De acordo com o relato, diferentes flores 

são citadas, sendo elas a flor de íris (Neomarica spp.), a helicônia 

(peguaho – Heliconia spp.) e o maracujá (mburucuja – Passiflora 

spp.). Enquanto colhe as flores, a mãe é picada por uma vespa e se 

irrita com os filhos, que então param de guiá-la no caminho certo 

para que encontre seu pai. Assim, ela acaba por chegar à morada dos 

jaguares, onde é devorada. Os jaguares, contudo, não são capazes de 

 
24 Os gêmeos não são filhos do mesmo pai, sendo Sol filho de Ñanderuvusu 

e Lua filho de Ñanderu Mbaekuaa. Nesta passagem, a mãe sai em busca de seu 

marido, Ñanderuvusu. Em outra versão, a mãe está grávida apenas de Sol (Pa’i) e 

devorar as crianças, que passam a ser criadas por eles. Já crescidos, 

descobrem que os jaguares mataram sua mãe, enquanto caçavam 

pássaros. Nesse momento aparece o guaimbé (guembepi – 

Philodendron bipinnatifidum), de cujas raízes faziam a armadilha 

para capturar os pássaros. Após a descoberta, planejam a vingança 

contra os jaguares, conseguindo enganá-los e matar quase todos. No 

entanto, uma jaguar fêmea, que estava prenhe, sobreviveu e, por 

isso, os jaguares ainda habitam este mundo.  

Depois de sua vingança, Sol e Lua vagam pela terra, e em uma 

de suas andanças, Sol apresenta à Lua várias frutas e a forma pela 

qual devem ser consumidas. Primeiro, a guavira (Campomanesia 

guavira), descrita como um fruto vermelho e de casca dura na base, 

que não deve ser consumido cru. Em segundo, os frutos do jerivá 

(pindovy – Syagrus romanzoffiana), os quais podem ser 

consumidos in natura e são muito apreciados por Lua. Depois, 

aparece o guaviju (Myrcianthes pungens), que, de acordo com Sol, 

também não devem ser consumidos crus. Por fim, surge o aguaí 

(Chrysophyllum gonocarpum), descrito como um fruto alongado e 

este cria Lua para ser seu companheiro a partir de uma folha da árvore kurupike’y, 

que não pude identificar qual planta seria. 



43 
 

amarelo, que só deve ser consumido depois de cozido. 

Em outro episódio, Sol encontra-se com Charia ou Añä25, que 

estava caçando quatis. Quando este avista Sol, que estava sobre uma 

árvore guavira, atira-lhe uma flecha. Sol, se fingindo de morto, é 

apanhado por Charia e colocado no fundo de seu cesto, embaixo dos 

quatis que este havia caçado. Quando Charia faz uma pausa para 

pescar, Sol sai do cesto e foge, colocando uma pedra em seu lugar. 

Assim, ele consegue enganar Charia e escapar de seu domínio. Há 

outro episódio em que a presença de Charia e de quatis está 

relacionada, porém neste caso Sol, ao escapar de Charia, cai sobre 

um cedro (yary - Cedrela fissilis) carregado de frutos.  

Em outra aparição de Charia, conta-se a origem do timbó, 

nome dado à diversas espécies vegetais das famílias Fabaceae e 

Sapindaceae, utilizadas para atordoar os peixes e facilitar a pesca. 

Assim, conta-se, Sol já tinha filhos. Pedia a um deles que lavasse 

seus pés quando queria comer peixe e, desse modo, todos os peixes 

morriam. Charia viu tal feito e pediu a Sol que emprestasse seu filho 

para que ele também pudesse pescar e comer peixes. Eis que Charia 

o levou para a floresta, o golpeou na cabeça e levou até as margens 

 
25 Ser maligno que por diversas vezes causa transtornos aos gêmeos, 

frustrando ou dificultando suas ações. 

de um rio. Ali golpeou todo o corpo do menino, como se faz hoje com 

o cipó timbó. Sol, então, ficou furioso e lutou com Charia. Porém, Sol 

saiu vitorioso e, assim, é que existem até hoje os eclipses solares 

(CLASTRES, P., 1990). 

Há também a passagem que conta sobre a criação da filha de 

Sol a partir de um cesto. Não há nenhuma menção direta a alguma 

planta, mas podemos relacionar tal episódio com a taquara 

(Merostachys spp.), cujas fibras são muito utilizadas para a 

confecção de cestos.  

Por fim, narra-se o episódio em que o jaguar se deparou com 

o arco de Sol em seu caminho. Ao manipulá-lo, recebeu um forte 

golpe no rosto, e do arco surgiu a árvore de jenipapo (genipa – 

Genipa americana).  



44 
 

 

 

Figura 16 - Jerivá (pindovy - Syagrus romanzoffiana) no terreno das ruínas. Autoria: 
Mônica Bertoldi André. 

Figura 17 - Frutos do jenipapeiro. Autoria: Mônica Bertoldi André. 



45 
 

5.4. Apontamentos sobre a cultura caiçara 

No litoral dos estados do Rio de Janeiro, São Paulo, Paraná e, 

até mesmo, Santa Catarina, desenvolveu-se uma cultura peculiar, 

fruto dos contatos entre europeus e indígenas, iniciados durante o 

século XVI, e que recebeu a denominação de caiçara. Kaai’sa, 

palavra de origem indígena tupi, significa “cerca de ramos, 

fortificação para vedar o trânsito” (HOUAISS, 2000). Como nos relata 

Hans Staden (2008, p.69), a caiçara era “fortificação de grossos e 

longos varapaus” que cercava os assentamentos indígenas, 

utilizadas como proteção contra seus inimigos. Segundo Alice 

Branco (2005, p.22), o termo também possui significados regionais 

que variam entre “’cerca de ramos feita junto à margem dos rios ou 

igarapés’, ‘armadilha para apanhar peixes (cerco)’, ‘abrigo ou 

esconderijo onde fica emboscado o caçador’, ‘abrigo para barcos’”. 

A cultura caiçara se caracteriza, então, por essa mestiçagem 

entre costumes europeus – sobretudo portugueses – e indígenas – 

sobretudo de origem tupi. É uma cultura que se desenvolveu na 

restinga litorânea, entre a Serra e o Mar, se conformando a esse 

ambiente e se desenvolvendo em profundo equilíbrio com o meio. O 

conhecimento da mata e dos rios, as técnicas de construção das 

habitações, de agricultura, de produção de artefatos de uso 

doméstico e costumes culinários mantiveram-se bastante 

próximos dos costumes indígenas, incorporando alguns traços 

europeus, principalmente nas técnicas de construção naval, 

elementos culinários e receitas medicinais, na religiosidade e nas 

festas. Elementos de culturas africanas estão presentes também, 

mas em menor grau, uma vez que a incorporação destes elementos 

foi tardia, sobretudo durante o século XIX, com o lento processo que 

levou, finalmente, à abolição da escravidão negra. Por sua origem 

mestiça, a cultura caiçara já se insere, de certo modo, na cosmologia 

ocidental, o que se percebe mais fortemente na religiosidade cristã 

professada pelas comunidades caiçaras. Dessa maneira, falar sobre 

esta cultura não exige a mesma operação de mudança de ponto de 

vista e relativização de nosso próprio modo de pensar ocidental, 

movimento esse fundamental para falar sobre as culturas 

ameríndias. Apesar disso, não se pode ignorar que a cultura caiçara 

está também bastante distante da cultura urbano-industrial da 

modernidade ocidental e que, por isso, suas peculiaridades não 

podem ser diminuídas somente pelo fato de estar 

cosmologicamente mais próxima desta cultura ocidental. 

Neste trabalho, não tive a oportunidade de estabelecer 

contato com a comunidade caiçara de Peruíbe, presente na Barra do 

Una, assim como o fiz com a comunidade indígena de Piaçaguera. 



46 
 

Desse modo, os dados e informações aqui levantados se baseiam em 

pesquisas realizadas por outrem, mas que, sem dúvida, forneceram 

uma base muito sólida para se pensar a relação entre as 

comunidades caiçaras e as plantas. O que se pode perceber é que há 

um grande interesse por parte da disciplina da Etnobotânica com 

relação às comunidades caiçaras, havendo uma extensa e rica 

bibliografia sobre o tema, sobre a qual me apoio para realizar os 

apontamentos a seguir.   

Assim, alguns traços fundamentais da cultura caiçara são a 

profunda relação com as águas, de rio e do mar, onde é praticada a 

pesca, antigamente com as canoas de um pau só, construídas a 

partir do tronco de uma só árvore, e atualmente já com barcos a 

motor, de fibra de vidro ou outros materiais industrializados; a 

agricultura de coivara, “forma indígena de cultivo da terra na qual o 

terreno é parcialmente limpo pela derrubada das árvores, as 

galhadas são queimadas e os tocos e restos são deixados sobre o 

solo” (BRANCO, 2005, p.95), produzindo a mandioca, o milho, o feijão, 

espécies nativas, e o arroz, a cana de açúcar e o café, posteriormente, 

plantas trazidas pelos europeus. Eram cultivados também outros 

gêneros alimentícios e ainda coletadas muitas frutas, palmito e o 

que mais fosse de interesse na mata. Além disso, a forma de 

organização e trabalho da sociedade caiçara estavam assentadas 

nas relações de vizinhança e solidariedade entre os núcleos 

familiares, sendo o trabalho nas roças e as grandes pescas 

realizados através de mutirões.  

A partir do século XX, com o desenvolvimento e o progresso 

“civilizatórios” da modernidade, que geraram a expansão das 

cidades, o estabelecimento da indústria pesqueira e de 

monoculturas de exportação, a construção de estradas de ferro e 

rodovias e a criação da legislação restritiva ambiental, a cultura e o 

modo de vida caiçaras se viram cada vez mais ameaçados, 

relegados à marginalização e ao esquecimento. Os caiçaras 

perderam suas condições de subsistência e se viram obrigados a se 

tornar empregados em suas próprias terras, ou então, a desenvolver 

uma produção artesanal para o turismo, se inserindo forçosamente 

nas relações de produção capitalistas e se submetendo à cultura 

urbano-industrial organizada “a partir de leis, empresas e o poder do 

Estado” (BRANCO, 2005, p.23). 

De qualquer forma, mesmo tendo sofrido duros golpes, a 

cultura caiçara ainda resiste, dentro de suas possibilidades. E é 

preciso preservar o que ainda resta e resgatar o que for possível 

desta cultura tão rica e que tanto tem a nos ensinar sobre o modo 

como nos relacionamos com nosso ambiente e como estruturamos 



47 
 

nossas relações sociais. A região do litoral sul de São Paulo, onde se 

encontra o município de Peruíbe26, ainda apresenta algumas 

comunidades caiçaras, que se esforçam para manter seus modos 

tradicionais de vida e transmitir sua profunda sabedoria aos mais 

jovens. De Itanhaém à Cananéia, são diversas comunidades através 

das quais ainda é possível ter contato com diversos traços da 

cultura caiçara. Assim, neste litoral sul, onde existem vastas 

planícies litorâneas e “amplos rios de planície, fartamente piscosos 

e mais fáceis de lidar do que o mar aberto e ressacado” (BRANCO, 

2005, p.30), estes caiçaras, que se especializaram na pesca nos rios 

e na agricultura, apesar do solo pobre da restinga litorânea, seguem 

reproduzindo seus costumes e crenças, contrariando a suposta 

inevitabilidade da “marcha do progresso”.  

5.4.1. As plantas e o universo caiçara 

A cultura caiçara se relaciona profundamente com as 

plantas. É delas que se produz grande parte dos artefatos de uso 

doméstico, das construções tradicionais, dos utensílios e 

ferramentas de trabalho, além de serem fundamentais na 

alimentação e nas técnicas medicinais. Grande parte deste 

 
26 Em Peruíbe, temos a presença das comunidades caiçaras da Barra do 

Una e da Praia do Una, no interior da Estação Ecológica Juréia-Itatins.  

conhecimento acerca dos usos da vegetação local é herança da 

sabedoria indígena, absorvida por este povo como forma de se 

adequar ao meio onde se desenvolveu seu modo peculiar de vida. 

Portanto, existem muitos paralelos entre a etnobotânica caiçara e a 

indígena tupi e guarani. 

A cultura caiçara transita entre as paisagens da Mata 

Atlântica, da restinga litorânea e dos mangues, se utilizando 

fartamente da vegetação específica de cada um destes biomas. 

Além disso, incorporou também espécies trazidas pelos europeus, 

de diferentes partes do mundo, principalmente na alimentação e na 

preparação de receitas medicinais.  

A casa tradicional caiçara era construída diretamente sobre 

a areia da restinga, utilizando troncos de jerivá (Syagrus 

romanzoffiana) ou juçara (Euterpe edulis) em sua estrutura, duas 

palmeiras muito comuns na restinga e Mata Atlântica costeiras. As 

paredes eram feitas com ripas destas palmeiras, bambus, taquaras 

ou madeira de “salvados” – madeiras que davam na praia, trazidas 

pelo mar. O telhado era coberto por sapé (Imperata brasiliensis), 

junco (Juncus spp.), piri (Cyperus spp.) ou folhas de palmeira – 



48 
 

principalmente a guaricanga (Geonoma spp.), que possui folhas 

largas e que ganham grande resistência quando curtidas pela 

fumaça dos fogões a lenha. Ainda, todas as casas possuem um 

quintal, onde não há cercas que o dividam dos quintais vizinhos. 

Nesse quintal,  

que se estende, da porta da cozinha até a fímbria 

da mata nativa ou da roça de cultivo, a família 

caiçara tem um forno redondo para assar os pães 

e bolos, o tráfego de farinha sob um telheiro de 

sapé ou guaricanga, a tina de roupa, o estendal, a 

horta cercada com cerca de bambu (a velha 

paliçada ou ‘caiçara’ indígena) para protegê-la das 

galinhas, o telheiro para guardar a canoa (este 

também denominado ‘caiçara’, por analogia ao uso 

do bambu e da palha), os remos, as redes pesca. 

(BRANCO, 2005, p.93).  

Na roça caiçara, o principal cultivo é, sem dúvida, a mandioca 

(Manihot esculenta). Cultivo de origem indígena, da mandioca se 

faz a farinha que é a base da alimentação caiçara. Cultiva-se tanto a 

mandioca brava como a mansa, e é no tráfego de farinha, que 

“corresponde a toda a estrutura e técnica de produção da farinha de 

mandioca, desde o cultivo até a secagem desta no fogão a lenha até 

a finalização da farinha torrada e da farinha azeda” (BRANCO, 2005, 

p.97), que se dá essa intensa produção. Outros cultivos da roça 

caiçara são o feijão, o milho, o arroz, a abóbora, entre outros.  

Outra dimensão fundamental da cultura caiçara é sua 

relação com a água: os mares e rios. A pesca é central na 

alimentação caiçara e, desde o século XX, também se tornou um 

elemento importante no sustento das famílias caiçaras. Uma das 

ferramentas mais importantes para a pesca do caiçara é a rede, 

tradicionalmente trançada com fios de tucum (Bactris setosa), 

palmeira típica da restinga de mata atlântica. As técnicas de 

obtenção da fibra e manufatura de fios com o tucum são de origem 

indígena, sendo incorporados diferentes tipos de rede após o 

contato com o colonizador português. Ainda, se monta o cerco no 

leito de rios e córregos, uma “cerca de estacas bem juntas” (BRANCO, 

2005, p.165) que serve de armadilha para apanhar os peixes.  

Para realizar a pesca, o meio de locomoção tradicional eram 

as canoas de um pau só. Estas canoas são escavadas no tronco de 

uma só árvore, de onde vem seu nome. Também recebem outras 

denominações, de acordo com a região, como piroga, ubá, igara, de 

embono, entre outros. Esse tipo de canoa se espalha Brasil afora, 

sendo um importante meio de locomoção para diversos povos 



49 
 

tradicionais e variando nas suas formas de entalhe e contorno do 

casco, no tamanho e nas madeiras usadas de acordo com a região 

onde são encontradas. Suas técnicas de construção são de uma 

herança híbrida – “escavadas com fogo, quando feitas pelo indígena, 

ou com o machado e a enxó, da herança portuguesa” (BRANCO, 2005, 

p.72). Antes movidas a remos ou pela força da correnteza, hoje são 

movidas pelo motor a combustão. Além disso, é cada vez mais raro 

encontrar canoas de um pau só esculpidas nos troncos, pelos 

impedimentos da legislação ambiental e pela escassez de artesãos 

que mantenham esse saber. Algumas das madeiras utilizadas pelos 

caiçaras para esculpir as canoas de um pau só eram o guapuruvu 

(Schizolobium parahyba), o cedro (Cedrela fissilis), o embiruçu 

(Eriotheca pentaphylla.), o guanandi (Calophyllum brasiliense), o 

araribá (Machaerium villosum), a canela-preta (Ocotea spp./ 

Nectandra spp.), a guaricica (Vochysia bifalcata), entre outras.  

 

 

 

6. Um projeto para as Ruínas: o Jardim 

Etnobotânico do Abarebebê 

A partir dos inúmeros dados e materiais aqui levantados e 

organizados, foi possível chegar à proposição de um projeto da 

paisagem em que a relação entre a cultura e a vegetação é 

protagonista. Não apenas isso, a singularidade da paisagem 

litorânea, em sua íntima e profunda relação com as populações 

indígenas e caiçaras, é o fio condutor deste projeto. Assim, a 

paisagem da restinga e sua vegetação são poeticamente 

mimetizadas para criar uma narrativa que transporte o visitante aos 

universos caiçara e guarani – Tupi Guarani e Mbyá – e, assim, o 

sensibilize para a presença destas culturas tradicionais no litoral de 

São Paulo e sua relação de profunda troca com o território, buscando 

suscitar questionamentos sobre as formas próprias do pensamento 

ocidental e do sistema capitalista de se relacionar com o meio 

ambiente e com as culturas não-ocidentais, e despertar novas 

consciências para o tema. 

 



50 
 

6.1. Inspirações 

Como ponto de partida, é importante frisar que a ideia de um 

jardim etnobotânico surgiu a partir do momento em que tive contato 

com o Jardín Etnobotánico de Oaxaca, no México, através de 

fotografias e reportagens, e com o Jardín Etnobotánico de Loreto, no 

Equador, através de um artigo acadêmico27. Ambos foram 

concebidos como espaços estruturados através de espécies 

vegetais culturalmente significantes para os povos autóctones de 

cada região.  

Assim, o Jardín Etnobotánico de Oaxaca foi o primeiro a 

utilizar a proposta da etnobotânica como fio condutor de montagem 

e exposição de seu acervo, reunindo mais de 1000 espécies nativas 

da região de Oaxaca, no México. Além disso, está localizado na área 

externa do Convento de Santo Domingo, construção colonial que, 

assim como as Ruínas, se insere no contexto de contato cultural 

euro-indígena e de criação de uma cultura mestiça. Sua concepção 

 
27 INNERHOFER, Susanne; BERNHARDT, Karl-Georg. Ethnobotanic Garden 

design in the Ecuadorian Amazon. In: Biodiversity and Conservation, v.20, ed.2, 

p.429-439, fev.2011. 
28 “associações vegetais, tal como crescem na natureza e são conhecidas e 

aproveitadas pela gente” (tradução da autora) 

e desenho se propunham a utilizar “asociaciones vegetales, tal 

como crecen en la naturaleza y son conocidas y aprovechadas por 

la gente”28 (LA REDACCIÓN, 2003). Além disso, a própria arqueologia 

do lugar inspirou as composições, como, por exemplo, “los restos de 

un horno para fabricar loza. Alrededor de él se plantaron especies 

usadas tradicionalmente en las artes y oficios de Oaxaca: plantas 

que sirven para teñir, fibras de algodón y agave y chichicastle”29 (LA 

REDACCIÓN, 2003). O Jardín Etnobotánico de Loreto, por sua vez, 

tem como foco as plantas culturalmente significantes para os 

Kichwa, povo indígena do cantão de Loreto, no Equador. O Jardín foi 

implantado em meio a uma área de mata secundária de 1,5ha e seu 

desenho é estruturado segundo áreas que concentram 

determinadas categorias de uso das espécies vegetais, como, por 

exemplo, uma área para as plantas medicinais, outra para as 

alimentícias, e assim por diante, em uma estruturação semelhante 

ao Jardín Etnobotánico de Oaxaca.  

Outra inspiração foi o projeto do Museu da Paisagem, 

29 “os restos de um forno para fabricar louça. Ao redor dele se plantaram 

espécies usadas tradicionalmente nas artes e ofícios de Oaxaca: plantas que 

servem para tingir, fibras de algodão, agave e chichicastle” (tradução da autora) 



51 
 

elaborado no âmbito do já citado Projeto Arqueológico, 

Antropológico, Histórico, Ecológico, Museológico e Turístico do 

município de Peruíbe, do MAE-USP, que foi realizado durante os 

anos 1990, após o tombamento das ruínas pelo CONDEPHAAT em 

1984. Este projeto, de autoria do arquiteto e professor Paulo Bastos, 

desenhava um museu que acolheria não só os materiais 

encontrados ali no sítio arqueológico do Abarebebê, como também 

outras peças de valor histórico-artístico localizadas na região, 

incluindo também as próprias ruínas consolidadas como parte do 

acervo. Assim, “seu objetivo básico é constituir um centro de 

pesquisa, de referência e divulgação do conhecimento acerca das 

relações entre homem e meio, na região” (UCHOA; BASTOS, 1997). 

Além disso, foi proposta uma praça observatório, dedicada à 

percepção de fenômenos astronômicos simples, como o início das 

estações a partir da posição do sol e de outras estrelas, que é um 

ponto de partida valioso para se pensar as áreas do entorno das 

ruínas.  

Além disso, a ideia de um Museu da Paisagem vai ao 

encontro da concepção de paisagem enquanto algo culturalmente 

constituído, conformado na interrelação dos seres humanos com o 

seu território, assumido neste trabalho. Tal entendimento está 

presente no conceito de Paisagem Cultural, proposto pelo IPHAN, e 

segundo o qual esta configura “uma porção peculiar do território 

nacional, representativa do processo de interação do homem com o 

meio natural, à qual a vida e a ciência humana imprimiram marcas 

ou atribuíram valores” (IPHAN, 2009). Nesse sentido, a paisagem na 

qual se inserem as ruínas da igreja do Aldeamento de São João 

Batista pode ser incluída nesta categoria, pois guarda em si diversas 

camadas que evidenciam diferentes temporalidades e formas de 

atuação do ser humano sobre ela, desde os sambaquis até a atual 

ocupação urbana litorânea. Dessa forma, o projeto de um jardim 

etnobotânico para a área externa do Museu da Paisagem é uma 

proposição que visa complementar a concepção museográfica da 

paisagem enquanto elemento cultural que integra seu acervo, 

testemunha da cultura imaterial da região litorânea de São Paulo.



52 
 

 

Figura 18 - Implantação do projeto do Museu da Paisagem, em fase de Anteprojeto. Autoria: Arq. Paulo Bastos e equipe. 



53 
 

Figura 19 - Cortes e elevações do projeto do Museu da Paisagem, em fase de Anteprojeto. Autoria: Arq. Paulo Bastos e equipe. 



54 
 

6.2. Jardim Etnobotânico do Abarebebê 

O projeto do Jardim Etnobotânico parte do projeto do Museu 

da Paisagem, considerando o museu como parte essencial na 

estruturação do espaço do sítio das ruínas, uma vez que se configura 

como uma infraestrutura de base, oferecendo salas para pesquisa e 

documentação, laboratório, salas de aula, biblioteca, lanchonete, 

auditório e sanitários, além do salão de exposição. Além disso, 

possui um desenho bastante sensível em relação à paisagem das 

ruínas, apresentando varandas que se estendem por todas as 

fachadas, interior e exterior, convidando a um passei pelo sítio. Sua 

horizontalidade e os materiais que são utilizados também 

contribuem para tanto. Assim, o projeto do edifício do Museu da 

Paisagem foi considerado assim como desenhado pelo arquiteto 

Paulo Bastos e sua equipe. Outra questão importante que está 

presente no projeto do museu é o acesso ao terreno, que se dá pela 

rua Dr. João Atalla; atualmente, o acesso é feito pela rua do Mosteiro, 

porém nesta proposta é considerada a mudança deste para a rua Dr. 

João Atalla, seguindo o proposto pelo desenho do museu, uma vez 

 
30 De qualquer forma, seria necessário um estudo específico acerca do 

impacto que seria gerado no tráfego, uma vez que, conforme a Lei de Uso do Solo 

de Peruíbe e do Código de Obras e Edificações de Peruíbe, a quantidade mínima de 

que é uma rua mais larga e comportaria melhor o aumento no fluxo 

de visitantes que ocorreria caso fossem implementados os 

projetos30. 

Além de considerar o projeto do Museu da Paisagem, a 

proposição do Jardim Etnobotânico do Abarebebê segue outras 

diretrizes fundamentais para a estruturação de seus espaços. A 

primeira delas diz respeito a levar em consideração os atributos 

geomorfológicos e pedológicos do terreno, buscando alterar o 

mínimo possível a topografia existente e considerá-la, em conjunto 

com as características físico-químicas do solo, para a definição das 

fitofisionomias que poderiam ocorrer em cada área do terreno. Em 

relação às características do solo, seria necessária a realização de 

amostragem e análises laboratoriais para um maior detalhamento e 

precisão das informações, porém, como se trata de um estudo 

preliminar, utilizei as observações de campo para fundamentar os 

dados pedológicos que considero. Em segundo lugar, organizar a 

vegetação de acordo com as fitofisionomias definidas 

preliminarmente e com categorias de percepção ambiental locais, 

vagas para o Museu da Paisagem e Jardim Etnobotânico do Abarebebê seria de 32 

vagas, o que configura como um uso ou atividade não-incômodo (Lei 

Complementar nº121/2008). 



55 
 

ou seja, próprias das culturas caiçara e guarani. Ainda com relação 

à vegetação, foram também diretrizes utilizar as massas de 

vegetação já existentes como orientação para as massas a serem 

propostas, no sentido de manter as ambiências que já se 

conformam atualmente no entorno das ruínas e configuram uma 

organização de zonas de sol e sombra bastante interessante; e 

manejar a vegetação para, ao longo do tempo, permitir o aumento 

da diversidade de flora nativa e, além disso, liberar a vista para as 

ruínas a partir do edifício do Museu da Paisagem. 



56 
 

 

            Figura 20 - Localização das Ruínas do Abarebebê no município de Peruíbe. Imagem elaborada a partir de imagem de satélite do Google, utilizando software QGIS. 



57 
 

 

Figura 21 - Entorno próximo das Ruínas do Abarebebê. Imagem elaborada a partir de imagem de satélite do Google, utilizando software QGIS. 



58 
 

6.2.1. Levantamentos 

Para dar início ao fazer projetual, foi necessário realizar 

alguns levantamentos, que subsidiaram a proposição feita para o 

Jardim Etnobotânico do Abarebebê. Inicialmente, foi preciso 

investigar a possibilidade de se ter acesso aos desenhos do projeto 

do Museu da Paisagem, para ser possível, de fato, considerá-lo 

dentro da proposta paisagística do jardim etnobotânico. Uma vez 

disponibilizados os desenhos, foi preciso digitalizá-los, pois os 

originais estão todos em papel vegetal. A partir da digitalização de 

parte dos desenhos, foi possível dar continuidade ao processo 

projetual, além de permitir a elaboração de um modelo digital 

tridimensional, que também auxiliou a elaboração da proposta. 

Além disso, foi essencial realizar levantamentos em campo 

da vegetação existente no terreno das ruínas e das fitofisionomias 

de restinga que podem ser observadas no litoral paulista. Nesse 

sentido, o levantamento da vegetação existente foi feito de acordo 

com as observações realizadas em campo e, portanto, não possui a 

precisão que seria necessária caso o projeto do jardim etnobotânico 

fosse de fato ser implementado. Seria, então, essencial a realização 

de levantamentos topográfico e cadastral arbóreo para dar a real 

dimensão da vegetação ali existente. No entanto, para o nível de 

detalhamento aqui proposto, a aproximação que foi possível realizar 

já é suficiente. Assim, o sítio das ruínas encontra-se hoje tomado 

por espécies exóticas, que parecem se comportar como invasoras, 

ocupando grande parte da área do terreno. Das 18 espécies arbóreas 

levantadas em campo e que predominam no terreno, o jambolão 

(Syzygium cumini) e a árvore guarda-chuva (Schefflera 

actinophylla) são as espécies que mais se destacam, sendo que o 

jambolão predomina no estrato arbóreo, enquanto a árvore guarda-

chuva predomina nos sub-bosques das áreas com maior densidade 

arbórea do terreno. É interessante notar que esta vegetação parece 

ter crescido ali espontaneamente durante as últimas três décadas, 

uma vez que há uma descrição da área das ruínas, presente em um 

parecer do CONDEPHAAT de 1986, que diz, 

O sítio, construído na face norte, em elevação 

suave no sopé do morro encontra-se quase que 

totalmente arrasado por ação antrópica, cujas 

conchas devem ter servido de matéria prima para 

a construção da Igreja de São João Batista, 

contando com 70 metros de eixo maior 

aproximadamente e sua vegetação é de gramínea, 

apresentando um trecho cultivado (plantio de 



59 
 

rosas). (UCHOA, Dorath P., Parecer de 19/05/86, 

CONDEPHAAT apud UCHOA, 1992, p.3).  

De qualquer forma, as maiores concentrações da vegetação 

se dão nas bordas do terreno, permanecendo áreas gramadas na 

encosta da elevação onde se encontram as ruínas. No flanco sul 

desta elevação, formou-se uma pequena mata, tomada por 

Syzygium cumini e Schefflera actinophylla, mas também com a 

presença de espécies nativas da região. Nos baixios do terreno, 

predominam indivíduos de grande porte de Syzygium cumini, que 

proporcionam grandes áreas sombreadas. Em relação às espécies 

nativas, ocorrem esparsamente no terreno, tendo sido levantadas 

Abarema brachystachya (Ingarana), Cecropia hololeuca (Embaúba), 

Eugenia brasiliensis (Grumixama), Handroanthus spp. (Ipê-

amarelo), Psidium cattleyanum (Araçá), Schinus terebinthifolius 

(Aroeira) e Syagrus romanzoffiana (Jerivá). 

Os levantamentos em campo das fitofisionomias de restinga, 

por sua vez, foram realizados na praia do Guaraú e na aldeia 

Tapirema, em Peruíbe/SP, e na praia Juruvaúva, em Ilha 

Comprida/SP. O levantamento realizado na aldeia Tapirema foi 

descrito no item “5.3.1. Visita à aldeia Tapirema”. As figuras a seguir 

ilustram tanto as espécies levantadas no terreno das ruínas, bem 

como as fisionomias da restinga reconhecidas em campo, nas 

praias do Guaraú e Juruvaúva.



60 
 

 

Figura 22 - Espécies vegetais existentes no terreno das Ruínas do Abarebebê. (A) Araçá (Psidium cattleyanum); (B) Caapeba (Piper umbellatum); (C) Cheflera (Schefflera 
actinophylla). Autoria: Mônica Bertoldi André. 



61 
 

 

Figura 23 - Espécies vegetais existentes no terreno das Ruínas do Abarebebê. (A) Ingarana (Abarema brachystachya); (B) Areca-bambu (Dypsis lutescens); (C) Bromélia 
(Racinaea spiculosa [?]). Autoria: Mônica Bertoldi André. 



62 
 

 

Figura 24- Espécies vegetais existentes no terreno das Ruínas do Abarebebê. (A) Goiabeiras (Psidium guajava); (B) Aroeira (Schinus terebinthifolius); (C) Grumixama (Eugenia 
brasiliensis). Autoria: Mônica Bertoldi André. 



63 
 

 

Figura 25 - Espécies vegetais existentes no terreno das Ruínas do Abarebebê. (A) Embaúba (Cecropia pachystachya); (B) Capim rabo de burro (Andropogon bicornis). Autoria: 
Mônica Bertoldi André. 



64 
 

 

Figura 26 - Fitofisionomias de restinga observadas em campo. (A) Vegetação de restinga arbustiva na praia do Guaraú, em Peruíbe - SP; (B) Vegetação de praias e dunas na 
praia Juruvaúva, em Ilha Comprida - SP; (C) Guanandi (Calophyllum brasiliense) na restinga arbustiva da praia do Guaraú, em Peruíbe – SP. Autoria: Mônica Bertoldi André.



65 
 

6.2.2. Proposições preliminares 

Nesse sentido, foram elaborados dois zoneamentos, que 

organizam o terreno das ruínas de acordo com as fitofisionomias e 

as ambiências a serem mimetizadas. Na imagem a seguir (Figura 

27), pode-se ver, então, a organização de acordo com as 

fitofisionomias de restinga31 que correspondem, na medida do 

possível, ao relevo e solo de cada área do terreno: a restinga 

arbustiva, nas áreas onde a vegetação não deve crescer em altura, 

para manter livre32 a vista para as ruínas, a partir do edifício do 

Museu da Paisagem; a floresta de restinga alta, no flanco sul da 

colina no topo da qual se encontram as ruínas, mantendo, assim, a 

feição de mata que já existe ali atualmente, porém promovendo um 

manejo dessa vegetação que é, em sua maioria, exótica e sem 

grande importância cultural; a floresta de restinga alta úmida, na 

porção do terreno que ainda se encontra dentro da feição de mata, 

porém em um dos pontos mais baixos do terreno, ao nível do mar, 

sofrendo inundações esporádicas; e a floresta paludosa, na outra 

 
31 Ver caracterização das fitofisionomias na seção 5.1. O Município de 

Peruíbe, p. 11-14. 
32 Nesse sentido, a fitofisionomia de restinga arbustiva é a única que não 

corresponde fielmente às condições locais de relevo e solo, levando, 

prioritariamente, em consideração a questão da liberação da vista para as ruínas. 

porção do terreno que se encontra ao nível do mar, mas que, no 

entanto, se encontra permanentemente alagada. As principais 

espécies que ocorrem em cada uma das fitofisionomias serão 

citadas mais adiante no texto.

De qualquer forma, a restinga arbustiva acrescenta ao projeto uma fisionomia da 

vegetação que marca fortemente a ideia que se costuma fazer do ambiente de 

“restinga” e onde ocorrem muitas espécies de grande relevância tanto para a 

cultura guarani como para a cultura caiçara. 



66 
 

 

Figura 27 - Zoneamento: Fitofisionomias. Escala 1:1000. 

 

 

 



67 
 

Na imagem adiante (Figura 28), por sua vez, vemos a 

organização do sítio das ruínas de acordo com as ambiências 

derivadas a partir das categorias de percepção e organização do 

território comuns às culturas caiçara e guarani. Nesse sentido, 

temos o Quintal, a Roça e a Floresta, cada um abrigando uma 

diversidade peculiar de espécies e se caracterizando pela realização 

de diferentes atividades e o estabelecimento de diferentes relações, 

além da área de circulação pública livre na entrada do Museu da 

Paisagem, que chamei de Praça Pública.  

Assim, o quintal é aqui entendido como o local mais próximo 

das residências, até mesmo uma extensão das mesmas, onde são 

realizadas atividades domésticas ao ar livre, como, por exemplo, o 

preparo da farinha de mandioca, o preparo de alimentos assados, o 

armazenamento e reparo das canoas de um pau só, a manufatura de 

objetos artesanais e a criação de animais domésticos, além do 

cultivo de plantas, em sua maioria, alimentícias ou medicinais e que 

complementam a dieta alimentar das comunidades. Para as 

cosmologias tupi-guarani, parece ser mais adequado utilizar o 

trinômio aldeia-roça-floresta, uma vez que não ocorre uma clara 

divisão entre o espaço da residência e do quintal, estando estes 

unidos no espaço da aldeia, onde se desenvolvem as atividades 

domésticas de forma geral. De qualquer forma, assumo a categoria 

de quintal mais no sentido da fisionomia e da qualidade da 

vegetação ali cultivada, que, aí sim, são compartilhadas entre as 

duas culturas, caiçara e guarani, marcados os devidos 

distanciamentos. 

A roça, por sua vez, representa o domínio das plantas 

cultivadas enquanto base da dieta alimentar, marcada pela 

presença de gêneros como a mandioca, o milho, o feijão, a abóbora, 

a batata-doce, o arroz e a cana de açúcar, estes dois últimos sendo 

culturas exóticas com maior presença nas roças caiçaras. O 

ambiente da roça se caracteriza por estar mais afastado das casas, 

ocorrendo já na borda das matas, uma vez que a técnica tradicional 

empregada para este cultivo é a coivara. Esta técnica, também 

conhecida como “roça de toco”, já era empregada pelos povos 

indígenas no período pré-colonial, sendo uma herança marcante de 

origem indígena para as culturas mestiças, entre elas a caiçara, que 

então se desenvolveram durante o período colonial nos territórios 

americanos dominados pelos portugueses. A coivara, então, 

consiste em uma prática de agricultura itinerante, em que a área a 

ser cultivada é rotacionada, sendo utilizada durante cerca de três 

anos e, após o empobrecimento do solo e a queda na produtividade, 

é deixada para descansar, entre cerca de três a dez anos. A abertura 

de novas áreas para cultivo é feita com a derrubada de uma parte da 



68 
 

mata através de queimada, sendo retomadas áreas antigas de roça 

que já tomaram feição de mata novamente. Nesse sentido, pode-se 

perceber que os domínios da roça e da floresta estão em permanente 

transformação, a mata virando roça, a roça voltando a ser mata33. 

Além disso, a fisionomia da “roça de toco” é bastante diferente da 

imagem que fazemos de campos de cultivo – sem qualquer outra 

vegetação que não os gêneros agrícolas ali produzidos -, ocorrendo 

em meio aos restos de troncos de árvores derrubadas no processo 

da coivara e outras espécies herbáceas que subsistem no local. 

Por fim, a floresta representa o domínio das plantas não-

cultivadas, onde é realizada a coleta de diversas espécies, utilizadas 

para os mais diversos fins. É na mata que se encontram grande 

parte das espécies medicinais utilizadas, daquelas empregadas na 

construção, seja de objetos ou das casas, daquelas utilizadas na 

produção de artesanato e de objetos ritualísticos, entre outros usos. 

Deve-se frisar que floresta não se refere apenas às fisionomias 

arbóreas, mas a todas aquelas onde ocorrem as plantas “não-

 
33 “É inerente ao domínio das florestas a permanente transformação, 

dinâmica visivelmente marcada pela conversão da roça em aldeia e da capoeira 

em mata. O léxico araweté marca esse movimento quando roça é designada pelo 

terma ka (Viveiros de Castro 1986:153) ou pelo termo ka’a [“floresta, mata”] acrescido 

plantadas”, remetendo à categoria araweté, o que inclui as 

fisionomias herbáceo-arbustivas da restinga. Também é importante 

dizer que a oposição entre os domínios da floresta e da roça/quintal 

não possui o mesmo significado para a cultura caiçara e para a 

cultura guarani, compreendo-as nas esferas, respectivamente, das 

culturas ocidentais e das culturas ameríndias. Assim, enquanto 

para os modos de pensar ocidentais essa oposição se liga à oposição 

entre cultura e natureza, esfera do humano e do não-humano, para 

as culturas ameríndias não existe a mesma distinção, uma vez que 

“a ideia de que a natureza é o campo dos fenômenos que se realizam 

independente dos homens e das relações sociais instituídas pelas 

diversas categorias de seres é completamente estranha aos Achuar, 

podendo ter essa afirmação extrapolada para os ameríndios” 

(MATTA, 2016, p.26).

do sufixo pite, ka’apite (“roça”) e ka’apite-we (“a roça”) (Solano 2009:134, 142); ou 

quando a capoeira – lugar de roça antiga com vegetação em crescimento – é 

designada por ka’ape, sendo que o sufixo pe indica existência retrospectiva 

(op.cit.:141)” (MATTA, 2016, p.25). 



69 
 

 

 

Figura 28 - Zoneamento: Ambiências. Escala 1:1000. 

 



70 
 

Além dos zoneamentos, foi elaborada uma prancha (Anexo 

01) com as diretrizes de manejo da vegetação existente, etapa 

bastante importante do projeto. Tais diretrizes tiveram como base o 

levantamento que realizei em campo, descrito anteriormente. 

Assim, como já observado, as espécies Syzygium cumini (Jambolão) 

e Schefflera actinophylla (Cheflera) predominam em todo o terreno 

das ruínas. O manejo destas duas espécies é essencial para que seja 

possível iniciar um processo de regeneração natural da vegetação 

ali existente e, portanto, considerei a supressão da maior parte dos 

indivíduos de Syzygium cumini, mantendo apenas três, que se 

localizam na área em que foi proposto o quintal caiçara - uma vez 

que essa espécie possui um valor cultural para a cultura caiçara 

enquanto planta medicinal -, e da totalidade dos indivíduos de 

Schefflera actinophylla, uma vez que não encontrei registros de 

algum uso para essa espécie nem para a cultura caiçara nem para a 

guarani. Além destas duas espécies, considerei a supressão total 

também dos indivíduos de Terminalia cattapa (Chapéu de sol), por 

possuir especial potencial invasor para o ecossistema de restinga, e 

Dypsis lutescens (Areca bambu) e Bauhinia variegata (Pata de vaca), 

pois também não encontrei registros de possíveis usos para estas 

espécies para nenhuma das culturas aqui estudadas. Em relação às 

espécies nativas do ecossistema de restinga existentes, considerei 

a manutenção de todos os indivíduos que não acarretassem 

interferências com o edifício do Museu da Paisagem e com as 

construções de apoio que propus para o jardim etnobotânico ou com 

o caminho principal, em solo-cimento. Para os indivíduos que 

gerariam interferências com estas infraestruturas, propus que 

fossem manejados para outros pontos do terreno. As espécies 

consideradas nativas do território brasileiro, mas que, no entanto, 

não ocorrem no ecossistema da restinga nem possuem um valor 

cultural para as culturas caiçara e guarani, foram também 

suprimidas (caso da Mimosa caesalpiniifolia). Por fim, considero 

importante prever a elaboração de planos de manejo da vegetação 

nas duas áreas do terreno onde se desenvolveu uma fisionomia de 

mata, de modo a propiciar um processo de regeneração natural 

dessa vegetação, mantendo sua fisionomia, através do aumento da 

diversidade biológica de espécies nativas ao longo do tempo. Para 

tanto, seria imprescindível a participação de profissionais de outras 

áreas do conhecimento, reunindo uma equipe multidisciplinar que 

pudesse dar o suporte técnico-científico necessário para a 

implementação deste plano da maneira mais adequada.  

 



71 
 

6.2.3. Plano de massas 

A partir dos levantamentos realizados em campo e da 

formulação dos zoneamentos e da planta de manejo da vegetação 

existente, foi possível aprofundar um pouco mais o 

desenvolvimento do desenho do Jardim Etnobotânico do 

Abarebebê, chegando à proposição de um plano de massas para a 

área de projeto. No plano de massas (Anexo 02), foram definidos o 

programa do jardim etnobotânico, com a proposição das 

construções de apoio e das principais espécies que estariam 

presentes em cada um dos ambientes, o desenho e revestimento 

dos caminhos e a estrutura básica de cheios e vazios. Além disso, 

nesta etapa, as ambiências propostas no zoneamento - o quintal, a 

roça e a floresta - foram subdivididas em ambientes melhor 

definidos, de modo que o quintal foi subdividido em Quintal Caiçara 

e Quintal Guarani, a roça, nas áreas da Roça propriamente dita e do 

Viveiro de Mudas, e a floresta, nas áreas de Restinga Arbustiva, 

Floresta Alta de Restinga, Floresta Alta de Restinga Úmida e 

Floresta Paludosa. 

A definição do programa para o jardim etnobotânico teve 

como base o caráter educativo e científico deste equipamento, 

entendendo-o como uma ferramenta para uma maior 

conscientização em relação à presença e diversidade das culturas 

indígenas e mestiças tradicionais e à possibilidade de outras formas 

de se relacionar com o meio ambiente, e para o desenvolvimento do 

conhecimento acerca da vegetação de restinga e sua reprodução, 

das relações entre aquelas culturas e as plantas, além de 

investigações sobre alimentação, medicina e técnicas tradicionais, 

de construção, de manufatura de objetos, de manejo agrícola, entre 

outras tantas que poderiam ser enumeradas. Desse modo, o 

programa consiste em um viveiro de mudas, que permita a 

reprodução das espécies definidas pelo projeto, em sua maioria não 

produzidas comercialmente, e a manutenção dessa vegetação ao 

longo do tempo; um espaço para a realização de oficinas, ligadas aos 

temas expostos acima; um espaço que abrigue o tráfego de farinha 

caiçara; um mirante, que privilegie a vista para o Morro dos Prados 

ou Mirante da Torre, cuja visão é bastante marcante a partir do topo 

da colina onde se encontram as ruínas, e a vista para o mar, que 

também pode ser avistado a partir deste topo, porém na direção 

contrária; espaços de estar onde seja possível a realização de 

encontros e piqueniques; um espaço onde seja possível realizar 

apresentações e exibições ao ar livre e trilhas que circulem por toda 

a área de projeto, construindo narrativas acerca das culturas caiçara 

e guarani e sua relação com a vegetação.  



72 
 

Em relação aos caminhos, foi proposta uma hierarquia de 

desenho que se relaciona com a importância dos caminhos, de 

acordo com a capacidade de cada um de permitir um maior ou 

menor fluxo de pessoas, ao mesmo tempo. A diferenciação entre 

eles é marcada por suas larguras, pelos materiais dos quais são 

constituídos e pela geometria de seus traçados. Assim, foi proposto 

um primeiro caminho, que parte do eixo principal do edifício do 

Museu da Paisagem e então circunda todo o terreno das ruínas, 

atravessando as áreas mais baixas do sítio. É o caminho mais largo, 

com 2,40m, pensado para abrigar o maior fluxo de visitantes e 

oferecer acessibilidade universal. Para tanto, é feito em solo-

cimento, material que permite um bom nivelamento do piso e, 

ainda, por ser composto por terra e cimento, causa um menor 

impacto ecológico que o concreto. Além disso, seu desenho é o mais 

geométrico do projeto, marcando a dureza de seu material e sua 

maior capacidade de fluxo em relação aos demais caminhos. Estes, 

então, são derivados deste caminho maior, constituindo as trilhas, 

que circulam pelas demais áreas do terreno e possuem traçados 

bastante orgânicos e mais estreitos, com 1,20m de largura,  além de 

serem revestidas ou por chão de terra batida ou por gramíneas 

resistentes ao pisoteamento, e os caminhos que acessam o tabuleiro 

de jogo da onça, proposto no centro do Quintal Guarani, também 

revestidos por piso de solo-cimento, porém um pouco mais estreitos 

que o caminho principal, com 2,00m de largura. 

Por fim, a relação de cheios e vazios se liga, sobretudo, às 

fisionomias da vegetação que representam cada ambiente. Desse 

modo, os quintais possuem uma densidade arbórea considerável, 

possuindo o Quintal Caiçara uma densidade maior que o Quintal 

Guarani; a Roça e o Viveiro, por sua vez, já se configuram em 

ambientes muito mais abertos e menos sombreados, com uma 

vegetação de porte mais arbustivo; e a Floresta é o domínio que 

possui maior sombreamento, com uma densidade arbórea bastante 

alta. Ainda, há a área que defini como Praça Pública, no zoneamento 

de ambiências, que possui um maior sombreamento nas porções 

laterais do edifício do Museu da Paisagem, sendo bastante aberta 

em frente ao edifício, liberando a vista de sua fachada.



73 
 

 

Figura 29 - Vistas do terreno das Ruínas do Abarebebê. (A) Vista do Morro dos Prados/Mirante da Torre, a partir do local onde foi proposto o mirante; (B) Vista do mar a partir 
do topo da colina onde se encontram as ruínas; (C) Vista de uma clareira existente no terreno; (D) Vista da fisionomia de mata que ocorre no flanco sul da colina das ruínas. 
Autoria: Mônica Bertoldi André. 



74 
 

6.2.4. Estudo Preliminar 

Na etapa de Estudo Preliminar (Anexo 03), a qual constitui a 

última fase que abordo no presente trabalho, foi realizado um 

refinamento em relação à vegetação selecionada no estágio de 

Plano de Massas, já definindo mais cuidadosamente os locais de 

plantio de diversos indivíduos. Além disso, foram mais bem 

desenhados os percursos, definindo os circuitos dedicados, um à 

cultura caiçara e, outro, à cultura guarani, e as infraestruturas que 

abrigariam os espaços de oficinas, o viveiro e o tráfego de farinha. 

Dessa forma, são apresentadas, a seguir, uma prancha (Figura 30) 

com os percursos das trilhas caiçara e guarani e ampliações (Figura 

31) para cada um dos principais ambientes do projeto – o Quintal 

Caiçara, o Quintal Guarani, a Roça e a Floresta, subdividida em duas 

pranchas de ampliação. 

Na imagem a seguir (Figura 30), podemos observar, então, o 

percurso definido tanto para a trilha caiçara quanto para a trilha 

guarani. Ambas percorrem as três ambiências estruturadoras do 

projeto, partindo do quintal e passando pela roça e pela floresta, de 

modo a evidenciar as formas pelas quais se estabelecem as relações 

entre estes povos e as plantas. Assim, podemos perceber também 

que existem pontos de contato entre as duas trilhas (marcados em 

verde), marcando as aproximações que existem entre as culturas 

caiçara e guarani, uma vez que, no que diz respeito a relação com o 

meio, possuem muitas semelhanças. Além disso, as trilhas são 

marcadas por duas gramíneas que remetem ao Peabiru, conjunto de 

antigas trilhas indígenas, que iam desde o litoral paulista até 

Assunção, no Paraguai, passando pelo atual estado do Paraná 

(CARDOSO, s/d, p.1). Existem hipóteses, ainda, que consideram que 

esta rede de caminhos pudesse conectar a região sul e sudeste 

brasileira aos Andes. Tais percursos eram marcados por uma 

vegetação peculiar, que impedia o crescimento de outras espécies, 

mantendo, assim, a marcação dos caminhos. De acordo com o 

levantamento feito por Victor José Mendes Cardoso (s/d), há 

chances de estas gramíneas corresponderem às espécies 

Homolepis glutinosa e Panicum pilosum, adaptadas, 

respectivamente, a ambientes abertos e ensolarados e a ambientes 

mais sombreados, do interior de matas e de solo úmido. Dessa 

forma, para os trechos das trilhas que cortam áreas abertas, foi 

definida Homolepis glutinosa como forração, enquanto para os 

trechos em meio à mata, foi definida Panicum pilosum.



75 
 

 

Figura 30 - Prancha de definição do percurso das trilhas. Escala 1:1000. 

 

 



76 
 

A trilha guarani enfoca um percurso pelas narrativas 

mitológicas do povo Guarani, ensejando um mergulho em sua 

cosmovisão através das plantas presentes em diferentes episódios 

dos mitos. Aqui, a ideia é iniciar a narrativa pelo mito da criação de 

Ñamandu34, marcado por um maciço de ipês-amarelos 

(Handroanthus albus) [TGU 1]; em seguida, se segue para o ponto 

central do terreno das ruínas, marcado por cinco jerivás (Syagrus 

romanzoffiana), que remetem ao mito da criação da Primeira Terra 

(yvy tenondé), estando quatro deles marcando, cada qual, um ponto 

cardeal (Karai – Leste, Tupã – Oeste, ventos bons – Norte, tempo 

originário- Sul), e o quinto, no centro [TGU 2]; após essa passagem, o 

percurso continua pela Roça, onde espécies como o milho (Zea 

mays), a mandioca (Manihot esculenta) e a batata-doce (Ipomoea 

batatas), representam uma das narrativas do Dilúvio [TGU 3]; 

seguindo, adentra-se o domínio da Floresta, onde se desenrolam as 

aventuras dos Gêmeos, Sol e Lua. Assim, primeiro avistam-se flores, 

a íris (Neomarica cândida) e a helicônia (Heliconia velloziana), 

remetendo ao episódio em que a mãe dos gêmeos colhe flores para 

eles [TGU 4]; depois, passa-se por um maciço de guaimbés 

 
34 Para retomar as relações entre plantas e os episódios mitológicos da 

cosmologia guarani, ver o item “5.3.2. As plantas e a cosmologia Guarani”. Para 

algumas versões dos mitos guarani, com foco nas narrativas Guarani Mbyá, ver 

(Philodendron bipinnatifidum), que marcam o momento em que os 

gêmeos descobrem a traição dos jaguares e planejam sua vingança 

[TGU 5]; seguindo, chega-se ao cedro (Cedrela fissilis), árvore cujas 

sementes geraram todas as outras árvores após o Dilúvio, e sobre a 

qual Sol cai, após fugir de Charia [TGU 6]; então, passa-se por uma 

série de árvores frutíferas, marcadas principalmente pela guavira 

(Campomanesia guavira), pelo guaviju (Myrcianthes pungens) e 

pelo aguaí (Chrysophyllum gonocarpum), representando o episódio 

em que Sol apresenta uma série de frutas para Lua [TGU 7]; um 

pouco mais a frente, encontra-se um taquaral (Merostachys 

ternata), que remete à passagem da criação da mulher a partir de 

um cesto [TGU 8]; após isso, segue-se para um maciço de timbó 

(Paullinia spp./ Serjania spp.), que marca o episódio da criação desta 

planta a partir de um filho de Sol [TGU 9]; por fim, sai-se da mata e 

encaminha-se ao topo da colina, local de onde é possível vislumbrar 

o oceano, remetendo à contínua busca da Terra Sem Mal, que muitas 

comunidades guarani acreditam estar no além mar [TGU 10].

CLASTRES, Pierre.  A fala sagrada. Mitos e cantos sagrados dos índios guarani. 

Campinas: Papirus Editora, 1990. 



77 
 

 

 

Código Nome popular Nome científico Família Usos Origem Ocorrência Ocorre na restinga

CAGU Guavira Campomanesia guaviroba Myrtaceae AL Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

CEFI Cedro Cedrela fissilis Meliaceae CO, CC Nativa

Amazonia, Caatinga, 

Cerrado, Mata Atlântica, 

Pantanal e Pampa

CHGO Aguaí Chrysophyllum gonocarpum Sapotaceae AL Nativa
Amazônia, Cerrado e Mata 

Atlântica

EUBR Grumixama Eugenia brasiliensis Myrtaceae AL Nativa Mata Atlântica X

EULA Cambuci Eugenia langsdorffii Myrtaceae AL Nativa Mata Atlântica X

EUPR Araçarana
Eugenia prasina/ Myrcia 

rostrata
Myrtaceae AL Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

EUSP Laranjinha do mato Eugenia speciosa Myrtaceae AL Nativa Mata Atlântica X

EUST Guamirim vermelho Eugenia stigmatosa Myrtaceae AL Nativa Mata Atlântica X

GAGA Bacupari Garcinia gardneriana Clusiaceae AL, ME Nativa
Amazônia, Caatinga, 

Cerrado e Mata Atlântica
X

HAAL Ipê-amarelo Handroanthus albus Bignoniaceae CO Nativa Mata Atlântica X

MATO Vapurunga Marlierea tomentosa Myrtaceae AL Nativa Mata Atlântica X

PLED Cambucá Plinia edulis Myrtaceae AL Nativa Mata Atlântica X

PLRI Guaramirim Plinia rivularis Myrtaceae AL Nativa
Amazônia, Caatinga, 

Cerrado e Mata Atlântica
X

SYRO Jerivá Syagrus romanzoffiana Arecaceae AL, CO, ME Nativa
Cerrado, Mata Atlântica e 

Pampa
X

Árvores e Palmeiras

Espécies vegetais propostas

Trilha Guarani



78 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Código Nome popular Nome científico Família Usos Origem Ocorrência Ocorre na restinga

HEVE Helicônia Heliconia velloziana Heliconiaceae AL, OR Nativa Mata Atlântica X

MAES Mandioca Manihot esculenta Eufórbiaceae AL Nativa
Amazônia, Cerrado e Mata 

Atlântica
X

METE Taquara Merostachys ternata Poaceae OB Nativa Mata Atlântica X

PA/SE Timbó Paullinia sp./ Serjania sp. Sapindaceae OU Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

PHBI Guaimbé Philodendron bipinnatifidum Araceae AL, OB, ME Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

ZEMA Milho Zea mays Poaceae AL Cultivada -

Arbustos e trepadeiras

Código Nome popular Nome científico Família Usos Origem Ocorrência Ocorre na restinga

IPBA Batata doce Ipomea batatas Convolvulaceae AL Nativa

Amazônia, Caatinga, 

Cerrado, Mata Atlântica, 

Pampa, Pantanal

X

NECA Íris da praia Neomarica candida Iridaceae OR Nativa Mata Atlântica X

Herbáceas e forrações



79 
 

Código Nome popular Nome científico Família Usos Origem Ocorrência Ocorre na restinga

ASPA Peroba Aspidosperma parvifolium Apocynaceae CC Nativa Mata Atlântica

CABR Guanandi Calophyllum brasiliense Clusiaceae CC Nativa
Amazônia, Caatinga, Cerrado 

e Mata Atlântica
X

CEFI Cedro Cedrela fissilis Meliaceae CO, CC Nativa

Amazônia, Caatinga, 

Cerrado, Mata Atlântica, 

Pantanal e Pampa

ERPE Embiruçu Eriotheca pentaphylla Malvaceae CC Nativa Mata Atlântica X

FIGU Figueira-branca Ficus guaranitica Moraceae OB, CC Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

NEGR Canela Nectandra grandiflora Lauraceae OB, CC Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

OCAC Canela Ocotea aciphylla Lauraceae OB, CC Nativa
Amazônia, Cerrado e Mata 

Atlântica
X

SCPA Guapuruvu Schizolobium parahyba Fabaceae CC Nativa Mata Atlântica

TACA Caixeta Tabebuia cassinoides Bignoniaceae OB, CC Nativa Mata Atlântica X

VOBI Guaricica Vochysia bifalcata Vochysiaceae CC Nativa Mata Atlântica

Código Nome popular Nome científico Família Usos Origem Ocorrência Ocorre na restinga

PHBI Guaimbé Philodendron bipinnatifidum Araceae AL, OB, ME Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

Código Nome popular Nome científico Família Usos Origem Ocorrência Ocorre na restinga

CYGI Piri Cyperus ligularis Cyperaceae OB Nativa
Amazônia, Caatinga, Cerrado 

e Mata Atlântica
X

TYDO Taboa Typha dominguensis Typhaceae OB Nativa

Amazônia, Caatinga, 

Cerrado, Mata Atlântica, 

Pampa e Pantanal

X

Árvores e Palmeiras

Arbustos e trepadeiras

Herbáceas e forrações

Espécies vegetais propostas

Trilha Caiçara



80 
 

A trilha caiçara, por sua vez, tem sua narrativa centrada na 

relação das comunidades caiçaras com as águas, focando nas 

árvores utilizadas para confeccionar as canoas de um pau só. Desse 

modo, o percurso parte do Quintal Caiçara [TCA 1], indo em direção 

à Roça [TCA 2], um dos pontos de contato entre as trilhas caiçara e 

guarani, e então segue para o domínio da Floresta, onde o primeiro 

ponto de interesse se dá no caxetal (Tabebuia cassinoides), 

remetendo à grande importância que esta espécie possui para a 

cultura material caiçara, sendo utilizada na confecção dos mais 

variados objetos, como instrumentos musicais e utensílios 

domésticos [TCA 3]; após isso, o percurso segue em meio a mata 

passando por diversas árvores que são utilizadas como pau de 

canoa, sendo elas, o embiruçu (Eriotheca pentaphylla), a guaricica 

(Vochysia bifalcata), o guapuruvu (Schizolobium parahyba) e o 

guanandi (Calophyllum brasiliense), árvores cujo uso segue atual, e 

o cedro (Cedrela fissilis) – outro ponto de contato com a cultura 

guarani -, a peroba (Aspidosperma parvifolium), a canela (Nectandra 

grandiflora/ Ocotea aciphylla) e a figueira-branca (Ficus 

guaranitica), espécies cujo uso já não é mais tão intenso, devido à 

restrições da legislação ambiental e da diminuição do número de 

indivíduos na mata [TCA 4, 5, 6 e 7]. A trilha, então, tem seu fim 

também no topo da colina onde se encontram as ruínas, 

privilegiando a visão do mar, elemento tão essencial para as 

comunidades caiçaras [TCA 8]. 

 

A seguir, apresenta-se uma prancha (Figura 31) com a 

localização das ampliações elaboradas para cada um dos principais 

ambientes do projeto.



81 
 

 

Figura 31 - Prancha de localização das ampliações. Escala 1:1000 

 

 



82 
 

6.2.4.1. Quintal Caiçara 

As áreas do projeto definidas como Quintal Caiçara e Quintal 

Guarani se encontram nas porções mais planas do terreno. Assim, 

foram pensadas também para serem áreas de maior circulação e 

permanência de pessoas. O Quintal Caiçara divide espaço com o 

bloco do auditório do Museu da Paisagem e, por isso, possui uma 

grande área de piso de terra e areia que marca a área destinada às 

maiores aglomerações de visitantes, em razão da realização de 

exibições e apresentações que podem utilizar a empena cega do 

auditório para projeções. Além disso, a mancha do piso de terra e 

areia é amarrada pela Casa de Farinha, local que abriga o tráfego de 

farinha e outros elementos constantes dos quintais caiçaras, como 

os pequenos fornos para assar alimentos e o local para guardar as 

canoas de um pau só. O restante do espaço é de piso de terra batida, 

para recriar a ambiência dos quintais caiçaras, com muitas árvores 

frutíferas, espaço para horta e plantas medicinais de porte herbáceo 

e alguns maciços de arbustos, cujo uso varia entre alimentício, 

medicinal e ornamental. As espécies definidas para este ambiente 

e seus usos estão listadas nas tabelas a seguir.



83 
 

 



84 
 

 

Código Nome popular Nome científico Família Usos Origem Ocorrência Ocorre na restinga

ANOC Caju Anacardium occidentale Anacardiaceae AL, ME Nativa

Amazônia, Caatinga, 

Cerrado, Mata Atlântica, 

Pampa e Pantanal

X

CAGU Guavira Campomanesia guaviroba Myrtaceae AL Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

CIAU Limão Citrus aurantifolia Rutaceae AL, ME Exótica cultivada -

CISI Laranja Citrus sinenses Rutaceae AL, ME Exótica cultivada -

EUBR Grumixama Eugenia brasiliensis Myrtaceae AL Nativa Mata Atlântica X

EUSP Laranjinha do mato Eugenia speciosa Myrtaceae AL Nativa Mata Atlântica X

EUST Guamirim vermelho Eugenia stigmatosa Myrtaceae AL Nativa Mata Atlântica X

EUUN Pitanga Eugenia uniflora Myrtaceae AL, ME Nativa
Cerrado, Mata Atlântica e 

Pampa
X

EUED Juçara Euterpe edulis Arecaceae AL, CO Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

GAGA Bacupari Garcinia gardneriana Clusiaceae AL, ME Nativa
Amazônia, Caatinga, 

Cerrado e Mata Atlântica
X

INED Ingá Inga edulis Fabaceae AL, CC Nativa
Amazônia, Caatinga, 

Cerrado e Mata Atlântica
X

PLED Cambucá Plinia edulis Myrtaceae AL Nativa Mata Atlântica X

PLRI Guaramirim Plinia rivularis Myrtaceae AL Nativa
Amazônia, Caatinga, 

Cerrado e Mata Atlântica
X

POCA Abiu Pouteria caimito Sapotaceae AL Nativa
Amazônia, Cerrado e 

Mata Atlântica
X

PSCA Araçá Psidium cattleyanum Myrtaceae AL, ME Nativa
Caatinga, Cerrado e Mata 

Atlântica
X

PSGU Goiaba Psidium guajava Myrtaceae AL, ME Naturalizada -

Árvores e Palmeiras

Espécies vegetais propostas

Quintal Caiçara



85 
 

 

 

 

 

 

 

Código Nome popular Nome científico Família Usos Origem Ocorrência Ocorre na restinga

ANFR Gravatá Ananas fritzmuelleri Bromeliaceae AL, OR Nativa Mata Atlântica X

ARTR Cipó mil-homens Aristolochia triangularis Aristolochiaceae ME Nativa
Amazônia, Cerrado e 

Mata Atlântica
X

BRAN Caraguatá Bromelia antiacantha Bromeliaceae AL, ME Nativa Mata Atlântica, Pampa X

COAR Café Coffea arabica Rubiaceae AL Exótica cultivada -

COSP Cana do brejo Costus spiralis Costaceae ME Nativa

Amazônia, Caatinga, 

Cerrado, Mata Atlântica e 

Pantanal

X

MUPA Bananeira Musa X paradisiaca Musaceae AL Exótica cultivada -

PAED Maracujá Passiflora edulis Passifloraceae AL, ME Nativa

Amazônia, Caatinga, 

Cerrado, Mata Atlântica e 

Pantanal

X

PHAP Cipó imbé Philodendron appendiculatum Araceae OB, ME Nativa Mata Atlântica X

SEPE Fedegoso Senna pendula Fabaceae OR Nativa

Amazônia, Caatinga, 

Cerrado, Mata Atlântica e 

Pantanal

X

TITR Quaresminha Tibouchina trichopoda Melastomataceae OR Nativa Mata Atlântica X

Arbustos e trepadeiras



86 
 

6.2.4.2. Quintal Guarani 

O Quintal Guarani, assim como o caiçara, se encontra em 

uma porção bastante plana do terreno, também se configurando 

como uma área de grande circulação e permanência das pessoas, 

estando adjacente à área de exposições do Museu da Paisagem, que 

se abre para este ambiente. Por estar mais próximo também das 

salas de aula e biblioteca, aqui foi proposto o espaço para realização 

de oficinas, em conjunto com um redário, remetendo às malocas 

tupi-guaranis, como referidas nos relatos de Hans Staden (2008). 

Além disso, também remetendo à organização das aldeias, 

marcadas pela centralidade de seus arranjos espaciais, foi proposto 

um tabuleiro em tamanho real do jogo da onça35, que marca o centro 

deste ambiente. O jogo da onça é um jogo tradicional presente em 

diversas culturas ameríndias, incluindo a cultura guarani, e o 

grafismo de seu tabuleiro segue a tradição guarani dos traçados que 

formam o X, remetendo à constelação do Cruzeiro do Sul, que guiava 

as migrações do povo Guarani em direção à Terra Sem Mal36. Em 

 
35 O jogo da onça possui regras simples, onde dois times se enfrentam, 

assim como ocorre nos jogos de xadrez ou de damas. Porém, neste caso, os times 

são formados pelos cachorros ou macacos contra a onça, e, assim, um lado possui 

mais peças que o outro. O objetivo é, de um lado, imobilizar a onça, e do outro, comer 

pelo menos seis cachorros ou macacos. 

relação à vegetação, o Quintal Guarani compartilha certas espécies 

com o Quintal Caiçara, demonstrando as conexões entre ambas as 

culturas, porém apresenta algumas espécies exclusivas, de 

significado ritualístico e cosmológico, e uma menor densidade 

arbórea, remetendo a feição dos terreiros indígenas, menos 

sombreados. As espécies definidas para este ambiente e seus usos 

estão listadas nas tabelas a seguir. 

36 “[...] os Guaranis estão sempre reproduzindo suas pinturas com figuras 

que traçam “X” pois eles respeitam em suas memórias a ligação direta com a 

constelação do Cruzeiro do Sul que os guiavam em sua jornada para a Yvy marã ey 

(terra sem males)” (NHAMBIQUARA et al, 2014, p.2464) 



87 
 



88 
 

 

 

Código Nome popular Nome científico Família Usos Origem Ocorrência Ocorre na restinga

ANOC Caju Anacardium occidentale Anacardiaceae AL, ME Nativa

Amazônia, Caatinga, 

Cerrado, Mata Atlântica, 

Pampa e Pantanal

X

BASE Tucum Bactris setosa Arecaceae AL, CO, OB Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

BIOR Urucum Bixa orellana Bixaceae AL, PI Nativa
Amazônia, Cerrado e Mata 

Atlântica
X

CEPA Embaúba Cecropia pachystachya Urticaceae OB, ME Nativa

Amazônia, Caatinga, 

Cerrado, Mata Atlântica e 

Pantanal

X

GEAM Jenipapo Genipa americana Rubiaceae AL, PI Nativa

Amazônia, Caatinga, 

Cerrado, Mata Atlântica, 

Pampa e Pantanal

X

INED Ingá Inga edulis Fabaceae AL, CC Nativa
Amazônia, Caatinga, 

Cerrado e Mata Atlântica
X

PSCA Araçá Psidium cattleyanum Myrtaceae AL, ME Nativa
Caatinga, Cerrado e Mata 

Atlântica
X

SCTE Aroeira Schinus  terebinthifolius Anacardiaceae AL, ME Nativa
Cerrado, Mata Atlântica e 

Pampa
X

SYPS Pati Syagrus pseudococos Arecaceae AL, CO Nativa Mata Atlântica X

SYRO Jerivá Syagrus romanzoffiana Arecaceae AL, CO, ME Nativa
Cerrado, Mata Atlântica e 

Pampa
X

Árvores e Palmeiras

Espécies vegetais propostas

Quintal Guarani



89 
 

 

 

 

 

 

 

 

  

Código Nome popular Nome científico Família Usos Origem Ocorrência Ocorre na restinga

CAPA Mamão Carica papaya Caricaceae AL, ME Naturalizada

Amazônia, Caatinga, 

Cerrado, Mata Atlântica e 

Pantanal

COCU Erva baleeira Cordia curassavica Boraginaceae ME Nativa Mata Atlântica X

DARU Cipó caboclo Davilla rugosa Dilleniaceae OB Nativa Amazônia, Mata Atlântica X

HEVE Helicônia Heliconia velloziana Heliconiaceae AL, OR Nativa Mata Atlântica X

MIGL Guaco Mikania glomerata Asteraceae ME Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

PAED Maracujá Passiflora edulis Passifloraceae AL, ME Nativa

Amazônia, Caatinga, 

Cerrado, Mata Atlântica e 

Pantanal

X

PAJI Maracujá Passiflora jilekii Passifloraceae AL, ME Nativa Mata Atlântica X

PHBI Guaimbé Philodendron bipinnatifidum Araceae AL, OB, ME Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

Arbustos e trepadeiras



90 
 

 

 

 

Figura 34 - Croqui dos quintais guarani e caiçara. 

 



91 
 

6.2.4.3. Roça e Viveiro 

A Roça e o Viveiro compõem um ambiente que é 

compartilhado tanto pela cultura guarani quanto pela cultura 

caiçara. Ambas compartilham as técnicas agrícolas e grande parte 

das espécies cultivadas em suas roças. Assim, temos espécies como 

a mandioca (Manihot esculenta), o milho (Zea mays), a batata doce 

(Ipomoea batatas), a abóbora (Cucurbita máxima) e o cará (Dioscorea 

spp.), que são amplamente cultivadas tanto por caiçaras quanto por 

guaranis. A roça se encontra já no início da encosta da elevação das 

ruínas, proporcionando condições de cultivo mais variadas, pois, 

por exemplo, o milho tem preferência por solos planos e mais 

úmidos, enquanto a mandioca se desenvolve melhor nas encostas. 

Além disso, foi proposto que se cultivem na roça diversas 

variedades de cada alimento, refletindo a riqueza das roças 

tradicionais e, principalmente, dos Guarani. Segundo Adriana 

Felipim (2001, p.38), que elaborou uma extensa investigação sobre o 

sistema agrícola Guarani Mbyá, foi identificada uma diversidade 

imensa dos cultivares agrícolas nas roças guaranis, com nove 

variedades de milho guarani, sete variedades de batata-doce, três 

variedades de amendoim, duas variedades de feijão “de corda”, duas 

variedades de mandioca doce, duas variedades de Coix lacrima, 

uma variedade de cabaça, uma variedade de sorgo sacarino, um 

cultivar de tabaco e uma variedade de melancia. Assim, a roça seria 

um local de preservação dessa diversidade genética e de resgate de 

saberes tradicionais acerca de práticas agrícolas e alimentação. As 

espécies propostas para este ambiente estão indicadas nas tabelas 

a seguir.  

O Viveiro de mudas, por sua vez, se encontra em uma área 

bastante plana, favorecendo a instalação deste equipamento, e se 

divide em três áreas: um galpão de apoio, onde é preparada a terra, 

realizados os replantios, entre outras atividades; uma área 

sombreada onde ocorrem os ciclos de germinação e crescimento 

das mudas; e uma área de sol, onde acontece a rustificação das 

mudas. Além disso, há uma área semi-sombreada, em meio a um 

conjunto de jerivás, que permite o desenvolvimento de espécies de 

meia sombra.



92 
 



93 
 



94 
 

6.2.4.4. Floresta 

A Floresta foi subdividida em dois trechos apenas para 

facilitar a leitura das pranchas, mantendo a escala das outras 

ampliações. A ambiência da floresta foi dividida em quatro 

ambientes ou fitofisionomias, de acordo com as diretrizes 

estabelecidas pelos zoneamentos previamente elaborados. Assim, 

temos a Restinga Arbustiva, que ocorre na encosta da elevação das 

ruínas voltada para o edifício do Museu da Paisagem, se 

desenvolvendo ao redor da área da roça. A escolha de manter uma 

vegetação mais baixa neste lado da encosta está ligada à diretriz de 

deixar a visão das ruínas, a partir do edifício, liberada. Adentrando a 

fisionomia da mata, temos a Floresta Alta de Restinga, que se 

desenvolve em todo o flanco sul da elevação, nas áreas não 

alagadiças do terreno. Na área marcada como brejo, ocorre a 

Floresta Paludosa ou Caxetal, com predominância da caxeta 

(Tabebuia cassinoides), enquanto no extremo oposto, onde também 

ocorre uma área alagadiça, porém não permanentemente, se 

desenvolve a Floresta de Restinga Alta Úmida. Cada uma dessas 

fitofisionomias apresenta espécies típicas, que foram indicadas nas 

tabelas a seguir. Nesse sentido, tais espécies representam 

indivíduos de interesse para cada fitofisionomia e, por isso, quando 

possível, é importante priorizá-las no processo de regeneração 

natural da vegetação, proposto para a área de mata já existente. 

Além disso, a maior parte destas espécies possui usos registrados, 

principalmente, para a cultura caiçara - o que não quer dizer que não 

sejam utilizadas na cultura guarani, apenas faltam dados para esta 

 

 



95 
 

  



96 
 

 



97 
 

 

 

 



98 
 

 

 



99 
 

 

Código Nome popular Nome científico Família Usos Origem Ocorrência Ocorre na restinga

ASAC Brejaúva Astrocaryum aculeatissimum Arecaceae AL, OB, CO Nativa Mata Atlântica X

ATDU Indaiá Attalea dubia Arecaceae AL, OB, CO Nativa Mata Atlântica X

BASE Tucum Bactris setosa Arecaceae AL, OB, CO Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

BAPE Timbuíba Balizia pedicellaris Fabaceae CC Nativa Mata Atlântica X

CABR Guanandi Calophyllum brasiliense Calophyllaceae CC, CO Nativa
Amazônia, Caatinga, 

Cerrado e Mata Atlântica
X

ERPE Embiruçu Eriotheca pentaphylla Malvaceae CC Nativa Mata Atlântica X

EUED Juçara Euterpe edulis Arecaceae AL, OB, CO Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

GESP Guaricanga Geonoma sp. Arecaceae AL, OB, CO Nativa
Amazônia, Cerrado e Mata 

Atlântica
X

HAHE Ipê roxo Handroanthus heptaphyllus Bignoniaceae OB, CO, ME Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

HAUM Ipê amarelo do brejo Handroanthus umbellatus Bignoniaceae - Nativa
Caatinga, Cerrado e Mata 

Atlântica
X

JAPU Carobinha Jacaranda puberula Bignoniaceae ME Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

MASU Massaranduba Manilkara subsericea Sapotaceae CO Nativa Mata Atlântica X

SCAN Caxeta Schefflera angustissima Araliaceae CO, ME Nativa Mata Atlântica X

SYPS Pati Syagrus pseudococos Arecaceae AL, OB, CO Nativa Mata Atlântica X

SYRO Jerivá Syagrus romanzoffiana Arecaceae AL, CO, ME Nativa
Cerrado, Mata Atlântica e 

Pampa
X

TACA Caixeta Tabebuia cassinoides Bignoniaceae OB, CC Nativa Mata Atlântica X

TAGU Tapiriri Tapirira guianensis Anacardiaceae CO Nativa

Amazônia, Caatinga, 

Cerrado, Mata Atlântica e 

Pantanal

X

Árvores e Palmeiras

Espécies vegetais propostas

Floresta de Restinga Alta Úmida



100 
 

 

Código Nome popular Nome científico Família Usos Origem Ocorrência Ocorre na restinga

GUMA Camboatá Guarea macrophylla Meliaceae OB, CO Nativa
Amazônia, Caatinga, 

Cerrado e Mata Atlântica
X

HEAN Helicônia Heliconia angusta Heliconiaceae AL, OR Nativa Mata Atlântica X

HEVE Helicônia Heliconia velloziana Heliconiaceae AL, OR Nativa Mata Atlântica X

MIFA Pixirica Miconia fasciculata Melastomataceae AL Nativa Mata Atlântica X

MUUR - Mucuna urens Fabaceae - Nativa Amazônia e Mata Atlântica X

NIIN Bromélia Nidularium innocentii Bromeliaceae - Nativa Mata Atlântica X

NIPR Bromélia Nidularium procerum Bromeliaceae - Nativa Mata Atlântica X

PIUM Pariparoba Piper umbellatum Piperaceae ME Nativa
Amazônia, Cerrado e Mata 

Atlântica
X

PSCR Sanhaçaíba Psychotria cartaghenensis Rubiaceae - Nativa

Amazônia, Caatinga, 

Cerrado, Mata Atlântica, 

Pampa e Pantanal

X

Arbustos e trepadeiras

Código Nome popular Nome científico Família Usos Origem Ocorrência Ocorre na restinga

TACA Caixeta Tabebuia cassinoides Bignoniaceae OB, CC Nativa Mata Atlântica X

Árvores e Palmeiras

Espécies vegetais propostas

Floresta Paludosa

Código Nome popular Nome científico Família Usos Origem Ocorrência Ocorre na restinga

CYGI Piri Cyperus ligularis Cyperaceae OB Nativa
Amazônia, Caatinga, 

Cerrado e Mata Atlântica
X

TYDO Taboa Typha dominguensis Typhaceae OB Nativa

Amazônia, Caatinga, 

Cerrado, Mata Atlântica, 

Pampa e Pantanal

X

Herbáceas e forrações



101 
 



102 
 

7. Conclusão: Perspectivas Vegetais 

A proposição de abordar a dimensão cultural das plantas 

como variável central na elaboração projetual paisagística não é 

simples. Requer, sem dúvida, um profundo questionamento sobre as 

bases do que hoje constitui a disciplina da Arquitetura da Paisagem. 

Apesar disso, não seria capaz de abordar neste trabalho, de forma 

abrangente e com o devido cuidado, as origens e desdobramentos 

desta disciplina, me permitindo apenas uma breve reflexão sobre as 

relações entre ser humano e natureza que se cristalizam a partir do 

século XVIII e permeiam a própria noção do projetar a paisagem, 

dentro dos paradigmas ocidentais. Friso a intenção de fazer aqui 

uma reflexão, uma vez que não me proponho a aprofundar os 

conceitos mobilizados para tanto, mas sim aproximá-los em busca 

de outros pontos de vista que possibilitem compreender a variedade 

de modos como nos relacionamos com as plantas e, em 

contrapartida, como as utilizamos nos projetos da paisagem. 

Analisando o modo como são correntemente tratadas as 

 
37 Trato aqui da forma de projetar a paisagem de matriz europeia e que 

constitui a base primeira do modo de como se pensa este projetar no Brasil, não me 

referindo, assim, aos modos orientais de intervir e pensar a paisagem. 

plantas no projeto paisagístico, é possível perceber, de modo geral, 

como a sociedade (nesse caso a ocidental)37 se relaciona com esses 

seres. Utilizar preferencialmente critérios de forma, cor, textura ou 

tamanho para a seleção de espécies é uma decorrência do modo 

objetivado e objetivante que o pensamento ocidental emprega para 

conhecer e se relacionar com o mundo a sua volta: 

Nesta última [a epistemologia objetivista 

favorecida pela modernidade ocidental], a 

categoria do objeto fornece o telos: conhecer é 

objetivar; é poder distinguir no objeto o que lhe é 

intrínseco do que pertence ao sujeito 

cognoscente, e que, como tal, foi indevida e/ou 

inevitavelmente projetado no objeto. Conhecer, 

assim, é dessubjetivar, explicitar a parte do sujeito 

presente no objeto, de modo a reduzi-la a um 

mínimo ideal. (VIVEIROS DE CASTRO, 2002, p.358). 

Essa forma de conhecer, cujas raízes remontam mesmo à 

Grécia Antiga, foi exacerbada pela filosofia iluminista do século 

XVIII, que consolidou o empirismo como o método por excelência de 



103 
 

construção do conhecimento. Deste ponto de vista, a separação 

entre sujeito e objeto é um dado fundamental para a compreensão 

do mundo, estando na base da forma ocidental de se relacionar com 

a natureza – noção que apenas faz sentido quando colocada 

justamente na forma dicotômica cultura/natureza, correspondente 

à sujeito/objeto. Alçar a “natureza” à condição de algo externo à 

humanidade, algo que existe e cujos fenômenos se manifestam 

independentemente desta humanidade, implicou na relação de 

externalidade e dominação que fundamenta o entendimento desta 

“natureza” como recurso, como algo à serviço do ser humano. 

Esse senso de dominação sobre a natureza, sobre o não-

humano – que inclui mesmo partes da humanidade, se 

considerarmos a linha ontológica moderno-colonial38, como 

proposta por Nelson Maldonado Torres – é, de fato, o que torna 

plausível, por exemplo, o trânsito global de plantas que, retiradas de 

seus locais de origem, são espalhadas pelos quatro cantos do 

planeta, por motivações estéticas, mercadológicas e/ou científicas, 

em um processo de longa duração que se dá, em escala planetária, 

desde a expansão ultramarina ibérica do século XVI.  

 
38 Vide Nota 1. 

Porém, se colocamos em perspectiva essa forma de se 

relacionar com a natureza e com as plantas, compreendendo que 

este é apenas um dos muitos modos possíveis de apreender o 

mundo a nossa volta, o problema de pensar as plantas do ponto de 

vista da cultura ganha outra dimensão. Deixa de ser apenas uma 

questão de se propor a entender os diferentes usos que a vegetação 

pode ter para essa ou aquela comunidade, e passa a ser uma questão 

de desvelar outras epistemologias e cosmologias, que nos colocam 

formas muito diversas de compreensão e relação com os outros 

seres com os quais compartilhamos nossa existência.  

Nesse sentido, podemos encontrar no continente americano 

um fecundo cenário de diversidade de epistemologias e 

cosmologias que foram sistemicamente deixadas de lado pelos 

paradigmas do conhecimento acadêmico fortemente marcado pelo 

etnocentrismo e eurocentrismo herdados da dominação colonial. 

No entanto, como abordar outras perspectivas de um ponto de vista 

que escape ao modo da modernidade ocidental, obcecada “pela 

ordem, pelo recorte e pela formatação” (GRUZINSKI, 2001, p.51) e 

pretensamente universal? Essa é uma das questões centrais que a 

historiografia decolonial, na qual em parte se apoia este trabalho, 



104 
 

busca responder, mas que não possui uma única e legítima resposta 

(afinal, uma contraposição à epistemologia ocidental passa 

necessariamente pela percepção de que as respostas são, de fato, 

diversas). Assim, para esta reflexão, considero importante ponderar 

o conceito de cultura e pensar nos fenômenos da mestiçagem e da 

hibridização como formas de adotar outras perspectivas como 

referenciais epistêmicos que permitam enxergar as plantas sob 

outros pontos de vista. 

Destarte, é preciso frisar que a cultura, enquanto entendida 

como o fenômeno de “organização da experiência e da ação 

humanas por meios simbólicos” (SAHLINS, 1997, p.41), não é estática, 

podendo se modificar ao longo do tempo, sem, no entanto, se tornar 

outra. A ideia, então, de que o processo de aculturação empreendido 

pelos processos de globalização torna as culturas cada vez mais 

homogêneas e que o caminho natural seria a “morte” das culturas 

tradicionais não corresponde a realidade. Como colocado por 

Marshal Sahlins (1997, p.57), “justamente por participarem de um 

processo global de aculturação, os povos “locais” continuam a se 

distinguir entre si pelos modos específicos como o fazem”. Nessa 

perspectiva, assumir o caráter mestiço de nossa cultura, em uma 

perspectiva decolonial, é compreender essa condição não estática e 

afirmar nossas singularidades frente ao pensamento ocidental 

globalizante. E por que não trazer esta postura também para as 

formas de relação com as plantas expressas no pensamento 

projetual paisagístico, criando modos mestiços de projetar a 

paisagem? 

Quando remetemos à obra e à prática paisagística de Roberto 

Burle Marx, percebemos que ali já havia um pensamento mestiço, 

uma maneira muito particular de tratar a paisagem tropical, 

mimetizando-a e valorizando-a frente às paisagens e formas de 

arranjo espacial europeias. De sua forma de projetar a paisagem, a 

dimensão estética acabou sobressaindo e sendo amplamente 

reproduzida, sem, no entanto, haver a mesma preocupação em 

relação às dimensões ecológicas de escolha e emprego das 

espécies. De qualquer forma, sua obra representa um rico ponto de 

partida, ao qual seria interessante adicionar o cuidado com o 

significado cultural que as espécies possuem, em diferentes 

contextos culturais, conformando paisagens que integram 

identidades e memórias coletivas. Não somente este cuidado, mas 

também incorporar no próprio pensamento projetual outras lógicas, 

outras epistemologias e visões de mundo, específicas do contexto 

onde se materializará o projeto. 

Desse modo, pensar um jardim etnobotânico vem ao 



105 
 

encontro das inquietações acerca das formas de projetar a 

paisagem e pensar a vegetação, suscitando questionamentos 

profundos sobre como se dão os modos ocidentais de relação com 

as plantas e como existem tantas outras maneiras de compreender 

e se relacionar com o mundo a nossa volta quando voltamos nossos 

olhares para outras cosmologias. Pensar as plantas, e todos os 

outros seres com os quais compartilhamos nossa existência, como 

sujeitos, mesmo que em potencial, como no pensamento ameríndio, 

é uma dessas outras maneiras capazes de inspirar modos mais 

equilibrados de convivência com o que entendemos por “natureza”, 

justamente por inverter uma lógica fundamental que sustenta tal 

postura: o antropocentrismo. Talvez assim comecemos a, de fato, 

refletir sobre os critérios que empregamos na escolha das espécies, 

de modo a superar a superficialidade da definição baseada tão 

somente na forma, cor, textura e condições de luminosidade... 

  



106 
 

Referências Bibliográficas 

ABREU, Regina. Museus, ruínas e paisagens: 

patrimonialização e disputa de sentidos. In: GUIMARAENS, Cêça 

(org.). Museografia e arquitetura de museus: identidades e 

comunicação. In: 2º Seminário Internacional Museografia e 

Arquitetura de Museus: identidades e comunicação, 2010, Rio de 

Janeiro. 

ALMEIDA, Thiago Valente Vieira de et al. Agrobiodiversidade 

nas comunidades Guarani-Nhandewa no norte do Paraná: memória 

e resgate. In: Espaço Ameríndio, n.1, v.8, p.40-58, jan-jun. 2014. 

APYKÁ, Luan Elísio; PACHECO, Dhevan. Folhas e Raízes: 

resgatando a medicina tradicional Tupi-Guarani. São Paulo: 

Comissão Pró-Índio de São Paulo, 2014. 

ARAUJO, Luciana Gomes de. Etnobotânica caiçara: 

diversidade e conhecimento de recursos vegetais no litoral 

paulista. 2007. 210p. Dissertação (Mestrado em Ecologia) - Instituto 

de Biologia da Unicamp, Universidade Estadual de Campinas, 

Campinas, 2007. Disponível em: < 

http://repositorio.unicamp.br/jspui/handle/REPOSIP/315743>. 

Acesso em: 10 mar. 2019. 

ARAUJO, Luciana Gomes de; HANAZAKI, Natalia; PERONI, 

Nivaldo. Etnobotânica caiçara no litoral paulista. 1ª ed. São Carlos: 

RIMA, 2007. 

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. In: 

Revista Brasileira de Ciência Política, n.11, p.89-117, mai-ago. 2013. 

BASTOS, Marcelo Correa e; DORIA, Carlos Alberto. A culinária 

caipira da Paulistânia: A história e as receitas de um modo antigo 

de comer. 1ª ed. São Paulo: Três estrelas, 2018. 

BRANCO, Alice; CASEIRO, Fernando. Cultura caiçara: resgate 

de um povo. 1ª ed. Peruíbe: Oficina do Livro e Cultura, 2005. 

BRASIL. Lei nº 9985, de 18 de julho de 2000. Dispõe sobre a 

regulamentação do art. 225, 1º, incisos I, II, III e VII da Constituição 

Federal, institui o Sistema Nacional de Unidades de Conservação da 

Natureza e dá outras providências. Diário Oficial da União, Brasília, 

DF, 19 jul. 2000. Disponível em 

<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9985.htm>. Acesso 

em: 20 mar. 2019. 

CAMARGO, Talita Cristina Caetano et al. Caracterização do 

estágio sucessional da vegetação da restinga da Vila Barra do Una, 

Peruíbe – SP. In: IF Série Registros, São Paulo, n.40, p.83-87, jul. 2009. 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9985.htm


107 
 

Disponível em: < 

https://www.researchgate.net/publication/257984745_Caracterizac

ao_do_estagio_sucessional_da_vegetacao_da_restinga_da_Vila_d

a_Barra_do_Una_Peruibe_SP>. Acesso em: 14 mai. 2019. 

______. Composição da vegetação herbáceo-arbustiva da 

restinga da Vila Barra do Una, Peruíbe – SP. In: Revista Ceciliana, n.1, 

v.2, p.76-80, 2009. Disponível em: < 

https://www.researchgate.net/publication/258008559_Composicao

_da_vegetacao_herbaceo-

arbustiva_da_restinga_da_Vila_da_Barra_do_Una_Peruibe_SP>. 

Acesso em: 28 ago. 2019. 

CAMPANILI, Maura; SCHAFFER, Wigold Bertoldo (org.). Mata 

Atlântica: patrimônio nacional dos brasileiros. Brasília: MMA – 

Ministério do Meio Ambiente, 2010. 

CARDOSO, Victor José Mendes. Peabiru, histórias e plantas. 

Rio Claro: UNESP, Departamento de Botânica, s/d. Disponível em: < 

http://www.rc.unesp.br/ib/victor_bot/textos/VictorPeabiru2[1].doc.

>. Acesso em: 26 set. 2019. 

CÉSAR, Ricardo Gomes et al. Does a Native Grass (Imperata 

Brasiliensis Trin.) Limit Tropical Forest Restoration Like an Alien 

Grass (Melinis Minutiflora P. Beauv.)? In: Tropical Conservation 

Science, v.7, p.639–656, 2014. 

CHIQUINHO, Cleber Rocha (org.). Saberes caiçaras: A cultura 

caiçara na história de Cananéia. São Paulo: Páginas e Letras, 2007. 

CICCARONE, Celeste. Um povo que caminha: notas sobre 

movimentações territoriais guarani em tempos históricos e 

neocoloniais. In: Dimensões, v.26, p.136-151, 2011. 

CLASTRES, Hélène. Terra Sem Mal. São Paulo: Editora 

Brasiliense, 1978. 

CLASTRES, Pierre. A fala sagrada. Mitos e cantos sagrados 

dos índios guarani. Campinas: Papirus Editora, 1990.  

CLASTRES, Pierre. A sociedade contra o Estado. São Paulo: 

Cosac Naify, 2012. 

DOURADO, Guilherme Mazza. Modernidade verde: jardins de 

Burle Marx. São Paulo: Editora Senac, EDUSP, 2009. 

FELIPIM, Adriana Perez. O sistema agrícola Guarani Mbyá e 

seus cultivares de milho: um estudo de caso na aldeia guarani da 

Ilha do Cardoso, município de Cananéia, SP. 2001. 135p. Dissertação 

(Mestrado em Ciências, Área de Concentração: Ciências Florestais) 

– Escola Superior de Agricultura “Luiz de Queiroz”, Universidade de 



108 
 

São Paulo, Piracicaba, 2001. 

FERREIRA DE CASTRO, Carlos Eduardo et al. Helicônias 

brasileiras: características, ocorrência e usos. In: Revista Brasileira 

de Horticultura Ornamental, n.1, v.17, p.5-24, 2011. Disponível em: < 

https://ornamentalhorticulture.emnuvens.com.br/rbho/article/vie

w/725/0>. Acesso em: 10 out. 2019. 

FONSECA-KRUEL, Viviane Stern da et al. Plantas úteis da 

restinga: o saber dos pescadores artesanais de Arraial do Cabo, Rio 

de Janeiro. Rio de Janeiro: Instituto de Pesquisas Jardim Botânico 

do Rio de Janeiro, 2006. 

FRAZÃO, Annelise; SOMNER, Genise Vieira. Sapindaceae em 

um remanescente de Floresta Estacional Semidecidual no 

município de Engenheiro Paulo de Frontin, RJ, Brasil. In: Hoehnea, 

n.43, v.3, p.437-459, 2016. Disponível em: < 

http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S2236-

89062016000300437&script=sci_abstract&tlng=pt>. Acesso em: 19 

out. 2019. 

FUNDAÇÃO FLORESTAL. Plano de manejo da área de 

proteção ambiental marinha do litoral centro. Diagnóstico técnico – 

Produto 2: meio biótico – APAM litoral centro. [2018]. Disponível em: 

< 

https://sigam.ambiente.sp.gov.br/sigam3/Repositorio/511/Docume

ntos/APAM_LC/APAMLC_Restinga.pdf>. Acesso em: 05 set. 2019. 

GALANTE, Luciana. Entre plantas e entidades: o 

conhecimento etnobotânico dos Guarani-Mbya de Tekoa Pyau. 

Parapiranga: Faculdade AGES, s/d. Disponível em 

<http://xiram.com.uy/ponencias/GT83/Luciana%20Galante_%20En

tre%20plantas%20e%20entidades-

%20o%20conhecimento%20etnobot%C3%A2nico%20dos%20Guarani

-Mbya%20de%20Tekoa%20Pyau.pdf>. Acesso em: 07 abr. 2019. 

GARROTE, Valquíria. Os quintais caiçaras, suas 

características sócio-ambientais e perspectivas para a comunidade 

do Saco do Mamanguá, Paraty-RJ. 2004. 198p. Dissertação (Mestrado 

em Recursos Florestais) - Escola Superior de Agricultura “Luiz de 

Queiroz”, Universidade de São Paulo, Piracicaba, 2004. 

GIANESELLA, Rubens. Gêneses urbanas do colonialismo: 

síntese de encontros culturais. In: Anais do Museu Paulista, São 

Paulo, v.20, n.1, p.165-200, jan-jun 2012. Disponível em: 

<http://www.revistas.usp.br/anaismp/article/view/39812/42676>. 

Acesso em: 23 mar. 2019. 

GIL, Carmem Zeli de Vargas; MEINERZ, Carla Beatriz. 

Educação, patrimônio cultural e relações étnico-raciais: 

http://www.revistas.usp.br/anaismp/article/view/39812/42676


109 
 

possibilidades para a decolonização dos saberes. In: Horizontes, 

v.35, n.1, p.19-34, jan-abr. 2017. 

GRUZINSKI, Serge. O pensamento mestiço. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2001. 

GRUZINSKI, Serge. As quatro partes do mundo: história de 

uma mundialização. São Paulo: Editora UFMG, EDUSP, 2014. 

HERZOG, Cecília P. Sobre estética ecológica: reflexões a partir 

de Rosa Kliass e Fernando Chacel. In: Drops, São Paulo, ano 09, n. 

027.05, Vitruvius, mai. 2009. Disponível em: 

<http://www.vitruvius.com.br/revistas/read/drops/09.027/1795>. 

Acesso em: 10 mar. 2019. 

IBGE. Manual Técnico da Vegetação Brasileira. Rio de 

Janeiro: IBGE, 2012. Disponível em 

<https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv63011.pdf>. 

Acesso em: 02 jun. 2019. 

INNERHOFER, Susanne; BERNHARDT, Karl-Georg. 

Ethnobotanic Garden design in the Ecuadorian Amazon. In: 

Biodiversity and Conservation, v.20, ed.2, p.429-439, fev.2011. 

INSTITUTO PÓLIS. Litoral sustentável: desenvolvimento 

com inclusão social – resumo executivo Peruíbe. São Paulo: 

Instituto Pólis, 2013. Disponível em < 

http://polis.org.br/publicacoes/resumo-executivo-de-peruibe-

litoral-sustentavel-desenvolvimento-com-inclusao-social/>. 

Acesso em: 31 mai. 2019. 

IPHAN. Paisagem Cultural. Brasília: DEPAM/IPHAN, 2009. 

Disponível em: <http://portal.iphan.gov.br/up 

http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/Livreto_paisa

gem_cultural.pdfloads/ckfinder/arquivos/Livreto_paisagem_cultur

al.pdf>. Acesso em: 4 ago. 2019. 

JONES, Susan Bahnick; HOVERSTEN, Mark Elison. Attributes 

of a successful ethnobotanical Garden. In: Landscape Journal, n.23, 

v.2, p.153-169, jan.2004. 

LA REDACCIÓN. El milagro del jardín botânico. In: Proceso, 

Ciudad de México, jul. 2003. Disponível em: 

<https://www.proceso.com.mx/189877/el-milagro-del-jardin-

botanico>. Acesso em: 8 mar. 2019. 

LADEIRA, Maria Inês (org.). Terras Guarani no litoral: ka’agüy 

oreramói kuéry ojou rive vaekue ÿ/ as matas que foram reveladas 

aos nossos antigos avós. São Paulo: CTI, 2004. 

LIMA, Pedro Paulo de Mello e Souza. A flora no cotidiano de 

http://www.vitruvius.com.br/revistas/read/drops/09.027/1795
https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv63011.pdf
http://polis.org.br/publicacoes/resumo-executivo-de-peruibe-litoral-sustentavel-desenvolvimento-com-inclusao-social/
http://polis.org.br/publicacoes/resumo-executivo-de-peruibe-litoral-sustentavel-desenvolvimento-com-inclusao-social/


110 
 

uma população tradicional caiçara. 2017. 56p. Dissertação 

(Mestrado em Ecologia), Universidade Santa Cecília, Santos, 2017. 

MAINARDI, Camila. Construindo proximidades e 

distanciamentos: etnografia Tupi Guarani da Terra Indígena 

Piaçaguera/SP. 2010. 98p. Dissertação (Mestrado em Antropologia 

Social) – Universidade Federal de São Carlos, São Carlos, 2010.  

MALDONADO-TORRES, Nelson. Transdisciplinaridade e 

decolonialidade. In: Revista Sociedade e Estado, Brasília, v. 31, n.1, 

p.75-97, jan-abr. 2016. 

MARTINS, Renata Maria de Almeida. Ventanas al Mar: 

Paisaje y Naturaleza en las antiguas Misiones de la Compañía de 

Jesús en el litoral de Brasil, entre Río de Janeiro, São Paulo y Paraná. 

In: CAMPOS VERA, Norma (Ed.). In: Paisaje y Naturaleza. La Paz: 

Fundación Visión Cultural, s/p, no prelo (trabalho apresentado no IX 

Encuentro Internacional del Barroco Latino-Americano. em Buenos 

Aires, novembro de 2018). 

MARTINS, Suzana Ehlin et al. Caracterização florística de 

comunidades vegetais de restinga em Bertioga, SP, Brasil. In: Acta 

Botanica Brasilica, n.22, v.1, p.249-274, 2008.  

MATTA, Priscila. Modos ameríndios de conhecer as 

florestas: produção de relações e percepções. 2016. 210p. Tese 

(Doutorado em Antropologia Social) - Faculdade de Filosofia, Letras 

e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2015. 

doi:10.11606/T.8.2016.tde-23032016-153311. Acesso em: 23 out. 2019. 

MELATTI, Julio Cezar. Índios do Brasil. São Paulo: Edusp, 

2014. 

MÉTRAUX, Alfred. A Religião dos Tupinambás e suas 

relações com a das demais tribos tupi-guaranis. São Paulo: 

Companhia Editora Nacional, 1950. 

MIGNOLO, Walter D. La idea de América Latina: la herida 

colonial y la opción decolonial. Barcelona: Editorial Gedisa, 2007. 

MIRANDA, Tatiana Mota; HANAZAKI, Natalia. Conhecimento 

e uso de recursos vegetais de restinga por comunidades das Ilhas do 

Cardoso (SP) e de Santa Catarina (SC), Brasil. In: Acta Botanica 

Brasilica, n.22, v.1, p.203-215, 2008. 

MIRANDA, Tatiana Mota. Etnobotânica de restinga em 

comunidades da Ilha do Cardoso (SP) e da Ilha de Santa Catarina 

(SC). 2006. 165p. Dissertação (Mestrado em Biologia Vegetal) – 

Centro de Ciências Biológicas, Universidade Federal de Santa 

Catarina, Florianópolis, 2006. 



111 
 

MONTANARI, Thaís Cristina. A Capela de São Miguel Arcanjo 

em São Miguel Paulista: um documento de Arquitetura e Arte. 

Dissertação (Mestrado) - Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 

Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2019. 

MORO, Marcelo Freire et al. Alienígenas na sala: o que fazer 

com espécies exóticas e trabalhos de taxonomia, florística e 

fitossociologia?. In: Acta Botanica Brasilica, n.26, v.4, p. 991-999, 

2012.  

OLIVEIRA, Flávia Camargo de. Etnobotânica da exploração 

de espécies vegetais para confecção do cerco-fixo na região do 

Parque Estadual Ilha do Cardoso, SP. 2007. 166p. Dissertação 

(Mestrado em Biologia Vegetal) – Centro de Ciências Biológicas, 

Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2007. 

OLIVEIRA, Rosemary de Jesus; MANTOVANI, Waldir; MELO, 

Maria Margarida da Rocha Fiuza de. Estrutura do componente 

arbustivo-arbóreo da floresta atlântica de encosta, Peruíbe, SP. In: 

Acta Botânica Brasílica, n.15, v.3, p.391-412, 2001. 

PAULA, Laís Lima de. Etnobotânica das canoas de um tronco 

só, sob uma perspectiva temporal, ao longo do litoral sul-sudeste 

brasileiro. 2018. 82p. Dissertação (Mestrado em Biologia de Algas, 

Fungos e Plantas) - Universidade Federal de Santa Catarina, 

Florianópolis, 2018. 

PEIXOTO, Carlos Augusto Brasil. Geodiversidade do estado 

de São Paulo. São Paulo: CPRM, 2010. 

PERUÍBE-SP. Lei complementar n.121, de 03 de junho de 2008. 

Institui a lei de uso do solo do município de Peruíbe e dá outras 

providências. Disponível em: < 

https://leismunicipais.com.br/a1/sp/p/peruibe/lei-

complementar/2008/12/121/lei-complementar-n-121-2008-institui-

a-lei-de-uso-do-solo-do-municipio-de-peruibe-e-da-outras-

providencias>. Acesso em: 28 set. 2019. 

RIBEIRO, Mônica Bárbara. A expansão urbana de Peruíbe: 

aspectos legais e a realidade do uso e ocupação da terra. 2006. 130p. 

Dissertação (Mestrado em Geografia Humana) - Faculdade de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, 

São Paulo, 2006. 

SAHLINS, Marshall. O “pessimismo sentimental” e a 

experiência etnográfica: por que a cultura não é um objeto em vias 

de extinção. Partes 1 e 2. In: Mana, n.3, v.1, p.41-73, 1997. 

SANTOS, Ana Lucia Gomes dos; FURLAN, Sueli Ângelo. 

Estudo multitemporal do manguezal de Peruíbe – SP. In: GEOUSP – 



112 
 

Espaço e Tempo, São Paulo, n.28, p.167-178, 2010. 

SCHADEN, Egon. Aspectos fundamentais da cultura 

Guarani. São Paulo: EDUSP/E.P.U., 1974. 

SILVA, Luciano Moreira da; FISCH, Simey Thury Vieira. 

Utilização de palmeiras nativas da Floresta Atlântica pela 

comunidade do entorno do Parque Estadual da Serra do Mar, 

Ubatuba, SP. In: Revista Biociências, n. spe., v.18, p.77-85, 2012. 

STELLA, Roseli Santaella. História e restauro da igreja mais 

antiga de São Paulo. Disponível em: 

<https://www.prefeitura.sp.gov.br/cidade/secretarias/subprefeitura

s/sao_miguel_paulista/noticias/?p=2377>. Acesso em: 25 mar. 2019. 

STUMPF, Elisabeth Regina Tempel et al. Espécies nativas que 

podem substituir as exóticas no paisagismo. In: Revista Brasileira 

de Horticultura Ornamental, n.2, v.21, p.165-172, 2015. 

TRINDADE, Jaelson Bitran. A Aldeia de São João Batista de 

Peruíbe. In: UCHOA, Dorath Pinto. Projeto Arqueológico, 

Antropológico, Histórico, Ecológico, Museológico e Turístico do 

município de Peruíbe, estado de São Paulo. São Paulo: MAE-USP, 

1992. 

UCHOA, Dorah e; BASTOS, Paulo. As ruínas do Abarebebê e o 

Museu da Paisagem. In: Projeto Design, São Paulo, n.20, p.102-105, 

mai. 1997. 

VIEIRA SANTOS, Regina Helena. Itanhaém-Abarebebê: 

patrimônio histórico e arquitetônico na paisagem cultural do litoral 

paulista. In: XVII Jornadas Internacionais sobre as Missões 

Jesuíticas, São Leopoldo, 2018. Resumos. São Leopoldo: Unisinos, 

2018. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Os pronomes cosmológicos 

e o perspectivismo ameríndio. In: Mana, n.2, v.2, p.115-144, 1996. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A inconstância da alma 

selvagem. In: ______. A inconstância da alma selvagem. São Paulo: 

Cosac Naify, 5ª ed., 2014. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Perspectivismo e 

multinaturalismo na América indígena. In: ______. A inconstância 

da alma selvagem. São Paulo: Cosac Naify, 5ªed., 2014. 

ZUCHIWSCHI, Elaine et al. Limitações ao uso de espécies 

florestais nativas pode contribuir com a erosão do conhecimento 

ecológico tradicional e local de agricultores familiares. In: Acta 

Botanica Brasilica, n.24, v.1, p.270-282, 2010. 

 



Nome popular Nome científico Família Usos Origem Ocorrência
1 Ingarana Abarema brachystachya Fabaceae OB NA
2 Pata de vaca Bauhinia variegata Fabaceae OR EX (China, Índia) -

3 Embaúba Cecropia pachystachya Urticaceae ME NA Amazônia, Caatinga, Cerrado, 
Mata Atlântica e Pantanal

4 Areca-bambu Dypsis lutescens Arecaceae OR EX (Madagascar) -
5 Grumixama Eugenia brasiliensis Myrtaceae AL NA Mata Atlântica

6 Sansão do campo Mimosa caesalpiniifolia Fabaceae OU NA
Amazônia, Caatinga, Cerrado 
e Mata Atlântica

7 Bananeira Musa paradisiaca Musaceae AL CU (Índia) -
8 Bambu Não identificado Poaceae CO EX -
9 Araçá Psidium cattleianum Myrtaceae AL, ME NA

10 Goiabeira Psidium guajava Myrtaceae AL, ME
NU (Sul do México e 
norte da América do 
Sul)

Amazônia, Caatinga, Cerrado 
e Mata Atlântica

11
Cheflera, árvore guarda-
chuva

Schefflera actinophylla Araliaceae OR
NU (Nova Guiné, 
Austrália, Java)

Mata Atlântica

12 Aroeira-mansa Schinus terebinthifolius Anacardiaceae AL, ME NA
Cerrado, Mata Atlântica, 
Pampa

13 Jerivá Syagrus romanzoffiana Arecaceae AL NA
Cerrado, Mata Atlântica, 
Pampa

14 Jambolão, jamelão Syzygium cumini Myrtaceae AL, ME NU (Índia)
Amazônia, Cerrado, Mata 
Atlântica e Pantanal

15 Ipê amarelo Tabebuia sp. Bignoniaceae AL, OU NA
16 Sete copas Terminalia catappa Combretaceae OR, ME EX (Índia) -

Árvores e palmeiras existentes



E
s

t
a

c
i
o

n
a

m
e

n
t
o

B
r
e

jo
 e

x
is

te
n

te

B

r

e

j

o

 

e

x

i

s

t

e

n

t

e

000102

03

04

05

06

07

08

09

10

11

12

03

02

02 01 00

Museu da

Paisagem

02

IMPLANTAÇÃO

Escala 1:500

N

Rua Campanário

Rua do Mosteiro

R
u

a
 
T

a
n

i
g

u
á

R
u

a
 
D

r
.
 
J

o
ã

o
 
A

t
a

l
l
a

Ruínas

1

1

1
1

14

14

14

14

14

14

4

4

14

14

14

14

14

14

14

14

14

14

14

14

14

14

1414

14

14

14

14

14

14

14

14

14

14

14

14

14

2

14

14

14

10

7

11

166

1

5

13

9

3

3

3

15
15

15

15

15

15

15

9

13

13

13

9

15

14

14

14

5

5 5

14

8

9

10

10

10

10

10

10

10

10

10

10

10

10

10

10

10

15

15

15

10

12

12

13

13

13

13

13

13

Predominância

de 3, 11, 12 e 14

17

9

13

13

13

Predominância

de 11 e 14

3

3

3

3

Copas das árvores e palmeiras existentes

a serem mantidas

Copas das árvores e palmeiras existentes

a serem suprimidas

Copas das árvores e palmeiras existentes

a serem transplantadas - local de origem

Copas das árvores e palmeiras existentes a

serem transplantadas - local de transplante

Áreas de vegetação a serem manejadas

LEGENDA VEGETAÇÃO - MANEJO

Mônica Bertoldi André

Trabalho Final de Gradução

Planta de Manejo da Vegetação Existente

Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da Universidade de São Paulo

JARDIM ETNOBOTÂNICO DO ABAREBEBÊ

2º Semestre 2019

Escala 1:500

Anexo 01/03





Código Nome popular Nome científico Família Usos Origem Ocorrência Ocorre na restinga

ALPE Timbuíba Albizia pedicellaris Fabaceae CC Nativa Amazônia, Cerrado e Mata Atlântica X

ANOC Caju Anacardium occidentale Anacardiaceae AL, ME Nativa
Amazônia, Caatinga, Cerrado, Mata Atlântica, Pampa e 

Pantanal
X

ASPA Peroba Aspidosperma parvifolium Apocynaceae CC Nativa Mata Atlântica

ASAC Brejaúva Astrocaryum aculeatissimum Arecaceae AL, OB, CO Nativa Mata Atlântica X

ATDU Indaiá Attalea dubia Arecaceae AL, OB, CO Nativa Mata Atlântica X

BASE Tucum Bactris setosa Arecaceae AL, OB, CO Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

BIOR Urucum Bixa orellana Bixaceae AL, PI Nativa Amazônia, Cerrado e Mata Atlântica X

CABR Guanandi Calophyllum brasiliense Calophyllaceae CC, CO Nativa Amazônia, Caatinga, Cerrado e Mata Atlântica X

CAGU Guavira Campomanesia guaviroba Myrtaceae AL Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

CEFI Cedro Cedrela fissilis Meliaceae CO, CC Nativa
Amazônia, Caatinga, Cerrado, Mata Atlântica, Pantanal 

e Pampa

CHGO Aguaí Chrysophyllum gonocarpum Sapotaceae AL Nativa Amazônia, Cerrado e Mata Atlântica

CIAU Limão Citrus aurantifolia Rutaceae AL, ME Exótica cultivada -

CISI Laranja Citrus sinenses Rutaceae AL, ME Exótica cultivada -

ERPE Embiruçu Eriotheca pentaphylla Malvaceae CC Nativa Mata Atlântica X

EUBR Grumixama Eugenia brasiliensis Myrtaceae AL Nativa Mata Atlântica X

EULA Cambuci Eugenia langsdorffii Myrtaceae AL Nativa Mata Atlântica X

EUPR Araçarana Eugenia prasina Myrtaceae AL Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

EUSP Laranjinha do mato Eugenia speciosa Myrtaceae AL Nativa Mata Atlântica X

EUST Guamirim vermelho Eugenia stigmatosa Myrtaceae AL Nativa Mata Atlântica X

EUUN Pitanga Eugenia uniflora Myrtaceae AL, ME Nativa Cerrado, Mata Atlântica e Pampa X

EUED Juçara Euterpe edulis Arecaceae AL, OB, CO Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

FIGU Figueira-branca Ficus guaranitica Moraceae OB, CC Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

GAGA Bacupari Garcinia gardneriana Clusiaceae AL, ME Nativa Amazônia, Caatinga, Cerrado e Mata Atlântica X

GEAM Jenipapo Genipa americana Rubiaceae AL, PI Nativa
Amazônia, Caatinga, Cerrado, Mata Atlântica, Pampa e 

Pantanal
X

GESP Guaricanga Geonoma sp. Arecaceae AL, OB, CO Nativa Amazônia, Cerrado e Mata Atlântica X

Árvores e Palmeiras

Espécies vegetais propostas 



GUOP Maria mole Guapira opposita Nyctaginaceae - Nativa Amazônia, Caatinga, Cerrado e Mata Atlântica X

HAAL Ipê-amarelo Handroanthus albus Bignoniaceae CO Nativa Mata Atlântica X

HAHE Ipê roxo Handroanthus heptaphyllus Bignoniaceae OB, CO, ME Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

HAUM Ipê amarelo do brejo Handroanthus umbellatus Bignoniaceae - Nativa Caatinga, Cerrado e Mata Atlântica X

INED Ingá Inga edulis Fabaceae AL, CC Nativa Amazônia, Caatinga, Cerrado e Mata Atlântica X

JAPU Carobinha Jacaranda puberula Bignoniaceae ME Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

MASU Massaranduba Manilkara subsericea Sapotaceae CO Nativa Mata Atlântica X

MATO Vapurunga Marlierea tomentosa Myrtaceae AL Nativa Mata Atlântica X

NEGR Canela Nectandra grandiflora Lauraceae OB, CC Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

NEOP Canela Nectandra oppositifolia Lauraceae OB, CC Nativa Caatinga, Cerrado e Mata Atlântica X

OCAC Canela Ocotea aciphylla Lauraceae OB, CC Nativa Amazônia, Cerrado e Mata Atlântica X

PLED Cambucá Plinia edulis Myrtaceae AL Nativa Mata Atlântica X

PLRI Guaramirim Plinia rivularis Myrtaceae AL Nativa Amazônia, Caatinga, Cerrado e Mata Atlântica X

POCA Abiu Pouteria caimito Sapotaceae AL Nativa Amazônia, Cerrado e Mata Atlântica X

PSCA Araçá Psidium cattleyanum Myrtaceae AL, ME Nativa Caatinga, Cerrado e Mata Atlântica X

PSGU Goiaba Psidium guajava Myrtaceae AL, ME Naturalizada -

SCAN Caxeta Schefflera angustissima Araliaceae CO, ME Nativa Mata Atlântica X

SCTE Aroeira Schinus  terebinthifolius Anacardiaceae AL, ME Nativa Cerrado, Mata Atlântica e Pampa X

SCPA Guapuruvu Schizolobium parahyba Fabaceae CC Nativa Mata Atlântica

SYPS Pati Syagrus pseudococos Arecaceae AL, OB, CO Nativa Mata Atlântica X

SYRO Jerivá Syagrus romanzoffiana Arecaceae AL, CO, ME Nativa Cerrado, Mata Atlântica e Pampa X

TACA Caixeta Tabebuia cassinoides Bignoniaceae OB, CC Nativa Mata Atlântica X

TAGU Tapiriri Tapirira guianensis Anacardiaceae CO Nativa Amazônia, Caatinga, Cerrado, Mata Atlântica e Pantanal X

VOBI Guaricica Vochysia bifalcata Vochysiaceae CC Nativa Mata Atlântica



Código Nome popular Nome científico Família Usos Origem Ocorrência Ocorre na restinga

ANCO Abacaxi Ananas comosus Bromeliaceae AL Nativa Mata Atlântica

ANFR Gravatá Ananas fritzmuelleri Bromeliaceae AL, OR Nativa Mata Atlântica X

ARTR Cipó mil-homens Aristolochia triangularis Aristolochiaceae ME Nativa Amazônia, Cerrado e Mata Atlântica X

BRAN Caraguatá Bromelia antiacantha Bromeliaceae AL, ME Nativa Mata Atlântica, Pampa X

CAPA Mamão Carica papaya Caricaceae AL, ME Naturalizada Amazônia, Caatinga, Cerrado, Mata Atlântica e Pantanal

COAR Café Coffea arabica Rubiaceae AL Exótica cultivada -

COCU Erva baleeira Cordia curassavica Boraginaceae ME Nativa Mata Atlântica X

COSP Cana do brejo Costus spiralis Costaceae ME Nativa Amazônia, Caatinga, Cerrado, Mata Atlântica e Pantanal X

CUMA Abóbora Cucurbita maxima Cucurbitaceae AL Cultivada -

DAEC Própolis vermelho Dalbergia ecastaphyllum Fabaceae ME, OU Nativa Amazônia e Mata Atlântica X

DARU Cipó caboclo Davilla rugosa Dilleniaceae OB Nativa Amazônia, Mata Atlântica X

DIVI Coroãnha Dioclea violacea Fabaceae OB Nativa Caatinga, Mata Atlântica, Pampa e Pantanal X

DIAL Cará guaçu Dioscorea alata Dioscoreaceae AL Cultivada -

DICA Cará de espinho Dioscorea cayennensis Dioscoreaceae AL Cultivada -

DIDO Cará Dioscorea dodecaneura Dioscoreaceae AL Nativa Amazônia, Caatinga, Cerrado e Mata Atlântica X

DITR Cará mimoso Dioscorea trifida Dioscoreaceae AL Nativa Amazônia, Cerrado

EPFU - Epidendrum fulgens Orchidaceae - Nativa Mata Atlântica X

GOHI Algodão Gossypium hirsutum Malvaceae OB Naturalizada Amazônia, Caatinga, Cerrado e Mata Atlântica

GUMA Camboatá Guarea macrophylla Meliaceae OB, CO Nativa Amazônia, Caatinga, Cerrado e Mata Atlântica X

HEAN Helicônia Heliconia angusta Heliconiaceae AL, OR Nativa Mata Atlântica X

HEVE Helicônia Heliconia velloziana Heliconiaceae AL, OR Nativa Mata Atlântica X

JUCA Jacobínia Justicia carnea Acanthaceae - Nativa Mata Atlântica X

LASI Cabaça Lagenaria siceraria Cucurbitaceae OB Cultivada -

MAES Mandioca Manihot esculenta Eufórbiaceae AL Nativa Amazônia, Cerrado e Mata Atlântica X

METE Taquara Merostachys ternata Poaceae OB Nativa Mata Atlântica X

MIFA Pixirica Miconia fasciculata Melastomataceae AL Nativa Mata Atlântica X

MIGL Guaco Mikania glomerata Asteraceae ME Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

Arbustos e trepadeiras



MUUR - Mucuna urens Fabaceae - Nativa Amazônia e Mata Atlântica

MUPA Bananeira Musa X paradisiaca Musaceae AL Exótica cultivada -

NILA Tabaco Nicotiana langsdorffii Solanaceae OU Nativa Mata Atlântica

NIIN Bromélia Nidularium innocentii Bromeliaceae - Nativa Mata Atlântica X

NIPR Bromélia Nidularium procerum Bromeliaceae - Nativa Mata Atlântica X

PAED Maracujá Passiflora edulis Passifloraceae AL, ME Nativa Amazônia, Caatinga, Cerrado, Mata Atlântica e Pantanal X

PAJI Maracujá Passiflora jilekii Passifloraceae AL, ME Nativa Mata Atlântica X

PAMI Timbó Paullinia micrantha Sapindaceae OU Nativa Mata Atlântica X

PA/SE Timbó Paullinia sp./ Serjania sp. Sapindaceae OU Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

PHAP Cipó imbé Philodendron appendiculatum Araceae OB, ME Nativa Mata Atlântica X

PHBI Guaimbé Philodendron bipinnatifidum Araceae AL, OB, ME Nativa Cerrado e Mata Atlântica X

PIUM Pariparoba Piper umbellatum Piperaceae ME Nativa Amazônia, Cerrado e Mata Atlântica X

PSCR Sanhaçaíba Psychotria cartaghenensis Rubiaceae - Nativa
Amazônia, Caatinga, Cerrado, Mata Atlântica, Pampa e 

Pantanal
X

QUAR Bromélia Quesnelia arvensis Bromeliaceae - Nativa Mata Atlântica X

SEPE Fedegoso Senna pendula Fabaceae OR Nativa Amazônia, Caatinga, Cerrado, Mata Atlântica e Pantanal X

TICL Orelha de gato Tibouchina clavata Melastomataceae ME Nativa Mata Atlântica X

TITR
Quaresminha/Jacatirão 

do brejo
Tibouchina trichopoda Melastomataceae OR Nativa Mata Atlântica X

ZEMA Milho Zea mays Poaceae AL Cultivada -

Código Nome popular Nome científico Família Usos Origem Ocorrência Ocorre na restinga

ARHY Amendoim Arachis hypogaea Fabaceae AL Naturalizada
Amazônia, Caatinga, Cerrado, Mata Atlântica, Pampa, 

Pantanal

IPBA Batata doce Ipomea batatas Convolvulaceae AL Naturalizada
Amazônia, Caatinga, Cerrado, Mata Atlântica, Pampa, 

Pantanal
X

IPCA Ipoméia Ipomoea cairica Convolvulaceae - Nativa Amazônia, Cerrado e Mata Atlântica X

NECA Íris da praia Neomarica candida Iridaceae OR Nativa Mata Atlântica X

PHVU Feijão Phaseolus vulgaris Fabaceae AL Cultivada -

SCCA Piri Schoenoplectus californicus Cyperaceae OB Nativa Mata Atlântica e Pampa X

SPTR Margaridão Sphagneticola trilobata Asteraceae - Nativa
Amazônia, Caatinga, Cerrado, Mata Atlântica, Pampa e 

Pantanal
X

TYDO Taboa Typha dominguensis Typhaceae OB Nativa
Amazônia, Caatinga, Cerrado, Mata Atlântica, Pampa e 

Pantanal
X

Herbáceas e forrações




	Sheets and Views
	1-500 A2


