
 
 

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE GEOGRAFIA 

 

 

 

 

 

 

BRUNO ANDRÉIA LUIZETTE DE GRANDE 

 

 

 

 

 

 

A construção do conceito de Oriente Médio como região: Reflexões a partir de 

Edward Said, Sandra Lencioni e Rogério Haesbaert 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2021 



 
 

BRUNO ANDRÉIA LUIZETTE DE GRANDE 

 

 

 

 

A construção do conceito de Oriente Médio como região: Reflexões a partir de 

Edward Said, Sandra Lencioni e Rogério Haesbaert 

 

 

 

 

Trabalho de Graduação Individual (TGI) apresentado 

ao Departamento de Geografia da Faculdade de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas, da 

Universidade de São Paulo, como parte dos requisitos 

para obtenção do título de Bacharel em Geografia. 

 

Área de Concentração: Geografia Regional 

 

Orientação: Profa. Dra. Rita de Cássia Ariza da Cruz 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2021 



 
 

Autorizo a reprodução e divulgação total ou parcial deste trabalho, por qualquer meio 

convencional ou eletrônico, para fins de estudo e pesquisa, desde que citada a fonte. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

RESUMO 

 

GRANDE, Bruno Andréia L. de. A construção do conceito de Oriente Médio como 

região: Reflexões a partir de Edward Said, Sandra Lencioni e Rogério Haesbaert. 2021. 

57 f. Trabalho de Graduação Individual (TGI) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2021. 

 

Este trabalho tem como finalidade explicar, questionar e despertar a reflexão sobre os 

elementos que levaram o Oriente Médio a ser construído e pensado como uma região e 

as abordagens do Oriente Médio segundo estudos da Geografia Regional contemporânea, 

promovendo uma leitura e interpretação da obra máxima do crítico literário e professor 

universitário palestino Edward Said “Orientalismo: o Oriente como invenção do 

Ocidente” com base nas grandes obras da Geografia Regional: “Região e Geografia”, de 

Sandra Lencioni e “Regional-Global: Dilemas da Região e Regionalização na Geografia 

Contemporânea”, de Rogério Haesbaert.     

 

Palavras-chave: Oriente Médio. Região. Regionalização. Construção. Árabe. Islâmico.          

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ABSTRACT 

 

GRANDE, Bruno Andréia L. de. The construction of the concept of the Middle East 

as a region: Reflections from Edward Said, Sandra Lencioni and Rogério Haesbaert. 

2021. 57 f. Trabalho de Graduação Individual (TGI) – Faculdade de Filosofia, Letras e 

Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2021.  

 

This paper aims to explain, question and arouse reflection on the elements that led the 

Middle East to be constructed and thought of as region and the approaches to the Middle 

East according to contemporany Regional Geography studies, promoting a reading and 

interpretation of the magnum opus of the palestinian literary critic and university 

professor Edward Said “Orientalism” based on the great works of Regional Geography: 

“Region and Geography” by Sandra Lencioni and “Regional-Global: Dilemmas of 

Region and Regionalisation in Contemporany Geography” by Rogério Haesbaert. 

 

Keywords: Middle East. Region. Regionalisation. Construction. Arab. Islamic.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

LISTA DE MAPAS 

 

Mapa 1 - Mapa político do Oriente Médio (regionalização mais comum)                       9                                                                      

Mapa 2 - Mapa climático do Oriente Médio (regionalização mais comum)                     38                                                  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 

 

Introdução                                                                                                                          8 

Capítulo 1. A história da construção do conceito de Oriente Médio como região através 

da análise da obra “Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente”, do intelectual 

árabe Edward Said                                                                                                                 12 

1.1. O “Oriente” inventado como diferente e inferior ao e pelo “Ocidente”                                   13 

1.2. O Islã entra em cena                                                                                                                 15 

1.3. O Orientalismo como instrumento de poder                                                                             16   

1.4. O Imperialismo britânico e francês no Oriente Médio dos séculos XIX e XX                       17 

1.5. A desumanização dos árabes e/ou muçulmanos pela mentalidade científica europeia dos 

séculos XIX e XX                                                                                                                            22   

1.6. O impacto da influência estadunidense sobre a imagem dos árabes e/ou muçulmanos na 

Contemporaneidade                                                                                                                         26 

Capítulo 2. Região e regionalização: uma abordagem geográfica sobre o conceito de 

Oriente Médio como região                                                                                                31 

2.1. A ideia e a elaboração da região como parte de um todo e a sua relação com o Oriente Médio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      

31  

2.2. A ideia e a elaboração da regionalização como instrumento de diferenciação de áreas e a sua 

relação com o Oriente Médio                                                                                                           34   

2.3. A polarização como elemento da região e sua análise sobre o Oriente Médio                       35 

2.4. O conceito de Oriente Médio como região sob o pensamento lablachiano                           37 

2.5. O conceito de Oriente Médio como região sob o pensamento fenomenológico                     39 

2.6. A Identidade Regional e a sua relação com o Oriente Médio                                                  42 

2.7. O conceito de Oriente Médio como região sob o pensamento marxista                                  45 

2.8. A reprodução do conceito de Oriente Médio como região no contexto da Globalização        47 

Capítulo 3. A região como artefato, segundo Rogério Haesbaert e o caso do Oriente 

Médio                                                                                                                                 49 

3.1. O que é pensar a Região como Artefato?                                                                                 49 

3.2. O Oriente Médio como região artefato                                                                                    51   

Considerações Finais                                                                                                          54 

Referências Bibliográficas                                                                                                 56 

  



8 
 

Introdução 

 

Se eu perguntar a qual região do mundo pertencem os países Arábia Saudita, 

Líbano, Iraque, Síria, Irã ou Egito, o mais esperado é que qualquer pessoa responda: 

Oriente Médio. Mas já se perguntaram: o que é uma Região e o que é o Oriente Médio?  

Primeiramente, região é uma palavra muito presente no vocabulário comum, mas 

por representar uma ideia sobre o espaço – sendo que o espaço é o fundamento da 

Geografia –, a região se tornou objeto de análise da ciência geográfica, dando origem ao 

campo do conhecimento da Geografia Regional. Cabe ao geógrafo conceituar e 

sistematizar o significado de região, com a finalidade de estudá-la em suas formas mais 

diversas, cuja presença compreende toda realidade dos espaços terrestres. Esta abordagem 

de recorte do espaço tem o seu sentido único, mas o seu conceito não possuí uma definição 

única ou fixa (como exemplo do território, que é um espaço sob exercício de poder), 

portanto, é desejável ao geógrafo refletir e explicar sobre os elementos concretos e 

mentais que dão sentido à classificação de dado lugar como região, mas antes de tudo, ter 

claro em mente que a região é uma construção do intelecto humano sobre o espaço real. 

Desde sua gênese epistemológica até os dias presentes, o conceito de região 

desperta diferentes visões entre geógrafos e não-geógrafos, levando ao surgimento de 

novos conceitos que buscam explicar os fenômenos de natureza regional. Os geógrafos e 

professores universitários brasileiros Sandra Lencioni e Rogério Haesbaert contribuíram 

grandiosamente para o desenvolvimento contemporâneo da Geografia Regional, trazendo 

perspectivas e propondo novos conceitos, que fundamentalmente se farão presentes neste 

trabalho.  

A região é um produto da história e da cultura, e para sua compreensão ser efetiva, 

deve-se partir da realidade concreta para a reflexão abstrata, compreendendo as 

mistificações que auxiliaram na construção do seu significado, ainda mais quando se trata 

do Oriente Médio, cuja ideia sempre esteve muito relacionada ao secreto e o oculto.  

O Oriente Médio é uma das regiões reconhecidas pela ciência geográfica que 

compõem o globo terrestre. A origem de seu nome está ligada à visão de mundo dos 

gregos durante a Antiguidade, que ao denominarem seus próprios territórios como centro 

do mundo, marcavam as terras que estavam a leste como oriente, sendo: a Ásia Menor 

(atual Turquia), o oriente mais próximo, a Índia (as terras mais ao leste conhecidas pelos 

gregos), o oriente mais distante, e as terras compreendidas entre as duas, o oriente médio.  



9 
 

Foi a partir da Grécia Antiga que o conceito de Oriente Médio como região passou 

a se desenvolver no imaginário popular e nos campos científicos de estudo do espaço 

social. Desenvolvimento este construído fundamentalmente por sujeitos externos à 

região, e segundo o qual até os dias atuais não há um consenso sobre os limites espaciais 

dessa região; por isso o Oriente Médio pode ser representado segundo as mais diversas 

extensões, mas sempre relacionado com o mundo árabe-islâmico. Por exemplo, todo norte 

da África mais a Turquia são comumente classificados como Oriente Médio, rompendo 

com a ideia original sobre a região, e mostrando o caráter mutável das visões de mundo 

ao longo do desenrolar da história. 

 

Mapa 1 - Mapa político do Oriente Médio (regionalização mais comum) 

 

Fonte: http://laurenmjones1.weebly.com/north-africa-and-the-middle-east-one-

pager.html 

 

A presença de religiões não islâmicas no Oriente Médio é baixíssima, mas apesar 

da região ser predominantemente marcada pela população árabe, há outros povos, que se 

apresentam numerosos, vivendo no Oriente Médio: como os curdos (maior povo apátrida 

do mundo), os turcos (população majoritária da Turquia), os persas (população 

majoritária do Irã) e os judeus (população majoritária de Israel), porém, de uma maneira 



10 
 

ou outra, estes povos estão ligados de forma mais direta à cultura árabe. Não há dúvidas 

que falar do Oriente Médio é falar do mundo árabe-islâmico. 

O mundo dito “ocidental”, basicamente formado pela Europa e América (tendo a 

primeira como base cultural, linguística e religiosa da segunda), tem o Oriente Médio 

como uma das regiões mais populares do conhecimento de seus habitantes, por mais 

equivocada e estereotipada que ela predominantemente se apresente. Além da grande 

ênfase dada à região em questão nas escolas (principalmente nas aulas de Geografia), o 

Oriente Médio é constantemente tema de noticiários, principalmente por conta de sua 

instabilidade política, que resulta em conflitos violentos de origem religiosa, étnica e/ou 

geopolítica.  

Devido aos ataques do 11 de setembro de 2001 em Nova York, de uma maneira 

geral, a mídia ocidental construiu na mente da população uma forte relação do povo árabe 

e a religião islâmica com o terrorismo; porém, a difamação do povo árabe e/ou 

muçulmano vem sendo construída desde a Antiguidade. Além do seu caráter polêmico e, 

considerado por muitos, negativo, o Oriente Médio também é tema de muitas histórias 

fantásticas da literatura e do cinema, sendo muitas vezes representado como um lugar 

místico, além das caracterizações estereotipadas dos personagens árabes.  

O sociólogo francês Pierre Bourdieu (1930-2002), aponta Haesbaert (2010, 

p.112), considera a existência de “categorias da prática” e “categorias da análise” nos 

estudos e pesquisas das ciências humanas, sendo “as primeiras relativas à experiência 

cotidiana de atores ordinários, as segundas, distantes da experiência, ligadas a seu uso 

pelos cientistas sociais.” A Geografia, que tem como fundamento o estudo dos fenômenos 

que ocorrem no espaço, é uma ciência na qual as categorias de Bourdieu se fazem 

necessárias para a compreensão dos espaços sociais, como exemplo da região.  

Como será mostrado por Edward Said neste trabalho, o acervo erudito que 

possuímos sobre a região do Oriente Médio é predominantemente marcado pelas 

categorias de análise, e quando as categorias de prática se dão presentes, muitas vezes 

observa-se uma visão preconceituosa do autor. Esse marcante predomínio das categorias 

de análise nos estudos sobre o Oriente Médio não se resume apenas aos documentos da 

erudição europeia dos séculos XIX e XX, pois na atualidade, por questões de dificuldade 

com a língua e, infelizmente, por conta da instabilidade política que a região sofre – o que 

dificulta esta forma de acesso –, as produções acadêmico-literárias ocidentais (América e 

Europa) continuam prevalecendo sobre as categorias de análise.  



11 
 

Na construção deste trabalho partimos da obra de Edward Said, autor de extrema 

importância no desenvolvimento de nossas reflexões, considerando sua obra máxima 

“Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente”, na qual o intelectual árabe nos 

mostra como a erudição definiu o nosso modo de pensar o Oriente Médio, principalmente 

quanto à aversão que tantas pessoas, do mundo inteiro, têm aos povos da região em 

questão. E, a partir da obra de Said, buscamos em trabalhos de Sandra Lencioni e Rogério 

Haesbaert elementos teórico-metodológicos para refletir sobre o conceito de Oriente 

Médio. 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

Capítulo 1. 

A história da construção do conceito de Oriente Médio como região 

através da análise da obra “Orientalismo: O Oriente como invenção 

do Ocidente”, do intelectual árabe Edward Said 

 

Não há como falar do Oriente Médio sem considerar (e mesmo enfatizar) o povo 

árabe e a religião islâmica, pois apesar dessa região apresentar outros povos e outras 

religiões dentro de toda sua espacialidade, sua base cultural, linguística, religiosa, 

política, intelectual e até gastronômica é de origem árabe e islâmica; além de estes 

representarem a grande maioria da população que compõe o Oriente Médio.  

O Oriente Médio, assim como todas as outras regiões do mundo, é um fruto da 

construção do intelecto humano, e o que difere uma região de outra, mais do que os 

critérios que a levaram a ser definida como tal, são as motivações que deram sentido ao 

seu processo construtivo-classificatório. No caso da região de análise deste trabalho, ela 

foi concebida de maneira externa, como forma de contraste cultural generalizado. No seu 

livro “Orientalismo: O Oriente como invenção do Ocidente”, Edward Said explica como 

se deu essa construção e enfatiza os seus impactos na vida dos povos habitantes do Oriente 

Médio ao longo da história e na mentalidade presente no mundo “ocidental” sobre os 

árabes e muçulmanos; e infelizmente, esses impactos são bastante negativos. 

Apesar do título da obra de Said induzir que o “Oriente” será tratado de forma 

mais abrangente, são muito raros os momentos em que o autor não se refere 

especificamente ao mundo árabe-islâmico ao utilizar o termo. “Oriente”, “Oriente 

Próximo” e “Oriente Médio” são os termos que Said utiliza para se referir à mesma região, 

dando sempre destaque ao seu caráter imaginário, devido a invenção ideológica atribuída 

à região por externos, ou seja, por pessoas – no caso, europeus – que não viviam a 

realidade do dito “Oriente Médio”.  

Said considera aquilo dito sobre o “Oriente Médio” – seja por intermédio da 

erudição ou do conhecimento popular – por quem vive fora da realidade dessa região 

como: “Orientalismo”. Segundo o autor, o “Orientalismo” foi o grande responsável pela 

construção do conceito do, popularmente conhecido Oriente Médio como uma região do 

globo terrestre e de todos os estereótipos e preconceitos sobre seus povos nativos, e mais 



13 
 

do que isso, responsável pelo futuro domínio “ocidental” – europeu nos séculos XIX e 

XX e estadunidense nos séculos XX e XXI – que essa região sofreu 

 

“Orientalismo” é o termo genérico que tenho empregado para 

descrever a abordagem ocidental do Oriente; Orientalismo é a 

disciplina pela qual o Oriente era (e é) abordado de maneira 

sistemática, como um tópico de erudição, descoberta e prática. 

Mas, além disso, tenho usado a palavra para designar o conjunto 

de sonhos, imagens e vocabulários disponíveis para quem tenta 

falar sobre o que existe a leste da linha divisória. Esses dois 

aspectos do Orientalismo não são incongruentes, pois foi pelo uso 

dos dois que a Europa conseguiu avançar de forma segura e não 

metafórica sobre o Oriente. (SAID, 2015, p. 115) 

 

1.1. O “Oriente” inventado como diferente e inferior ao e pelo “Ocidente” 

 

A cultura europeia ganhou força e identidade ao se contrastar com o 

Oriente, visto como uma espécie de eu substituto e até subterrâneo.  

 

EDWARD SAID 

 

Diferente do Equador, paralelo natural da Terra, que é a única latitude que divide 

o planeta em duas metades (ou seja, duas porções iguais), o Meridiano de Greenwich foi 

convencionado no ano de 1884 como marco zero das longitudes terrestres, sendo que 

todos os meridianos possíveis dividem o globo em duas metades. Mas há mais de um 

milênio antes de Greenwich, a distinção histórico-cultural entre ocidental e oriental já era 

habitual entre os seres humanos.  

Ocidente e Oriente são invenções da mente humana, não foram concepções 

espaciais criadas por uma questão puramente geográfica. O que deu sentido à gênese dos 

termos em questão foi a necessidade de se diferenciar, e mais do que isso, de subjugar; 

ideias que perduram até a contemporaneidade.  

O “Oriente” foi uma invenção da Europa, que ao não reconhecer semelhanças – e 

sim diferenças acentuadas – com as sociedades a leste do Mediterrâneo 

(fundamentalmente formada por árabes), construiu um julgamento de diferenciação 

humana, que é fortemente presente até hoje, e foi além, assumindo posição de 

superioridade social – que futuramente foi usada como justificativa para o 

colonialismo/imperialismo no “Oriente”, popularmente conhecido como Oriente Médio 

–, se intitulando como “Ocidente”, para fazer contraponto ao “Oriente”.  



14 
 

Primeiramente, do ponto de vista puramente geográfico, a Europa não é um 

continente, e sim uma península da Ásia, mas devido a imensa força política, econômica, 

linguística e cultural que essa civilização alcançou sobre espaços extraeuropeus de todos 

os cantos do mundo ao longo de sua história, considerando sua cultura como a melhor 

entre todas, a Europa se autogarantiu como um continente único, distinto da Ásia. Como 

muito bem expressa Said (2015, p.34): “pode-se argumentar que o principal componente 

da cultura europeia é precisamente o que tornou hegemônica essa cultura, dentro e fora 

da Europa: a ideia de uma identidade europeia superior a todos os povos e culturas não 

europeus.”  

Como podemos ver na obra de Said, os povos árabes, antes mesmo da 

consolidação do Islã em 632 (marco que reforçou essa distinção pela visão “ocidental” 

cristã), foram classificados pelos europeus como orientais, devido a convicção de 

representarem uma civilização diferente e inferior à europeia, e em nenhum momento os 

árabes foram responsáveis por essa classificação; a necessidade de discriminar dos 

europeus transformou os árabes em orientais e suas terras em Oriente sem qualquer 

autonomia ou reconhecimento dos segundos. Após classificar toda uma civilização sem 

o consentimento da mesma, o europeu escolheu se classificar como “ocidental”, 

indicando, pela própria visão, superioridade intelectual e cultural em relação aos árabes. 

O “Oriente” não era simplesmente a região que compreendia as terras a leste do 

“Ocidente”, era onde marcava a existência de uma civilização que não compartilhava dos 

valores culturais, religiosos e linguísticos europeus. 

Conforme Said:  

 

Anwar Abdel Malek chama a “hegemonia das minorias de 

posses” e do antropocentrismo aliado ao eurocentrismo: um 

ocidental branco de classe média acredita ser sua prerrogativa 

humana não só administrar o mundo não branco, mas também 

possuí-lo, só porque por definição “esse mundo” não é tão 

humano quanto “nós” somos. Não há exemplo mais puro do 

pensamento desumanizado.  

Num sentido as limitações do Orientalismo são [...] as limitações 

que surgem depois de se desconsiderar, essencializar, desnudar a 

humanidade de outra cultura, povo ou região geográfica. Mas o 

Orientalismo foi além disso: ele considera o Oriente como algo 

cuja existência não é apenas demonstrada, mas permaneceu fixa 

no tempo e no espaço para o Ocidente. Tão impressionantes 

foram os sucessos descritivos e textuais do Orientalismo que 

períodos inteiros da história cultural, política e social do Oriente 

são considerados meras respostas ao Ocidente. O Ocidente é o 



15 
 

ator, o Oriente é o coadjuvante passivo. O Ocidente é o 

espectador, o juiz e o júri de cada faceta do comportamento 

oriental. (SAID, 2015, p.161)   
 

1.2. O Islã entra em cena 

 

Toda essa construção negativa que foi atribuída ao árabe se agravou muito após o 

avanço do islamismo – cujo berço foi a Arábia (mais pontualmente a cidade de Meca) –, 

que se tornou a base da união e do expansionismo árabe no mundo, levando ao enorme 

fortalecimento da estrutura política árabe, devido sua junção com a ascendente religião 

islâmica.   

Segundo Said, a consolidação do Império Árabe-Islâmico (séculos VII e VIII) 

representou para os europeus cristãos, além de uma grande ameaça, uma necessidade 

muito maior de classificar os “orientais” como diferentes e menos civilizados e morais, o 

que consequentemente – e propositalmente – resultou na segregação ainda mais forte do 

povo árabe (agora também muçulmano) pelos europeus. Agora, segundo a visão 

“ocidental” que vinha sendo construída, não somente a cultura dos povos nativos do 

Oriente Médio era considerada inferior quando comparada à cultura dos povos nativos da 

Europa, como a religião islâmica também passou a ser classificada como inferior à 

religião cristã, pelos cristãos europeus. 

Não há dúvidas que as crenças, práticas e visões de mundo pregadas pelas duas 

maiores religiões monoteístas do mundo são completamente distintas, porém, mesmo que 

de forma conturbada, elas se relacionam com certa proximidade.  

 

Sem dúvida, o islã era de muitas maneiras uma provocação real. 

Estava próximo do cristianismo de maneira perturbadora, 

geográfica e culturalmente. Recorria às tradições judaico-

helênicas, tomava empréstimos criativos do cristianismo, 

vangloriava-se de sucessos militares e políticos sem paralelo. E 

isso não era tudo. As terras islâmicas se encontram adjacentes e 

até sobrepostas às terras bíblicas; além disso, o coração do 

domínio islâmico sempre foi a região mais próxima da Europa, a 

quem tem sido chamada de Oriente Próximo. (SAID, 2015, 

p.115) 

 

O surgimento de uma religião monoteísta e expansionista entre os árabes e seu 

consequente triunfo político-territorial reforçou o conceito do Oriente Médio como 

região, pois devido à proximidade geográfica com a Europa, com a força (principalmente 



16 
 

política) que o islã demonstrou possuir entre os árabes, muito mais do que antes, os 

europeus reforçaram suas diferenças – agora com a marcante presença da religião – com 

os árabes. Utilizando de critérios fundamentalmente religiosos e culturais, o que motivou 

a Europa a regionalizar o que hoje conhecemos como Oriente Médio foi a necessidade de 

separar mentalmente os territórios habitados pelos europeus cristãos (“ocidentais”; 

“intelectualmente superiores”) “daqueles” territórios habitados por árabes e/ou 

muçulmanos (“orientais”; “intelectualmente inferiores”). Os territórios socialmente 

marcados pela presença da religião islâmica foram generalizados e classificados como 

uma única região, porém, agora não mais somavam somente a Península Arábica e o 

Levante, como também a Pérsia, a Turquia e todo Norte da África. 

 

1.3. O Orientalismo como instrumento de poder 

 

O Orientalismo, segundo Said, diz respeito à toda erudição construída pela 

Europa, ao longo de quase dois milênios, sobre o Oriente Médio e seu uso prático nos 

séculos XIX e XX como instrumento de poder a favor do imperialismo britânico e francês 

em territórios árabes. “O Oriente que aparece no Orientalismo, portanto, é um sistema de 

representações estruturado por todo um conjunto de forças que introduziram o Oriente na 

erudição ocidental, na consciência ocidental e, mais tarde, no império ocidental.” (SAID, 

2015, p.275-276). 

Apesar de há mais de um milênio a imagem negativa do árabe muçulmano vir 

sendo construída através da visão dominante do “Ocidente” e por mais que tenham havido 

embates históricos expansionistas violentos de caráter religioso e político-territorial entre 

as duas civilizações em questão durante a Idade Média – caso das Cruzadas, promovida 

pelo cristianismo europeu, e da Jihad, promovida pelo islamismo árabe –, foi a partir da 

segunda metade do século XIX que os europeus avançaram fisicamente e politicamente 

sobre a região do Oriente Médio nos moldes colonialistas inseridos no contexto 

capitalista, e na primeira metade do século XX, este domínio já se encontrava 

consolidado.  

 

Durante os séculos XIX e XX, os orientalistas se tornaram uma 

grandeza mais séria, porque a essa altura o alcance da geografia 

imaginativa e real havia encolhido, porque a relação oriental-

europeia era então determinada por uma expansão europeia 

incontrolável em busca de mercados, recursos e colônias, e 



17 
 

finalmente porque o Orientalismo realizara a sua própria 

metamorfose, de um discurso erudito para uma instituição 

imperial. (SAID, 2015, p.144) 

 

A intervenção política imperial da Europa no Oriente Médio transformou-se, do 

que era apenas uma ideia, em uma realidade material. Os árabes não haviam mais 

autonomia administrativa sobre seus próprios territórios e todos os recursos valiosos de 

suas terras passaram a servir exclusivamente aos interesses econômicos dos britânicos e 

franceses, pois as nações árabes haviam se tornado colônias, o que só foi possível devido 

a combinação de uma vasta e longa (no sentido de historicamente construída) base erudita 

segregacionista sobre a região e do modo de produção capitalista. 

Durante os séculos XIX e XX, os interesses econômicos sobre os recursos do 

Oriente Médio pelos europeus eram tão marcantes, que além de justificarem tal domínio 

tão opressor com argumentos racistas de base civilizatória, desejavam exercer uma 

presença imperialista eterna na região; como Said (2015, p.291) expressa ao interpretar a 

fala do estadista e diplomata imperialista britânico George Curzon (1859-1925): “Curzon 

disse certa vez, que “o Leste é uma Universidade em que o erudito jamais cola grau” – 

era outra maneira de dizer que o Leste requeria a sua presença ali mais ou menos para 

sempre.” 

Said explica que a erudição sobre o Oriente Médio não somente contribuiu 

fortemente para o imaginário contemporâneo sobre a região e seus povos, como foi o que 

possibilitou o avanço material, de propósito colonialista e imperialista – dos Estados que 

produziam essa erudição –, sobre seus territórios, durante os séculos XIX e XX. Para 

Said, o Orientalismo foi um projeto de governo do “Ocidente” sobre o “Oriente”. 

 

1.4. O Imperialismo britânico e francês no Oriente Médio dos séculos XIX e 

XX 

 

O ideário racista das lideranças das potências colonialistas/imperialistas europeias 

durante os séculos XIX e XX – preenchidas de interesses econômicos e políticos 

(também) no Oriente Médio – produziu uma imagem muito negativa (e obviamente 

equivocada) sobre os árabes e muçulmanos – também como forma de convencer as 

populações não árabes e não islâmicas de que estavam fazendo o que era certo a se fazer 

–, de que os povos do Oriente Médio são intelectualmente e culturalmente atrasados e 



18 
 

incapazes de se desenvolverem, portanto, dependiam da colonização europeia para tal. 

Said aponta que a imagem do árabe muçulmano como intelectualmente inferior, 

“bárbaro” e necessitado de mudar seus hábitos retrógrados através da administração do 

“europeu civilizado e civilizador” foi a justificativa que os britânicos e franceses deram 

para instaurarem o imperialismo no Oriente Médio. 

O pensamento de que a existência das nações árabes e islâmicas como território 

depende exclusivamente do domínio imperialista europeu foi predominante entre as 

potências europeias durante parte significativa dos séculos XIX e XX, pois os povos do 

Oriente Médio foram fortemente rotulados (pelos responsáveis pelo imperialismo na 

região) como incapazes de representarem a si mesmos. A visão era: o “Oriente” pertence 

ao “Ocidente”. 

Através do imperialismo, as potências europeias que colonizaram o Oriente Médio 

(fundamentalmente britânicos e franceses) se sentiam donas não só das terras que 

dominavam politicamente, mas dos povos que ali viviam (fundamentalmente árabes-

islâmicos), construindo a ideia de que o modo de vida, a cultura, a organização política e 

a religião presentes no Oriente Médio eram completamente inferiores, agravando o 

processo de desumanização do árabe muçulmano, que perdura até os dias atuais. 

A ideia então estabelecida no contexto tratado, de que os árabes são 

intelectualmente inferiores aos europeus, portanto, os segundos devem possuir o controle 

administrativo dos territórios onde vivem os primeiros, é muito bem explicada pelas 

palavras do intelectual árabe-palestino Edward Said ao exemplificar o funcionamento da 

lógica do estadista e imperialista britânico Arthur Balfour (1848-1930) sobre a 

colonização britânica no Egito (nação árabe e islâmica): 

 

A Inglaterra conhece o Egito; o Egito é o que a Inglaterra 

conhece; a Inglaterra sabe que o Egito não pode ter autogoverno; 

A Inglaterra confirma esse conhecimento ocupando o Egito; para 

os egípcios, o Egito é o que a Inglaterra ocupou e agora governa; 

a ocupação estrangeira torna-se, portanto, “a própria base” da 

civilização egípcia contemporânea; o Egito requer, até 

insistentemente, a ocupação britânica. (SAID, 2015, p.65) 

 

A lógica de Balfour pode também ser resumida da seguinte forma: sem o 

imperialismo, as nações árabes não teriam significado de sua existência, dado que a 

função destas é servir ao interesse colonialista dos britânicos e franceses. A visão é de 

que os responsáveis pelo imperialismo no Oriente Médio foram os criadores não só dos 



19 
 

Estados presentes, mas de toda uma base civilizatória, incapaz de ter se desenvolvido sem 

a presença europeia, como afirma Said: 

  

Entre 1882, o ano em que a Inglaterra ocupou o Egito e pôs fim à 

rebelião nacionalista do coronel Arabi, e 1907, o representante da 

Inglaterra no Egito, o senhor do Egito, foi Evelyn Baring (também 

conhecido como “Over-baring”), lorde Cromer. Em 30 de julho 

de 1907, foi Balfour quem apoiou na Câmara dos Comuns o 

projeto para dar a lorde Cromer uma aposentadoria de 50 mil 

libras como recompensa pelo que ele tinha feito no Egito. Cromer 

criou o Egito, disse Balfour. (SAID, 2015, p.66-67)  

 

Evelyn Cromer (1841-1917) foi outro político britânico imperialista que 

contribuiu significativamente com a difamação do povo árabe, e no capítulo 34 de sua 

obra Modern Egypt, “registro magistral de sua experiência e realização, Cromer 

estabelece uma espécie de cânone pessoal da sabedoria orientalista” (SAID, 2015, p.70) 

ao, também, dizer: 

 

Embora os antigos árabes tivessem adquirido num grau bem mais 

elevado a ciência da dialética, seus descendentes são 

singularmente deficientes na faculdade lógica. São muitas vezes 

incapazes de tirar as conclusões mais óbvias de quaisquer 

premissas simples, das quais talvez admitam a verdade. 

(CROMER, 1908, apud SAID, 2015, p.71) 

 

No trecho acima, fica explícita a construção da ideia de que os próprios árabes 

necessitam ser dominados pelos europeus, pois reconhecem ser intelectualmente 

inferiores, incompetentes e incapazes de se dotarem do conhecimento provido pelo 

europeu.  

O empresário e diplomata francês François Charles-Roux (1879-1961) faz o 

seguinte comentário sobre o “trabalho” do seu colega e contemporâneo “lorde” Cromer 

no Egito: “restaurado à prosperidade, regenerado por uma administração sábia e 

esclarecida [...] espalharia seus raios civilizadores sobre todos os seus vizinhos orientais.” 

(ROUX, 1964, apud SAID, 2015, p.132); demonstrando, além da união política dos 

dominadores/opressores (britânicos e franceses) contra os dominados/oprimidos (árabes), 

a compatibilidade de ideias e ideais semelhantes sobre o povo árabe. Compartilhando de 

pensamentos similares sobre os povos do Oriente Médio, os imperialistas britânicos e 

franceses acreditavam que a Europa era um exemplo nato de civilização evoluída e para 



20 
 

transmitir esse exemplo para outras regiões do mundo, decidiu colonizar e impor seus 

costumes, língua, religião, modo de produção econômico e estrutura política aos povos 

dominados como forma de civilizá-los, já que o diferente era sinônimo de não civilizado. 

Além disso, era intencional que a influência imperialista europeia nas nações árabes 

ultrapassasse fronteiras, como “raios civilizadores”, mesmo sem a presença colonial 

europeia.      

Essa imagem construída com fins colonialistas de um povo árabe fragilizado e 

necessitado do domínio europeu, demonstra simultaneamente uma percepção 

preconceituosa-generalizadora (além de, obviamente, equivocada) de todo um povo e sua 

cultura e os fortes interesses econômicos das potências europeias na região. Em 1810, 

Chateaubriand expressa bem essa imagem ao dizer:  

 

De liberdade, eles nada sabem; decoro, não possuem nenhum: a 

força é o seu Deus. Quando passam longos períodos sem ver 

conquistadores que praticam a justiça celeste eles têm o ar de 

soldados sem líder, de cidadãos sem legisladores, e de uma 

família sem um pai. (1836, apud SAID, 2015, p.240) 

 

Said mostra que há exato um século antes da construção difamada do povo árabe 

promovida por Cromer, o pensamento falso romancista de que os árabes precisam ser 

libertados da própria ignorância e a única forma de fazer isso é dominar o que pertence a 

eles, a ideia de que sem a Europa não há vida no Oriente Médio, somente moléstia, já se 

dava presente 

 

Já em 1810 temos um europeu falando como Cromer em 1910, 

argumentando que os orientais requerem a conquista, sem 

considerar paradoxal que uma conquista ocidental do Oriente não 

fosse afinal conquista, mas liberdade. Chateaubriand expressa 

toda a ideia nos termos românticos redentores de uma missão 

cristã que daria nova vida a um mundo morto, despertaria nele um 

senso de seu próprio potencial, um potencial que só um europeu 

consegue discernir sob uma superfície sem vida e degenerada. 

(SAID, 2015, p.240) 

 

Said (2015, p.74) mostra que a mais marcante (chamada de “imensa” pelo autor) 

ampliação do acervo do conhecimento da Europa sobre o Oriente Médio se deu 

juntamente ao período colonialista (séculos XIX e XX), ligando imperialismo com 



21 
 

registros acadêmicos. O domínio intelectual era sinônimo de domínio político-material, 

assumindo um caráter dicotômico de causa e consequência.  

Os árabes muçulmanos foram alvo de determinismos preconceituosos pelos 

colonizadores, dado que já havia uma proximidade histórica e geográfica muito mais 

dinâmica e longa entre ambos.  

 

Era no Oriente Próximo, nas terras do Oriente Próximo árabe, 

onde se supunha que o islã definia as características culturais e 

raciais, que os britânicos e os franceses se encontravam uns com 

os outros e com o “Oriente” com maior intensidade, familiaridade 

e complexidade. (SAID, 2015, p.75)  

 

Os britânicos e franceses partilharam, entre si, terras árabes como se fossem deles, 

e no momento de traçarem os territórios alheios como se estivessem dividindo uma torta, 

a aliança se deu necessária para garantir a diplomacia entre as duas nações colonialistas 

em questão, como explica o imperialista britânico lorde Salisbury em 1881: 

 

Quando temos um [...] aliado leal que está inclinado a se 

intrometer num país pelo qual temos profundo interesse – temos 

três caminhos à nossa frente. Podemos renunciar – ou 

monopolizar – ou partilhar. Renunciar teria sido colocar os 

franceses no meio do nosso caminho para a Índia. Monopolizar 

teria sido aproximar-se muito do risco da guerra. Então decidimos 

partilhar (1969, apud SAID, 2015, p.75) 

 

Mais uma vez, os árabes, habitantes das terras visadas pelo interesse colonial e 

imperialista europeu, não possuem papel ativo em sequer uma decisão que compromete 

politicamente, economicamente e socialmente a região onde vivem, ou seja, não possuem 

nenhuma autonomia sobre os seus próprios lares, pois apenas os interesses externos, dos 

britânicos e franceses, que contam.  

O sentimento de superioridade dos britânicos e franceses frente aos outros povos 

do mundo representou uma das bases motivacionais da expansão colonial, e no caso do 

Oriente Médio, não se diz respeito a um povo que vivia isolado da civilização europeia, 

cujo contato se deu primeiramente devido à colonização, e sim à uma civilização que 

estabelece intercâmbio comercial, científico, religioso e cultural com a Europa desde a 

Antiguidade.  

 



22 
 

Apesar de suas diferenças, os britânicos e os franceses viam o 

Oriente como uma entidade geográfica – e cultural, política, 

demográfica, sociológica e histórica – sobre cujo destino eles 

acreditavam possuir um direito tradicional. O Oriente não era para 

eles nenhuma descoberta repentina, nenhum mero acaso 

histórico, mas uma área a leste da Europa cujo principal valor era 

definido, de maneira uniforme, em termos da Europa, mais 

particularmente em termos específicos que reivindicavam para a 

Europa – para a ciência, erudição, compreensão e administração 

europeia – o crédito por ter feito do Oriente o que ele então era. 

E essa fora a realização – involuntária ou não, não vem ao caso – 

do Orientalismo moderno. (SAID, 2015, p.299) 

 

1.5. A desumanização dos árabes e/ou muçulmanos pela mentalidade 

científica europeia dos séculos XIX e XX 

 

Num lado, há ocidentais, e no outro, há árabes-orientais; os primeiros 

são (em nenhuma ordem particular) racionais, pacíficos, liberais, 

lógicos, capazes de manter valores reais, sem suspeita natural; os 

últimos não são nada disso. De que visão coletiva e ainda assim 

particularizada do Oriente provêm essas afirmações? Que habilidades 

especializadas, que pressões imaginativas, que instituições e tradições, 

que forças culturais produzem essas semelhanças nas descrições do 

Oriente encontradas em Cromer, Balfour e nosso estadista 

contemporâneo? 

 

EDWARD SAID 

 

Foi no século XIX que os interesses econômicos no Oriente Médio pela Europa 

cresceram nos patamares mais elevados. Como foi abordado anteriormente, a imagem de 

um povo árabe totalmente dependente da administração política europeia sobre seus 

territórios (que a partir de então deixariam de ser seus territórios) para se desenvolver foi 

a justificativa utilizada pelos britânicos e franceses para invadirem a região e 

estabelecerem um sistema império-colônia, que foi concretizado; pois, vista (por si 

mesma) como superior em todos os sentidos, a civilização europeia construiu a ideia de 

que a civilização árabe era incapaz de se desenvolver por si só, levando a ideia de missão 

civilizatória, mas que na verdade, foi uma exploração de riquezas alheias imensurável, 

com um dominante Estado imperialista/colonialista severamente opressor.  

Por mais paradoxal que seja imaginar cientistas e pensadores das áreas de 

humanidades, comprometidos com o conhecimento crítico e social, se pronunciando 

epistemologicamente com argumentos racistas – ou seja, que demonstrem a inferioridade 



23 
 

intelectual e cultural de um povo em relação a outro –, desde a Antiguidade até a segunda 

metade do século XX, essa foi uma realidade muito comum nesse meio. Como exemplo, 

o escritor, filósofo, teólogo e historiador francês do século XIX Ernest Renan (1823-

1892) não mediu palavras para colocar para fora (no caso, registrar no papel) seu 

sentimento racista pelo povo árabe:  

 

Vemos que em todas as coisas a raça semítica nos parece ser uma 

raça incompleta, em virtude de sua simplicidade. Essa raça – se 

me atrevo a usar a analogia – é para a família indo-europeia o que 

um esboço a lápis é para uma pintura; falta-lhe aquela variedade, 

aquela amplitude, aquela abundância de vida que é a condição da 

perfeição. Como aqueles indivíduos que possuem tão pouca 

fecundidade que, depois de uma infância graciosa, atingem 

apenas a virilidade mais medíocre, as nações semíticas 

experimentaram o pleno florescimento na sua primeira era e 

nunca foram capazes de alcançar a verdadeira maturidade. 

(RENAN, 1958, apud SAID, 2015, p.211) 

 

O escritor e pesquisador orientalista britânico do século XIX William Muir (1819-

1905) foi autor de diversas obras acadêmicas sobre o Islamismo, consideradas de suma 

importância pelo conhecimento científico europeu a respeito dessa religião. Porém, 

apesar de toda repercussão positiva que seus registros tiveram no meio acadêmico, o 

escritor-pesquisador não esconde sua islamofobia e até mesmo foi favorável ao 

colonialismo no Oriente Médio. “Life of Mahomet [Vida de Maomé] (1858-61), de Muir, 

e o seu The caliphate, its rise, decline and fall [O califado, sua ascensão, declínio e queda] 

(1891) ainda são monumentos confiáveis de erudição, mas ele deixa bem clara a sua 

atitude para com o tema, quando diz que “a espada de Maomé e o Alcorão são os inimigos 

mais obstinados da Civilização, da Liberdade e da Verdade que o mundo já conheceu”, 

afirma Said (2015, p.213). Outro caso notável de islamofobia em texto de produção 

acadêmica é encontrado no escritor e historiador britânico do século XIX, Thomas Carlyle 

(1795-1881), que descreve o Alcorão como: “uma mistura confusa e cansativa, grosseira, 

desconexa; iterações intermináveis, prolixidade, emaranhamento, muito grosseiro, tosco 

– uma estupidez insuportável, em suma” (CARLYLE, 1906, apud SAID, 2015, p.214). 

O intenso desprezo pela cultura árabe e a religião islâmica por parte de influentes 

pensadores e políticos da Europa dos séculos XIX e XX resultou na generalização de todo 

um povo, ignorando a essência individual de um ser humano pelo fato dele ter sangue 

árabe. Ao analisar os momentos que o povo árabe é referido em textos científicos de 



24 
 

diversos autores da época, Said (2015, p.312) conclui que havia uma ideia comum de que: 

“Um homem oriental era primeiro um oriental, e só em segundo lugar um homem.” 

A escritora britânica Gertrude Bell (1868-1926), grande influenciadora da política 

do Império Britânico no Oriente Médio, entre os anos de 1889 e 1914 viveu como viajante 

nas grandes cidades da região, onde registrou um diário. Um de seus registros quando 

viveu em Damasco foi o seguinte:  

 

Começo a ver vagamente o que significa a civilização de uma 

grande cidade oriental, como eles vivem, o que pensam; e 

consegui entrar num acordo com eles. Acredito que o fato de eu 

ser inglesa ajuda muito. [...] A diferença é muito acentuada. Acho 

que se deve, em grande medida, ao sucesso de nosso governo no 

Egito. [...] Quem não conhece o Oriente não percebe como ele é 

todo unido. Não é exagerado dizer que, se a missão inglesa se 

tivesse sido forçada a retroceder dos portões de Cabul, o turista 

inglês só veria sobrancelhas franzidas nas ruas de Damasco. 

(BELL, 1958, apud SAID, 2015, p.309-310) 

 

Gertrude Bell se sente mais apta que qualquer árabe para falar sobre os árabes, 

pois ela é inglesa; isso é outra forma de dizer que se sente superior. A escritora, além de 

acreditar no Oriente Médio como região homogênea, de unidade social (um equívoco 

completo), enxerga a presença europeia no Oriente Médio dada devido à colonização 

como algo que trouxe beleza visual para os espaços árabes, pois para Bell: os europeus 

são mais belos e os árabes têm uma aparência desagradável. A visão racista e 

desumanizadora que certos europeus influentes, como Gertrude Bell, possuíam sobre os 

árabes dizia respeito até mesmo à fisionomia, que era generalizada e em cima dela se 

construiu um padrão de beleza branco-europeu em contraste aos traços fisionômicos 

étnicos presentes no Oriente Médio.  

Se os preconceitos com os árabes e/ou muçulmanos eram tão usuais na erudição, 

o que há de dizer então na cultura popular promovida pela arte, como exemplo do cinema. 

Said, brilhantemente, diz: 

 

Nos filmes e na televisão, o árabe é associado com a libidinagem 

ou com a desonestidade sanguinária. Ele aparece como um 

degenerado excessivamente sexuado, capaz de intrigas 

inteligentemente tortuosas, é verdade, mas essencialmente 

sádicas, traiçoeiras, baixas. Traficante de escravos, cameleiro, 

cambista, um patife pitoresco: esses são alguns dos papéis 

tradicionais do árabe no cinema. O líder árabe (de saqueadores, 



25 
 

piratas, insurgentes “nativos”) é muitas vezes visto rosnando para 

o herói e a loira ocidentais cativos (mas imbuídos de integridade): 

“Os meus homens vão mata-los, mas... eles gostam de se divertir 

antes”. [...] Nos documentários e nos noticiários, o árabe é sempre 

mostrado em grandes números. Nada de individualidade, nem de 

características ou experiências pessoais. A maioria das imagens 

representa fúria e desgraça de massas, ou gestos irracionais (por 

isso, irremediavelmente excêntricos). Espreitando por trás de 

todas essas imagens está a ameaça da jihad. Consequência: o 

medo de que os muçulmanos (ou árabes) tomem conta do mundo. 

(SAID, 2015, p. 383) 

 

As palavras de Said dizem respeito à imagem do árabe-muçulmano produzida pelo 

cinema e a mídia ocidental no século XX; resultado de uma construção mental externa de 

mais de um milênio e explicitamente marcada por estereótipos preconceituosos, e acima 

de tudo, desumanos e desumanizadores. Infelizmente, o que foi dito pelo intelectual não 

se limitou ao século XX, pois até os dias atuais, essa imagem racista-islamofóbica e 

generalizadora do árabe e/ou muçulmano continua sendo produzida pelo cinema e a mídia 

ocidental. A seguir trazemos um grande exemplo de racismo contra o povo árabe no 

cinema.  

Na década de 1990, o colossal estúdio de animação estadunidense “Walt Disney 

Animation Studios” buscou revolucionar suas histórias (voltadas para o público infantil) 

com mensagens progressistas, sendo o empoderamento feminino a principal delas. No 

ano de 1992, o longa metragem animado “Aladdin” é lançado nos cinemas pela Disney, 

fazendo muito sucesso e se tornando um clássico do gênero. Porém, o filme, que é 

ambientado na Arábia por volta de um milênio no passado, se inicia com a música 

“Arabian Nights”, cuja primeira parte da letra é a seguinte:  

 

Oh, I come from a land, from a faraway place 

Where the caravan camels roam 

Where they cut off your ear if they don´t like your face 

It´s barbaric! But hey, it´s home 

 

[Oh, eu venho de uma terra, de um lugar longe 

Onde a caravana de camelos vaga 

Onde cortarão fora sua orelha se não gostarem da sua cara 

É bárbaro! Mas ei, é o lar] 



26 
 

(tradução livre) 

 

Apesar das mensagens de “igualdade” e até mais humanizadas que os filmes da 

Disney buscavam passar e de ter sido lançado antes do marcante evento dos atentados do 

11 de setembro de 2001 em Nova York, os árabes não escaparam de um retrato 

desumanizado, sendo representados como bárbaros e sanguinários até mesmo na cultura 

popular infantil. 

Todo ser humano, independente do lugar onde nasceu ou de suas origens étnicas, 

antes de se classificar como grupo, ele é indivíduo, com diversas características e 

faculdades mentais completamente únicas. A visão racista construída sobre os árabes 

implica necessariamente na generalização desse povo. O árabe passa a conotar 

exclusivamente ao coletivo, ignora-se toda individualidade presente no cidadão árabe. 

Sobre as afirmações racistas, generalizadoras e desumanizadoras feitas por intelectuais 

(se é que podem ser chamados assim) influentes da cultura europeia dos séculos XIX e 

XX, Said (2015, p.310) diz que: “notamos imediatamente que “o árabe” ou “os árabes” 

têm uma aura de isolamento, definição e coerência coletiva a ponto de apagar todos os 

vestígios dos árabes individuais com histórias de vida narráveis.” Neste caso, faz-se 

necessário dizer que toda generalização é ignorante, pois ela despreza o caráter individual, 

que está sempre fundamentalmente presente em qualquer sociedade. O árabe, antes de ser 

classificado como árabe – por conta da sua herança de sangue –, é um indivíduo, com sua 

própria história, visão de mundo, personalidade e ideais, assim como um chinês, um 

nativo andino, um negro africano, um europeu, um brasileiro ou qualquer outra pessoa 

que exista no mundo. Os estereótipos bastante negativos que as sociedades (ou 

indivíduos) contemporâneas se utilizam para enxergar os árabes não se deu de um século 

para outro, é algo que vem sendo construído desde dois milênios atrás até o hoje, um 

verdadeiro processo de desumanização, sendo reforçado nos séculos XIX e XX por conta 

do Imperialismo europeu, e como veremos no próximo subcapítulo, pela Questão 

Palestina (1948-Hoje) e pelos atentados terroristas do 11 de setembro de 2001 em Nova 

York, dado poder e influência colossais do Imperialismo estadunidense nos séculos XX 

e XXI. 

 

1.6. O impacto da influência estadunidense sobre a imagem dos árabes e/ou 

muçulmanos na Contemporaneidade  



27 
 

 

Segundo Said: 

 

Embora seja verdade dizer que os Estados Unidos só se tornaram 

de fato um império mundial no século XX, é também verdade 

que, durante o século XIX, os Estados Unidos se preocuparam 

com o Oriente de maneiras que prepararam o seu interesse 

posterior, abertamente imperial. Deixando de lado as campanhas 

contra os piratas berberes em 1801 e 1815, examinemos a 

fundação da American Oriental Society em 1842. No seu 

primeiro encontro anual em 1843, o presidente, John Pickering, 

deixou bem claro que a América se propunha estudar o Oriente 

para seguir o exemplo das potências europeias imperiais. A 

mensagem de Pickering consistia em que a estrutura dos estudos 

orientais – naquela época como agora – era política, e não 

simplesmente erudita. (SAID, 2015, p.392) 

 

A partir da segunda metade do século XX, com a bipolarização da economia 

mundial, o líder do bloco capitalista, Estados Unidos da América, se tornou a maior 

potência econômica e imperialista da superfície terrestre; status que perdura até os dias 

de hoje. Os EUA se tornam, então, o sucessor da propagação – imposta e opressiva – da 

cultura ocidental por todos os cantos do globo. 

Movido completamente por interesses econômicos nos recursos naturais 

energéticos – com enorme destaque no petróleo – do Oriente Médio, os EUA passam a 

avançar, militarmente, cada vez mais sobre territórios árabes e islâmicos. A abundância 

de petróleo no Golfo Pérsico – compreendendo os países: Arábia Saudita, Iraque, Irã, 

Emirados Árabes Unidos, Kuwait, Qatar, Bahrein e Omã – e no Norte da África – 

compreendendo os países: Egito, Líbia, Argélia, Marrocos e Tunísia –, ambas divisões 

regionais internas da grande região denominada (historicamente, popularmente e até 

cientificamente) como Oriente Médio, foi o que alavancou a presença militar 

estadunidense nas nações árabes (ou persa, caso do Irã) muito ricas em petróleo, dado que 

esse é um dos recursos mais importantes e versáteis do mundo, inserido no modo de 

produção capitalista, imensamente impulsionado pela Indústria Estadunidense.  

Desde o episódio conhecido como “A Grande Diáspora Judaica” – na qual, no ano 

de 70 d.C., os judeus são forçados a abandonarem sua terra (considerada sagrada), na 

região da Palestina, devido à invasão romana – até o ano de 1948, o povo judeu, originário 

do Oriente Médio, em sua grande maioria, viveu espalhado por toda Europa. No ano de 

1897, o jornalista judeu austro-húngaro Theodor Herzl (1860-1904) fundou o Sionismo: 



28 
 

movimento político que tinha como objetivo a criação de um Estado-nação para o povo 

judeu na terra onde, segundo as passagens bíblicas, foi concedida a esse povo pelo seu 

único deus. Para os judeus, sua “terra prometida” corresponde às terras da Palestina, só 

que haviam árabes vivendo nessa região há mais de um milênio. A Palestina foi uma 

colônia britânica durante a primeira metade do século XX, e como o movimento sionista 

ganhou força entre judeus influentes no imperialismo britânico, a Palestina começou a 

ser, também, ocupada por um povo que alegava ter um direito divino sobre suas terras.  

No ano de 1947, por conta do Holocausto – episódio no qual cerca de 6 milhões 

de judeus foram mortos pelo regime nazista entre 1939 e 1945 – e do processo de 

descolonização da Palestina, a ONU criou um plano de partilha das terras da Palestina 

entre judeus e árabes, de forma mais igualitária, juntamente à proposta de Jerusalém (dada 

sua importância para as três maiores religiões monoteístas do mundo) se tornar uma 

cidade internacional. De um modo geral, os judeus não aceitaram a proposta e, através de 

uma guerra travada contra os árabes que viviam nesta região, no ano de 1948, é fundado 

o Estado de Israel; no armistício estabelecido em 1949, a Palestina como território árabe 

sumiu do mapa e os palestinos se tornaram um povo sem pátria. De 1948 até os dias 

atuais, o conflito violento entre judeus israelenses e árabes palestinos por questões 

territoriais se apresenta de forma intensa e frequente, sendo a nação de Israel sempre 

militarmente apoiada/financiada pelo “mundo ocidental” – Estados Unidos, Reino Unido 

e França – e tendo se tornado modelo de nação pró capitalismo e com valores 

democráticos – o que é bastante irônico, devido a segregação acometida contra os árabes 

–, por se localizar na instável região do Oriente Médio. De acordo com Said: 

 

Em 1973, durante os dias da Guerra Árabe-Israelense de outubro, 

a New York Times Magazine encomendou dois artigos, um 

representando o lado israelense e o outro o lado árabe do conflito. 

O lado israelense foi apresentado por um advogado israelense; o 

lado árabe, por um antigo embaixador americano num país árabe, 

que não tinha treinamento formal em estudos orientais. (SAID, 

2015, p.391) 

 

Como se já não bastasse toda imagem negativa e equivocada construída sobre os 

árabes muçulmanos pela visão ocidental ao longo da história, com os atentados terroristas 

do 11 de setembro de 2001 em Nova York, de autoria declarada do líder da organização 

fundamentalista islâmica e contra os Estados Unidos Al-Qaeda, Osama bin Laden (árabe 

saudita e ex-líder da guerrilha afegã Talibã, apoiada pelos EUA durante a década de 



29 
 

1980), mais do que nunca, os árabes e/ou muçulmanos ganharam fama mundial de 

terroristas, devido a enorme influência que os Estados Unidos da América exercia (e 

exerce até hoje) sobre a mentalidade de bilhões de pessoas espalhadas pelo globo.  

No ano de 2002, a companhia energética estadunidense Enron (segunda maior do 

país, geradora de energia elétrica através da queima do petróleo em termoelétricas) entrou 

em estado de falência; em 2001, os Estados Unidos sofreram um ataque brutal por uma 

organização terrorista que possuía células e intensa atividade no Iraque; o Iraque é uma 

nação rica em petróleo. Com o pretexto de “Guerra ao Terror”, o presidente estadunidense 

George W. Bush iniciou, no dia 20 de março de 2003, a invasão (vista por ele como 

contra-ataque) do Iraque pelas forças militares dos Estados Unidos, acusando o ditador 

iraquiano Saddam Hussein de contribuir com o terrorismo – provado anteriormente pela 

ONU que não havia ligação – e com direito à hora marcada para ser televisionado ao vivo 

o bombardeio de Bagdá. Nesse dia, George W. Bush fez um discurso oficial sobre sua 

ordem de invasão do Iraque pelas forças armadas dos Estados Unidos, sendo possível 

afirmar que este foi um dos discursos mais desonestos e sensacionalistas da história; eis 

parte dele:  

 

Meus caros cidadãos,  

Neste momento, as Forças dos Estados Unidos e da coalizão estão 

iniciando os primeiros estágios das operações para desarmar o 

Iraque, para libertar sua população e defender o mundo de um 

grave perigo. [...] 

Para todos os homens e mulheres das Forças Armadas dos 

Estados Unidos, agora lotados no Oriente Médio: a paz de um 

turbulento mundo e as esperanças de um povo oprimido 

dependem de vocês. A confiança está bem depositada. Os 

inimigos que vocês vão confrontar conhecerão sua coragem e 

suas habilidades. As pessoas que vocês vão libertar, 

testemunharão a decência e a honra do espírito do Exército 

americano. [...] 

Nós entramos no Iraque com respeito a seus cidadãos, por sua 

grande civilização e pelas crenças religiosas praticadas pelo povo. 

Não temos ambições em relação ao Iraque, exceto remover a 

ameaça e devolver o controle do país a seus cidadãos. [...] 

Meus caros cidadãos, os perigos enfrentados por nosso país e pelo 

mundo serão superados. Vamos sobreviver a este tempo de perigo 

e trabalhar pela paz. Vamos defender nossa liberdade. Vamos 

trazer a paz para outros e vamos vencer. Deus abençoe nosso país 

e aqueles que o defendem. (George W. Bush, 20 mar. 2003) 

 

Em sua obra publicada no ano de 1978, Said diz que: 



30 
 

 

[...] como o Oriente Médio é agora identificado com a política da 

Grande Potência, a economia do petróleo e a dicotomia simplista 

entre um Israel democrático e amante da liberdade e os árabes 

malvados, totalitários e terroristas, as chances de uma visão clara 

do que dizemos ao falar sobre o Oriente Próximo são 

deprimentemente pequenas. (SAID, 2015, p.58) 

 

É assustador como essa fala consegue ser tão atual...  

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



31 
 

Capítulo 2. 

Região e regionalização: uma abordagem geográfica sobre o 

conceito de Oriente Médio como região  

 

Segundo Sandra Lencioni: 

 

Diferente de outras palavras correntes em Geografia, como 

conurbação e pediplano, que exprimem um conceito científico e 

não se fazem presentes na linguagem comum, a palavra região é 

de uso fluído e tem dificuldades em se estabelecer como um 

conceito. (LENCIONI, 2014, p.16) 

 

A grosso modo, a região é um recorte espacial e a regionalização é o ato de criar 

regiões. A região se destaca como objeto de análise dos estudos geográficos, pois sua 

existência também diz respeito às formas mais específicas de como as sociedades 

humanas se relacionam com o espaço onde vivem, seja ele natural, rural ou urbano. 

Regionalizar é estabelecer um recorte espacial que apresenta uma coerência interna – 

capaz de diferenciá-lo dos outros espaços terrestres – como região, cujo sentido de sua 

classificação é atribuído por critérios imaginários ou reais, coordenados pela mentalidade 

popular ou científica. Porém, além desses critérios, a região é também construída através 

de motivações – principalmente políticas, econômicas e sociais –, sejam elas concebidas 

por agentes internos ou externos a ela. A regionalização surge como uma ideia e o 

conceito de região é, antes de tudo, uma construção mental atribuída a um recorte do 

espaço real.  

 

2.1. A ideia e a elaboração da região como parte de um todo e a sua relação 

com o Oriente Médio 

 

Qualquer sociedade elabora conhecimentos geográficos e, 

explicitamente ou não, tem uma ideia de região como parte de um todo. 

 

SANDRA LENCIONI 

 

Toda região, como recorte do espaço terrestre, faz parte de um todo chamado 

Planeta Terra, portanto, a regionalização pode ser dada nas mais diversas escalas 



32 
 

possíveis. Cidades, municípios, estados, países e continentes estão sujeitos à 

regionalização, seja de forma agrupada ou dividida. Essa ideia faz parte da concepção de 

um dos geógrafos mais influentes sobre o estudo regional, o alemão Alfred Hettner (1859-

1941), sendo muito bem explicada por Lencioni: 

 

Em sua concepção, o estudo das diferenciações da superfície 

terrestre deveria conceber essa superfície como uma totalidade. 

Deveria, ainda, levar em consideração a totalidade dos aspectos 

da natureza e do homem num determinado espaço da superfície 

terrestre, cujas características possuíssem uma coerência 

fisionômica e funcional que permitissem configurar uma 

individualidade espacial. Enfim, uma região geográfica. A região, 

como individualidade espacial, se constituiria, portanto, parte da 

totalidade; ou seja, uma parte da superfície terrestre. (LENCIONI, 

2014, p.123) 

  

Como exemplos de regionalização dada pelo agrupamento, temos as regiões 

metropolitanas (agrupamento de cidades, como exemplo da Região Metropolitana de São 

Paulo) e os blocos econômicos regionais (agrupamento de países, como exemplo do 

MERCOSUL), porém, essa forma de regionalizar também representa um recorte espacial 

dentro de um outro maior, por exemplo, a RM de São Paulo é uma região interna à região 

do Eixo Rio-São Paulo, sendo essa interna à Região Sudeste do Brasil, e o Bloco 

MERCOSUL é uma região interna à região, de divisão continental, América do Sul, sendo 

essa interna à região, de divisão continental mais ampla, América Latina; ou seja, mesmo 

quando a região é formada pelo agrupamento, ela também implica em ser uma divisão 

dentro de uma região maior. Como exemplo de região formada pela divisão, tem-se as 

regiões separatistas, que buscam emancipação política do território nacional a qual se 

integra, por exemplo, a Catalunha na Espanha, porém, mesmo tendo como base de 

formação a ideia de se separar de um espaço maior, o agrupamento também se dá presente 

na formação desse tipo de região, pois espaços habitados por pessoas que compartilham 

de uma cultura, identidade e interesse comuns, nunca sendo estritamente homogêneos 

quanto ao lugar onde vivem, se agrupam, formando uma região. Concluímos então que 

toda região apresenta um caráter dialético de agrupamento e divisão do espaço terrestre, 

sendo sempre parte de um todo.  

No caso do Oriente Médio, a região geográfica se apresenta como parte de dois 

continentes, sendo eles: Ásia (oeste) e África (norte). É um agrupamento de nações 

(países) predominantemente marcadas pela religião islâmica, a cultura árabe e o clima 



33 
 

árido, mas também é uma divisão dentro dos continentes aos quais se apresenta, por 

questões de divergências históricas, culturais, étnicas, religiosas e naturais. Segundo 

Lencioni: 

 

Discutindo a noção de totalidade, Henri Lefebvre diz que essa 

noção filosófica pode ser apreendida de duas maneiras: como 

totalidade fechada, um sistema, ou como totalidade aberta. No 

primeiro caso, uma totalidade exclui outras totalidades ou elas se 

colocam umas exteriores às outras. No segundo caso, uma 

totalidade pode envolver outras totalidades, igualmente abertas. 

A compreensão de que a totalidade se constitui de forma aberta 

permite superar a equivocada ideia de que o todo é formado pela 

soma das partes, ou que o todo existe antes das partes. 

(LENCIONI, 2014, p.28) 

 

Como anteriormente explicitado, a região se relaciona em diferentes escalas e é 

ao mesmo tempo um agrupamento e uma divisão do espaço terrestre dentro de uma lógica 

que a constitui como parte de um todo. A região, ao mesmo tempo que está inserida dentro 

de outras regiões (maiores), também engloba outras regiões (menores) dentro de si; 

fazendo uso de uma analogia, em um recorte macroespacial, as regiões se relacionam 

como uma matrioska, brinquedo também conhecido como boneca russa, havendo 

variadas possibilidades de se regionalizar.  

A região, portanto, é, seguindo o pensamento lefebvriano, uma totalidade aberta, 

pois as regiões assumem ao mesmo tempo a forma de parte e a forma de todo, sendo o 

todo também uma parte e a parte também um todo; que se relacionam de forma 

independente, sendo que uma região de vasta área não é a soma das regiões menores que 

se inserem dentro dela e essas regiões menores que estão inseridas nesta região maior, 

não dependem da mesma para existirem. Como foi dito pelo poeta do Brasil Colonial, 

Gregório de Matos (1636-1696), na primeira estrofe do seu poema “Ao braço do mesmo 

Menino Jesus quando apareceu”: 

 

O todo sem a parte não é todo, 

A parte sem o todo não é parte, 

Mas se a parte o faz todo, sendo parte, 

Não se diga, que é parte, sendo todo. 

 



34 
 

O Oriente Médio integra um grande complexo espacial e representa uma 

totalidade ampla, e, seguindo a lógica lefebvriana de totalidade aberta, sua existência 

como região não surgiu da soma de todos os espaços que a compõem, assim como a 

existência das suas regiões internas não surgiu com sua classificação regional como 

Oriente Médio. A grande região em questão é, portanto, muito mais do que sua 

composição geográfica de países que compartilham de uma base histórica, cultural e 

religiosa comum. O conceito de Oriente Médio como região é primeiramente uma ideia, 

sobre um conjunto de lugares, espacialmente contínuos, dominados majoritariamente pela 

religião islâmica, a cultura árabe e o clima árido, cuja população tem sido objeto de 

estereótipos e mistificações relacionados à violência, e sendo um conjunto espacial, é 

também um todo, pois representa uma totalidade com coerência interna, mas antes de 

tudo, é um recorte espacial dentre diversos dentro da escala mundo, ou seja, uma parte de 

um todo. 

 

2.2. A ideia e a elaboração da regionalização como instrumento de 

diferenciação de áreas e a sua relação com o Oriente Médio 

 

Regiões refletem tanto diferenças no mundo quanto ideias sobre 

diferenças. 

 

JOHN A. AGNEW 

 

A regionalização, fundamentalmente, diz respeito à diferenciação dos espaços 

terrestres (por questões humanas e/ou naturais) e é concebida independentemente da 

consciência regional de quem vive a realidade do espaço regionalizado. 

Para Hettner (1959, apud HAESBAERT, 2010, p.127): “a Geografia é o estudo 

da superfície da Terra conforme suas diferenças”. O geógrafo notório pelo 

desenvolvimento da Geografia Regional associa a ciência geográfica aos estudos 

regionais, considerando as diferenças espaciais existentes no mundo como base das 

pesquisas dos campos do conhecimento da Geografia. As diferenças paisagísticas, 

culturais, históricas, linguísticas e etc. existentes entre os espaços que integram a Terra é 

o que dá sentido à ideia de região e ao ato humano de regionalizar. Haesbaert muito bem 

explica que: 

 



35 
 

A região, adquirindo foco conceitual próprio, responderia não 

somente por questões analítico-metodológicas, mas também por 

questões de ordem das práticas efetivas de diferenciação do 

espaço. A regionalização, ao propor identificar parcelas do 

espaço articuladas ou dotadas de relativa coerência que sirvam 

como instrumento para nossas pesquisas, revela ao mesmo tempo 

articulações ligadas, indissociavelmente, à ação concreta de 

controle, produção e significação do espaço pelos sujeitos sociais 

que as constroem, no entrecruzamento entre múltiplas dimensões 

(econômica, política, cultural...) [...]. (HAESBAERT, 2010, 

p.171) 

 

O Oriente Médio foi concebido como região pela civilização europeia, justamente 

pela necessidade dessa de se diferenciar, julgar e subjugar a civilização geograficamente 

mais próxima que compartilhava de outra cultura e religião, consideradas pela 

mentalidade hegemônica europeia como muito distintas e inferiores, conforme abordado 

no primeiro capítulo deste trabalho. Como mostra Said, a ideia e prática de diferenciação 

espacial implica diretamente na ideia e prática de diferenciação de povos, e é pelos antigos 

gregos e romanos que surge a ideia e prática dessa diferenciação como forma de 

demonstrar superioridade sociocultural; dada de um para outro e não de um com o outro. 

  

Na Grécia e na Roma clássicas, os geógrafos, os historiadores, as 

figuras públicas como César, os oradores e os poetas contribuíam 

para o fundo de saber taxonômico que separava as raças, as 

regiões, as nações e as mentes umas das outras; grande parte disso 

funcionava em benefício próprio, existindo para provar que os 

romanos e os gregos eram superiores a outras espécies de povos. 

(SAID, 2015, 95) 

 

A ideia de região, e sua consequente elaboração, como produto da diferenciação 

de áreas é tão presente na noção popular quanto a de região como parte de um todo. A 

necessidade humana de se diferenciar pelo espaço deu origem à regionalização, tornando-

se sinônimo de necessidade de regionalizar, estando presente desde os primórdios da 

história. Como foi dito por Said (2015, p.72): “Os homens sempre dividiram o mundo em 

regiões que possuem diferenças reais ou imaginadas entre si.” 

 

2.3. A polarização como elemento da região e sua análise sobre o Oriente 

Médio 

 



36 
 

Para o geógrafo estadunidense Richard Hartshorne (1899-1992), cuja maior 

inspiração foi Hettner, “uma região pode ser definida segundo a conexão existente entre 

os lugares, a exemplo da definição de uma região metropolitana em função da conexão 

existente entre vários municípios.” (LENCIONI, 2014, p.130). A atribuição geográfica 

do Oriente Médio na condição de região, na contemporaneidade, é concebida através da 

conexão entre Estados-Nação – majoritariamente árabes – que, apesar de suas 

divergências, compartilham de uma religião comum – o Islamismo – e que integraram o 

Império Árabe-Islâmico no passado. 

No texto “A Região como Objeto de Intervenção”, de 1964, os geógrafos 

franceses Bernard Keyser (1926-2001) e Pierre George (1909-2006) consideram que: 

 

[...] uma região se define segundo três parâmetros: deve haver 

laços entre seus habitantes, deve ser organizada em torno de um 

centro e deve fazer parte de um conjunto. Com relação aos laços 

entre os habitantes, indicam que devem ser de natureza 

econômica e social. O segundo aspecto, relativo à organização da 

região em torno de um centro, remete à ideia de polo, já 

anteriormente desenvolvida na Geografia; ou seja, à ideia de um 

centro que dirige uma região. A terceira característica indica que 

a região é concebida como parte de um todo. (LENCIONI, 2014, 

p.142) 

 

Porém, o geógrafo contemporâneo Yves Lacoste, crítico da ideia de região, diz 

que existem regiões sem polarização, argumentando que: “o Saara seria desconsiderado 

nessa abordagem porque não há uma região do Saara em termos de polarização, embora 

a existência dessa região geográfica seja inequívoca enquanto paisagem física e humana.” 

(LENCIONI, 2014, p.166). 

Em relação aos parâmetros citados, pode-se dizer que: o primeiro é bastante 

subjetivo, pois laços sociais e econômicos se manifestam de inúmeras maneiras e em 

diferentes sentidos, portanto, esses laços podem existir em qualquer espaço habitado por 

seres humanos, embora a estabilidade e a intensidade das relações sociais e econômicas 

em dado recorte do espaço possam servir de fator para se estabelecer uma região; o 

terceiro é bastante conhecido, pois a ideia de região vem desde a antiguidade sendo 

relacionada a um lugar que conota à parte de um todo; já o segundo, causa uma 

ambivalência quando se analisa o Oriente Médio, porque sua formação geográfica como 

região, da forma que conhecemos hoje, foi organizada através de um centro polarizador 

– Meca, durante o Império Árabe-Islâmico –, mas considerando a crítica de Lacoste e por 



37 
 

compor uma área muito ampla em um mundo globalizado e politicamente estruturado em 

Estados-Nação, a região Oriente Médio não possui atualmente o que podemos considerar 

um centro polarizador. 

 

2.4. O conceito de Oriente Médio como região sob o pensamento lablachiano 

 

Até Vidal de La Blache, a Geografia, na França não se constituía num 

ramo autônomo do conhecimento que fizesse parte da História. Com 

ele é que a Geografia atinge um status independente e se consagra 

como um ramo específico da ciência. Com ele, o termo Geografia 

Humana se sobrepõe ao de Antropologia. Desenvolvendo uma 

perspectiva possibilista, este autor se coloca claramente em oposição 

ao determinismo. Acima de tudo, Paul Vidal de La Blache foi um 

pensador do possível, das inúmeras possibilidades que o homem tem 

diante da vida. 

 

SANDRA LENCIONI 

 

De acordo com Lencioni: 

 

Paul Claval sintetizou o sentido que a região toma no pensamento 

lablachiano. A primeira consideração é a de que as regiões se 

evidenciam na superfície terrestre; a segunda, é a de que as 

regiões se traduzem na paisagem e nas realidades físicas e 

culturais; e a terceira, a de que os agrupamentos humanos tomam 

consciência da divisão, a nomeiam e a utilizam na criação dos 

quadros administrativos. (LENCIONI, 2014, p.107)  

 

Os conhecimentos popular e científico sobre as regiões são fortemente e 

fundamentalmente construídos e influenciados pelo fator paisagístico, ou seja, pela 

manifestação de paisagens presentes em dado recorte espacial; devido a fatores 

climáticos, geomorfológicos, botânicos e antrópicos. Quando imaginamos as paisagens 

naturais da região – popularmente conhecida e academicamente estabelecida – do Oriente 

Médio, muito raramente alguém não pensaria nos vastos desertos quentes de solo arenoso. 

O que faz muito sentido, pois apesar de haver também outras formas de paisagens 

naturais, a região em questão é fortemente e predominantemente marcada pelo clima árido 

e os dois maiores desertos quentes do mundo – os famosos Desertos do Saara e da Arábia 

– estão inteiramente localizados entre territórios nacionais árabes-islâmicos do Oriente 

Médio.  



38 
 

 

Mapa 2 - Mapa climático do Oriente Médio (regionalização mais comum) 

 

Fonte: http://laurenmjones1.weebly.com/north-africa-and-the-middle-east-one-

pager.html  

 

Assim como é compreendido pelo pensamento lablachiano, o conceito de Oriente 

Médio como região foi estabelecido de maneira intencional por um grupo de pessoas, 

como forma de separar e diferenciar o espaço onde há o predomínio de uma cultura (no 

sentido mais abrangente da palavra) específica, e posteriormente criar subdivisões de 

cunho político-administrativo. Porém, quando se trata da região em questão, nada disso 

foi realizado por sua população nativa. Toda construção atribuída ao conceito de Oriente 

Médio como região foi executada de forma externa, pois seu sentido encontra-se na ideia 

desumana de inferioridade de valores e capacidades intelectuais dos árabes (e 

muçulmanos a partir do século VII); o que possibilitou os recortes espaciais internos que 

a região sofreu devido à colonização e imperialismo europeus, definindo os traçados dos 

Estados Nacionais que se formaram após o fim do período colonial. 

O pai da Geografia Humana e criador do Possibilismo geográfico, o geógrafo 

francês Paul Vidal de La Blache (1845-1918), foi de fato muito importante para o 

desenvolvimento da Geografia Regional, porém, o mesmo buscava na região um caráter 



39 
 

homogêneo. Definitivamente não existe região homogênea, pois sendo essa uma 

dimensão do espaço vivido e percebido, é marcada pela diversidade humana e física. 

 

2.5. O conceito de Oriente Médio como região sob o pensamento 

fenomenológico 

 

A corrente filosófica conhecida como fenomenologia tem sua origem no 

pensamento de Edmund Husserl, filósofo francês que viveu entre 1859 e 1918. Segundo 

Lencioni, essa corrente: 

 

[...] considera os objetos como fenômenos, os quais devem ser 

analisados como aparecem na consciência. A fenomenologia 

prioriza a percepção e entende que qualquer ideia prévia que se 

tem sobre a natureza dos objetos deve ser abolida. Afirma que 

toda disciplina deve questionar a essência que funda o objeto de 

sua investigação científica.” (LENCIONI, 2014, p.149) 

 

No que concerne à Geografia, a influência da fenomenologia teria se feito 

presente, segundo Lencioni, em 1964, “no trabalho de Julian Wolpert que, ao discutir a 

migração, incorporou, em sua análise, a dimensão subjetiva dos indivíduos estudados para 

compreender os motivos que os fizeram migrar.” (LENCIONI, 2014, p.151). 

Tomando-se a região como uma ideia sobre um recorte do espaço real, mesmo 

após o seu reconhecimento pelas pessoas e pela ciência, tanto por quem a habita ou não, 

faz-se necessário reconhecer que esta é passiva de inúmeras interpretações quanto ao 

sentido de sua existência. A corrente do pensamento fenomenológica tem sua importância 

para o desenvolvimento da Geografia Regional, pois sendo a região uma forma abstrata 

do espaço vivido e percebido, cada indivíduo tem sua experiência e sua percepção únicas 

quanto à região e os seus significados. Para Lencioni: 

 

A Geografia de inspiração fenomenológica apresentou no cenário 

da disciplina, a discussão das representações que os homens 

fazem do mundo. Isso porque, ao mesmo tempo que o espaço é 

vivido e percebido de maneira diferente pelos indivíduos, uma 

das questões decisivas da análise geográfica que se coloca diz 

respeito às representações que os indivíduos fazem do espaço. 

Essa Geografia procurou demonstrar que para o estudo 

geográfico é importante conhecer a mente dos homens para saber 



40 
 

o modo como se comportam em relação ao espaço. (LENCIONI, 

2014, p.152) 

 

 O conceito de Oriente Médio como região é entendido de forma diferente entre 

cada pessoa. Não importa que seja dentro de uma comunidade árabe-muçulmana, cada 

indivíduo, independentemente de onde nasceu, tem uma percepção única sobre o que é o 

Oriente Médio e as ideias que o definem como região. Porém, apesar de não existir uma 

percepção estritamente idêntica entre uma pessoa e outra, existem elementos 

convergentes quanto às possíveis visões sobre os fenômenos do Oriente Médio, por isso 

tanta gente ao redor do mundo reproduz um discurso estereotipado, islamofóbico e racista 

sobre os povos que habitam a região, pois o senso comum e a alienação são pontos que 

fomentam o imaginário negativo acerca da região que conhecemos como Oriente Médio. 

Por outro lado, o contrário também ocorre, pois os geógrafos, como exemplo de 

intelectuais da área de humanidades que estudam os espaços que compreendem o mundo, 

são compromissados com o senso crítico e a pesquisa científica (pelo menos é o 

esperado), o que leva à produção de um conhecimento mais amplo e esclarecido sobre a 

realidade do Oriente Médio através de uma percepção humanizada.   

Devido à construção de um ideário negativo sobre o Oriente Médio, isto é, sobre 

sua população, fundamentalmente pautada em generalizações, a região é mistificada 

como um lugar muito perigoso, cujo perigo ameaça o mundo ocidental cristão. O árabe-

muçulmano se torna um personagem místico e estereotipado no imaginário do senso 

comum, sendo imediatamente associado à violência.  

Desde a Antiguidade, os árabes são vistos pelos europeus como menos civilizados, 

e durante a Idade Média, com o surgimento do Islã entre os árabes, os preconceitos contra 

os árabes (agora também muçulmanos) aumentaram muito. Depois de mais de um 

milênio, devido aos atentados terroristas do 11 de setembro de 2001 em Nova York, os 

preconceitos contra os árabes e/ou muçulmanos (vistos muitas vezes pelo senso comum 

como sinônimos) ganharam força mundial e se agravaram, fazendo com que muitas 

pessoas ao redor do globo realmente acreditem, ainda hoje, que os povos do Oriente 

Médio (popularmente conhecido como o lar ou a base dos árabes-muçulmanos) são 

menos civilizados e mais violentos do que qualquer outro povo de qualquer outra região 

da Terra. A percepção que a alienação constrói na mente humana é a de um Oriente Médio 

como berço do terrorismo internacional.  



41 
 

Ao analisarmos fatos com a percepção crítica, é nítido que um assassino que 

seguia a religião islâmica terá sua fé como marca destacada – como se fosse uma causa – 

nos títulos de jornal e no pensamento de muita gente, enquanto um assassino adepto do 

cristianismo, será julgado pela mídia e pelas pessoas pelo que ele realmente é: um 

assassino. Mas por que o primeiro é um muçulmano antes de um assassino? Uma piada 

brilhante intitulada “Mídia em tempo de Bush”, contada durante o documentário 

“Encontro com Milton Santos”¹, de 2006, exemplifica muito bem parte da mensagem que 

este trabalho busca transmitir: 

 

O redator de um importante jornal está fechando a edição do dia seguinte sem 

grandes notícias para compor a primeira página.  

Chega o fotógrafo e diz: 

- Chefe, tenho a notícia e a foto. Um cachorro raivoso atacou a menininha de sete 

anos e ninguém fez nada! Até que esse homem se lançou sobre o cachorro, agarrou 

pela garganta e matou! 

O editor exclama maravilhado: 

- Oh! Este homem é um herói. Amanhã todos poderão ler na primeira página: 

“Valente novaiorquino salva vida de menininha.” 

O fotógrafo responde: 

- Pois é, chefe. Só tem uma coisa. O homem... não é novaiorquino. 

(Chefe): 

- Oh! Melhor! Será então: “Valente americano salva vida de uma menininha.” 

O fotógrafo, sem jeito, diz: 

- Oh... bem... chefe... Ele é... Ele é árabe. 

No dia seguinte sai o jornal: 

- Extra! Extra! Terrorista árabe massacra de maneira selvagem cachorro 

americano de raça pura! Extra! Extra! 

 

É esperado que em toda região estejam presentes pessoas diferentes entre si, assim 

como diferentes paisagens, o que impossibilita a existência de uma única região sequer 

que possa ser classificada como homogênea. Deste modo, toda região é uma construção 

mental, e a fenomenologia nos faz refletir e questionar sobre os pontos de vista – que são 

 

1 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=ifZ7PNTazgY. 



42 
 

originados de indivíduos, portanto, são únicos – que construíram o conceito de Oriente 

Médio como região e as percepções sobre o mesmo, presentes na atualidade. 

 

2.6. A Identidade Regional e a sua relação com o Oriente Médio 

 

A palavra “região” tem, ainda, um sentido afetivo vinculado ao 

sentimento das pessoas de pertencerem a um determinado lugar.  

 

SANDRA LENCIONI 

 

A fenomenologia rompe com o pensamento lablachiano de região como recorte 

do espaço homogêneo, afirmando que a região é uma construção do intelecto humano e 

nunca se apresenta de forma homogênea. Mesmo não intencionalmente, a Geografia 

Regional de inspiração fenomenológica impulsiona a discussão sobre a identidade 

regional. A respeito da influência dessa corrente filosófica nos estudos geográficos 

regionais, Lencioni instiga o pensar sobre a identidade regional  

 

Recuperou-se a vertente historicista da Geografia, à medida que 

a região passou a ser considerada como um produto da história e 

da cultura. Por meio de induções sucessivas procurou-se 

compreender como se processa o sentimento que os homens têm 

de pertencer a uma determinada região. Sentimento que emana do 

interior e do íntimo das pessoas. A região, portanto, passou a ser 

vista não como constituindo uma realidade objetiva; ao contrário, 

ela foi concebida como uma construção mental, individual, mas, 

também, submetida à subjetividade coletiva de um grupo social, 

por assim dizer, inscrita na consciência coletiva. [...] 

(LENCIONI, 2014, p.154-155) 

 

Ainda neste sentido, continua a autora: 

 

Em entrevista à revista Espaces Temps, Frénont ressalta a 

importância dos valores simbólicos e tradicionais para a 

compreensão da região. Observa que a regionalização – no que se 

refere à divisão do espaço – contém uma dialética na qual existe 

uma divisão do espaço que é exterior às pessoas e uma outra 

divisão que diz respeito ao espaço vivido. Uma divisão por 

regiões administrativas, cujo fracionamento é realizado por 

pessoas que não vivem no lugar, elaborada pela administração 

pública, é diferente de uma divisão feita por pessoas que vivem 

nesse espaço. Essas pessoas podem construir recortes variados 



43 
 

que talvez não correspondam à regionalização elaborada pela 

administração pública. Em suma, a divisão regional, dizendo 

respeito ao espaço vivido, relaciona-se à percepção que as pessoas 

têm do espaço e ao seu sentimento de pertencer a uma rede de 

lugares. Por isso é que o sentimento de pertencerem a uma dada 

região persiste mesmo quando a dinâmica econômica modifica os 

vínculos entre os lugares. (LENCIONI, 2014, p.155)  

 

O sentimento de pertencimento ao lugar onde se vive (que se manifesta de forma 

individual e coletiva) e a ideia de identidade comum entre os habitantes de dado espaço 

dão sentido ao fenômeno da identidade regional, que expressa a união sociocultural na 

região compartilhada pela vivência humana e se apresenta nas mais diversas escalas – 

podendo ser desde uma pequena comunidade local à uma divisão continental –, 

reforçando a ideia de se diferenciar de outros recortes espaciais, pois todo espaço vivido 

e percebido classificado como região é um espaço de organização, manifestação e 

compartilhamento social e cultural que responde à uma coerência interna própria. 

A identidade regional também pode ser um sentimento induzido na população 

civil de um dado lugar por autoridades políticas ou pretendentes a um cargo dessa 

natureza, como, por exemplo, ser eleito ou reeleito em um cargo político. A busca por 

benefícios próprios daqueles que almejam o poder constrói um sentimento de 

representatividade coletiva relacionado ao espaço vivido; a identidade regional é então 

criada e passiva de manipulação política, funcionando como instrumento de alienação. 

Nesses casos, afirma Lencioni: 

 

A ideia de região serve facilmente como forma de manipulação 

política. [...] 

O apelo ao discurso regionalista pode, assim, servir como uma 

estratégia para criar uma identidade entre o político e seus 

eleitores. Tal identidade é fundada na ideia de que por serem 

todos de um mesmo lugar haveria o mesmo interesse, e as 

necessidades e projetos não dependeriam da posição social ou 

inserção de cada um na sociedade. Essa estratégia de unificação 

de carências e esforços procura usar ou construir uma identidade 

regional, veiculando a ideia de não haver qualquer distinção 

social entre as pessoas de uma determinada região. É claro que 

pode haver interesses comuns, de base territorial, que aglutinem 

estratos sociais diferentes, em que o uso da identidade regional 

corresponde à realidade e é utilizado para garantir objetivos 

relativos às questões territoriais. Porém, quando essa identidade é 

forjada ou utilizada para garantir alguns privilégios, ocorre uma 

manipulação política de identidade regional. (LENCIONI, 2014, 

p.20) 



44 
 

 

A identidade regional pode ser construída tanto por quem vive a região quanto por 

quem não a vive. Como exemplo do Oriente Médio, os agentes responsáveis por construir 

ideologicamente essa região – europeus até o século XX e estadunidenses desde então –, 

criaram também no imaginário do senso comum, o Oriente Médio como uma massa 

populacional homogênea presente em um vasto espaço homogêneo, recheado de 

estereótipos, generalizações e preconceitos. Ou seja, a identidade regional atribuída ao 

Oriente Médio, assim como seu próprio conceito como região, também foi e vem sendo 

gerados de forma externa. Quando a identidade regional é estabelecida sobre um povo 

sem que ele a reconheça, os responsáveis por afirmá-la de tal modo estão ligados à 

mentalidade hegemônica que julga certos povos como incapazes de tomarem decisões 

sobre suas próprias classificações. Nesse sentido, Haesbaert explica que: 

 

[...] identidade regional, ao mesmo tempo “subjetiva” e 

“objetiva” (Paasi, 1986). “Subjetiva” porque se refere a imagens 

regionais tanto formuladas a partir de dentro, por seus próprios 

habitantes, quanto de fora, de forma “contrastiva” com/pelos 

habitantes de outras regiões; e “objetiva” porque referida a 

classificações regionais baseadas em diferenciações ambientais, 

paisagísticas, culturais, etc. [...] não há, hoje, como analisar a 

região sem considerar sua dupla filiação, no campo material das 

coesões – e redes – funcionais, produzida fundamentalmente por 

sujeitos hegemônicos, com ação de longo alcance, como o Estado 

e as grandes corporações, e no campo ideal do que aqui propomos 

denominar coesões simbólicas, produzidas num jogo de 

tendências mais complexas, com participação também, em maior 

ou menor grau, dos grupos subalternos, em suas diversas formas 

de articulação, entre si e com os chamados poderes instituídos. 

(HAESBAERT, 2010, p.199-120) 

  

O Oriente Médio corresponde a predomínios de base cultural, religiosa, política, 

econômica e linguística extremamente marcantes na região, e mesmo assim, a identidade 

comum de um povo do Oriente Médio é muito distante das realidades que compõem a 

região. É justamente a proximidade existente nas divergências que torna tão distante a 

ideia de união entre os povos que vivem a região, fundamentalmente por conta dos 

conflitos entre muçulmanos sunitas e muçulmanos xiitas, manifestados em diferentes 

formas e responsáveis por guerras, regimes autoritários e avanços do fundamentalismo 

islâmico; que assolam a região do Oriente Médio. É sempre importante ter em mente que 

a construção do conceito de Oriente Médio como região foi atribuída de forma externa a 



45 
 

quem vive sua realidade, o que resulta na falta de sentido de uma busca pela identidade 

regional do Oriente Médio como todo. 

No dia 17 de dezembro de 2010, o feirante tunisiano Mohamed Bouazizi ateou 

fogo no próprio corpo após a repressão de suas atividades pelas forças do Estado 

autoritário de Zine Ben Ali (líder político que governou a Tunísia entre 1987 e 2011), o 

que desencadeou uma onda de protestos por quase todo mundo árabe. Organizados pela 

rede social Facebook, inúmeros cidadãos lotaram as principais praças e ruas das capitais 

de uma parcela significativa de países do Oriente Médio governados por ditadores que 

ocupavam o cargo há dezenas de anos, protestando contra o governo autoritário e 

reivindicando democracia. Esse episódio ficou conhecido como Primavera Árabe e sua 

duração foi do final de 2010 a meados de 2012, porém, o seu resultado foi bastante 

negativo, pois em países como a Líbia, o Egito e o Iêmen, onde derrubaram o governo de 

ditadores antigos, abriu-se um cenário de instabilidade política, que favoreceu a entrada 

de grupos fundamentalistas islâmicos no jogo de poder. 

O que tornou a Primavera Árabe possível foi a identidade comum entre o povo 

árabe com a opressão sofrida através da negação de direitos civis e abusos de poder dos 

governos autoritários que se faziam (e fazem) tão fortemente presentes entre os países 

árabes. E apesar de sua influência extrapolar seu ponto de origem (Tunísia), os marcantes 

protestos populares da Primavera Árabe se concentraram nos países árabes, e a região do 

Oriente Médio também possuí países não árabes em sua formação, como o Irã, a Turquia 

e o Afeganistão. Então, podemos afirmar que, em certo ponto, existe uma identidade 

regional no Oriente Médio, mas, não há uma identidade regional coletiva do Oriente 

Médio. 

 

2.7. O conceito de Oriente Médio como região sob o pensamento marxista 

 

O filósofo alemão do século XIX e fundador do Socialismo científico, Karl Marx 

(1818-1883), através do registro erudito de seus ideais anticapitalistas, concedeu uma 

enorme base para o pensamento crítico nas ciências humanas, tendo papel fundamental 

na Geografia, pois estudar o espaço significa, entre tantas outras coisas, estudar a 

desigualdade social. Lencioni explica que: 

  

A perspectiva geográfica influenciada pelo marxismo, 

semelhante a outras correntes do pensamento geográfico, 



46 
 

concebeu a região como parte de uma totalidade. A diferença 

agora residia no fato de que essa totalidade não era mais 

concebida nem como uma totalidade lógica nem como uma 

totalidade harmônica. Foi concebido como uma totalidade 

histórica. Estava visível que esta não representava uma totalidade 

harmônica: as injustiças e as desigualdades sociais do mundo 

como um todo harmônico. Em outros termos, as análises acerca 

da produção capitalista e da dinâmica de valorização do capital 

revelaram os limites da concepção do mundo que o postava como 

harmônico e em equilíbrio. O mundo deveria ser percebido como 

uma totalidade não harmônica, como um conjunto disjunto, que 

fizesse surgir a noção de diferença, modelo que se fez central na 

condução das análises geográficas. (LENCIONI, 2014, p.164-

165) 

 

A regionalização é também um instrumento de poder, manuseado pelas potências 

hegemônicas, que buscam, além de subjugar, classificar regiões pelo mundo. 

Regionalizar é também uma forma de estabelecer padrões nas dinâmicas sociais em dado 

recorte do espaço, tal como ocorrera com o Oriente Médio. O conceito de Oriente Médio 

como região se desenvolveu e continua a vir se desenvolvendo sob uma ótica dominante, 

detentora de poder político e econômico global, historicamente atribuído ao imperialismo 

e exploração de povos e recursos alheios.  

A hegemonia e o imperialismo são justificados pelo modo de produção/sistema 

econômico capitalista; essas práticas nos moldes do capitalismo foram as grandes 

responsáveis pelo brutal enriquecimento da Europa nos séculos XIX e XX e dos Estados 

Unidos nos séculos XX e XXI. 

A colossal influência da Europa (até o século XX) e dos Estados Unidos da 

América (do século XX até o presente) sobre a forma como enxergamos as regiões que 

compõem o mundo e seus devidos povos é resultado de uma produção histórica constante, 

que pode até mudar seu ponto de polarização, mas continuará sendo ditada por aqueles 

que detêm o poder político e econômico capaz de dominar materialmente e/ou 

imaterialmente territórios – isso significa: pessoas – que estão além dos seus próprios 

domínios; algo que foi extremamente impulsionado pelo capitalismo. 

O Oriente Médio é, ao meu ver, o maior exemplo de conceito como região 

historicamente produzido pelas potências hegemônicas e imperialistas: Europa – 

proximidade geográfica, intercâmbios conflituosos e ideia de superioridade da civilização 

europeia em relação à árabe (criação da ideia de Ocidente x Oriente) –, desde a 

Antiguidade até o século XX, e Estados Unidos – exploração econômica do petróleo do 



47 
 

Oriente Médio, ideia de “Guerra ao Terror” e ações militares na região –, do século XX 

até o hoje. 

 

2.8. A reprodução do conceito de Oriente Médio como região no contexto da 

Globalização 

 

O grande geógrafo brasileiro Milton Santos (1926-2001) dedicou parte de sua vida 

ao estudo do emergente fenômeno da Globalização. De forma resumida, Santos 

classificou a globalização como o aumento exponencial de fluxos de informações, 

pessoas, mercadorias e capital pelo mundo, sendo dois de seus principais resultados: a 

crescente interdependência econômica entre os países e o fortalecimento das empresas 

multinacionais originárias de países desenvolvidos. 

A globalização nos moldes capitalistas promoveu um desenvolvimento 

econômico e socioespacial desigual no Oriente Médio enquanto região, concentrando 

riquezas e promovendo uma urbanização moderna e luxuosa em espaços pontuais da 

região, enquanto sua maior parte, continua a sofrer por problemas de natureza econômica, 

como as crises e a pobreza. Isso se dá por distintas razões, entre as quais, o fato de que 

enquanto alguns territórios, como Israel e Dubai (ambos ricos), são aliados financeiros (e 

até ideológico no caso do primeiro) dos Estados Unidos, grande parte do Oriente Médio 

tem seu petróleo – recurso natural abundante na região, de elevado valor agregado na 

economia capitalista global – explorado pelo capital estadunidense.     

Devido sua proposta de conexão, compartilhamento e difusão de práticas culturais 

(desde costumes às produções audiovisuais) e econômicas (seguindo a lógica do modo de 

produção capitalista) – por mais que seja dada de forma vertical, ou seja, dos países 

desenvolvidos para os países subdesenvolvidos –, a globalização remete à fragilização 

dos territórios nacionais quanto à sua soberania. Por conta disso, faria mais sentido pensar 

que a globalização elimina a regionalização, pois a primeira traz uma ideia de integração 

dos espaços da Terra, enquanto a segunda, em contraposição, traz a ideia de diferenciação 

dos espaços do globo. Porém, Haesbaert explica que ocorre o contrário: 

 

Paradoxalmente, é quando a globalização parece mais evidente 

que se destaca também com mais força – ou se torna mais visível 

– a necessidade de reconhecer as “diferenciações regionais”, 

ainda que, mais simplesmente, para uma espécie de “adequação” 

a esses processos mais amplos. Com certeza, nas próximas 



48 
 

décadas, o conhecimento aprofundado da diversidade regional da 

Terra será cada vez mais um instrumento de poder e em torno do 

qual se travarão, quando não lutas efetivas, acirrados debates. 

(HAESBAERT, 2010, p.183) 

 

O fenômeno da globalização e a gigantesca influência hegemônica dos Estados 

Unidos sobre o mundo, combinados à doutrina Bush pós 11 de setembro de 2001 – que 

promoveu a invasão militar no Oriente Médio com o pretexto de guerra contra o 

terrorismo, sendo que o real propósito foi o de exploração do petróleo, que é tão presente 

na região –, buscou mais do que nunca circunscrever o Oriente Médio como uma região, 

reforçando estereótipos relativos à mesma, assim como generalizações e preconceitos 

quanto à sua população, cultura, religião e espaço; no século XXI, a necessidade de se 

diferenciar dos povos do Oriente Médio recriou a ideia de “nós (civilizados) contra eles 

(bárbaros)” na mentalidade popular sob influência dos ideais imperialistas dos EUA, e 

assim, reproduziu-se uma regionalização desumanizadora. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



49 
 

Capítulo 3. 

A região como artefato, segundo Rogério Haesbaert e o caso do 

Oriente Médio 

 

A partir da proposta do geógrafo britânico-estadunidense contemporâneo John A. 

Agnew de compreender a região seguindo duas categorias quanto à sua existência como 

tal – a região como um espaço que existe independentemente da atribuição mental 

humana e a região como um conceito construído pelo intelecto humano sobre dado espaço 

–, o geógrafo brasileiro contemporâneo Rogério Haesbaert foi além e propôs um novo 

sentido para a região, fundamental para os estudos geográficos regionais: a região como 

artefato.  

 

Agnew (1999) propões trabalhar o debate regional a partir de um 

contraponto entre o que ele denomina “regiões na mente” e 

“regiões da mente”, em outras palavras, posições “realistas” e 

“construtivistas”, como se a região pudesse ou simplesmente 

“estar lá” e como tal devesse ser reconhecida, ou fosse mero 

produto da mente do pesquisador, em uma clara tensão de ideia 

que algo é ou efetivamente “real”-objetivo ou simplesmente 

“construído”/convencionado subjetivamente. (HAESBAERT, 

2010, p.92) 

 

Ainda sobre isso, continua Haesbaert: 

 

Em seus extremos, essas posições corresponderiam, de forma 

bastante genérica, a uma contraposição entre regiões que 

simplesmente estariam no “real” (e a partir daí passariam a ser 

“refletidas” na ou reconhecidas pela nossa mente) e regiões que 

seriam produto apenas do próprio intelecto, da própria razão ou 

da subjetividade do pesquisador. De um outro modo, propomos 

denominar essas duas perspectivas a região como fato, evidência 

“real” e, assim, passível de ser objetivamente reconhecida e/ou 

produzida, e a região como artifício, como instrumento, meio ou 

construto moldado pelo sujeito (em perspectiva epistemológica, 

o intelectual ou pesquisador). (HAESBAERT, 2010, p.92-93) 

 

3.1. O que é pensar a Região como Artefato? 

 



50 
 

É tão perigoso reduzir regionalizações a meras construções 

intelectuais quanto a práticas concretas [...]. Essas regionalizações 

jogam com fatos sobre o mundo ao mesmo tempo em que refletem as 

tendências, intelectuais e políticas, de seus formuladores 

 

JOHN A. AGNEW 

 

A região como artefato é a forma que o geógrafo Rogério Haesbaert propôs para 

enxergarmos, compreendermos e estudarmos a região na ciência geográfica. Haesbaert 

especifica em sua obra que não utilizou a palavra artefato por conta do seu sentido literal, 

mas sim pela junção das duas palavras que a compõe: arte e fato (motivo pelo qual o autor 

destaca no início o uso da palavra “arte-fato” entre parênteses). Arte no sentido de algo 

feito pelo ser humano, que tem sua existência dada a partir do intelecto humano; e Fato 

no sentido de algo que existe na realidade, passivo de diversas interpretações pela mente 

humana. É a arte existindo sobre o fato, é a relação de dependência entre um e outro. 

Sob essa perspectiva, a região não se resume a um recorte do espaço terrestre real 

e também não é somente uma construção do intelecto humano, pois ela é os dois. 

Conforme o autor: 

 

A região vista como artefato é concebida no sentido de romper 

com a dualidade que muitos advogam entre posturas mais 

estritamente realistas e idealistas, “construto” ao mesmo tempo 

de natureza ideal-simbólica [...] e material-funcional [...]. “Arte-

fato” também permite indicar que o regional é abordado ao 

mesmo tempo como criação, autofazer-se (“arte”) e como 

construção já produzida e articulada (“fato”). (HAESBAERT, 

2010, p.109-110)  

 

Neste sentido, a região é uma construção mental atribuída ao espaço real, sendo 

que este existe independentemente da sua concepção como região pelo ser humano, mas 

para ser região, o valor do pensamento humano deve ser atribuído a um recorte do espaço, 

através da coerência de seus aspectos culturais, naturais, econômicos, históricos, políticos 

e sociais. Segundo Haesbaert, a região se evidencia como fato, como artifício/construto 

mental humano e como instrumento de ação: 

 

Num sentido mais amplo, propomos então identificar três grandes 

caminhos de referência no tratamento da região e/ou da 

regionalização que, apesar de imbricados, podem (e muitas vezes 



51 
 

devem) ser reconhecidos em sua especificidade, já que não são 

redutíveis um ao outro: 

- uma abordagem mais “realista” da região como fato, tanto no 

sentido epistemológico mais tradicional da região como um dado, 

evidência empírica externa ao sujeito conhecedor (ao qual caberá 

então “reconhece-la”), quanto no sentido mais ontológico da 

práxis que, a partir daí, propõe trabalhar com a interação 

sujeito/objeto, teoria/prática; 

- um sentido de viés mais estritamente epistemológico, em 

abordagem racionalista, da região como artifício ou construto 

que, enquanto instrumento metodológico, responde a questões 

analíticas, tornando-se assim “operacional” para os requisitos 

e/ou objetivos do investigador; 

- um sentido mais normativo ou “pragmático-político” (do que a 

região “deve ser”), da região como instrumento de ação e/ou 

projeto de intervenção no real, ou seja, de alguma forma 

vinculada a mecanismos de planejamento e ação. (HAESBAERT, 

2010, p.95) 

 

Segundo Haesbaert (2010, p.110), para compreender e estudar a região como 

artefato, é fundamental ter em mente a região: “como produto-produtora dos processos 

de diferenciação espacial”; “como produto-produtora das dinâmicas concomitantes da 

globalização e fragmentação”; e “construída através da atuação de diferentes sujeitos 

sociais”.  

Assim, a região seria uma combinação do espaço terrestre com o sentido 

classificatório que lhe é dado: a região é um construto mental humano sobre um fato em 

forma de espaço. Mas além disso, Haesbaert chama atenção para um terceiro elemento 

que busca compreender a região como conceito geográfico: a região como instrumento 

de poder. Portanto, pensar a região como artefato também é atribuir à mesma o seu 

potencial político-econômico, seja ele democrático e benéfico para sua população ou alvo 

da hegemonia e do imperialismo. 

  

3.2. O Oriente Médio como região artefato 

 

Tanto uma região, enquanto espaço efetivamente construído e 

diferenciado, como a ideia de região são, sem dúvida, criações 

históricas. 

 

ROGÉRIO HAESBAERT 

 



52 
 

Apesar da existência do espaço como fato concreto ser independente da concepção 

científica humana sobre o mesmo, “o mundo só nos é acessível através de nossas 

interpretações, e a ideia de uma realidade independente é, na melhor das hipóteses, uma 

abstração irrelevante e, na pior, incoerente” (AUDI, 1999, apud HAESBAERT, 2010, 

p.100), “pois o estar no mundo implica ao mesmo tempo experimentá-lo e interpretá-lo.” 

(HAESBAERT, 2010, p.100). É a capacidade intelectual humana de interpretar os lugares 

que dá sentido à existência da região; o espaço ao qual a região se evidencia não surge 

como região, mas essa representa a compreensão de sua existência física combinada à 

necessidade humana de diferenciar os lugares. A regionalização é um fenômeno muito 

marcante no mundo inteiro, porque a essência da região está no fato de ela surgir como 

uma ideia – de agrupamento e divisão – sobre os espaços sociais existentes.  

Na introdução de sua obra, Said reconhece a influência fundamental das 

construções mentais sobre o espaço geográfico no pensar regional: 

  

Comecei com a suposição de que o Oriente não é um fato inerte 

da natureza. Ele não está meramente ali, assim como o próprio 

Ocidente tampouco está apenas ali. Devemos levar a sério a 

grande observação de Vico de que os homens fazem a sua 

história, de que só podem conhecer o que eles mesmos fizeram e 

estendê-la à geografia: como entidades geográficas e culturais 

[...], tais lugares, regiões, setores geográficos, como o “Oriente” 

e o “Ocidente”, são criados pelo homem. Assim, tanto quanto o 

próprio Ocidente, o Oriente é uma ideia que tem uma história e 

uma tradição de pensamento, um imaginário e um vocabulário 

que lhe deram realidade e presença no e para o Ocidente. As duas 

entidades geográficas, portanto, sustentam e, em certa medida, 

refletem uma à outra. (SAID, 2015, p.31) 

  

Para Haesbaert, a região é, ao mesmo tempo, material e simbólica; produzida por 

múltiplos sujeitos, internos e externos. Todo espaço compreendido como Oriente Médio 

é, em grande parte, resultado da produção dada por seus sujeitos internos, mas o seu 

conceito como região foi construído por sujeitos externos; ou seja, a região concebida 

como Oriente Médio foi materialmente produzida por sua população nativa e 

simbolicamente produzida, de maneira difamatória, pelas mentalidades hegemônicas 

europeia e estadunidense. 

O conceito de Oriente Médio como região faz parte do imaginário social. A 

regionalização responsável pela organização simbólica do Oriente Médio é reconhecida 

pela ciência como produto intelectual e histórico, evidenciado no espaço real. O Oriente 



53 
 

Médio é uma região artefato: sua existência como espaço é concreta, mas a sua definição 

como uma região do mundo foi criada pelo ser humano, que, não vivendo sua realidade, 

estabeleceu limites imaginários, de forma a integrar espaços predominados por dinâmicas 

sociais consideradas muito diferentes e inferiores pela civilização europeia, o que 

posteriormente, serviu de propósito para sua dominação material.  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



54 
 

Considerações Finais 

 

A região se encontra entre o material e o simbólico, entre o real e o imaginário. A 

região é um construto intelectual sobre o espaço concreto, cuja existência é gerada pela 

necessidade humana de diferenciar os lugares socialmente habitados uns dos outros, seja 

onde vive ou terras alheias, seja por agrupamento ou por divisão: de espaços que possuem 

uma coerência interna e predomínios, identificados pelos seres humanos que criam as 

regiões como conceito. 

Toda representação é uma construção humana/social e não corresponde fielmente 

à realidade. A região é uma abordagem geográfica e uma forma de representação do 

espaço. Se o mundo não fosse recheado de tantas dinâmicas sociais e culturas únicas 

específicas ao lugar, talvez não fizesse sentido regionalizar. Por outro lado, a região nos 

prova que o todo não se reduz à soma, pois o todo é muito mais que a soma das partes; 

estamos integrados dentro de um mesmo espaço chamado planeta Terra, e apesar de 

nossas inúmeras diferenças, compartilhamos de um mesmo grupo bio-existencial, 

chamado humanidade.  

O problema, é que muitos seres da espécie humana não conseguem enxergar o 

diferente como normal, por isso, segregam, matam e dominam outros seres da própria 

espécie, que julgam como inferiores e indignos de respeito e liberdade, promovendo uma 

separação entre “nós” e “eles” que se transforma, não raras vezes, em “nós” contra (ou 

sobre) “eles”, que foi o que aconteceu quando, durante o antigo período romano, a 

civilização europeia – propriamente dita “ocidental” – estabeleceu diferenças com a 

civilização árabe – definida pela primeira como “oriental” –, pois era uma diferença 

carregada de valor desumanizador, que explicitava o diferente como inferior, tanto 

intelectualmente quanto culturalmente. Porém, o diferente deveria ser simplesmente 

diferente, não havendo valor legítimo capaz de dizer que uma cultura pode ser superior 

ou inferior à outra.  

A homogeneização do povo árabe e do Oriente Médio e a visão de que estes são 

objetos de estudo do europeu ou do estadunidense perduram até os dias atuais. O 

impactante 11 de setembro de 2001 não criou, mas brutalmente reforçou a imagem 

negativa dos árabes muçulmanos, que já vinha sendo construída pela Europa durante mais 

de um milênio. O conceito de Oriente Médio como região, como é mundialmente 

conhecido hoje, é produto de uma longa construção mental histórica, popular e, até 



55 
 

mesmo, acadêmica, na qual os próprios habitantes desta parte do mundo muito raramente 

participaram. 

A existência do Oriente Médio está muito além da região geográfica que integra 

países do oeste da Ásia e do norte da África que estão ligados pela Jihad histórica e, 

consequentemente, ao gigantesco predomínio da religião islâmica e da cultura árabe. O 

Oriente Médio é uma ideia e também uma ideologia que corresponde à uma região do 

globo terrestre, a qual lembramos não somente pelos estereótipos e difamação, mas ao 

ouvirmos certas músicas, comermos certos alimentos ou vermos certas vestimentas sendo 

usadas, os quais associamos à região. É inegável que essa região presenteou a humanidade 

com uma diversidade cultural riquíssima, que serviu de base para o desenvolvimento da 

ciência e da arte no mundo inteiro. 

No último parágrafo de sua obra máxima, finalizada e originalmente publicada em 

1978, Edward Said diz o seguinte:  

 

Acredito positivamente que muito está sendo feito hoje em dia 

nas ciências humanas para suprir o estudioso contemporâneo de 

intuições, métodos e ideais que possam dispensar os estereótipos 

raciais, ideológicos e imperialistas do tipo fornecido pelo 

Orientalismo no decorrer de sua preponderância histórica. 

Considero que a deficiência do Orientalismo foi tanto humana 

quanto intelectual; pois, ao ter de assumir um lugar de oposição 

irredutível a uma região do mundo que julgava alheia à sua, o 

Orientalismo deixou de se identificar com a experiência humana, 

deixou de vê-la como experiência humana. (SAID, 2015, p.436)  

 

Cabe a nós refletirmos sobre suas sábias palavras ao relacionarmos elas à realidade 

do nosso tempo presente...  

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 



56 
 

Referências Bibliográficas 

 

ASHMAN, Howard. Arabian Nights: Walt Disney´s Aladdin - Original Motion 

Picture Soundtrack, 1992. 

CASTRO, Iná Elias de; GOMES, Paulo Cesar da Costa; CORRÊA, Roberto 

Lobato (org.). Geografia: Conceitos e Temas. 19° edição. Rio de Janeiro: Editora 

Bertrand Brasil, 1995. 

ENCONTRO COM MILTON SANTOS (ou: O Mundo Global Visto do Lado 

de Cá). Direção: Silvio Tendler. Produção Executiva de Ana Rosa Tendler. Brasil: 

Caliban Produções Cinematográficas, 2006. 1 DVD. 

Estados Unidos da América. Presidente (2001-2009: George W. Bush). Discurso 

sobre o início da invasão do Iraque pelas Forças Armadas dos Estados Unidos. 

Washington D.C., 20 mar. 2003. Disponível traduzido em: 

https://www1.folha.uol.com.br/folha/mundo/ult94u53194.shtml 

GOLDENSTEIN, Lea; SEABRA, Manoel. Divisão Territorial do Trabalho e 

Nova Regionalização. Revista do Departamento de Geografia, São Paulo, v. 1, n° 1, 

p.21-47, out./nov., 1982. 

HAESBAERT, Rogério. Regional-Global: Dilemas da Região e da 

Regionalização na Geografia Contemporânea. Rio de Janeiro: Editora Bertrand Brasil 

LTDA., 2010. 

HAESBAERT, Rogério. Região, regionalização e regionalidade: questões 

contemporâneas. ANTARES: Letras e Humanidades, Caxias do Sul, n° 3, p.2-24, 

jan./jun., 2010a.  

HARVEY, David. O Novo Imperialismo. 8° edição. São Paulo: Edições Loyola, 

2004. 

HUNT, E. K.; SHERMAN, Howard J. História do Pensamento Econômico. 26° 

edição (2° reimpressão). Petrópolis: Editora Vozes, 2013.  

LENCIONI, Sandra. Região e Geografia. 1° edição (3° reimpressão). São Paulo: 

Editora da Universidade de São Paulo, 2014. 

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. O Manifesto Comunista. 17° edição. São 

Paulo: Editora Paz e Terra, 1998. 

MATOS, Gregório de. Poemas Escolhidos. São Paulo: Cultrix, 1990. 

MORAES, Marcos Antonio de. Oriente Médio. Campinas: Editora Átomo, 2013. 

https://www1.folha.uol.com.br/folha/mundo/ult94u53194.shtml


57 
 

MORAES, Marcos Antonio de; FRANCO, Paulo Sérgio Silva. Geopolítica: uma 

visão atual. 4° edição. Campinas: Editora Átomo, 2014.  

SAID, Edward W. Orientalismo: O Oriente como invenção do Ocidente. Nova 

edição (5° reimpressão). São Paulo: Editora Schwarcz S.A., 2015. 

SANTOS, Milton. Por uma outra globalização: do pensamento único à 

consciência universal. Rio de Janeiro: Editora Record LTDA., 2000. 

SMITH, Neil. Desenvolvimento Desigual: Natureza, Capital e a Produção de 

Espaço. Rio de Janeiro: Editora Bertrand Brasil S.A., 1988. 

 

  

  

 


