
UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO

FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIÊNCIAS HUMANAS

DEPARTAMENTO DE GEOGRAFIA

 PEDAGOGIA WALDORF E ENSINO DE GEOGRAFIA:

REFLEXÕES SOBRE O  CURRÍCULO E O MÉTODO DE ENSINO DAS

ESCOLAS WALDORF

ISADORA BENETAZZO SERRER

São Paulo

Abril de 2016

1



UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO

FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIÊNCIAS HUMANAS

DEPARTAMENTO DE GEOGRAFIA

 PEDAGOGIA WALDORF E ENSINO DE GEOGRAFIA:

REFLEXÕES SOBRE O  CURRÍCULO E O MÉTODO DE ENSINO DAS

ESCOLAS WALDORF

Waldorf education and Geography teaching: considerations on curriculum and

teaching practices of Waldorf schools

Trabalho de Graduação Individual apresentado ao

Departamento de Geografia da Faculdade de

Filosofia, Letras e Ciências Humanas da

Universidade de São Paulo para a obtenção do

título de bacharel em Geografia.

Orientador: Prof.Dr. Heinz Dieter Heidemann

ISADORA BENETAZZO SERRER

São Paulo

Abril de 2016

2



RESUMO:  Rudolf Steiner  (1861  a  1925),  responsável  pelo  desenvolvimento  da

Antroposofia, procurou compreender o homem e o mundo de modo a não abrir mão de uma

postura  científica,  porém  sem  restringi-los  a  uma  compreensão  unicamente  material  e

quantificável, mas também levando em consideração seus aspectos espirituais. Este trabalho

procura refletir sobre como, por meio de um currículo e um método de ensino específicos,

baseados na Antroposofia, a Pedagogia Waldorf possibilita o desenvolvimento do ser humano

segundo essa visão de homem e de mundo colocada por Steiner e como pode, desse modo,

contribuir para novas formas de pensar a educação. Com um olhar mais direcionado para o

ensino de Geografia, grande parte das reflexões foram feitas a partir do relato de experiências

de estágio em Escolas  Waldorf  com professores  de Geografia.  Assim,  são discutidos  não

apenas o conteúdo geográfico e sua importância dentro das Escolas Waldorf, mas também a

prática pedagógica e a formação dos professores atuantes em escolas Waldorf.

Palavras-Chave:  Pedagogia Waldorf, Escola Waldorf, Geografia, Currículo, Método de

Ensino

ABSTRACT:  Rudolf  Steiner  (1861-1925),  responsible  for  the  development  of

Anthroposophy, sought to understand Man and World using a scientific approach, without

restricting it to a sole material and quantifiable understanding, but also taking into account its

spiritual  aspects.  This  paper  seeks  to  reflect  on  how,  through  a  curriculum and  specific

teaching methods, based on Anthroposophy, Waldorf Education enables the development of

human being according to the vision of Man and World posed by Steiner, and how it can thus

contribute to new paths of thinking about education. Addressing the teaching of Geography,

most of the considerations were made from the internship experience reports taking place in

Waldorf Schools with Geography teachers. This way, not only geographic curriculum content

and  its  importance  within  the  Waldorf  Schools,  are  discussed,  but  also  the  pedagogical

practice and the training of teachers working in Waldorf schools.

Keywords: Waldorf, Waldorf School, Geography, Curriculum, Teaching Methods

3



SUMÁRIO

APRESENTAÇÃO E AGRADECIMENTOS …..............................................................5

  

INTRODUÇÃO …..............................................................................................................7

1. SOBRE O SURGIMENTO DA PEDAGOGIA WALDORF

a. Questão pedagógica como questão social......................................................................8

b. A primeira Escola Waldorf …........................................................................................ 9

c. Pedagogia Waldorf no Brasil ......................................................................................10

2. SOBRE CURRÍCULO E MÉTODO DE ENSINO NAS ESCOLAS WALDORF

a. Sobre o currículo das Escolas Waldorf …....................................................................12

b.  A constituição do ser humano segundo a Antropologia Antroposófica …..................13

c.  Sobre o método de ensino da Escola Waldorf ….........................................................17

- Os Três Passos - condução do desenvolvimento do pensar ….....................................18

3. SOBRE O GRUPO DE CIÊNCIAS, O ENSINO DE GEOGRAFIA E AS  

EXPERIÊNCIAS DE ESTÁGIO

a. O Grupo de Ciências e os encontros de prática pedagógica: a formação dos 

professores Waldorf …..................................................................................................23

b. Uma reflexão sobre a razão do ensino de geografia na escola Waldorf …................ 27

c. Os estágios: um olhar sobre o ensino de Geografia na Escola Waldorf …................ 30

- Sobre currículo, conteúdo e prática pedagógica na sala do 10º ano …......................31

- Sobre currículo, conteúdo e prática pedagógica na sala do 11º ano …......................34

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS …..................................................................................40

5. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS …...................................................................42

6. ANEXOS

a. Entrevista com professor de Geografia da Escola Waldorf ….......................................44

b. Entrevista com ex-aluna Waldorf geógrafa …............................................................... 54
4



APRESENTAÇÃO E AGRADECIMENTOS

Creio que o Trabalho de Graduação Individual (TGI) é o drama de todo graduando em

Geografia  da  FFLCH/USP.  Pelo  menos  não  sei  de  nenhum  colega  que  tenha  passado

impunemente por esse processo. Ao longo do desenvolvimento do trabalho, por várias vezes

me senti angustiada frente ao caminho que deveria ser percorrido, por sorte ou por destino -

quem sabe? - foram vários os encontros que tornaram essa caminhada possível nos momentos

difíceis e também prazeirosa, quando era para ser.

A escolha  do  tema  foi  a  primeira  questão.  Tive  muita  dificuldade,  durante  toda  a

graduação, de achar uma área da Geografia com a qual me identificasse mais - gostaria de

poder relacionar tudo! - e isso não facilitou a escolha do tema do TGI. Queria pesquisar algo

que fizesse sentido para mim. A Antroposofia sempre foi muito presente na minha vida, mas

não via como - na verdade tinha um pouco de medo do resultado da união desse meu interesse

“universal” pela Geografia e a Antroposofia em um trabalho acadêmico. Foi quando comecei

a  trabalhar como professora de um jardim de infância Waldorf e a fazer a Licenciatura que

enxerguei essa possibilidade, através da educação e do ensino de Geografia. Assim consegui

unir os dois temas do meu interesse estudando o ensino de Geografia nas Escolas Waldorf.

Por  isso  não  posso  deixar  de  agradecer  às  “minhas  crianças”,  por  me  mostrarem  esse

caminho, às minhas queridas jardineiras e materneiras (as de perto e as de longe!) e aos meus

professores, de agora e de outrora.

Escolher um orientador que tivesse abertura para o tema foi uma outra questão. Por fim,

achei melhor ter alguém para poder conversar abertamente sobre os meus caminhos ao invés

de ter um professor necessariamente estudioso do tema. Tive sorte de ser acolhida e me sinto

muito grata.

A delimitação do tema foi uma outra etapa a ser vencida. Existia da minha parte uma

tendência megalomaníaca de abraçar o mundo, mas por sorte fui orientada e a frase: “É só um

TGI” virou quase um mantra.

Ir  a  campo,  fazer  os  estágios  e  os  cursos  foi  bastante  cansativo,  mas  também muito

prazeiroso.  Tenho certeza que esse trabalho só existe por conta da experiência de campo.

Hannah Arendt, filósofa alemã, diz que a experiência é um acontecimento que nos transforma

em  um  outro  alguém  e  a  educação,  como  formação,  pressupõe  experiência,  troca  entre

“alguéns”.  Nesse  sentido,  afirmo sem pestanejar  que  os  meus  trabalhos  de  campo foram

verdadeiras experiências educativas e autoeducativas. E agradeço imensamente aos “alguéns”
5



que encontrei no meu caminho, principalmente aos professores de Geografia que abriram suas

salas.

Dizem que nós não escolhemos a nossa família. Devo discordar do senso comum. Digo: a

minha família foi a melhor escolha feita por mim lá das estrelas. Na conclusão dessa etapa da

minha vida, assim como das que já foram e das que virão, ela foi e é imprescindível. Por todo

amor, carinho e apoio, minha eterna gratidão.

Já os nossos amigos, dizem, são a família que nós escolhemos. E como são! Os de perto e

os  de  longe,  os  de  sempre  e  os  de  agora,  pelo  amor,  pelas  risadas,  pelos  colos,  pela

companhia: sempre, sempre serei agradecida.

6



 INTRODUÇÃO

A Pedagogia Waldorf, fundamentada em uma visão de mundo humanista, foi desenvolvida

por Rudolf Steiner (1861 a 1925) que procurou compreender o homem e o mundo de modo a

não  abrir  mão  de  uma  postura  científica,  porém  sem  restringi-los  a  uma  compreensão

unicamente material  e  quantificável,  mas também levando em consideração seus aspectos

espirituais.

Neste trabalho procurei refletir sobre como, por meio de um currículo e um método de

ensino  específicos,  baseados  na  ciência  espiritual  denominada  Antroposofia,  a  Pedagogia

Waldorf possibilita o desenvolvimento do ser humano segundo essa visão de mundo colocada

por Steiner, partindo, mais especificamente, do ensino de Geografia. Como essa pedagogia

pretende educar o jovem afim de que ele seja capaz de encontrar e assumir a si mesmo? Como

se da uma educação que pretende apresentar o mundo existente para que o jovem seja capaz

de criar o que ainda não existe ao invés de se submeter ao que está dado? Como fazer tudo

isso a partir do ensino de Geografia?

Para  responder  tais  perguntas,  minha  ideia  ao  escrever  o  trabalho,  foi  apresentar

brevemente a Antroposofia e a sua visão de homem e de mundo, para depois refletir um pouco

sobre currículo e método de ensino na Pedagogia Waldorf, tendo como ponto de partida o

ensino de Geografia. Para tanto, realizei dois estágios em Escolas Waldorf, acompanhando as

aulas  de  Geografia,  além  de  participar  de  cursos  de  formação  de  professores  Waldorf.

Também me arrisquei a pensar um pouco sobre a formação e atuação dos professores na

escola Waldorf.

Escrever sobre Antroposofia não é uma tarefa fácil.  Como ciência filosófica, ela exige

estudo constante e profundo. De forma alguma esse trabalho pretende esgotar qualquer tema

ligado à Antroposofia, à Pedagogia Waldorf ou ao ensino de Geografia. Ele é apenas resultado

do início de um caminho de reflexão meu dentro desses estudos.

Assim, o que apresento aqui como Trabalho de Graduação Individual, nada mais é do que

uma  pequena  revisão  bibliográfica,  acompanhada  de  um  relato  das  experiências  vividas

durante os estágios realizados e na participação dos encontros de formação de professores.

Tais relatos são permeados por algumas reflexões, possíveis graças à frequência em algumas

disciplinas, conversas com amigos, e a participação em grupos de estudo.

7



CAPÍTULO PRIMEIRO: SOBRE O SURGIMENTO DA PEDAGOGIA WALDORF

a. A questão pedagógica como questão social

“Se desejamos uma outra forma de pensar a sociedade, precisamos pensar em outra

forma de pensar a escola”

A palavra  Antroposofia  vem do grego,  Antrophos  = Homem e  Sophia  =  sabedoria,  e

nomeia a filosofia desenvolvida pelo austríaco Rudolf Steiner (1861 a 1925). A Antroposofia

reúne o pensamento científico, o artístico e o espiritual para explicar o homem e a sua relação

com  o  Universo.  Elaborada  entre  fins  do  século  XIX  e  início  do  século  XX,  é  um

conhecimento que aborda o ser humano em seus níveis físico, vital, anímico e espiritual, e

mostra como essas naturezas atuam em constante inter-relação. Trata-se de uma Ciência que

se interessa pelos processos físicos abordados pelas ciências naturais  e também por todos

aqueles processos que não podem ser materialmente mensuráveis. Esta compreensão do ser

humano e de seus relações com o Universo está hoje espalhada por diversos campos práticos

da sociedade, entre eles a pedagogia, a medicina, a arquitetura, as artes, entre outros.

Questão pedagógica como questão social é o título dado a um dos livros de Steiner que

abriga um dos conjuntos de palestras proferidas por ele em 1919, em Dornach, Suíça. Neste

conjunto de palestras, proferidas no pós Primeira Guerra Mundial, num momento em que a

Europa vive as consequências trágicas da guerra, Steiner faz uma análise da sociedade da

época apontando questões problemáticas no que se refere ao âmbito social e apresentando sua

sugestão de estruturação da sociedade.

A partir dos ideais da Revolução Francesa - liberdade, igualdade e fraternidade -, Steiner

apresenta  sua  proposta,  chamada  de  Trimembração  do Organismo Social.  Segundo a  sua

compreensão,  a  sociedade  se  divide  em três  esferas:  econômica,  jurídica  e  cultural  e,  se

saudável fosse, cada uma dessas esferas se relacionaria com os princípios de fraternidade,

igualdade e liberdade, respectivamente.

Assim, no âmbito econômico deveria haver fraternidade, ou seja, uma divisão melhor das

riquezas de acordo com as necessidades de cada um;  No âmbito jurídico deveria reinar a

igualdade, os privilégios não deveriam existir, as leis seriam iguais para todos; e no âmbito

cultural a liberdade é que deveria ser a palavra de ordem - liberdade de manifestação cultural

e religiosa para cada povo do planeta.
8



Para Steiner o grande motivo do caos social em que a Europa se encontrava residia no fato

da liberdade se achar no âmbito econômico - pressuposto do sistema capitalista de produção;

a fraternidade no âmbito jurídico, o que acirra a desigualdade social pois a cooperação se

restringe a um pequeno grupo de empoderados que visam interesses próprios; e a igualdade

no âmbito cultural, fazendo com que a cultura dos povos mais influentes fosse imposta aos

menos influentes.

Esse impulso de Rudolf Steiner  para uma nova organização social  não foi aceito  pela

sociedade da sua época, mas desde então é colocado como ideal para a estruturação de todas

as instituições antroposóficas.

A pedagogia aparece nas palestras de Steiner como uma das grandes questões sociais para

o futuro. O modo através do qual educaremos as crianças e jovens tem crucial importância na

construção de uma sociedade com esses princípios. Como educar um ser humano para que ele

possa cultivar liberdade, igualdade e fraternidade nas esferas corretas da vida social? Com o

intuito de educar as crianças e jovens nesse sentido, Steiner desenvolve a pedagogia Waldorf,

uma educação social baseada na sua Ciência Espiritual - a Antroposofia.

b. A Primeira escola Waldorf

A Escola  Livre  Waldorf,  em Stuttgart  na  Alemanha,  foi  a  primeira  escola  a  adotar  a

pedagogia desenvolvida a partir dos estudos que Rudolf Steiner vinha fazendo desde 1906

para  uma  pedagogia  baseada  nos  preceitos  de  sua  Ciência  Espiritual.  Em meio  ao  caos

provocado  pela  Primeira  Guerra  Mundial  na  Europa,  Steiner  pensa  uma  escola  que  se

posicione e encontre caminhos frente ao que ele considerava serem os problemas da vida

cultural, econômica e social da época.

Emil Molt, diretor da fábrica de cigarros Waldorf Astoria, se interessa pelos estudos de

Steiner e o convida para fundar uma escola para os filhos dos seus funcionários, assim como

proporcionar àqueles alguma instrução. Steiner então concebe a nova escola - com Ensino

Fundamental  e  Médio  -  de acordo com os  princípios  da pedagogia Waldorf, instruindo e

assistindo os professores tanto na parte pedagógica quanto na autogestão escolar.

O sr. Molt decidiu fundar uma escola como essa para os filhos dos funcionários de sua

fábrica,  a  Waldorf-Astoria;  outras  crianças  também  poderão  se  matricular, mas

naturalmente,  no  início,  só  um  número  limitado.  Obviamente  terão  de  ser

9



consideradas ainda as metas educacionais que o Estado determina. Ter-se-á de levar

as  crianças  neste  ano  até  estas  e  aquelas  metas,  portanto  teremos  de  fazer

compromissos,  mas  poder-se-ão  mesclar  outros  elementos  dentro  daquilo  que  o

Estado ainda exige atualmente (...). Poder-se-á introduzir dentro daquilo que por um

lado é exigido, também o que a natureza humana verdadeiramente exige. (STEINER,

1919, p.50)

A pedagogia Waldorf se espalhou pela Alemanha e por outros países europeus. Por conta

de ser uma escola com autogestão, uma escola que se propõe livre - como o próprio nome

dela indica - livre da interferência estatal, segundo Richter (1995) durante o regime nazista as

escolas  Waldorf  foram fechadas.  Apenas  em 1945 o  movimento  se reorganiza  e  ganha o

mundo, com excessão do leste europeu, que só se abre para a pedagogia Waldorf com a queda

dos regimes comunistas.

c. Pedagogia Waldorf no Brasil

A primeira escola Waldorf no Brasil - Escola Waldorf Rudolf Steiner - foi fundada em

1955 em São Paulo por um grupo de pais e educadores interessados na pedagogia Waldorf.

Segundo o site da Sociedade Antroposófica do Brasil, em 2009 existiam 25 escolas Waldorf,

além de 70 jardins de infância, incluindo os pertencentes às escolas.

Cada  escola  Waldorf  é  independente  da  outra,  sendo  que,  normalmente,  cada  uma

pertence a uma associação sem fins lucrativos e, idealmente, tem a administração escolar feita

pelos próprios professores.

Educação e ensino, dos quais brotam toda a vida cultural, precisam ser administrados

por quem educa e ensina. Não pode haver interferência daquilo que atua no Estado ou

na economia. Todo professor deve dedicar à atividade educacional apenas parte de seu

tempo, para que lhe seja possível também ser um administrador no seu campo de

atividade. Dessa forma, ele cuida da administração assim como cuida do ensino e da

aula.  Ninguém pode estipular normas adequadas na educação e no ensino, se não

estiver ao mesmo tempo atuando neles. Nenhum parlamento ou congresso, nenhuma

personalidade ou autoridade, mesmo que algum dia tenha dado aulas, deve interferir

nesse processo. As experiências diretas na atividade de ensino devem fluir para dentro

da atividade administrativa. É natural que numa tal organização é que a objetividade e

o profissionalismo podem atuar ao máximo. (STEINER, 1919, apud SETZER, 2010)

10



Como veremos ao longo deste trabalho, mesmo que em uma Escola Waldorf seja indicada

a dedicação integral do professores, tanto para que estes possam estudar, quanto para que

possam participar da parte administrativa da escola, no Brasil muitos professores, devido aos

baixos salários, precisam ter uma jornada extensa, o que limita tal dedicação.

11



CAPÍTULO SEGUNDO: CURRÍCULO E MÉTODO DE ENSINO NAS ESCOLAS

WALDORF

a. Sobre o currículo das escolas Waldorf

Para começar, devo dizer que foi difícil falar sobre o currículo das escolas Waldorf, não só

o de  Geografia,  mas  do currículo  em geral.  Quando decidi  falar  a respeito  do ensino de

Geografia nas Escolas Waldorf meu primeiro impulso foi falar sobre o currículo, talvez fazer

uma comparação com o currículo de Geografia do Estado, algo nesse sentido. Procurei livros,

indicações sobre o currículo, conversei com os professores. Dentre a vasta bibliografia sobre

pedagogia Waldorf, encontrei um livro - “Objetivos Pedagógicos e metas de ensino de uma

escola Waldorf”, editado por Tobias Richter e esgotado em português, que apresenta o que o

seu título anuncia. Mas, conforme eu fui participando dos encontros de professores Waldorf e

fazendo  os  estágios,  percebi  que  o  livro  de  Tobias  Richter  não  era  muito  citado  pelos

professores e, muitas vezes até desconhecido. Isso porque eu fui descobrindo que não existia

um currículo pré-estabelecido nas escolas Waldorf. Era uma sugestão de currículo. A ideia era

o professor ser autor das suas aulas, ter liberdade de criar. O professor é o artista que no

contato direto com o aluno apresenta da natura à cultura e possibilita que o aluno entre em

contato com o mundo a partir da relação que ele, professor, como ser humano, estabelece com

esse mundo. Foi uma descoberta linda para mim, mas, ao mesmo tempo, tornava um tanto

arriscado falar sobre um currículo que pretendia ser tão aberto. A princípio fiquei um tanto

perdida,  pensando  que  talvez  eu  fizesse  uma  atrocidade  se  resolvesse  escrever  sobre  o

currículo  Waldorf,  pois  cristalizaria  uma  ideia,  fazendo  exatamente  o  oposto  do  que  se

pretende fazer em uma escola Waldorf:

A liberdade  de  ensino  é  a  condição  e  o  pressuposto  humano  para  a  realização

fidedigna da missão de  Educação para a Liberdade.  Uma escola que pretende ser

viva e atual tem de estimular seus professores a desenvolverem continuamente seus

métodos e currículos; o mesmo princípio deve valer para a estruturação do currículo e

para a escolha de temas adequados para o trabalho em sala de aula. Por esse motivo

os princípios didáticos também tem mero caráter de diretrizes. (RICHTER, 1995, p.7)

Mas então, se não havia um currículo, o que norteava os professores? Alguma indicação

deveria haver. Foi ao longo dos cursos - principalmente nos encontros do Grupo de Ciências -
12



e da minha experiência como professora em uma escola de educação infantil Waldorf que fui

descobrindo quais eram “os nortes”.

A partir  da  formação da  primeira  Escola  Livre  Waldorf  em Stuttgard,  Rudolf  Steiner

proferiu diversas palestras para a formação - principalmente - dos professores da nova escola.

Nessas palestras ele apresentou a sua visão a respeito das fases de desenvolvimento do ser

humano, como se dão as relações que a criança e o jovem vão estabelecendo com o mundo ao

longo do seu crescimento e quais são as suas predisposições para aprender em cada uma

dessas fases de desenvolvimento.

b. A constituição do ser humano segundo a Antropologia Antroposófica

A pedagogia Waldorf é desenvolvida a partir de uma concepção de homem que leva em

conta não só os aspectos cognitivos do sujeito, mas também os volitivos e sentimentais. As

aulas em uma escola Waldorf buscam levar esses três aspectos humanos em consideração,

assim como seu conteúdo curricular,  que se relaciona com a forma como a Antroposofia

enxerga o desenvolvimento do ser humano, marcado por setênios.  Em cada setênio se da

maior atenção para o desenvolvimento de um aspecto do homem, primeiro físico (volitivo),

depois emocional (sentir) e por fim cognitivo (pensar). A ideia é que o conteúdo apareça como

um meio para o desenvolvimento dessas características humanas, não como fim em si.

Steiner  apresentou  o  ser  humano  como um ser  quadrimembrado,  possuidor  de  quatro

estruturas que atendem por certas finalidades,  e que podem ser entendidas também como

corpos. São elas:

Corpo Físico: o nosso corpo físico é aquele visível aos nossos olhos. O lugar que ele

ocupa no espaço não pode ser ocupado por nenhum outro corpo físico. Os minerais, vegetais e

animas também possuem um corpo físico.

Corpo Etérico: pode ser entendido também como corpo Vital pois é responsável por todas

as funções vitais, que possibilitam a vida - tais  como respiração, regeneração, batimentos

cardíacos, etc. O corpo etérico não é visível aos nossos olhos, mas podemos perceber quando

ele está presente ou não no corpo físico. Quando olhamos um cadáver, seja humano, vegetal

ou animal, sabemos que o corpo etérico não está mais presente, pois não há mais nenhuma

energia vital, o que vemos é uma matéria sem vida.

13



Corpo Astral: Também não é um corpo visível aos nossos olhos, mas é a partir dele que o

ser humano vivencia o mundo. O corpo astral dá ao homem a capacidade de pensar, sentir e

querer. Através dele o homem vivencia os sentimentos, sensações, vontades.

Corpo do Eu: é portador da nossa autoconsciência. O Eu age não somente por desejos,

vontades ou educação, mas também quando faz escolhas conscientes, por isso, apenas o ser

humano é portador de um Eu. “Quando morremos, todos os outros três corpos são deixados,

apenas o Eu segue rumo a uma nova encarnação onde novamente terá a oportunidade de

trabalhar o bem com base no livre-arbítrio” (SCHOOREL, 2013, p.23).

Segundo  o  entendimento  antroposófico,  o  ser humano  possui  também  uma  natureza

trimembrada, ou seja, dividida em três polos ou sistemas que se manifestam tanto no corpo

Físico, quanto no corpo Astral:

No corpo físico podemos identificar um polo superior, onde estão cabeça e sentidos, nosso

sistema  neurossensorial;  um polo  mediano,  onde estão  coração e  pulmões,  nosso  sistema

rítmico; e um polo inferior, onde estão intestino e fígado e também nossos membros, nosso

sistema  metabólico  -  motor.  No  corpo  Astral,  ou  na  alma  humana,  a  trimembração  se

manifesta no nosso pensar, sentir e querer.

A trimembração do corpo e a da alma estão diretamente ligadas, podemos relacionar o

nosso pensar com o sistema neurossensorial, o nosso sentir com o sistema rítmico e o nosso

querer com o nosso sistema metabólico-motor.

Além  dessas  duas  naturezas  do  ser  humano  -  a  trimembrada  e  quadrimembrada  -  a

biografia  humana segundo a Antroposofia  é  entendida em setênios  (intervalos  de 7 em 7

anos), sendo os três primeiros setênios correspondentes ao período escolar. Segue uma breve

caracterização  da  criança  e  do  jovem nos  três  primeiros  setênios  e  a  sua  relação com o

professor e com o mundo.

Nos 7 primeiros anos da criança, o mundo é bom, acolhedor. Nessa faixa etária a criança é

uma imitadora, ela se entrega e confia no mundo e nas pessoas que estão a sua volta e tudo ela

imita. Devido a essa simbiose da criança com o meio ambiente, este deve ser sempre um

ambiente cuidado e acolhedor, para que a criança possa desenvolver amor e veneração por

esse mundo. Nesse sentido, para o educador da primeira infância, “É da máxima importância para

a  vida  da  criança  que  as  pessoas  que  se  encontram  à  sua  volta  somente  façam,  pensem  e  vivenciem

interiormente, quando estão perto delas, aquilo que a criança possa imitar.” (STEINER, 1919, p.19).

Neste primeiro setênio todas as energias da criança estão voltadas para o desenvolvimento

do seu corpo físico. Através do brincar livre e da imitação ela vai desenvolvendo sentidos

14



básicos  como  equilíbrio,  tato,  movimento,  coordenação  motora  e  descobrindo  o  mundo.

Apenas a partir dos 7 anos a criança estaria pronta para a alfabetização, pois nessa época seu

corpo  já  está  suficientemente  desenvolvido  para  que  sua  energia  seja  direcionada  para  o

aprendizado.

Dos 7 aos 14, o mundo é belo. As cores do mundo são apresentadas pelo professor que

“coloca a criança na sua frente em seu cavalo e lhe apresenta o mundo”. Assim como no

primeiro  setênio,  a  veneração  e  o  amor  pelo  mundo  são  trabalhados  e  vivenciados  pela

criança.   Durante o ensino fundamental,  ou seja  dos 7 aos 14 anos,  na escola Waldorf  a

criança é acompanhada pelo professor de classe que normalmente ministra todas as matérias.

Através de um ensino que não visa apenas a mera transmissão de vivências mundanas, mas

que permite que se vivencie o mundo (RICHTER, 1995, p.22) o professor deve conseguir

conquistar uma autoridade - amorosa - frente a criança, pois segundo Steiner é a partir do

princípio da autoridade que a criança é educada nesse momento. Ainda não há necessidade da

criança emitir julgamentos próprios, a criança confia na visão de mundo do professor. Apenas

no final dessa fase, com a chegada da puberdade, o jovem começa a fazer questionamentos.

Dos 14 aos 21 anos, o mundo é verdadeiro. Todo o amor e veneração cultivados pelo

mundo nos anos anteriores serão fundamentais aqui, na descoberta das verdades. Nessa fase

do  desenvolvimento,  a  capacidade  e  a  necessidade  de  julgamento/juízo  ganha  destaque.

Segundo Richter,  os  conteúdos  devem estimular  e  alimentar  através  do  conhecimento  de

princípios verdadeiros que estimulem o pensar e estejam acima da moral e da estética, afim de

que a possibilidade de realização de algo se torne uma necessidade, fique além da vontade do

jovem. Os sentimentos de dever e responsabilidade despertam nessa fase.

Com relação a postura do educador, Richter aponta:

Se o professor era antigamente aquele que escolhia, avaliava e transmitia, ele deve e

precisa, atualmente, ser vivenciado pelos jovens como alguém que pesquisa, que está

em busca e que tenta formular sua próprias perguntas. O que anima e estimula, não

são os resultados em si, conseguidos pelo professor, mas os processos em que este

está envolvido e pelos quais ele próprio se educa. (RICHTER, 1995, p.47)

Depois  de  todo  esse  percurso  escolar,  conhecedor  do  mundo,  da  sua  própria

individualidade e consciente da sua responsabilidade, o jovem está pronto para descobrir por

si de que forma agirá no mundo.

15



Para a práxis pedagógica da escola Waldorf,  isso significa que o aprendizado das

faculdades intelectuais deve ser combinado com o cultivo das forças imaginativas e

com  a  formação  do  caráter.  Por  isso,  as  atividades  artísticas  e  práticas  são

consideradas equivalentes ao ensino cognitivo e à transmissão de conhecimentos e

habilidades , devendo permear-se mutuamente.  Educação não se adquire, somente,

por treino intelectual: ela é um processo global. A pedagogia não deve se ater, apenas,

a  conteúdos  específicos,  ela  se  refere  ao  ser  humano  inteiro.  Se  conseguirmos

desenvolver e fortalecer de forma igual, o intelecto, os sentimentos e a vontade, se

conseguirmos transmitir  e  fazer  viver  a  liberdade,  a  igualdade e  a  fraternidade,  o

aluno, ou o professor,  podem considerar-se ´bem sucedidos´.  Nessas  condições os

seres humanos não se esquivarão dos desafios da vida, não se resignarão em caso de

crise, ao contrário, buscarão novos caminhos, procurando trilhá-los. Todo o ensino

torna-se ´arte de educar´, pois o método pedagógico é sempre uma atividade artística

que pressupõe um professor criador, emprenhado em seu próprio desenvolvimento.

(RICHTER, 1995, p.48)

Em entrevista (em anexo) com uma ex-aluna Waldorf, ouvi essa mesma fala, com outras

palavras. Para proporcionar o desenvolvimento do aluno, também o professor tem que ir em

busca do seu próprio desenvolvimento.

“O que eu vejo de mais importante de pais, alunos e professores de escola Waldorf é que

tem que ter uma busca de autoconhecimento, em todos. Autoconhecimento. O método tem,

mas  tem  que  ter  uma  constante  busca  de  autoconhecimento….  Do  professor,  de  se

transformar, de mudar a forma de olhar para o aluno. E eu acho que a Pedagogia Waldorf

proporciona  esse  autoconhecimento  (...)  Acho  que  como  ele  (método)  desperta  vários

aspectos do homem (...), de pensar o conhecimento como totalidade; desperta também toda

essa questão das artes, tem todo um cuidado com o emocional, de expressão artística, de

expressão da fala, de expressão do corpo (...) Ele não é um ensino que fica só no mental, você

tem que agir  com o  que  você  aprendeu (...)  Apesar  de  ter  essa  linha,  essa  sugestão  de

currículo,  é bem individual  e como essa autonomia  dentro do currículo é dada e usada,

depende do grupo e aí eu acho que tem o potencial de ser uma coisa muito, muito boa para

todas as partes, para proporcionar todo esse autoconhecimento. Você tem que estar aberto

para isso também (...)” - em anexo

16



É  importante  salientar  que  essas  “divisões”  relativas  a  natureza  do  ser  humano  aqui

apresentadas são para facilitar a compreensão que a Antroposofia faz do homem, mas todos

esses “corpos” e “sistemas” atuam em conjunto, estão interrelacionados e em alguns casos

sobrepostos. De forma alguma essas divisões são uma forma de segmentar o entendimento

sobre o ser humano, mas sim uma forma de compreendê-lo de um modo mais holístico. Todos

os  corpos  vão  se  desenvolvendo  ao  longo  do  crescimento  do  ser  humano,  mas  em

determinadas fases da vida, maior energia é despendida para o desenvolvimento de um corpo

específico, ao qual o professor deve direcionar sua atenção. Na primeira infância o corpo

físico  está  em  pleno  desenvolvimento,  e  é  para  ele,  principalmente,  que  devem  estar

direcionadas as energias da criança e os olhares do professor. No segundo setênio será a vez

do corpo etérico, sendo que no início da puberdade e decorrer da adolescência o corpo astral

se desenvolve com maior ênfase. Estes três corpos são todos invólucros que abrigam o Eu

humano e no fim do terceiro setênio o jovem já tem todas as ferramentas para o prosseguir do

desenvolvimento da sua individualidade -  do seu Eu - que veio sendo lapidado durante todo o

seu crescimento.

c. Sobre o método de ensino nas Escolas Waldorf

Essa  noção  básica  a  respeito  da  Antropologia  Antroposófica  se  faz  necessária  para  o

entendimento do método de ensino das escolas Waldorf. Quando me propus a, juntamente

com o currículo, desvendar o método de ensino das escolas Waldorf, já havia tido contato com

ele por ser ex-aluna dessa pedagogia. Foi interessante descobrir o estudo que havia por detrás

das aulas que tive na escola.

Todo o ensino e a aprendizagem nas escolas Waldorf, desde o Jardim de Infância até o

Ensino Médio, segue um ritmo que coordena em grande e pequena escala a vida escolar das

crianças e jovens, e também do professor. Assim como a natureza apresenta um ritmo cíclico,

as quatro estações, as fases da Lua, o dia e a noite...assim também de organiza o ritmo de uma

escola Waldorf, entre concentração e expansão, entre sono e vigília se divide o ano, o mês, o

dia, a aula.

Com  exceção  das  matérias  que  exigem  um  exercício  contínuo,  como  matemática  e

português e as diferentes aulas de artes, as matérias de uma escola Waldorf são dadas em

épocas - durante um mês determinado conteúdo é trabalhado todos os dias nas primeiras duas

horas  da  manhã,  permitindo  aprofundamento  e  continuidade.  Depois  esse  conteúdo
17



“adormece” e pode ser assimilado paulatinamente até o semestre seguinte, as vezes até o ano

seguinte,  quando  ele  é  novamente  despertado.  Somente  a  partir  do  ensino  em épocas  é

possível colocar em prática o método de ensino pensado por Rudolf Steiner e trabalhado nas

escolas Waldorf.

Como a pedagogia Waldorf pretende compreender e trabalhar o ser humano por completo,

o método de ensino se baseia em uma sequência - ritmica - de três passos que pretendem

atingir cada uma das partes do ser humano trimembrado.

O verdadeiramente importante na docência e na educação consiste em que de fato se

dê atenção aos três sistemas do ser humano trimembrado, que se permita que cada um

deles possa ter seus direitos, mas também que eles possam entrar em suas respectivas

relações de troca. (STEINER, 1921, p.56)

Nesse sentido, os conteúdos que aparecem no currículo Waldorf só têm sentido quando

associados ao desenvolvimento do ser humano.

Não devemos mais acreditar que as matérias estão presentes nas escolas para que a

“matéria” seja ensinada;  devemos,  sim, ter  clareza sobre  o fato de que,  nos seres

humanos, dos 7 aos 14 anos têm de ser desenvolvidos, da maneira correta, o pensar, o

sentir e o querer. A geografia, o cálculo e tudo o mais deve ser empregado de modo a

desenvolver corretamente o pensar, o sentir e o querer. (STEINER, 1919, p.50)

-  Os Três Passos - condução do desenvolvimento do pensar

Na sua juventude, Rudolf Steiner foi convidado a organizar e editar as obras científicas de

Johann Wolfgang von Goethe. Goethe fez parte do movimento do Romantismo, surgido no

fim  do  século  XVIII  e  início  do  século  XIX,  que  em  contraponto  com  o  pensamento

iluminista  racionalista,  considerava  o  lado  espiritual  do  homem,  sua  individualidade  e

criatividade em uma relação orgânica com o mundo. Goethe é conhecido mundialmente por

seus romances literários, mas também foi um grande pesquisador da Natureza, desenvolvendo

inclusive uma forma de estudá-la, onde o cientista buscava a essência espiritual através da

integração entre o observador e o objeto (SILVANI, 2007). Steiner estudou profundamente o

pensamento científico de Goethe, publicando seus próprios pensamentos em 1886 sobre a

nova  orgânica  no  seu  livro  Grundlinien  einer  Erkenntnistheorie  der  Goetheschen

18



Weltanschauung - mit besonderer Rucksicht auf Schiller (Fundamentos para uma Gnosiologia

da Cosmovisão Goethiana - com particular consideração a Schiller). Nessa primeira obra, ele

recobra o que Goethe sempre evitou: pensar sobre o seu próprio pensar. Contudo, foi isto o

que teve que de ser realizado para comprovar a “natureza científica” do método naturalista de

Goethe. (HEMLEBEN, 1989, p.42)

Steiner  apontava  que,  através  do  desenvolvimento  do  pensar,  seria  possível  acessar  o

mundo espiritual, o movimento do pensar seria capaz de elevar o homem para além do seu

corpo e alma, até as verdades que possuem um significado independente da existência e das

sensações  humanas  terrenas.  Assim,  o  espírito  se  manifestaria  no  Eu  humano  através  do

pensamento.  Goethe também acreditava que existia uma essência espiritual por detrás dos

fenômenos orgânicos, que só era acessível partindo de uma observação dedutiva, do todo para

o particular.

Tudo o que, no mais elevado sentido, chamamos inventar, descobrir, é o exercício

significativo,  a  atuação  de  um sentimento  original  da  verdade,  que,  desenvolvido

veladamente há muito tempo, conduz subitamente, na velocidade de um raio, a uma

compreensão fecunda. É uma revelação que se desenvolveu a partir do interior para o

exterior e faz com que o ser humano tenha uma intuição da sua semelhança com

Deus. É uma síntese de universo e do espírito, que transmite a mais bem-aventurada

certeza da harmonia eterna de toda a existência. (GOETHE, 1810, apud RICHTER,

1995, p.9)

Para os conceitos imaginativos elaborados claramente por Goethe, em penoso trabalho

detalhado, tais como o da planta primordial, tipo, polaridade e intensificação (HEMLEBEN,

1989, p.43) faltava uma justificação teórico-cognitiva e o empenho de Rudolf Steiner nos

anos de 1882 e 1896 era dirigido a dar tal razão filosófica a uma ciência do orgânico que

vencesse o materialismo (HEMLEBEN, 1989, p.45).

Com base no pensamento científico desenvolvido por Goethe e nos seus próprios estudos,

Rudolf  Steiner  desenvolve mais  tarde a  metodologia de ensino da escola Waldorf,  que,  a

grosso modo, parte da observação, vivência, para a formação do conceito.

As  indicações  de  Rudolf  Steiner  sobre  método  de  ensino  dos  “três  passos”  foram

proferidas nas diversas palestras ministradas pelo filósofo para os professores da primeira

escola Waldorf e hoje estão espalhadas pelos vários livros do autor, que em grande parte são

19



transcrições revisadas das suas falas.  O que relato aqui sobre o método são anotações de

palestras que participei sobre o assunto e de conversas com professores Waldorf.

É importante deixar claro que apesar dos três passos serem apresentados e trabalhados

separadamente pelo professor, eles acontecem todos ao mesmo tempo dentro do aluno e cabe

ao educador direcionar o aluno para trabalhar cada um dos momentos em separado.

- 1º PASSO: PRIMEIRA CONCLUSÃO - CARACTERIZAÇÃO OBJETIVA

Este primeiro passo é o momento em que o professor apresenta o fenômeno e o aluno o

observa.  Essa apresentação pode ser feita tanto na forma de uma experiência,  no caso de

matérias  exatas,  como Química  e  Física,  como na  forma  de  uma narrativa,  nas  aulas  de

Geografia e História, o importante é que o professor apresente o fenômeno de uma forma

objetiva,  sem trazer impressões pessoais.  Quando vemos um fenômeno pela primeira vez,

rapidamente criamos uma opinião a respeito dele. Se já o vimos alguma outra vez então, a

memória  se  encarrega  de  trazer  a  tona  este  que  podemos  chamar  de  “pré-conceito”.  É

importante que a apresentação do fenômeno seja feita de forma que atice a curiosidade do

aluno, seu interesse, sua vontade de querer saber mais a respeito.

- 2º PASSO: RECAPITULAÇÃO

Neste segundo passo, depois da apresentação do fenômeno, o professor faz a recapitulação

do assunto. Essa recapitulação, a depender da idade, pode ser feita de forma escrita ou oral.

Os alunos devem dizer o que viram ou ouviram no momento anterior. É uma forma do aluno

se apropriar, se aproximar do que lhe foi apresentado. Se a recapitulação for feita oralmente,

ao ouvir os colegas, o aluno já pondera a respeito de suas primeiras impressões, cria suas

primeiras  hipóteses...Normalmente  os  registros  são  cheios  de  impressões  sensoriais  e

julgamentos.  A recapitulação  é  muito  importante  para  que  o  aluno  fale  ou  registre  essa

primeira percepção, pois depois, no passo 3, muitas vezes essa percepção muda e o aluno

percebe que a sua primeira impressão não foi verdadeira.

Aqui, no segundo passo, o professor deve cuidar para fazer as perguntas certas afim de que

o aluno julgue o fenômeno visto e organize os elementos que serão levados para o sono. A

imagem que deve ficar desse segundo passo é a de uma barragem de um rio: todas as questões

do aluno ficarão represadas e somente no dia seguinte, no desenvolvimento do passo 3, a

barragem é levantada e o rio pode correr.

20



- SONO  

 Durante o sono, o corpo Astral e o Eu trabalham o que foi absorvido pelo corpo físico e

pelo corpo etérico durante a vigília e há a assimilação das relações e conteúdos.

Nós não podemos lecionar de modo a cuidarmos apenas de que consigamos dar conta

de uma matéria qualquer, mas temos que ter em vista principalmente as condições de

vida do ser humano em relação ao corporal, ao anímico e ao espiritual. Devemos, de

certa maneira, ter o ser humano sempre diante de nossos olhos. E ele deve estar diante

dos nossos olhos de tal modo que possamos abarcá-lo com um todo, sendo ele um ser

que também participa fortemente no período entre o adormecer e o acordar. Se nós

não respeitarmos o fato de o ser humano também dormir - e o ensino hoje em dia faz

isso sem exceção, ele nem pensa no fato de que o ser humano também precisa dormir

(...)-  e  que  dentro do  ser  humano  adormecido  continua  trabalhando  de  alguma

maneira aquilo que se faz em aula(...) (STEINER, 1921, p. 65)

- 3º PASSO: RETROSPECTIVA AMPLIADA

Aqui  será  feito  o  percurso  de  formalização  do  conceito  para  que  se  chegue  ao

entendimento do processo e de como ele é feito, independente do julgamento que se teve, e

para então chegar a uma conclusão.

(...) Isso de fato é assim: quando as crianças vêm para a escola no dia seguinte, elas

sem  saber  têm  na  cabeça  as  imagens  daquilo  que  eu  pratiquei  em  matéria  de

experiências ontem e o que eu então repeti, repeti de modo bem figurado, para que

tudo esteja na cabeça como imagem. Eu recebo as crianças na manhã seguinte com

fotografias na cabeça, fotografias daquilo que eu realizei em matéria de experiências

ontem. Assim vêm as crianças. (STEINER, 1921, p.57)

Nunca se chega ao conceito - ao resultado - em uma aula. Durante o sono o aluno terá a

oportunidade de se distanciar do assunto, que só no dia seguinte ele será abordado novamente,

quando for  feita  a  última  etapa.  Segundo Richter  (1995,  p.10),  só se  deve  consumar  um

julgamento depois que todos os sentidos foram estimulados e a matéria a ser aprendida tiver

se tornado uma autêntica vivência.

21



Nesse passo  o  professor  pode  ampliar  o  que  os  alunos  trouxerem  na  retrospectiva,

apresentando mais substância e fazendo perguntas mais pragmáticas, pensadas com cuidado

para que estimulem o pensar do aluno. Mas é importante que se faça a retrospectiva: é preciso

contemplar o visto antes de apresentar algo novo para que não haja confusão.

No dia seguinte eu posso abordar de maneira mais reflexiva, contemplativa, aquilo de

que  eu  tratei  experimentando  e  repeti  essencialmente  falando,  repeti  mais  para  a

fantasia.  Agora eu passo para observações contemplativas sobre isso. Aí eu vou ao

encontro  da  conscientização  das  imagens  que  devem  se  tornar  conscientes

(STEINER, 1921, p.57)

Em nenhum momento o professor deve deixar transparecer sua opinião ao aluno, mas deve

saber onde quer chegar e deve deixar evidente seu entusiasmo com o assunto.

Como os três passos acontecem ao mesmo tempo, o professor precisa conduzir o aluno

para trabalhar cada passo separadamente. É importante a conceituação seja feita apenas no 3º

passo,  pois é necessário passar pelos outros dois momentos, para que o conceito seja vivo

dentro do aluno, para que ele chegue no conceito por si.

Seguindo este método,  Steiner  entendia que tanto as capacidades cognitivas quanto as

anímicas seriam atingidas no processo de aprendizagem. Estimulando o desenvolvimento do

pensar para que os alunos chegassem ao conceito por si, os professores estariam colocando os

jovens  na  “porta  da  liberdade”,  os  capacitando  para  se  tornarem  seres  humanos  livres,

pensantes.

É  interessante  pensar  nesse  conceito  de  liberdade.  O  senso  comum  costuma  definir

liberdade como o direito que o indivíduo tem de fazer escolhas para a sua vida. Em uma

disciplina que tive a oportunidade de cursar na faculdade de educação, estudamos um pouco

das  ideias  da  pensadora  alemã,  Hannah  Arendt.  Arendt  tem uma  ideia  de  liberdade  que

acredito se aproximar de Steiner, apesar do entendimento dela não passar pela compreensão

de um mundo espiritual.

Para explicar a liberdade, Arendt faz uma leitura filosófica do conceito de milagre bíblico.

No entendimento dela, um milagre acontece quando rompe com a reprodução daquilo que era

esperado. Por exemplo, como algo que não tem vida produz algo vivo? Como as rochas e o

solo permitem que um ser vivo - uma planta - cresça  e se desenvolva? Para Arendt isso se

caracterizaria como milagre, pois rompe com a causalidade.

22



Na dimensão humana - a partir dessa leitura de milagre de Arendt - o homem é capaz de

realizar  milagres  quando  rompe  com  algo  velho  e  começa  algo  novo,  quando  rompe  o

automatismo. Assim, para Arendt, a liberdade não está no poder de escolher entre A ou B e

sim na possibilidade de realizar milagres. Para romper com o automatismo e realizar milagres

é preciso pensar. No meu entendimento, tanto para Steiner, quanto  para Arendt, o caminho

para alcançar a liberdade está no desenvolvimento do pensar.

Nesse sentido, como professores, não podemos tirar das crianças e jovens a possibilidade

de realizar esses milagres. Em um dos estudos que participei junto com professores Waldorf,

surgiu a etimologia das palavras educação e ensino. Educação vem do latim e+ducere, que na

tradução literal significa conduzir para fora. E ensino vem do latim in+signare, que significa

colocar marcas ou sinais, mostrar coisas. Assim existem dois desafios na tarefa do professor

ministrando a aula:  o de conduzir o que há dentro do aluno para o mundo, para fora - educar;

e o de conduzir para dentro do aluno parte do mundo - ensinar, mas sem anular o que o aluno

traz de próprio. Sobre isso, Steiner também coloca:

Na arte  de  educar  de  que  falamos,  todo  o esforço  é  direcionado ao  cultivo  e ao

desenvolvimento do que a criança predispõe. Assim, todo o ensino deve ser colocado

a serviço da educação. Na verdade educamos, e para educar nos utilizamos, em certa

medida, do ensino. (STEINER, 1922, p. 79 )

Não se deve perguntar o que o ser humano necessita saber e conhecer em relação à

ordem social estabelecida, mas, sim, que potencial existe no ser humano e o que pode

nele  se  desenvolver.  Assim,  será  possível   acrescentar  sempre  forças  renovadas,

procedentes da geração em desenvolvimento, à ordem social. Dessa maneira, viverá

sempre nesta ordem social aquilo que os indivíduos que nela ingressam conseguem

realizar; mas não se deve fazer desta nova geração aquilo que a ordem social existente

dela deseja fazer. (STEINER, 1919, apud RICHTER 1995, p. 4)

23



CAPÍTULO  TERCEIRO:  SOBRE  O  GRUPO  DE  CIÊNCIAS,  ENSINO  DE

GEOGRAFIA E AS EXPERIÊNCIAS DE ESTÁGIO

a. O Grupo de Ciências do Brasil e os encontros de prática pedagógica - a formação

dos professores atuantes nas escolas Waldorf

Ao  longo  deste  trabalho  já  deve  ter  ficado  evidente  para  o  leitor  que  tornar-se  um

professor Waldorf exige uma formação específica dentro dos estudos antroposóficos, além da

formação acadêmica de praxe. Conversando com alguns professores, me pareceu que mesmo

para quem já é professor há tempos, existe/exige-se um reavaliar sobre a prática docente

quando se passa a dar aulas em uma escola de pedagogia Waldorf. Para além disso, há um

processo de tornar-se professor Waldorf que implica, não só essa mudança de prática e em

estudar Antroposofia,  mas  também se identificar com a visão de mundo, de Homem e de

educação que ela propõe.

Penso que essa aproximação do professor com a Antroposofia pode ser um processo longo

e que talvez nunca aconteça para algumas pessoas. Para estas, a manutenção dentro da escola

deve ser  difícil,  pois  por  mais  autonomia  que o professor  tenha  – e  percebi  que há essa

autonomia – acredito que se não há uma identificação com a Antroposofia, a prática perde

sentido, pois currículo e metodologia se vinculam a uma visão específica de desenvolvimento

de Homem e de mundo.

Esse  interesse  com  relação  a  Antroposofia  e  a  pedagogia  Waldorf  é  cobrado  dos

professores  e  existe  um problema  comum em  praticamente  todas  as  escolas,  ligado  aos

professores  do  Ensino  Médio.  Por  terem a  carga  horária  de  aulas  menor,  as  escolas  não

conseguem mantê-los em regime de dedicação integral, o que é o recomendado dentro de uma

escola Waldorf, para que eles pudessem estudar. Na escola Waldorf, assim como na maioria

das escolas brasileiras, a necessidade de trabalhar em outros lugares prejudica a dedicação do

professor e acredito que torna ainda mais demorada essa aproximação com a pedagogia que a

escola exige. Sobre isso um dos professores que fiz estágio me relatou:

“(...)  não sei  como é que  isso acontece,  porque tem uma realidade que  é  a falta  de

professores, a questão da grade horária aqui da escola que inviabiliza que você trabalhe em

duas escolas com tranquilidade; não é tão tranquilo trabalhar em duas escolas, porque todo

o dia eu preciso estar aqui. Mesmo quarta e sexta, que eu daria só duas aulas, são duas aulas
24



aqui e depois eu tenho que sair correndo para outro lugar. Sem contar reuniões, encontros e

tal. Então as vezes você tem uma falta de professor que flexibiliza essa entrada, que é onde

eu me encaixei.” (em anexo)

A formação para professores Waldorf no Brasil é oferecida em alguns lugares - no estado

de São Paulo existem pelo menos três núcleos de formação. Durando normalmente 3 anos, o

curso  é  pago  e  presencial,  podendo  acontecer  em  módulos  mensais  ou  então  de  forma

contínua  algumas  vezes  por  semana.  Algumas  escolas  Waldorf  possuem  um  fundo  de

formação  de  professores  que  oferece  apoio  financeiro  para  os  professores  em formação.

Porém,  existe  também uma  quantidade  enorme  de  cursos  oferecidos  para  professores  de

escolas Waldorf  e interessados com caráter  de formação continuada,  através  dos  quais  os

professores podem ir paulatinamente travando contato com a pedagogia Waldorf .

Os encontros do Grupo de Ciências Waldorf do Brasil tem um pouco esse perfil e, apesar

de  serem abertos  para  todos os  interessados,  nos  encontros  que  estive  presente  foram os

professores do Ensino Médio que compareceram em peso.

Em janeiro de 2009 foi convidado um palestrante alemão - Manfred von Mackensen - para

vir  ao  Brasil  ministrar  o  I  Curso  de  Ciências  para  professores  Waldorf.  Mackensen  foi

professor Waldorf na Alemanha, tanto de jovens quanto de professores. Sua pesquisa vai no

sentido de aprofundar o entendimento do ensino a partir da metodologia criada por Rudolf

Steiner  e  com esse  intuito  viaja  para  vários  lugares  do  mundo  oferecendo cursos  para  a

comunidade Antroposófica.

A partir desse primeiro encontro, sob a orientação de Manfred von Mackensen, formou-se

o Grupo de Ciências Waldorf do Brasil que possui encontros anuais longos, normalmente com

duração de 15 dias, e encontros semestrais que acontecem aos finais de semana.

A base para os estudos foi e é o ciclo de palestras de Rudolf Steiner denominado

Reconhecimento do Ser Humano e Realização  do Ensino (GA 302),  em que este

aborda  o ensino das  ciências  dentro  da prática pedagógica  de base antroposófica.

Desde  então,  vem  ocorrendo  encontros  regulares  e  trocas  permanentes  entre  os

professores envolvidos com o intuito de tornar realidade tais propostas para nossas

aulas e escolas. Os participantes destes encontros são oriundos e ativos em diversas

escolas  Waldorf  do  Brasil,  são  especialistas  de  diversas  áreas  do  E.M. (Química,

Física, Biologia, História e Geografia) e são também professores de classe do E.F. que

ministram aulas de ciência. (MUNHOZ E REISEWITZ, 2011, p.3)

25



Durante minha pesquisa,  tive a  oportunidade  de participar  do VIII  Curso de Ciências

organizado pelo Grupo de Ciências Waldorf do Brasil e pela Federação das Escolas Waldorf

do Brasil.  O curso aconteceu em Brasília,  entre  os  dias  12 e  23 de janeiro  de 2015.  As

palestras principais, onde foram tratados os temas de antropologia, metodologia e o currículo

de Geografia do 6º ao 12º ano, foram ministradas pelo geólogo e professor de Geografia Dr.

Hans-Ulrich Schmutz,  20 anos professor de uma escola Waldorf na Suíça.  Paralelamente,

alguns participantes do curso, professores Waldorf atuantes, ministraram aulas modelos e a

prática pedagógica foi colocada em discussão, tendo em vista também o que estava sendo

abordado nas palestras principais.

Durante este encontro vi ser apresentado um currículo de Geografia totalmente criado por

um professor  Waldorf.  Ao longo de seus  20 anos de docência,  Schmutz desenvolveu um

currículo  completamente baseado na visão antroposófica de mundo e  de homem,  mas  ao

mesmo tempo bastante pessoal e único. Baseado na sua pesquisa de doutorado, desenvolvida

a partir  do entendimento que a  Antroposofia  tem sobre o Planeta  Terra,  fica evidente  no

currículo desenvolvido por ele a influência da sua formação em Geologia; a Geografia Física

e os processos de formação da Terra e das rochas têm um grande destaque. Na verdade, ao

longo do curso ele nos mostrou sua teoria e de que forma ele a apresenta para os alunos.

Ao longo do curso, Schmutz procurou deixar claro que aquele era o currículo feito por ele,

para crianças  e  jovens suíços de uma escola específica,  nós aqui  no Brasil  tínhamos que

encontrar um caminho nosso. Muitas vezes as aulas eram apresentadas por ele tendo a sua

escola e seus alunos na Suíça como referência. Com isso ele reiterava a necessidade de que

cada professor devia fazer o seu currículo, baseado nos seus alunos, na sua escola, na sua

cidade, no seu país - ainda mais se tratando de Geografia. Por diversas vezes foi dito que os

professores  deveriam fugir  da ideia  de que existe  um currículo e  um método Waldorf  de

ensino que esteja pronto.  É claro que,  quando ele descobriu a carga horária de aulas dos

professores do Ensino Médio, disse que era muito difícil um professor ter tempo hábil para

estudar, pesquisar e criar nessas condições...

Em um outro momento, pude participar de um segundo encontro  do Grupo de Ciências

com duração de dois dias em um fim de semana de setembro de 2015. Nesse encontro, os

momentos  de  prática  pedagógica  foram  intercalados  por  momentos  de  estudo  de  duas

palestras de Rudolf Steiner - a Décima Conferência, do livro “A Arte  da Educação I”; e a

Terceira  Palestra  do  livro  “Reconhecimento  do  Ser  Humano  e  Realização  do  Ensino”  -

conduzidos pelos professores coordenadores do Grupo de Ciências.
26



Apesar  dos  assuntos  tratados  serem  profundos  e  de  difícil  entendimento,  muitos

professores novos nas escolas participaram dos encontros e tanto um encontro como o outro

foram momentos de muitas trocas entre os professores antigos e novos. Para estes, vi que era

uma  oportunidade  ver  os  colegas  mais  antigos  nas  escolas  Waldorf  atuando  durante  os

momentos de prática pedagógica, pois é mais difícil isso acontecer no dia-a-dia escolar.  

Em conversas com diferentes professores durante os encontros, ao perguntar sobre esse

processo de formação de um professor Waldorf, muitos me responderam que esses momentos

de troca entre os professores mais antigos e os mais novos foi o que ajudou no entendimento

do universo da escola Waldorf. Que o processo é longo, isso é uma unanimidade entre os

professores novos na pedagogia Waldorf: “Demorei dois anos para entender onde eu estava”

me disse um professor do Ensino Médio. Dos professores com quem tive a oportunidade de

conversar sobre teoria e prática pedagógica na pedagogia Waldorf, a resposta sempre veio no

sentido de que a prática vem muito antes do entendimento da teoria a respeito dela. A teoria

vai  chegando  aos  poucos,  durante  esses  encontros  de  formação  continuada,  durante  as

reuniões e grupos de estudos semanais nas escolas.

b. Um pouco sobre a razão do ensino de geografia na escola Waldorf  

Quando penso no porquê escolhi  fazer  minha graduação em Geografia,  penso que  de

alguma forma já  tinha interiorizado qual  era  o sentido do ensino dessa ciência  na escola

Waldorf,  por  mais  que  a  consciência  a  respeito  disso  tenha  vindo só anos  mais  tarde.  A

Geografia sempre pairou como uma possibilidade,  mas eu fugia um pouco dela,  pois não

conseguia  me  ver  trabalhando  na  área.  Lembro  de  ficar  pesquisando  carreiras  e  de  não

encontrar nenhuma que oferecesse o que eu estava procurando. Eu queria uma ciência que não

excluísse nem os aspectos naturais, nem os aspectos humanos, que conseguisse relacionar os

dois. Por fim, me “rendi” à Geografia, sem muita certeza do que faria com o meu aprendizado

no futuro, mas feliz de estudar algo que fazia sentido para mim.

Logo na minha primeira aula na graduação, discutimos a separação Geografia Física e

Geografia Humana e este foi o primeiro balde de água fria de muitos outros que vieram com

relação  a  minha  visão  romântica  da  ciência  durante  a  graduação.  Por  bastante  tempo  -

substituindo meu romantismo por uma visão dramática e negativa - eu achei que os dizeres

“Geografia  é  Amor”,  espalhados  em cartazes  pelos  corredores  e  na  fala  descontraída  dos

colegas, deveria ser substituído por “ Geografia é Crise”.
27



Não acho que eu estava errada. De fato a crise estava e está presente na Geografia desde

os seus primórdios, mas não só como algo negativo e nem substitutivo do Amor, mas como

algo que caminha junto deste; como uma eterna possibilidade de repensar as respostas que

temos  para  a  ciência  e  não  só  isso,  mas  também  repensar  as  nossas  formas  de  agir.

Movimentar-se. Penso que a crise permite movimento, ação pensada. Nós, seres humanos,

revelamos quem somos pelas nossas ações - mas precisamos do outro para mostrar quem

somos. É no contato com o outro e com o mundo que a individualidade se cria. Participar do

mundo ativamente é participar do que é comum entre nós e o outro.  O contato com o outro

significa não necessariamente o outro que está  aqui  agora,  mas os  outros  do passado,  da

história também. Assim, o Amor ao próximo e ao mundo se desenvolve juntamente com a

individualidade do ser humano.

É se colocando no espaço que o homem estabelece essas relações, tanto entre os homens

quanto entre ele e o mundo. O homem pertence ao espaço e a Geografia como disciplina

escolar permite o desenvolvimento dessas relações.

Em uma de suas palestras Steiner explana longamente sobre a importância do ensino de

Geografia:

Nós vivemos uma época, assim por volta do último terço do século XIX, onde o

ensino de Geografia foi empurrado um pouco para trás nos planos letivos pelo ensino

de História. De fato, nos exames de capacitação de ensino sempre se tem anexado a

Geografia a qualquer outra coisa. Tem-se dado menos atenção a ela. Ou o professor

de História a recebia como tarefa anexa, ou ela era anexada de alguma maneira na

aula de História Natural. Por um período de tempo a Geografia foi de fato empurrada

para trás. (...)

(...) nós levamos o ser humano a uma consolidação em si mesmo precisamente ao

exercitar o geográfico de modo bem vivo (...)

Quando nós realmente praticamos isso concretamente, então colocamos o ser humano

no espaço e formamos nele em especial aquilo que o leva a aprender o interesse pelo

mundo. E isso se evidenciará em efeitos dos mais variados. Um ser humano com o

qual praticamos Geografia de maneira sensata se posiciona de maneira mais amável

diante de seu vizinho que um que não aprenda o “ao lado no espaço”. Ele aprende a

estar ao lado, ao lado das outras pessoas; ele respeita os outros. Essas coisas passam

fortemente para a formação moral, e o empurrar a Geografia para trás não significa

outra  coisa  senão  uma aversão  contra  o  amor  ao  próximo,  que  teve  de  deixar-se

empurrar mais e mais para trás. Relações desse tipo não costumam ser percebidas,

28



mas elas existem. Pois nos fenômenos da vida da civilização sempre age certa razão

ou falta de razão inconsciente.” (STEINER, 1921, p. 64)

Steiner falou sobre isso há quase 100 anos, mas se observamos bem o lugar que o ensino

de Geografia ocupa nas nossas escolas, veremos que ele ainda é colocado de lado. Durante a

graduação sempre desejei que fossem feitas relações entre as disciplinas, que olhássemos para

a Geografia como um todo, sem a separação clássica das humanas e físicas. Raramente elas

foram feitas pelos professores. Mas essas relações foram se fazendo por mim, e mesmo com

todas as críticas que tenho referentes a minha formação acadêmica,  de alguma forma ela

também me permitiu a construção desse conhecimento, e por conta disso, de ter conseguido

fazer  essas relações, agora, no fim do curso, me parece claro porque Geografia também é

Amor.

Durante  os  estágios  percebi  que,  diferentemente  da  Geografia  acadêmica,  a  Geografia

escolar permite, e diria mais, exige, que essas relações sejam feitas para o desenvolvimento do

amor ao próximo, de que Steiner fala. Como professores precisamos ter claro que ser humano

estamos  formando,  quais  são  os  nossos  objetivos  ao  passar  determinado  conteúdo  de

determinada forma.  Encarar  a  Geografia  como a possibilidade  de  desenvolver  o  amor ao

próximo,  colocando  o  aluno no espaço  e  proporcionando  a  ele  a  conscientização de  que

mundo é esse que habitamos, me parece que esse é o objetivo do ensino de Geografia dentro

da escola Waldorf. Os professores, vindos dessa nossa formação acadêmica segmentada, têm

como  desafio  buscar  essas  relações,  para  não  correr  o  risco  de,  como  diria  a  minha

entrevistada, formar robôs.

Eu acho que ela é essencial para a formação. Indispensável. Sem ela você cria robôs (...)

A Geografia, ela engrandece a sua percepção do mundo e de como você se relaciona com o

mundo; ela te faz consciente do seu entorno e da comunidade que você vive; ela pode ser

uma fonte de conhecimento e portanto trazer muita autonomia, independência.... E eu acho

que todo esse conhecimento, ele é essencial para que o mundo continue se transformando

para o bem.

29



c. A experiência dos estágios: um olhar sobre o ensino de Geografia na escola Waldorf

Realizei estágios em duas escolas Waldorf diferentes da cidade de São Paulo. Na primeira

delas tive a oportunidade de acompanhar uma época inteira de Geografia no 10ºano (primeiro

ano do Ensino Médio), ou seja, durante um mês, entre 24 de agosto de 2015 e 18 de setembro

de 2015, acompanhei a duas primeiras horas da manhã dedicadas à Geografia. Na outra escola

estagiei na sala do 11º ano (2º ano do Ensino Médio) durante o mês de novembro de 2015.

Acompanhei  o  chamado  “curso”  de  Geografia,  onde  por  volta  de  um mês,  três  dias  por

semana,  os  alunos  têm duas  aulas  seguidas  da  mesma  disciplina  no  segundo  horário  da

manhã, depois do intervalo. O curso, assim como a época, é rotativo, a disciplina ministrada

muda a cada mês.

A princípio, quando comecei a participar dos cursos de ciências, minha ideia era falar das

indicações do currículo de Geografia na Escola Waldorf para todos os anos. Conforme eu fui

estudando e realizando os estágios fui mudando de ideia, pois me pareceu sem sentido falar de

uma parte do currículo que eu não tivesse observado sendo aplicado pelos professores. Achei

que  o  mais  interessante  era  poder  observar  como  os  professores  criavam  em  cima  das

diretrizes curriculares com base nos conhecimentos antropológicos, e não falar das diretrizes

em si.

Então, a ideia aqui é relatar o modo como o ensino de Geografia apareceu para mim nessas

escolas Waldorf e refletir sobre método, conteúdo e o papel do professor. Para tanto, vou me

ater apenas nas indicações curriculares para o ensino de Geografia, e a sua relação com a

antropologia antroposófica, no que concerne às séries que tive a oportunidade de fazer estágio

- 10º ano e 11º ano -  como os professores que tive contato criaram a partir dessas indicações

curriculares e que relações eles estabelecem com a escola, seu currículo e seu método.

Evidentemente as experiências foram bastante diferentes, pois as escolas eram diferentes,

assim como os professores e os alunos, mas ambos os estágios foram realizados no Ensino

Médio. Nesse momento os alunos estão adentrando o 3º setênio de vida, onde, de acordo com

a Antroposofia, o desenvolvimento cognitivo e a capacidade de julgamento é latente. Aqui, de

uma forma geral, os alunos devem ser cada vez mais instigados a buscar uma autonomia no

pensar e no julgar e, consequentemente, no seu agir consciente no mundo. Porém, existem

critérios pedagógicos que estão relacionados à antropologia, aos quais o professor deve estar

atento em cada uma das séries do Ensino Médio.

30



 -  Sobre currículo, conteúdo e prática pedagógica na sala do 10º ano

Com relação ao 10º ano, Tobias Richter (1995, p.54) esclarece que devem ocorrer passos

rumo à atividade própria, ao “encontrar-se”, inicialmente no âmbito do pensar. A clareza no

raciocínio e a crescente capacidade de julgar devem ajudar o aluno a desligar-se cada vez

mais do domínio das simpatias e antipatias e por isso é importante a abordagem analítica de

leis naturais que podem ser captadas pelo raciocínio.

No âmbito do ensino de Geografia,  a visão global se amplia em relação aos anos

anteriores, abrangendo a hidrosfera e atmosfera, até as zonas climáticas e as demais

esferas (no interior da Terra e fora dela), suas múltiplas interrelações e movimentos.

Dessa maneira, continua-se elaborando o fundamento para compreender a biosfera e a

ecologia. A meta deveria ser a visão da Terra como de um organismo vivo que reage

com grande sensibilidade a tudo que afeta seus ritmos e ciclos vitais. (RICHTER,

1995, p.54)

É de praxe em toda escola Waldorf do mundo iniciar a manhã recitando um verso - que é o

mesmo em todas  as  escolas.  Durante o estágio em que acompanhei  as aulas  do 10º  ano,

percebi que antes ou depois do verso sempre havia uma pequena atividade de movimento ou

de observação que instigava os alunos a alguma reflexão. As vezes essa reflexão era sobre si

mesmo:  como é ficar em um pé só por tempo indeterminado? O que eu preciso fazer para

conseguir permanecer? E quando eu fecho os olhos nessa posição, o que acontece? As vezes

as atividades eram em pares ou em grupos: abrace um colega e tente perceber a respiração

dele. Agora respirem juntos. Agora alternadamente. Como foi? O que precisou ser feito para

dar certo? Ou então:  hoje nós vamos falar o verso em silêncio. Cada um vai escolher 3

palavras do verso e só essas palavras serão ditas em voz alta...E depois de feito o verso: qual

é a dificuldade de fazer isso? Por que? E ainda: hoje a gente vai fazer o verso olhando pela

janela, essa janela que a gente vê todo o dia, mas hoje eu quero que vocês procurem olhar

para essa paisagem cotidiana e ver algo novo. Escrevam sobre essa observação em forma de

verso.

Enfim, esses são alguns exemplos do que era feito todos os dias, durante os 10 ou 15

minutos iniciais. Por meio de uma pequena vivência, o aluno podia perceber suas formas de se

relacionar com o mundo, com o outro a partir  dos seus variados sentidos.  Uma atividade

31



curta, que além de despertar do sono matinal, trazia de forma dinâmica o colocar-se no espaço

e o relacionar-se.

A época  que  acompanhei  era  de  Geografia  do  Brasil  e  a  proposta  do  professor  era

percorrer os  biomas brasileiros a partir da biografia de algumas personalidades desconhecidas

pelo grande público,  mas que tiveram uma atuação marcante na história do país e que se

relacionaram de alguma forma com um ou mais domínios naturais e culturais brasileiros.

As biografias escolhidas foram a de Josué de Castro, Chico Mendes e Aziz Ab´Saber.

Apresentadas nessa ordem, ao longo de 3 semanas, essas histórias de vida criavam um fio que

permitia que a discussão de aspectos naturais e sociais fossem abordados sem que existisse

um cisão na aula, onde hora se fala do homem e hora da natureza, mas que a relação dos dois

estivesse sempre presente, como se não fosse possível tratar de um sem tratar do outro. Para

quem  sai  de  uma  formação  acadêmica  onde  se  estuda uma  Geografia  cada  vez  mais

fragmentada, em que a relação entre as diferentes especialidades da ciência muitas vezes não

se faz,  vejo como um imenso desafio  fazer  um trabalho onde seja  possível  realizar  essa

relação, pude ver que essa era uma preocupação constante e que o uso das biografias carrega

em si esse potencial. Consegui ver a ideia da Terra como organismo vivo sendo apresentada a

partir da relação dessas personalidades com o mundo.

As  histórias  de  vida  são  envolventes  e  quando  bem contadas  despertam um interesse

genuíno pela realidade do protagonista, aguçam a vontade de conhecer mais sobre a pessoa e

o seu lugar. Tive essa sensação em muitas das aulas e percebi essa curiosidade também nos

alunos, nas suas perguntas as vezes inocentes, as vezes questionadoras a respeito da realidade

que estava sendo apresentada e muitas vezes ansiosas pelo desfecho da história do “herói”. O

Brasil  foi  apresentado em toda a  sua multiplicidade de “culturas e  naturezas” a  partir  da

história de pessoas que viveram, estudaram e atuaram nos seus lugares de origem, por mais

que sua atuação e estudos tenham repercutido nacional e mundialmente.

Penso que apresentar biografias de pessoas que viveram uma vida acreditando em uma

ideia, lutando de formas variadas para que ela viesse a luz e, dessa forma, contribuíram para

uma parte importante da história, trazem exemplos para o jovem, que está começando a se

perceber atuante no mundo, fazendo pensar no como se quer agir e nas consequências que

uma determinada atuação pode trazer.

Quando conversei com o professor sobre as indicações do currículo de Geografia na escola

Waldorf  e  o  currículo  apresentado pelo  professor  Schmutz  no  curso  em Brasília,  ele  me

explicou que o fato da pedagogia ter surgido no início do século XX, em um momento em que
32



na História do Pensamento Geográfico a Geografia se dedica ao serviço estatal e à descrição

da paisagem,  fez  com que o  currículo  fosse  primeiramente  pensado muito  no  âmbito  da

Geografia Física.

Como foi dito anteriormente, os conteúdos curriculares na pedagogia Waldorf são meio

para o desenvolvimento do indivíduo. Tendo o professor conhecimento antroposófico sobre a

formação do ser humano e suas necessidades em cada fase da vida, ele tem autonomia para

escolher os conteúdos que ele considere mais importantes trabalhar com os alunos.

Para este professor, o fato da sua formação de geógrafo ter sido muito mais voltada para a

Geografia  Humana,  faz  com que ele  busque,  a  partir  das  indicações  do  Steiner,  trazer  o

aspecto humano para o currículo. O trabalhar os biomas a partir de biografias é uma tentativa

de fazer isso.

Percebi que desde o momento do ritmo, até a forma de passar o conteúdo e mesmo nas

conversas  sobre  outros  assuntos  com os  alunos,  existia  sempre  a  intenção de fazê-los  se

perceberem como indivíduos atuantes no espaço. E que tal espaço é habitado por outros, e

estamos sempre nos relacionando tanto com o espaço quanto com os outros seres que nele

habitam,  tendo  as  nossas  ações  consequências  nessas  relações.  Penso  que  essa  ideia  da

importância de se perceber, percebendo o espaço e o outro que nele habita, era o que estava

por detrás do ensino de Geografia aqui. A partir disso o conteúdo foi sendo trabalhado e com

ele o entendimento de como e por quê biomas e culturas estão onde estão.  

Com relação ao uso da metodologia dos três passos, em grande parte das aulas consegui

identificar claramente seu uso, principalmente nas aulas em que uma das biografias estava

sendo contada, ou alguma outra história, que derivava da biografia. Mas nem sempre isso era

evidente para mim. Houve momentos que percebi uma extensão de um dos passos; outros

momentos  de exposição  de conteúdos e  conceitos  que  complementavam o que os  alunos

haviam trazido como entendimento, e que também davam “ganchos” para o andamento das

aulas.

Houve dois momentos que percebi em todas as aulas, independentemente de eu distinguir

o uso claro dos 3 passos ou não, um momento do relembrar do que havia acontecido no dia

anterior  e  um momento de registros  do que havia sido dito  na aula  do dia.  O  relembrar

acontecia sempre no início da aula, as vezes bem breve e feito sem muita ajuda dos alunos e

as vezes mais longo e exigente com eles. Desse relembrar novos elementos eram trazidos e no

fim da aula acontecia um registro escrito e individual do que havia acabado de ser dito.

33



Quase sempre  esse  registro  era  acompanhado  de  uma  ou  duas  perguntas  que  seriam

retomadas na aula seguinte, fazendo a relação das duas aulas. Algumas vezes os alunos faziam

isso em sala,  outras vezes  deveriam fazer  em casa.  Em grande parte  não eram perguntas

objetivas, no sentido de que permitiam saber como o aluno havia refletido sobre o que havia

sido dito na aula.

Quando conversei sobre método com o professor, ele disse que procura não se prender

tanto aos passos, que eles são ferramentas para os alunos alcançarem o pensar autônomo, para

chegarem a conclusões por si, mas não devem ser amarras. Por isso, as vezes ele estendia os

passos, as vezes dava uma aula mais expositiva...o importante na sua visão era de que os

alunos conseguissem olhar o entorno e pensar sobre ele.

Também questionei o professor a respeito da dificuldade de aplicar método no sentido da

necessidade  da busca de uma neutralidade por  parte  do professor,  principalmente quando

falamos de uma ciência humana como a Geografia. Coloquei a evidência da existência por

parte do professor de um objetivo claro com relação ao caminho que ele deseja percorrer ao

dar  aulas,  esse objetivo vincula-se com a visão de mundo desse professor,  que de forma

alguma é neutra. A resposta dele foi de que sim, a indicação é que o professor se abstenha de

colocar sua opinião, mas o que realmente importa, segundo ele, é a postura que o professor

adota perante o mundo, o que ele fala e o que ele faz. Identificando essa postura, o aluno pode

olhar para si e descobrir qual é a postura que ele assume ou deseja assumir perante o mundo.

E o professor deve estimular essa busca, mesmo que os caminhos do aluno sejam opostos aos

dele.

 - Sobre currículo, conteúdo e prática pedagógica na sala do 11º ano

No 11º ano o currículo deve ter como questões relevantes: o conclusivo, o processual e o

inovador. A partir desta trindade, o olhar se dirige sempre a algo que transpõe o ponto final -

no âmbito das profundezas e da imensidão, até o infinito (RICHTER, 1995, p.58). Por isso, no

currículo de Geografia deste ano, Richter indica dois caminhos:

“De um lado os alunos podem ser conduzidos para além dos limites do que tem sido

focalizado até este momento. Isso pode servir - seguindo uma tradição mais antiga - à

introdução da Cartografia: trata-se da familiarização com as diferentes projeções da

esfera  no  plano,  por  meio  da  matemática  e  do  desenho.  Também  a  Astronomia,

34



tratada, às vezes, numa época separada, leva o jovem para fora do âmbito terrestre.

Do outro lado, o adolescente passa, no 11º ano, a buscar mais claramente, anímica e

socialmente,  seu  próprio  ambiente,  a  sua  “pátria  interior”.  Um enfoque da  Terra,

segundo  critérios  geo-econômicos,  vem  de  encontro  a  isso,  pois  o  aluno  toma

consciência de mais um “envoltório” criado pelo próprio ser humano. Como criador

da cultura e realizador de impulsos econômicos, ele conquista e estrutura o espaço,

tornando-se cada vez mais intensamente consciente do ambiente dentro do qual ele

vive.” (RICHTER, 1995, p.60)

 No curso que acompanhei no 11º ano, a turma já havia tido uma época onde foi trabalhada

a organização espacial de cidades antigas a partir de uma base pública, e de como essa base

foi mudando aos poucos para uma base privada. Para apresentar essa mudança na lógica das

cidades, o professor escolheu cinco cidades representativas. A partir do trabalho com a planta

dessas cidades, ele foi mostrando como a mudança da lógica - do público para o privado -

altera o espaço. No início do curso ele fez uma breve retrospectiva da época, mas a maioria

desse conteúdo eu vi nos cadernos dos alunos. A ideia do professor era trabalhar durante o

curso com o conceito de cidades globais. A partir da feitura de um mapa mundi  mostrando

fluxos e trocas entre cidades, o professor trouxe o conceito de cidade global, e estabeleceu

junto com os alunos os critérios que definem uma cidade global.  Um mapa detalhado foi

sendo construído ao longo do curso e nele as cidades globais foram  sendo colocadas. Para

finalizar  o  curso,  a  partir  de  um perfil  geomorfológico,  o  professor  contou  a  história  da

formação da cidade de São Paulo e de como ela chegou a se tornar uma cidade global.

Este segundo estágio, mais do que pensar o currículo e o método, me permitiu refletir

sobre a relação do professor com esses dois fatores dentro da escola Waldorf. Há dois anos

trabalhando  na  escola,  mas  professor  de  geografia  já  há  algum  tempo,  o  professor  que

acompanhei me relatou em uma entrevista (em anexo) e também em conversas ao longo do

estágio as suas impressões com relação ao seu trabalho de professor e ao ensino de Geografia

na escola Waldorf.

Lendo  a  entrevista,  fica  evidente  que  diversas  particularidades  da  pedagogia  Waldorf,

principalmente em se tratando dos professores de área e do Ensino Médio que entram mais

facilmente na escola sem terem a formação Waldorf, só se descobrem a partir do momento

que o professor vive o cotidiano escolar:

35



“(...) tem umas coisas básicas que você ouve os colegas falando, quer dizer, tem umas

palavras que até hoje para mim são muito...não é que são vagas, mas é que elas não tem

definição e eu não fui atrás de conceituar porque tem muita coisa ainda para ser percebida e

eu estou primeiro preocupado com as coisas que interferem diretamente na dinâmica da sala,

como a questão das personalidades, da biografia, da antropologia...Agora, quando entra na

questão anímica, astral... Para mim é muito difícil de pontuar as coisas e qual o impacto

disso na vida do cidadão. Mas é uma das coisas que, por exemplo, está na gaveta e que

lentamente vem. Com certeza nos próximos 5 anos eu terei que estudar essas coisas com mais

vigor e empenho (...)” (em anexo)

Além de todo o conteúdo Antroposófico ao qual o professor precisa se familiarizar ao

entrar em uma escola Waldorf, existe o preparo de todas as aulas. Por mais que exista uma

indicação de currículo, o professor é autor de todas as aulas, não são adotados livros didáticos

ou apostilas, assim, é necessário - é esperado - que o professor pense sobre o currículo e não

apenas o reproduza

“Não, tinha um currículo, mas aí você chega e fala: “Tá bom. O 9º ano é Geologia e os

calores internos e o estirão”...tá bom, mas e aí? Você começa por onde? Bom dia, como é

que eu faço um ritmo? Bom dia temos 100 minutos no próximo um mês, né?! 100 minutos

todos os  dias!  Como é que você produz,  como é que  você  faz  isso? Porque antes  essas

perguntas já estavam no livro, você não perde tempo escrevendo o livro, a pergunta.”

A partir do momento que o professor  precisa pensar o currículo ele se torna um sujeito

ativo no processo. Nenhum documento pode dar sentido à prática docente, o que faz isso é a

experiência de vida do professor.

Então aqui eu sou autor das aulas, eu me sinto esculpindo isso, eu falo o tempo inteiro

“Daqui a 10 anos essa aula vai ficar boa”, porque todos os erros que eu cometo numa época

eles vão lapidando a próxima e o volume da autoria faz com que esses conteúdos sejam

inesquecíveis para mim, então assim, eu não vou esquecer o que eu fiz, eu sei onde foi que eu

tropecei, quais mapas eu não precisaria ter feito, enfim...coisas da prática. (...) Mas é nesses

termos, aqui eu não precisei fazer nenhuma luta política no sentido da autoria do trabalho,

eu tenho autonomia pra criar. Mesmo. E é uma super responsabilidade.” (em anexo)
36



Além da aula autoral, em vários momentos da entrevista a questão do tempo, do volume

de conteúdo e do resultado, apareceram como fatores determinantes para distinguir a atuação

do professor em uma escola Waldorf e em uma escola regular, particular ou pública. Durante

os estágios isso também ficou evidente para mim. A relação tempo - conteúdo - resultado na

escola Waldorf é outra, pois o conteúdo aparece como meio para o desenvolvimento do ser

humano, ele não tem um fim em si. Isso faz com que não se espere da apresentação de um

determinado conteúdo um resultado idêntico em todos os alunos. Cada indivíduo responderá

de uma forma e em um tempo diferente.

“A pressão do tempo, a pressão do volume de conteúdo, a pressão pela otimização do

resultado,  faz  com que o trabalho seja muito  racional,  muito  mental,  muito  consciente  -

consciente da fisicidade do fenômeno. Mas eu acho que ao mesmo tempo isso é tão forte, não

é ruim, mas é tão hegemônico dentro da educação convencional, que afasta da possibilidade

de entender o mundo de outra forma, de sentir esses conteúdos, de ser protagonista dessas

ações transformadoras do mundo. E isso aqui na Antroposofia é quase um pressuposto da

ação do professor: tentar criar esse sentimento de pertencer às ideias,  de você construir

junto  com  o  aluno  um  entendimento  transformador,  do  aluno  e,  consequentemente,  do

entorno, da comunidade, das pessoas... Mas aqui eu ainda estou aprendendo…”

O papel do professor de conduzir o aluno nesse processo de chegar ao entendimento por

si, é bastante complexo, pelo menos num primeiro momento.  Em um dos estágios tive a

oportunidade  de  experimentar  dar  uma  aula,  e  depois  de  6  anos  frequentando  aulas  na

Universidade onde a explicação parte sempre do conceito, percebi a dificuldade de dar uma

aula que permita que os alunos cheguem ao conceito sem que ele seja dado pelo professor de

pronto. Sobre o método dos três passos como um pressuposto da atuação do professor dentro

da escola Waldorf:

“É,  eu  acho  que  tem  regras,  quer  dizer,  não  vou  chamar  de  regras,  há  estudos  e

pressupostos que precisam ser amadurecidos na trajetória do professor e acho que são duas

direções: uma é a prática da sala. Então a questão dos três passos, por exemplo, isso eu acho

que  funciona  muito  bem,  mas  é  flexível,  a  gente  se  adapta.  (...)  Não  é  uma  coisa  tão

amarrada que tem que ser: 1, 2, dorme, 3; 1, 2, dorme, 3; se der pra ser assim, ótimo, mas é

uma composição rítmica. Essa questão do ritmo dos passos, das etapas - são três etapas -
37



isso é construído também (...) Então me sinto pouco obrigado a seguir, mas acho muito bom

pensar  constantemente  nisso.  Mas  nem  sempre  eu  consigo...Várias  vezes  os  passos  são

pensados antes, mas a dinâmica da aula vai para outro lugar….E acho que com o tempo isso

vai refinando também. E a outra coisa que são pressupostos são as biografias, e a ideia de

quem são os estudantes (...) são muitas combinações metodológicas e para mim tem dado um

sensação de liberdade, tenho esse sentimento. Mas não porque não tenha rigor ou não tenha

nenhum parâmetro.  Mas  é  muito  bonita  a  possibilidade  de  combinação  se  tornar  quase

infinita. Eu não sei se isso é desconhecimento atual meu, porque eu estou só há dois anos (na

escola Waldorf), talvez daqui há 10 anos eu fale: “Nossa quando eu comecei eu fazia uns

negócios absurdos, eu achava que podia combinar várias coisas”. Mas por enquanto tem

sido assim, não se esgota.”

  Além dos elementos da disciplina a ser ministrada, o professor precisa levar em conta os

seus alunos, a época em que eles vivem e também o espaço que habitam. Me pareceu evidente

no  meu  contato  com  os  professores  Waldorf,  que  a  possibilidade  de  criação  traz  um

envolvimento deles com a docência difícil de ser trazido por uma cartilha ou um livro. A

Pedagogia Waldorf se dá nessa configuração criadora. Nesse sentido, um professor Waldorf é

sempre um artista, está sempre em processo de criação, pois a relação com o aluno é sempre

nova.  É nesse criar do educador, nesse eterno reinventar-se e descobrir-se que acontece a

educação. A busca pelo autodesenvolvimento do educador é percebida pelo aluno - mesmo

que não seja de forma consciente - e ela tem mais importância do que qualquer conteúdo, pois

demonstra que o professor é capaz de julgar seus próprios atos, que ele possui autocrítica. O

mais importante não é o professor ser capaz de passar para o aluno a reprodução do que foi

pensado por alguém, mas sim o próprio ato de pensar. Essa busca pelo autodesenvolvimento

me parece a própria demonstração do ato de pensar.  Steiner fala que o professor deve se

conscientizar  de  que  toda  educação  é  também autoeducação  do  homem,  ou  seja,  não  é

possível  ajudar o aluno a “conduzir para o mundo o que está dentro dele” sem o esforço do

próprio aluno.  

Toda educação é autoeducação, e nós, na verdade, como professores, somos apenas o

ambiente em redor das crianças, que se autoeducam. Temos de constituir o ambiente

mais propício para que, junto a nós, a criança se eduque conforme deve educar-se por

seu destino interior. (STEINER, 1923, p.126)

38



Nesse  sentido,  o  professor,  ou  melhor,  o  adulto  que  busca  conscientemente  a  sua

autoeducação é uma presença saudável diante do jovem e da criança. Steiner aponta que ter

essa  atitude  com  relação  à  educação  pode  ser  encarado  como  uma  ação  social,  pois

proporcionar um ambiente de autoeducação, onde seja possível se desenvolver e a partir disso

desenvolver também um olhar para o próximo, faz com que os jovens e crianças, quando

prontos para atuarem no mundo, se coloquem de forma consciente e amorosa.

39



CONSIDERAÇÕES FINAIS

“Serras que vão se destapando para destapar outras serras. Tem todas as coisas. Vivendo

se aprende, mas só o que se aprende é fazer outras maiores perguntas.”

- João Guimarães Rosa -

 

A educação  passa  por  um  momento  de  crise,  o  que  pode  ser  uma  oportunidade  de

repensarmos o que entendemos como educação. Já há alguns anos pululam textos, filmes e

documentários de todas as partes do mundo tratando dessa questão. Está evidente que a crise

vai além de uma questão salarial dos professores ou de estrutura física da escola. Estes são

problemas que não devem ser ignorados, e que no Brasil são os que primeiro nos saltam aos

olhos. Mas quando pensamos em países ditos desenvolvidos, os quais têm esses problemas

solucionados, e mesmo assim vivem um momento de questionamento a respeito da educação

das crianças e jovens, percebemos que a questão vai além de problemas de estrutura física e

remuneração.  Não  podemos  ignorar  a  problemática  estrutural,  mas  precisamos  pensar  na

educação também num âmbito filosófico, pois por detrás de uma pedagogia há sempre uma

imagem de ser humano.

Da época medieval para a chamada modernidade, os pensadores deixam de ancorar suas

reflexões  em  pressupostos  metafísicos  dogmáticos  ditados  pela  Igreja  Católica,  para

fundamentá-las na experiência e na razão. Com Galileu, Newton, Bacon e outros pensadores

mais, nasce a ciência natural, com a matemática e o experimento como princípios nucleares.

Esse  novo  modelo  cognitivo  permitiu  uma  grande  eficiência  na  manipulação  e  na

exploração  do  campo  material  da  existência  humana,  mas  acarretou  também  em  um

esvaziamento  existencial.  Toda  a  existência  humana,  antes  vinculada  também  a  uma

perspectiva  espiritual,  se  resume  à  matéria  e  ao  mundo  sensível.  Numa  existência  sem

perspectiva,  resta  ao  homem  viver  numa  busca  sem  fim  da  felicidade  -  tão  efêmera  -

proporcionada pela matéria.

Essa visão de mundo fundamenta a nossa sociedade, a qual tem no consumo a sua válvula

de  escape  para  a  realização  da  felicidade.  O  consumo  de  objetos  que,  num  movimento

contraditório, acarreta no consumo da própria natureza, a base para toda a existência material.

E qual é a grande preocupação do homem atual? Garantir a possibilidade de consumo, que

está vinculada com o seu bem estar. Para isso, ele precisa participar do processo econômico

40



que vigora hoje na nossa sociedade, garantindo seu lugar no mercado,  concorrendo contra os

outros para garantir seu quinhão.

Se considerarmos que este é o objetivo de vida da grande maioria dos homens hoje, a

educação é, segundo essa visão de mundo, a preparação do jovem para garantir seu lugar no

mercado. As crianças e jovens, em sua maioria, são educadas para consumir o mundo.

Em meio a este momento crítico que vivenciamos na educação, acredito que a Pedagogia

Waldorf, considerando o ser humano em seus aspectos mais amplos, pode contribuir muito

para um novo modo de pensar a educação, impulso já em curso em várias iniciativas pelo

mundo. Longe de querer considerá-la como única alternativa e mais na tentativa de trazer para

consciência as possibilidades e o conhecimento por ela  proporcionados,  penso que,  assim

como  mudar  a  sociedade  exige  pensar  novas  alternativas  para  a  educação,  por  sua  vez,

mudanças na educação exigem mudanças no modo hoje hegemônico de pensar o homem e o

mundo. Precisamos refletir sobre o que buscamos como seres humanos; precisamos refletir

sobre como lidamos com o mundo e com os outros para podermos refletir sobre educação.

Que a educação não seja conduzida a fim de suprir o mercado; que não lide com o mundo e

com a vida como objetos de consumo, mas sim que conduza para um atuar livre e consciente;

que tenha olhos para o desenvolvimento das capacidades humanas de forma a trabalhá-las

com um olhar amoroso para com o mundo e para com o outro.

Para  os  professores  e  para  as  instituições  de  ensino  isso  significa  repensar  a  prática

pedagógica, os currículos,  os métodos, sem medo de quebrar os paradigmas que orientam

atualmente  a  educação  e  sabendo  que  se  encontrará  muita  resistência.  Apresentei

sucintamente nesse trabalho o currículo,  o método e a prática pedagógica sob o olhar da

Pedagogia Waldorf encarando-os como uma possibilidade de repensar a educação.

Como professores de Geografia temos sorte, pois independentemente de estarmos atuando

em uma escola de pedagogia Waldorf, o ensino da Geografia - por toda a sua amplitude - pode

proporcionar todas as reflexões acima citadas, até mais facilmente do que outras disciplinas.

O desafio está em descobrir as formas de trabalhar o conteúdo.

Começar  um  trabalho  exige  muita  força  de  vontade,  e  terminá-lo  exige  algum

desprendimento. Sabendo que muito ainda poderia ser dito a respeito da Pedagogia Waldorf e

do ensino de Geografia no contexto dessa pedagogia, termino esse trabalho na certeza de que

as perguntas nunca acabam e na busca das respostas se da o nosso caminhar.

41



REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ARENDT, Hannah. A crise na educação. In:  Entre o passado e o futuro.  São Paulo:

Perspectiva, 1972, p. 221-247. 1a edição (Between past and future): 1961.

BONDÍA, Jorge Larrosa. Notas sobre a experiência e o saber da experiência. In: Revista

Brasileira de Educação. jan/fev/mar/abril : 2002 : nº 19 : p. 20 - 28.

GOETHE, Johann Wolfgang von. Ensaios Científicos: Uma metodologia para o estudo

da natureza: Coletânea. Tradução: Jacira Cardoso. Introdução de Antonio José Marques. São Paulo: Ad

Verbum Editorial / Barany, 2012.

MARTINS,  Leandro  E.  O  Ensino  de  Geografia  na  Escola  Waldorf.  In:  Pedagogia

Waldorf São Paulo: FEWB, Periódico nº 58, 2013.

MUNHOZ, Irceu e REISEWITZ, Marianne. O Grupo de Ciências Waldorf do Brasil se

apresenta. In: Pedagogia Waldorf. São Paulo: FEWB,  Periódico nº 51, 2011.

RICHTER, Tobias (editor).  Objetivo Pedagógico e  Metas de Ensino de uma Escola

Waldorf.  São  Paulo:  Federação  das  Escolas  Waldorf  no  Brasil,  2002.  1ª  edição  -

“Padagogischer Aauftrag und Unterrichtsziele einer Freien Waldorfshule”: 1995

SCHOOREL, Edmond.  Os Primeiros Sete Anos - Fisiologia da Infância. São Paulo:

Antroposófica e FEWB, 2011. 1ª edição (De eerste zeven jaar): 1998.

STEINER,  Rudolf.  A Questão  Pedagógica  como  questão  social:  Os  fundamentos

sociais, histórico culturais e espirituais da pedagogia das Escolas Waldorf. São Paulo:

Antroposófica:  FEWB: 2009. 1ª  edição “Die Erziehunggsfrage als  soziale  Frage” -  Obras

completas  de  Rudolf  Steiner  (GA)  296:  1960.  Seis  conferências  proferidas  em Dornach,

Suíça, de 9 a 17 de agosto de 1919.

STEINER,  Rudolf.  Reconhecimento  do  Ser  Humano  e  Realização  do  Ensino.  São

Paulo:  Antroposófica,  2009.  1ª  edição  -  “Menschenerkenntnis  und Unterrichtsgestaltug”  -

42



Obras completas de Rudolf Steiner (GA) 302: 1986. Oito palestras para os professores da

Escola Livre de Sttutgard , de 12 a 19 junho de 1921

STEINER, Rudolf. O estudo geral do homem: uma base para a pedagogia: A arte da

educação  I. São  Paulo:  Antroposófica:  5ª  edição:  2015.  1ª  edição  “Allgemeine

Menschenkunde als Grundlage der Padagogik” - Obras completas de Rudolf Steiner (GA) 293

: 1960. Catorze conferências proferidas de 21 de agosto a 5 de setembro de 1919.

STEINER, Rudolf. Teosofia: Introdução ao conhecimento supra-sensível do mundo e

do  destino  humano.  São  Paulo:  Antroposófica:  5ª  edição  brasileira:  1996.  31ª  ed.

“Theosophie:  Einfuhrung  in  ubersinnliche  Welterkenntnis  und  Menschenbestimmung”  -

Obras completas de Rudolf Steiner (GA) 9: 1987.

STEINER, Rudolf. Fundamentos da arte de educar: valores espirituais na educação e

na vida social. São Paulo: FEWB: 1ª edição brasileira: 2015. Ed. original alemã “Die geistig-

seelischen Grundkrafte der Erziehungskunst” - Obras completas de Rudolf Steiner (GA) 305:

1991. Palestras proferidas em Oxford em 1922.

STEINER, Rudolf. A prática pedagógica: segundo o conhecimento científico espiritual

do homem. São Paulo: Antroposófica: FEWB: 2ª edição brasileira: 2015. 4ª ed. alemã “Die

padagogische praxis:  vom Gesichtspunkte geisteswissenschaftlicher Menschenerkenntnis” -

Obras completas de Rudolf Steiner (GA) 306: 1989. Palestras proferidas em Dornach, Suíça,

em 1923.

SETZER,  Valdemar  W.  A  pedagogia  Waldorf:  introdução.  Disponível  em  ;

http  ://  www  .  sab  .  org  .  br  /  pedag  -  wal  /  pedag  .  htm Acesso em: 03.03.2016

SANTOS, Silvani Rosa dos.  O ensino de Geografia na Pedagogia Waldorf.  Tese de

Mestrado. Departamento de Geografia Universidade de São Paulo. São Paulo: 2007

HEMLEBEN,  Johannnes.  Rudolf  Steiner:  monografia  ilustrada.  São  Paulo:

Antroposófica: 2ª edição brasileira: 1989.

43

http://www.sab.org.br/pedag-wal/pedag.htm
http://www.sab.org.br/pedag-wal/pedag.htm
http://www.sab.org.br/pedag-wal/pedag.htm
http://www.sab.org.br/pedag-wal/pedag.htm
http://www.sab.org.br/pedag-wal/pedag.htm
http://www.sab.org.br/pedag-wal/pedag.htm
http://www.sab.org.br/pedag-wal/pedag.htm
http://www.sab.org.br/pedag-wal/pedag.htm
http://www.sab.org.br/pedag-wal/pedag.htm
http://www.sab.org.br/pedag-wal/pedag.htm
http://www.sab.org.br/pedag-wal/pedag.htm
http://www.sab.org.br/pedag-wal/pedag.htm
http://www.sab.org.br/pedag-wal/pedag.htm
http://www.sab.org.br/pedag-wal/pedag.htm
http://www.sab.org.br/pedag-wal/pedag.htm
http://www.sab.org.br/pedag-wal/pedag.htm
http://www.sab.org.br/pedag-wal/pedag.htm


 ANEXOS

a.  Entrevista com professor de Geografia da Escola Waldorf

Queria que você me contasse como você conheceu a pedagogia Waldorf e qual foi sua

primeira impressão a respeito dela.

Conheci com amigos que estavam dando aula, a gente ia conversando aqui e ali, algumas

coisas eu achava curiosas, enfim….conversávamos eventualmente sobre as particularidades

da pedagogia, mas era muito difícil de entender a intensidade das coisas, né? O que significa

ter  uma aula  autoral,  o  que significa não ter  linha no caderno,  o  volume de conteúdo,  a

característica  do  trabalho,  isso  é  difícil  de  explicar  e,  de  quem  não  pertence,  conseguir

entender, né? Mas num primeiro momento parecia bem, parecia muito criativo, e não pela

questão das artes, mas a facilidade, o hábito das artes, também já me colocava possibilidades

de criação muito interessantes. Sempre houve esse interesse, por esse aspecto: pelo aspecto da

possibilidade  da  manifestação  artística  da  geografia.  Então  isso  alimentava  os  sonhos,

alimentava as vontades. Mas era muito na ignorância das coisas, não era uma coisa que eu

soubesse o que era de fato.

Mas coincidia com o que você pensava a respeito de educação geográfica? Porque na

verdade você já era professor, não é? Era muito diferente do que você pensava a respeito

da Geografia e do ensino da Geografia?

Já era professor…Era diferente, mas muito mais geográfico do que eu achei que fosse

possível! Quer dizer, eu não achei que fosse possível dar aula de Geografia de verdade, eu já

tava num meio em que…Fazer uma abordagem pelos conteúdos, ser criativo pelo conteúdo,

era uma prática muito comum em escolas em que você leva o livro com certo rigor, que você

precisa  terminar  X  capítulos.  Então  você  inventa  mecanismos  pedagógicos  que  ilustrem

determinados conteúdos, e isso não é muito geográfico, mas pode ser muito pedagógico. Mas,

me  afastava  de  um entendimento  real  da  Geografia,  me  afastava  não,  eu  ficava  com o

sentimento de que os alunos eram cumpridores de tarefas temáticas, que não necessariamente

eram temas da Geografia, mas não era um entendimento da Geografia real. Ou seja, não havia

a  menor  possibilidade  do  aluno sentir  ou  perceber  a  relação das  coisas  que  compõem o

mundo.

44



Você acha que essa é a importância do ensino de Geografia?

Isso é o que a Geografia permite que seja percebido. Agora, o perceber é diferente de

entender pelo raciocínio. Então, por exemplo, eu conseguia falar no 8º e no 9º ano (de escolas

regulares) um monte de raciocínios que relacionam coisas. Mas eu falar e eles memorizarem,

ou eles aprenderem a reproduzir isso - não é fácil - mas também não é sentir. Então, eu tenho

muito aluno que consegue falar de aquecimento global, e não tem nenhuma atitude que vá

contra. Pode ter um monte de aluno que seja sensível aos problemas do mundo do ponto de

vista  racional.  Quer  dizer,  ele  acha  o  terrorismo  um  problema,  ele  pode  achar  que  o

aquecimento global é um problema, que o consumismo é um problema, mas tá morrendo de

vontade  de  ir  pra  Las  Vegas.  Então  você  não  consegue  produzir  um  sentimento  que

transforme, a não ser que seja pelo raciocínio. Isso antes, nas outras escolas. E o raciocínio,

dependendo  da  idade,  ele  aprisiona  em vez  de  libertar,  ele  impede  que  você  aprofunde

determinadas coisas, ou que você perceba determinadas coisas com mais tempo, com mais

delicadeza. A pressão do tempo, a pressão do volume de conteúdo, a pressão pela otimização

do resultado, faz com que o trabalho seja muito racional, muito mental, muito consciente -

consciente da fisicidade do fenômeno. Mas eu acho que ao mesmo tempo isso é tão forte, não

é ruim, mas é tão hegemônico dentro da educação convencional, que afasta da possibilidade

de entender o mundo de outra forma, de sentir esses conteúdos, de ser protagonista dessas

ações transformadoras do mundo. E isso aqui na Antroposofia é quase um pressuposto da ação

do professor: tentar criar esse sentimento de pertencer às ideias, de você construir junto com o

aluno  um  entendimento  transformador,  do  aluno  e,  consequentemente,  do  entorno,  da

comunidade, das pessoas... Mas aqui eu ainda estou aprendendo…

Mas isso foi uma coisa que você foi descobrindo depois de começar a dar aulas aqui?

Essa teoria por detrás da prática pedagógica na Antroposofia….

Só se desacortinou estando dentro, porque aqui, pelo desenvolvimento dos métodos de

algo que você é obrigado a produzir, e vendo outros colegas, enfim, você vai percebendo

alguns porquês, são uns porquês difíceis de serem explicados... se você não está dentro.

Você não foi apresentado à isso logo de cara?

Ainda bem que não, porque senão é muito pressuposto. Eu acho que também, se fosse

apresentado de uma maneira muito...é...como uma planilha, como uma cartilha, talvez inibisse

45



minha relação com os quereres. Quero dizer, eu consegui ser livre aqui. Essa liberdade me

assustou, porque é livre, mas é tudo por fazer. Não tem nada pronto.

Não tinha um currículo?

Não, tinha um currículo, mas aí você chega e fala: “Tá bom. O 9º ano é Geologia e os

calores internos e o estirão”...tá bom, mas e aí? Você começa por onde? Bom dia, como é que

eu faço um ritmo? Bom dia temos 100 minutos no próximo um mês, né?! 100 minutos todos

os dias! Como é que você produz, como é que você faz isso? Porque antes essas perguntas já

estavam no livro, você não perde tempo escrevendo o livro, a pergunta. Então até você se

acostumar que gastar 10 minutos para anotar as perguntas é uma coisa que engrandece o

aluno, num caderno que não tem linhas porque ele precisa se organizar espacialmente, colocar

proporção  de  tamanho,  destaque  de  cor,  organização...Quer  dizer,  tem  um  monte  de

mecanismos implícitos na cópia da pergunta que antes eu não precisava me preocupar. Então

no primeiro mês eu fazia a pergunta e queria que eles copiassem muito rápido para começar a

responder e a gente já fazer outras coisas e tal. E agora já está exatamente o oposto: perceber

que a cópia da pergunta é um momento que tem sua característica própria. Essas variáveis eu

fui descobrindo porque me foram mais sensíveis. Acho que outros professores vão perceber

outras coisas.

Na verdade essa autonomia é por um lado incrível e por outro…

É muito incrível, mas tem que querer. Você precisa querer dar aula. Se você não quiser dar

aula você precisa estar tanto tempo na Antroposofia, dando aulas desse jeito, que você já tem

uma aula pronta e repete. Mas isso é a morte da pessoa e a morte da educação aqui, quer dizer,

esse tipo de postura, a resignação não cabe aqui. Não dá para dar aula resignado aqui. Você

pode até ficar um tempo resignado, dando aulas ruins e repetidas e sem se envolver, mas isso

tem os dias contados. Isso não é sustentável, e se for, é uma pena. Mas em escolas regulares

não. Em escolas regulares o livro e as apostilas permitem a resignação do professor, é mais

fácil você se esconder atrás do livro, trabalhar menos e manter resultado.

Então aqui você trabalha muito mais…

Não vou falar trabalhar muito mais, porque se você está numa escola de apostila e você

quiser  ser  inovador,  você  precisa de  muito  trabalho e  muita  força  política,  habilidade  de

negociar,  captar  professores  de  outras  disciplinas  para  fazer  um  projeto
46



transdisciplinar...Então  conseguir  construir  coisas  volumosas  e  significativas  em  escolas

tradicionais dá um super trabalho, só que é uma outra prática que é diferente do trabalho

autoral aqui. Então aqui eu sou autor das aulas, eu me sinto esculpindo isso, eu falo o tempo

inteiro “Daqui a 10 anos essa aula vai ficar boa”, porque todos os erros que eu cometo numa

época eles vão lapidando a próxima e o volume da autoria faz com que esses conteúdos sejam

inesquecíveis para mim, então assim, eu não vou esquecer o que eu fiz, eu sei onde foi que eu

tropecei,  quais  mapas  eu  não precisaria  ter  feito,  enfim...coisas  da prática.  Isso dá  muito

trabalho, mas você ter trânsito político com os outros professores nas escolas secundárias,

conseguir  criar,  conseguir  inovar,  conseguir  fazer  ações  sociais,  conseguir  transformar  a

escola,  conseguir fazer debates que sejam enriquecedores - porque há essa possibilidade -

também dá muito trabalho. Não acho que aqui se trabalha mais, são trabalhos diferentes. Mas

a minha personalidade combina muito mais fluido aqui do que os embates políticos, apesar de

eu  ser  uma pessoa  super  conciliadora.  Então  para  estar  envolvido  em meio  de  trabalhos

transdisciplinares eu funciono bem. Em outras escolas, eu sempre fiz propostas, mas o embate

político direto é uma coisa que eu não gosto. Então quando precisou, parte do que eu estava

construindo em dois, três anos em uma escola regular, eu tive que puxar o carro, porque ou eu

fazia o enfrentamento até o fim, de uma coisa que eu não sei se eu queria tanto, ou eu ia. Mas

é  nesses termos, aqui eu não precisei fazer nenhuma luta política no sentido da autoria do

trabalho, eu tenho autonomia pra criar. Mesmo. E é uma super responsabilidade.

Mas, pensando no que nós vimos no curso de formação que fomos em Brasília, ao

mesmo tempo que você  tem a possibilidade da autoria  das aulas,  existe  um método

proposto, existe uma forma de condução de aula que também é proposta….enfim, eu

queria saber um pouco como você vê isso.

É, eu acho que tem regras, quer dizer, não vou chamar de regras, há estudos e pressupostos

que precisam ser amadurecidos na trajetória do professor e acho que são duas direções: uma é

a prática da sala. Então a questão dos três passos, por exemplo, isso eu acho que funciona

muito bem, mas é flexível, a gente se adapta. Não sei se eu posso adaptar - se eu for falar com

o pessoal da pedagogia que está há mais tempo, mais radical, no sentido do rigor do método,

talvez eu esteja super errado, mas eu preciso também ainda dessa flexibilidade para criar a

minha percepção da sala. Então eventualmente eu faço só o passo um, as vezes faço só o

passo 2 e o 3, as vezes são os 3 passos na mesma aula, as vezes o 1 e o 2, depois o 1 e o 2,

depois o 1 e o 2, quer dizer, você passa 2 semanas, ou quatro aulas sensibilizando para depois
47



vir uma sistematização maior...Mas isso tem que ser constantemente estudado e revisto, não

acho que é uma coisa dada e que o professor possa se dar o direito de falar assim: “Já sei os

três passos quais são então tá tudo bem.”

Tem um período de adaptação também…

E é hiperflexível também. Não é uma coisa tão amarrada que tem que ser: 1, 2, dorme, 3;

1, 2, dorme, 3; se der pra ser assim, ótimo, mas é uma composição rítmica. Essa questão do

ritmo  dos  passos,  das  etapas  -  são  três  etapas  -  isso  é  construído  também.  Acho  que

dependendo do conteúdo e da idade você consegue algum trabalho. Então me sinto pouco

obrigado a seguir, mas acho muito bom pensar constantemente nisso. Mas nem sempre eu

consigo...Várias vezes os passos são pensados antes, mas a dinâmica da aula vai para outro

lugar….E  acho  que  com  o  tempo  isso  vai  refinando  também.  E  a  outra  coisa  que  são

pressupostos  são as  biografias,  e  a  ideia  de  quem são os  estudantes.  Então,  quais  são as

demandas do 9º ano? Quais são as demandas emocionais, físicas, anímicas, minerais que uma

pessoa do 10º ano precisa? As vontades, as vocações? Então essas demandas também são

muito,  muito,  muito,  muito estudadas e são muito incríveis!  Além das personalidades dos

indivíduos. Então você tem uma quantidade de abordagens, uma quantidade de possibilidades

para trabalhar que é quase como se você tivesse liberdade! Porque assim, são tantas opções,

tantas combinações que você pode fazer! Dar aula em um momento um pouco mais precisa,

para que o melancólico consiga ser minucioso, e a minucia do melancólico ganhe destaque e

seja relevante...E o sanguíneo enlouquece nessa aula, né? E você usa essa loucura, o calor e a

febre para acalmar! Então você fala “Chora agora!”. E numa outra aula você faz o inverso,

você valoriza mais a atitude do sanguíneo, vai para fora e faz uma narrativa mais exacerbada

com mais emoção e com um crescente, que o melancólico ele pode ver, mas ele não consegue

sentir - não sei se ele não consegue sentir, não sei se eu posso falar isso, mas é uma narrativa

que  caminha  muito  longe  do  melancólico...Pô,  quando  eu  vou  falar  do  nascimento  dos

dobramentos modernos é um épico! É um negócio que faltam raios e trovões!! E quem é

muito melancólico acha divertido, mas acha muito estranho, enquanto o sanguíneo já está

pulando na cadeira querendo ser a própria montanha! Diferente da relação com o mapa, que o

“cara” vai ter que fazer as coordenadas...o melancólico demora sei lá, um mês para acertar os

quadrinhos porque ele  quer  contar  os  milímetros;  enquanto o sanguíneo faz  ali,  qualquer

aproximação e vai que vai...Então assim, são muitas combinações metodológicas e para mim

tem dado um sensação de liberdade, tenho esse sentimento. Mas não porque não tenha rigor
48



ou não tenha nenhum parâmetro. Mas é muito bonita a possibilidade de combinação se tornar

quase infinita. Eu não sei se isso é desconhecimento atual meu, porque eu estou só há dois

anos (na escola waldorf), talvez daqui há 10 anos eu fale: “Nossa quando eu comecei eu fazia

uns negócios absurdos, eu achava que podia combinar várias coisas”. Mas por enquanto tem

sido assim, não se esgota.

Todo  esse  conhecimento  antropológico  que  você  acabou  de  falar,  você  foi

desenvolvendo nos cursos, em conversas com professores? Como foi? Porque você tá

aqui só há dois anos, mas você já teve contato com muita coisa…

Mas essa abordagem foi toda (construída) do ano passado para esse, mas é porque é muito

forte…

Não tem como você entrar empunemente em uma escola Waldorf!

Não dá! Não tem como! E foi uns dois chamados...então enfim, tem um negócio que vem

trazendo, que vai puxando e você tem que abraçar! E aí tem umas coisas básicas que você

ouve os colegas falando, quer dizer, tem umas palavras que até hoje para mim são muito...não

é que são vagas, mas é que elas não tem definição e eu não fui atrás de conceituar porque tem

muita  coisa  ainda  para  ser  percebida  e  eu  estou primeiro  preocupado com as  coisas  que

interferem diretamente na dinâmica da sala, como a questão das personalidades, da biografia,

da antropologia...Agora, quando entra na questão anímica, astral... Para mim é muito difícil de

pontuar as coisas e qual o impacto disso na vida do cidadão. Mas é uma das coisas que, por

exemplo, está na gaveta e que lentamente vem. Com certeza nos próximos 5 anos eu terei que

estudar essas coisas com mais vigor e empenho, na medida que algumas vão se tornando mais

sedimentadas e para mim mais interiorizadas, mais aprendidas, para outras coisas vou ter que

cumprir esse papel. Mas eu perdi a pergunta, qual era a pergunta?

Se  o  fato  de  você  entrar  na  escola  Waldorf  exige  um  estudo  continuado,

extra...Mesmo que você não tenha recebido como exigência de estudo uma pilha de livros

de  “Como se  tornar um professor Waldorf”  quando  você  se  tornou  professor aqui,

mesmo assim, você teve que estudar Antroposofia…

Eu  acho  que  o  meu  caso  foi  uma  super  excessão,  porque  assim,  eu  entrei  por  uma

circunstância muito ímpar, da escola precisar e eu estar me oferecendo para situação. E calhou

49



dos contatos serem feitos, cruzados os caminhos. Mas não é regular a pessoa não ter formação

nenhuma e entrar. Nem sei o quanto isso encaixa. A pessoa que não tem nenhuma formação…

Mas e se a gente pensar nos professores do Ensino Médio que já entram tendo uma

formação…

Não sei dos outros. E não sei como é que isso acontece, porque tem uma realidade que é a

falta  de  professores,  a  questão  da  grade  horária  aqui  da  escola  que  inviabiliza  que  você

trabalhe em duas escolas com tranquilidade; não é tão tranquilo trabalhar em duas escolas,

porque todo o dia eu preciso estar aqui. Mesmo quarta e sexta, que eu daria só duas aulas, são

duas aulas aqui e depois eu tenho que sair correndo para outro lugar. Sem contar reuniões,

encontros e tal. Então as vezes você tem uma falta de professor que flexibiliza essa entrada,

que é onde eu me encaixei.

Eu pergunto isso porque - eu não fiz uma estatística - mas das conversas que eu

tenho  com  outros  professores  de  outras  escolas  Waldorf,  do  Ensino  Médio

principalmente, os professores entram sem ter uma formação em pedagogia Waldorf.

Isso vai sendo construído…

Então, mas acho que isso é uma característica específica talvez do continente, talvez do

Brasil,  não sei se é uma coisa comum na Europa,  porque o Steiner ainda não tinha dado

indicações até o Ensino Médio, foi uma coisa que foi criada depois e tal. Não tem tanto rigor

quanto tem no fundamental. Mas de qualquer maneira, eu acho que o estudo é constante e

infinito! O volume de coisas que a Antroposofia oferece dá para, tranquilamente, você estudar

para sempre sem atingir o entendimento completo. Porque tem uma espiral que vai deixando

os temas mais árduos, mais específicos, mais volumosos e tem mil outras coisas que você

pode se aprofundar. Então se você já domina tudo de temperamentos, de antropologia, da

Geografia, da História, bom, você ainda tem a Euritmia toda para você se desenvolver, ainda

tem a Geometria projetiva para você fazer..então é infinito! Acho que é mais fácil acabar a

paciência e o dinheiro do professor e ele pensar em se aposentar, pois por mais que ele goste

em algum momento esse fogo pedagógico vai se esvaindo, ou não...depende da trajetória do

professor.

50



E agora que você que você vai mudar de cidade e não vai mais dar aulas em uma

escola Waldorf? Fico curiosa de saber o quanto da Waldorf e da Antroposofia vão junto,

o quanto do que você aprendeu aqui vai ser levado para outras escolas.

Na verdade isso é difícil, porque não tem nenhum motivo para eu sair daqui da escola. Foi

uma escola que me iluminou com uma profundidade inacreditável, poucas coisas na vida me

deram tanta fome, tanta sede, tanta vontade de ficar, de estar, de ser, de acreditar no que faço!

É uma outra perspectiva, foi tudo muito, muito forte, tem sido muito emocionante. Mas essa

força também me levou para outras vontades, para outras coisas que também caminham junto.

A ideia é sair um pouco de São Paulo, porque o nível de doação de energia é muito volumosa

por  conta  das  coisas  que  eu  faço.  Eu não posso  ficar  gastando  tanta  energia  só  no  meu

deslocamento diário, eu preciso gastar essa energia em outras coisas também. E essa saÍda é

para garantir que a permanência seja perene. Na verdade eu quero sair para perceber algumas

outras coisas que estão ligadas com a Antroposofia, ou, certamente, com a minha experiência

com a escola. Porque eu ficar aqui, do jeito que está, está muito bom, mas não é sustentável

em 5 anos...Quer  dizer,  daqui  há  5  anos  eu  não vou conseguir  manter  esse  ritmo,  então

algumas coisas vão ter que se mover para que continuem iguais.

Você  hoje  dá  aulas  em  uma  escola  que  não  é  Waldorf,  provavelmente  em

Florianópolis isso aconteça também. O quanto você acha que da para levar para outras

escolas  das coisas  que você  vive dentro de uma escola Waldorf,  das  coisas  que você

aprendeu aqui?

Muita  coisa,  principalmente  no  olhar  em  relação  ao  indivíduo.  Eu  acho  que  você

começa...Eu pelo menos tenho tido, não sei se é um olhar complacente, no sentido de toda

hora tentar entender o aluno e, mesmo que ele tenha sido mal educado, eu fico ali tentando

achar que tem alguma coisa acontecendo...E sempre tem! Mas uma calma maior, não entrar

num frenesi de resultados e objetividade - não que isso seja ruim para todo mundo - mas eu

não preciso alimentar o mundo com essa energia, porque já tem muito disso. Então se eu

puder acalmar na outra direção eu acho que é uma forma de atuação interessante. Acho que

você anula forças sinistras, isso é muito divertido falado assim, mas eu acho que você estando

calmo você consegue anular forças sinistras que estão à volta, você anula certas eletricidades.

Algumas coisas não acontecem ao seu lado, mesmo em ambientes hostis como são as escolas

de grade. De grade metafórica e concreta. Isso do ponto de vista do olhar. Agora do ponto de

vista pedagógico é um pouco mais difícil, porque algumas experiências que eu tenho feito
51



aqui, de elaboração de mapa e  tal, elas precisam ser muito revistas para que a dinâmica de

uma aula, de uma atividade aqui, consiga encaixar na grade horária de um outro lugar. Por

exemplo, quando eu vou dar aula no terceiro colegial em uma escola regular, pô, eles tem 6, 7

aulas no dia de uma hora, como é que eu vou conseguir construir um mapa em seis aulas? Em

seis horas? Quantas semanas isso ocupa? Vai ser uma semana e meia para conseguir fazer um

mapa a mão e isso é difícil.

Tem uma questão do tempo…

Sim,  a  gestão  do  tempo  mata  metade  dos  trabalhos.  Por  isso  que  a  transposição  dos

trabalhos feitos daqui para lá funciona, mas é muita demanda….precisa ter um carinho e a

escola  aceitar,  não  é  natural.  Mas  os  conteúdos  são mais  ou  menos  os  mesmos,  muda a

abordagem, que é tudo - mudou o método você muda o conteúdo e a forma de aprender.

Estamos  vivendo  um  momento  complicado  na  educação  aqui  em  São  Paulo,  e

sabendo de todo o potencial da escola Waldorf e da Antroposofia, você acha possível,

pensando na escola pública, que todo esse conhecimento proporcionado pela pedagogia

Waldorf seja mais difundido?

Talvez seja isso que esses meninos conseguiram implementar, porque a ideia é que seja

uma educação de base que faça sentido, de base comunitária. As pessoas que estão na escola,

elas vivem na escola, então, a aula de samba é na escola, aula de tango é na escola, aula de

crochê é na escola, a terceira idade está na escola, a bocha é na escola, o pebolim, o rap, o

grafite...Essas coisas precisam acontecer dentro das escolas em escala comunitária, de modo

que a organização da grade horária das escolas públicas tem que ser uma demanda local.

Precisa-se estar juridicamente embasado, como uma política pública que as escolas busquem

autonomia curricular, não 100%, porque aí pode-se perder o referencial, mas é fundamental

que as pessoas permaneçam mais tempo na escola, não os alunos tendo aula, necessariamente,

mas  a  comunidade.  Quer  dizer,  essa  ideia  da educação pública  respeitar  as  demandas  da

comunidade, precisa haver uma política pública que alimente essa percepção. Os alunos estão

reagindo numa escala monumental, mas o Estado - não acho que isso vai ser uma coisa que

vai  acontecer,  mas  seria  interessante  que  acontecesse  -  deveria  alimentar  a  vocação

comunitária, para que as pessoas se encontrassem na escola e a escola fosse ocupada pela

permanência  das  pessoas.  Daí  poderiam  nascer  demandas  onde  coisas  da  Antroposofia

poderiam  participar,  não  necessariamente  da  pedagogia  Waldorf,  mas  ampliar  para  a
52



Antroposofia,  como  hortas  comunitárias,  coisas  relacionadas  à  comunicação,  a  um

entendimento  maior  das  coisas,  aulas  de observação...Quer  dizer,  tem uma quantidade de

coisas que a gente poderia fazer a partir da Antroposofia, ou a partir da pedagogia Waldorf,

mas que teriam que vir de demandas locais, inclusive para mapear como a Antroposofia pode

colaborar com aquela comunidade.

Se pensarmos na criação da primeira Escola Waldorf, na ideia que Steiner tinha de

que  a  escola  deveria  ser  completamente  desvinculada  do  Estado,  exatamente  para

manter sua autonomia, nesse sentido, fico pensando como uma escola pública,  que é

subsidiada pelo Estado, pode também ter essa autonomia...num certo sentido elas têm,

os professores das escolas públicas têm certa autonomia…

Mas não tem autonomia de grade curricular, ela não é flexível...Então, por isso é que eu

não sei se eu torço para que prefeitura adote a pedagogia Waldorf, por exemplo. Não sei, isso

não cabe, uma peça não encaixa...Principalmente nos tempos atuais, quer dizer, é impossível

que essa transposição aconteça, talvez daqui há 100 anos. E tem uma questão também do

contexto em que o Steiner escreve, em que a vida comunitária e autônoma ao Estado tinha um

potencial, você conseguia sobreviver sendo vanguarda pedagógica. Imagina, é a mesma coisa

que o cara ser o sexto melhor ginasta olímpico da Suíça. Ele consegue ganhar dinheiro a vida

inteira sendo ex-ginasta? Acho que sim. Ele monta lá uma escolinha de ginástica olímpica e

vai  dar  aula.  O  sexto  ginasta  olímpico  brasileiro  ele  nem conta,  o  cara  precisa  de  uma

emprego,  porque  ele  não  consegue  viver  sendo  o  sexto  ginasta.  Dentro  200  milhões  de

pessoas, o sexto cara que mais pula no trampolim não tem dinheiro, vai trabalhar de sapateiro,

no  supermercado...Então,  nesse  sentido,  eu  não  acho  que  o  Estado  consiga  sustentar  a

implementação da pedagogia Waldorf.

Talvez aí ela também perdesse o sentido…

Sim, você mata a pedagogia. E acho que dentro da pedagogia Waldorf e da Antroposofia

tem bastante gente radical, radical não num sentido negativo, radical no sentido de ir na raiz,

de ir na fonte...Gente que estudou e quer seguir do jeito que da e que também não deixaria que

isso acontecesse. Mas também, nada impediria que a prefeitura fizesse simpósios de troca de

possibilidades,  que  grupos  de  professores  se  reunissem  para  um  “simpósio  anual  de

experiência pedagógicas”. Aí sim professores que estão na pedagogia Waldorf poderiam tentar

criar coisas que ornem e se encaixem na escola pública. Isso da para fazer. Com um super
53



cuidado de também receber  coisas que venham de fora para dentro,  de descobrir  como a

escola pública pode nos ajudar a ter uma atuação mais bonita, no sentido de não virar as

costas para a educação pública.

Você acha que existe essa abertura dentro das escolas Waldorf?

Ah tem que ter. Tem alguns exemplos e alguns des-exemplos também, mas eu vou falar só

dos exemplos, porque eles são positivos. A Micael (Colégio Waldorf Micael de São Paulo)

tenta loucamente fazer projetos com a comunidade, aulas a noite. Eram aulas pré-vestibular,

agora virou Ensino Médio,  formou sala,  os moleques tão indo viajar junto com o Ensino

Médio da manhã...Então tem uma serie de amarrações feitas que são exemplos de abertura e

eu acho que nem existe essa possibilidade de não querer estar aberto. Um dos fundamentos da

pedagogia Waldorf é justamente o olhar para o entorno, uma escola Waldorf precisa cuidar do

entorno. Aqui a gente tem um problema sério com o entorno. A gente não soluciona, e não é

que  não  nos  importamos,  a  gente  não  consegue  trabalhar  nessa  direção,  a  gente  não

consegue...Nem fazer aulas extras, nem ter uma relação super amigável com a vizinhança. É

segmentado. Mas é um debate, nós conversamos sobre isso em reunião: “Nós precisamos

trabalhar com a comunidade”,  mas não conseguimos achar  um jeito ainda.  Agora,  se nos

próximos 20 anos a educação começar a se ouvir do ponto de vista das demandas, a gente tem

no que ajudar e as escolas públicas tem no que nos ajudar também. Precisa haver troca. Quer

dizer, como é que os alunos do 11ª (2º ano do Ensino Médio) aqui tem nas ocupações uma

coisa distante? Não é para ser distante! Eles tem que estar juntos! Mas eles ficam a revelia, a

parte, é um outro universo. Isso para o Ensino Médio não é bom, a parte do Verdadeiro para o

ensino médio precisa estar mais aberta à rua. Acho que na Micael isso é mais trabalhado. Não

sei mensurar o quanto porque eu não convivo lá, mas tem a luta, tem o trabalho, estão no

processo. Aqui a gente tem a vontade, mas não tem o trabalho ainda. Já tiveram desacertos,

tentativas e ainda não deu certo...Mas isso é o bom da pedagogia Waldorf também, tem várias

coisas que sempre estão em construção e aí você se desarma da pretensão de que as coisas

estão prontas e para de exigir coisas prontas. Não tem nada pronto. As regras são maleáveis e

vão sendo construídas conforme o contexto. E isso é que é perene.

54



b. Entrevista com ex-aluna Waldorf geógrafa

Conte um pouco da sua trajetória escolar, você sempre estudou em escola Waldorf?

Como é ser aluna  waldorf?

Estudei dos 3 anos até os 15 anos em uma Waldorf em São Paulo, e depois estudei um ano

em uma  escola  Waldorf  na  Alemanha,  o  1º  colegial  (1º  ano  do  atual  Ensino  Médio).  A

experiência...bom, era o que eu conhecia...pra mim foi muito bom porque eu sempre fui muito

curiosa, e a escola sempre despertou muito minha curiosidade, minha vontade de estudar... de

saber sobre o mundo na verdade, porque eu era um pouco indisciplinada...mas despertou essa

vontade, sempre tive muita liberdade de trazer material de casa, conteúdo de livros, discutir

sobre isso...Então sempre senti que a minha curiosidade foi fomentada, sob os mais diversos

aspectos.

E pensando nessa fase escolar,  você  tem lembrança de alguma experiência  ruim,

alguma crítica…?

Bom, como eu pude fazer o 2º e o 3º colegial (2º e 3º anos do atual Ensino Médio) em

uma escola comum (Salesiano) eu pude fazer um paralelo do que eu achava. E, na escola

normal,  sem  ser  Waldorf,  o  conteúdo  era  muito  despejado  em  cima,  muita  decoreba,

livros...então não era muito interessante aprender, o foco eram os resultados...mas como eu já

tinha toda uma bagagem muito grande da outra escola (Waldorf) eu sempre me destaquei no

colegial (Ensino Médio), porque eu já tinha vivido o conteúdo de uma outra maneira que

depois eu já sabia...por causa da forma como o conteúdo é dado na escola (Waldorf), porque

ele é sempre cíclico: você vê um assunto quando você é pequena e depois você sobe um

degrau, entre aspas evolutivo,  e aprende aquele conteúdo com mais complexidade.  Então,

todo o assunto do colegial (Ensino Médio), eu já tinha visto de algum modo no fundamental,

depois só complexificou, mas aquela base já estava estruturada, eu já sabia entender processos

na física, por exemplo, eu já tinha feito experimentos...então eu entendia muito bem a lógica

das coisas e isso eu senti. Mas agora, eu acho que o ponto negativo, não sei nem se tem a ver

com a escola, talvez seja uma coisa pessoal, que foi essa falta de disciplina, de constância...A

minha professora na Waldorf era bem….ela cobrava tudo, mas em casa nem tanto...então acho

que….

55



Você sofreu um pouco?

É acho que sim,  porque eu tinha o meu tempo de fazer  tudo e acho que até hoje eu

tenho...e  talvez  acho  que  eu  devesse  ter  sido  mais  cobrada  na  escola,  ter  sofrido  as

consequências melhor disso,  porque eu acho que é uma coisa que ficou para minha vida

inteira agora, sabe? Não sei se é isso que você quer saber…

É, é uma entrevista aberta, quero saber como foi sua vivência na escola Waldorf.

Bom, pensando nisso, agora como adulta, pensando na educação como um todo, para o

que você acha que a Waldorf te formou?

Ah, sim. Ah, eu nesse sentido sou super fã,  porque eu sei  fazer tudo! Ela me formou

mesmo - pode parecer meio clichê - mas para enfrentar a vida e saber me virar. Desde esses

conteúdos para entrar na faculdade, porque assim, eu entrei na USP com 24 anos, eu não fiz

cursinho né, e eu só revi um pouquinho os conteúdos, peguei os livros didáticos e relembrei.

Então acho que o conteúdo, tudo que eu vivi lá, tava tão vivo em mim, sabe? Só precisava ser

relembrado e acessado de novo.  E acho que além do conteúdo teve  todas  as  habilidades

extras,  artísticas,  ou,  é...  por  exemplo:  se  eu  precisar  costurar  eu  costuro,  se  eu  precisar

cozinhar eu cozinho, se eu precisar fazer uma mesa eu sei;  reformar uma cadeira,  que tá

quebrada,eu  sei...  para  o  meu  dia-a-dia,  tenho  muitas  habilidades  que  aprendi  na  escola,

através das artes…

Mas  você  acha  que  essas  habilidades  são  importantes  para  sua  formação  como

pessoa?

Eu acho porque eu sou muito mais independente em várias coisas, e quando eu preciso de

alguém que faça as coisas pra mim, algum serviço de mecânica ou reforma da casa, eu sei

olhar e falar: “Ah, mas porquê você tá fazendo isso?”, entendo o que a pessoa tá fazendo e sei

dar  minha  opinião...eu  acho  que  isso  foi  muito  da  escola,  porque  a  gente  fez  curso  de

eletricista, de mexer com circuitos, várias coisas práticas que eu percebi que na minha vida eu

vejo e entendo, não que eu saiba fazer, mas eu entendo o que ta acontecendo e ai eu acho que

isso... ah, as pessoas me enganam menos sabe? Porque não podem tirar vantagem. (risos)

Pensando em toda essa formação, nessa visão de mundo que você também construiu

durante o período escolar, talvez não tenha nada a ver, mas porque você resolveu fazer o

curso de graduação em geografia?
56



Geografia, História, sempre foram umas das minhas matérias preferidas na escola, mas

muito veio da minha casa. Apesar da escola ter me estimulado muito, acho que muito veio de

casa, de ficar vendo National Geographic com o meu vô, ele me explicava os mapas, me

contava sobre história...e acho que como a geografia é tão ampla,  acho que eu tenho um

interesse amplo no mundo, não só em um aspecto... e eu acho que isso me ajudou muito. Mas,

no colegial eu tive uma professora - e não foi na Waldorf, foi na outra escola - uma professora

de Geografia que era muito legal, ela era de Geografia Política e tudo que já gostava, tudo que

eu já tinha criado de gosto com a Geografia, com ela foi: “Ah, então é isso que dá pra fazer

com Geografia!”. Foi aí que eu entendi...eu achava o máximo...daí eu prestei (vestibular),

inclusive eu passei logo depois da escola, mas eu não fui fazer, fiz outras coisas. Mas ah, foi

muita  coisa  da  vida  que  me  levou  pra  Geografia,  vários  fatores,  mas  essa  curiosidade

despertada pelo mundo foi na escola.

Quando você prestou vestibular para Geografia o que era a Geografia para você? E

agora depois desses anos todos de academia? Teve alguma mudança de visão em relação

a ciência?

(pensou bastante) Acho que não mudou muito minha visão da Geografia não...fiquei mais

fascinada,  foi  um aprofundamento a  graduação,  de tudo que eu tinha vivido...  eu sempre

gostei muito de todas as matérias (da graduação),  nunca consegui escolher um lado, cada

matéria que eu tinha ficava fascinada.

Você acha que esse seu interesse por todas as matérias - que você tem desde a escola -

você pensa que ele é seu ou foi desenvolvido? É uma característica sua ou tem a ver com

a sua formação?

Eu acho que tem muito a ver com a formação, de ter visto ao longo da formação escolar o

quanto tudo estava interligado, acho que isso foi muito importante, ver que cada matéria não

era isolada. Eu acho que essa visão da totalidade, de tudo, me fez compreender a Geografia

como uma totalidade e não consegui achar que uma parte dela era melhor que a outra.

Não conseguiu escolher uma ciência que fosse específica...

É. É, claro que isso tem a ver comigo, eu sou assim. Mas acho que isso, de ter visto tudo

como importante, fez com que a Geografia fosse exatamente o que eu tava procurando. E ela

também era uma busca pessoal, a Geografia era onde eu encontraria respostas, porque assim,
57



eu tava procurando respostas de como mudar  o mundo,  de como agir  no mundo de uma

maneira, é….que realmente transformasse as coisas...porque eu pensei: “Qualquer outra coisa

vai ser…, não vai me dar as respostas de onde está o problema da humanidade” (risos). E eu

fui  muito  na  geografia  procurando  essa  resposta,  onde  eu  poderia  agir  que  eu  realmente

efetivasse alguma transformação. E aí a geografia me deu várias respostas, e me fez várias

perguntas também, e acho que foi lá que eu consegui ver todos os processos - naturais e do

homem - e consegui entender melhor como que funciona... o planeta. Então acho que tem a

ver com a busca pessoal, mas tem a ver com toda essa curiosidade….

...que foi despertada ao longo da sua vida.

É, essas coisas estão lá. Eu vejo pessoas que estudaram comigo (na escola Waldorf) -  é

interessante né, porque agora já fazem 15 anos que eu saí (da escola Waldorf) - e muitos

reclamavam e tudo, que o ensino...ah,  reclamavam! Só que agora eu vejo as pessoas que

estudaram comigo... é legal ver o caminho de cada um, e de ver como agora eles estão, é…

entenderam muito bem o que aconteceu e até a própria trajetória mostrou que são pessoas

muito flexíveis e que apesar de terem críticas, absorveram todo o conteúdo e uma hora caiu a

ficha do que foi estudar lá.

Flexíveis em que sentido? Não entendi.

É...deixa eu ver...por exemplo, tinha uma amiga minha que era muito crítica da escola,

mas ela era crítica porque o pai dela era crítico, e aí ela começou a ter filhos e ao ter os filhos

começou a reavaliar alguns conceitos dela, e eu vejo que tudo que ela criticava, ela agora

entendeu e  tudo de bom que ela viveu, ela tá reproduzindo. Isso eu percebo muito que veio da

formação da escola...mas não sei se você entendeu..?

Sim...Agora pensando no ensino de Geografia. Qual você pensa que é a importância

do ensino de Geografia na escola?

Eu acho que ela  é  essencial  para a  formação.  Indispensável.  Sem ela  você cria  robôs

(risos).

Mas por que?

A Geografia, ela engrandece a sua percepção do mundo e de como você se relaciona com

o mundo; ela te faz consciente do seu entorno e da comunidade que você vive; ela pode ser
58



uma fonte de conhecimento e portanto trazer muita autonomia, independência.... E eu acho

que todo esse conhecimento, ele é essencial para que o mundo continue se transformando para

o bem.

O fato das pessoas conseguirem olhar para o entorno e olhar para as outras pessoas

que vivem com elas, você acha que é importante na formação de um ser humano?

É. Eu acho que é essencial, indispensável, você ter um conhecimento local, do bairro, da

cidade, do país... Vai expandindo todos os níveis e você vai tendo consciência disso e de como

os processos ocorrem. Você cria uma independência da opinião dos outros, se a Geografia for

bem ensinada e valorizada. Eu acho que isso é muito importante para o ser humano, para cada

um, inclusive para combater a pobreza e muitas outras coisas, entender as guerras... E não só

em grande escala, mas no seu bairro também.

Questões socias...

É, questões sociais. acho que ela pode despertar isso.

E  você  acha  que  durante  a  sua  trajetória  escolar  esses  fatores  que  você  acha

importantes da Geografia, foram trabalhados? Não sei se está muito distante para você

lembrar...mas se esse olhar para o mundo, para o entorno, foi desenvolvido.

Eu acho que foi, não sei se… Porque no meu caso, era muito pequenininha, não era uma

escola de elite, tinham muitas bolsas (de estudo), e era muito forte isso da comunidade, que

você tem que se organizar para conseguir fazer uma viagem escolar, e isso e aquilo. E a escola

estava inserida em um bairro bem pobre e a gente fazia trabalho social. por exemplo, teatro de

fantoche na escola pública...Então sempre teve um preocupação dos professores e dos pais

desse trabalho social, a gente trabalhava bastante, fazendo teatro, visitando tribos...Então a

escola proporcionou muito contato com o mundo, não só na geografia, não sei se era dessa

matéria,  mas  a  escola  em si  teve  um papel  grande  da  gente  sair  dos  muros  da  escola  e

conhecer  outros  lugares.  Os  pais  tinham  isso  muito  forte,  a  gente  sempre  viajava  para

conhecer outras realidades diferentes das nossas, que eu acho que foram muito importantes, e

elas estão relacionadas com a geografia, tanto que a gente fez campos na graduação parecidos

com que eu tinha feito na escola. Só que na escola era muito mais profundo - eu acho - porque

a academia tem uma postura de: “Eu vou lá entrevistar e saber, para eles comprovarem aquele

ponto  de  vista  que  eu  tenho,  certa  opinião”.  Assim,  por  exemplo,  eu  vou  visitar  um
59



quilombola e eu acho que os quilombolas são isso, isso e aquilo, representam isso, isso e isso.

Então eu vou lá entrevistar e achar uma justificativa para a minha opinião. E, na escola, era o

simples fato de conhecer aquela realidade. Por exemplo, a gente ia lá e desenhava com eles,

conhecia as histórias deles, mas de uma maneira muito mais aberta eu acho. Isso foi muito

importante. Na faculdade foi muito legal também, foi outra visão, não estou desmerecendo,

mas é  que  no meu caso,  uma sementinha  já  tinha sido plantada,  inclusive mudou minha

relação na graduação de como eu lidava com os entrevistados, porque muitas vezes eu achei

que faltava um olhar mais humano, mais caloroso para as coisas, não só como um objeto de

estudo.

Essa diferenciação sujeito objeto não era o ponto na escola.

Não, não…

E eu queria saber se hoje você está vinculada de alguma forma à escola Waldorf e ao

movimento antroposófico em geral e porquê.

Vinculada à uma escola não, na verdade...eu faço o seminário de formação em professor

Waldorf….tô...Ai, como eu moro num bairro que surgiu de ex-alunos Waldorf...Ai, é uma

história longa...

Não precisa contar a história do bairro...eu quero saber o porquê de você ainda estar

vinculada à Antroposofia, o que te move?

Ah, porque eu gosto muito de estudar, não de estudar em si,  mas de aprender sobre o

mundo e eu tô quase me formando na graduação - quase - (risos) e eu não consigo ficar

parada, quero sempre aprender mais...e a Antroposofia tem um conteúdo que  me dá respostas

para o que eu procuro.  Então eu comecei  a  ler  muitos  livros  sobre temas relacionados à

Antroposofia e isso me despertou uma vontade de fazer o curso de formação em Pedagogia

Waldorf. No começo não para ser professor, mas por causa do conteúdos, tanto intelectuais,

eu diria, mas também pelas artes que eu tenho no curso. E assim, como eu moro num bairro

em que tem muitas pessoas relacionadas com a Antroposofia, tem uma troca muito grande de

conceitos, ideias, de certos assuntos que a Antroposofia traz. Por exemplo, constituição do

homem, economia associativa, ideias de como a sociedade poderia se configurar... Então tá

muito vivo para mim assuntos trazidos pela Antroposofia, até, agora, por trabalho; de arranjar

um trabalho em que as ações, as consequências do trabalho, estejam relacionadas com a visão
60



antroposófica  do  mundo.  Por  exemplo  o  CSA que  tem  toda  essa  visão  da  economia

associativa, de transformar relações de comércio... E isso tem muitos pontos relacionados com

a Antroposofia, então meu dia-a-dia está bem permeado disso.

Bom, já que você está fazendo o seminário, da sua vivência e do seu estudo, você

acha que é a plicação de um método de ensino que define uma escola Waldorf?

(pensou bastante) Então, assim, eu acho que ela não é só um método, mas se você quiser

que ela seja só um método, ela pode ser só um método.

Mas aí ela seria….

Mas eu acho que mesmo assim….não, espera, deixa eu pensar….porque a antroposofia

não é só um método de ensino,  ela  é  todo um conjunto de coisas:  medicina,  arquitetura,

economia  e  tal...Eu  acho  que  assim,  se  você  quiser  passar  pela  escola  Waldorf  só  para

aprender o conteúdo, você pode, esse conteúdo vai ser passado, só que pela maneira como ele

é passado, você acaba sendo influenciado.

Não é só o conteúdo que é trabalhado, existe uma outra coisa que é trabalhada?

É, assim, todas as pessoas que eu vejo que estudaram em escola Waldorf despertaram

alguma coisa além do conteúdo. Eu não sei explicar direito o que é isso que elas despertaram,

mas eu vejo que é uma maneira diferente de se relacionar com o mundo. Apesar de muitos

nem quererem saber  mais  de nada relacionado com Antroposofia  e  a  escola Waldorf.  De

alguma maneira, despertou alguma coisa nessas pessoas, eu não sei explicar. Eu acho que isso

tem a ver com o currículo e com o ensino, eu acho que sim. Tinha mais alguma coisa que eu

queria falar...você perguntou sobre o método, né?

É, se você acha que para uma escola ser considerada Waldorf ela precisa apenas

aplicar um método ou se existe algo mais…

(pensou bastante) É…. O que eu vejo de mais importante de pais, alunos e professores de

escola  Waldorf  é  que  tem  que  ter  uma  busca  de  autoconhecimento,  em  todos.

Autoconhecimento.  O  método  tem,  mas  tem  que  ter  uma  constante  busca  de

autoconhecimento…. Do professor,  de se  transformar,  de mudar  a  forma de olhar  para  o

aluno. E eu acho que a Pedagogia Waldorf proporciona esse autoconhecimento.

61



Será que o método de ensino que é desenvolvido nas escolas Waldorf visa isso? O

autoconhecimento?

Acho que como ele desperta vários aspectos do homem, por exemplo, os aspectos de todas

as matérias, de pensar o conhecimento como totalidade; desperta também toda essa questão

das artes, tem todo um cuidado com o emocional, de expressão artística, de expressão da fala,

de expressão do corpo, ele tem essa -  assim, idealmente né -, tem esses trabalhos sociais,

essas ações.... Ele não é um ensino que fica só no mental, você tem que agir com o que você

aprendeu,  e  se  o método é seguido -  porque não tem um método,  tem uma sugestão  de

currículo, tem uma sugestão de como as coisas devem ser feitas, então depende muito de

como o professor daquela sala e os pais daquela sala encaram todo o caminho escolar daquele

grupo, então isso depende muito de cada classe. O método, ele não é para a escola inteira, tem

as orientações, mas tem essa individualidade de cada sala, composta pelo professor de classe,

ou professores, os pais e os alunos, então é uma coisa bem individual cada sala. Apesar de ter

essa linha, essa sugestão de currículo, é bem individual e como essa autonomia dentro do

currículo é dada e usada, depende do grupo e aí eu acho que tem o potencial de ser uma coisa

muito, muito boa para todas as partes, para proporcionar todo esse autoconhecimento. Você

tem  que  estar  aberto  para  isso  também…  Mas  pode  ser  também  que  se  depender  dos

professores e dos pais, que só é para aprender um conteúdo, que não tenha nenhuma busca,

pode ser que a turma passe, aprenda todo o conteúdo, mas que fique só nisso….

Pode-se passar impunemente por todo esse universo…

É que o currículo tem um porquê de cada conteúdo em cada idade, e esse porquê está

relacionado com a biografia humana, com todos os processos...então é um conhecimento dos

processos de aprendizado e processos emocionais. Então: como o currículo foi criado visando

determinadas  fases  do  desenvolvimento  da  criança  e  ele  fornece  conteúdos  que  auxiliam

determinada fase a ser superada de maneira sadia. Ele pode ser seguido friamente que eu acho

que ele vai ser eficiente dentro da sua proposta, só que o quanto ele vai atingir e transformar

cada grupo, depende da relação da sala, que é professor, pais e crianças, mas ele em si eu acho

que já seria benéfico…..

62



63


