
UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIÊNCIAS HUMANAS 

 

 

VITÓRIA OLIVEIRA MAIKHER - 10272987 

 

 

 

A CARTOGRAFIA SOCIAL COMO FERRAMENTA DE LUTA 
NO MOVIMENTO SOCIAL DE EDUCAÇÃO POPULAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Graduação Individual do 
Departamento de Geografia da Faculdade 
de Filosofia, Letras e Ciências Humanas 
sob orientação da professora-doutora 
Amélia Luisa Damiani. 

 

 

São Paulo, 
Agosto de 2024 



“Dê-me um mapa; depois mostre-me 
Tudo o que me resta para conquistar o mundo...” 

[...] 

MARLOWE, C. Tamburlaine 

 

Resumo 

Este trabalho se debruça sobre a centralidade do vivido no movimento social 

de educação popular, a partir de suas particularidades e pontos fundantes 

semelhantes ao que é ser um movimento social e ao que é se articular com e na 

educação popular. Se embrenha no vivido como negação do urbano para rasgar as 

frescas da cotidianidade controlada e estabelecer a força dos resíduos no encontro e 

mobilização coletiva. A partir da socioespacialidade dos sujeitos delineia os territórios 

e as centralidades do poder dos comuns se utilizando, assim, da cartografia social 

como ferramenta de e da luta organizada, percorrendo na leitura do mundo o 

movimento de superação do real aparente para o real pensado. 

 

Introdução 

Perpassando a experiência coletiva do movimento social sem falar por ele, 

menos ainda em seu lugar, a perspectiva do trabalho apresentada aqui se direciona e 

se orienta por um caminho no qual busca não ultrapassar a linha que transforme o 

empírico do movimento de educação popular, o Cursinho Popular do Capão, no objeto 

desse trabalho. Portanto, acompanha o caminhar da experiência pessoal sem 

substituir tal experiência pelo significado coletivo da mesma, alocando assim, a 

experiência pessoal no lugar de estímulo e reflexão a partir dela. Nesse sentido 

também, o ponto de partida não poderia ser diferente se não sendo a própria prática 

social concreta, e não o objeto ou sujeitos abstratos. Assim, a práxis defendida como 

modus operandi da organização coletiva se expressa, ela mesmo, em forma e 

conteúdo deste trabalho.  

Se há a práxis, há a inerência da existência do sujeito no percorrer de uma 

atividade consciente direcionada a um objetivo (MARX, 1965). O Cursinho Popular do 

Capão (CPC), enquanto movimento social de educação popular, persiste em sua 



prática a construção da possibilidade da presença do jovem periférico nas 

universidades (públicas ou não), mas se move e se baseia para que possa, através 

de uma pedagogia que emancipe consciências e desamarre alienações, mobilizar 

uma transformação da socioespacialidade do real, elaborando uma territorialização 

dos  sujeitos periféricos e para os sujeitos periféricos. Nesse processo o CPC é sujeito 

de corpo coletivo e sua prática só poderia ser refletida por este corpo, assim, este 

trabalho não se debruça em ser ou se transformar nesse sujeito coletivo. Se 

intersecciona por ele, à medida que este é influência direta na formulação dos sujeitos 

individuais que os constroem, e se estabelece como exemplo no tabuleiro do vivido 

para dar foco à uma territorialização a partir das classes populares num processo 

mediado através do movimento social de educação popular. 

Esse leque posto, é possível alocar o cerne deste trabalho, a cartografia social 

como ferramenta de luta, que pela sua própria existência, usos e intenções, não 

poderia se dar como protagonista solo. Ao partir do mapa como narrativa, portanto, 

como disputa de representação e existência(s), ao partir do momento histórico atual 

assentado numa cidade que nega o próprio urbano e retalha o seu território, ao partir 

do objetivo da educação popular que fundamenta a sua prática numa mudança de 

mundo delineada e escrita pelos oprimidos e, ao partir do bojo da luta dos movimentos 

sociais sendo, ao fim e ao processo, lutas no espaço e pelo espaço, tem-se, enfim, o 

quadro completo dessa monografia.  

 

A prática socioespacial na negação do urbano 

Partindo da perspectiva segundo a qual o momento atual do processo de 

reprodução do espaço urbano – como condição, meio e produto da reprodução do 

modo de produção capitalista – carrega uma tendência em contínua ascensão da 

cisão entre criador e criação, entende-se a centralidade e o protagonismo do espaço 

nas lutas dos movimentos socias. Tem-se, a sociedade enquanto sujeito da produção 

do espaço de um lado e o espaço urbano, este produzido pela lógica e racionalidade 

da mercadoria, de outro (CARLOS, 2017). Assim, a cidade ergue-se a esse sujeito 

como formação alheia e não pertencente a ele, a lógica do valor de troca sobrepõe e 

esmaga os usos dos espaços. É nessa relação que se encontra o embrião do negativo 

do próprio urbano. A chave histórica que comporta o nascimento e assentamento 



dessa cisão é um olhar para o processo histórico de reprodução do capital, tendo na 

cidade e seu urbano - sobretudo o negativo dele – a mudança do fazer da reprodução 

do capital, uma mudança da dialética do tempo à dialética do espaço. O capital ergue-

se aos novos patamares, nessa nova roupagem transpõe de maneira irremediável as 

relações de trabalho para construir e moldar todas e quaisquer relações vividas. A 

cidade nascida como consequência da produção industrial clássica, não traz mais o 

espaço vindo do chão fábrica, a cidade agora é formada pelo momento da própria 

reprodução. O capital se reproduz produzindo o espaço e o vivido - irremediavelmente 

espacial - é subjugado integralmente. 

Uma vez que o espaço é cindindo para o sujeito, qual seria então o espaço 

que pertence a estes sujeitos? A vivência é indissociavelmente espacial, o corpo é a 

mediação entre o eu e o mundo, bem como, entre o eu e as relações do/no mundo 

(CARLOS, 2014). O concreto das relações se dá nas relações espaciais. Portanto, 

essa cisão entre obra e criador, é vivida enquanto escassez de acessos, sobretudo 

dos próprios espaços da cidade. Assim, o corpo costura as escalas do vivido no 

cotidiano tecendo a cartografia dos privilégios e das privações. Na dinâmica da 

produção do espaço se promove centralidades que são hierárquicas em um – também 

promovido - cotidiano controlado.  

“Há dominação pela lógica. É o espaço formal que impera. O 

cotidiano e o vivido lhe escapam. Ou melhor, programa-se o cotidiano. 

Lugares neutralizados, higiênicos e funcionais, como as avenidas, voltadas 

para a circulação do automóvel. Toda a racionalidade econômica e política 

pesa sobre o cotidiano, enquanto vivido.” (DAMIANI, 2001, p.52) 

É a prática socioespacial, enquanto sujeitos e sujeitos coletivos, que nos dá a 

tradução das relações de opressão e somente nela é possível o rompimento com a 

aparência natural dessas relações, o rompimento com a aparência apaziguadora que 

sufoca as tensões das desigualdades simultâneas. Entretanto, apesar da prática 

socioespacial, inevitavelmente, expressar as contradições e o controle da reprodução 

da vida, ela por si só não se faz mecanismo de ruptura, ao passo que é impossível 

alcançar a ruptura se não pelas vias do vivido. Para tanto, toda e qualquer práxis não 

se dá fora da escala que compõe a cotidianidade dos sujeitos, é a práxis do concreto 

a necessária para a percepção da realidade e, portanto, do enfrentamento a ela. 

Assim, a práxis não se faz muito relevante quando tentada a ser emplacada em 



carreira solo, uma vez que a ruptura com a reprodução-subjugação capitalista não 

poderia se dar individualmente. Qualquer exercício teórico crítico solo, apenas é 

avulso e não propulsor de forças de mudanças. A cidade que nega o urbano, ainda 

não soterrou todos os encontros e é na potencialidade deles que os sujeitos coletivos 

se formam, tanto em constituição quanto em deslocamento da atividade teórica à 

intervenção concreta no mundo. 

Quem não vive o chão da luta não supera, ou se estagna, única e tão somente 

no real aparente. A escala do vivido é o que permite o contato da materialidade do 

fenômeno, alcançado assim, a trajetória do real aparente ao real pensado, ou seja, o 

concreto das relações. É nessa ligação que se estabelece a contraposição e se 

desnuda a aparência para enxergar, então, a essência da espacialidade. A construção 

do pensamento se daria pois, da seguinte forma: parte-se do empírico, passa-se pelo 

abstrato e chega-se ao concreto. (Saviani, 1991, p.11). O desenho desse caminho se 

dá no percurso do coletivo. 

Com este cenário posto, tem-se uma morfologia metropolitana que se 

embrenha em relações culturais, sociais, políticas e econômicas. Se estabelece por 

centralidades - também consequência de um processo dialético de implosão e 

explosão da cidade - essa, por sua vez, provocando territorialidades e espacialidades 

diversas. Uma morfologia que carrega a evidente materialidade da cidade o principal 

mote da contradição no processo social moderno, produção social e apropriação 

privada. Dito isso, qual centralidade nos importa? Sabemos quais são as centralidades 

do espaço do ponto de vista da institucionalidade, da burocracia, do poder e dos seus 

símbolos, mas quais as centralidades cotidianas dos sujeitos comuns? Dos "anônimos 

revolucionários"? Uma indagação síntese precisa ser feita: qual a centralidade e 

espacialidade do poder dos comuns? 

 

Da ‘palavramundo’ à práxis 

A prática é fundante do movimento, indispensável em sua existência. Um 

movimento territorial não se dá sem o chão do território, sem a materialidade concreta 

de suas relações nele. Um movimento social é propositivo em sua essência e 

assentado na(s) resistência(s) que o constituem e o movem, portanto, a prática 

apartada de uma reflexão contínua sobre si permite o enfraquecimento político e o 



enfraquecimento da consciência dos porquês de suas deliberações e mesmo de sua 

existência. Apesar do bojo dos encontros - que é o que rege o coletivo e dá 

cotidianidade a ele - ser, por vezes, sufocado pelas tarefas, nunca se deve deixar de 

ser esforço coletivo a reflexão crítica sobre sua prática. O caráter territorial do 

Cursinho Popular do Capão defere não apenas sua identidade, através do espaço em 

que existe e dos corpos que o constitui, como é também, irremediavelmente, objeto 

de nossas ações e meio das nossas lutas. Para tanto, não basta descrever objetos, 

memorizar mecanicamente características, treinar tecnicamente educadores e 

educandos. Isso seria apequenar e seciar o processo educativo-formativo (FREIRE, 

1987), assim, 

“São os homens que, desenvolvendo sua produção material e suas 

relações materiais, transformam com essa realidade que lhes é própria seu 

pensamento e os produtos desse pensamento. Não é a consciência que 

determina a vida, mas a vida que determina a consciência.” (MARX, 1965, p. 

22). 

A educação popular carrega na bagagem que a veste o saber em comunidade 

(BRANDÃO, 2002), portanto, aquele que é construído e conduzido entre os grupos, 

não por via fria, a-sujeita e individualista. Uma relação de educação que não se 

comporta nas arestas do estudo formal, do mesmo modo que o estudo formal não 

expressa a educação popular. Esta só se faz no encontro coletivo e na não 

hierarquização dos saberes, do afago às angústias, das aberturas para a corrida das 

curiosidades, dos breques na reprodução ritmada do tempo produtivo, da vazão à 

experiência no lugar da memorização, das palavras lidas a partir da leitura do mundo. 

A educação popular se faz no agir no mundo, não de maneira indeterminada, mas 

pulsante de intencionalidade na mudança desse mundo. É, portanto e por vezes, 

saber das contradições e viver com elas buscando o seu rompimento, pois o 

entendimento de ser um movimento é continuar a leitura do mundo, em todas as suas 

nuances e falseamentos, no decorrer de todos os seus momentos. Nesse sentido, a 

apreensão dos objetos e fenômenos nunca pode se contentar, numa prática que se 

diz educação popular, no entendimento descomplexificado e isolado dos mesmos.  

O espaço-tempo da educação popular se comporta e se contem no mundo 

imediato dos seus sujeitos, não está sobre ele e nem paralelo a ele. Sendo assim, os 

tempos e espaços que o movimento prioriza presença ajudam a constituir a definição 



desse movimento. Sua concepção política pode até estar devidamente registrada em 

páginas bem versadas de um manifesto, mas é o tempo e o espaço vivido pelo 

movimento que de fato lhe dará constituição. Se se prioriza presença nas 

institucionalidades – e estar nelas é termo de urgência mesmo sem toda a consciência 

e disposição coletiva – ao invés de se estar na banalidade das construções no chão 

do movimento, é porque este movimento, mesmo se proclamando um movimento 

social de base, não se configura como tal. O espaço-tempo da educação popular é a 

via pela qual - mesmo que esburacada, entroncada, engarrafada – se baseia na 

dialética da formulação “palavramundo”, a leitura da palavra precedida pela leitura 

mundo e ela não pode ser ruptura com a leitura desse mundo, ao realizar a leitura da 

palavra esta então, dá continuidade à leitura daquele (FREIRE, 1997). Reside aí o 

cerne da prática da educação popular defendida aqui e seu reconhecimento é o que 

permite não desvirtuar a via do projeto. A diferenciação para com a educação formal 

não se sustenta apenas no distanciamento dos processos formais burocráticos e 

realização nos espaços institucionais como a escola ou com os ditos sistemas 

seriados de ensino (GOHN, 2014, p. 47), a educação popular não só está à margem, 

como é outra possibilidade frente a tudo isso. A diferenciação lateja pra além da pura 

tomada de consciência – vista ingenuamente como o suprassumo da fase máxima a 

ser alcançada no percurso educativo – está a mais: lateja como mobilização em prol 

da organização da luta. A (re)leitura do mundo, pós palavra apropriada nascida do já 

então existente mundo, culmina assim, em terreno de articulação para ação. 

Desse modo, o movimento de educação popular não se pode ter pretensões, 

muito menos práticas camufladas, em ser universais e atemporais, essa é a receita 

tecnocrata pronta para o desprendimento da realidade. Mais do que qualquer outro 

movimento de base, nele não pode caber o mínimo pretexto em se isentar de construir 

sentido político conjunto no ínterim de todo o seu corpo coletivo. De construir um saber 

que é coletivo. E isso é responsabilidade e compromisso político-pedagógico que 

fundamenta a sua existência como tal. Deve ser capaz de ouvir educandos e 

educadores e não sucumbir a regência de tarefas e aulas para formulação da 

indisponibilidade dessa escuta, pra tal propósito, dever-se-á transformar tarefas e 

aulas também enquanto escuta e troca. O fazer e o como fazer carrega e traduz a 

escolha política de existência do movimento e não há caminho passivo e leviano 



quando se pretende construção coletiva e democrática baseada na não distinção de 

relevância entre seus sujeitos. 

Educadores e educandos possuem responsabilidades na manutenção, 

concepção e construção do coletivo. Educador e educando são sujeitos do processo 

de ensino-aprendizagem e no processo de luta se encontrando enquanto educador-

educando e educando-educador que se formam (FREIRE, 1970). Ao educador-

educando, a quem se deve o agarramento ininterrupto com o compromisso político-

pedagógico, que é o que lhe reveste particularidade e não paridade com o educando-

educador, acompanha consigo em atuação a mediação entre a palavra e a 

“palavramundo”. E nisso, não pode transformar a palavra em uso mágico da mesma. 

Se são nesses sujeitos em comunhão, educador e educando, que reside as 

responsabilidades na concretização do movimento e, portanto, as tomadas de 

decisões sobre o mesmo, sejam rumos, atividades, presença em frentes de luta e em 

como se dar o cotidiano do encontro, aos educadores a palavra - agora tida em outro 

ângulo - falada no decorrer das deliberações não pode ser formulação já posta, dada 

e dificilmente, então, não tida como acabada. Ao profanar o sentido do mundo, destrói 

o sentido coletivo. Assim como no livro lido se percorre as páginas para chegar na 

completude da história, assim como no quadro se percorre as pinceladas e traços para 

chegar na composição do desenho, assim como na literatura marginal se percorre 

verso a verso para alcançar toda a potência da revolta, a decisão do coletivo só pode 

ocorrer na formulação construída passo a passo, no sentido político completado 

significado por significado, na concepção chegada dúvida após dúvida resolvida e 

enxergada. A deliberação, sem esse caminho, pode até ser legítima se ocorrida em 

momentos tidos para garantia delas, mas não passará de formalidades na construção 

de um suposto convencimento político. Tomar decisões no grupo não está 

salvaguardado de tomar decisões em grupo. 

Aqui o movimento tem três opções: se manter na insensibilidade (mesmo que 

não percebida ou intencional), se enganar ou dar um passo de atenção e voltar seus 

olhares para àquilo que priorizam. Quando se trata de um movimento de educação 

popular, entre tomar decisões para forjar a democracia e entre se demorar nas 

formulações e mesmo ter tempos outros, talvez maiores e mais morosos, deve-se 

escolher aquilo que fundamenta a própria existência desse movimento: o 

compromisso primeiro com processo político-pedagógico. Entre ter o espaço no dia 



reservado para tomar decisões (e cumpri-las, tal qual uma tarefa) e entre assegurar a 

todo o corpo do coletivo sentido sobre o que se está sendo decidido, deve-se tomar o 

segundo caminho. Novamente, a particularidade do papel do educador é não se 

esquivar, e se preciso for, se reorientar para essa responsabilidade. Responsabilidade 

essa que inclui escuta, mas não pode ser confundida com subserviência na relação 

com os educandos. A horizontalidade dessa relação passa pelo protagonismo e 

importância equiparáveis entre educadores e educandos enquanto sujeitos, mas não 

deve cair na armadilha de deslocar o receptáculo da educação bancária do educando 

como recipiente vazio para o educador que tudo escuta, concorda e vira um cumpridor 

de desejos. 

As deliberações enfim, tomadas diante e a partir de sentidos políticos 

construídos, para e por educadores e educandos, irão revestir as presenças – 

indissociavelmente políticas - nos espaços de disputa e frentes de luta que o coletivo 

compreender estar. E na indisponibilidade de todos de sua composição falar, aquele 

que o fará, deve ser via da oratória coletiva. Uma fala de um sujeito sentida como 

representatividade política pelo coletivo, não faz dela uma fala propriamente do 

coletivo. De um sujeito do coletivo sim, e muito possivelmente banhado pelo campo 

das ideias e ideais desse coletivo, uma vez que o vive e constrói e que como sujeito 

é síntese dos lugares que o formou e o forma. Mas para ser uma fala do coletivo, deve 

ser construída, debatida, apreendida por ele, se dar pelo acúmulo dele, ser 

previamente sabida por ele e, portanto, o sujeito ao falar, é veículo deste coletivo, não 

substituição ou redução dele. Do contrário, os personalismos ou confianças políticas 

individuais (que em nada traduzem a consciência e formulação coletiva) forjarão uma 

funcionalidade democrática, assim o movimento mais uma vez se engana ou não se 

percebe. 

 

Da experiência cartográfica popular 

Se temos como responsabilidade, intuito, objetivo permanecer constituindo a 

luta, mesmo num momento histórico abnegado de revoluções e revoltas, abnegado 

de fortalecimento ou mesmo manutenção de direitos, é por, ao menos, estabelecer, 

costurar e desenvolver ferramentas de resistência e ataque ao modos operandi do 



sistema que renegamos para que os próximos depois de nós não tenham que 

recomeçar do zero, reinventar a roda, reestabelecer o marco. Para que o nosso fio 

histórico de caminhada seja processo. A luta organizada, seja em qual for a escala 

espacial na qual ocorra, deve ser elo geracional. Seu percurso não é estanque e 

desvinculado dos próprios momentos históricos em que existem, portanto, as - 

tentativas - de respostas e organização às opressões vividas devem ser acúmulo e 

materialidade para o amanhã.  

A mesma conduta comprometida deve reger o interior da organização do 

movimento. Enquanto um movimento de educação popular, nosso elo geracional 

propositivo trata-se não somente do corpo de educandos - nos quais poderão levar, e 

o intuito é que possam levar, o reportório apreendido pela práxis daquele espaço para 

outros espaços que irão vivenciar e disputar – nosso elo geracional também deve ser 

com as próprias gerações do movimento. Portanto, no futuro o movimento deve poder 

recorrer às suas próprias experiências quando na reflexão e deliberações de 

posicionamentos. Um movimento numérico, seja em pessoas ou localidades, seja em 

quantos alcançam ou em quantos o constroem, não necessariamente se fortalece ao 

longo de seu processo de existência. Seu fortalecimento está em outro lugar. Está em 

ser comprometido com a práxis, poder apreender e refletir sobre ela, ter registro não 

apenas das deliberações, mas de seus porquês, de quais foram as discussões, 

reflexões e referências que permitiram levar a tais decisões, prioridades e renúncias, 

e a partir disso ser possível estabelecer princípios, instâncias e estruturas que o 

sustentam. Se todo novo ano, toda nova conjuntura, todo novo grupo de pessoas se 

tratar de um recomeço sem referencial do que já foi construído, com suas falhas e 

lugares de chegadas, com seus aprendizados e insuficiências, com suas conexões e 

arranjos, por mais numérico que seja o movimento, ele será incapaz de se fortalecer.  

Quando não se tem o registro, quando não se tem a presença na historiografia 

do movimento, o referencial está somente nas pessoas que continuam e toda 

historicidade sabida dele ficará à mercê da permanência dessas pessoas. Se essas 

pessoas se vão, o acúmulo apreendido se esvai. O registro, por vezes, é herança 

possível e capaz da continuidade da correlação de forças. É através dele, aliado e 

indissociável de suas práticas, que o movimento se dá, se consiste em existência e 

se permite elos.  



Nesse sentido, a cartografia social serve, portanto, como expressão do vivido 

pelo sujeito coletivo e de ferramenta que potencializa nossas lutas, pois será nela, 

construída coletivamente, que falar-se-á do mundo social não só vivido, mas o 

buscado. Como disse Harley (2009), “pela seletividade de seu conteúdo e por seus 

símbolos e estilos de representação, os mapas são um meio de imaginar, articular e 

estruturar o mundo dos homens”, de tal modo que, o movimento social apoderado de 

sua estrutura, reivindicações e objetivos, se apodera das representações montadas 

por si - para dar a si - lugar no mundo e, assim, não permitir ser ignorado, falado ou 

sufocado pelas vozes de outrem. O contar a história do movimento não se faz 

apartado da espacialidade ocupada por ele e, através da espacialidade tomada como 

consciência, se embrenha no percurso histórico enquanto o mesmo ocorre e se forma. 

O mapa como linguagem é desprovido de neutralidade e o detentor dele controla a 

narrativa. A produção cartográfica territorial e territorializada, via condições, moldes e 

maneiras próprias de se realizar, é contra hegemônica em resultado e em momento 

mesmo de sua realização. É indisciplinada em essência, pois não nasce dos 

hegemônicos e sim da insubordinação dos comuns.  

Da mesma forma que os canhões e os navios de guerra, os mapas 

foram as armas do imperialismo. Na medida em que os mapas serviram para 

promover a política colonial e onde os territórios foram reivindicados no papel 

antes de ser efetivamente ocupados, os mapas anteciparam o império [..].” 

(HARLEY, 2009). 

As narrativas espaciais devem ser tomadas para si pelos movimentos sociais, 

mesmo os que não se intitulam territoriais, afinal, a sua existência – e toda a bagagem 

de opressões e privações – se dá no espaço, a abstração concreta se dá pela prática 

social e é no plano do cotidiano que se dá as contradições vividas por uma totalidade 

espacial absorvida pela acumulação, por uma produção espacial que é reprodução do 

capital na realização do processo de valorização, portanto, as lutas dos movimentos 

sociais são lutas que decorrem não apenas no espaço, mas pelo espaço. Logo, a 

cartografia se mostra como meio para o fortalecimento dos saberes locais e do grupo, 

como registro da presença dos resíduos e como instrumento da práxis. Como 

posicionamento à negação de se estar absorvido pela lógica capitalista. Como mote 

para uma mudança radical das condições sociais que não se contenta com os meros 

reformismos. Diferentemente dos territórios de limites absolutos dos condomínios e 



os revestimentos da segurança privada, o território do cotidiano, lido com o intuito de 

ser rompido da lógica do controle, é malha desenhada pelas relações (de usos) e com 

os outros, é pedaço reivindicado nas expressões que lhe dão encontro e identidade 

e, portanto, ao se territorializar, se é possível apropriá-lo. Não está enclausurado nas 

linhas duras nas ilhas do arquipélago das propriedades privadas do morar e do 

consumo - sejam as torres que alfinetam o horizonte, os loteamentos que espraiam 

às margens da cidade para refugo das classes abonadas ou os amontoados de lojas 

com luzes estridentes nos shoppings centers. Confrontando a expropriação enquanto 

à rói de um lado e reavive a apropriação do outro, o cartografar nascido do viver pelo 

território contribui a constituí-lo num embalo que vai do mapa do cotidiano para se 

formar em mapas de resistências. 

O mapeamento psico-geográfico dos sujeitos através do espaço percebido é 

revestido pelas identidades e identificações do espaço no escopo do vivido 

(CRAMPTON; KRYGIER, 2008). Uma materialidade que só a cotidianidade pode 

proporcionar e carregar. É essa a configuração dos mapas do cotidiano, esfolando as 

brechas do cotidiano homogeneizado pelo valor de troca, propondo no mapa, mesmo 

o mais efêmero em forma, a exposição da vulnerabilidade do programado. Está posto, 

assim, um elo possível para o mapeamento de resistências, que pra além de demarcar 

territórios - por vezes apagados e ignorados pelas bases cartográficas oficiais – 

demarca territorialidades. Que pra além de apontar localidades, demarca identidades. 

Traduz o caráter urbano suprimido pela cidade que aliena – consciências e usos – 

dando encontro, reunião e simultaneidade.  

 

Da Territorialidade como Método 

A cidade, ditada pelo modo de produção ergue-se alheia e estranha aos seus 

atores criadores, sufocando o viver, impondo a morte em vida, faz imperar o poder 

hegemônico e homogeneizador do capital. A rebeldia emergida, o resíduo não 

absorvido pelo mundo da mercadoria, as organizações coletivas não 

institucionalizadas, transforma o palco da cidade em territórios de disputa a partir da 

própria relação de poder posta, uma vez que as relações de poder são costuradas 

nas relações sociais, assim, são as relações sociais que condicionam e constituem o 



território (HAESBAERT, 1994) e estabelecem a cidade como um território de 

territórios. O espaço urbano é marcado pela dominação, em contrapartida, também é 

marcado pela negação dela. A tensão está posta entre os atores dominantes que 

subordinam as classes populares, acorrentando consciências e mobilizações, e os 

atores aprisionados que subvertem a dominação. A tensão formada pela cidade 

fragmentada, que existe em totalidade, mas se impõe delimitada e desigual no 

espaço-tempo do trabalho, do lazer e da vida privada, submete o sujeito uma vivência 

ritmada pelo tempo do consumo e um espaço vivido pela escassez das possibilidades 

de encontros, reuniões, mobilizações. Esmaga os possíveis desenhos que o corpo 

pode traçar sobre as latitudes e longitudes do mapa e o condiciona a repetição 

cansativa do movimento rotineiro do vai e vem incessante da reprodução sofrida da 

vida. 

O badalar do controle atravessa e afeta os atores socias numa hierarquização 

das relações sociais que também se traduz na hierarquização do espaço da cidade. 

Composição essa que, através da desigualdade, se permite a consciência da mesma 

a partir do momento que a vive. Para Haesbaert (2020), os atores sociais ao serem 

afetados pela reprodução das relações de produção podem conscientizar-se delas e, 

portanto, ao fazê-la, transformam o espaço em território e, nesse sentido, não de modo 

apático - afinal os diferentes territórios da cidade tecem a teia do arranjo dela a partir 

das funcionalidades, controle e centralidades - mas de modo à conceder identidade e 

características de pertencimento, de modo a subverter a lógica imposta da dominação 

ao confrontar-se com ela. Um território que para além de material é imaterialidade 

vivida e reconhecida entre seus atores através de valores, comportamentos, 

aparências e significados. A territorialidade, conteúdo do território, acarretará em qual 

será o sentido da territorialização, se ao tomar consciência dos espaços e dos tempos 

pelos usos – e impeditivos de seus usos - será a territorialização controle e 

segregação ou alternativa de apropriação?  

Percorrer o território pelo seu conteúdo, enquanto método comprometido com 

a ruptura dominante, é apoderar os sujeitos para uma transformação social a partir 

das bases populares e, portanto, uma transformação radical mobilizada pelos saberes 

elaborados do sujeito, agora coletivo, para a transformação da história através da 

dimensão imaterial do território. Portanto, nesse sentido, se tratamos aqui a 

territorialidade como método, estamos buscando a territorialização – via mobilização 



social de base – como objetivo para uma urbanização de ruptura com a cidade atual. 

Assim, um processo educativo comprometido com a intervenção no mundo, que 

emancipa a consciência dos oprimidos com a mira de compreender sua condição e 

razão de explorados, impulsionando-os em sujeitos e atores, conduz tais sujeitos à 

reinventarem o mundo, não somente reproduzi-lo, carregando o poder de decisão e 

ruptura com esse mundo (FREIRE, 1987). No decorrer desse processo, a 

territorialidade, tomada aqui como método, é encarnação potente da educação 

popular e esta é ferramenta da outra rumo à uma territorialização que supere a 

segregação. Despertar a indignação, concentrar a rebeldia, organizar a revolta, atingir 

uma postura revolucionária que implique a superação da mudança de mundo vivido. 

Este é o vínculo entre território e educação popular.  

Os fragmentos da cidade expressos em territórios é a escala do vivido do 

habitante, pois a ele não há vida na totalidade desta cidade, esta cidade, como disse 

Simas (2020) das “ruas desencantadas, (d)a festa combatida, (d)os tambores calados 

e (d)as bandeiras recolhidas são crônicas do desencanto [...]”. O processo da 

territorialidade não está assentado apenas no reconhecimento dos atores sociais 

enquanto grupo de características ou CEPs em comuns, está em se embrenharem 

enquanto coletividade exercendo poder na disputa de força, exercendo seu poder de 

subversão, recriando assim, o território que lhes façam sentido. 

“Que se cruzem filosofias diversas, no sarapatel que une Bach e 

Pixinguinha, a semântica de Grande Sertão e a semântica da sassanha das 

folhas. Heráclito e Exu, Spinoza e Pastinha, a biblioteca e a birosca. Que se 

cruzem notebook e bola, tambor e livro, para que os corpos leiam e bailem 

na aventura maior do caminho que descortina o ser naquele espaço que 

chega a ser maior que o mundo: a rua.” (SIMAS, 2020) 

O percorrer da vida não sufocada, permite que as menores escalas do 

cotidiano – menores apenas em distâncias matemáticas – sejam os maiores pontos 

de encontros. Da casa, quintal, garagem, à escola, esquina, rua tenha corpo coletivo 

presente que cruza sonhos e desejos, ritmos e cantos, subversões e resistências. Que 

a retomada, inclusive da festa, também possa ser meio pulsante das territorialidades 

para tomada da fúria e organização da revolta. Se trata, portanto, de, além de 

identificar as centralidades dos comuns pelos seus conteúdos, se organizar por elas. 



Considerações Finais 

O território da cidade retalhado em territórios carrega em si a escala do vivido 

dos sujeitos dessa cidade, ou seja, a ocupação e a vida na cidade são territoriais. A 

partir desses territórios, por meio de suas materialidades e imaterialidades, conteúdos 

e centralidades, expressam a hierarquia que ocupam sob a ótica da institucionalidade 

e do poder hegemônico. Entretanto, essas unidades territoriais não estão dadas e 

acabadas, seja pela perspectiva do processo histórico, seja pela transformação dos 

seus atores sociais através da tomada de consciência que se traduz entre apropriar-

se ou excluir desse território. As relações de poder se dão pelas relações sociais, 

assim, são as relações sociais que condicionam e constituem o território 

(HAESBAERT, 1994). Sob a lógica, tempo e racionalidade do mundo da mercadoria 

se desenha um espaço fragmentado, hierarquizado e segregado, propulsor de 

vivências efêmeras e acessos condicionados exclusivamente pelo consumo. Esta é a 

pintura da cidade que cinde a obra do criador e é nessa pintura, de modo indissociável, 

que os movimentos sociais se dão. 

Ajustado o foco, tem-se então uma conclusão quanto a existência e ação dos 

movimentos socais, nos quais, independentemente de suas pautas e ou profusões 

vocais de serem ou não territoriais, travam suas lutas no espaço e pelo espaço. 

Mobilizam suas bases na busca de movimentar a desestruturação de uma estrutura 

de mundo baseada na expropriação da riqueza, na busca de corroer seus alicerces e 

fundar um outro sistema, que seja antagônico e que refute em completo o modo de 

produção capitalista. Guardadas as diferentes vertentes, vanguardas e perspectivas 

políticas de suas formações, os movimentos sociais de então se confluem na postura 

de serem resistência e luta organizada. Jogando luz em específico a um movimento 

social de educação popular, Cursinho Popular do Capão, tem-se em exemplo e a partir 

do concreto vivido por esse movimento, a expressão da educação popular sendo a 

própria territorialidade, pois se àquela se faz através dos saberes de e em comunidade 

e pelas experiências e mundo de seus sujeitos constituidores do processo educativo, 

não se pode então falar de uma educação popular que não seja territorial, uma vez 

que os símbolos, significados e vivências (com as privações e acessos, encontros e 

apartações) são territoriais. Este é o percurso para traçar uma territorialização escrita 

pelos sujeitos oprimidos da história e do espaço-tempo da cidade.  



Como abordado, o presente trabalho não buscou esmiuçar e transformar o 

Cursinho Popular do Capão em objeto, trata-se da exemplificação de um sujeito 

coletivo, que em sua prática e práxis traduz o percorrer da educação popular como 

ferramenta da territorialidade, enquanto também trata-se de expressão da mesma, na 

constituição de uma territorialização que não seja ditada e apropriada pelas relações 

do poder hegemônico. Diante disso, a cartografia social é suscitada aqui como àquela 

que permite a visibilidade da territorialidade, o encontro territorial entre seus atores e 

parceiros, a realocação dos significados e, desse modo, se dá como ferramenta de 

luta em prol do movimento social.  

 

     Imagem 1. Cartografia Social do cotidiano – Produção própria 



A cartografia social trazida expressa como a mesma pode ser mote das 

percepções das amarras e dos resíduos da vida cotidiana, permitindo também, a 

visibilidade das contradições e o levantar de questionamentos e oposições à uma 

assepsia da vida urbana que barra o encontro, a festa e a movimentação orgânica dos 

usos do espaço. Partindo do concreto na cotidianidade se enxerga a vida cindida em 

três esferas que se cruzam em escalas espaciais e temporais: a casa, o trabalho e o 

lazer (mesmo que efêmero e programado). Nesse ínterim, tal cisão está embalada e 

guiada por funções e usos dos espaços-tempos adestrados e moldados na lógica do 

valor de troca e no processo de produção social do trabalho, assim, as esferas ditas, 

se traduzem no que Lefebvre (1968) chama de domínios, referindo-se ao trabalho, a 

vida privada e aos lazeres, sendo eles definidos e separados de acordo com suas 

funções. No desenho cartográfico do cotidiano não se buscou por esses domínios, se 

chegou na expressão deles através do que é vivido e, assim, nota-se a então cidade 

fragmentada e impossível de ser vivida em totalidade.  

A casa é demarcada na periferia de Taboão da Serra, Jardim Salete, região 

metropolitana de São Paulo. O trabalho e a universidade presentes respectivamente 

nos bairros do Morumbi e Butantã. Os lazeres, parcos, presentes nas centralidades 

da metrópole e, principalmente, pagos. A relação das setas expressa as idas e vindas, 

movimentos e circulação pela cidade. Os relógios demarcam o tempo de estada nos 

trajetos e nos respectivos domínios da vida cotidiana. A proporção dos recortes 

colados dos bairros discerne a proporção equivalente do dia vivido neles. E aqui, qual 

a vida do morar? Na dinâmica massacrante do espaço-tempo vivido torna-se lugar 

não apropriado, por isso ser o menor dos recortes nesta cartografia, cumpre-se a 

função de lugar dormitório. Todavia, o morar toma centralidade principal na primeira 

metade da produção cartográfica, pois é lugar de partida e lugar de chegada e, acima 

disso, expressa a realidade socioespacial do sujeito, portanto, suas intrínsecas 

privações e acessos. 

Na continuidade da cartografia se subverte a lógica controlada para dar vazão 

a centralidade dos anônimos revolucionários. O cotidiano programado e ritmado pelo 

capital e seu processo homogeneizador nem tudo consegue abarcar, nem tudo 

consegue absorver, nem tudo consegue objetivar em valor troca. Há resíduos, não no 

sentido de estarem à margem sendo restos ou insignificantes, mas resíduo daquilo 

que o capital não absorve, é a insurgência contra ele. É nessa perspectiva que se dá 



a existência dos movimentos sociais – e do próprio Cursinho Popular do Capão – e, 

assim, se estabelece em ser a centralidade da segunda metade cartografia 

construída. Isto posto, a cartografia social se coloca como possibilidade para a reunião 

dos conteúdos dos comuns, fazendo valer e priorizando as suas territorialidades, 

rompendo ideais dos signos políticos hegemônicos e, podendo e devendo ser, 

ferramenta na construção de um mundo outro. Sendo a educação popular 

manifestação da territorialidade como método e ela ferramenta desta rumo à uma 

territorialização dos e pelos sujeitos periféricos, a cartografia social é, então, 

ferramenta de todo esse processo e aliada potente dos movimentos sociais, 

permitindo a espacialidade apoderada de suas pautas e aos movimentos de educação 

popular, permitindo ser alicerce de uma pedagogia que se aprende no mundo da vida 

pelas vias dos processos de compartilhamento de experiências em espaços e ações 

coletivas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Referências Bibliográficas 

BRANDÃO, C. R. O que é educação. São Paulo: Editora Brasiliense, 2002. 

Carlos, A. F. A. (2017). A privação do urbano e o “Direito à Cidade” em Henri Lefebvre. 

In A. F. A. Carlos, G. Alves, & R. F. Padua (Eds.), Justiça espacial e o direito à 

cidade (1a ed., pp. 33-62). São Paulo: Contexto. 

CARLOS, A. F. A. O poder do corpo no espaço público: o urbano como privação e o 

direito à cidade. GEOUSP Espaço e Tempo (Online), São Paulo, Brasil, v. 18, n. 3, 

p. 472–486, 2014. DOI: 10.11606/issn.2179-0892.geousp.2014.89588. Disponível 

em: https://www.revistas.usp.br/geousp/article/view/89588.. Acesso em: 2 abr. 2024. 

CRAMPTON, J; KRYGIER, J. Um a introdução à cartografia crítica In: ACSELRAD, 

H.(org) - Cartografias sociais e território - Rio de Janeiro: UFRJ-IPPUR - 2008;  

DAMIANI, A. L. As Contradições do Espaço: da Lógica (Formal) à (Lógica) Dialética, 

a Propósito do Espaço. In: CARLOS, A. F. A.; DAMIANI, A. L.; SEABRA, O. C. L. 

(Org.). O Espaço no Fim de Século: a nova raridade. São Paulo: Contexto, 2001, p. 

48-61. 

FREIRE, P. Pedagogia do Oprimido. 22. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra , 1987. 

FREIRE, P. A importância do ato de ler: em três artigos que se completam. 41. ed. 

São Paulo: Cortez, 1997.   

GOHN, M. G. A educação não-formal e a relação escola-comunidade. Revista 

ECCOS, no 2, vol. 6, Dez 2004, p. 39-65.  

HAESBAERT, R. O mito da desterritorialização e as “regiões-rede”. In: Congresso 

Brasileiro de Geografia, 5, 1994, Curitiba: AGB, Anais, 1994. p. 206-214. 

HAESBAERT, R. Território e Multiterritorialidade: um debate. GEOgraphia. Rio de 

Janeiro, v.11, n.17, p. 19- 44, mar/2007. 

HARLEY, B. Mapas, saber e poder, Confins (Online), 5 | 2009. URL: 

http://journals.openedition.org/confins/5724; DOI: 

https://doi.org/10.4000/confins.5724. Acesso em: 5 jun. 2024. 

https://doi.org/10.11606/issn.2179-0892.geousp.2014.89588
https://www.revistas.usp.br/geousp/article/view/89588
https://www.revistas.usp.br/geousp/article/view/89588
https://doi.org/10.4000/confins.5724


LEFEBVRE, H. A revolução urbana. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2002. 

MARX, K. A Ideologia alemã e Outros Escritos. Rio de Janeiro, Zahar, 1965. 

SAVIANI, D. Educação: do senso comum à consciência filosófica. 10. ed. São Paulo: 

Cortez, 1991. 

SIMAS, L. A. O corpo encantado das ruas. 10. ed. Rio de Janeiro, Civilização 

Brasileira, 2019. 


