
ARIEL COELHO FREIRE 

 

 

 

 

ENSINO E APRENDIZAGEM NO TAMBOR DE CRIOULA: 

histórias de vida e de reexistência em São Paulo 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2020 



2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

ARIEL COELHO FREIRE 

 

 

 

 

ENSINO E APRENDIZAGEM NO TAMBOR DE CRIOULA: 

histórias de vida e de reexistência em São Paulo 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao 

Departamento de Música da Escola de Comunicações 

e Artes da Universidade de São Paulo para obtenção do 

título de Licenciatura em Música 

 

Orientador: Prof. Dr. Pedro Paulo Salles 

 

 

 

 

São Paulo 

2020 



4 
 

Autorizo a reprodução e divulgação total ou parcial deste trabalho, por qualquer meio convencional ou 

eletrônico, para fins de estudo e pesquisa, desde que citada a fonte.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na Publicação Serviço de Biblioteca e Documentação Escola de Comunicações e Artes da 

Universidade de São Paulo Dados inseridos pelo(a) autor(a) 

________________________________________________________________________________ 

________________________________________________________________________________ 

Elaborado por Alessandra Vieira Canholi Maldonado - CRB-8/6194 Freire, Ariel Coelho O Tambor de 

Crioula em São Paulo: Histórias de vida e espaços de aprendizagem / Ariel Coelho Freire ; orientador, 

Pedro Paulo Salles ; coorientador, Tomás Bastos Costa. - São Paulo, 2020. 44 p.: il. Trabalho de 

Conclusão de Curso (Graduação) - Departamento de Música/Escola de Comunicações e Artes / 

Universidade de São Paulo. Bibliografia Versão corrigida 1. Tambor de Crioula 2. Ensino e 

aprendizagem 3. Espaços culturais 4. Ancestralidade I. Salles, Pedro Paulo II. Bastos Costa, Tomás 

III. Título. CDD 21.ed. - 306 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Existem questões profundas de transmissão e herança cultural, de relações complexas entre as 

origens africanas e as dispersões irreversíveis da diáspora; questões que não vou aprofundar 

aqui. Mas acredito que esses repertórios da cultura popular negra – uma vez que fomos excluídos 

da corrente cultural dominante – eram frequentemente os únicos espaços performáticos que nos 

restavam e que foram sobredeterminados de duas formas: parcialmente por suas heranças, e 

também determinados criticamente pelas condições diaspóricas nas quais as conexões foram 

forjadas. A apropriação, cooptação, e rearticulação seletiva de ideologias, culturas e instituições 

europeias, junto a um patrimônio africano, conduziram a inovações linguísticas na estilização 

retórica do corpo, a formas de ocupar um espaço social alheio, a expressões potencializadas, a 

estilos de cabelo, a posturas, gingados e maneiras de falar, bem como a meios de constituir e 

sustentar o companheirismo e a comunidade.  

Stuart Hall 

 

 

 

 



6 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 

 

A São Benedito e São João. 

Agradeço aos caminhos pelos quais a vida vem me levando, sempre cercado de pessoas 

queridas, trocando brilhos no olhar e experiências afetuosas de crescimento. Atribuo esta 

oportunidade de caminhada aos meus pais, Rita Coelho e Wagner Freire, que sempre foram e 

são grandes educadores e incentivadores a esse olhar curioso e crítico para o mundo. Foram 

eles que sempre estiveram ao meu lado desde os momentos mais difíceis até os mais alegres e 

bonitos, juntamente com minhas irmãs Júlia Coelho e Iraê Garcia. O brilho que reflete em meus 

olhos hoje é resultado desse amor. 

Agradeço muito a Tomás Bastos, Ana Carolina Zolin, Pedro Vidal, Noel Carvalho e 

Pedro Droca pela ajuda direta na escrita deste trabalho, sempre dispostos a ouvir, conversar e 

ajudar nos momentos que precisei de ouvidos e ideias para concluir esta escrita, atuando como 

parceiros e orientadores nesse processo. 

Por fim, agradeço ao Tambor de Crioula, ao Bumba-meu-Boi e à comunidade do Morro 

do Querosene e Grupo Cupuaçu, em especial ao Mestre Tião Carvalho, que juntamente com 

meus pais foram as pessoas que me apresentaram e guiaram por esse universo tão bonito, forte 

e rico que me fez e faz ser quem sou. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

RESUMO 

 

 

 

FREIRE, Ariel Coelho. O Tambor de Crioula em São Paulo: Histórias de vida e espaços de 

aprendizado. 2020, 00p. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em Música) – 

Departamento de Música, Escola de Comunicações e Artes, Universidade de São Paulo, São 

Paulo, 2020. 

 

Resumo: O Tambor de Crioula é uma manifestação cultural típica do Estado do Maranhão que 

vem de uma tradição ancestral de matriz africana de resistência. Através de relatos 

autobiográficos, este trabalho procura apresentar brevemente o Tambor de Crioula como dança, 

ritmo e ritual e discutir com mais profundidade a força pedagógica que suas práticas possuem. 

Tendo em vista a importância dessa experiência em minha formação – e na de inúmeras outras 

pessoas –, esta pesquisa discute a necessidade de se pensar uma pedagogia que dialogue com 

esses espaços culturais, além de evidenciá-los como universos formadores e construtores de 

processos educativos capazes de acessar conhecimentos e trocas de saberes diferentes dos 

propostos pelos locais de ensino convencionais. Para isso, procurou-se discorrer sobre o 

movimento diaspórico do Tambor de Crioula do Maranhão para São Paulo, caminho que, nesta 

dissertação, desemboca na descrição do evento de batizado dos tambores no bairro do Butantã, 

a fim de demonstrar, com exemplos empíricos, um ambiente potente de ensino e aprendizagem 

que até hoje não tem a devida visibilidade nas instituições formais. 

 

Palavras-chave: Tambor de Crioula. Espaços de ensino e aprendizagem. Ancestralidade. 

Cultura popular. Negritude. 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

ABSTRACT 

 

 

 

Abstract: The Tambor de Crioula is a typical cultural manifestation of the State of Maranhão, 

in Brazil, that comes from an ancestral tradition of African resistance matrix. Through 

autobiographical reports, this work seeks to briefly present the Tambor de Crioula as dance, 

rhythm and ritual, and discuss in more depth the pedagogical strength that its practices possess. 

Bearing in mind the importance of this experience in my education - and that of countless others 

- this research discusses the need to think about a pedagogy that dialogues with these cultural 

spaces, in addition to highlight them as builders of capable educational processes to access 

knowledge and field colaborations that diferentiate from those proposed by conventional 

teaching places.  To this end, we sought to discuss the diasporic movement of the Tambor de 

Crioula from Maranhão to São Paulo, a path that, in this dissertation, leads to the description of 

the drums baptism feast in the neighborhood of Butantã, in order to demonstrate, with empirical 

examples, a powerful teaching and learning environment that still lacks the proper visibility in 

formal institutions. 

 

Keywords: Tambor de Crioula. Teaching-learning spaces. Ancestrality. Popular culture. 

Blackness. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

SUMÁRIO 

 

 

 

Lista de figuras  p. 10 

 

Introdução p. 11 

 

Capítulo 1: O Tambor de Crioula p. 16 

 

Capítulo 2: O Tambor de Crioula em São Paulo e no Morro do Querosene p. 22 

   

    2.1 Breve autobiografia p. 24 

 

Capítulo 3: Dia do Batizado p. 29 

 

Capítulo 4: Processos formadores em espaços não convencionais p. 39 

 

Conclusão p. 43 

 

Referências bibliográficas p. 45 

  



10 
 

LISTA DE FIGURAS 

 

 

 

Fig. 1 - Eu com dois anos de idade caracterizado com a vestimenta típica do Bumba- 

meu-Boi, em São Paulo, no Morro do Querosene........................................... p. 24 

Fig. 2 - Jogo de capoeira angola no evento de batizado do Tambor de Crioula (Foto: 

Sérgio Silva).................................................................................................... p. 33 

Fig. 3 - Bateria da roda de capoeira. Da esquerda para direita: Eu, Mestre Zelão, 

Pedro Droca, Estefânia (Foto: Sérgio Silva).................................................... p. 33 

Fig. 4 - Parelha de Tambor de Crioula afinando no calor da fogueira (Foto: Sérgio 

Silva)................................................................................................................ p. 34 

Fig. 5 - Altar para São Benedito montado para o evento do batizado do Tambor de 

Crioula............................................................................................................. p. 35 

Fig. 6 - Coreiras na roda de Tambor de Crioula levando São Benedito para saldar os 

tambores........................................................................................................... p. 37 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

INTRODUÇÃO  

 

 

 

 Atualmente, estamos passando por um momento no qual há um crescente 

reconhecimento dos saberes populares, saberes esses que não se encontram nos livros nem nas 

universidades, mas são passados de geração em geração nas práticas locais e mesmo naquelas 

deslocadas. Assim, é pertinente observar a cultura popular e buscar o que podemos aprender 

com ela, buscando encontrar – por meio desta pesquisa – um ponto de diálogo entre 

metodologias de educação e a maneira com que se aprende no contexto do Tambor de Crioula. 

Trata-se de uma manifestação que se persevera no tempo; mas, para que isso aconteça, 

são necessárias formas de transmissão desse conhecimento, as quais ocorrem a partir de 

processos que diferem daqueles normalmente sistematizados e formalizados em escolas 

regulares. Assim, um grupo de Tambor de Crioula não é, obviamente, uma escola, mas não se 

pode negar que esses espaços são locais de aprendizagem individual e coletiva por meio de 

relações comunitárias. No que diz respeito à música, os participantes não aprendem teoria e 

história da música (no sentido acadêmico), nem a ler partituras, mas o conhecimento necessário 

para cultivar a tradição do Tambor de Crioula, entendendo-se também a tradição como história. 

 Assim, esta pesquisa tem como objetivo investigar o lugar que culturas populares 

ocupam dentro de nossa sociedade e em espaços de educação onde existe uma desigualdade de 

valores frente a uma cultura hegemônica vigente. Além disso, pretende-se compreender a 

necessidade da criação de uma pedagogia que dialogue com esse contexto social e histórico, 

bem como o reconhecimento de espaços culturais, muitas vezes marginalizados, que trabalham 

e desenvolvem momentos pedagógicos intrínsecos a suas práticas. 

 Trago então, através de relatos de experiências por mim vividas dentro desses espaços 

culturais, uma construção de formação como educador musical que busca esse diálogo com a 

diversidade cultural e social, demonstrando de que maneira esses espaços são produtores de 

processos de ensino e aprendizagem cruciais. 

 Para isso, tenho como objeto de pesquisa o Tambor de Crioula, manifestação cultural 

típica do Estado do Maranhão, tanto em seu lugar de origem quanto em relação à diáspora de 

uma comunidade de praticantes até São Paulo, no bairro do Morro do Querosene – comunidade 

da qual faço parte. Nasci e cresci no Morro do Querosene, estando em contato com essa tradição 

desde criança e vivenciando essas práticas; e, nesse sentido, esta pesquisa tem um teor auto-



12 
 

etnográfico. É a partir desse ponto de vista que se pretende analisar práticas de fomento a essa 

cultura e momentos de ensino-aprendizagem dentro desse processo. 

 O primeiro capítulo traz à tona as origens do Tambor de Crioula, sendo essa uma 

tradição afro-brasileira que passou por duros processos de integração social. O capítulo seguinte 

trata da chegada do Tambor de Crioula a São Paulo e da maneira como esses espaços produzidos 

por migrantes maranhenses foi enriquecedor em minha formação como músico e educador. A 

partir daí, o Capítulo 3 aborda as vivências que adquiri nesse meio, resultando em um evento 

de batizado de parelha1 promovido por mim e amigos que passaram pelo mesmo processo de 

aprendizado dentro dessa manifestação cultural. No último capítulo, por fim, dialogo com 

autores que pesquisam a importância do olhar para esses espaços culturais, assim como a 

necessidade da criação de uma pedagogia crítica voltada para a diversidade social e valorização 

dos saberes produzidos nesses meios. 

 Finalizo essa introdução trazendo a “carta de reingresso” que redigi em um momento 

de vida no qual fui desligado do curso de Licenciatura em Música por um motivo que eu entendo 

como uma falta de habilidade de minha parte em promover esse diálogo entre os espaços 

culturais nos quais vinha trabalhando (e realizando essas práticas dentro da cultura popular) e 

o espaço acadêmico e suas práticas, contando um pouco de minhas origens e essas relações de 

intersecção e contato. A carta também pontua meus anseios profissionais e acadêmicos, minha 

inserção como estudante no âmbito da pesquisa e da educação musical e as crises pelas quais 

pode passar um estudante de Música com essas características nesse meio. Por estas razões é 

que a transcrevo aqui na íntegra. 

 

Carta de Pedido de Reingresso para Universidade de São Paulo2 

 

Venho por meio desta, solicitar o meu reingresso ao curso de Licenciatura em 

Educação Musical da Escola de Comunicação e Artes da Universidade de São Paulo. No 

intuito de situar esse pedido, segue uma breve explanação sobre minha trajetória até aqui: 

venho de uma família de arte-educadores autônomos que desde sempre trabalha com o 

universo das culturas populares, de rua e periféricas (sem curso superior).  

                                                           
1 Parelha é nome dado ao conjunto dos três tambores tocados no Tambor de Crioula: Meião, Crivador e Tambor 

Grande. 
2 Para este trabalho, optei por apresentar a carta na íntegra, sem passar por processo de revisão, no sentido de 

manter o teor do texto original e sua correlação com a época em que foi escrito. 



13 
 

Minha mãe, Rita Coelho, nascida na Bahia em uma cidadezinha do interior chamada 

Conceição do Almeida, irmã de 13 filhos, veio para São Paulo na sua adolescência para 

estudar e trabalhar. Desde sempre com condições muito pobres de vida, assim como grande 

parte de famílias vindas do Nordeste para São Paulo. Desde então começou a se envolver e se 

debruçar sobre a arte e cultura de rua, das quais sobrevive até hoje.  

Meu pai, Wagner Freire, de família muito simples do interior da Bahia, Ibicaraí, 

também veio para São Paulo para trabalhar e tentar uma vida melhor. De família grande, 8 

irmãos, sendo ele o mais velho e também provedor da casa. Chegando aqui, também começou 

seus trabalhos através da arte e cultura popular. Desde sempre realizando trabalhos nas ruas, 

nas periferias e em comunidades menos favorecidas, de forma autônoma.  

Os dois vivem até hoje sob essa perspectiva do universo cultural, artístico e 

educacional, e temos conhecimento de que essas áreas são menos favorecidas no âmbito de 

investimento governamental. Ambos nunca tiveram acesso à universidade, assim como o 

restante da família (tios, tias e avós), não possuindo assim um nível superior de ensino, o que 

foi e é um grande dificultador no mercado de trabalho. Prezaram assim por me possibilitar 

esse acesso que um dia foi negado a eles. Sempre trocaram seus trabalhos por bolsas de estudo 

em escolas particulares, uma vez que são lugares que facilitam ou definem se esse acesso à 

universidade será possível.   

Eu, por minha vez, cresci nesse universo das artes, cultura e educação. Nasci em São 

Paulo, no Morro do Querosene, bairro em que reside uma forte comunidade de nordestinos 

que praticam suas culturas de rua, sendo uma delas a festa do Bumba meu Boi, muito 

importante e bem conhecida no meio3. A partir daí, sempre frequentei esses espaços de arte, 

me envolvi com comunidades periféricas e tive acesso a diversos aprendizados e valores muito 

diferentes dos que pude encontrar mais tarde na universidade. Acompanho desde muito cedo o 

Mestre Tião Carvalho em cursos, oficinas, vivências e shows sobre a cultura popular 

brasileira, estando em contato com diversas comunidades e mestres de variadas regiões do 

Brasil, como Maranhão, Bahia, Pernambuco, Ceará, Goiás, Minas Gerais, Pará, entre outros. 

Também ministro vivências, oficinas e aulas sobre ritmos populares brasileiros, instrumento e 

cultura oral, além de acompanhar uma série de artistas que atuam na cena cultural e musical 

paulistana e mesmo nordestina. 

Quando, por fim, consegui ingressar na Universidade de São Paulo, em um curso com 

pouquíssimas vagas e com um processo seletivo extremamente rigoroso, e ainda com todas as 

                                                           
3 O boi do Morro do Querosene já te tornou uma tradição em São Paulo. 



14 
 

expectativas dos meus pais, acreditei que aquele caminho abriria uma série de portas e que 

ajudaria na situação econômica da família. E de fato ajudou. Logo no primeiro ano de curso 

consegui um emprego fixo de carteira assinada como professor de música em um colégio 

particular e em mais um colégio como professor especialista. Além disso, consegui uma bolsa 

pelo projeto PIBID, na qual atuei por 3 anos na Escola de Aplicação da USP. Sempre sem 

deixar de acompanhar os mestres da cultura popular, nem de continuar minha pesquisa sobre 

esse universo.  

Nos primeiros dois anos da graduação, consegui administrar ambas as atividades junto 

com o curso de música da Faculdade. Porém, durante o ano seguinte comecei a aumentar a 

carga de trabalho e comecei a questionar sobre a importância de uma graduação para minha 

área, uma vez que muitos artistas autônomos trabalham e sobrevivem sem ela. Passei, então, 

a priorizar mais as possibilidades de trabalho e de renda que se apresentavam a mim, uma vez 

que estavam sendo de extrema importância para minha sobrevivência e de minha família; e 

priorizar também a pesquisa sobre o universo da arte de rua e cultura popular brasileira.  

Sendo assim, no início dos semestres seguintes eu me matriculava em uma quantidade 

mínima de matérias e não conseguia concluir diversas, por causa de convites e possibilidades 

de trabalho que surgiam no decorrer do semestre e eu aceitava, obtendo assim faltas nas 

disciplinas.  

Por isso durante dois semestres consecutivos não pude obter o mínimo de 20% de 

créditos deferidos pelo regulamento da USP, logo, acabei sendo desligado do curso de música 

da Escola de Comunicações e Artes da USP. 

Passei um ano afastado da Universidade, trabalhando e refletindo sobre o papel de um 

ensino superior em minha carreira. Tomei, por fim, consciência da importância desse curso e 

do tamanho do meu despreparo, e talvez ingenuidade, ao ingressar no curso, que somado a 

todos os entraves e dificuldades financeiras fizeram com que eu não pudesse usufruir das 

vivências proporcionadas pelo ambiente acadêmico. Durante esse ano de desligamento pude, 

além de refletir, elaborar um plano de conclusão do curso em conciliação com o restante das 

atividades. Planejamento esse que diz respeito tanto sobre minha relação com o curso quanto 

com a minha questão financeira. 

Ingressei no ano de 2013 e durante este período tive diversas produções acadêmicas e 

participações em diversos espaços da universidade. Anexo meu Histórico Escolar e anexo 

também cartas de professores comprovando o meu comprometimento e rendimento nos cursos 

que fiz enquanto estive apto a realizar (Anexo Carta dos Professores).  



15 
 

Durante o curso tive bom rendimento nas matérias e boas notas, sendo as únicas 

reprovações por frequência.  Além disso, integrei o projeto de bolsa do PIBID realizado no 

Colégio de Aplicação da USP, por três anos (2013-2015), tendo publicado artigos e 

participando de diversos encontros e palestras na escola e na universidade. Também participei 

de aulas de professores de outros departamentos, as quais contribuíram com meus 

conhecimentos. 

 Diante de tais fatos e circunstâncias, gostaria de estabelecer um diálogo com a 

comunidade acadêmica para que se tome conhecimento da minha trajetória tanto pessoal 

quanto dentro do curso, reforçando dessa maneira a importância que a graduação no 

Departamento de Música da Universidade de São Paulo possui na minha formação enquanto 

arte-educador e músico, bem como meu interesse e determinação em concluir tal processo. 

Agradeço a compreensão e espero que possamos construir conjuntamente uma alternativa para 

essa situação. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 
 

CAPÍTULO 1 

O TAMBOR DE CRIOULA 

 

 

O que será descrito e discutido nestes capítulos iniciais se propõe a ser um recorte 

focado em aspectos pedagógicos do Tambor de Crioula, o que nos levará a definir práticas 

formadoras que ocorrem nos ambientes em que seus rituais são preparados e realizados entre 

seus membros e a comunidade que o cerca. Com isso, limito sua descrição como manifestação, 

não assumindo o compromisso de abranger toda a complexidade que compõe seus simbolismos, 

suas origens e práticas, e sim propor um olhar desde uma perspectiva auto-etnográfica para os 

aspectos pedagógicos que permeiam as práticas que ocorrem nesse universo. 

O Tambor de Crioula é uma dança, um ritmo e um ritual. É uma manifestação cultural 

afrobrasileira nascida no estado do Maranhão, com origem nas práticas culturais dos 

antepassados negros africanos que vieram forçosamente trabalhar como escravos fora de suas 

comunidades, gerando assim um espaço de resistência cultural que vive até hoje em condições 

controversas de “subsistência”.  

(...) o Tambor de Crioula ocorre em quase todo o território estadual, com variações 

nas suas formas de expressão no que concerne ao batuque, a cantoria e ao movimento, 

este último, a depender do lugar, praticado somente por homens, em outras 

localidades, por homens e mulheres e nas demais, predominantemente por mulheres. 

Ressalta-se que a diversidade do conjunto destas características são comumente 

denominadas [sic] de sotaque ou rojão. A brincadeira constitui-se de três tambores: o 

meião fazendo a marcação, o crivador na função de contratempo e o tambor grande 

nos improvisos que culminam na punga. Juntos, os tambores são denominados de 

parelha, mas destaca-se que alguns sotaques também utilizam-se de matracas, duas 

grossas baquetas de madeira, batidas sobre o corpo do tambor grande. Os brincantes 

são comumente tratados por tamborzeiros ou coureiros e tamborzeiras ou coureiras. 

(COSTA e HAIKEL, 2013, p. 11) 

 

Observa-se uma carência de informações registradas (de modo escrito) sobre o Tambor 

de Crioula até meados da década de 1970, quando, por meio de pesquisas feitas pelo 

antropólogo maranhense Sérgio Ferretti e sua equipe, tem-se acesso a registros realizados até a 

época presente localizados no jornal A Pacotilha – pertencente à coleção de jornais antigos do 

setor Periódicos da Biblioteca Pública Benedito Leite, da Fundação Cultural do Maranhão, 

entre no período entre 1885 e 1938 – e, paralelamente, em recortes de jornais referentes ao 

folclore durante o ano de 1977 arquivados na hemeroteca do Departamento de Assuntos 

Culturais da FUNC. 



17 
 

 Durante esses primeiros cinquenta e três anos (1885 a 1938), a maior parte das notícias 

encontradas sobre manifestações populares referiam-se a festas organizadas por cerca de uma 

dezena de irmandades religiosas praticantes de novenas, procissões e festas de santos. 

Encontraram também artigos e notícias sobre o carnaval e o Bumba meu Boi4, muitos deles 

solicitando providências da polícia contra os ensaios desses grupos, expressando os 

preconceitos de uma certa camada da população com relação a estas práticas e seus praticantes. 

Tal fato evidencia claramente a ampla difusão de preconceitos da sociedade contra 

manifestações populares durante o vasto período, pelo menos na forma em que 

transparece nos periódicos consultados. (FERRETI, 1995, p. 18) 

 

 

 Apenas na década de 1970, no ano de 1977, após análise de 126 recortes de jornais, 

foram encontrados 11 materiais relativos ao Tambor de Crioula. Ferretti associa isso a um 

fenômeno importante em função do turismo e incentivo dos órgãos governamentais (estes com 

seus interesses particulares).  

Assim as manifestações folclóricas deixam de se constituir em rituais marginalizados, 

para transformar-se em espetáculos valorizados, embora continuem sendo mantidos 

inúmeros preconceitos passados. (FERRETI, 1995, p. 18) 

 

A partir dos conceitos de folclore, ritual e espetáculo trabalhados em seu livro Tambor 

de Crioula: ritual e espetáculo, Ferretti faz uma análise dos processos de origem, preservação 

e transformação do Tambor de Crioula no Estado do Maranhão. Falemos brevemente a esse 

respeito:  

Folclore seriam as manifestações que vêm do povo, a sua sabedoria tradicional, a 

ciência das antiguidades populares.  

 (...) Florestan Fernandes conceitua o folclore como componente da cultura de uma 

sociedade, compreendendo aspectos que são transmitidos informalmente e 

relacionados com fatores psico-sociais e sócio-culturais do comportamento humano 

organizado. (FERRETI, 1995, p. 19) 

 

Ritual, apesar de estar comumente relacionado a questões de religiosidade e repetições 

cíclicas, Ferreti ultrapassa esses significados e estende o termo ao campo das manifestações 

folclóricas. “Assim fenômenos folclóricos de natureza religiosa ou não, podem ser vistos como 

ações rituais, isto é, ações que predominam aspectos simbólicos e que dizem alguma coisa a 

respeito das pessoas que as praticam”. (p. 23) E complementa: “Desta maneira, as 

manifestações folclóricas passam a ser encaradas como formas simbólicas de comunicação e 

de expressão, um modo de dizer algo sobre a estrutura que as reproduz.”. (p. 24) 

                                                           
4 Manifestação cultural popular típica do Estado do Maranhão, presente em diversas regiões do Estado. 



18 
 

Espetáculo aparece na pesquisa de Ferreti enquanto um produto do crescimento do 

turismo: um serviço oferecido ao turista enquanto algo exótico, esvaziando o significado 

original da manifestação, transformando a dança de um ritual produzido no contexto de uma 

classe em um espetáculo de consumo turístico. “Com isso as manifestações folclóricas 

começam a ser transformadas em espetáculo a ser apreciado fora de locais e épocas 

determinadas em que são normalmente produzidas”. (p. 26) Além disso, é levantada a questão 

do contraste entre a real condição do Tambor de Crioula aos olhos da sociedade e a sua 

funcionalidade turística quando conveniente. 

Assim o Tambor de Crioula, aparentemente deixa de ser um ritual marginalizado pela 

sociedade dominante, para transformar-se em espetáculo incluído entre as coisas 

típicas da terra, como algo que chama a atenção e atrai a curiosidade, passando a ser 

realizado artificialmente em praças públicas e apreciado por turistas de procedência 

diversificada. (FERRETI, 1995, p. 26) 

 

Em junho de 2007, o Tambor de Crioula é reconhecido como Patrimônio Imaterial da 

Cultura Brasileira (BRASIL-IPHAN, 2007), colocando em discussão, mais uma vez, o lugar do 

Tambor de Crioula na sociedade e comunidade que o constitui e sua relação com esse turismo 

que muitas vezes desloca o ritual dos espaços em que são normalmente produzidos. Nesse 

sentido, trago uma fala de Mestre Felipe – natural de São Vicente de Ferrer, mestre muito 

reconhecido e referência nacional no Tambor de Crioula – sobre o impacto desse 

reconhecimento do tambor como Patrimônio Cultural e Imaterial Brasileiro, presente no livro: 

Mestre Felipe por ele mesmo, quero vê tambô berrá é na ponta do dedo. 

Eu acho que foi bom p’que é uma brincadeira... que muita gente gosta, mas tava 

disprezado! Ninguém ligava para Tambô de Crioula. E assim me’mo foi! Passaro a 

liga pra Tambô de Crioula dispois que curreu isso: din-din! Porque, antes de currê 

din-din, ninguém ligava pra Tamô de Crioula! P’que tem muita gente que se interessa, 

chamava... fazê, acunticê.. P’que eles não era tambozêro, num é nada da brincadêra, 

mas se interessa p’que vem a pulga biliscá no bolso dele! (COSTA e HAIKEL, 2013, 

p. 168) 

 

Considerei pertinente começar citando a pesquisa realizada por Sérgio Ferretti e equipe 

por ser um dos registros mais antigos – juntamente com a Missão de Pesquisas Folclóricas de 

Mário de Andrade – e completo sobre o Tambor de Crioula, além de catalogar e dialogar com 

a grande parte da produção já feita sobre o assunto até então. A partir dos conceitos de ritual e 

espetáculo, Ferretti consegue descrever de maneira assertiva o funcionamento e o processo 

histórico que ocorreu com essa cultura, bem como com outras manifestações populares de 

origem similar. 

Quando digo “manifestações populares de origem similar”, refiro-me principalmente às 

tradições de matriz africana trazidas pelos povos negros que vieram forçadamente trabalhar 



19 
 

como escravos no Brasil e em outros países pelo mundo. A partir de uma estrutura de 

dominação dentro de um regime de trabalho escravocrata baseado na mão de obra africana 

escravizada, as manifestações culturais desse povo dominado aparecem fortemente reprimidas 

por brancos dominadores. A história do Tambor de Crioula, bem como de outras manifestações 

afro-brasileiras, compõem a trajetória de como essa classe negra explorada resistiu em manter 

vivas suas tradições de origem dentro de um sistema opressor que, além de desvalorizar e 

discriminar essas culturas em um primeiro momento, “corrompe” e manipula seus significados 

em prol de interesses de classe voltados para a dominação sobre esse mesmo povo oprimido. 

O negro escravo passa então a usar de todos os mecanismos que lhe são permitidos (ou 

possíveis) para a manutenção e sobrevivência dessas culturas – um exemplo disso é o 

sincretismo religioso. Então, valendo-se do escopo da “necessidade do lazer”, os escravos 

“ganham” o direito a tempos livres para não ficarem “desconsolados, melancólicos e de pouca 

vida e saúde” – palavras essas do padre João Antônio Antonil, autor do livro “Cultura e 

Opulência do Brasil por suas Drogas e Minas”, de 1963.  

Operando assim com um sincretismo singular, a partir da sutil identificação com 

modelos católicos, os negros puderam manter um forte esquema de resistência, 

contando inclusive com a participação dos integrantes do clero na reivindicação de 

uma de suas mais importantes necessidades: o lazer. (ANTONIL, 1963, p. 22 apud 

FERRETTI, 1995, p. 30) 

 

Com o desenvolvimento de um “(...) pacto sincrético com as imagens religiosa do 

dominador, o negro passou a usufruir de maior espaço de tempo para gozar da relativa liberdade 

que as festas lhe propiciavam em meio ao cativeiro”. (p. 30) Havendo apenas esse tempo 

predeterminado ao lazer para a realização de qualquer outro tipo de atividade não vinculada ao 

trabalho, foi natural a união entre diversão, cultos religiosos, pagamentos de promessas, 

reuniões de resistência, romances etc., gerando assim uma zona ambígua nos limites entre o 

sagrado e o profano dos encontros – momento chamado por José Ramos Tinhorão de 

“oportunidade efetiva de elaboração cultural”5 em seu livro Música popular de índios, negros 

e mestiços, de 1975. Isso constitui inteiramente o universo do Tambor de Crioula uma vez que 

se é homenageado, festejado, louvado e saudado São Benedito, tido como um santo preto e 

advogado dos negros, que nos cultos afro-maranhenses de Tambor de Mina e de Umbanda, é 

sincretizado com a divindade de origem africana Averekete6. Nossa Senhora do Rosário é 

                                                           
5 TINHORÃO, José Ramos. Música popular de índios, negros e mestiços. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 1975 apud 

FERRETTI, 1995, p. 31. 
6 Averekete é um vodun cultuado pela nação Jeje Mina (Tambor de Mina) originário da região do Benin no 

continente africano. 



20 
 

também um exemplo do sincretismo religioso, pois aparece como uma santa cultuada pelos 

negros identificada com o orixá Ifá7, divindade de origem africana, bem como outros santos. 

Além da forte devoção a São Benedito e do cunho sagrado e ritualístico da festa, é muito 

marcante a presença do “profano” nos rituais. Dentro desse espaço de lazer existe também a 

“diversão pela diversão”, ou seja, um momento de descontração, de paquera entre os brincantes 

e de “bebedeira” – até hoje se observa a presença da bebida alcoólica na grande maioria dos 

festejos, sendo importante para os praticantes do ritual terem um período de real relaxamento e 

clima de festa. Porém, mais do que isso, a bebida alcoólica é parte importante do rito e um dos 

elementos que garantem a eficácia ritual e as transformações dos corpos dos brincantes, 

levando-nos a questionar até que ponto a bebida não deixa de ser parte do aspecto religioso 

(como o vinho na missa cristã e a chicha em tantos rituais indígenas pelo Brasil e América 

Latina afora).  

Esses “brincantes” a quem me refiro são os participantes do ritual do Tambor de Crioula, 

chamados de coreiros (os homens) e coreiras (as mulheres). Assim como grande parte das 

funções do trabalho e da vida cotidiana da época eram designadas de acordo com o gênero, 

existia e ainda existem papéis diferentes de atuação entre homens e mulheres dentro da roda do 

tambor. As coreiras são responsáveis pela dança, por cantar o coro e por levar a imagem de São 

Benedito para dançar na roda. Todas se caracterizam de acordo com o costume: saia colorida, 

camisa branca e colares, além de muitas usarem turbantes ou algum pano de cabeça e passarem 

maquiagem. De todas essas indumentárias, a saia é a principal – não se entra na roda de tambor 

usando outra vestimenta. Os coreiros, muitas vezes também caracterizados com camisa florida, 

calça clara e chapéu (é mais comum encontrar os homens sem indumentária ou figurino), são 

originalmente responsáveis por tocar os tambores, puxar as toadas e acender a fogueira para 

esquentar e afinar os tambores.8  

O ritmo se constitui pelos seguintes tambores: Meião (tambor médio-grave responsável 

pela marcação e andamento, repetindo a mesma célula rítmica durante a toada), Crivador 

(tambor agudo que faz um contraponto com o Meião, possuindo algumas poucas células de 

variação) e Tambor Grande (tambor grave solista, responsável pela punga9, que está sempre em 

                                                           
7 Ifá é conhecido como um oráculo africano entre os Iorubás, na Nigéria. Não é propriamente uma divindade, é o 

porta-voz de Orunmilá e dos outros orixás. 
8 Nos dias de hoje, é comum encontrar mulheres carregando e tocando os tambores, bem como puxando as toadas, 

além de homens entrando de saia na roda para dançar. Apesar de ser um fato muito relevante na trajetória da 

história do Tambor de Crioula, não irei me aprofundar nesse assunto, pois, além de ser uma discussão ampla, foge 

do foco deste trabalho. 
9 A punga é uma espécie de umbigada realizada entre as coreiras. O Tambor Grande é responsável por marcar 

ritmicamente o lugar da punga. 



21 
 

diálogo com a dança da coreira – é ele quem marca os passos para os movimentos da coreira). 

O Meião também é conhecido por socador ou tambor do meio, o Crivador também é chamado 

de quereré, quererengue ou repinicador, e o Tambor Grande também pode ser chamado de 

rufador. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



22 
 

CAPÍTULO 2  

O TAMBOR DE CRIOULA EM SÃO PAULO  

E NO MORRO DO QUEROSENE 

 

 

Nasci dentro de uma comunidade de maranhenses que residem na zona Oeste da cidade 

de São Paulo desde a década de 1980 no Morro do Querosene10. Os integrantes dessa 

comunidade praticam, desde sua chegada, manifestações culturais tradicionais do Maranhão 

como: Bumba-meu-Boi, Cacuriá, Dança do Pela Porco, Quadrilha, Bloco Tradicional, Baião de 

Princesas e o próprio Tambor de Crioula. Durante as décadas de 1960 e 1970, sendo São Paulo 

e Rio de Janeiro grandes polos de empreendimentos culturais e de oportunidade de trabalho, 

era comum a emigração de pessoas de outras regiões do Brasil para essas capitais, destacando 

aqui nordestinos que faziam essa movimentação, muitas vezes à procura de uma melhor 

condição de vida e emprego. 

No espaço do Morro do Querosene, com o tempo essas pessoas passaram a se reunir e, 

ao se encontrarem, começaram a promover encontros informais para cantar, tocar, dançar e 

festejar as manifestações de suas matrizes culturais. Com o passar do tempo e um crescente 

interesse de moradores da região e amigos próximos em aprender essas culturas, foi criado um 

grupo de estudos, que existe até hoje, chamado Grupo Cupuaçu – fundado pelo Mestre Tião 

Carvalho juntamente com outros artistas, como Graça Reis, Henrique Menezes, Preto Celso e 

Alfredo Madredeus, entre outros maranhenses.  

O Grupo Cupuaçu existe até hoje e sua sede ainda se localiza no Morro do Querosene. 

Além de um grupo de estudos, realiza diversas apresentações em espaços culturais como SESC, 

SESI, casas de cultura, eventos municipais, estaduais, viradas culturais etc. O grupo promove 

também uma das grandes festas populares tradicionais de São Paulo – já com mais de 35 anos 

– conhecida por “Festa do Boi”, que acontece três vezes ao ano para celebrar diferentes 

momentos: o Nascimento, o Batizado e Morte do Boi. Essa é a festa de maior destaque do 

grupo, chegando a atingir, em média, entre 3.000 a 5.000 pessoas por encontro e com um vasto 

material produzido – entre eles documentários, vídeos, shows e entrevistas sobre o grupo e as 

culturas praticadas e vivenciadas. 

                                                           
10 Localizado no distrito do Butantã, é uma área do bairro Vila Pirajussara. O Morro do Querosene é considerado 

atualmente um polo cultural da cidade de São Paulo por ser sede das tradicionais festas do Bumba-meu-Boi, além 

de outras manifestações tradicionais – dentre elas, o Tambor de Crioula. 



23 
 

É importante destacar que manifestações populares como o Bumba-meu-Boi ou o 

Tambor de Crioula são geralmente realizadas dentro de comunidades. São heranças dos 

antepassados diretos das pessoas que as praticam, muitas vezes familiares, vizinhos ou amigos 

de longa data. Esses costumes e práticas são transmitidos de pai para filho, de geração em 

geração, por meio da oralidade e do contato do dia a dia com a “grande família” que se constitui 

através dessas relações de proximidade e identificação dos brincantes por aquela cultura. Em 

São Paulo, no Morro do Querosene, não foi diferente: pela intimidade entre as pessoas, sendo 

muitos vizinhos que residem na mesma região, assim como nas comunidades maranhenses que 

preservam essas culturas, criou-se uma “grande família” que se estende e cresce até hoje em 

torno dessa identidade. 

Da mesma maneira que Ferretti dimensiona os conceitos de ritual e espetáculo dentro 

do Estado do Maranhão, também observamos essas relações em São Paulo – de forma ainda 

mais acentuada, uma vez que essas práticas já não estão em seus lugares de origem. Enquanto 

o Maranhão passou por processos determinantes de formações históricas que originaram as 

organizações sociais e culturais lá existentes, São Paulo, como grande centro urbano, gera uma 

dinâmica social diferente. Por ser uma metrópole, tende a abarcar uma extensa quantidade de 

produções culturais e artísticas de diferentes partes, não só do país, mas também do mundo 

todo. Com isso, se não fosse pelo espaço encontrado no Morro do Querosene, com suas 

características, seria inviável o surgimento de uma manifestação cultural como o Tambor de 

Crioula, que se constitui originariamente em pequenos núcleos comunitários. Apesar de 

também realizar apresentações em palcos e em locais nos quais o espetáculo se sobrepõe ao 

ritual, o Grupo Cupuaçu conseguiu construir um espaço semelhante àqueles onde são 

encontrados os grupos de Tambor de Crioula no Maranhão, tornando possível mergulhar e viver 

o ritual de forma autêntica e tradicional mesmo dentro da dinâmica da grande cidade que é São 

Paulo. 

Com base em minhas viagens ao Maranhão, no intuito de vivenciar e pesquisar mais a 

fundo as origens dessas tradições maranhenses, em especial o Tambor de Crioula e o Bumba-

meu-Boi, posso afirmar que o Grupo Cupuaçu representa um importante polo de revitalização, 

continuidade e valorização dessas manifestações culturais, além de um grande difusor e 

formador de sujeitos, artistas e educadores que levam em seus trabalhos e estilos de vida a 

influência do contato com esse universo. Vejo em mim e em grandes amigos que trabalham 

com educação e formação o resultado dessas vivências tanto nas atividades que são levadas 

para dentro da sala de aula quanto na forma de se relacionar com a diversidade cultural que foi 

apresentada a partir dessa abertura oferecida pelo grupo.  



24 
 

É relevante compreender que minha possibilidade de conhecer e realizar rituais de 

Tambor de Crioula na cidade de São Paulo está diretamente ligada à emigração maranhense 

para o Morro do Querosene e à atuação do Grupo Cupuaçu. Apesar da usual não-valorização 

de práticas diferentes do modelo convencional de educação, mesmo considerando um incentivo 

um pouco maior durante o período do governo Lula, apresento esses espaços que trabalham 

com cultura popular, como geradores de processos de ensino e aprendizagem, encontrando em 

minhas práticas educativas e formativas influências diretas dessas experiências. 

 

2.1 Breve autobiografia 

Nasci dentro dessa família, dentro desse cenário, no ano de 1993, com o Grupo Cupuaçu 

já beirando os 10 anos de existência e realização de Festas do Boi. Meus pais participavam do 

grupo desde o seu início, sendo fundadores junto com outros integrantes sob a direção do Mestre 

Tião Carvalho. Por isso, considero que meu primeiro contato com o Tambor de Crioula e todas 

essas outras culturas populares maranhenses foi ainda dentro da barriga de minha mãe, que era 

coreira do Grupo Cupuaçu. Existem registros (Fig. 1) que mostram meu envolvimento com 

esses festejos, com apenas 2 anos de idade, bem como outras crianças filhas e filhos dessa 

primeira geração de participantes do grupo. Cresci apaixonado e fascinado por esse universo 

do qual faço parte até hoje enquanto brincante, músico, pesquisador e propagador da cultura.  

 

Fig. 1 – Eu, com dois anos de idade, caracterizado com a vestimenta típica do  

Bumba- meu-Boi, em São Paulo, no Morro do Querosene. 



25 
 

Como dito anteriormente, as práticas e costumes desses rituais e festejos acontecem 

dentro das pequenas comunidades e são passados de forma oral ao longo das gerações. Sempre 

fui um observador atento desses rituais principalmente em relação à parte musical – pela qual 

era mais encantado e, por isso, buscava aprender os toques dos instrumentos e a musicalidade 

ali envolvida.  

Lembro-me da primeira vez em que sentei em um tambor para tocar em uma roda dentro 

de um ritual: tinha 7 anos de idade quando, depois de já ter observado por alguns anos as 

atividades e de ter “brincado de tocar”, fui chamado para entrar na roda e tocar o Meião (tambor-

médio responsável pela marcação do tempo). Recordo o frio na barriga e, ao mesmo tempo, o 

acolhimento dos mais velhos, que, de forma magistral, conduziram aquele momento de 

explícito processo de ensino e aprendizagem. Um modelo que não é convencional de escolas 

ou ambientes formais de educação, mas que, através de gestos, expressões faciais, afeto e 

demonstrações em outro instrumento para ensinar como funciona, geraram uma aprendizagem 

eficaz que carrego até hoje. Depois disso, o interesse por esse aprendizado só cresceu, pois pude 

me ver enquanto um ser atuante, participante ativo daquele festejo com o qual me identificava. 

A cultura negra é uma cultura de iniciação e o saber iniciático, ao transmitir-se pelos 

mais velhos, difere da abstração de um conceito porque é plenamente uma força viva, 

associada ao Munto, ao Axé, ao patrimônio comunitário. O conhecimento efetivo, 

pois, depende da absorção do Axé. O mestre não ensina, ele inicia, cria condições para 

a aprendizagem que inclui o indeterminado, apresenta repertórios gestuais e materiais 

às vezes até mesmo limitados, mas que se formam em combinatórias completamente 

abertas, infinitas variáveis. (ROSA, 2013, p. 65) 

Ainda com 7 anos de idade, lembro-me também de minha primeira ida ao Maranhão, 

acontecimento que, com certeza, foi muito marcante em minha vida. Fiz essa viagem sem meus 

pais presentes, juntamente com os integrantes do Grupo Cupuaçu e sob a responsabilidade de 

dois grandes amigos que se dispuseram a cuidar de mim. Outro fato muito interessante para se 

observar: a força dos vínculos entre as pessoas do grupo era grande a ponto de se tornar possível 

a confiança de meus pais em me deixar viajar para outro estado por um período relativamente 

longo de tempo sob cuidados de “terceiros” – e isso foi viável justamente porque, na verdade, 

aquelas pessoas não são consideradas “terceiros”, mas sim parte dessa grande família que 

mencionei anteriormente. Ir para o Maranhão era o sonho de muitos integrantes do grupo, uma 

vez que se vivia muito da cultura de lá e se ouvia falar sobre as festas e lugares de realização 

desses eventos. Assim, com apenas 7 anos de idade, essa expectativa tinha um gostinho 

especial. 

Saímos de São Paulo em uma madrugada. Havia uma atmosfera festiva na sede do 

grupo, que era o ponto de saída, e de ansiedade, pois iríamos de ônibus – viagem que demoraria 



26 
 

cerca de três dias. Lembro de me juntar com as crianças todas que estavam na ocasião e ficar 

brincando de esconde-esconde, pega-pega e outras brincadeiras de rua enquanto os adultos 

terminavam de arrumar as coisas para a viagem. Quando entramos no ônibus, começou uma 

“segunda parte da festa”: muita cantoria, música, conversas e risos. Trago essa vivência no 

ônibus de viagem como a memória de grandes aprendizados também, pois ali se tinha uma 

liberdade maior de tocar e cantar sem preocupações com “erros” – era um momento de 

entrosamento e de criação muito puro que, a meu ver, também faz parte do ritual dessas 

manifestações culturais.  

Como já trouxe anteriormente e ainda irei descrever mais à frente, essas manifestações 

culturais são muito mais do que apenas a “apresentação”, o palco ou o ritual da roda em si. As 

conversas, as faxinas, os preparos, as cozinhas e as cantorias durante esses acontecimentos 

fazem parte do festejo, do ritual, do evento. Um momento marcante para mim, dentro desse 

período no ônibus – e que apresento também como um momento de ensino e aprendizagem 

musical –, foi quando estávamos todos cantando e tocando, e eu peguei o pandeiro (instrumento 

que estava começando a aprender) e comecei a fazer um jogo sonoro com o Gabriel Levy, 

grande músico e sanfoneiro, em que ele fazia uma frase na sanfona e eu repetia no pandeiro – 

tudo isso sem falar uma palavra, apenas com olhares, gestos e sons. Lembro que todos ficaram 

atentos e curtiram aquele momento, entendendo aquele ambiente como um espaço de formação. 

Podemos dizer que, nessa situação, tive uma aula de música que levo até hoje em minha vida: 

trabalhando a escuta, a execução técnica do instrumento, as repetições rítmicas, a transposição 

de um instrumento melódico para um percussivo e uma série de outros aprendizados musicais 

em um jogo de diálogo. Até hoje converso com Gabriel, e ele sempre lembra desse 

acontecimento como sendo marcante de alguma forma em nossas vidas. 

Foram três dias de viagem cantando e tocando praticamente o tempo inteiro, com pausas 

para comer e dormir. Ali aprendi diversas toadas novas, toques novos de instrumentos e formas 

novas de cantar e versar, além, é claro, de um aprendizado de convivência em grupo, de respeito 

para com o outro, de olhar a diversidade das pessoas e de opiniões que só cresceram com a 

chegada em São Luís. As palavras diversidade e alteridade devem ser aqui destacadas, pois a 

lembrança que me vem primeiro, depois da chegada, é a de conhecer pessoas com estilos de 

vida muito diferentes daqueles que eu estava acostumado até então: diversas etnias, mas 

sobretudo uma predominante presença negra, o que mudava tudo naquele contexto. Passei então 

a respeitar, gostar e me identificar muito com esse povo de ancestralidade e história tão fortes. 

Desde então, segui e sigo a pesquisa sobre negritude, ancestralidade, África, matrizes africanas, 



27 
 

colonização do povo brasileiro, espaços de cultura e comunidades, tudo a partir das rodas de 

Tambor de Crioula e Bumba-meu-Boi.  

No decorrer de minha trajetória enquanto músico, pesquisador e educador, fui ganhando 

espaço e reconhecimento a partir desses aprendizados, o que tornou possível uma apropriação 

de elementos, procedimentos e fases do ritual, podendo agora conduzir alguns encontros e 

eventos. Aconteceu, por exemplo, de ter uma apresentação que faríamos com o Grupo Cupuaçu 

em uma unidade do SESC, mas, naquele dia, como nossos mestres não poderiam ir, passaram 

para mim a função de conduzir aquela apresentação sobre Tambor de Crioula. Foi um momento 

muito marcante na minha vida, uma vez que me vi responsável e apto a conduzir um grupo de 

cultura popular e, ao mesmo tempo, uma roda de Tambor de Crioula. 

Depois disso, atuei diversas vezes como organizador e condutor de eventos e práticas 

de rituais de Tambor de Crioula dentro e fora do Grupo Cupuaçu. Formei alguns outros grupos 

de pesquisa que se propunham a estudar cada vez mais profundamente essas manifestações 

ancestrais e o cultivar o respeito pelos mestres e nossos antepassados. Um desses grupos foi o 

“Na Trilha do Tambor”, que fundamos no intuito de pesquisar mais a fundo o Tambor de 

Crioula e realizar atividades e reverter uma verba diretamente para mestres e brincantes do 

Maranhão que vivem em condições adversas até hoje em detrimento desse estilo de vida que 

valoriza tanto a cultura negra e, mesmo assim, é tão desvalorizado no quesito de investimentos 

financeiros. Assim, seguimos sempre atentos para a importância não só de valorizar, mas 

também de gerar alguma devolutiva para essas culturas e mestres que tanto nos ensinaram e 

ensinam, e que, muitas vezes, vivem em situações precárias de vida. Também foi nesse grupo 

que tivemos a honra e oportunidade de conviver com grandes mestres de Tambor de Crioula, 

tendo acesso a conhecimentos únicos, gerados por eles, que foram e têm sido fundamentais para 

a continuidade da pesquisa sobre o Tambor. 

No capítulo seguinte, apresento, de forma descritiva, um evento realizado em minha 

casa, também no bairro do Butantã, em São Paulo, no qual eu, juntamente com outros amigos 

e parceiros de pesquisa, gerei e conduzi um ritual de batizado de Tambor de Crioula, colocando 

ali diversos aprendizados proporcionados pelo universo das culturas populares ancestrais e 

tradicionais que tivemos a oportunidade de vivenciar ao longo da vida. Escrevo aqui sobre esse 

evento tanto para evidenciar práticas que nos foram transmitidas através de processos 

pedagógicos em espaços informais de educação quanto para trazer o significado do batizado de 

uma parelha de Tambor de Crioula, ritual de nascimento de um novo conjunto de tambores, que 

simboliza a perpetuação de um longo processo de transmissão e efetivação de conhecimentos 

ancestrais. Allan da Rosa, em seu livro sobre coletivos culturais e uma pedagogia voltada à 



28 
 

educação para a diversidade, dá relevos simbólicos e poéticos a esses processos que acabo de 

descrever, no sentido de evidenciar a importância da experiência prática como forma de 

conhecimento. 

Conjurando memória e imaginação, a criatividade vem parindo sonhos antigos, 

celebrações alegres do recôndito da memória humana, esburacando fardos injustos. 

Essa constância de um ou outro arquétipo, ponteada pelas imagens simbólicas, pelos 

materiais, propicia uma organicidade, uma unicidade, à enorme variedade de 

contornos e modelagens culturais, nos aliando também a um tempo a-histórico, dos 

começos e de sempre, revivido mas também inédito, como uma mangueira que em 

todo dezembro dá pomos vermelhos às nossas vistas, pro cheiro e pro lábio, cíclica e 

repetidamente, mas que a cada vez desfrutamos lambuzando nossa fase e que goteja 

o doce de nosso queixo é inédita. É primeira. É experiência. (ROSA, 2013, p. 74) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



29 
 

CAPÍTULO 3  

DIA DO BATIZADO 

 

O primeiro fato importante a se tomar conhecimento é que o evento de batizado de 

parelha de Tambor de Crioula não tem início com a chegada dos convidados. Ele começa antes.  

Como já dito, essa manifestação, bem como outras de mesmo cunho, é constituída por 

diversas funções (atividades e/ou papéis): cozinhar, varrer o terreiro, preparar os banhos de 

ervas e montar o altar, entre outras. Todas essas funções, além de essenciais para uma “pré-

paração” do evento, também são parte do ritual como um todo, uma vez que são realizadas 

junto a cantos, louvores, criações de toadas e conversas que evocam e trazem uma atmosfera 

ritualística e de confraternização. Este conceito é descrito por Christopher Small (1998) como 

“musicar”, um fazer musical que vai muito além dos ensaios e performances estritamente 

musicais, abrangendo diversas outras atividades e relações, todas elas pertencentes a um mesmo 

musicar colaborativo:  

Musicar é participar, em qualquer capacidade, de uma performance musical, seja 

tocando, ouvindo, ensaiando ou praticando, seja fornecendo material para a 

performance (o que se chama composição), seja dançando. Podemos às vezes até 

estender seu significado para o que está fazendo a pessoa que pega os ingressos na 

porta ou os homens robustos que mudam o piano e a bateria ou os montadores que 

dispõem os instrumentos e realizam as verificações de som ou as faxineiras que 

limpam depois que todo mundo foi embora. Eles também estão contribuindo para a 

natureza do evento que é uma apresentação musical. (SMALL, 1998, p. 9 – tradução 

nossa) 

 

Nesse sentido é que nosso ritual se faz de um conjunto de relações entre uma diversidade 

de elementos e pessoas com diferentes funções e papéis, em que o conceito de música ou 

musicar vai além da performance estritamente musical ou dançante: 

O ato de musicar estabelece, no local onde está acontecendo [a performance], um 

conjunto de relações, e é nessas relações que reside o sentido do ato. Eles devem ser 

encontrados não apenas entre aqueles sons organizados que são convencionalmente 

considerados como sendo a matéria do sentido musical, mas também entre as pessoas 

que estão participando, em qualquer função que seja, na apresentação; e eles 

modelam, ou se colocam como uma metáfora para, relacionamentos ideais como os 

participantes da performance imaginam que sejam: relacionamentos entre pessoa e 

pessoa, entre indivíduo e sociedade, entre humanidade e o mundo natural e talvez até 

mesmo o mundo sobrenatural. (SMALL, 1998, p. 13 – tradução nossa) 

 

No caso do Tambor de Crioula, esses processos vão gerando e garantindo uma harmonia 

entre as pessoas, as entidades espirituais e o espaço, o que converge para viabilizar o propósito 

do evento: dar nome e trazer à comunidade o mais novo conjunto de tambores (parelha) que 

integrará aquele grupo. 



30 
 

No nosso batizado não foi diferente. O evento estava previsto para às quatro horas da 

tarde, começando com uma roda de capoeira – é muito comum acontecerem outras atividades 

(manifestações culturais) próximas da manifestação “central”, integrando o mesmo evento. Por 

exemplo, nos rituais de batizado de Bumba-meu-Boi que ocorrem no Maranhão é comum, além 

do ritual do batizado em si, serem realizadas apresentações de grupos de Cacuriá, Dança 

Portuguesa ou até mesmo uma roda de Tambor de Crioula. Isso se deve tanto pela região e 

época do ano em que são feitas as celebrações quanto pelo fato de diversos integrantes de uma 

brincadeira participarem da outra. Não é raro encontrarmos no Maranhão grupos de Bumba-

meu-Boi que fazem também o Tambor de Crioula, Terreiros de Mina que também brincam Boi 

e Tambor, ou ainda grupos de Tambor que realizam a capoeira. Esse último exemplo, 

juntamente com o Bumba-meu-Boi, representa a grande parcela dos “nichos” culturais de 

Tambor de Crioula em São Paulo11.  

Antes da “abertura da casa”, eu, Pedro Droca, Marcos Gatinho, Tomás Bastos e Julia 

Coelho – companheiras e companheiros do dia-a-dia – passamos a manhã varrendo todo o 

espaço, buscando lenha para a fogueira e ervas para o batizado, fazendo as decorações e 

cozinhando um baião-de-dois (com expectativa de servir entre 50 e 60 pessoas). Tudo isso 

regado a muita conversa sobre nossas viagens para o Maranhão, terra de origem de tudo que 

estava sendo reproduzido e de extrema referência para os ali presentes, além de diversas 

cantorias para São Benedito, com intuito de louvar, agradecer e pedir proteção para aquele 

momento. Dessa maneira, ia já se criando um ambiente harmônico e “forte”. Muito disso 

acontecendo em forma de versos dentro de toadas. 

 

Cantador: 
Ô le le leeeee 

Coro: 
leee eeeee 

Cantador: 
Ô le le leeeee 

Coro: 
Leeee aaaa (2x) 

 

Improviso do cantador: 
Olha eu vou mandar um verso  

Que é para exemplificar  

Como é que funciona  

Essa forma de versar 

- Ê Baiana - 

 

                                                           
11 Observo isso a partir de minhas idas para o Maranhão e vivências no cenário paulistano. 



31 
 

Coro: 
Chapéu de couro 

Cantador: 
Ê Baiana  

Coro: 
Chapéu de couro! 

 

Essa é uma toada (da qual gostávamos muito na época e que cantamos bastante enquanto 

eram feitos os preparos) constituída por uma estrutura favorável para versar, porque possui 

apenas quatro versos na estrofe improvisada, em um esquema no qual somente o segundo e o 

quarto verso precisam rimar. A seguir, um exemplo de outra improvisação que cantamos no dia 

do evento dentro da mesma toada. 

 

Cantador: 
Ô le le leeeee 

Coro: 
leee eeeee 

Cantador: 
Ô le le leeeee 

Coro: 
Leeee aaaa (2x) 

 

Improviso do cantador: 
Tâmo cozinhando o peixe 

Peixe assado e peixe frito 

Tudo isso pra louvar 

E salvar São Benedito  

- Ê Baiana - 

 

Coro: 
Chapéu de couro 

Cantador: 
Ê Baiana  

Coro: 
Chapéu de couro! 

 

Ainda na finalização do processo de preparar o evento, começam a chegar alguns 

convidados específicos – geralmente amigos mais próximos, que também estão dispostos e 

interessados em participar dos “bastidores”. Por exemplo, os padrinhos, casal que irá batizar a 

parelha, são figuras essenciais ao ritual, tendo muitas vezes a obrigação de contribuir com a 

festa oferecendo comidas, bebidas ou alguma lembrancinha; por isso, normalmente também 

chegam mais cedo e integram esse momento de concentração e preparo. Igualmente, 



32 
 

comparecem antes as rezadeiras, mães de santo ou benzedeiras, que fazem a defumação e/ou 

algumas rezas no espaço, além de terminar de montar o altar para São Benedito. 

Desde a infância, por ter nascido no Morro do Querosene, sempre me interessei por 

todas essas etapas constituintes do ritual. Isso fez com que eu procurasse estar perto, observando 

e perguntando, quando necessário e possível, sobre essas práticas no sentido de aprender com 

os mais velhos, de me integrar ainda mais no processo e, futuramente, de estar preparado para 

reproduzir todo o ritual.  

Assim, reunindo todo o conhecimento que adquirimos ainda crianças por meio de nossas 

buscas e vivências, fizemos o batizado em nossa casa: evento que mostrou como esse processo 

foi apreendido e realizado. Enquanto no Maranhão é comum as senhoras mais velhas assumirem 

os deveres relacionados à cozinha e à defumação, no nosso evento esses deveres ficaram a cargo 

de nós: Droca e eu. A partir de todas as nossas observações e vivências no meio, e depois de 

pedir autorização para os nossos mestres e outras referências mais velhas, pudemos ficar 

responsáveis e realizar as partes de defumação do espaço, montagem do altar e preparo 

espiritual de modo geral. 

Uma vez com o espaço limpo, organizado e preparado, a casa está pronta para receber 

os convidados, tanto do mundo físico quanto do mundo espiritual.  

 O momento de chegada é o dos encontros: reencontrar pessoas queridas que vieram 

para prestigiar e somar naquele ritual, comer, beber e confraternizar. No nosso evento, os 

primeiros a chegar foram os mestres de capoeira: Mestre Zelão, do Grupo Mutungo (Padrinho 

da parelha), Mestre Nenê, do Grupo flor D’Aroeira, e sua família. Logo após entrar na casa, 

comer e se ambientar, esses convidados iniciaram a roda de capoeira, marcando a “abertura 

oficial” do evento. É sempre bom reforçar que todo o período de preparação descrito já é, desde 

a primeira vassoura a varrer o terreiro, parte do ritual, mas há o momento que inaugura o evento 

com a presença dos participantes, dando entrada a um segundo nível, digamos, o mundo do 

ritual propriamente dito, com a presença dos oficiantes, mestres e entidades. 

Começamos, como de costume, na capoeira, com a ladainha saudando os mestres mais 

antigos, os nossos antepassados, os nossos santos protetores e todos nós envolvidos naquele 

momento. 

Após essa abertura marcada pela ladainha, prosseguimos a roda com os jogos de 

capoeira (Fig. 2 e 3), que duraram por cerca de duas ou três horas. Concomitantemente, os 

convidados continuavam a chegar, deixando a festa mais cheia e bonita, com uma forte presença 

das crianças e dos “mais velhos” – chamamos assim aqueles que têm uma grande vivência 



33 
 

nesses contextos, guardiões das sabedorias e atuantes vivos dessas práticas ancestrais, que são 

referências importantes, quase mestres. 

 

Fig. 2 – Jogo de capoeira angola no evento de batizado do Tambor de Crioula (Foto: Sérgio Silva). 

 
 

Fig. 3 – Bateria da roda de capoeira. Da esquerda para direita: Eu, Mestre Zelão, Pedro Droca, Estefânia  

(Foto: Sérgio Silva). 

 

Com o fim da roda de capoeira, começam os preparativos para o início do batizado dos 

tambores. Nesse momento, as coreiras vão se arrumar, vestir a saia rodada, a camisa branca, os 

diversos colares e os panos de cabeça – muitas se maquiam – e assim ficam preparadas para a 



34 
 

roda e para São Benedito. Ao mesmo tempo, os coreiros acendem a fogueira e levam os 

tambores para afinar próximo ao fogo, que, com seu calor, irá esticar as peles para a vibração 

ideal. No evento, eu fiquei responsável por acender a fogueira, além de, junto com alguns 

amigos, levar a parelha para esquentar.  

O momento da fogueira é muito importante na tradição do Tambor de Crioula, pois 

simboliza o reunir, o “se unir”, o guarnecer. Enquanto os tambores ficam afinando com a boca 

virada para o fogo (Fig. 4), as coreiras que já se arrumaram se aproximam da fogueira, enquanto 

os coreiros que estão em volta também. Em seguida, começam cantorias e salvas para São 

Benedito, um momento muito alegre, em que os presentes ficam ansiosos para começar a roda 

de Tambor, quando todos se conectam fortemente com um mesmo intuito: louvar São Benedito, 

cantar, dançar, tocar e se conectar com os ancestrais que tanto lutaram para que aquilo chegasse 

até nós naquele momento, em um ato resistência.  

 

Fig. 4 – Parelha de Tambor de Crioula afinando no calor da fogueira (Foto: Sérgio Silva). 

 

A afinação pelo fogo é uma questão de tempo e de escuta atenta. Conferimos de tempos 

em tempos a tensão das peles, percutindo e afastando ou aproximando do fogo até chegar no 

timbre específico – Meião: médio grave; Crivador: agudo; Tambor Grande: grave. Quando os 

tambores estão afinados, é o momento de começar a roda. Levamos os tambores até a frente do 

altar de São Benedito, onde é iniciado o batizado daquela parelha. Os padrinhos se posicionam 

entre o altar e a parelha, segurando cada um uma vela e um copo com um raminho de arruda 



35 
 

dentro. Do outro lado do altar ficam as rezadeiras, que são responsáveis por cantar ladainhas e 

rezas (geralmente de origem cristã e em latim), além de auxiliar os padrinhos com o batismo.  

O restante das pessoas fica de frente para o altar (Fig. 5) assistindo, cantando e rezando 

junto. Esse é o período mais religioso da festa, que é conhecida por ter os dois lados muito 

distintos: o sagrado e o profano. No nosso evento, a própria Madrinha ficou a cargo de puxar 

essas rezas e ladainhas – Bartira Menezes, pertencente a uma tradicional família de mestres 

maranhenses que praticam e salvaguardam essas tradições tanto no Maranhão quanto em São 

Paulo. 

 

 

Fig. 5 – Altar para São Benedito montado para o evento do batizado do Tambor de Crioula. 

 

Após os cantos e rezas, os tambores são batizados. Os padrinhos passam o raminho de 

arruda com água (simbolizando a água benta) em cima dos tambores, enquanto dão nomes a 

eles:  

 

Eu te batizo Tambor de Crioula [nome do tambor] 

Com toda sua formosura 

Só não te dou santos olhos 

Porque não és criatura 

 

Após os três tambores serem batizados e nominados como “Cuidador” (o tambor 

Meião), “Parente” (o tambor Crivador) e “Urro da Madrugada” (o Tambor Grande), canta-se a 

primeira toada saudando São Benedito: 

 



36 
 

 

Cantador: 
Eu vou criança, eu vou 

Cantar pra São Benedito, eu vou 

Foi ele quem me chamou, eu vou 

Cantar pra são Benedito, eu vou 

Foi ele quem me chamou, eu vou 

Cantar pra São Benedito, eu vou! 

 

Coro: 
Eu vou criança, eu vou 

Cantar pra São Benedito, eu vou 

Foi ele quem me chamou, eu vou 

Cantar pra são Benedito, eu vou 

Foi ele quem me chamou, eu vou 

Cantar pra São Benedito, eu vou! 

 

Cantador: 
Eu vou criança, eu vou 

Cantar pra São Benedito, eu vou 

Foi ele quem me chamou, eu vou 

Cantar pra são Benedito, eu vou 

Foi ele quem me me chamou, eu vou 

Cantar pra São Benedito, eu vou! 

 

Coro: 
Eu vou criança, eu vou 

Cantar pra São Benedito, eu vou 

Foi ele quem me chamou, eu vou 

Cantar pra são Benedito, eu vou 

Foi ele quem me chamou, eu vou 

Cantar pra São Benedito, eu vou! 

 

E os tambores começam a tocar. Primeiro o Meião, fazendo a marcação, depois o 

Crivador, no contratempo, e, por último, o Tambor Grande, dando a deixa para as coreiras 

entrarem na roda. Uma de cada vez, carregando a figura de São Benedito, elas vão entrando na 

roda durante essa primeira toada, dançando na frente dos tambores e dando a punga (umbigada) 

na próxima coreira. Assim segue a roda. 

Depois de realizar o batizado e finalizar a primeira toada entregue a São Benedito – após 

todas as coreiras entrarem na roda com a figura do santo (Fig. 6) –, a roda segue livremente em 

sua dinâmica tradicional: os cantadores puxam toadas e lançam versos enquanto os tocadores 

se revezam nos tambores e as coreiras entram na roda dançando para os tambores e dando vez 

a outras por meio da punga. 

 

 



37 
 

 

Cantador: 
Eu salvei, eu salvei 

Eu salvei São Benedito, eu salvei! 

 

Coro: 
Eu salvei, eu salvei 

Eu salvei São Benedito, eu salvei! 

 

Improviso do cantador: 
Eu salvei São Benedito 

Que é meu Santo protetor 

Protege o povo do fundo 

E o povo do tambor, eu salvei 

 

Coro: 
Eu salvei, eu salvei 

Eu salvei São Benedito, eu salvei! 

 

Essa foi a segunda toada que cantamos, confirmando a salva e dando continuidade à 

festa.  

 

 
Fig. 6 – Coreiras na roda de Tambor de Crioula levando São Benedito para saldar os tambores. 

 

 

Nosso evento ficou marcado por um final inesperado e digno de muitas reflexões e 

apontamentos: pedras foram jogadas pelos vizinhos no meio da roda. Somos moradores do 



38 
 

bairro Vila Indiana no Butantã, Zona Oeste de São Paulo, próximo ao Morro do Querosene. O 

bairro é localizado nas proximidades da USP e, por isso, existem muitas moradias de estudantes, 

repúblicas e afins, sendo comum acontecerem festas com som alto durante a madrugada. Em 

nossa casa já haviam ocorrido outras festas com som eletrônico, tocando majoritariamente 

músicas pop, funk, forró etc.; contudo, independentemente do horário, nunca fomos recebidos 

com pedras. Porém, naquela noite, notamos um forte ato de preconceito e intolerância religiosa. 

Afinal, por que quando fazemos festas tocando certos tipos de música não recebemos esse 

tratamento e quando tocamos tambores recebemos pedradas? 

Como dito anteriormente, a festa estava repleta de crianças e pessoas de idade avançada, 

o que faz daquele ato de atirar pedras uma ação ainda mais perversa. Quando começou o 

ocorrido, no primeiro momento, ficamos preocupados com a segurança de todas e todos, 

encerrando o ritual e entrando na casa. Depois, começamos a discutir esse ato e buscar soluções 

para ele. 

Por fim, durante a semana, nós, moradores da casa, imprimimos alguns cartazes e fomos 

de casa em casa explicar o significado daquele ritual e dizer que estamos abertos ao diálogo 

sobre qualquer situação incômoda, demonstrando que não era necessário atacar pedras, até 

porque aquele foi um ato perigoso e mesmo criminoso. Não conseguimos descobrir de onde 

vieram as pedras, mas esse episódio expôs o quanto, mesmo nos dias de hoje, em pleno século 

XXI, ainda lutamos pela diversidade, pela igualdade de direitos e pela compreensão de práticas 

diversas; o respeito pela liberdade de crença religiosa garantida pela Constituição de 1988 ainda 

é algo a ser conquistado. No art. 5º, VI, sobre os direitos e deveres individuais e coletivos, o 

Texto da Constituição diz: “é inviolável a liberdade de consciência e de crença, sendo 

assegurado o livre exercício dos cultos religiosos e garantida, na forma da lei, a proteção aos 

locais de culto e a suas liturgias”. (BRASIL, 1988, p. 13) 

O Tambor de Crioula em si e o nosso evento mostram a importância da resistência do 

povo negro, dos afrodescendentes, de contar uma história que não é dita, que é constantemente 

invisibilizada, mas é delineadora da realidade estrutural da nossa sociedade. 

Todo o processo por que passamos, que passei e que estamos passando de ensino e 

aprendizado, intrínsecos à realidade do Tambor de Crioula, possibilitou tanto o êxito em realizar 

um evento ritualístico de batizado de tambor quanto a manutenção dessas culturas ancestrais, 

mantendo-as vivas e em eterna transformação e preservação. Podemos dizer aqui que 

aprendemos e apreendemos conceitos como racismo, tradição oral, ancestralidade e diáspora, 

além de práticas como cooperar, respeitar, cozinhar, arrumar o espaço, preparar o altar, mexer 

com fundamentos religiosos etc.  



39 
 

CAPÍTULO 4  

PROCESSOS FORMADORES EM ESPAÇOS 

 NÃO-CONVENCIONAIS 

 

 

 

A partir da leitura da obra de autores como Allan da Rosa, Priscila Dias Carlos, Clovis 

Moura e Stuart Hall, entre outros que se propõem a pesquisar a intersecção entre o universo das 

culturas populares e o ambiente pedagógico da sala de aula e suas práticas educativas, percebe-

se o quanto há a necessidade de se criar uma pedagogia intercultural que estabeleça um diálogo 

com a experiência do aluno, com contexto histórico e a posição sociocultural em que ele se 

encontra.  

Naturalmente, não se poderia começar a fazer isso sem mencionar muitas das coisas 

que não aparecem usualmente na discussão da ‘cultura’. Trata-se da reconstrução do 

capital e do aumento dos coletivismos, da formação de um novo tipo de estado 

“educativo”, assim como de uma nova recreação, dança e música popular. Como uma 

área de séria investigação histórica, o estudo da cultura popular é como o estudo da 

história do trabalho e de suas instituições. Declarar um interesse nele é corrigir um 

grande desequilíbrio, é apontar uma significante omissão. Mas, no final, seus 

resultados são mais reveladores quando vistos em relação a uma história geral, mais 

ampla. (HALL, 2013, p. 278) 

 

Tal qual colocado anteriormente, tendo como referência minhas experiências pessoais 

citadas, observa-se que os espaços nos quais essa “cultura popular” nasce e se reproduz são 

comunitários, geralmente formados por uma classe social à margem de um sistema de 

instituições de produção cultural dominantes. Tendo como realidade a existência de uma 

hegemonia social e cultural, desde o período do pós-guerra, Stuart Hall apresenta a cultura 

popular como um foco de tensão constante com a cultura dominante. “Trata-se de uma 

concepção de cultura que se polariza em torno dessa dialética cultural. […] Seu principal foco 

de atenção é a relação entre a cultura e as questões de hegemonia.”. (HALL, 2013, p. 284-285) 

Compreendendo a cultura popular como um universo de resistência e preservação da 

tradição, ainda de acordo com Stuart Hall, entendemos de que maneira ela aparece como algo 

vivo, que está em eterno diálogo com a situação histórico-social do momento, apresentando-se 

como “arena do consentimento e da resistência” (HALL, 2013, p. 291). Em outras palavras, 

essa cultura viva pode atuar tanto como ferramenta de dominação social, como de resistência. 

Priscila Dias Carlos, a partir da análise do livro “Pedagoginga, Autonomia e Mocambagem” de 

Allan da Rosa, apresenta a seguinte perspectiva:  



40 
 

A proposta intercultural da Pedagoginga leva em conta a diversidade como 

característica das populações escolares nos dias atuais e se apoia no enriquecimento 

mútuo dos alunos, tendo como base os fundamentos de cultura afro-brasileira e 

nativas, suas re-existências, suas formas de geração e de transmissão de 

conhecimentos e suas relações com o pensamento científico, com o cotidiano e com 

o saber ritual e artístico, permitindo ao aluno da periferia se perceber como agente de 

construção de saberes e de saber-viveres. (CARLOS, 2010, p. 90) 

 

Sendo então a cultura popular um agente que trabalha com a tradição, e sendo essa 

tradição algo vivo que está em constante diálogo com os momentos históricos e sociais, 

encontramos um importante ponto de intersecção com a cultura dominante, que muitas vezes 

usa a Ciência e as estruturas hegemônicas para se justificar “erudita” e, por isso, superior. 

Analisando o excerto de Priscila Dias Carlos, nota-se que os espaços de conhecimento popular 

também conversam com esse universo científico e histórico-social, mostrando o quanto são 

fundamentais para o desenvolvimento de um pensamento pedagógico rico e potente, no qual o 

sujeito periférico aparece como agente crítico e de construção de saberes. 

Ainda sobre o desenvolvimento de uma pedagogia intercultural, Luis Ricardo Silva 

Queiroz, em seu artigo Formação intercultural em música: perspectivas para uma pedagogia 

do conflito e a erradicação de epistemicídios musicais, apresenta o conceito de pedagogia do 

conflito, em que mostra ser fundamental reconhecer uma cultura hegemônica e seus efeitos 

dentro de uma proposta de inter-relação da diversidade cultural, bem como a necessidade de 

uma visão crítica sobre elas.  

Uma pedagogia do conflito no âmbito da educação musical significa o 

questionamento e o enfretamento de linearidades e de monoculturalidades no ensino 

de música, implica colocar em conflito dimensões estéticas e sistemas sonoros, mas, 

sobretudo, implica o confronto de dimensões simbólicas e de significados que 

permeiam qualquer universo da música. Uma pedagogia do conflito em educação 

musical coloca em xeque as discussões de qualidade, que comparam músicas 

diferentes a partir de padrões unilaterais estabelecidos por culturas musicais 

dominantes. Assim, uma pedagoga nessa perspectiva traz para as práticas de ensino 

de música a coragem de trabalhar e ensinar músicas relacionadas a grandes conflitos 

do mundo contemporâneo: a luta contra o racismo, a intolerância religiosa, o 

machismo, a homofobia, a xenofobia, entre outros aspectos fortemente presentes na 

expressão humano-musical. (QUEIROZ, 2017, p. 111-112) 

 

Trazendo novamente meus relatos sobre os locais em que cresci e fui formado, eram 

estes espaços de periferia e comunidade, onde se apresentavam diversas contradições sociais e 

culturais. Trago aqui duas questões: a) Como um ser tão rico em cultura e atuações 

socioculturais é tão pobre em razões econômicas e de bens materiais? b) De que maneira essa 

riqueza cultural, mesmo não sendo contemplada por investimentos econômicos, consegue 

driblar essa estrutura social hegemônica e preestabelecida e resistir? 



41 
 

 Respondendo à primeira questão, é evidente um desinteresse de investimento por parte 

dos órgãos governamentais (com raras exceções) sobre esses espaços e grupos que vivem da 

cultura popular, uma vez que muitos desses órgãos atuam justamente a partir das vontades dos 

detentores dos meios de produção geradores dessa cultura hegemônica – contribuindo ainda 

mais para uma hierarquização cultural e uma desvalorização das culturas periféricas. Com isso, 

é necessário manter um posicionamento de resistência, como nossos antepassados escravizados 

fizeram diante de uma supremacia racial e social, o que gerou essa riqueza cultural e, ao mesmo 

tempo, uma pobreza de recursos financeiros. Esse desinteresse por parte dos detentores dos 

meios de produção, em diálogo com os detentores de cargos de organização social, não é à toa.  

Respondendo à segunda questão: esses espaços comunitários culturais produzem em sua 

essência um pensamento crítico, que valoriza a diversidade e motiva conflitos e enfrentamentos 

sociais cotidianos, citados pelos autores acima. A proposta de institucionalizar, bem como de 

desenvolver e levar para a sala de aula uma nova pedagogia, é de extrema importância. Porém, 

trago aqui a importância de, além de levar essa interculturalidade para ambientes formais de 

ensino e aprendizagem, investir nesses espaços “de origem”, que por si só já apresentam e 

trabalham todas essas questões socioculturais. 

Observo essa importância na comunidade que nasci. O Morro do Querosene se 

apresenta, e se apresentou durante muito tempo, como um espaço marginalizado socialmente, 

com carência de recursos econômicos e investimentos básicos de subsistência. 

Concomitantemente a isso, sempre se mostrou rico em diversidade cultural, atuando nesse 

círculo social e agindo positivamente na vida das pessoas por meio da cultura. Não há como 

esquecer de certos amigos que faziam parte de uma família na qual a maioria das pessoas não 

teve oportunidades de trabalho e educação por falta de condições financeiras e de acesso à 

formação e, ainda assim, de como a presença desses espaços culturais formativos puderam 

oferecer uma perspectiva de vida melhor, para além da conjuntura em que seus parentes se 

encontravam. Nesse sentido, esses espaços, além de produtores de culturas ancestrais, são 

potencialmente transformadores na vida de quem tem pouco acesso a outros meios de educação, 

como foram transformadores na minha. 

O Tambor de Crioula representa, em minha trajetória, esse lugar de convivência, 

vivência e entendimento sobre as estruturas sociais na prática. Não só proporcionou um 

constante contato com a diversidade cultural e as tradições afro-brasileiras e nativas ancestrais, 

mas também me apresentou essas contradições sociais que ditam nossos limites de atuação e 

determinam nossa pulsão de vida e resiliência. Através das toadas, das práticas de ensino e 



42 
 

aprendizagem, das relações interpessoais, da ideologia vigente e do resgate histórico de 

identidade, presentes nas rodas de tambor, pude me constituir como educador musical. 

Educador musical, ao meu ver, vai além do ensino técnico-musical – que também é 

indispensável para esse profissional –, discutindo e procurando modificar todas essas estruturas 

de relações históricas sobre a cultura popular e a história das artes no geral. Na posição de 

educador, procuro sempre levar esses pensamentos e práticas em minhas aulas e atividades 

pedagógicas, evidenciando a importância de olhar para diversidade, por meio de músicas, 

brincadeiras e formas de convivência que aprendi, e continuo aprendo, nesses espaços de 

cultura popular. 

A educação é aqui compreendida então não como um instrumento utilitário, mas como 

um beiral ativo e como praia larga para a admiração, equilíbrio e mergulho em si 

mesmo por qualquer pessoa, como fertilidade em presença na comunidade em que se 

insere, que em última (ou primeira) instância é a comunidade-múndi, terráquea. 

Educação como arrojada e carinhosa passagem por onde se esgueira a dança, altiva, a 

humanidade plena que por vezes esquecemos, mofando nossos espíritos. Educação 

para fortalecimento, luta, viagem. (ROSA, 2013, p. 143) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



43 
 

CONCLUSÃO 

 

 

 

Concluo com este trabalho uma graduação que questionei durante todo o seu processo, 

pensamento evidenciado pela dificuldade de diálogo entre as culturas populares, com as quais 

me identifico, e as hegemonias latentes na organização acadêmica e presentes na estrutura do 

curso. Atualmente, sabe-se que a universidade se encontra em um lugar de formação por 

excelência e que abre diversas portas no mercado de trabalho e para reconhecimentos 

profissionais. Foi pensando nisso que decidi escrever a carta de reingresso à faculdade – após 

entender a necessidade social de obter esse título de graduação, mas trazendo sempre vivo o 

questionamento de como e por que motivo esse título seria superior ao de um mestre popular 

ou de outra pessoa que trabalhe com essa cultura. 

Nas comunidades onde a brincadeira do Tambor de Crioula é festejada, as crianças já 

nascem inseridas nesse contexto. A experiência destas crianças com a manifestação se inicia no 

momento em que estão na barriga de suas mães e escutam e sentem as pancadas e vibrações 

dos tambores. Depois de nascer, estão a todo momento apreciando as músicas através de seus 

gestos e brincadeiras. Entre suas primeiras palavras apreendidas estão algumas toadas de 

Tambor de Crioula. Durante a adolescência a participação em um grupo é um modo de 

afirmação social, dizendo que assim como seus amigos, partilham dessa identidade. Quando 

adultos, já não conseguem mais se separar da “brincadeira”. A “brincadeira” já é uma parte 

constituinte desses indivíduos e vice-versa, tendo eles agora o papel de preservá-la e transmiti-

la a seus descendentes e/ou sucessores. Essa “brincadeira” está em mim e esse papel agora me 

cabe. 

Lutamos para acessar esses espaços hegemônicos no intuito de evidenciar o abismo 

histórico-social entre as diferentes culturas e diminuí-lo cada vez mais. Por fim, gostaria de 

ressaltar que, o fato de eu ser um indivíduo que nasceu e foi formado nesses espaços menos 

valorizados de cultura e que viveu todas essas experiências apresentadas ao longo do trabalho, 

a pessoa a escrever esta pesquisa, demonstra tanto uma possibilidade de diálogo entre esses 

espaços quanto a difusão de uma ideologia muitas vezes marginalizada, mas de extrema 

importância, para o entendimento cultural e indenitário dentro de nossa história artística e 

social. 

Candomblés, congados, tambores de crioula e marabaixo, jongos, caxambus, 

capoeiragens de Angola, maracatus (e mais tantos conhecimentos medicinais, 



44 
 

arquitetônicos, metalurgicos, geográficos etc.) entre tantas outras manifestações 

culturais e musicais são estrelas irmãs desta constelação, estrelas que brilham e guiam 

comunidades há séculos, sendo mananciais de vida, de suor e de filosofia indo muito 

além do que meros modismos que por vezes lhes acometem e lhes colocam em palcos 

ou holofotes efêmeros, em nome de uma “cultura popular” rasa, forçosamente exótica 

e turística, que dá lastro a cursos de percussão e de dança em bairros nobres? que 

cobram bem caro por aulas de poucas horas mensais, vendendo pingos de 

“autenticidade” maquiada que terminam por não propiciar nada ou muito pouco das 

rodas e dúvidas, dos esforços e conquistas, das concepções de mundo e de imagens 

que as comunidades deslindam diariamente, há séculos. Desserviço tanto aos alunos 

que fazem tais cursos, como às comunidades que, supostamente, seriam raiz deste tipo 

de trabalho. (ROSA, 2013, p. 29) 

 

Assim como os pássaros voam, cantam e constroem seus ninhos, eu toco, canto, danço 

e escrevo, deixando minha contribuição para ampliar o entendimento acerca da cultura popular 

e sua viva tradição. Acredito que uma maior compreensão das manifestações populares com 

seus valores e significados leve à sua preservação. Porém, é importante lembrar que, para se 

conhecer manifestações populares como o Tambor de Crioula, livros, CDs e descrições são 

insuficientes. É necessário ir a campo e vivenciar ao lado dos brincantes em meio às pancadas 

da percussão; só assim é possível sentir a liberdade, o poder e o prazer de baiar tambor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



45 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

 

 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF, 5 out. 1988. 

Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm>. Acesso 

em: 01 dez. 2020. 

BRASIL-IPHAN. Registro do Tambor de Crioula – Parecer técnico. Brasília: Instituto do 

Patrimônio Histórico e Artístico Nacional – Departamento de Patrimônio Imaterial, 2007. 

Disponível em: 

<http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/TambordeCrioulaParecerT%C3%A9cni

co.pdf> Acesso em: 01 dez. 2020. 

CARLOS, Priscila Dias. De-colonizando saberes em círculos narrativos: uma experiência em 

escola da periferia de São Paulo. Tese (Mestrado em História) – Programa de Pós-Graduação 

em História Social, Pontifíca Universidade de São Paulo, São Paulo, 2013. 

COSTA, Sergio e HAIKEL, Marco Aurélio. Mestre Felipe por ele mesmo: quero vê tambô 

cerrá é na ponta do dedo. São Luís, Governo Federal, Ministério da Cultura, Fundação 

Nacional de Arte, Associação Folclórica e Cultural, Tambor de Crioula União de São 

Benedito, 2013. 

FERRETTI, Sérgio Figueiredo. Tambor de Crioula: ritual e espetáculo. São Luís: Comissão 

Maranhense de Folclore/SECMA/LITHOGRAF, 1995. 

HALL, Stuart. A formação de um intelectual diaspórico: uma entrevista com Stuart Hall, de 

Kuan-Hsing Chen. In: SOVIK, Liv (Org.). Da diáspora: identidades e mediações culturais. 2. 

ed. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013a, p. 407-434. 

HALL, Stuart. Notas sobre a desconstrução do “popular”. In: ______ (Org.). Da diáspora: 

identidades e mediações culturais. 2. ed. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013b, p. 247-264. 

HALL, Stuart. Que “negro” é esse na cultura negra? In: ______ (Org.). Da diáspora: 

identidades e mediações culturais. 2. ed. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013c, p. 335-349. 

QUEIROZ, Luis Ricardo Silva. Formação intercultural em música: perspectivas para uma 

pedagogia do conflito e a erradicação de epistemicídios musicais. InterMeio: revista do 

Programa de Pós-Graduação em Educação, Campo Grande, v. 23, n. 14, p. 99-124, jan./jun. 

2017. 

ROSA, Allan da. Pedagoginga, autonomia e mocambagem. Rio de Janeiro: Aeroplano, 2013. 

SMALL, Christopher. Musicking: the meanings of performing and listening. Hanover and 

London: Wesleyan University Press of New England, 1998. 

 

 

http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/TambordeCrioulaParecerT%C3%A9cnico.pdf
http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/TambordeCrioulaParecerT%C3%A9cnico.pdf

