
 

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE GEOGRAFIA 

 

 

 

 

RICARDO JOSÉ BORDIM FILHO  

 

 

 

 

 

PAISAGEM CULTURAL E LUGARES DE MEMÓRIA: A monumentalidade do monte 

Ararat na construção da memória e identidade do povo armênio 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo - SP 

2020 

  



 

 

RICARDO JOSÉ BORDIM FILHO 

 

 

 

 

 

 

 

 
PAISAGEM CULTURAL E LUGARES DE MEMÓRIA: A monumentalidade do monte 

Ararat na construção da memória e identidade do povo armênio 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Graduação Individual (TGI) 

apresentado ao Departamento de Geografia da 

Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas, da Universidade de São Paulo, como 

parte dos requisitos para obtenção do título de 

Bacharel em Geografia. 

 

Área de concentração: Geografia Humana 

 

Orientação: Prof.° Dr.° Yuri Tavares Rocha 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2020  



 

 

Autorizo a reprodução e divulgação total ou parcial deste trabalho, por qualquer meio 

convencional ou eletrônico, para fins de estudo e pesquisa, desde que citada a fonte. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Primeiramente, agradeço à minha mãe, Maricene Aparecida Tomazi que esteve, ao 

longo destes cinco anos, me incentivando nos estudos com muito amor, carinho e paciência. 

Ao final desta jornada pela Geografia, me realizo graças a esta grande educadora. Me torno 

professor seguindo seus passos. 

Ao Professor Doutor Yuri Tavares Rocha, por aceitar-me como seu orientando. 

Agradeço por suas conversas, ensinamentos e paciência.   

À professora Deize Crespim Pereira, que me orientou na minha Iniciação Científica e 

esteve me guiando nos meus últimos anos de graduação; à professora Lusine Yeghiazaryan, 

que me concedeu uma entrevista apaixonante e esclarecedora; e à Juliana Camargo Mariano, 

que me alfabetizou na língua armênia. Todas são da habilitação em Armênio do curso de Letras, 

e me ensinaram a cultura, a língua e a memória dos armênios, trazidas de tão longe para terras 

brasileiras. 

Aos meus amigos que, direta ou indiretamente, colaboraram para a realização deste 

trabalho e minha formação pessoal, profissional e afetiva, em especial à Andressa, ao Angue, à 

Daphne, à Êmile, ao Gabriel, à Jaqueline, ao Leonardo, à Maria, ao Ramón, ao Victor e à Yanni.        

À Universidade de São Paulo, pela oportunidade de realização de um sonho e por 

proporcionar experiências riquíssimas à minha formação. 

Agradeço também a Deus, Jesus e especialmente a São Bento, pois sua oração teve um 

lugar especial em todos os meus cadernos de aula. Sempre que pensei em desistir, clamei por 

coragem e perseverança ao Senhor e a São Bento. 

Jamais teria chegado tão longe sem vocês. Assim, devo minha mais sincera gratidão e 

admiração. 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Quando o amor veio ao meu mundo, 

Veio e se alojou em meu coração. 

Quando saiu de meu coração, 

Se derramou sobre a terra. 

Então, veio e subiu a minha cabeça, 

Subiu e pousou em meu cérebro, 

De meus olhos desejava lágrimas, 

Mas estes derramaram sangue. 

 

(KUTCHAK, Nahapet, 2012) 

  



 

 

RESUMO 

 

BORDIM FILHO, Ricardo. José. Paisagem Cultural e Lugares de Memória: a 

monumentalidade do monte Ararat na construção da memória e identidade do povo armênio. 

2020. 85 f. Trabalho de Graduação Individual (TGI) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2020. 

 

Este trabalho busca compreender a razão pela qual o monte Ararat tornou-se o símbolo máximo 

da Armênia, paralelamente aos processos culturais em que a sua monumentalidade o consagrou 

na memória e identidade do povo armênio. Para isso, precisa-se recordar os caminhos teóricos 

e metodológicos da Geografia Humanista ao longo do século XX, analisando a categoria de 

análise da paisagem cultural, desdobrando os conceitos de monumentos, monumentalidade e 

lugares de memória. Após o Genocídio e a Diáspora, a identidade cultural dos armênios entrou 

em colapso. Deste trágico episódio da história dos armênios, novos símbolos nacionais 

surgiram para recuperar a memória e criar uma nova identidade, e constata-se que o monte 

Ararat é o maior de todos estes símbolos. Este possui uma monumentalidade que se desdobra 

em todas as esferas da vida dos armênios, tanto nos habitantes de Erevan quanto nos demais 

armênios espalhados pelo mundo. O monte Ararat é um vulcão adormecido, mas possui uma 

grande atividade na cultura armênia, desde a sua visibilidade na mitologia antiga, passando pela 

religiosidade cristã, até tornar-se um monumento político de identidade nacional. A montanha 

é mais que sagrada para os armênios: é a paisagem que define toda a geograficidade de uma 

nação milenar.   

 

Palavras-chave: Armênia. Memória. Monte Ararat. Monumentalidade. Paisagem. 

 

 

  



 

 

ABSTRACT 

 

BORDIM FILHO, Ricardo. José. Cultural Landscape and Places of Memory: the 

monumentality of Mount Ararat in building the memory and identity of the Armenians. 2020. 

85 f. Trabalho de Graduação Individual (TGI) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2020. 

 

This paper seeks to understand the reason why Mount Ararat became the greatest symbol of 

Armenia, in parallel to the cultural processes that enshrined its monumentality in the 

Armenians' memory and identity. Therefore, first of all, we had to study the theories and 

methodologies of Humanist Geography throughout the 20th century, analyzing the cultural 

landscape category, unfolding the concepts of monuments, monumentality and places of 

memory. After the Genocide and Diaspora, the cultural identity of Armenians entered in 

collapse. From this tragic episode of Armenian's History, new national symbols emerged to 

recover the memory and create a new identity, and it's found out that Mount Ararat is the 

greatest of all symbols. It has a monumentality that unfolds in all Armenians life spheres, both 

amongst Yerevan habitants and amongst other Armenians around the world. The Mount Ararat 

is a non-active volcano, but has a great activity on Armenian’s culture, since its visibility in 

ancient mythology, passing by Christian religiosity, until it turns into a political monument of 

national identity. The mountain is more than sacred to the Armenians: it’s the landscape that 

defines all the geography of a millennial nation. 

 

Keywords: Armenia. Memory. Mount Ararat. Monumentality. Landscape. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

Figura 1 - Mapa da Armênia         16 

Figura 2 - Atual Turquia e localização do monte Ararat     16 

Figura 3 - Os dois cones vulcânicos do monte Ararat     17 

Figura 4 - O monte Ararat e o Monastério de Khor Virap     34 

Figura 5 - A caminhada de Noé no monte Ararat, de Ivan Aivazovsky (1889)   44 

Figura 6 - Khatchkars (cruzes de pedra)       46 

Figura 7 - Catedral de Ejmiatsin        46  

Figura 8 - Lago Sevan ao fundo e o monastério de Sevanavank    47 

Figura 9 - Formação basáltica conhecida por “Sinfonia das Rochas”   47 

Figura 10 - Emblema oficial da República Socialista Soviética da Armênia   51 

Figura 11 - A paisagem da cidade de Erevan e o monte Ararat no horizonte  53 

Figura 12 - Ararat Museum         55 

Figura 13 - Pinturas do monte Ararat à venda no mercado ao ar livre   55 

Figura 14 - Ararat Hotel         56 

Figura 15 - A Planície do Ararat, por Peter Shlikov (1962)     57 

Figura 16 - Pinturas expostas nas ruas de Erevan      57 

Figura 17 - Representação do monte Ararat em caixa de charutos (à esquerda) e suporte de vidro 

(à direita)                      58 

Figura 18 - Brasão de armas do batalhão armênio na guerra Russo-Persa de 1827  59 

Figura 19 - Brasão de armas da República da Armênia (1918-1921, 1991-atual)  59 

Figura 20 - Conhaque Ararat         60 

 

 

 

 

 

  



 

 

LISTA DE TABELAS 

 

Tabela 1 - Comparação regional entre a população armênia em 1914 e 1922  38 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO  

 

1 INTRODUÇÃO E OBJETIVOS  10 

2 A PAISAGEM CULTURAL E A GEOGRAFIA HUMANISTA 12 

3 CARACTERIZAÇÃO GEOGRÁFICA DO MONTE ARARAT 15 

4 PAISAGEM, MONUMENTOS E LUGARES DE MEMÓRIA 19 

4.1 Sobre a paisagem cultural 19 

4.2 Sobre os monumentos 27 

4.3 Sobre os lugares de memória 30 

5 OS ARMÊNIOS E O MONTE ARARAT 34 

5.1 Peregrinos nos desertos da morte 35 

5.2 O poder simbólico das montanhas sagradas 41 

5.3 Evocação armênia da memória e da identidade                                                                   44 

5.4 A monumentalidade do monte Ararat 49 

6 ENTREVISTA COM A PROFª DRª LUSINE YEGHIAZARYAN 64 

7 CONSIDERAÇÕES FINAIS 71 

REFERÊNCIAS 73 

ANEXO A - Troca de e-mails entre o pesquisador e professora Lusine Yeghiazaryan sobre 

a entrevista 83 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

10 

 

1 INTRODUÇÃO E OBJETIVOS 

Este Trabalho de Graduação Individual tem por objetivo principal compreender as 

relações entre o monte Ararat, monumento da paisagem cultural, e a identidade cultural e 

memória do povo armênio. Ou seja, propõe uma análise dos mecanismos que levaram os 

armênios a evocar hoje o monte Ararat como seu principal símbolo nacional e paisagem 

cultural.  

O enfoque teórico principal do trabalho baseia-se no entendimento da paisagem 

geográfica como um fato cultural. A paisagem deve ser compreendida como um processo 

cultural-histórico que se constrói simultaneamente às experiências percebidas e vividas de um 

povo. Um elemento da paisagem cultural não tem significado por si só, o elemento é 

transformado em um monumento, sendo que esta transformação é diretamente mediada pela 

percepção da paisagem, da cultura, da memória, da tradição, da historicidade e da própria 

identidade do povo armênio. No estudo das fontes que resgatam a literatura geográfica e 

histórica da Armênia, sob a ótica dos escritores da diáspora armênia1, torna-se possível 

compreender o fervor desse símbolo nacional, bem como o estado de conflito na região 

caucasiana após o genocídio armênio. 

Nesta monografia, dedica-se sete capítulos que fluem para abarcar a totalidade que 

envolve o objetivo central. O primeiro capítulo destaca a introdução e os objetivos principais, 

enquanto que o sétimo lança apenas as considerações finais. A partir do segundo capítulo, 

inicia-se o desenvolvimento da questão, dedicando-se brevemente ao resgate da intersecção 

histórica da Geografia Humanista junto ao conceito de paisagem cultural. A localização, a 

caracterização geográfica e a geomorfologia do monte Ararat fazem parte do breve terceiro 

capítulo. O quarto capítulo define a questão da metodologia e dos conceitos de: paisagem 

cultural, monumentos e lugares de memória. Já, o longo quinto capítulo, traz a análise da relação 

entre os armênios e a monumentalidade do monte Ararat na memória e identidade deste povo. 

Por fim, no último capítulo, documenta-se pela primeira vez uma entrevista com a Professora 

Doutora Lusine Yeghiazaryan, docente da habilitação de armênio da Faculdade de Filosofia, 

Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo, que aborda os temas sobre os 

 
1 O genocídio possui uma influência direta na literatura. O período da literatura moderna corresponde no intervalo 

temporal de 1850 a 1915. A produção literária que surge após 1915 se denomina de literatura armênia 

contemporânea, esta última tem sido produzida pelos sobreviventes do genocídio e os refugiados da diáspora 

(PEREIRA, 2010; SAPSEZIAN, 2010).   

 



 

 

 

11 

 

armênios e sua cultura, a territorialidade armênia e a atualidade do ensino da cultura e língua 

armênia no Brasil.    

A principal fonte de inspiração pela atual curiosidade sobre a influência da paisagem 

na cultura do povo armênio surgiu durante a leitura da obra: Passagem para Ararat, do escritor 

armênio Michael J. Arlen. Certamente, é a obra que potencializou o desenvolvimento deste 

trabalho, pois, Arlen necessita reconhecer-se como um armênio, sendo por meio da paisagem 

seu primeiro encontro com a Armênia; “Eu não tinha esperado que fosse assim [...] Ararat era 

na verdade dois picos: um menor ligado a um maior” (ARLEN, 1978, p. 43). O monte Ararat 

foi o primeiro monumento a ser percebido por Arlen, essencial na construção da identificação 

do autor com sua nação. A monumentalidade do monte Ararat destaca-se por seu valor e pelos 

significados que o povo armênio o atribuiu logo após o genocídio (1915). Todavia, tais 

significados vêm se transformando ao longo do tempo e, dessa forma, a monumentalidade, bem 

como os significados, valores e metamorfoses desse monumento serão contemplados pela 

presente pesquisa de Trabalho de Graduação Individual.  

Ao finalizar este Trabalho de Graduação Individual, concluo um ciclo de pesquisas. 

Pessoalmente, elaborei uma pesquisa de Iniciação Científica intitulada de “A influência da 

paisagem geográfica na regionalidade e na cultura da Armênia” (2018), onde abordei as 

principais paisagens presentes no território armênio, analisando-as sob a luz das teorias e 

métodos da Teoria Geográfica da Paisagem e da Geografia Cultural. Também elaborei um 

capítulo de livro sobre a monumentalização do monte Ararat após o genocídio, intitulado “O 

monte Ararat e os armênios: paisagem, monumento e identidade cultural” (BORDIM FILHO, 

2019). Porém, alguns temas e considerações sobre os armênios e seu monte ainda precisam ser 

desenvolvidos, e a seguir devemos destrinchá-los.  



 

 

 

12 

 

2 A PAISAGEM CULTURAL E A GEOGRAFIA HUMANISTA 

 

A interseção da Geografia e o conceito de paisagem cultural remonta ao início de 1920, 

nos Estados Unidos. Carl Sauer, em 1925, despertava a categoria da paisagem cultural como 

objeto central de estudo da Geografia acadêmica.  

Deste modo, a partir da produção de Carl Sauer, tem início a Geografia Cultural, “a 

qual estava alicerçada em temas tais como a história da cultura no espaço, ecologia cultural e, 

principalmente, paisagens culturais” (ROCHA, 2007, p. 21).  

Entretanto, aquela à qual chamamos de Geografia Humanista surge definitivamente 

como um movimento teórico e metodológico emergente que ao buscar a refutação da Geografia 

de cunho neopositivista, até então paradigma dominante da disciplina, afeiçoa-se na 

fenomenologia e no existencialismo como suas bases filosóficas fundamentais2. 

Acredita-se que este movimento de renovação tenha dado seu estopim nos anos 1960, 

quando o ex-aluno de Sauer, David Lowenthal, ao se inspirar nas obras de John K. Wrigth, 

produziu uma série de artigos em que afirmava o campo de estudos da Geografia envolvendo 

uma possível geosofia, “vista à base de um projeto de ciência que abarcasse os vários modos 

de observação, o consciente e o inconsciente, o objetivo e o subjetivo, o fortuito e o deliberado, 

o literal e o esquemático” (HOLZER, 1996, p. 9)  

Naquela mesma década, Yi-Fu Tuan, baseando-se na obra de Gaston Bachelard, 

propõe uma Geografia em que os homens criam um vínculo com o espaço vivido e com os 

lugares que habitam. Tuan (2012, p. 135-136) ainda cria um neologismo chamado de topofilia, 

este definido como a inclusão de “todos os laços afetivos dos seres humanos com o meio 

ambiente material.” 

Edward Relph e Anne Buttimer também reforçaram as bases da Geografia Humanista 

nas décadas seguintes. Relph defendeu uma “ideia de que os significados originais do mundo 

vivido estão constantemente sendo obscurecidos por conceitos científicos e pela adoção de 

convenções sociais” (SERPA, 2019, p. 15). Além disso, Relph complementa a convicção de 

que “o mundo vivido não seria absolutamente óbvio, e seus significados não se apresentariam 

por si mesmos, mas deveriam ser descobertos” (SERPA, 2019, p. 15). 

Já Anne Buttimer tratou criticamente questões sociológicas relacionando-as aos 

valores geográficos, aproximando o existencialismo aos estudos da Geografia Humanista 

(ROCHA, 2017). A geógrafa observava a fenomenologia como uma possível responsável pela 

 
2 “Do ponto de vista fenomenológico, a existência é o fenômeno originário a partir do qual se torna possível lançar 

luz sobre a totalidade das coisas e situar cada uma no interior dessa totalidade” (NOGUEIRA, 2008, p. 131).   



 

 

 

13 

 

abrangência das abordagens na Geografia. As obras de Buttimer sugerem que “os lugares 

deveriam ser pensados sob a perspectiva do ‘lar’ e do horizonte de alcance orientado para fora 

daquele lugar” (SERPA, 2019, p. 17).  

Afirmando-se como um movimento de renovação da Geografia Cultural, a década de 

1980 consolida a Geografia Humanista pela busca metodológica ligada ao conceito de cultura, 

a fim de alcançar o entendimento do mundo vivido habitado pelos seres humanos. Participaram 

deste movimento de afirmação: Denis Cosgrove, Peter Jackson, Don Mitchell e James Duncan 

(SERPA, 2019). 

Como visto anteriormente, a fenomenologia é o aporte central da Geografia 

Humanista. Nessa nova Geografia emergente, encontra-se a premissa de que os indivíduos 

possuem uma percepção do mundo em que habitam, ou seja, o espaço vivido, que pela mediação 

de valores e atitudes para com os lugares e paisagens, decodificam seus significados materiais 

e imateriais, socioeconômicos e simbólicos. Husserl, Heidegger, Bachelard, Scheler, Sartre e 

Merleau-Ponty foram os suportes filosóficos fundamentais para a edificação dessa nova 

Geografia (LENCIONI, 1999; RELPH, 1979; SERPA, 2019).  

Nesse sentido, “a Geografia Humanista busca a compreensão do contexto pelo qual a 

pessoa valoriza e organiza o seu espaço e o seu mundo, e nele se relaciona” (ROCHA, 2007, p. 

21). O humanismo antropocêntrico permite a incorporação de uma dimensão dos valores sociais 

e culturais, assim como a valorização da história e do espaço vivido, tornando-o revelador das 

práticas sociais (LENCIONI, 1999). 

A preocupação com o espaço vivido coloca o lugar no centro das análises 

fenomenológicas, devido que o lugar transcende sua materialidade, indo além da própria 

objetividade (LENCIONI, 1999). Repleto de significados, o lugar “concreto, único, e que tem 

uma paisagem, não apenas natural, mas essencialmente cultural, torna-se o centro e o objetivo 

do conhecimento geográfico” (LENCIONI, 1999, p. 154).   

Na abordagem humanista, o existencialismo se liga às paisagens pelo que Dardel 

(2015) chamou de “geograficidade”. Para Dardel (2015, p. 31, itálico do autor) 

A paisagem se unifica em torno de uma tonalidade afetiva dominante, 
perfeitamente válida ainda que refratária a toda redução puramente científica. 

Ela coloca em questão a totalidade do ser humano, suas ligações existenciais 

com a Terra, ou, se preferirmos, sua geograficidade original: a Terra como 

lugar, base e meio de sua realização. 

Diante disso, nota-se que a dimensão de análise da paisagem cultural é compreendida 

pela percepção da paisagem resultante daquilo que nos chega aos sentidos. De acordo com essa 



 

 

 

14 

 

percepção, a paisagem cultural revela as marcas dos processos de transformação cultural, o que 

sugere dizer, portanto, que estas são materializações da relação entre cultura e natureza. 

Por fim, vale a pena ressaltar a paisagem cultural como um valor, uma representação3 

e uma dimensão do discurso e da vida humana. Nela, o visível e o invisível coexistem, se 

abrindo sensivelmente para o mundo vivido, mantendo viva e contínua a experiência dos 

homens com a natureza que os envolve imediatamente (BESSE, 2006). O visível revelador das 

práticas sociais percebido na fenomenologia da paisagem encontra o geógrafo nos espaços 

vividos pois o “geógrafo habita o mundo ao mesmo tempo que procura compreender-lhe as 

estruturas e os movimentos” (BESSE, 2006, p. 82).  

 
3 O conceito de representação abordado ao longo da tese se definiria como uma “Operação pela qual a mente tem 

presente em si mesma uma imagem mental, uma ideia ou um conceito correspondendo a um objeto externo. A 

função de representação é exatamente a de tornar presente à consciência a realidade externa, tornando-a um objeto 

da consciência, e estabelecendo assim a relação entre a consciência com o real. A noção de representação 

geralmente define-se por analogia com a visão e com o ato de formar uma imagem de algo, tratando-se no caso de 

uma ‘imagem não-sensível, não-visual” (JAPIASSÚ; MARCONDES, 2001, p. 166). 
 



 

 

 

15 

 

3 CARACTERIZAÇÃO GEOGRÁFICA DO MONTE ARARAT  

 

A Armênia é um país montanhoso que se localiza na encruzilhada entre os mares 

Negro, Cáspio e Mediterrâneo. O planalto armênio, formação geomorfológica que se situa na 

Armênia, Anatólia, Irã e Mesopotâmia, está a uma altitude de 700 a 2.200 metros sobre o nível 

do mar. Esta região é um dos muitos pontos de união entre a Ásia e a Europa (ARTZRUNI, 

1976). Por essas terras, séculos após séculos, os povos asiáticos e europeus se encontravam, 

lutavam, comercializavam e disputavam os solos, a água e os recursos materiais. 

O monte Ararat está atualmente em Agri, cidade localizada na região leste da Turquia, 

afastada cerca de 250 quilômetros a leste da cidade de Erzurum, 130 quilômetros a sudeste de 

Kars e a 160 quilômetros de Van, todas estas localizadas na Turquia (BORDIM FILHO, 2019). 

Conhecido mundialmente como monte Ararat, na Turquia recebe o nome de Ağrı Dağı, 

enquanto na tradição armênia é reverenciado por Massis. Território estratégico visto como 

fronteira móvel entre o Ocidente e o Oriente (ABRAHAMIAN, 2012), a Armênia incorpora as 

montanhas como referências territoriais marcantes de suas paisagens. Possuindo 27 picos que 

superam os 3.000 metros de altitude, os mais famosos sāo o monte Sipan (4.344 metros) e o 

monte Aragats (4.095 metros); estes são os maiores picos localizados em território armênio, 

pois ao analisar a morfologia vulcânica do monte Ararat, observa-se a formação de dois cones 

vulcânicos principais: o Grande Ararat, pico mais alto da região, com seus 5.156 metros de 

altitude, enquanto que o Pequeno Ararat possui uma altitude de 3.896 metros (BORDIM 

FILHO, 2019).Como já se afirmou anteriormente, o monte Ararat não se situa na Armênia 

atualmente, ele é parte do Estado turco, o que será tratado ao longo da monografia; entretanto, 

os armênios o consideram como parte do território da Armênia histórica e, além disso, ainda o 

reivindicam pelo valor nacional de sua territorialidade. Estima-se que o Grande Ararat possui 

idade geológica de 3,5 milhões de anos, enquanto o Pequeno Ararat surgiu algum tempo depois, 

apenas há 150 mil anos atrás (ARAKELYAN; PETROSYAN; GHAZANCHYAN, 2014). 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

16 

 

Figura 1 – Mapa da Armênia 

 

Fonte: CAMARERO (2017, p. 212). 

 

Figura 2 –  Atual Turquia e localização do monte Ararat  

 

Fonte: BASARAN, KELES e GEISSLER (2008). 



 

 

 

17 

 

Portanto, o Ararat é um estratovulcão de cone duplo, coberto de gelo e adormecido 

(AZZONI et al., 2018). Suas encostas são formadas pela cristalização de rochas basálticas 

negras (máficas); na parte superior, grande parte do basalto está coberto por uma camada de 

gelo, cobrindo aproximadamente 17 milhas quadradas de tamanho e atingindo uma 

profundidade de no máximo 300 pés (AZZONI et al., 2018; BORDIM FILHO, 2019). 

O lago Sevan, localizado na Armênia, é um dos lagos mais altos do mundo. Possui 1. 

416 km², está situado a 1.916 metros de altitude, dentro do atual território armênio, e suas águas 

são usadas para a geração de energia (ARTZRUNI, 1976). Planícies e vales se espalham entre 

as cadeias montanhosas e a rede fluvial, a mais famosa é a planície do Ararat, localizada ao 

norte do rio Araxe, entre os montes Ararat e Aragats. Desde a antiguidade, a planície do Ararat 

tem sido uma centralidade econômica, política, religiosa e cultural do povo armênio 

(ARTZRUNI, 1976). 

 

Figura 3 - Os dois cones vulcânicos do monte Ararat: o Grande Ararat (à esquerda) e o 

Pequeno Ararat (à direita) 

 

Fonte: AZZONI et al. (2018). 

 

Invernos longos e rigorosos e verões quentes e secos definem a variação extrema de 

temperatura no clima da Armênia. Na primavera, as chuvas favorecem a abundante vegetação 

dos montes e planícies, diversificando a biodiversidade e geodiversidade local (ARTZRUNI, 

1976). 

Durante o século XIX, existiu uma teoria pré-científica que tentava explicar a relação 

entre a altitude do monte Ararat e a dispersão global das espécies animais e vegetais que 

surgiram após o Dilúvio Bíblico, conhecida como teoria biogeográfica dispersionista 

(FIGUEIRÓ, 2015). 



 

 

 

18 

 

Segundo o relato bíblico, foi após o dilúvio, a retração das águas e o atracamento da 

arca de Noé em terra firme sobre o monte Ararat, que ocorreu a dispersão de todas as espécies 

contidas na Arca para toda a superfície terrestre. Este episódio bíblico passou a ser a explicação 

canônica do povoamento do mundo, a partir da visão cristã de mundo que influenciava as 

ciências da natureza na época (HERNÁNDEZ; BOUSQUETS, 2000). O monte Ararat era visto 

como o centro de dispersão primária das espécies. 

O dispersionismo baseava-se na ideia da criação única de todas as espécies pelo 

dilúvio, portanto, este era o ponto central da tese dispersionista; a problemática da presença de 

animais em lugares isolados era justificada pelo transporte destas mesmas espécies, seja pela 

ação dos homens ou por intervenções angelicais (HERNÁNDEZ; BOUSQUETS, 2000). 

Os pressupostos básicos do dispersionismo eram, segundo Morrone (2002, p. 3):  

1. Cada taxón se origina en un área restringida, denominada centro 
de origen. 

2. Existe una tendencia general de los organismos a dispersarse a 

partir del centro de origen, atravesando barreras, hasta poblar áreas nuevas. 
3. La dispersión de cada taxón depende del azar y de sus medios de 

dispersión, por lo cual no existen patrones generales de distribución. 

Entretanto, a teoria dispersionista foi confrontada ao longo do século XIX por Charles 

Lyell, Georges-Louis Leclerc, Jean-Baptiste de Lamarck, Charles Darwin e Georges Cuvier 

(FIGUEIRÓ, 2015). A partir de Lyell e Darwin, pode-se reconhecer uma virada evolutiva nas 

análises biogeográficas (HERNÁNDEZ; BOUSQUETS, 2000). A biogeografia evolutiva 

explora as causas históricas para a explicação do padrão de distribuição das espécies. Estas 

eram divididas geograficamente em regiões de endemismo, porém existiram diversos episódios 

de migração e dispersão entre grandes distâncias terrestres, ocorridas no passado geológico da 

Terra; além disso, haveria diversos meios e mecanismos responsáveis por disseminar as 

espécies, não podendo ser o monte Ararat o centro desse fluxo (HERNÁNDEZ; BOUSQUETS, 

2000). 

O Ararat ainda é venerado por todos os povos cristãos do mundo, incluindo os 

armênios, primeiros a aderir ao cristianismo como religião oficial de Estado. A montanha é 

ainda mais preciosa para o povo armênio, pois, além de representar o local onde a arca de Noé 

atracou sobre o solo após o dilúvio, o monte representa uma afirmação de memória e identidade 

deste povo. Os armênios estão ligados ao Ararat “por mil e uma lendas e todos os poetas 

armênios buscaram nele a inspiração de seus cantos, ou, pelo menos, a ele se têm referido de 

uma ou outra forma” (ARTZRUNI, 1976, p. 21). 

  



 

 

 

19 

 

4 PAISAGEM, MONUMENTOS E LUGARES DE MEMÓRIA 

 

Neste capítulo, a discussão sobre a paisagem cultural, os monumentos e os lugares de 

memória está dividida em três subcapítulos. No primeiro, evidencia-se o resgate teórico acerca 

do conceito de paisagem cultural a partir das obras e influências de Roberto Lobato Corrêa. O 

segundo subcapítulo discorre sobre a relação entre a memória e o poder na evocação dos 

monumentos como formas simbólicas das paisagens culturais. Por fim, no terceiro subcapítulo, 

afirmam-se os lugares de memória como uma ponte entre a Geografia Humanista e a História, 

na transdisciplinaridade entre tais áreas do conhecimento e acrescenta-se um conceito relevante 

aos estudos sobre a paisagem cultural. 

 

4.1 Sobre a paisagem cultural 

 

A paisagem cultural é um dos conceitos centrais da Geografia Humanista. Nas 

paisagens, encontramos as inter-relações entre os saberes da natureza associados aos saberes da 

cultura. Neste subcapítulo, conceitua-se a categoria de paisagem cultural para Roberto Lobato 

Corrêa, ademais de sua nítida influência pelas obras dos autores Carl Sauer e Denis Cosgrove. 

Além desta definição inicial, busca-se categorizar a relação entre paisagem cultural e 

identidade, apresentando-se como fundamentais nos estudos sobre identidades territoriais. 

Nitidamente, Roberto Lobato Corrêa demonstra inspiração e apreciação metodológica 

com a produção intelectual de Carl Sauer e Denis Cosgrove. Corrêa (1996, 1998, 2001, 2011a, 

2011b, 2014), em diversos trabalhos literários, nota a contribuição de ambos os autores da 

Geografia Cultural anglo-saxã em sua trajetória na Geografia Cultural brasileira. 

Corrêa (1996, p. 289) define a paisagem cultural como “um conjunto de formas 

materiais dispostas e articuladas entre si no espaço como os campos, as cercas vivas, os 

caminhos, a casa, a igreja, entre outras, com seus estilos e cores, resultante da ação 

transformadora do homem sobre a natureza.”  

Além disso, Corrêa (1996, p. 290) ressalta que a paisagem cultural possui duas facetas: 

uma funcional e outra simbólica, ou seja, “em realidade a paisagem é, de um lado, o resultado 

de uma dada cultura que a modelou e, de outro, constitui-se em uma matriz cultural”. 

A partir dessa abordagem, entende-se a matriz cultural das paisagens por meio da 

mediação na transmissão de conhecimentos, valores ou símbolos. Essa matriz cultural age na 

transferência dos saberes, crenças, sonhos e atitudes sociais através das gerações; isso ocorre 

uma vez que a paisagem cultural está carregada de significados simbólicos porque é, ou algum 



 

 

 

20 

 

dia foi, produto da apropriação do homem transformando a natureza. Assim, um dos trabalhos 

do geógrafo é aprender a interpretar esse significado (CORRÊA, 1996). 

Tradicionalmente, os geógrafos optam por iniciar o diálogo entre paisagem e cultura 

pela produção intelectual que Carl Ortwin Sauer consolidou na Geografia Cultural americana 

por atribuir um significado muito diferente de seus antecessores à paisagem cultural.  

Sauer (1998, p. 59) definiu que “a paisagem cultural é modelada a partir de uma 

paisagem natural por um grupo cultural. A cultura é o agente, a área natural é o meio, a paisagem 

cultural o resultado.” Sob a influência da cultura mudando através do tempo, o meio (milieu) é 

transformado a partir do desenvolvimento da ação do grupo cultural, em paisagem cultural.    

Sauer (1998) também entendia a paisagem cultural como objeto central da Geografia, 

definindo-a como conceito de unidade da ciência geográfica. Atualmente, o objeto central é o 

espaço geográfico, não mais a paisagem cultural (ou paisagem geográfica); porém, a 

continuidade e a atualidade deste conceito implica sobre o fato de Sauer (1998) identificar a 

inter-relação dos objetos da paisagem, constituindo uma realidade como um todo que não se 

expressa por uma consideração das partes componentes separadamente, em que “a área tem 

forma, estrutura e função e daí posição em um sistema e que é sujeita a desenvolvimento, 

mudança e fim” (SAUER, 1998, p. 22).  

Ao buscar compreender a morfologia da paisagem saueriana, deve-se estar alerta ao 

conceito de cultura o qual Carl Sauer assimilou. Em Berkeley (Califórnia), tornou-se amigo de 

Alfred Kroeber, importante antropólogo e um dos precursores da Escola Cultural Americana. 

Tanto Kroeber quanto Sauer negam o determinismo biológico e geográfico. Kroeber, em seu 

artigo “O superorgânico”, deixa evidente como a cultura atua sobre o homem. O homem 

distanciou-se do reino animal, tornando-se um ser acima de suas limitações orgânicas; apesar 

do ser humano ser proeminentemente da ordem dos primatas, os seus comportamentos não são 

biologicamente determinados. Por intermédio da cultura, as sociedades se adaptam aos 

diferentes ambientes da Terra. Sendo assim, não é a natureza que determina que tipo de 

sociedade ocupa o espaço (RIBEIRO, 2007; LARAIA, 1986). Da influência supracitada, inclui-

se que a cultura possui uma auto explicação em si mesma, que faz com que Sauer (1998) se 

desvincule do determinismo geográfico. 

Apesar de negar este determinismo geográfico, Sauer (1998) não negava a influência 

positivista em sua grande obra, pelo contrário, bebia no método científico hipotético-dedutivo 



 

 

 

21 

 

e o incorpora ao método morfológico da paisagem. A maneira positivista de descrever as 

ciências humanas no início do século XX é apresentada na seguinte passagem: 

É um sistema puramente evidência, sem qualquer ideia preconcebida no que 

diz respeito ao significado da sua evidência, pressupondo o mínimo de 

suposição, ou seja, somente a realidade da organização estrutural. Sendo 
objetiva e livre de valores, ou quase isso, é competente para chegar a 

resultados progressivamente significativos (SAUER, 1998, p. 32). 

Pelos moldes positivistas, Sauer consagra a paisagem como o conceito central da 

Geografia. Definindo a paisagem cultural como forma de diferenciação de áreas, este último  

sendo objetivo desta ciência moderna. Quanto a sua metodologia, o autor nega qualquer fonte 

de interpretação a priori da paisagem, contra a subjetividade da mesma. Além disso, Sauer 

privilegia o método indutivo, empirista e procura generalizações que possam tomar a paisagem 

como uma generalização derivada da observação de cenas individuais (RIBEIRO, 2007). Esse 

método morfológico empirista está edificado nos seguintes postulados: 

1) Que há uma unidade orgânica ou quase orgânica, isto é, uma 

estrutura na qual certos componentes, chamados de “formas”, são necessários; 

2) A similaridade de formas em diferentes estruturas é 
reconhecida por causa de sua equivalência funcional sendo, então, homólogas; 

3) Que as unidades estruturais possam ser colocadas em séries, 

especialmente em uma unidade que tenha seu desenvolvimento ao longo do 
tempo valorizado, partindo do incipiente até o final ou estágio completo 

(RIBEIRO, 2007, p.21). 

Até o presente ponto da análise do processo de transformação da paisagem cultural, há 

uma impressão de que existe um início da paisagem (a paisagem natural), um processo de 

transformação no meio natural a partir da cultura (agente) e um fim representado pela paisagem 

cultural (resultado). Porém, se iludem os que pensam que há este fim para a paisagem cultural 

saueriana. 

Apesar da paisagem cultural estar parcial ou totalmente modificada pelo homem, ela 

ainda é passível de transformações e de reorganização em sua composição e em seus 

significados simbólicos. Sauer (1998) deixa claro que quando uma cultura diferente, ‘estranha’ 

é introduzida no local, ocorre um rejuvenescimento da paisagem cultural, ou uma nova 

paisagem se sobrepõe sobre o que sobrou da antiga. Os símbolos que representavam a 

identidade cultural de um povo com a paisagem também podem se alterar. 

Ao longo do tempo histórico, muitas civilizações dominaram e foram dominadas por 

outras civilizações. Nesse jogo de poder e dominação, os símbolos antigos eram destruídos ou 

incorporados à nova paisagem do grupo dominante, ou eram usados como memória e 

contestação pelos grupos dominados; dessa maneira, as paisagens culturais sempre conservam 

sua eterna condição de dinamicidade (SAUER, 1998). 



 

 

 

22 

 

Tal concepção morfológica de paisagem cultural estabelece-se como predominante nas 

teses da Geografia Cultural no mundo Ocidental. Até que no final da década de 1960 algumas 

correntes epistemológicas iniciaram um movimento de renovação dessa disciplina acadêmica, 

fundamentalmente afastando as concepções metodológicas positivistas. A partir do 

materialismo histórico e dialético, a Geografia Crítica institucionalizou-se como a vertente de 

maior destaque da Geografia contemporânea, porém, antes da Geografia Crítica assumir o papel 

de negar a Geografia Positivista, a Geografia Humanista iniciou-se como revolucionária na 

elucidação das pluralidades metodológicas da área (FERREIRA, 2013; RIBEIRO, 2007; 

SERPA, 2019).  

Também com um perfil anti-positivista, a Geografia Humanista baseava-se na 

fenomenologia e no existencialismo como principais influências filosóficas e metodológicas de 

análise. Os geógrafos humanistas, partilhando destes princípios, buscaram refutar a antiga 

Geografia Cultural. 

Na abordagem humanista da Geografia, o conceito de paisagem difere daquele 

proposto por Carl Sauer. Os novos geógrafos fundaram então a Nova Geografia Cultural, se 

opondo àquela chamada de “Geografia Cultural Tradicional” representada por Sauer e a Escola 

de Berkeley. Nos estudos das paisagens, a subjetividade e o simbolismo tomam lugar central 

nas análises culturais do espaço. 

Para os novos geógrafos culturais, tais como Denis Cosgrove, Peter Jackson, Don 

Mitchell e James Duncan (SERPA, 2019), a paisagem representa muito além de sua 

manifestação visível e morfológica; está inserida num sistema de valores humanos, podendo 

ser entendida como um texto a ser lido, produzida de um patamar moral, intelectual e estético 

alcançado pela humanidade durante o processo civilizatório. A estética da paisagem é uma 

criação simbólica se apegando à ideia de pertencimento, da individualidade do ser e da 

afetividade aos lugares (RIBEIRO, 2007).  

Baseando-se numa metáfora, a interpretação da paisagem passou a ser vista como 

praticar a leitura de um texto, ou seja, a paisagem seria uma espécie de documento cultural a 

ser lido, de interpretação estável mas aberta às demais sendo, portanto, subjetiva. Cada grupo 

pode-a interpretar de uma forma diferente, seguindo seu próprio acervo de símbolos. O próprio 

geógrafo lê a paisagem segundo suas próprias simbologias (RIBEIRO, 2007). 

O geógrafo britânico Denis Cosgrove elaborou uma maneira própria de interpretar as 

paisagens. Durante os anos 1980, procurou abordar a simbologia das paisagens por meio de um 

quadro teórico inspirado no marxismo. Decodificando as paisagens em duas categorias: a 

paisagem da cultura dominante e a paisagem alternativa. A primeira exerce o poder dos grupos 



 

 

 

23 

 

dominantes, enquanto a segunda seria composta pelas paisagens residuais, emergentes ou 

excluídas (COSGROVE, 1998).  

Para Cosgrove (1998), o local é dotado de complexidade com múltiplos patamares de 

significados, um lugar simbólico onde culturas podem se encontrar ou guerrear. Os lugares são 

dotados de cultura e simbolismo, assim como os objetos que compõem a paisagem. O objeto 

natural foi transformado em objeto cultural, pois fora-lhe atribuído um significado. Na visão de 

Cosgrove (1998, p. 103), o “significado cultural é introduzido no objeto e também pode ligá-lo 

a outros objetos aparentemente não relacionados a ele na natureza”. Desse modo, a cultura é 

tanto determinada por e determinante da consciência e da ação humana.   

A paisagem cultural transmite elegância e suas expressões ressaltam o sentido de 

maravilhar-se com o mundo; a partir desses preceitos, uma das competências dos geógrafos é 

mostrar que a Geografia serve para ser apreciada (COSGROVE, 1998). Ao ficar adormecida 

pelo positivismo funcionalista, as paixões que encontramos nos mundos que criamos e 

transformamos por muito tempo deixaram de ser exploradas pelos geógrafos. Por consequência, 

deixamos escapar muitas camadas de significados das paisagens humanas (COSGROVE, 

1998). 

Cosgrove (1998, p. 98) afirma que “a paisagem sempre esteve intimamente ligada, na 

Geografia Humana, com a cultura, com a ideia de formas visíveis sobre a superfície da Terra e 

com a sua composição”. A paisagem é defendida nos estudos de Cosgrove como uma “maneira 

de ver” e de viver no mundo. Deve-se entender a consciência cultural dos grupos humanos para 

entender a paisagem, como: 

a paisagem, o bosque sagrado ou a fonte sagrada, o local da batalha que fundou 

ou salvou uma nação são lugares de intenso significado cultural pelos quais 

os não-iniciados passam. Revelar os significados na paisagem cultural exige 

a habilidade imaginativa de entrar no mundo dos outros de maneira 
autoconsciente e, então, re-presentar essa paisagem num nível no qual seus 

significados possam ser expostos e refletidos (COSGROVE, 1998, p. 103, 

itálico do autor). 
Analisa-se sob a perspectiva de Cosgrove (1998) a conclusão de que todas as paisagens 

culturais são simbólicas, pois todas possuem símbolos e significados dentro de uma cultura. 

Apesar da ligação entre o símbolo e aquilo que ele representa numa cultura parecer muito tênue, 

às vezes, pode ser incrivelmente explícita, servindo aos propósitos das classes dominantes e 

reproduzindo seus valores e ideologias para toda a sociedade (COSGROVE, 1998). Para 

Cosgrove (1998, p. 108),  

todas as paisagens possuem significados simbólicos porque são o produto da 

apropriação e transformação do meio ambiente pelo homem. O simbolismo é 

mais facilmente apreendido nas paisagens mais elaboradas – a cidade, o 
parque, e o jardim – e através da representação da paisagem na pintura, poesia 



 

 

 

24 

 

e outras artes. Mas pode ser lida nas paisagens rurais e mesmo nas mais 

aparentes não-humanizadas paisagens do meio ambiente natural. Estas 
últimas são, frequentemente, símbolos poderosos em si mesmas. Considerem, 

por exemplo, a paisagem polar cujo significado cultural deriva precisamente 

de sua aparente inconquistabilidade pelo homem. 

Ao ler as paisagens culturais, os geógrafos devem estar atentos às fontes que possam 

nos informar os significados contidos na paisagem. Estas podem ser materiais, orais, de arquivo, 

pinturas, poemas, romances, contos populares, músicas, filmes entre outras, servindo como base 

a respeito dos significados das paisagens e dos lugares. Para ele “o texto de uma interpretação 

geográfica da paisagem é o meio através do qual transmitimos seu significado simbólico, 

através dos quais re-presentamos esses significados” (COSGROVE, 1998, p. 110, itálico do 

autor). 

É na paisagem cultural que se encontra a relação do indivíduo com a geograficidade, 

mediada por símbolos, pela vivência e pela memória. Assim, o espaço vivido, em que os 

sujeitos estão mergulhados, influencia no modo de vida dos próprios indivíduos e da 

comunidade. Essa inter-relação constrói as percepções dos indivíduos e da paisagem, 

produzindo e criando as paisagens culturais e/ou as paisagens identitárias (MIRANDA; 

NABOZNY, 2014). 

Para entender a relação que os sujeitos estabelecem com a paisagem ressaltamos que 

Os sujeitos (indivíduos) criam as identidades da paisagem através de suas 
relações afetivas e vivenciais com outros sujeitos que estão em paisagem, 

através de laços comunitários. E esses laços vão constituir as paisagens 

culturais, em que sua identidade se afirmará a partir da relação com outras 
paisagens e também diante de olhares de outros sujeitos externos a ela, 

mostrando que sua identidade está ligada a imagem e a representação da 

própria para outros olhares identitários (MIRANDA; NABOZNY, 2014, p. 

112, itálico do autor). 
As experiências, percepções e memórias são marcas de uma identidade construída do 

indivíduo a partir das relações sociais. Tal identidade é formada por significados identitários. 

Estes estão presentes quando a paisagem passa a ser sentida e percebida, ou seja, como espaço 

vivido.  

Miranda e Nabozny (2014, p. 113) afirmam que a paisagem é “criada e recriada ao 

longo do tempo-espaço, em que seus símbolos e memórias estarão permeando-a, e isto refletirá 

nas vivências das paisagens”. 

A paisagem é um componente do sujeito que carrega as memórias, os valores e as 

imagens. Ainda, afirmam Miranda e Nabozny (2014, p. 114) que a paisagem é “construída de 

dentro para fora onde a própria se manifesta e se transforma a partir das relações sociais entre 



 

 

 

25 

 

as pessoas, entretanto, esta paisagem está carregada de sentimentos e símbolos de um ‘Ser’ 

servindo-a de chão para os seus prazeres”. 

A partir desse repasse teórico acerca do desenvolvimento da categoria de paisagem 

cultural, devemos concluir com uma importante comparação entre Sauer e Cosgrove. É preciso 

ressaltar que Sauer priorizou em seus estudos, durante a década de 1920, uma morfologia da 

paisagem, focando principalmente no estudo da forma, função e estrutura da paisagem. Tais 

elementos, por sua vez, configuram um conjunto de formas naturais e culturais associadas em 

áreas dotadas de materialidade e extensão. A paisagem saueriana constituía-se numa estrutura 

orgânica, ou quase orgânica, resultado da ação cultural, o agente que modelava as paisagens. 

Todavia, Cosgrove, já nos anos 1990, enfatizou as experiências que os grupos sociais podiam 

ter da paisagem, dotando-as de simbolismo e significados; a paisagem não estaria, para ele, 

ligada necessariamente a uma morfologia. Cosgrove retoma a concepção renascentista, que cria 

a noção de paisagem no Ocidente estando mais atrelada às transformações sociais, técnicas, 

políticas e artísticas; ou seja, a paisagem como um modo de ver o mundo (CORRÊA, 2014).  

A diferença temporal da produção acadêmica, os questionamentos que fizeram e os 

resultados de suas obras distinguem os dois geógrafos culturais e, embora Cosgrove tenha feito 

uma série de críticas a Sauer, ambos se tornaram complementares, tanto no conceito de 

paisagem cultural em Corrêa (1996, 1998, 2001, 2011a, 2011b, 2014), quanto na dimensão 

teórica de nossa análise cultural sobre a monumentalidade do monte Ararat e a percepção 

identitária dos armênios. 

Diante dessa vertente de pesquisa, a Geografia Cultural certamente trouxe inovações 

teóricas e metodológicas para pensar a categoria da paisagem cultural na ciência geográfica ao 

longo do século XX. Entretanto, há outras ciências, tais como a História, a Arqueologia, a 

Arquitetura e a Ecologia que também pensam sobre tal.  

Nesta monografia não cabe a resolução da interdisciplinaridade desta categoria entre 

as ciências mencionadas. Porém, certamente, deve-se dar destaque para outros subcampos da 

Geografia, para além da Geografia Humanista e Cultural, que também abordam e conceituam 

a paisagem cultural como proposta de investigação, são elas: a teoria sistêmica, a crítica e a 

biocultural. 

A partir da Teoria Geral dos Sistemas, de Ludwig von Bertalanffy (MATEO 

RODRIGUEZ; SILVA; LEAL, 2012), foi possível uma conexão entre o pensamento sistêmico 

e a paisagem cultural na Geografia. Essa relação foi admissível graças ao conceito de 

Geossistema. O Geossistema “corresponde a uma unidade de paisagem temporo-espacial 

compreendida entre alguns quilômetros quadrados e algumas centenas de quilômetros 



 

 

 

26 

 

quadrados” (FIGUEIRÓ, 2015, p. 45). A inovação dos Geossistemas se deu principalmente 

pela revitalização da relação sociedade e natureza, uma vez que a paisagem está sob um 

processo de evolução e manifesta simultaneamente a dinâmica transformadora e estabilizadora 

da homeostase entre os Geossistemas e os Ecossistemas (MATEO RODRIGUEZ; SILVA; 

LEAL, 2012). 

De acordo com Bertrand (2004, p. 141), 

A paisagem não é a simples adição de elementos geográficos disparatados. É, 

em uma determinada porção do espaço, o resultado da combinação dinâmica, 

portanto instável, de elementos físicos, biológicos e antrópicos que, reagindo 
dialeticamente uns sobre os outros, fazem da paisagem um conjunto único e 

indissociável, em perpétua evolução. 

Já a Geografia Crítica, a partir das categorias de análise marxistas, tais como modo de 

produção, mais-valia, concentração do capital, entre outras, fez os geógrafos compreenderem a 

“totalidade que envolve a inter-relação entre sociedade, natureza, trabalho e cultura, em que o 

espaço geográfico, como produto/processo social, é repleto de lutas, conflitos, contradições e 

desigualdades” (ALMEIDA, 2015, p.115). 

A paisagem cultural, na abordagem crítica, é considerada como um produto-processo 

das formas de produção do espaço geográfico, ou seja, em cada sucessão histórica dos modos 

de produção e das relações de trabalho, cada tipo de paisagem irá representar diferentes níveis 

de forças produtivas, materiais e imateriais. De caráter objetivo e macroestrutural, a paisagem 

se insere como ponto de partida nas teses geográficas, e não como objeto final de estudo 

(ALMEIDA, 2015, p.115). 

Santos (1988, p. 74-75) corrobora com essa vertente e admite a paisagem como 

suscetível a mudanças irregulares ao longo do tempo, a paisagem é um 
conjunto de formas heterogêneas, de idades diferentes, pedaços de tempos 

históricos representativos das diversas maneiras de produzir as coisas, de 

construir o espaço. 

Por fim, para concluir a análise sobre a paisagem cultural em suas diversas abordagens, 

admite-se sua presença nos estudos bioculturais e ecológicos. A paisagem biocultural pode ser 

entendida como as características gerais e cíclicas de uma determinada porção do espaço, que 

atuam para a preservação da diversidade biocultural, que está diminuindo vertiginosamente, 

mas que merece ser preservada; sob o desenvolvimento sustentável, a paisagem biocultural 

utiliza dos saberes ecológicos para analisar a biodiversidade, num desenvolvimento planejado 

para manter a paisagem sob um processo de transformação de um ecossistema que influencia 

as relações espaciais entre as espécies (HONG, 2014).  

 



 

 

 

27 

 

4.2 Sobre os monumentos 

 

Monumento e monumentalidade estão em sintonia e, em representação, à memória e 

ao poder. Discute-se esse pressuposto ao longo deste capítulo e, além disso, explica-se como 

os monumentos podem ser dotados de uma simbologia de poder e de uma restauração da 

memória dos povos, presentes nas paisagens culturais produzidas pela ação humana. 

A problemática da memória no campo científico global possui uma vasta bibliografia, 

e acentua-se nesta tese a defesa das categorias de análise destacadas pelo historiador 

contemporâneo Jacques Le Goff, autor referência nos estudos sobre a memória. Le Goff (1990) 

define a memória como a propriedade de conservar certas informações, remetendo 

primeiramente a um conjunto de funções psíquicas pelo qual os homens podem atualizar 

impressões ou informações passadas. 

Segundo Le Goff (1990, p. 435) a memória é um elemento primordial do que 

chamamos de identidade, individual ou coletiva, “cuja busca é uma das atividades fundamentais 

dos indivíduos e das sociedades de hoje, na febre da angústia”. 

A memória não só é uma conquista, mas também é um instrumento e objeto de poder. 

Para Le Goff (1990), as sociedades cuja memória social é, primordialmente, oral, ou em vias 

de construir uma memória coletiva escrita, são aquelas que melhor podem compreender a luta 

pela dominação da recordação e da tradição como manifestação da memória. 

Os materiais que formam a memória coletiva e histórica são os documentos e os 

monumentos. Fundamentalmente, o que sobrevive a nós não é o conjunto daquilo que existiu 

no passado, mas através dos historiadores que, em suas escolhas, operam no desenvolvimento 

temporal do mundo por meio da ciência do passado e do tempo que passa. “Estes materiais da 

memória podem apresentar-se sob duas formas principais: os monumentos, herança do passado, 

e os documentos, escolha do historiador” (LE GOFF, 1990, p. 485, itálico do autor). 

Para Le Goff (1990, p. 485, itálico do autor) “a palavra latina monumentum remete à 

raiz indo-europeia men, que exprime uma das funções essenciais do espírito (mens), a memória 

(memini)”. Com o resgate da etimologia de monumento, enunciamos que o verbo monere 

significa “fazer recordar”, de onde “avisar”, “iluminar”, “instruir” surgiram. Portanto, o 

monumentum é um sinal do passado. Seguindo as origens filológicas do termo, “o monumento 

é tudo aquilo que pode evocar o passado, perpetuar a recordação, por exemplo, os atos escritos” 

(LE GOFF, 1990, p. 486). Desde a antiguidade romana, o significado de monumentum tende a 

especializar-se nos sentidos de: 1 - uma obra comemorativa de escultura ou de arquitetura, como 

os arcos de triunfo, colunas, troféus etc. ou; 2 - como um monumento funerário que perpetua a 



 

 

 

28 

 

recordação de uma pessoa no domínio em que a memória é singularmente valorizada — a morte 

(LE GOFF, 1990). 

Crucialmente, Le Goff (1990, p. 486) afirma que “o monumento tem como 

característica o ligar-se ao poder de perpetuação, voluntária ou involuntária, das sociedades 

históricas (é um legado à memória coletiva)”. Os monumentos reforçam os testemunhos vivos 

das sociedades históricas. Além disso, podem ser uma obra construída, ou uma obra escrita, 

essas últimas sendo mais reduzidas (BAÊNA, 2013). 

Ao longo do subcapítulo anterior, apresenta-se que uma paisagem cultural pode 

contribuir para transferir saberes de uma geração para outra, por meio dos conhecimentos, 

valores ou símbolos que são evocados pela paisagem (CORRÊA, 1996, p. 290). Neste 

subcapítulo, conceitua-se os monumentos também como transmissores destas mensagens a 

partir de sua forma simbólica (CORRÊA, 2005, p.11).  

Corrêa (2007) ressalta a importância dos monumentos na análise geográfica quando 

são acessíveis à maioria da população, gerando material pelo qual a afirmação e contestação 

política pode se manifestar, comunicando mensagens. Os monumentos possuem funções, dentre 

elas 

i – Perpetuar antigas tradições consideradas positivas, tanto para o presente 

como para o futuro;  
ii – Fazer parecer antigo aquilo que é novo e considerado necessário para o 
presente e o futuro. A força da tradição, mesmo inventada, asseguraria 

alcançar os objetivos desejados;  
iii – Transmitir valores de um dado grupo como se fossem de todos. Esses 
grupos podem ser religiosos, étnicos, raciais e sociais;  
iv – Afirmar a identidade de um grupo religioso, racial ou social. Neste caso, 

como no anterior, relações de poder estão presentes na concepção e construção 

de monumentos;  
v – Glorificar o passado, acentuando os seus valores, pensando no presente e 

mesmo no futuro;  
vi – Sugerir que o futuro já chegou, sendo portador de novos sentidos, 
vinculados, via de regra, ao progresso e à harmonia social, construídos pelos 

grupos socialmente poderosos do presente;  
vii – Criar “lugares de memória”, cuja função é a de coesão social em torno 

de eventos de um passado comum (CORRÊA, 2007, p. 10). 
Os monumentos são, antes de tudo, intencionalmente dotados de um sentido político. 

Traçando uma relação entre a identidade e o poder, sintetizam complexos significados, 

sobressaindo como objetos centrais da paisagem. Por esse motivo, os monumentos não são as 

paisagens, são elementos que se destacam na paisagem cultural; a partir de Corrêa (2005), “as 

paisagens e os lugares são parte da espacialidade dos monumentos”. 



 

 

 

29 

 

Estes elementos condensam um valor político na paisagem, são objetos de 

plurivocalidade que conferem aos mesmos o sentido político por meio da celebração e 

contestação. Corrêa ainda afirma em sua análise: 

É essa plurivocalidade que opõe celebração e contestação, que é o reflexo de 

leituras distintas de uma mesma forma material, expressando diferenças por 

vezes profundamente antagônicas – é essa plurivocalidade que dá sentido 
político ao estudo dos monumentos. Mais do que artefatos estéticos, eles são 

objetos em torno dos quais diversos conflitos podem se dar (CORRÊA, 2005, 

p. 14). 
Desse modo, os objetos de celebração e contestação assumem um sentido político por 

via dos monumentos e, geralmente, são partes integradas de um fortalecimento de identidades 

nacionais, ou seja, “os monumentos podem ser portadores de um sentido identitário nacional” 

(CORRÊA, 2005, p. 18). 

Os monumentos, tomados por formas simbólicas do espaço, possuem significados 

abissalmente distintos e antagônicos que se materializam na paisagem cultural; por assim dizer, 

os monumentos reforçam “as identidades dos lugares, construídas por meio de embates cujo 

foco é a terra” (CORRÊA, 2007, p. 16).  

O monumento é uma criação humana que simboliza o poder de uma época histórica; 

é, portanto, uma memória viva de outros tempos (BAÊNA, 2013, p. 28). Como parte da 

memória coletiva, possui uma qualidade abstrata que comunica seus valores aos grupos sociais: 

a monumentalidade. 

Para Baêna (2013, p. 28), a “monumentalidade é o confronto do homem com o espaço 

construído”. Nessa inter-relação, a monumentalidade desperta uma abstração do monumento, 

glorificando-o e imortalizando através do tempo, que, sob tal forma de qualidade espiritual 

inerente, se define como “uma qualidade abstrata de algo grandioso que nos transcende, 

emociona e marca” (BAÊNA, 2013, p. 28). 

A elevação do monumento sob sua parte abstrata possui um caráter transcendente, 

gerando uma comoção na memória coletiva dos grupos de uma sociedade, revelando-se como 

um poderoso e vibrante testemunho do passado (uma memória viva e imortal do passado). A 

parte abstrata do monumento é a monumentalidade, ou seja, a qualidade do que é monumental, 

e possui a função de aproximar os sujeitos que se aproximam de sua forma. A relação entre 

ambos os termos é evidenciada no seguinte trecho: 

É então fácil entender a simbologia e a ligação destas duas palavras. Se o 
monumento é a obra, ou o meio utilizado por uma comunidade para se 

expressar e demonstrar as suas aspirações, a monumentalidade, quando 

conseguida, é a qualidade e a capacidade que a obra tem de atingir a 

imortalidade (BAÊNA, 2013, p. 47). 



 

 

 

30 

 

O monumento traz consigo uma carga simbólica, uma abstração, que revela assim sua 

monumentalidade, a qual atua fortemente sob o imaginário social. Para Rodrigues (2001, p. 4) 

“os avisos instrutivos simbolizados no momento, por sua vez, são ditos através de um 

monólogo: o monólogo do poder”. O monumento assume o papel de transmitir ideologias 

dominantes, por intermédio dos símbolos, ao longo da história das sociedades; sobretudo, essa 

transmutação ocorre principalmente em obras arquitetônicas. A relação entre monumento e 

monumentalidade no espaço urbano admite uma relação de poder: 

O monumento encerra em si uma monumentalidade, a qual, por sua vez, é 
transcendente, pois ela não é só mais um objeto presente no espaço urbano; 

ela é ideia, concepção, crença: objetivo simbolizado em objeto-símbolo, mas 

capaz de viajar no imaginário. Os monumentos diversos (esculturais: em 
homenagem a pessoas e a fatos históricos; ou arquitetônicos: edifícios, torres, 

praças, avenidas e planos urbanísticos inteiros) são a própria espacialização 

de uma ideia, de uma concepção de mundo que procura tanto sua 
autoafirmação quanto a subjugação de outras ideias e concepções destoantes 

(RODRIGUES, 2001, p. 4). 

Os monumentos, ao representarem os materiais do passado, compõem, marcadamente, 

as formas simbólicas da paisagem cultural. Memória e poder (poder simbólico e poder político) 

fazem parte dos monumentos pela via da monumentalidade, dando sentido político e identitário 

às paisagens. As estátuas, as igrejas, as edificações, as montanhas e as florestas podem assumir 

a potencialidade de aderência ou de rejeição quando são evocados como monumentos. Mas, 

dessa trama, qual o papel do lugar na inter-relação entre a paisagem cultural e os monumentos 

(memória/poder)?  

 

4.3 Sobre os lugares de memória 

 

Na Geografia Humanista de Yi-Fu Tuan, o lugar (place) se constitui como “qualquer 

localidade que tem significado para uma pessoa ou grupo de pessoas” (TUAN, 2011, p. 4). Se 

o espaço é o movimento que deve ser ordenado para ser habitado pelos grupos humanos, o lugar 

é uma pausa no movimento, pois é a pausa que “permite a localização para tornar o lugar o 

centro de significados que organiza o espaço do entorno” (TUAN, 2011, p. 12). 

Sob a premissa do conceito de lugar na Geografia Humanista, procura-se uma 

transdisciplinaridade com a História e, no presente subcapítulo, busca-se compreender como a 

paisagem, os monumentos e a memória se conectam por meio dos lugares. A problemática dos 

lugares é, praticamente, toda esclarecida por Nora (1993), dizendo que os “lugares de memória” 

são os espaços onde a memória se cristaliza; são os lugares cujos domínios memoriais são: 

simples e ambíguos, naturais ou artificiais; detentores de um caráter material, simbólico e 



 

 

 

31 

 

funcional; os lugares de memória só existem onde a imaginação os reveste com uma aura 

simbólica (NORA, 1993). 

Os lugares de memória prendem a atenção e acumulam o máximo de sentido num 

mínimo de sinais, tornando-os apaixonantes: “os lugares de memória só vivem de sua aptidão 

para a metamorfose, no incessante ressaltar de seus significados e no silvado imprevisível de 

suas ramificações” (NORA, 1993, p. 22). 

A memória pendura-se em lugares carregados de significados contraditórios, que se 

concretizam sobre um paradoxo: um lugar de excesso, fechado sobre si próprio, sobre sua 

identidade e recolhido sob seu nome, mas sempre aberto sobre a extensão de suas significações. 

Atuam numa rede articulada de diversas identidades, uma inconsciente organização da memória 

coletiva que cabe-nos tornar consciente de si mesma; tais lugares são nosso momento de história 

nacional (NORA, 1993). 

Le Goff (1990) reverencia aos “lugares de memória” de Nora, explicando-os como 

uma infinidade de lugares que pertencem aos domínios da memória coletiva, são eles os 

lugares topográficos, como os arquivos, as bibliotecas e os museus; lugares 
monumentais como os cemitérios ou as arquiteturas; lugares simbólicos como 

as comemorações, as peregrinações, os aniversários ou os emblemas; lugares 

funcionais como os manuais, as autobiografias ou as associações: estes 

memoriais têm a sua história (LE GOFF, 1990, p. 433). 
Monastirsky (2006, p. 26) afirma que “o lugar de memória é aquilo que se permite ser 

diferente ou complementar à história. Possui uma representatividade própria, identidade única”. 

O lugar de memória, ao apresentar uma memória coletiva, pode reafirmar uma memória 

individual, explicando porque, em muitos casos, tais lugares só possuem um valor simbólico 

cristalizado para os membros de um grupo diretamente ligado a ele. Esse processo não é 

necessariamente irrepreensível e inquestionável, mas pode ser afirmado legitimamente. 

Monastirsky (2006), retomando a obra de Nora, ainda explica que 

para a determinação de um lugar de memória, Nora aponta para a necessidade 

de se manter a intenção de que o lugar é um lugar de memória. A razão 

fundamental de ser de um lugar de memória é poder parar o tempo, bloquear 
o trabalho do esquecimento, fixar um estado de coisas, imortalizar a morte, 

materializar o material, prender o máximo de sentido num mínimo de sinais, 

o que, segundo o autor, é apaixonante. (MONASTIRSKY, 2006, p. 26). 
Os lugares de memória não existem espontaneamente, eles necessitam da intenção dos 

grupos humanos. Além de sua essência mnemônica, os mesmos contemplam o resultado do 

conflito entre o saber institucional, o poder público e os diversos segmentos da sociedade, que 

por sua vez, possuem um embate próprio (MONASTIRSKY, 2006).   

Contudo, Ricoeur (2007, p. 57) acredita que a transição entre a memória dos grupos 

humanos e a memória atribuída aos lugares depende dos atos de orientar, deslocar e, acima de 



 

 

 

32 

 

tudo, habitar a superfície terrestre. Quando os indivíduos habitam o espaço terrestre observamos 

que há certa tendência em retomar lembranças da experiência espacial vivida, principalmente 

ao viajar e visitar lugares memoráveis. 

A paisagem cultural aparece como ponto de encontro entre os lugares e a função 

memorial. É necessário habitar, dar um sentido de geograficidade sobre a concepção abstrata 

do espaço vivido; portanto, a geograficidade é o que dá origem ao lugar. Dessa trama entre 

habitar os lugares e conectar-se a eles, observa-se que “os mais memoráveis dos lugares não 

pareceriam capazes de exercer sua função de memorial se não fossem também sítios notáveis 

no ponto de interseção da paisagem e da geografia” (RICOEUR, 2007, p. 59). 

A partir da memória compartilhada entre os indivíduos, passamos gradativamente à 

memória coletiva e suas comemorações ligadas a lugares consagrados pela cultura. A noção de 

lugares de memória decorre dessas experiências vividas com os lugares e com a metamorfose 

das paisagens pela ação da cultura e pelo tempo. 

Não somente a paisagem cultural, mas também os lugares de memória devem ser 

tomados como objetos de estudo da Geografia, na medida em que os monumentos possam ser 

entendidos como marcas da memória nas paisagens e nos próprios lugares. 

Além disso, o processo histórico deve ser notado, pois em muitos casos é responsável 

pela produção, conservação ou destruição destes monumentos. Para Ricoeur (2007, p. 159-

160), “os monumentos se destacam contra um fundo de demarcação”, assumindo a 

possibilidade de tornar-se material de estudo para a fenomenologia dos lugares e da paisagem. 

A memória construída a partir dos monumentos é uma identidade em ação e pode ser 

usada para legitimar cientificamente os objetos patrimoniais, uma vez que “a memória precede 

a construção de identidade” (CANDAU, 2011, p. 18). A memória é anterior a identidade, 

porém, pensá-las separadamente é um erro, devido que a identidade é uma representação ou um 

estado adquirido, enquanto a memória é uma faculdade presente desde o nascimento dos 

indivíduos. Definitivamente são indissociáveis e se reforçam mutuamente e, assim, não existe 

busca identitária sem memória, nem a busca memorial é desacompanhada de um sentimento de 

identidade (CANDAU, 2011). 

Candau (2011) conclui que as três palavras-chave da consciência contemporânea são 

“identidade”, “memória” e “patrimônio” e, se ainda considerarmos que o patrimônio nada mais 

é que uma dimensão da memória, então, na verdade, são somente duas palavras. Existe uma 

dialética entre a memória e a identidade, a primeira ao mesmo tempo que nos modela, nós 

também a modelamos, fazendo com que ambas se nutram mutuamente. A memória fortalece a 



 

 

 

33 

 

identidade, sendo a última individual ou coletiva; assim, “restituir a memória de uma pessoa é 

restituir sua identidade” (CANDAU, 2011, p.16). 

Os lugares de memória são uma extensão da geograficidade e do movimento de habitar 

o espaço; apaixonantes e simbólicos. Contém ao menos um monumento que, ocupando-se 

centralmente na paisagem, define um valor, um significado e uma expressividade da memória 

para um indivíduo ou grupo social. É uma formalização abstrata das experiências vividas, do 

movimento do espaço e do tempo e uma pausa dos lugares valorizados coletivamente.    

  



 

 

 

34 

 

5 OS ARMÊNIOS E O MONTE ARARAT 

 

Na diáspora que espalhou os armênios ao redor do mundo, há sempre uma constante 

reverência aos símbolos que lembram a Mãe Armênia, e o maior deles é o monte Ararat. Nos 

subcapítulos a seguir, há algumas reflexões sobre as atrocidades cometidas pelo Império Turco-

otomano que massacrou os armênios que viviam em território islâmico, a dispersão dos 

armênios pelos cinco continentes e a constante negação dos fatos históricos, que contribuiu para 

o não reconhecimento do genocídio armênio pelo atual Estado Turco. Trabalham-se também os 

processos de significação das montanhas sagradas no imaginário e na mitologia armênia; as 

razões pela atual evocação da identidade cultural e territorial dos armênios a partir da 

representação das memórias traumáticas e, enfim, a manutenção das identidades e das 

expressões culturais ligadas à monumentalidade atribuída ao monte Ararat nas práticas 

cotidianas dos armênios habitantes de Erevan (ou Yerevan). 

Como visto anteriormente, as paisagens culturais são construídas pelos indivíduos e 

pelos grupos sociais que, atribuindo valores políticos e de memória aos monumentos ali 

existentes, criam e sustentam a prática da monumentalidade das formas simbólicas. Porém, 

mais que uma abstração, a monumentalidade é um modo de existir e de transmitir uma 

multiplicidade de valores, de ações e de pensamentos continuamente pelo tempo histórico. A 

monumentalidade do Massis se faz presente em muitas escalas na paisagem cultural e na vida 

de um armênio em Erevan. Deve-se então, classificá-las e compreendê-las. 

 

Figura 4 - O monte Ararat e o Monastério de Khor Virap 

 

Fonte: STONE; STONE, (2007, p. 22-23). 



 

 

 

35 

 

5.1 Peregrinos nos desertos da morte 

 

O genocídio armênio é um fato histórico. Entre os anos de 1890 até 1923, 1,5 milhão 

de armênios foram assassinados nas províncias habitadas da “Armênia Turca”, sob o domínio 

otomano. Dentre os mortos, encontram-se intelectuais4, escritores, poetas, redatores, 

professores, diretores de escolas; 2.550 cidades saqueadas; 4.000 igrejas destruídas, danificadas 

ou designadas a outras finalidades; 203 mosteiros secularizados e mais de 3.000 manuscritos 

foram perdidos ou queimados (MARTINS, 2007; PEREIRA, 2010; CASELLA, 2019). 

As perdas da Igreja Apostólica Armênia foram devastadoras: cerca de 3.000 

presbíteros e 50 bispos e arcebispos, após serem torturados, foram submersos em petróleo e 

queimados vivos (MARTINS, 2007). Não foi um simples conflito entre nações vizinhas, 

ocorreu uma islamização forçada acompanhada do confisco de terras armênias, do patrimônio, 

e das deportações e massacres em massa; este foi um programa estatal de extermínio, 

propositalmente deliberado, oficialmente conduzido e cuidadosamente planejado pelo império 

Turco-otomano (CASELLA, 2019). 

O genocídio armênio realizado pelos turcos remonta ao final do século XIX, a partir 

de alguns conflitos ocorridos em 1880 na “Armênia Turca”. Nesse período histórico resultante 

de diversas guerras entre os otomanos, persas e russos, o território do Estado-nação armênio se 

encontrava dividido entre uma porção Ocidental otomana (“Armênia Turca”) e uma Oriental 

russa (“Armênia Russa”). Os armênios que viviam na porção Ocidental da Armênia dividida 

habitavam seis províncias administrativas, as vilaietes - Van, Tbliss, Erzeroum, Diyarbekir, 

Kharpert e Sivas (MALATIAN, 2019).  

De acordo com Pereira (2010, p. 93) 

Os armênios que habitavam essa região não dispunham de direitos civis, eram 

explorados e viviam em condições de extrema pobreza, especialmente nas 

províncias do interior da Armênia Turca. Vistos como meros servos, eles não 

tinham sequer direito a propriedade, ainda assim pagavam um número absurdo 
de impostos (imposto por não ser islâmico, imposto sobre a produção agrícola, 

imposto sobre cada membro da família, imposto para trabalhar na terra, 

imposto para casar, etc.).   

Os massacres planejados pelo Estado otomano tiveram início entre 1895-1896, 

contudo, o período de maior execução de armênios se deu entre 1915 e 1923 (MARTINS, 

2007). No dia 30 de setembro de 1895, cerca de 2.000 manifestantes ocuparam as ruas de 

Constantinopla, incidente conhecido por Bab Ali, chamando a atenção das autoridades turcas 

 
4 “Como se tratou de um plano premeditado e sistematicamente executado, a matança se iniciou justamente pelos 

intelectuais, aqueles que poderiam organizar alguma resistência” (PEREIRA, 2010, p. 92). 



 

 

 

36 

 

sobre as péssimas condições de vida nos territórios dos vilaietes. Nesse dia, um jovem armênio 

sacou um revólver e atirou contra um oficial turco; isso foi o bastante para as autoridades 

assassinarem dezenas de estudantes naquela noite. Além disso, “as hostilidades alastram-se e 

em poucas horas transformam-se em verdadeira caça aos armênios por toda a cidade. No furor 

da violência, que dura vários dias, milhares de armênios são assassinados” (SAPSEZIAN, 2010, 

p. 105). 

Com a população armênia traumatizada com os assassinatos, não levou muito tempo 

para o Sultão deixar cair sua máscara e iniciar um plano para subjugar os armênios e consumar 

mais ondas de massacres; num banho de sangue, Abdul Hamid II fará jus ao epíteto de “Sultão 

Vermelho”. 

Durante 1895 a 1896, a partir do discurso de ódio com vieses fundamentalistas 

islâmicos, populações de armênios cristãos são extirpadas, milhares de aldeias saqueadas, 

queimadas e arrasadas. 

Dos 2.400 armênios que habitavam a cidade de Kharput, 1.680 foram dizimados, 5.000 

perderam suas vidas em Diarbekir, 150 aldeias saqueadas em Sivas; em Van todos os homens 

com idade superior a dez anos foram executados, as mulheres e meninas violentadas, as igrejas 

e conventos pilhados e destruídos, mais de 20.000 mortos pelas armas e pela fome imposta 

pelos assassinos e estupradores (SAPSEZIAN, 2010). 

As mortes são incalculáveis, com estimativas que indicam o assassinato brutal de 

200.000 armênios nesses dois anos; contudo, estima-se que somente o patriarcado armênio já 

somaram 300.000 mortos na época. Ademais, não se contam os sequestros e as conversões 

forçadas ao islã, as mais de 2.000 aldeias arrasadas e os 200.000 armênios que se refugiaram 

na “Armênia Russa” ou na Europa Ocidental (SAPSEZIAN, 2010).  

Apesar dos dados alarmantes apresentados, o pior ainda estava por vir. Sob o governo 

de Abdul Hamid II, atribui-se a primeira iniciativa do genocídio armênio. Seu governo, tido 

como ineficiente e corrupto5, foi objeto de um golpe em 2 de julho de 1908, por um grupo 

radical intitulado de “Jovens Turcos”, aqueles que retomariam os anseios modernizadores, 

otomanistas e nacionalistas (MALATIAN, 2019). Estes voltaram-se contra os armênios e todos 

os outros povos que viviam em território otomano, e “a teocracia turca, despótica e muçulmana, 

 
5 O governo de Abdul Hamid II se enfraqueceu muito depois das derrotas militares contra os russos, em 1877-

1878. A violência contra os armênios surge também a partir desse fato, pois os armênios eram amistosos com os 

russos e outros armênios que habitavam a “Armênia Russa”. As perseguições, massacres e a emigração tiveram 

início no final do século XIX, sob as ordens do Sultão Vermelho (MALATIAN, 2019). 



 

 

 

37 

 

nunca chegaria a se transformar em estado otomano liberal, baseado nos princípios jurídicos” 

(CASELLA, 2019, p. 62). 

Em 1909, 30.000 pessoas foram mortas sob o governo dos Jovens Turcos, entre essas 

havia muitos armênios. De certo, propaga-se oficialmente a “turquização à força” pelas ações 

do próprio Império Turco-otomano (MALATIAN, 2019).  

Já em 1913, os Jovens Turcos estabelecem uma ditadura militar, se preparando para 

um possível embate contra a Rússia. Na fronteira oriental da “Armênia Turca”, os armênios 

foram convocados pelos russos para se juntarem ao exército do Czar, enquanto os demais 

armênios foram convocados para as tropas turcas; de um lado, os turcos (aliados aos alemães, 

que temiam o avanço russo no Leste Europeu) e do outro, os russos (filiados aos franceses e 

aos ingleses); sob essa disposição geopolítica, o cenário caucasiano estava montado para 

suportar a Primeira Guerra Mundial6 (MALATIAN, 2019). 

No dia 24 de abril de 1915, o Estado turco dá ordens para a polícia de Constantinopla 

procurar e prender 250 armênios moradores da cidade7. Os músicos, atores e intelectuais foram 

mortos por decapitação, servindo de exemplo para os demais armênios do império 

(LOUREIRO, 2013). A ação desse dia não foi isolada: nos meses seguintes, o povo armênio 

foi desarmado (os civis e os militares) e foram obrigados a trabalhar na construção de estradas, 

em regime compulsório e forçado; além disso, os habitantes das vilaietes se preparavam para 

serem deportados sob brutal violência (LOUREIRO, 2013). 

O passo seguinte do governo turco seria a sistemática estratégia de aniquilamento por 

meio das deportações e assassinatos. É possível reconstituir o planejamento e a execução dos 

crimes. Em fevereiro de 1915, após a derrota fragorosa do 3º exército otomano nas operações 

de guerra, desencadeou-se o processo de compensação das frustrações sofridas de um lado, 

impondo violência para o outro, “contra civis, previamente desarmados e neutralizados em sua 

capacidade de reação” (CASELLA, 2019, p. 89). O genocídio possui três tempos: 

1. No primeiro, de maio a julho, com o assassínio e deportação dos 

armênios, que habitavam as sete províncias orientais da Anatólia, onde se 
coloca mais agudamente a “questão armênia”; 

2. No segundo, de agosto de 1915 a janeiro de 1916, com a deportação 

dos armênios das demais províncias da Anatólia e da área europeia da Turquia; 
3. No terceiro tempo, praticamente encerrado em agosto de 1916, são 

liquidados os campos de concentração, escalonados ao longo do Eufrates 

(CASELLA, 2019, p. 90-91).   

 
6 A Turquia declara guerra às potências da Entente (Rússia, França e Inglaterra) em setembro de 1914 (CASELLA, 

2019). 
7 Nas montanhas de Taurus, em Zeitum, iniciam-se as deportações, porém a data que assinala o início do genocídio 

é o dia 24 de abril de 1915, quando a elite intelectual e política de Constantinopla é presa (CASELLA, 2019). 

 



 

 

 

38 

 

A deportação é, certamente, o meio utilizado para executar o povo armênio. Os 

peregrinos armênios cristãos são conduzidos aos desertos e montanhas para morrerem, e os 

peregrinos deportados são levados a pé pelos caminhos das montanhas, sob a escolta de 

militares turcos. São atacados, pilhados e mortos por grupos curdos (tcheté), pelos próprios 

militares e pelas populações locais, e os corpos são jogados nos cursos d’água ou deixados no 

mato (CASELLA, 2019). O destino final dos inocentes peregrinos é Alepo, mas poucos 

conseguem chegar até lá.  

Nas demais regiões da Anatólia, as deportações são feitas pelas linhas férreas, e estes 

sim, em sua maioria, conseguem chegar em Alepo (CASELLA, 2019). Em Alepo, são recebidos 

por uma ‘subdiretoria dos deportados’ chefiada por Ismail Djambolat. Porém, os grupos de 

armênios que eram enviados ao Eufrates, pela via de Der-El-Zor8, chegavam ao destino final 

dos peregrinos. Dois terços dos armênios que habitavam o território turco foram executados. 

Na província de Der-El-Zor, havia um grande deserto no qual os armênios deportados 

eram conduzidos. Os homens, somente pelo fato de conseguirem portar armas, eram executados 

a tiros de baionetas; as mulheres eram violadas, expostas nuas ao sol escaldante ou vendidas 

como escravas sexuais aos muçulmanos; crianças eram abandonadas e morriam de fome, ao 

passo que idosos desfaleciam desidratados (BOUCAULT, 2019). 

 

Tabela 1 - Comparação regional entre a população armênia em 1914 e em 1922 

 

Nome da Região População em 1914 Deportados/Mortos População em 1922 

Erzerum 215.000 213.500 1.500 

Van 197.000 196.000 500 

Diarbekir 124.000 121.000 3.000 

Kharput 204.000 169.000 35.000 

Bitlis 220.000 164.000 56.000 

Silvas 225.000 208.200 16.800 

 
8 “Mas coisas ainda piores estavam reservadas aos que conseguiram sobreviver às marchas forçadas: o deserto da 

Anatólia (região de Konia) e o deserto da Síria (região de Der-el-Zor). Eram esses lugares o destino final dos 

armênios, e ninguém podia sair vivo de lá. Em fevereiro de 1916, apenas a região de Der-el-Zor contava com 300 
mil armênios, vivendo nas piores condições. Eles, que segundo o governo turco foram transportados para que 

criassem novas colônias, não possuíam nenhum meio de produção, nem dinheiro. Não conseguiam plantar no 

deserto e morriam de desnutrição e sede. Os policiais turcos contribuíam com a desgraça: obrigavam os armênios 

a entrarem dentro de cavernas e jogavam fogo dentro delas. Estupravam as mulheres e sequestravam ou vendiam 

as crianças. Passados vários anos, foram descobertos, nessa região, milhares de cadáveres que ficaram ali sem 

serem enterrados. Uma igreja armênia erguida no local conserva os ossos dos que morreram” (SUMMA, 2007, p. 

27). 

 



 

 

 

39 

 

Trebizond 73.390 58.390 5.000 

Anatólia Ocidental 371.800 344.800 27.000 

Cilícia e Norte 

Síria 

309.000 239.000 70.000 

Turquia europeia 194.000 31.000 163.000 

Total 2.133.190 1.745.390 387.800 

Fonte: ADAPTADO A PARTIR DE SUMMA, (2007, p. 28). 

 

É provável que a maior parte dos sobreviventes que iniciaram a diáspora armênia 

vieram de Van, dominada pelos russos antes do início das deportações. Em Constantinopla, 

grupos de armênios conseguiram escapar também. Certamente, alguns resistiram sem seus 

direitos humanos resguardados: vendidos como escravos, pelo tráfico humano, ou escondendo 

sua identidade cultural e étnica. Os sobreviventes foram conduzidos a Europa, América, Oriente 

Médio e Oceania (CASELLA, 2019).   

A grande dispersão universal dos armênios se deve principalmente aos massacres de 

1915, formada pelos sobreviventes do horrendo genocídio. Distribuída ao redor do mundo todo, 

a diáspora armênia retoma no povo armênio a consciência de uma raiz histórica e cultural 

particular. Estes grupos espalhados pelo mundo buscam uma certa herança, uma memória e 

valores em comum que possam ligá-los sob um sentimento identitário: a armenidade9 

(SAPSEZIAN, 2010).  

Contudo, ainda há um constante movimento de negação dos fatos históricos10, das 

matanças e do genocídio armênio. Para Bastos Pereira (2019, p. 151) “a negação da verdade e 

a revisão de tragédias comprovadas são instrumentos efetivos para o início de novos processos 

de ódio e igualmente genocidas”. 

 
9 “Esse substrato de armenidade coexiste, via de regra, com espontânea disponibilidade e abertura à cultura que o 

acolhe: ela não se faz incompatível aos valores ambientais. Daí o biculturalismo, esse traço onipresente, ao mesmo 

tempo particularizante e universalizante das comunidades da diáspora. O armênio vive sem esforço essa coabitação 

harmoniosa de duas culturas que se enriquecem (e se corrigem!) mutuamente; exprime-a no amor carinhoso pela 

pátria adotiva, pelo bilinguismo, pela participação desinibida na vida geral do país, sem complexo, sem empáfia” 
(SAPSEZIAN, 2010, p. 167, itálico do autor). 
10 O negacionismo é a negação da memória e da História. Baseia-se na falsificação dos fatos e documentos 

históricos, são geralmente elementos panfletários e extremistas, disseminados sem passarem pelo rigor e seriedade 

acadêmica (CALDEIRA NETO, 2009). Os defensores do negacionismo agem para destruir tudo aquilo que negam 

e aqueles que se opõem aos seus argumentos falsificados e mentirosos. O negacionismo coloca em evidência uma 

suposta “nova prova irrefutável” (no caso, a “farsa do genocídio armênio”), a mesma é responsável por 

deslegitimar os estudos científicos e induzir a população a crer na existência de um complô que supostamente 

subjugaria a humanidade em sua história. Geralmente, tais falsificações buscam gradativamente, e ao mesmo 

tempo, mascarar uma ideologia extremista. Ou até mesmo incentivar novos atos criminosos, destrutivos e 

genocidas.   



 

 

 

40 

 

Os embates manipuladores promovem o risco de permitir uma certa legitimação das 

ideias negacionistas e revisionistas dos processos históricos comprovados, principalmente 

daqueles que envolvem o extermínio de massas, mudanças climáticas, ditaduras, 

autoritarismos, entre outros; tais conspirações prezam por esvaziar a memória histórica e 

favorecem o risco de novas ocorrências.  

No caso do genocídio armênio, assim como em tantos outros, afirma-se que um 

genocídio não termina até seu reconhecimento, pois a questão armênia não foi solucionada no 

que se atribui a responsabilidade do Estado Turco frente ao massacre do povo armênio. Apesar 

das provas que evidenciam as perdas: humanas, territoriais, do patrimônio, da memória e da 

cultura, ainda não há o reconhecimento da responsabilidade penal do Estado Turco11. 

Ao longo dessa jornada pelos desertos da morte, nota-se que as palavras não são 

suficientes, e nunca serão, para descrever detalhadamente os crimes de ódio e a matança 

promovida pelo Jovens Turcos em nome do Império Turco-otomano no século XX. O horror 

de ler os relatos das vítimas do genocídio, olhar as fotografias e ter a oportunidade de estudar 

as obras que denunciam as atrocidades turcas na Armênia faz refletir sobre o nosso papel 

enquanto indivíduos críticos nessa questão. Sendo assim, conclui-se uma análise inicial sobre 

um sentimento de que a justiça seja feita e que a esperança nos guie nesse nefasto caminho de 

reconhecimento. A Armênia está viva e sempre estará, enquanto o amor, a armenidade e a 

memória forem mais fortes que a própria morte. Por fim e a seguir, Martins (2007, p. 6-7, 

itálicos do autor) nos contempla com o significado de se reconhecer como um armênio, que 

apesar de carregar seus pesados traumas, é um guerreiro insubmisso, assim como o lendário 

herói Hayk: 

Mas, apesar do horror do Genocídio, a Armênia não morreu. A Armenidade 

foi mais forte do que a morte. A Armênia está viva, hoje, no Cáucaso, nos 

29.800 Km² da atual, livre e independente República da Armênia, com os seus 
3.500.000 habitantes. Sua bandeira tremula nos Organismos da Comunidade 

Internacional, simbolizando o País democrática e juridicamente organizado, 

sujeito de direito público internacional. Nesta situação legal, podemos todos, 
o mundo inteiro, usufruir desta cultura milenar riquíssima e única sob muitos 

aspectos. 

A Armênia se encontra viva também através de sua Diáspora. Os expatriados 

não desapareceram - como queria o Império Otomano - mas cresceram e se 
multiplicaram na Terra do Exílio. Sustentados pelo sangue das 2.000.000 de 

vítimas e pelos 2.000 anos de História, a Diáspora nunca se esqueceu da mãe 

 
11 “Para os responsáveis pelo Genocídio dos Armênios não houve um Julgamento de Nürenberg, ou de Tóquio. 

Na década de 20, o Povo Armênio estava saindo da grande tragédia. Dizimado, disperso, desamparado, os 

Armênios não conseguiam senão sofrer e suportar. Mas o limite chegou e o Povo decidiu fazer a sua Justiça, a 

Justiça que nunca foi feita pelos Organismos Internacionais por causa dos interesses estratégicos e econômicos e 

as mil conveniências diplomáticas” (MARTINS, 2007, p. 5). 

 



 

 

 

41 

 

Pátria, nem poderia ser diferente. O amor ilimitado pela Armênia foi sempre 

o sentimento, a realidade humana que uniu os Armênios de todo o mundo; a 
chama ardente, o critério límpido, a medida transparente e transcendente que 

fundiu a Diáspora na Terra e a Terra na Diáspora. Um só coração, uma só 

alma, um só espírito, nas horas de alegria, como a celebração histórica da 
Independência e nas horas de tristeza, como aqueles minutos intermináveis 

que sacudiram o solo Armênio durante o terremoto de 88. 
Desta forma, a Armênia una e única, a que sofreu o Genocídio e a República 

nova, livre e próspera, reflete, hoje, com muito orgulho, sobre a sua 
identidade. E o faz com muita esperança. Aquela mesma esperança 

representada por um de seus símbolos maiores e mais incisivos: O Khatchkar, 

quase sempre a cruz da ressurreição, a árvore da vida e da glória. Que esta 
esperança, artisticamente inscrita na mais profunda tradição cultural Armênia 

seja também a nossa, aqui e agora. Esperança de vida, de liberdade e de paz. 
Vivemos um início de milênio conturbado, um começo de século, onde a 
prática genocida se repete. Os canais de televisão nos colocam de novo diante 

do horror, tal como os filmes Mayrig e Ararat dos grandes cineastas, 

respectivamente, Henri Vermeuíl (Achod Malakian) e Atom Egoyan, que tão 

bem o representaram, de modo trágico e lírico. Diante do horror genocida, não 
podemos ter outra atitude a não ser a de assumir o legado moral que os 

Armênios nos deixaram, com o seu sangue e com o seu testemunho. 

Sim, o primeiro Genocídio do Século XX, o Genocídio da primeira nação 
inteiramente cristã, neste sentido, primeiro, singular e paradigmático, nos 

ensinou uma lição de vida e de esperança, fundada nos seus 1.700 anos de 

cristianismo. Esta lição quero resumi-la numa frase, também singular, única e 
paradigmática: O amor é mais forte do que a morte. 

 

5.2 O poder simbólico das montanhas sagradas 

 

As montanhas sagradas estão inseridas em quase todas as mitologias antigas, em 

muitos lugares e em muitas culturas. No princípio da história humana, a montanha eleva-se 

acima das planícies, remota e difícil de habitar, vista pelos homens como inatingível e uma 

verdadeira assombração da natureza. Todavia, a montanha sempre nos pareceu o ponto de 

encontro entre o Céu e a Terra, “era o ponto central, o eixo do mundo, o lugar impregnado de 

poder sagrado, onde o espírito humano podia passar de um nível cósmico para o outro” (TUAN, 

2012, p. 105).    

Estas representam tanto a origem da criação de um povo, quanto o momento de sua 

transformação final. Neste intervalo de tempo, a imagem da montanha sagrada define, 

frequentemente, diversas associações interpretativas sobre a mítica do paraíso, se tornando o 

estado de perfeição primordial, ou seja, “o local de origem da criação do mundo e do homem e 

o lugar para onde irão os eleitos no final dos tempos” (CAVALCANTI, 2008, p. 76). 

Como um símbolo central dos antigos povos, a montanha possui culturalmente o 

atributo de ser o lugar sagrado onde habitam os deuses, porém, os elos que ligam o sagrado à 

montanha se fazem essencialmente em torno da sabedoria dos indivíduos que evoluem seu 



 

 

 

42 

 

espírito ao escalá-la (CAVALCANTI, 2008). A montanha representa o caminho a ser 

percorrido por todos os indivíduos que, em seu processo crescente, desejam discernir aquilo 

que é ilusório e o que é real; nesse processo, o caminhar subindo a montanha marca tanto o 

começo quanto o encerramento do processo através do qual nos transformamos como sujeitos 

no mundo; essa caminhada é a caminhada natural da vida, e a montanha é o refúgio da 

transformação, da passagem e da transcendência (CAVALCANTI, 2008). 

O significado de subida da montanha demonstra um processo de meditação e de 

comunicação com o Céu, com Deus. Essa caminhada sobre as encostas nos aproxima do real 

absoluto, e o indivíduo que inicia a subida compreende que este caminho de individualização e 

a experiência necessitam de esforço, disciplina e honestidade. Desse modo, por intermédio 

desse caminho, pode-se atingir o autoconhecimento da essência do real, de seu ser e do 

significado da vida (CAVALCANTI, 2008). É um momento de purificação e conhecimento de 

si mesmo, que revela importantes elementos da religiosidade. Nota-se que: 

a compreensão e a aceitação desse significado transcendente é que levou o 

homem, nas diversas culturas e civilizações, a construir os seus templos como 
réplicas da montanha, como símbolos e instrumentos da transformação da 

consciência e de alcance da transcendência. Antes de qualquer outro símbolo, 

é o templo que está mais fortemente associado à montanha como o local e 

meio de transformação (CAVALCANTI, 2008, p. 81).    

O monte Ararat, montanha sagrada para os armênios, está presente para eles desde as 

origens da Armênia histórica, e possuía destaque no território do reino de Urartu12, reino que 

demarca as origens da Armênia, tendo como centro territorial o monte Ararat, que por sua vez 

era um ponto de referência no planalto da região caucasiana (BORDIM FILHO, 2019; 

SAPSEZIAN, 2010). 

Segundo Hacikyan (2000) o Ararat, chamado também de Azat (“venerável”, ou 

“livre”), era a mais sagrada de todas as montanhas da Armênia desde a antiguidade devido à 

sua monumentalidade, grandeza e natureza vulcânica. 

O guardião do topo da montanha, Khaldi, deus do fogo e dos vulcões, tornou-se a 

figura mitológica que os primeiros armênios atribuíam simbolicamente ao monte Ararat, desde 

sua origem. Acreditava-se que Khaldi era a divindade das erupções vulcânicas nas terras altas 

 
12 “Às margens do Eufrates, à sombra das montanhas do Cáucaso, o antigo reino de Urartu situava-se no planalto 

da Anatólia da Ásia Menor. Seu centro era o lago Van e desenvolveu-se do século IX a VI a. C.. Estendia-se do 

lago Urmia a leste até o norte da Síria a oeste. Após 300 anos de existência autônoma, declinou. Dele vem o nome 

de Ararat, lembrança das origens do primeiro Estado armênio, que sucumbiu aos conquistadores diversos romanos, 

persas, além de povos menos ‘vencedores’, numa história marcada pela característica de ser um ‘estado tampão’ 

entre o oriente e o ocidente, entre impérios que se digladiaram, com todas as consequências que essa situação 

implicou para a população ao longo dos séculos” (MALATIAN, 2019, p. 227-228). 



 

 

 

43 

 

da Armênia, próximo a Van, capital do reino de Urartu (BORDIM FILHO, 2019; HACIKYAN, 

2000). 

Através dessa mitologia, o monte já era considerado um lugar sagrado anteriormente 

ao cristianismo, como o lugar onde o Sol se põe, lar dos dragões míticos13 e cidade natal dos 

heróis, como Hayk, o herói mitológico e fundador da Armênia, e seu descendente, Ara14, 

assassinado sob os pés do monte Ararat (RAHMDEL, 2014).  

Entretanto, foi somente no início do século XX que o monte Ararat ganha uma aura 

simbólica que o define como monumento constituinte da identidade nacional da Armênia 

(BORDIM FILHO, 2019). Após a diáspora, as tradições judaico-cristãs ganharam importância 

no ressurgimento do cristianismo armênio, como forma de expressão da identidade cultural. 

A paisagem cultural logo é evocada pelo povo armênio, afirmada na intrigante 

narrativa da arca de Noé. Baseando-se no livro do Gênesis (primeiro livro do Antigo 

Testamento), os armênios sobreviventes apropriaram-se da narrativa do dilúvio bíblico a fim 

de servir de inspiração para reconstruírem uma tradição cristã de identidade cultural, uma vez 

que esse direito lhes foi negado pelos fundamentalistas Jovens Turcos (GRIGORIAN, 1995; 

CASELLA, 2019).     

Segundo o Velho Testamento bíblico, a arca de Noé “repousou sobre as montanhas de 

Ararate” após o dilúvio que durou quarenta dias. Podemos compreender que nessa construção 

narrativa após a diáspora, o país de origem torna-se tão importante que o próprio Deus escolheu 

a Armênia para ser a origem de um novo mundo. Podemos ainda conferir a presença do Ararat 

no Velho Testamento: 

As águas iam-se escoando continuamente sobre a terra e minguaram ao cabo 

de cento e cinquenta dias. No dia dezessete do sétimo mês, a arca pousou sobre 
as montanhas de Ararate. (Gênesis, capítulo 8, versículos 3 e 4 em: 

ALMEIDA, 2008, p.11) 

As lendas armênias contam que quando a arca atracou no monte Ararat, a humanidade 

conheceu a sua origem. Assim, celebram a montanha como uma parte do Éden presente na 

territorialidade armênia (RAHMDEL, 2014). Evidentemente, os armênios se consideram os 

primeiros habitantes de Terra após a tempestade de Noé, e por esse motivo chamam o Ararat 

de “Mãe do Universo”. Nessa narrativa identitária vê-se os filhos de Noé, que nasceram na 

 
13 O pico do Masis era considerado sagrado, porém a base do monte era identificada como lar de serpentes e 

dragões. A associação com dragões era devida aos vazamentos de gases e fumaça quando o vulcão entrava em 

erupção; por consequência, ocorriam também terremotos. As crateras da montanha que expeliam a lava eram 

consideradas os locais onde os dragões moravam (PETROSYAN, 2001). 
14  A genealogia de Hayk, segundo Khorenatsi (1978), é a seguinte: Jafé gerou Gomer; Gomer gerou Tiras; Tiras 

gerou Torgom; Torgom gerou Hayk; Hayk gerou Aramaneak; Aramaneak gerou Aramayis; Aramayis gerou 

Amasya; Amasya gerou Gelam; Gelam gerou Harmay; Harmay gerou Aram; Aram gerou Ara, o Belo. 



 

 

 

44 

 

planície do Ararat e teriam sobrevivido a um furacão devastador — são eles Zrvan, Titan e 

Yapetoste (seriam os mesmos Sem, Cam e Jafé, respectivamente) (KHORENATSI, 2012; 

RAHMDEL, 2014). 

 

Figura 5 - A caminhada de Noé no monte Ararat, de Ivan Aivazovsky (1889) 

 

Fonte: RAHMDEL, (2014, p. 23). 

 

Após um longo processo histórico violento, o monte Ararat continua a ser venerado 

como um ser majestoso, destacando-se na paisagem cultural. Sua monumentalidade como 

montanha sagrada está vinculada à religiosidade, mas transcende a si mesma pelo valor da 

memória na afirmação de uma identidade do povo armênio, que está a caminho da justiça e do 

reconhecimento do genocídio. Eternamente, a montanha estará sobre as terras altas da Armênia, 

observando o mundo da mesma maneira que testemunhou os massacres e a invasão dos turcos 

pelo rio Aras15.  

 

5.3. Evocação armênia da memória e da identidade 

 

Após o genocídio armênio e a diáspora — que não foi uma diáspora de emigrantes 

econômicos, mas sim de refugiados, de sobreviventes, milagrosos que escaparam da hecatombe 

genocida (SAPSEZIAN, 2010) — nota-se, segundo Camarero (2017), que a noção de “diáspora 

armênia” está ligada às estratégias de sobrevivência e reprodução das comunidades armênias 

 
15 Os turcos tiveram que atravessar o rio Aras (ou Araks), cuja nascente se situa no monte Ararat, para chegarem 

aos armênios (DAMASCENO; LOURENÇO, 2016). 



 

 

 

45 

 

para se firmar em países que os receberam como refugiados. A armenidade, assim, é um fator 

identitário que carrega os valores culturais, tais como a língua, a religião, a Igreja e as demais 

instituições que vieram pelo Atlântico junto dos armênios (CAMARERO, 2017). 

A partir desse trágico episódio, houve uma ruptura, ou seja, um trauma na identidade 

cultural dos armênios, pois os sobreviventes tiveram de lidar com um rompimento na 

transmissão da herança cultural e nos valores entre as gerações (PEREIRA, 2017). As 

identidades culturais seriam “aqueles aspectos de nossas identidades que surgem de nosso 

‘pertencimento’ a culturas étnicas, raciais, linguísticas, religiosas e, acima de tudo, nacionais” 

(HALL, 2006, p. 8).   

Pereira (2012), inspirando-se na obra do historiador armênio Moisés Khorenatsi, 

estabelece seis pontos essenciais que definem a identidade cultural do povo armênio. 

Resumidamente são: 1) os armênios como povo descendente de Hayk e Aram16, os heróis 

fundadores e epônimos; 2) um povo insubmisso e guerreiro, sobrevivente de inúmeras 

dominações ao longo da história17; 3) povo possuidor de um território e um povo conquistador, 

que apesar de ter sofrido diversas invasões, sempre teve um grau de autonomia política e um 

forte sentimento de territorialidade; 4) povo Indo-Europeu, considerando-se sua origem na Ásia 

Central e sua migração para o Leste Europeu; 5) povo cristão18, a primeira nação a adotar o 

cristianismo como religião oficial de Estado, em 301 d.C.; 6) povo possuidor de um alfabeto e 

língua própria: Mesrob Mashdots (século V)19 cria as letras que representavam a língua falada 

em território armênio há cerca de um milênio (PEREIRA, 2012).   

Deve-se estar atento ao terceiro tópico apontado por Pereira (2012): o valor, função e 

significado do sentimento de territorialidade nas formas como a identidade cultural é 

expressada por este povo. A retomada dos valores armênios, bem como a expressão territorial 

da identidade cultural, está diretamente relacionada com as paisagens culturais, os monumentos 

e os lugares de memória, pois estes foram evocados nestes tempos de crise e, posteriormente, 

 
16 Hayk e Aram são os heróis ancestrais da Armênia. Do nome de Hayk deriva Hayastan, como os armênios 

chamam o próprio país. Ambos são descendentes de Jafé, filho de Noé. O mito de Hayk simboliza a migração dos 

armênios para a terra de Ararat. Ele era retratado como um guerreiro belo, corajoso e insubmisso (PEREIRA, 

2012).    
17  Os armênios se consideram um povo valente e guerreiro, além de insubmisso, pois creem que essas qualidades 

possuem origem atrelada aos mitos de Hayk e Aram. Aram, por exemplo, preferia morrer em combate a ver o seu 

reino dominado por outro povo (PEREIRA, 2012).  
18 Acredita-se que o rei armênio Abgar teria trocado cartas com Jesus Cristo, pedindo a ele que viesse pregar na 

Armênia. Cristo teria respondido as cartas, mas não pôde ir pessoalmente, e assim enviou Tadeu e Bartolomeu 

para difundir os ensinamentos cristãos na Armênia, que morreram como mártires em favor da fé cristã (PEREIRA, 
2012).    
19 Criador do alfabeto armênio; seu principal objetivo era facilitar a cristianização da nação, tanto é que a primeira 

obra traduzida para o armênio foi a Bíblia (PEREIRA, 2012).     



 

 

 

46 

 

de negacionismos. São estes as Khatchkars (cruzes de pedra), as Igrejas e os monastérios 

cristãos, como a Catedral de Ejmiatsin, a Igreja de Aruch e os monastérios de Khor Virap20, 

Sevanavank e o de Tat’ew; os lagos das terras altas da Armênia, Sevan, Van, Urmia e Arpi; os 

montes, como o Aragats, Sipan e o Khustup; as cidades monumentais, como Erevan (capital), 

Vagharshapat, Gyumri, Vanadzor, Stepanakert, entre outras; as formações de basalto chamadas 

de “Sinfonia das Rochas” no desfiladeiro de Garni (indicando que os longos pilares de rocha 

lembram os órgãos de tubos das Igrejas armênias) e, dentre tantos outros, é claro, o grande 

símbolo nacional, o monte Ararat.  

Figura 6 - Khatchkars (cruzes de pedra) 

 

Fonte: HUGHES (2004). 

Figura 7 - Catedral de Ejmiatsin 

 

Fonte: HUGHES (2004).  

 
20 Lugar sagrado para os armênios cristãos. Local onde São Gregório, o Iluminador, foi aprisionado pelo Rei Trdat 

(século IV) durante 13 anos. O monastério de Khor Virap (buraco fundo) possuía um calabouço cheio de serpentes 

destinado a São Gregório (PEREIRA, 2016).  



 

 

 

47 

 

 

Figura 8 - Lago Sevan ao fundo e o monastério de Sevanavank 

 

Fonte: Disponível em: https://en.wikipedia.org/wiki/File:Sevanavanq5.jpg. 

Acesso em: 10 de janeiro de 2020.  

 

Figura 9 - Formação basáltica conhecida por “Sinfonia das Rochas” 

 

Fonte: Disponível em: https://images-cdn.impresa.pt/caras/2017-06-22-SINFONIA-DAS-PEDRAS---

ARMENIA---ABRIL-2017---20.jpg?mw=820. Acesso em: 02 de janeiro de 2020. 

 

A territorialidade seria então a conexão vivida de pertencimento geográfico entre o 

indivíduo com os lugares e paisagens. Além disso, “os homens ‘vivem’, ao mesmo tempo, o 

https://en.wikipedia.org/wiki/File:Sevanavanq5.jpg
https://images-cdn.impresa.pt/caras/2017-06-22-SINFONIA-DAS-PEDRAS---ARMENIA---ABRIL-2017---20.jpg?mw=820
https://images-cdn.impresa.pt/caras/2017-06-22-SINFONIA-DAS-PEDRAS---ARMENIA---ABRIL-2017---20.jpg?mw=820


 

 

 

48 

 

processo territorial e o produto territorial por intermédio de um sistema de relações existenciais 

e/ou produtivistas” (RAFFESTIN, 1993, p. 158). Ao se apropriar do espaço, os grupos humanos 

se conectam aos lugares por um sentimento de pertencimento, seja existencial, técnico e/ou 

produtivo; desse modo, surgem as territorialidades. 

Porém, vale ressaltar que o sentimento de territorialidade não é espontâneo, deriva 

sempre da experiência dos indivíduos e dos grupos sociais com o mundo, e se acumula ou se 

perde ao passar das gerações. No caso dos armênios, o genocídio e a diáspora foram momentos 

traumáticos que definiram a maneira como eles manifestavam sua identidade cultural e 

territorial. Pode-se auferir ainda que o genocídio não criou o sentimento de territorialidade, pois 

já fazia parte da vida de um armênio, mas, por outro lado, foi responsável por romper com as 

tradições anteriores (cultura, identidade e cotidiano) e potencializar o sentimento de 

pertencimento a um território. 

Essa potência amplificadora das expressões da identidade foi, certamente, 

condicionada pela memória. A memória das tragédias pode agir como um recurso identitário 

(CANDAU, 2011), e esta representa uma memória forte, uma metamemória, pois os 

sofrimentos em comum têm a capacidade de união mais elevada que a alegria; uma memória 

dolorosa deixa marcas durante muito tempo naqueles que sofreram ou tiveram parentes ou 

amigos que passaram pela dor (CANDAU, 2011). 

A memória das tragédias coletivas necessita ser sentida e transmitida, gerando assim 

uma defesa de uma identidade e de um sentimento de pertencimento. A memória deve ser 

encarada como uma prática e um direito, pois a negação da identidade leva à perda de 

identidade. Pode-se dizer ainda que a memória que se origina das tragédias é ambígua, já que 

os descendentes dos sobreviventes do genocídio, da diáspora e das deportações não vivenciaram 

aquilo que seus antepassados viveram, mas mesmo assim, comportam-se como se suas 

identidades estivessem em jogo por conta da dor transmitida nos discursos de seus ancestrais; 

além do mais, alguns descendentes “optam” pela amnésia que permite a sobrevivência, o que 

enfraquece o sentimento de identidade e atua pelo esquecimento em  busca de amenizar a 

memória da tragédia, por ser um fardo pesado demais para se carregar (CANDAU, 2011). 

Candau (2011, p. 153-154) afirma que: 

Da mesma forma que o genocídio hitleriano se tornou um ‘referencial 

identitário fundamental do judaísmo contemporâneo e um de seus principais 
temas de mobilização’, o genocídio de 1915, decidido e perpetrado pelo 

governo de Constantinopla e pelo movimento Ittihad (União e Progresso) 

‘contribuiu de maneira decisiva para fixar, e até mesmo cristalizar, a 
identidade armênia’. 



 

 

 

49 

 

A armenidade está sob a aparição da relação entre o indivíduo e o coletivo, 

manifestando-se nos lugares de memória e nas paisagens culturais armênias, a partir do 

sentimento e da prática da territorialidade após os eventos históricos traumáticos do genocídio 

e diáspora armênia. Pela ruptura das tradições, os armênios apátridas tiveram de buscar um 

fator identitário para, ao mesmo tempo ressignificar e esquecer as dores e as perdas irreparáveis 

e históricas. As paisagens culturais, e principalmente os monumentos foram assim um 

receptáculo de lembranças, de valores e da imortalidade. 

O armênio que luta pelo direito da memória também luta para reencontrar sua 

identidade roubada. Através das gerações, o sentimento de pertencimento às identidades 

culturais, territoriais e nacionais aparenta ter crescido na literatura armênia da diáspora 

(PETROSYAN, 2001; ABRAHAMIAN, 2012; ARLEN, 1978; GRIGORIAN, 1995; 

PEREIRA, 2012, PEREIRA, 2017; SAPSEZIAN, 2010), pois não importa onde um 

descendente de refugiados armênios se localiza atualmente, este sempre conviverá com a dor 

da perda e de uma crise identitária. 

Tal sentimento, embora traumático, é a força motriz que guia as novas gerações à luta 

pela visibilidade, reconhecimento e justiça pelos atos genocidas dos turco-otomanos, e além 

disso, o posicionamento a favor dos direitos humanos se torna uma forma de combater o 

negacionismo e o silêncio no atual impasse pós centenário do genocídio armênio.     

 

5.3 A monumentalidade do monte Ararat  

 

O processo de consolidação da monumentalidade tem início junto ao processo de 

monumentalização do monte Ararat. Entretanto, enquanto a monumentalização do Ararat 

possui uma duração temporal bem definida (do início do século XX ao final da Segunda Guerra 

Mundial), a monumentalidade mantém-se ativa continuamente na memória e na identidade do 

povo armênio até hoje, frequentemente representada nas mais variadas expressões artísticas e 

culturais em Erevan e nas demais localidades do mundo. 

Primeiramente, destaca-se o papel da monumentalização no processo de construção da 

identidade nacional armênia. Para isso, deve-se voltar ao início da década de 1920, quando 

territórios armênios foram cedidos aos turcos pelo governo soviético, que havia recém-anexado 

a Armênia como uma das nações a integrar a União das Repúblicas Socialistas Soviéticas. 

Sob as ordens de Moscou, territórios armênios foram entregues ao Azerbaijão 

(Karabakh e Nakhitchevan), bem como os limites territoriais entre a Turquia e a Armênia foram 

redefinidos. Nota-se uma atitude perversa: 



 

 

 

50 

 

numa ação estatal para apaziguar as relações com a Nova República da 

Turquia e para integrá-la à região de influência soviética, a União das 
Repúblicas Socialistas Soviéticas (URSS) cedeu toda a região da cidade 

armênia antiga de Kars, incluindo o monte Ararat, à Turquia (BORDIM 

FILHO, 2019, p. 211). 

A montanha sagrada dos armênios foi cedida aos turcos pelo governo soviético no 

início da década de 1920. Como justificativa para os armênios, Grigorian (1995) afirma que os 

russos disseram que deveriam ser feitos sacrifícios por parte das nações anexadas para garantir 

o futuro do novo Estado socialista soviético, e a montanha dos armênios foi um desses 

sacrifícios impostos pelos soviéticos e pelo Partido Comunista.  

A perda do monte Ararat, bem como sua presença no horizonte de Erevan, visto por 

todos os armênios da cidade, foi chamada de “paradoxo armênio”, e vê-se a operação dessa 

relação paradoxal para os armênios pela opinião de SUMMA (2007, p. 6): 

E o Monte Ararat está lá, encarnando o paradoxo armênio. Ele está lá, na 

fronteira fechada entre Turquia e Armênia, como para lembrar os três milhões 

habitantes desse pequeno país de que um dia eles já foram mais livres. Está lá, 
e quando os armênios o olham, lembram do que foi arrancado deles. Muito 

mais do que uma montanha, mas também ela faz falta. E, embora em território 

turco, ela é ainda a montanha deles. E ela está lá, a cada vez que alguém olha 

de algum canto da Armênia, e não os deixa esquecer. 
A partir desse episódio da história da Armênia, o monte Ararat se tornou um símbolo 

cultural efetivo de sobrevivência e de perda (GRIGORIAN, 1995), e é devido a esse evento 

geopolítico que se inicia o processo de monumentalização do Ararat21. 

O sentimento de perda e crise identitária se acentua nas décadas seguintes, visto que o 

governo soviético não autorizava as demais nações anexadas a manter símbolos nacionais que 

pudessem potencializar um movimento nacionalista, pois a obediência diante do governo 

central deveria ser maior que todo o sentimento de identidade nacional anterior à sovietização. 

Costa (1992) aponta que a geoestratégia de Stalin permitia a formação de uma liberdade 

regional frente a multinacionalidade do Estado soviético, contudo não tocaria uma liberdade 

nacional-cultural, porque não era aceitável o desenvolvimento de identidades nacionais e 

culturais perante uma cultura já consolidada (soviética). No processo de sovietização, o “somos 

armênios” foi substituído temporariamente por “somos soviéticos”.  

A despeito da determinação soviética, considera-se a participação da Armênia na 

Segunda Guerra Mundial decisiva para a nação possuir o direito de ter uma paisagem cultural 

como símbolo de identidade nacional na Armênia (BORDIM FILHO, 2019). Desse modo, 

 
21 “O Monte Ararat é o símbolo máximo da Armênia. O povo armênio viveu sob essa montanha durante mais de 

três mil anos. Do alto de seus 5.137 metros, o Monte Ararat é a paisagem que melhor representa a palavra ‘lar’ 

para os armênios, sejam eles nascidos no país ou filhos da diáspora” (SUMMA, 2007, p. 6). 

  



 

 

 

51 

 

Quando Hitler invadiu a URSS durante a Segunda Guerra Mundial (1939-

1945), os armênios deram uma grande contribuição de uma nação pequena. 
Contando com uma população de 1.350.000 habitantes, aproximadamente 

500.000 homens somaram-se às forças soviéticas para deter Hitler, e perto de 

175.000 caíram nas frentes de combate. Destaco dois generais armênios, que 
tiveram bravura ao enfrentar as tropas nazistas, eram eles: Bagramian e 

Babadjanian. Assim os armênios se tornaram merecedores do direito de 

guardar sua intransigente especificidade nacional (BORDIM FILHO, 2019, p. 

213). 

O sentimento que o Ararat despertava nos armênios, bem como a participação na 

Segunda Guerra, foram suficientes para que o governo soviético aceitasse a inserção do 

importante monumento22 no brasão de armas e emblema oficial da República Socialista 

Soviética da Armênia. 

 

Figura 10 - Emblema oficial da República Socialista Soviética da Armênia 

 

Fonte: BORDIM FILHO (2019, p. 213) 

 

Nota-se o imponente monte Ararat no centro do emblema. Nesse momento, o 

monumento armênio representava o maior dos símbolos de identidade nacional. 

Simultaneamente, a memória traumática do genocídio e da perda do Ararat para os turcos 

distinguia, na paisagem cultural, a contestação de uma nação pela sua perda e pela dolorosa 

 
22 A representação de um cacho de uva e suas videiras também está presente no emblema. Acredita-se que no 

vasto reino de Urartu a vinicultura era bem desenvolvida e que por ordem de Rusas II, fundador de Teichebaine, 

400.000 litros de vinho encontravam-se armazenados na cidadela. Segundo a tradição armênia, o vinho teria sido 

inventado na Anatólia oriental ou na Transcaucásia (SAPSEZIAN, 2010, p. 19). É muito provável que este seja 

mais um símbolo do passado da Armênia resgatado pelo clamor à identidade cultural. 



 

 

 

52 

 

história, enquanto o mesmo detinha a celebração que sustentava viva a tradição dos armênios 

(BORDIM FILHO, 2019). Grigorian (1995)23 enuncia que: 

A Armênia era a única república que mostrava uma imagem socialmente 

significativa que não estava no seu território e sequer no território da União 

Soviética. Acredita-se que todo poder, paixão, inspiração, saudade que 
desperta o Ararat se deve justamente ao fato de ele não estar no território 

armênio (GRIGORIAN, 1995, p.144, tradução minha). 

Enquanto no processo de monumentalização transforma-se um objeto comum da 

paisagem num monumento nacional, na prática vivida da monumentalidade atribui-se 

significados a uma forma simbólica da paisagem, desejando transmitir valores, crenças e 

tradições de uma geração à outra, tanto dentro quanto fora do território armênio. A 

monumentalidade afirma um processo de continuidade na celebração e contestação da presença 

da montanha na vida dos armênios. É um majestoso objeto de poder, evocado na paisagem 

cultural do horizonte de Erevan, mas também um signo habitual do mundo vivido e do cotidiano 

dos habitantes da capital. A seguir, demonstra-se que a monumentalidade não se encontra 

somente nos grandes edifícios, estátuas e formações naturais, mas também nos objetos, nas 

obras de arte, na paisagem da cidade e nas demais coisas que estão presentes na vida cotidiana. 

A monumentalidade do monte Ararat está profundamente incorporada às paisagens da 

Armênia, principalmente na capital Erevan. O impacto da montanha na paisagem urbana da 

metrópole não está somente no passado, atrelado à memória traumática da perda para os turcos. 

O Ararat faz parte do cotidiano armênio, conservando sua importância na paisagem urbana dos 

tempos modernos. 

Em Erevan, a monumentalidade do monte Ararat apresenta-se nos lugares mais 

improváveis e nas paisagens mais modernizadas, como um símbolo tradicional que se incorpora 

à materialidade urbana globalizada. Para entender esse paradoxo, deve-se estabelecer três níveis 

de escalas para classificar a influência da monumentalidade na paisagem cultural da cidade. 

Numa macroescala, percebe-se a dimensão do Ararat como um monumento ao fundo da 

paisagem de Erevan; na mesoescala, manifesta-se nos signos e símbolos inseridos na paisagem 

cultural da cidade e, na microescala, revela-se nos objetos culturais e nas obras de arte 

contemporâneas (RAHMDEL, 2014). 

Ao analisar a monumentalidade no nível de macroescala, nota-se que o monte Ararat 

no horizonte de Erevan é um denominador comum na percepção visual da paisagem dos 

 
23 “Thus, Armenia was the only republic which displayed some socially meaningful image that was not on its 

territory or even within the Sovietic border. It is commonly believed that the power, the passion, the inspiration 

and the longing that images of Mount Ararat create are precisely the result of the fact that the mountain is not 

within reach or within the borders of Armenians” (GRIGORIAN, 1995, p. 144). 

 



 

 

 

53 

 

cidadãos da cidade. Tão perto que todos os armênios podem vê-lo, mas tão distante que não é 

possível tocá-lo. A localização da montanha ao fundo da paisagem vista pelos armênios que 

habitam em Erevan torna-se propícia para estimular o compartilhamento da memória da 

tragédia e da perda do monte Ararat no processo de sovietização (RAHMDEL, 2014). 

A visibilidade e a acessibilidade de um monumento estão sujeitas a uma boa 

localização, a fim de maximizar a capacidade de se comunicar e transmitir os valores e símbolos 

que são destinados (CORRÊA, 2005). 

Essa correlação mantém forte o sentimento de territorialidade dos armênios que 

envolve o roubo de sua montanha sagrada, pois cada indivíduo que abra as janelas pela manhã, 

olha para a cidade na qual o Ararat é um plano de fundo, um monumento que deveria estar em 

território armênio, mas que pertence ao campo visual dos indivíduos em qualquer ponto da 

cidade. A percepção da paisagem só faz aumentar os laços de pertencimento ao lugar. Após 

séculos de conquista e dominação, o monte Ararat ainda é uma referência de orientação no 

mundo para os armênios de Erevan. 

 

Figura 11 - A paisagem da cidade de Erevan e o monte Ararat no horizonte 

 

Fonte: PETROSYAN (2001, p. 34) 

No nível intermediário da escala, a monumentalidade expressa-se em sua importância 

no cotidiano dos residentes. O nome e os contornos da montanha aparecem nos mais diferentes 

e inusitados elementos que compõem a paisagem da capital. Está presente nos nomes ou signos 

de mercadorias, panfletos e outdoors; nas fachadas das paisagens urbanas, como em lojas, 



 

 

 

54 

 

hotéis, parques, restaurantes, entre outros; no grafite urbano, nas feiras ao ar livre e nas obras 

de arte de rua, especialmente nos pontos da cidade destinados ao turismo (RAHMDEL, 2014). 

Nenhum outro monumento armênio é capaz de competir com a monumentalidade do monte 

Ararat no nível de mesoescala da paisagem cultural urbana de Erevan, porque a cada caminhada 

nas ruas, avenidas ou quarteirões, encontra-se algo que nos faz lembrar da montanha. 

Nesse nível, observa-se atentamente a percepção da paisagem intimamente conectada 

à afeição pela pátria24. Tuan (2013) acredita que a afeição pela pátria é um fenômeno mundial; 

nele, há um sentimento profundo pela terra, lugar originário donde vieram os ancestrais. Os 

símbolos nacionais acabam por reforçar o sentimento de identidade das pessoas, pois toda pátria 

possui seus símbolos referenciais, tais como a bandeira, os monumentos, os templos, os 

cemitérios, os parques entre outros. Sabe-se que “A afeição pela pátria é uma emoção humana 

comum. Sua intensidade varia entre diferentes culturas e períodos históricos. Quanto mais laços 

houver, mais forte será o vínculo emocional” (TUAN, 2013, p. 194).  

A pátria é paisagem, aquela que se experiencia e que não se encontra em outros 

lugares, estando somente na pátria em que se vive. Supõe-se que um cidadão armênio residente 

de Erevan decida assistir uma peça teatral na Armenian Opera Theatre. Após o final da peça, 

ele pode caminhar pela Praça da Liberdade, até encontrar a saída do parque junto ao monumento 

de Arno Babajanyan. Pode também decidir visitar os museus da cidade, vai ao Hovhannes 

Tumanyan Museum, Ervand Kochar Museum, Cascade Complex, Charles Aznavour House 

Museum e, por fim, ao Children's Art Museum; é possível ir a todos no mesmo dia, caminhando 

pelas avenidas da cidade, pois os museus se localizam em proximidade. Ao final da tarde, o 

caminhante resolve buscar o filho ou a filha que estuda na Erevan State University, e optariam 

por tomar uma bebida nos estabelecimentos que circundam a Universidade. Nessa situação 

hipotética, do momento em que saiu de casa para ir ao teatro ao momento final de seu dia, o 

armênio constrói a afeição pela pátria ao caminhar pela paisagem da cidade, rica em símbolos 

e significados que estimulam o sentimento de pertencimento à terra. Tal construção se dá pela 

experiência e pela vivência com a paisagem da cidade. 

 
24 A afeição pela pátria está em oposição ao que se convencionou chamar de “patriotismo” e “nacionalismo”. Esse 

conceito surge devido à necessidade de explicar o sentimento de pertencimento em um nível intermediário dos 

lugares. A casa seria uma escala de grande detalhe para o lugar, e no polo oposto estaria a Terra toda, como a 

máxima da escala de menor detalhe dos lugares; assim, a pátria estaria numa posição intermediária entre a casa e 

a Terra (TUAN, 2013). O conceito de afeição pela pátria, pouco (ou nada) tem a ver com os patriotismos e 

nacionalismos; estes são frequentemente utilizados como instrumentos de lutas político-ideológicas, com 

finalidade de promover uma superioridade de um grupo de pessoas de uma nação, uma hierarquização do nós e 

eles, o nativo e o estrangeiro, o amigo e o inimigo (CATROGA, 2008). 



 

 

 

55 

 

Figura 12 – Ararat Museum

 

Fonte: Disponível em https://www.localguidesconnect.com/t5/Share-Your-Photos-and/Yerevan-Ararat-Wine-

Cognac-Factory-and-Museum/td-p/184538. Acesso em: 3 de janeiro de 2020. 

 

Figura 13 - Pinturas do monte Ararat à venda no mercado ao ar livre 

 

Fonte: PETROSYAN (2001, p. 39) 

 

 

 

 

https://www.localguidesconnect.com/t5/Share-Your-Photos-and/Yerevan-Ararat-Wine-Cognac-Factory-and-Museum/td-p/184538
https://www.localguidesconnect.com/t5/Share-Your-Photos-and/Yerevan-Ararat-Wine-Cognac-Factory-and-Museum/td-p/184538


 

 

 

56 

 

Figura 14 - Ararat Hotel 

 

Fonte: Disponível em: https://q-cf.bstatic.com/images/hotel/max1024x768/222/222411002.jpg.  

Acesso em: 3 de janeiro de 2020. 

 

Finalmente, na microescala, é possível observar a monumentalidade da montanha 

sagrada nos objetos culturais, nas pinturas, na literatura e nas demais obras de arte presentes no 

cotidiano de um armênio25. O monte Ararat é retratado pelos artistas armênios sempre como 

uma forma de reconstruir as tradições, mitos e lendas. Associados a ele, estão o mito de Hayk, 

Aram e Noé, sendo o último especialmente querido pelos armênios nas pinturas que retratam a 

grande inundação, na Galeria Nacional da Armênia. 

O elemento natural da paisagem com maior destaque nas pinturas é sempre o Massis. 

Nas ruas de Erevan, artistas e pintores se reúnem para apresentar à comunidade as 

representações culturais da montanha, do lago Sevan e do monastério de Khor Virap; nesse 

sentido, a arte usa a rua como um local de atração de pessoas, para assim se tornar uma 

ferramenta elucidativa dos conceitos culturais, penetrando as diversas imagens do Ararat como 

 
25 Na música, destaca-se a banda System of a Down, fundada em 1994 pelos armênios-americanos Serj Tankian 

(vocal), Daron Malakian (guitarra), Shavo Odadijian (baixo) e Jihn Dolmayan (bateria). Na canção Holy 

Mountains, é retratada a represália sofrida pelos armênios nas mãos dos turcos-otomanos, um povo que além da 

conquista territorial buscava a destruição dos símbolos e lembranças do antigo território ocupado pelos armênios. 

O monte Ararat é uma das montanhas sagradas, testemunhas do genocídio e a única que sussurra a verdade, para 

que seus algozes voltem para o rio Aras (DAMASCENO; LOURENÇO, 2016). Apresenta-se as “holy mountains” 

nos versos: “Can you hear the holy mountains? / Liar, Killer, Demon/ Back to the river Aras/ Someone's mouth 

said paint them all red.” 
 

https://q-cf.bstatic.com/images/hotel/max1024x768/222/222411002.jpg


 

 

 

57 

 

elemento da natureza que se incorpora ao sentimento de pertencimento a uma cultura armênia 

(RAHMDEL, 2014). 

 

Figura 15 - A Planície do Ararat, por Peter Shlikov (1962) 

 
Fonte: RAHMDEL, (2014, p. 28). 

 

 

Figura 16 - Pinturas expostas nas ruas de Erevan 

 
Fonte: RAHMDEL, (2014, p. 28). 

 

Presente nos brasões de armas, apresenta-se a imagem do monte Ararat nos três 

elementos militares da história da Armênia. O primeiro brasão, utilizado pelos voluntários 



 

 

 

58 

 

armênios que participaram da guerra entre russos e persas, em 1827. O segundo empregado 

durante a República Armênia, entre o breve período republicano de 1818 a 1920, mas que foi 

readotado com o fim da URSS, desde 1991, e que ainda vigora. Até mesmo o já mencionado 

emblema da República Soviética da Armênia, utilizado entre 1920 a 199126. 

Nas lojas, observa-se as mercadorias marcadas com a imagem do Ararat. Nos objetos 

e utensílios domésticos e de trabalho utilizados no dia a dia, nas roupas, joias, acessórios, 

enfeites, relógios, capas de agendas e cadernetas, bebidas alcoólicas, entre outros. 

Sistematicamente, a montanha aparece em diversos apetrechos utilizados no cotidiano; o 

símbolo tornou-se tão comum na vida dos armênios que a memória se mantém sempre 

assimilada nos olhares armênios sobre a manifestação da identidade, curiosamente, nunca 

cedendo ao desapego, ao esquecimento e a banalidade.    

   

Figura 17 – Representação do monte Ararat em caixa de charutos (à esquerda) e suporte 

de vidro (à direita)  

 
Fonte: PETROSYAN (2001, p. 39) 

 

 

 
26 Deve-se mencionar que a questão da origem e do uso do Emblema da República Soviética da Armênia não está 

totalmente esclarecida. De acordo com as fontes utilizadas, incluindo, Grigorian (1995), Petrosyan (2001) e 

Sapsezian (2010), o Emblema Oficial soviético pode ter sido criado e adotado para a Segunda Guerra. Pois, foi 

neste período, que os armênios poderiam guardar uma intransigente especificidade nacional, que não era permitida 

pelo governo soviético. A para alguns, a Armênia adotou o símbolo já em 1920, para outros, a nação podia ostentar 

esse símbolo pátrio a partir de 1937 até 1991. Além disso, foi desenhado pelo famoso pintor armênio Martiros 

Sarian. 



 

 

 

59 

 

Figura 18 - Brasão de armas do batalhão armênio na guerra Russo-Persa de 1827 

 
Fonte: PETROSYAN (2001, p. 38) 

 

Figura 19 - Brasão de armas da República da Armênia (1918-1921, 1991-atual)  

 
Fonte: PETROSYAN (2001, p. 38) 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

60 

 

Figura 20 – Conhaque Ararat 
 

 

Fonte: Disponível em: https://www.pinterest.co.kr/pin/558939003752013227/. Acesso em: 20 de março de 2020. 

 

É sabido que a relação psicológica entre o sujeito e a paisagem se dá numa perspectiva 

cultural e histórica, que também se encontra nos romances e na literatura, já que “consiste em 

uma operação na qual o sujeito, que adquire uma psicologia no momento que observa a 

paisagem, avalia a realidade como um espelho no qual sua própria imagem está impressa 

naquela paisagem”. (ANDREOTTI, 2013, p. 26). 

Observa-se a monumentalidade na relação entre o sujeito e a paisagem na obra literária 

Passagem para Ararat27, do escritor armênio da diáspora Michael John Arlen. Na obra, 

podemos entender o conflito de identidade do narrador, que por sua vez é o próprio Arlen, 

induzido pela perda da memória traumática. O questionamento central do autor baseia-se na 

pergunta sincera “o que é ser um armênio?”. Para responder essa fundamental questão, Arlen 

 
27 “Um bom exemplo para entendermos como a paisagem e a literatura dialogam para a formação da identidade é 

o significado que o Ararat adquire no romance Passagem para Ararat do escritor Michael John Arlen, nascido em 

9 de dezembro de 1930, na Inglaterra. Apesar de nascer em Londres, o autor tem ascendência armênia e sua obra 
é, até hoje, fundamental para pensar a tradição cultural dos armênios e para os pesquisadores que se interessam 

por cultura e identidade da Armênia” (BORDIM FILHO, 2019, p. 208).  

 

https://www.pinterest.co.kr/pin/558939003752013227/


 

 

 

61 

 

decide partir com sua família dos Estados Unidos à Armênia. Seu primeiro contato real com a 

nação de seus ancestrais é dado pelo embate monumental com o majestoso monte Ararat. Nunca 

o tinha visto pessoalmente, somente nas pinturas das paredes das casas e dos estabelecimentos 

armênios. É nesse momento que o autor percebe a paisagem como um símbolo cultural; assim, 

torna-a central no enredo do romance. A obra traz o relato pessoal de Arlen, mas também 

reflexões sobre a história da Armênia: de suas origens até o genocídio e sovietização. Aliás, “o 

relato de Arlen ao se deparar com o monte demonstra uma epifania e o início da resposta que 

quer dar a sua pergunta” (BORDIM FILHO, 2019, p. 208). 

Arlen (1978, p. 3) relata: 

Deixem-me dizer algo sobre o monte Ararat, pois visivelmente havia um 

monte Ararat, que avistamos cedo de manhã, elevando-se ao longe, depois da 

fronteira turca, talvez a cinquenta milhas de distância – uma manhã clara, 
brilhante, com o sol dourado refletindo na asa do avião, tendo ao longe a neve 

azul e branca do Ararat. Era uma visão notável. Eu não tinha esperado que 

fosse assim. Afinal de contas, quantas pinturas ordinárias eu havia visto nos 

meses anteriores, com suas cores berrantes e suas perspectivas “importantes?” 
Como esperava que fosse? Não importa. Tendo crescido, aprendemos a 

diminuir as lendas da infância: o carvalho do jardim de nossa avó ainda está 

lá trinta anos depois, mas é sempre menor, menos substancial, menos. Como 
pode ter sido de outra maneira (pensamos) e como podemos ter inventado 

tantas histórias sobre ele? Mas o Ararat era mais. Uma parte de minha mente, 

talvez minha mente anglo-americana, disse-me que sua presença especial – 
pois verdadeiramente ele possuía uma presença especial, destacando-se contra 

o horizonte – enorme, solitário – era devido a um truque ou a um acaso da 

geologia. Porque, diferentemente da maioria das grandes montanhas, ele não 

se elevava do contraforte ou parecia ser parte de uma cordilheira contínua. 
Ararat era na verdade dois picos: um menor ligado a um maior – Ararat 

propriamente dito – que, conforme eu sabia, atingia a altura de uns dezessete 

mil pés. Mas o maciço montanhoso de Ararat, como era chamado, elevava-se 
sozinho: uma pirâmide gigantesca ou um templo maia levantando-se do 

planalto achatado em direção ao céu. E a outra parte da minha mente sentiu 

um profundo estremecimento, talvez o que um arqueólogo deva sentir 
descobrindo um monumento tão grande e antigo, um deus, e compreendendo 

(mesmo com sua alma moderna) que era um deus, e que homens em eras 

distantes haviam certamente rezado para ele, haviam olhado com alegria e 

terror para sua face inexpressiva, haviam vivido ao pé dele, sem dúvida 
sentindo um profundo estremecimento, criando lendas e semideuses em torno 

dele. Inevitavelmente, o Ark! Onde mais? (ARLEN, 1978, p. 43). 
 Nesse trecho, compreende-se a relação entre o sujeito e a paisagem numa perspectiva 

existencial de Arlen, na qual o indivíduo entende a paisagem como um dado percebido que o 

comunica com o mundo, restaurando sua memória e sua identidade. O monumento, comparado 

a um deus, não é descrito, tampouco visto: ele é um olhar sobre o mundo vivido, uma 

representação ativa da memória, um símbolo nacional de afirmação do poder e um objeto cujo 

domínio da percepção repousa sobre a vivência dos armênios ao longo da diáspora. O olhar 

avalia o mundo como um espelho no qual a própria imagem de si mesmo está contida na 



 

 

 

62 

 

paisagem cultural. A monumentalidade é essencial para despertar e induzir os sujeitos a 

interpretarem a paisagem numa perspectiva emocional, existencial e com um sentido de 

epifania; como se estivessem descobrindo um mundo novo. 

Destacam-se também William Saroyan (1908-1981) e Sarkis J. Eminian (1926-2010) 

como escritores da primeira geração de armênios nascidos nos Estados Unidos, ambos filhos 

de sobreviventes do genocídio armênio28. Saroyan é um escritor consagrado da diáspora 

armênia; no conto Madness in the family (1988), ele cita o Ararat como um importante elemento 

da cultura armênia. Já Eminian escreve somente uma autobiografia (West of Malatya - The boys 

of '26), sendo, portanto, um relato pessoal de um armênio da diáspora (PEREIRA, 2017). 

Ambos dão destaque à monumentalidade da montanha, pois como mencionado 

anteriormente, na diáspora armênia o admirável Massis é constantemente citado e reverenciado 

nas pinturas que marcam as paredes das casas e nos nomes dos estabelecimentos armênios.  

Nos estabelecimentos armênios, tais como restaurantes, barbearias, lojas, hotéis, entre 

outros, é possível encontrar frequentemente retratos ou pinturas do monte Ararat. Essa cena, 

muito comum na vida dos armênios da diáspora, está presente no techo de Eminian, a seguir:  

A linda mulher da pintura estava vestida com uma blusa larga de camponesa 
e uma saia, e aparecia numa perspectiva que a fazia parecer maior do que a 

paisagem em volta dela. Sua blusa estava meio aberta no pescoço e mostrava 

uma pequena parte do seu peito. Atrás estava o monte Ararat, a montanha 

lendária da antiga Armênia, onde dizem que está a arca de Noé. A mulher da 
pintura era Mayr Hayastan (Mãe Armênia) (EMINIAN, 2004, p. 40-41 apud 

PEREIRA, 2017, p. 98). 
No conto Madness in the Family de Saroyan, a montanha está presente como símbolo 

cultural dos armênios, abordado com muito humor. No conto,  

os armênios são representados pela família Bashmanian, cujo nome já 

denuncia sua origem étnica, e que imigrou para Fresno, Califórnia, vindo de 

Bitlis, na Armênia Turca. A família é acometida por loucura ao menos uma 

vez na vida, e este constitui um rito de passagem para a fase adulta. No 
personagem tio do narrador, chamado Vorotan, a loucura se manifesta 

tardiamente e se expressa pelo desejo veemente de que alguém da família 

morra, pois só enterrando alguém no novo mundo se estabelece 
definitivamente a comunidade armênia. A sepultura de um membro da família 

é uma forma de ocupação do novo território. Ser enterrado no local também 

simboliza que a terra aceitou o novo habitante. Interessante é que, ao morrer, 
os armênios retornam para “Ararat”, nome do cemitério (PEREIRA, 2017, p. 

98). 

 
28 “Saroyan nasceu e viveu em Fresno, Califórnia. Eminian nasceu em Cleveland, Ohio. Ambas as cidades 

abrigavam uma grande comunidade armênia” (PEREIRA, 2017, p. 76). 

 



 

 

 

63 

 

O cemitério Ararat é um elemento alusivo da paisagem, criado por Saroyan, 

representando simbolicamente o “lugar mítico” aonde os armênios vão após a morte, e ainda 

nesse momento o povo armênio se encontra com sua montanha sagrada: 

“Agora, finalmente nós estamos aqui”, ele disse. “Podemos respirar melhor. 

Varujan, velho de idade mas jovem em espírito, nos salvou a todos, nosso 

primeiro tradicionalista no Novo Mundo. Ele está no Ararat para onde 
devemos todos ir”. Ararat era o cemitério armênio, que naqueles dias tinha 

apenas alguns túmulos, mas hoje está quase tão populoso quanto Fresno, e 

com mais pessoas interessantes, incluindo o próprio Vorotan (SAROYAN, 

1988g, p. 4, apud PEREIRA, 2017, p. 98). 

Para além da literatura, “o olhar e a paisagem permanecem como que colados um ao 

outro, nenhum estremecimento os dissocia, o olhar, em seu deslocamento ilusório, leva consigo 

a paisagem” (MERLEAU-PONTY, 2018, p. 79). Aquilo que percebemos e vivemos como 

monumentalidade está presente nas paisagens culturais e nos lugares, é uma continuidade das 

tradições e da cultura, vividas e construídas pela experiência de pertencimento ao lugar e a 

territorialidade. 

Ao longo dessa monografia, buscou-se apresentar os diferentes processos de 

representação da montanha nas mais variadas dimensões da vida dos armênios. A 

monumentalidade participa, portanto, de diversas funções essenciais: da cultura, da identidade, 

da política, das trocas simbólicas, da arte, entre outros. 

É admirável o majestoso símbolo da Armênia, em suas escalas de grandeza e na sua 

profundidade de significados. No horizonte de Erevan, nas avenidas, parques, restaurantes, 

objetos pessoais, mercadorias, pinturas, e na própria literatura; o monte Ararat está incorporado 

na memória e na identidade dos armênios, e não parece se deixar esquecer.  

Aqui no presente, sobrevivente de um passado traumático e banida de sua nação, a 

montanha representa a ligação essencial entre os armênios e sua terra; um monumento, evocado 

como uma marca da presença armênia desde tempos imemoriais na paisagem caucasiana, e 

também um lugar de memória, apaixonante e inesquecível, que concentra um valor histórico, 

simbólico e cultural para aqueles que celebram, contestam e permitem se intrigar: o que faz do 

monte Ararat uma presença monumental na memória e identidade dos armênios? 

  



 

 

 

64 

 

6 ENTREVISTA COM A PROFª DRª LUSINE YEGHIAZARYAN 

 

A Professora e Doutora Lusine Yeghiazaryan é docente da Área de Língua, Cultura e 

Literatura Armênia da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas (FFLCH) da 

Universidade de São Paulo (USP), onde leciona as disciplinas de língua armênia. Graduou-se 

em Letras Romano-Germânicas pela Universidade Estatal de Yerevan, na Armênia. Possui os 

títulos de Mestrado (2004) e Doutorado (2010) em Linguística pela Universidade de São Paulo. 

Com uma atitude multidisciplinar, desenvolve pesquisas nas áreas de Linguística Formal, 

História, Cultura e Literatura Armênia. É coordenadora do Núcleo de Estudos Armênios: 

Genocídio, Imigração e Memória, junto ao Laboratório de Estudos sobre Etnicidade, Racismo 

e Discriminação (LEER), do Departamento de História da FFLCH/USP. Além de autora de 

diversos trabalhos linguísticos sobre armênio, é autora de muitos artigos e ensaios publicados 

sobre cultura, identidade e memória dos armênios nos países onde existem comunidades 

armênias. 

Quanto aos objetivos, a seguinte entrevista buscou esclarecer alguns temas pertinentes, 

que tanto despertam a curiosidade do público em geral sobre a Armênia, quanto complementam 

explicações que não se encontram nos livros e nos artigos; estão presentes na memória dos 

armênios. No decorrer das questões apresentadas a ela, nota-se que as respostas são totalmente 

satisfatórias, complementares à atual pesquisa e se acentuam num discurso notoriamente 

marcante de todo o povo armênio. Sem dúvida, a professora Lusine projeta em suas palavras 

toda a expressão, memória e identidade dos armênios, de uma forma apaixonante, esclarecedora 

e militante.     

A presente entrevista foi realizada no dia 11 de março de 2020, no edifício Antônio 

Candido, da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, no Departamento de Letras 

Orientais da Universidade de São Paulo. Enviei as perguntas anteriormente à professora por e-

mail e, em seguida, fui à sala de aula em que ela se encontrava para gravar as respostas. Nessa 

monografia constam as transcrições dos áudios gravados das perguntas e das respostas da 

entrevista realizada, nas quais as minhas falas estarão sinalizadas por P (pesquisador) e as da 

professora por E (entrevistado). A professora Lusine Yeghiazaryan concordou em responder as 

perguntas e divulgá-las no atual trabalho de graduação individual.  

Inicia-se a entrevista: 

                                  

P — O antropólogo Joël Candau em seu livro Memória e Identidade (2011) afirma que os laços 

sentimentais que se apoiam no sofrimento são mais intensos que os alegres quando buscamos 



 

 

 

65 

 

formar memórias identitárias fortes. No caso dos armênios, qual a relação entre a dor da perda 

das vidas no genocídio e a dor da perda do monte Ararat para os turcos? Existe algo que conecte 

tais memórias traumáticas? 

E — Primeiro, sobre as palavras do antropólogo, eu realmente tive, nesses anos todos da minha 

vida comunitária aqui no Brasil, essa sensação de que temos aqui muitos armênios. Vamos 

supor que temos pela pesquisa recente do Consulado da Armênia um número de 100.000 

pessoas armênias no estado de São Paulo, mas, apesar disso, a gente diz que o núcleo mais ou 

menos ativo seria de uns 40.000, mas aqueles que sempre frequentam algum evento armênio 

estão em torno de 1.000 ou 2.000 pessoas. A maior concentração, ou seja, a hora em que todos 

os armênios daqui, independentemente das suas religiões e demais pontos de vista, se juntam 

como um é o momento quando evoca-se a memória do Genocídio armênio. Então, para mim, 

está evidente que a coisa que mais une os armênios, aqueles que nada tem a ver com a vida 

comunitária, nunca pisaram numa Igreja, nunca se interessaram por um dos assuntos de 

preservação de identidade, eles estão lá na hora em que você fala de Genocídio. Essa observação 

é super válida e confirmada aqui no exemplo da comunidade armênia do Brasil. O assunto é 

muito triste e simbólico. É inesperado que o assunto, o traço de identidade mais sobressalente 

hoje em dia, virou ser sobrevivente do Genocídio. Coisa que une os armênios, e quando você 

faz um evento sobre língua, algumas pessoas aparecem, se faz uma ajuda aos necessitados da 

comunidade ou da Armênia, ou qualquer outro assunto político, você tem lá um público 

considerável. Você quer ver todos? É o Genocídio. Então, nesse sentido, acho super válido. No 

caso de como eu vejo a relação entre a dor da perda das vítimas do genocídio e do monte Ararat? 

Bom, o monte Ararat virou já faz tempo um símbolo mor de todo... é o resumo da história dos 

armênios, porque nós temos nosso símbolo nacional: o monte Ararat, que está em território da 

Turquia, não está dentro da Armênia. Ele está no brasão da República da Armênia. A gente tem 

a visão do monte Ararat todo santo dia. Na capital de Yerevan você acorda, você dorme e você 

vive sempre com essa visão majestosa do monte Ararat. Tem um escritor russo muito famoso 

que escreveu que os armênios têm o sexto sentido: sentido de atração à montanha. O monte 

Ararat é tão presente no teu dia a dia, em tudo o que você é, é tão parte da sua identidade e 

simboliza todas essas perdas. Porque você olha para ele e você fala: “nossa, que lindo! nossa, 

que dor!”. É uma relação muito doida. A gente tem o senso de atração da montanha. Devo 

confessar que qualquer país que eu viajo, hoje morando no Brasil, tem dia ainda que quando 

saio de casa o meu subconsciente fala: “como será que ele está hoje? Cadê o Ararat?”. 

Entendeu? E você sempre procura, sempre quer chegar até ele, mas você não chega... é um 

sentimento muito forte. É o símbolo de toda a história dos armênios. 



 

 

 

66 

 

P — Em Linguagens do Oriente: territórios e fronteiras (2012), aborda-se a temática da 

identidade cultural dos armênios presente na obra História dos Armênios do historiador Moisés 

Khorenatsi. A partir dele, enuncia-se alguns objetos que fazem parte da identidade cultural do 

povo armênio que, dentre eles, destaca-se a territorialidade, aparecendo como uma marca 

cultural de pertencimento de um povo conquistador. Quais outros elementos das paisagens, do 

patrimônio, dos lugares e dos monumentos reforçam este sentimento de identidade territorial? 

E — O monte Ararat sempre ao fundo. Com isso, igrejas. Aquelas meio perdidas lá nas rochas, 

porque o estilo das igrejas armênias é sem luxo, é uma coisa que diferencia muito do 

Catolicismo, pois entende-se que você não precisa de luxo para se comunicar com Deus. Então, 

elas são essas coisas muito simples, com poucos adornos a fim de estimular melhor sua 

comunicação com Deus. Acho que os Bardis29, não sei como se chamam estas árvores em 

português, mas são árvores que sempre aparecem nas mesmas paisagens com o monte Ararat. 

Quando você vai desenhar os símbolos da Armênia, é sempre o monte Ararat, uma igreja que 

está lá quase na divisa com a Turquia e essa árvore que se chama Bardi em armênio, mas não 

sei a palavra em português... Você me fala sobre os objetos que simbolizam a Armênia, e agora 

mesmo nós estamos falando dos alunos aqui da habilitação de armênio estão querendo fazer o 

moletom da área de armênio, você sabe o que vão pôr? O monte Ararat! Sabe? Não tem outra 

opção. Eu até falei: “a gente poderia por uma letra, estilizada, a gente podia...” mas não, vence 

logo de primeira o monte Ararat. Então, você vê que é direta, quando você se apresenta para 

alguém dizendo que você é armênio, você pergunta para a pessoa: “sabe aonde é a Armênia?” 

e logo em seguida responde: “é onde desceu a Arca de Noé, no monte Ararat”. Você se 

apresenta pro mundo com o monte Ararat. Agora, marcas territoriais? Vêm em minha mente: 

igrejas, khatchkars é super válido, muitas montanhas... uma paisagem montanhosa, e aldeias 

pequenas que você vê quando viaja para a Armênia, você vê aldeias pequenininhas, mini 

conglomerados de pessoinhas nos montes que tem. E você sabe que até do ponto de vista 

linguístico a Armênia é um país fenomenal, porque com 30.000 quilômetros quadrados, tem 40 

dialetos. E dialetos bem diferentes. Isso é consequência desse fato de ter essas povoações assim, 

essas aldeinhas separadas. Que nos tempos antigos, provavelmente, por falta de comunicação 

entre os outros, criavam-se cada um o seu dialeto. E ainda estão lá. 

P— O que é a armenidade? E que função ela apresenta na vida de um armênio da diáspora?  

 
29 Conhecida popularmente por Choupo-tremedor ou Álamo-tremedor, a planta citada pertence à espécie Populus 

tremula, nativa da Eurásia e África. 



 

 

 

67 

 

E— A armenidade é a consciência de se enxergar como parte de toda a história, do caminho 

percorrido pelos armênios, desde os tempos antigos até agora. Eu acho que a armenidade é 

diferente da brasilidade. O que eu quero dizer é que os armênios provavelmente, por ser um 

povo que não é muito numeroso e que passou por tantas dificuldades, pra chegar no século XXI 

como um país de um pouco mais de 3 milhões de habitantes, a gente tem essa armenidade como 

uma missão que você recebeu como um tesouro ou como um valor muito importante. Você se 

sente responsável por manter. É muito diferente, por exemplo, eu mesma falo, que a gente 

impõe que uma pessoa é armênia mesmo se ela tem 10% de sangue de um armênio. Por exemplo 

a princesa Diana, a bisavó dela era armênia, então ela é armênia. Mesmo as gerações de terceira 

e quarta geração, fala de descendentes de armênios, se autodenominando armênio. Porque ela 

cresce numa, eu mesma, estou criando as minhas filhas com essa ideia de que elas tem que 

saber de onde elas vêm, que ser armênio é algo que tem que ser preservado e cultivado, porque 

elas devem isso às pessoas que morreram por isso. Então, é um peso que outro povo não impõe, 

imagina! entendeu? Você é brasileiro, ou fala pra um alemão, um canadense, fala assim: “olha 

você, canadense, tem que honrar a memória das pessoas que morreram”, não tem! Mas pro 

armênio tem! É uma sensação de “cada um vale”, não podemos perder ninguém, por isso temos 

que preservar. Isso acaba ficando, tornado um drama, porque nós estamos numa realidade onde 

tem diáspora armênia inserida em outros países, que já está na quarta, quinta geração e que está 

perdendo, está se assimilando, de maneira normal, nada forçado, mas como consequência do 

cotidiano, do dia a dia e fatores reais que interferem nisso. Aliás, desse ponto de vista, o Brasil 

seria o modelo de uma comunidade que está prestes a se desintegrar, sabe o porquê? Eu acho 

que deve ser a única do mundo que não recebeu, durante esses anos após o Genocídio, ondas 

de pessoas vindo de novo. Você pega por exemplo, os Estados Unidos, um milhão e meio de 

armênios, sempre tem um fluxo de pessoas recém-chegados que começam a reativar a vida 

comunitária, é tudo muito natural. Agora, eu não sei se minha neta vai, entendeu? Existem 

processos em que o Brasil ficou como o modelo de uma comunidade que não recebe incentivo 

e que seria o modelo de como tudo termina. Isso é muito dramático. Uma aluna minha de Língua 

Armênia I, com sobrenome armênio veio falar comigo e disse: “eu sou armênia, quero trazer a 

minha família pra tudo o que é armênio porque eles nunca falam e não querem falar de que eles 

são armênios”. Eu, Lusine, nunca ouvi falar disso, eu sempre ouço sobre “os mais velhos 

querendo ensinar os jovens”. Ela estava me falando que a família dela optou, simplesmente, por 

não mencionar isso e ela está de algum lugar, não sei se é de genética, de vidas passadas, não 

sei o que é, agora ela procura fazer matéria de língua armênia numa tentativa de reaproximar a 

família dela da armenidade. Então, eu acho que a armenidade é uma coisa muito mais forte pro 



 

 

 

68 

 

armênio. Olha só, eu, Lusine, tive que ir embora do Brasil, eu não vim pra ficar, vim 

acompanhando meu pai na função diplomática dele, e ia embora. Quando eu me envolvi com a 

USP e decidi ficar, era um drama na minha família, você não tem noção. O meu pai fazia 

escândalo e falava assim, ouça com atenção: “como assim? Se você ficar vamos perder os seus 

filhos como armênios! Você tem que voltar para a Armênia!”. Era uma coisa muito pesada e, 

por uma época na minha vida, era a pressão do meu pai de “pra quê você vai ficar no Brasil? O 

que te segura aí? Você vai perder elas como armênias!”. Você entendeu? A única justificativa 

que ele achou depois que eu fiquei era “a minha filha está lá na área de armênio, tá no Brasil, 

mas está fazendo alguma coisa para propagar, preservar e ensinar a língua armênia”. Para você 

ver que é sério. É uma coisa que é te dada e colocada nas suas costas como uma obrigação. 

Nosso papel, por exemplo, o meu papel quanto às minhas filhas, de não fazer disso um fardo, 

mas uma coisa que elas façam com prazer. De busca por identidade. Que elas estão no Brasil, 

um país maravilhoso, que tem tudo de melhor e um povo espetacular, mas que elas têm que 

saber de onde elas vêm e têm que fazer esforço, não é só saber. Tem “x” ações que é obrigada, 

no meu caso é repassar a língua pros seus filhos, que eu faço assim velado, eu ensino a elas nas 

aulas de dança e tudo. Porque não é forçado, mas na minha visão, aquelas palavras do meu pai 

estão sempre aqui: “você vai perder elas como armênias...” Entendeu? É isso. 

P— Vivemos numa época em que os negacionismos vêm ganhando influência no cotidiano, na 

mídia e até mesmo na Universidade, tais como a negação das mudanças climáticas, o 

Holocausto, e as ditaduras na América Latina. Segundo Heitor de Andrade Carvalho Loureiro, 

em Genocídio é sim matéria de revisão, os armênios possuem as provas, tais como tratados, 

fotografias, mapas, relatos, documentos e afins que comprovam que o genocídio armênio 

ocorreu, ele não condena o revisionismo, pois acredita que os leitores críticos e bem informados 

jamais seriam enganados pelos negacionistas. A Senhora corrobora com a afirmação? Será que 

as pessoas andam bem informadas sobre as atrocidades do genocídio armênio? Por que a 

população se apega aos negacionismos? 

E—Para mim, quando penso no Genocídio armênio, o negacionismo possui duas 

manifestações: o negacionismo em nível de Estado, daquele que executa o último estágio do 

genocídio, tipo a política de negacionismo; e o negacionismo por ignorância, pela pessoa, ou 

parte da população em geral, que geralmente não sabe. Então, para mim, o primeiro é muito 

mais “pesado” e sério que o segundo, mas, também, este último é uma consequência do 

primeiro. O Genocídio armênio é um fato histórico. Documentado não somente nos arquivos 

que existem na Armênia, mas em outros países. A gente fala que se levantar os arquivos do 

Congresso dos Estados Unidos encontraremos os relatos dos próprios embaixadores. Estão lá. 



 

 

 

69 

 

Eles faziam os relatos diários daquilo que estava acontecendo: massacre e genocídio. A questão 

de reconhecer o Genocídio armênio é, simplesmente uma questão política. Envolve questões 

seríssimas, mas nada de “é verdade a história ou não?”. Neste sentido, o governo da Turquia, o 

negacionismo por parte deles, é simplesmente, a continuação do mesmo crime do genocídio, 

que é banalizar e negar. Agora, uma questão que eu tenho é: se a população que está lá na 

Turquia, por exemplo, que nunca teve informação da ocorrência do genocídio porque foi lhes 

escondido, simplesmente apagado essa parte da história, não é relatada à população, não se 

ensina nas escolas, ou seja, na Turquia a população comum não sabe... isto é um tipo de 

negacionismo ignorante e um tipo de autodefesa? Para não jogar a responsabilidade para um 

povo que massacrou, para assim, se defender de alguma maneira. Então, para mim, existe essa 

diferença. Em geral, a opinião pública é muito primitiva. Ela se apega a esses negacionismos 

mencionados, como negação das mudanças climáticas, Holocausto, ditaduras, porque estamos 

vivendo uma época meio louca, onde as pessoas possuem uma agressividade que aparenta não 

enxergar os problemas sérios, que são históricos. É um fenômeno que é assustador, e por causa 

do qual tivemos uma eleição com um presidente como Trump nos Estados Unidos, que possui 

este radicalismo. Acredito que, em duas coisas, primeiramente, é um fato histórico confirmado. 

E a partir disso, temos a missão de fazer chegar o tema à população. Neste sentido, por exemplo, 

isso que você está fazendo é o melhor caminho. De verdade, porque já cansei de falar: “armênio 

falando para um armênio que nós sofremos injustiça, não aguento mais, não quero”. Eu quero 

uma instituição como a Universidade de São Paulo, que possui o crédito que ela tem no mundo, 

com um aluno não-armênio fazendo pesquisa, sem cabeça pronta para falar: “ai meu Deus, nós 

sofremos!”, e chegando na conclusão dele! Publicando e incentivando a discussão. Então você 

é o modelo perfeito para resolver essa questão de negacionismo. É o único caminho válido! 

P— De que maneiras podemos ensinar e expor o tema que envolve o genocídio, a diáspora e a 

cultura dos armênios para os jovens na Educação Básica?  

E— Esta é a questão das questões. Tentar introduzir essa questão do Genocídio armênio na 

educação básica de novo, para isso, o único caminho válido é você. Você é o modelo. É criar 

condições, debates, conferências, grupos de pesquisa, apresentações... Com o objetivo de 

propagar para as pessoas, das camadas da sociedade, conhecerem sobre o Genocídio armênio. 

Por sorte, temos essa área de Armênio na USP, que consegue incentivar pesquisas. Então, o 

passo a passo disso, o único caminho, é o aluno como você se interessar, ir fazer uma pesquisa, 

ver todos os lados da história, sabe? Pesquisa científica mesmo, apresentar trabalhos, inserir em 

outros campos de discussão. Fazer isso chegar a um volume de produção de manual, de filme, 

de documentário, publicação, de tradução, de debates. Para uma hora consegui inserir o assunto, 



 

 

 

70 

 

importantíssimo que, como falamos: o protótipo do genocídio. Simplesmente, tudo que foi feito 

foi baseado nos dez princípios dos comandantes do Genocídio. Tudo o que se tinha que fazer, 

sabe? O famoso dez mandamentos do Genocídio armênio, como as ações simultâneas têm que 

ser feitas, como desarmar a população, passo a passo, detalhadamente, o “como acabar com um 

povo simplesmente pelo que ele é”. Então, é um perigo muito real hoje em dia, acontece sempre, 

é muito recorrente. Simplesmente porque foi o primeiro e não foi condenado. A gente tem que 

entender que a questão do Genocídio armênio é muito maior que uma dor dos armênios, é uma 

questão de justiça universal. E, além disso, tentar arrumar isso inserindo informações sobre o 

tema na educação básica. 

 

  



 

 

 

71 

 

7 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Ao longo do trabalho, mostrou-se necessário introduzir um conceito de paisagem 

cultural que considerasse a totalidade dos objetivos selecionados. Admite-se que a paisagem 

cultural é um conjunto material percebido pelos sentidos das formas inseridas no espaço, seja 

pela natureza ou pela transformação da cultura, como as árvores, os rios, os campos, as casas, 

os edifícios e as estradas. Além disso, há também uma matriz cultural simbólica, componente 

do indivíduo que atribui significados e valores imateriais à materialidade visual apreendida, tais 

como a afetividade, a memória, a identidade, o imaginário, os sentimentos, o poder político e 

econômico e a técnica. 

O monumento é tudo aquilo que resistiu ao teste do tempo, um sobrevivente das 

sociedades históricas, definindo-se por seu valor político e pela memória evocada das pessoas 

que o percebem na paisagem. Contudo, a monumentalidade, como parte abstrata do 

monumento, desperta uma qualidade transcendental ao nos confrontarmos com o espaço 

construído, glorificando o passado, imortalizando-o e despertando as paixões daqueles que os 

vislumbram. Os lugares de memória são os espaços onde a memória se cristaliza, são parte das 

paisagens e dos monumentos; também, são os principais responsáveis por barrar a ação do 

esquecimento, pois tendem a parar o tempo e materializar os significados culturais das 

paisagens na memória dos sujeitos.  

Um genocídio não termina até seu reconhecimento. Diante disso, surgiu a necessidade 

de apresentar uma abordagem geográfica para o Genocídio Armênio, que fora contemplada 

pelo atual estudo. Neste momento, o negacionismo avança, tornando-se a fase final do 

Genocídio. Após décadas de massacres, os armênios encontraram maneiras de viver em outros 

países como refugiados e, desta sobrevivência, surgiram novos símbolos nacionais que visam 

manter a memória e a identidade unida para todos os armênios que se espalharam ao redor do 

planeta. 

O monte Ararat é o símbolo máximo da Armênia, constituído ao longo de uma história 

duradoura, ao mesmo tempo trágica e gloriosa, e essencialmente, após este ato de barbárie. A 

monumentalidade não está somente no olhar sobre a vastidão da montanha sagrada, mas em 

tudo aquilo que faça um armênio relembrar sua pátria: a Mãe Armênia. A monumentalidade faz 

parte de todas as esferas da vida, do sagrado ao cotidiano. A expressão cultural da 

monumentalidade do monte Ararat é um fenômeno único ao redor do mundo, e os armênios 

sabem disso, tendo orgulho em reconhecê-lo como símbolo nacional. 



 

 

 

72 

 

Esta evocação da memória e a afirmação de uma identidade fragmentada, ambas 

marcadas pela tragédia, impulsionam os sentimentos, não só dos armênios, mas de todos 

aqueles que lutam pela concretização universal dos Direitos Humanos para a realização da 

justiça social. Um povo que sofreu as perdas do Genocídio e que ainda sofre pelo seu não 

reconhecimento universal mantém viva a tradição cultural, pois somente ela é capaz de edificar 

o amor pelos símbolos nacionais e de afastar para longe a presença da morte da armenidade.     

  



 

 

 

73 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABRAHAMIAN, L. A Armênia e os armênios entre Oriente e Ocidente. In: CAVALIERE, A.; 

ARAÚJO, R.G. (orgs. 2012). Linguagens do Oriente: Territórios e Fronteiras. São Paulo: 

Targumim, 2012, p. 51-66.  

ALMEIDA, A. A. L. Revisitando os significados de paisagem à luz das abordagens do 

pensamento geográfico. Revista Geografar, Curitiba, v. 9, n. 2, p.104-120, 2014. 

ANDREOTTI, Giuliana. Paisagens culturais. Paraná: edUFPR, 2013. 

ANJOS, Melissa. Algumas considerações geográficas sobre monumentos. Albuquerque: 

revista de História, v. 3, n. 5, p. 65-79, 2011. 

ARAKELYAN, Anna; PETROSYAN, Mushegh; GHAZANCHYAN, Anahit. Ararat Marz 

Guidebook, United States Agency for International Development, Collage LLC, 2014. 

ARLEN, M.J. Passagem para Ararat. Tradução de Ana Teresa J. Reynaud. Rio de Janeiro: 

Paz e Terra, 1978. 

ARTZRUNI, Ashot. História do povo armênio. São Paulo, Comunidade da Igreja Católica 

Apostólica Armênia do Brasil, 1976. 

AZZONI, Roberto. et al.. Geomorphology of Mount Ararat/Ağri Daği (Ağri Daği Milli Parki, 

Eastern Anatolia, Turkey). Journal of Maps, Milano, n. 13, p. 182-190, 2017. 

BAÊNA, Maria. Teresa e. Abreu, Sanches de. A monumentalidade na arquitectura: 

confronto com três obras contemporâneas. Dissertação (Mestrado) - Faculdade de Arquitectura 

e Artes, Universidade Lusíada de Lisboa, Lisboa, 2013. 

BARBOSA, Liriane. Gonçalves.; GONÇALVES, Diogo. Laercio. A paisagem em geografia: 

diferentes escolas e abordagens. Élisée, Rev. Geo. v. 3, n. 2, p. 92-110, 2014. 

BARROS, José, D’Assunção. História e memória – uma relação na confluência entre tempo e 

espaço. MOUSEION, v. 3, n. 5, 2009. 

BARROS, José, D’Assunção. Tempos e lugares da memória – Uma relação com a História. 

Historiæ, Rio Grande, v. 8, p. 9-30, 2017. 



 

 

 

74 

 

BARSOUMIAN, Amanda. Pilon, O genocídio armênio e o paradoxo da negação. In: 

CARNEIRO, Maria, Luiza, Tucci; BOUCAULT, Carlos, Eduardo. Abreu; LOUREIRO, 

Heitor. de Andrade. (orgs). Carvalho. 100 anos do genocídio armênio: negacionismo, silêncio 

e direitos humanos. São Paulo: Humanitas, 2019, p. 259-269. 

BASARAN, Cevat.; KELES, Vedat.; GEISSLER, Rex. Mount Ararat Archaeological Survey. 

In: Bible and Spade, v. 21, n. 3. P. 70-96, 2008, ISSN 1079-6959. 

BASTOS PEREIRA, Flavio de. Leão. Genocídio armênio: efeitos do negacionismo. In: 

CARNEIRO, Maria, Luiza, Tucci; BOUCAULT, Carlos, Eduardo. Abreu; LOUREIRO, 

Heitor. de Andrade. (orgs). Carvalho. 100 anos do genocídio armênio: negacionismo, silêncio 

e direitos humanos. São Paulo: Humanitas, 2019, p. 141-153. 

BERTRAND, G. Paisagem e Geografia Física Global. Esboço Metodológico.  R. RA´E GA, 

n. 8, p. 141-152, 2004. 

BESSE, Jean. Marc. Ver a Terra: seis ensaios sobre a paisagem e a geografia. São Paulo: 

Perspectiva, 2006. 

Bíblia Sagrada: Antigo e Novo Testamento. Tradução em português de João Ferreira de 

Almeida. 2ª. Ed. Revista e Atualizada. São Paulo, Sociedade Bíblica do Brasil, 2008. 

BOBEK, Hans; SCHUMITHÜSEN, Josef. A paisagem e o sistema lógico da geografia. In: 

CORRÊA, Roberto Lobato; ROSENDAHL, Zeny (Orgs.). Paisagem, tempo e cultura. Rio de 

Janeiro: EdUERJ, 1998, p. 75-83. 

BOLÓS I CAPDEVILA, M. Manual de ciencia del paisaje: teoría, métodos y aplicaciones. 

Barcelona: Masson, 1992. 

BORDIM FILHO, R. J. O monte Ararat e os armênios: paisagem, monumento e identidade 

cultural. In: PEREIRA, D. C.; NAGAE, N. H. (Org.). Estudos da Ásia: Visões 

Multidisciplinares. 1ed. São Paulo: FFLCH, 2019, v. 2, p. 198-217. 

BOUCAULT, Carlos, Eduardo. Abreu. O negacionismo do governo turco frente ao 

reconhecimento do genocídio armênio perante a comunidade internacional. In: CARNEIRO, 

Maria, Luiza, Tucci; BOUCAULT, Carlos, Eduardo. Abreu; LOUREIRO, Heitor. de Andrade. 

(orgs). Carvalho. 100 anos do genocídio o armênio: negacionismo, silêncio e direitos 

humanos. São Paulo: Humanitas, 2019, p. 197-205. 



 

 

 

75 

 

BRITTO, Monique. Cristine; FERREIRA, Cássia de. Castro. Martins. Paisagem e as diferentes 

abordagens geográficas. Revista Geografia, v. 2, n. 1, p.1-10, 2011. 

CALDEIRA NETO, Odilon. Memória e justiça: o negacionismo e a falsificação da história. 

Antíteses, v. 2, n. 4, p. 1097-1123, 2009. 

CAMARERO, A. A. C. No relógio 19:15, passados mais de 100 anos em guerra. 2017. 222p. 

Dissertação (Mestrado em Geografia Humana) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2017.  

CANDAU, Joël. Memória e Identidade. São Paulo: Contexto, 2011. 

CAPPUCCI, Marianna; ZARRILLI, Luca. Cultural landscape and historical heritage in 

Armenian tourism: between identity and nation(alism). In: SARMENTO, João; BRITO-

HENRIQUES, Eduardo. Tourism in global South: heritages, identities and development. 

Lisbon: CEG, 2013, p.11-24. 

CARNEIRO, Maria, Luiza, Tucci; BOUCAULT, Carlos, Eduardo. Abreu; LOUREIRO, 

Heitor. de Andrade. (orgs). Carvalho. 100 anos do genocídio armênio: negacionismo, silêncio 

e direitos humanos. São Paulo: Humanitas, 2019. 

CASELLA, Paulo. Borba. Genocídio armênio: lições para o direito internacional no centenário. 

In: CARNEIRO, Maria, Luiza, Tucci; BOUCAULT, Carlos, Eduardo. Abreu; LOUREIRO, 

Heitor. de Andrade. (orgs). Carvalho. 100 anos do genocídio armênio: negacionismo, silêncio 

e direitos humanos. São Paulo: Humanitas, 2019, p. 51-113. 

CATROGA, Fernando. Pátria, Nação, Nacionalismo. In: TORGAL, L.R.; PIMENTA, F. T.; 

SOUSA, J. S. Comunidades Imaginadas: nação, nacionalismos em África. Coimbra: 

Imprensa da Universidade de Coimbra, 2008, p. 9-39. 

CAVALCANTI, Raissa. Os símbolos do centro: imagens do self. São Paulo: Perspectiva. 

2008. 

CLAVAL, Paul. A Paisagem dos Geógrafos. In: CORRÊA, Roberto Lobato; ROSENDAHL, 

Zeny (Orgs.). Paisagens, Textos e Identidade. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2004, p. 13-75. 

CORRÊA, R.L. “A dimensão cultural do espaço: alguns temas". In: Trajetórias Geográficas. 

Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1996, p. 287-300. 



 

 

 

76 

 

CORRÊA, Roberto Lobato; ROSENDAHL, Zeny (Orgs.). Paisagem, tempo e cultura. Rio de 

Janeiro: EdUERJ, 1998. 

CORRÊA, Roberto Lobato; ROSENDAHL, Zeny (Orgs.). Matrizes da Geografia Cultural. 

Rio de Janeiro: EdUERJ, 2001. 

CORRÊA, Roberto. Lobato. Monumentos, política e espaço. In: CORRÊA, Roberto Lobato; 

ROSENDAHL, Zeny (Orgs.). Geografia: temas sobre cultura e espaço. Rio de Janeiro: 

EdUERJ, 2005, p. 9-39. 

CORRÊA, R.L. Uma sistematização da análise de monumentos na geografia. Terra Plural, 

Ponta Grossa, n. 1, p. 9-22, 2007. 

CORRÊA, Roberto. Lobato. Denis Cosgrove: A Paisagem e as Imagens. Espaço e Cultura, n. 

29, p. 7-21, 2011a. 

CORRÊA, Roberto Lobato; ROSENDAHL, Zeny (Orgs.). Sobre Carl Sauer. Rio de Janeiro: 

EdUERJ, 2011b. 

CORRÊA, R.L. Carl Sauer e Denis Cosgrove: a Paisagem e o Passado. Espaço Aberto. PPGG-

UFRJ, v. 4, p. 37-46. 2014. 

COSGROVE, Denis. A geografia está em toda parte: cultura e simbolismo nas paisagens 

humanas. In: CORRÊA, Roberto Lobato; ROSENDAHL, Zeny (Orgs.). Paisagem, tempo e 

cultura. Rio de Janeiro: EdUERJ, 1998, p. 92-123. 

COSGROVE, Denis; Jackson, Peter. Novos rumos da geografia cultural. In: CORRÊA, 

Roberto Lobato; ROSENDAHL, Zeny (Orgs.). Geografia cultural: um século (2). Rio de 

Janeiro: edUERJ, 2000, p.15-31. 

COSTA, Everaldo, Batista da. Paisagem-Memória e função social da fotografia. In: STEINKE, 

V. A.; JUNIOR, D. F. R; COSTA, E. B. Geografia e Fotografia, Brasília: LAGIM/UnB, 2014. 

COSTA, Otávio. Memória e paisagem: em busca do simbólico dos lugares. In: Espaço e 

Cultura, n. 15, p. 1-16, 2003. 

COSTA, Wanderley. Messias da. Geografia Política e Geopolítica: Discursos sobre o 

território e o poder. São Paulo: Edusp, 1992. 



 

 

 

77 

 

DAMASCENO; Mayron. Morais; LOURENÇO, Cláudia. Luiz. “Holy mountains”: o sussurro 

histórico na busca por reconhecimento. Scientia Iuris, Londrina, v. 20, n. 3, p.72-100, 2016. 

DARDEL, Eric. O Homem e a Terra: natureza da realidade geográfica. São Paulo: 

Perspectiva, 2015. 

FERREIRA, R. F. Geografia Existencialista: Notas Para Uma Fenomenologia da Humanidade. 

R. RA’E GA, v. 29, p. 157-176, 2013. 

FIGUEIRÓ, Adriano. Biogeografia: dinâmicas e transformações da natureza. São Paulo: 

Oficina de textos, 2015. 

GREGÓRI, José. A verdade histórica do passado sempre ajuda o futuro dos povos. In: 

CARNEIRO, Maria, Luiza, Tucci; BOUCAULT, Carlos, Eduardo. Abreu; LOUREIRO, 

Heitor. de Andrade. (orgs). Carvalho. 100 anos do genocídio armênio: negacionismo, silêncio 

e direitos humanos. São Paulo: Humanitas, 2019, p. 37-45. 

GRIGORIAN, Stella. Inch ka chka and other paradoxical clues into Soviet Armenian 

Society. Tese (Doutorado) – Huston, Texas, 1995. 

HACIKYAN, A.J. (coord. ed.). The Heritage of Armenian Literature: Fromthe Oral 

Traditiontothe Golden Age. Detroit, Michigan, Wayne State University Press, 2000. 

HALBWACHS, Maurice. A Memória Coletiva. São Paulo: Vértice, 1990. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11ª ed, Rio de Janeiro: DP&A Ed, 

2006. 

HERNÁNDEZ, A. B.; BOUSQUETS, J. L. Uma visión histórica de la biogeografia 

dispersionista com críticas a sus fundamentos. Caldasia v. 22, n. 2, p. 161-184, 2000. 

HOLZER, Werther. A Geografia Humanista: uma revisão. Espaço e Cultura, n. 3, p. 8-19, 

1996. 

HONG, Sun-Kee. Philosophy and Background of Biocultural Landscapes. In: HONG, Sun-

Kee; BOGAERT, Jan.; MIN, Qingwen. Biocultural Landscapes: Diversity, Functions and 

Values. Springer Science and Business Media Dordrecht, 2014, p. 1-9. 

HUGHES, John. Armenia in colour. Yerevan: Aries, 2004 



 

 

 

78 

 

JAPIASSÚ, Hilton.; MARCONDES, Danilo. Dicionário Básico de Filosofia. 3.ed. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar Editora, 2001. 

KEROUZIAN, Y. O. O Povo Armênio e sua Evolução Histórica. Revista de História, n. 58, 

p. 257-293, 1964. 

KHORENATSI, M. History of the Armenians. Tradução para o inglês de Robert W. 

Thompson. Cambridge, Massachusetts; London, England, Harvard University Press, 1978. 

KHORENATSI, M. História dos armênios. Tradução do armênio para o português de Deize 

C. Pereira. São Paulo: Humanitas, 2012. 

KIM, Jae-Eun; HONG, Sun-Kee; NAGAGOSHI, Nobukazu. Biocultural Landscape Dynamics 

in Japanese Rural Regions. In: HONG, Sun-Kee; BOGAERT, Jan.; MIN, Qingwen. 

Biocultural Landscapes: Diversity, Functions and Values. Springer Science and Business 

Media Dordrecht, 2014, p. 161-193. 

KUTCHAK, Nahapet. Poemas da tradição oral trovadoresca da literatura armênia. 

Tradução de Deize Crespim Pereira. São Paulo: Humanitas, 2012. 

LARAIA, Roque. de Barros. Cultura: Um conceito antropológico. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 

1986.                                                                                                                                                       

LE BOSSÉ. M. As questões de identidade em geografia cultural – algumas concepções 

contemporâneas. In: CORRÊA, Roberto Lobato; ROSENDAHL, Zeny (Orgs.). Paisagens, 

Textos e Identidade. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2004, p. 157-179. 

LE GOFF, Jacques. História e memória. Campinas: Unicamp, 1990. 

LENCIONI, Sandra. Região e Geografia. São Paulo: Edusp, 1999. 

LISBOA. Marijane. Vieira. A sociologia contemporânea e o genocídio armênio. In: 

CARNEIRO, Maria, Luiza, Tucci; BOUCAULT, Carlos, Eduardo. Abreu; LOUREIRO, 

Heitor. de Andrade. (orgs). Carvalho. 100 anos do genocídio armênio: negacionismo, silêncio 

e direitos humanos. São Paulo: Humanitas, 2019, p. 121-141. 

LOPES, Rosaly. Turismo de aventura em vulcões. Tradução de Maria C. R. R. da Cunha, 

Marcelo D. Almada. São Paulo: Oficina de textos, 2008. 



 

 

 

79 

 

LOUREIRO, H. A. C. Genocídio Armênio (1915-1923): massacre, deportações e exportação. 

In: ZAGNI, R. M; BORELLI, A (org). Conflitos armados, massacres e genocídio: 

constituição e violações do direito à existência na era contemporânea. São Paulo: Fino Traço, 

2013.   

LOWENTHAL, David. Geografia, experiência e imaginação: em direção a uma nova 

epistemologia da Geografia. In: CHRISTOFOLETTI, Antonio (Org.). Perspectivas da 

Geografia. São Paulo: Difel, 1982. p. 101-130. 

LUCHIARI, M. T. D. P. A (re)significação da paisagem no período contemporâneo. In: 

CORRÊA, Roberto Lobato; ROSENDAHL, Zeny (Orgs.). Paisagem, Imaginário e Espaço. 

Rio de Janeiro: EdUERJ, 2001, p. 9-29. 

MALATIAN, Teresa. Maria. História e memória da aniquilação e da resistência: “você 

esqueceu, Telvis?”. In: CARNEIRO, Maria, Luiza, Tucci; BOUCAULT, Carlos, Eduardo. 

Abreu; LOUREIRO, Heitor. de Andrade. (orgs). Carvalho. 100 anos do genocídio armênio: 

negacionismo, silêncio e direitos humanos. São Paulo: Humanitas, 2019, p. 221-242. 

MATEO RODRIGUEZ, J.M.; SILVA, E.V.; LEAL, A.C.. Paisaje e Geosistema: apuntes para 

una discusión teórica. Revista Geonorte, v. 4, n. 4, p. 239–251, 2012. 

MEINIG, Donald. W. O olho que observa: dez versões da mesma cena. Espaço e Cultura, n. 

13, p. 35-46, 2002. 

MENESES, Ulpiano. T. Bezerra de. A paisagem como fato cultural. In: YÁZIGI, Eduardo 

(org). Turismo e paisagem. São Paulo: Contexto, 1999, p. 29-64. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. 5.e.d. São Paulo: Martins 

Fontes, 2018. 

MIRANDA, Everton; NABOZNY, Almir. Paisagem e Identidade: Algumas Abordagens. 

Anais Semana de Geografia, v. 1, n. 1, p. 111-115, 2014. 

MONASTIRSKY, Leonel Brizolla. Ferrovia e Patrimônio Cultural: estudo sobre a ferrovia 

brasileira a partir da região dos campos Gerais (PR). Tese (Doutorado) -Universidade Federal 

de Santa Catarina, Florianópolis, 2006. 

MORRONE, J. J. El Espectro del Dispersalismo: de los Centros de Origen a las Áreas 

Ancestrales. Rev. Soc. Entomol, v. 61, p. 1-14, 2002. 



 

 

 

80 

 

NOGUEIRA, João. Carlos. A Percepção como Revelação do Mundo: A Fenomenologia de 

Merleau-Ponty. In: CESAR, Constança, Marcondes.; BULCÃO, Marly. (orgs). Sartre e seus 

contemporâneos: ética, racionalidade e imaginário. São Paulo: Ideias & Letras, 2008, p. 131-

146.  

NORA, Pierre. Entre memória e história – a problemática dos lugares. Trad. Yara Aun Khoury. 

Revista Projeto História, n. 10, p. 7-28, 1993. 

PEREIRA, D. C.  O genocídio armênio e seus reflexos na literatura. Revista de Estudos 

Orientais, n. 8, pp. 91-105, 2010. 

PEREIRA, D. C. A identidade cultural em História dos Armênios de Moisés Khorenatsi. In: 

Cavaliere, A; Araújo, R. G. (Org.). Linguagens do Oriente: Territórios e Fronteiras. 1aed.São 

Paulo: Targumim, 2012, p. 143-162. 

PEREIRA, Deize, Crespim. (org). Poesia Armênia Cristã: Grigor Narekatsi, Nersês Shnorhali 

e outros. São Paulo: Humanitas, 2016.  

PEREIRA, D. C. Introdução: Narrativas tradicionais sobre a origem do cristianismo na 

Armênia. In: Deize Crespim Pereira. (Org.). Poesia Armênia Cristã: Grigor Narekatsi, Nersês 

Shnorhali e Outros. 1ed.São Paulo: Humanitas, 2016, p. 23-39. 

PEREIRA, D. C. Imagens da Cultura Armênia na Literatura Contemporânea da Diáspora: 

William Saroyan e Sarkis J. Eminian. In: Arlete Cavaliere e Antônio Bezerra Menezes. (Org.). 

Linguagens do Oriente: Contemporaneidade. 1ed.São Paulo: Paulistana, 2017, v. 1, p. 73-104. 

PEREIRA, D. C. Ó grou, não me trazes nenhuma notícia de nossa terra natal??: Os poemas 

armênios antunis (?dos sem lar?) e a experiência do exílio. In: PEREIRA, D. C.; NAGAE, N. 

H. (Org.). Estudos da Ásia: Visões Multidisciplinares. 1ed.São Paulo: FFLCH, 2019, v. 2, p. 

46-68. 

PEREIRA, D. C.; NAGAE, N. H. (Org.). Estudos da Ásia: Visões Multidisciplinares. 1. ed. 

São Paulo: FFLCH, 2019. 

PETROSYAN, Hamlet. Symbols of Armenian Identity: the sacred mountain. Armenian Folks 

Arts, Culture and Identity, p. 33-39. 2001. 

RAFFESTIN, Claude. Por uma Geografia do Poder. Tradução de Maria Cecília França. São 

Paulo: Ática, 1993. 



 

 

 

81 

 

RAHMDEL, Samaneh. The Impact of Mount Ararat on Formation of Armenian Cultural 

Landscape. jacO quarterly, V. 2, N. 4. 2014. 

RELPH, E. As bases fenomenológicas da geografia. Revista Geografia. Rio Claro, v, 4, n. 7, 

p. 1-25, 1979. 

RIBEIRO, Rafael. Winter. Paisagem cultural e patrimônio. Rio de Janeiro: 

IPHAN/COPEDOC, 2007. 

RICOEUR, Paul. A Memória, a História, o Esquecimento. Campinas: Editora da Unicamp, 

2007. 

RIEGL, Alois. O Culto Moderno dos Monumentos, a sua Essência e a sua Origem. São 

Paulo: Perspectiva, 2014. 

ROCHA, S. A. Geografia Humanista: história, conceitos e o uso da paisagem percebida como 

perspectiva de estudo. R. RA’E GA, n. 13, p. 19-27, 2007. 

RODRIGUES, Cristiane. Moreira. Cidade, monumentalidade e poder. GEOgraphia., ano III, 

n. 6, 2002. 

ROSENDAHL, Z. Espaço e religião: uma abordagem geográfica. Rio de Janeiro: edUERJ, 

2002.                                                                                                  

ROSENDAHL, Z. Espaço, cultura e religião: dimensões de análise. In: CORRÊA, R. L.; 

ROSENDAHL, Z. (orgs). Introdução a geografia cultural. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 

2003. p.187-224. 

SANTOS, Milton. Metamorfoses do Espaço Habitado: Fundamentos Teóricos e 

Metodológicos da Geografia. São Paulo: Edusp, 1988. 

SANTOS, Milton. A natureza do Espaço: Técnica e tempo. Razão e emoção. São Paulo: 

Edusp, 1996. 

SAPSEZIAN, A. História sucinta e atualizada da Armênia. São Paulo: Emblema, 2010. 

SAUER, Carl O. A Morfologia da paisagem. In: CORRÊA, Roberto Lobato; ROSENDAHL, 

Zeny (Orgs.). Paisagem, tempo e cultura. Rio de Janeiro: EdUERJ, 1998, p. 12-74. 



 

 

 

82 

 

SAUER, Carl O. Geografia cultural. In: CORRÊA, Roberto Lobato; ROSENDAHL, Zeny 

(Orgs.). Geografia cultural: um século (1). Rio de Janeiro: EdUERJ, 2000, p. 99-110. 

SCHAMA, Simon. Paisagem e memória. São Paulo: Companhia das Letras, 1996. 

SERPA, Angelo. Por uma geografia dos espaços vividos: geografia e fenomenologia. São 

Paulo: Contexto, 2019. 

STONE, Nira; STONE, Michael. The Armenians: Art, Culture and Religion. London: The 

Chester Beatty Library, 2007. 

SUMMA, Renata de. Figueiredo. Vozes armênias: Memórias de um genocídio. Revista Ética 

e Filosofia Política, v. 10, n. 1, p. 1-60, 2007. 

TROLL, Carl. A Paisagem Geográfica e sua Investigação. Espaço e Cultura, 4, 1997. 

TUAN, Yi-Fu. Paisagens do medo. São Paulo: Unesp, 2005. 

TUAN, Yi-Fu. Espaço, Tempo, Lugar: um arcabouço humanista. Geograficidade, v.01, n.01, 

p. 4-15, 2011.  

TUAN, Yi-Fu. Topofilia: Um Estudo da Percepção, Atitudes e Valores do Meio Ambiente. 

Londrina: Eduel, 2012. 

TUAN, Yi-Fu. Espaço e Lugar: a perspectiva da experiência. Londrina: Eduel, 2013. 

UNESCO. Convenção do Patrimônio Mundial, Cultural e Natural. São Paulo: Nova 

Cultural, 1985.                                                                                                                                                 

VENTURI, L.A.B. Ensaios Geográficos. São Paulo: Humanitas, 2008. 

VITTE, Antonio. Carlos. O desenvolvimento do conceito de paisagem e a sua inserção na 

geografia física. Mercator, v. 06, n. 11, p. 71-78, 2007. 

WAGNER, Philip. L; MIKESELL, Marvin. W. Temas da geografia cultural. In: CORRÊA, 

Roberto Lobato; ROSENDAHL, Zeny (Orgs.). Geografia cultural: um século (1). Rio de 

Janeiro: EdUERJ, 2000, p. 111-167. 

YEGHIAZARYAN, L. O Porquê da Existência do Khatchkar (Cruz de Pedra). Revista de 

Estudos Orientais no. 4, 2003. 



 

 

 

83 

 

ANEXO A - Troca de e-mails entre o pesquisador e professora Lusine Yeghiazaryan 

sobre a entrevista 

 

 

 



 

 

 

84 

 

 

 


