
UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO

ESCOLA DE COMUNICAÇÕES E ARTES

JULIANA SILVA MATIAS

FEMINISMO E INTERSECCIONALIDADE A PARTIR DA ANÁLISE DE
CONTEÚDO DO BOLETIM CHANACOMCHANA

São Paulo

2024



JULIANA SILVA MATIAS

FEMINISMO E INTERSECCIONALIDADE A PARTIR DA ANÁLISE DE
CONTEÚDO DO BOLETIM CHANACOMCHANA

Trabalho de Conclusão de Curso de

graduação em jornalismo apresentado ao

Departamento de Jornalismo e Editoração

da Escola de Comunicações e Artes da

Universidade de São Paulo.

Orientadora: Prof. Dra. Mônica de Fátima

Rodrigues Nunes Vieira

Co-orientadora: Prof. Dra. Cláudia Lago

São Paulo

2024





MATIAS, Juliana Silva. Feminismos e interseccionalidade a partir da análise de
conteúdo do Boletim ChanacomChana.

Aprovada em: __/__/____

Banca:

Nome: ______________________________________________________________

Instituição: __________________________________________________________

Nome: ______________________________________________________________

Instituição: __________________________________________________________

Nome: ______________________________________________________________

Instituição: __________________________________________________________

Nome: ______________________________________________________________

Instituição: __________________________________________________________



AGRADECIMENTOS

Gostaria de agradecer à minha mãe que se sentou ao meu lado e me ensinou a

gostar de ler “A casa sonolenta”, “Bel e Berta e o aniversário”, “O ônibus mágico” e

tantas outras histórias. Agradeço ao meu pai que me ensinou a aprender, que

sempre teve paciência para encorajar minha curiosidade e minha sede de

conhecimento, seja ela relacionada ao processo de rebocar uma parede ou às

movimentações necessárias para produzir um assobio. Também sou grata à minha

irmã por dividir comigo as Pollys, as roupas, o quarto, os shows, as vivências, os

medos, as frustrações, os janeiros, a vida. Obrigada Zilda, Sebastião, Teresinha,

Walter, Cármen, Robson, Viviane e todos os meus familiares por cuidarem de mim e

estarem presentes na minha vida em qualquer ocasião, para tudo o que for

necessário.

Também agradeço a todos os meus amigos que um dia me convenceram de que o

sonho de cursar esta Universidade poderia se tornar realidade e que se fizeram

presentes na jornada até o ingresso. Sou grata especialmente à Marcelle que viveu

comigo todo esse percurso: o vestibular, os primeiros banhos gelados em São

Paulo, as frustrações trazidas pela pandemia de Covid-19, a alegria do retorno ao

campus, as caronas duvidosas, as reclamações sobre o dia a dia, o último dia de

aula e, agora, o dia de deixar esta etapa para trás.

Sou extremamente grata e realizada pelas amizades que fiz durante esses anos de

estudo e tenho certeza que, sem essas companhias, esses conselhos, piadas,

conversas, discussões, videochamadas, bandecos, festas, caronas, estes anos

teriam sido extremamente espinhosos. Obrigada por correrem ao meu lado nos dias

de cão e também quando eles terminaram.

Sem os momentos de distração, o espaço de conexão, acolhimento e identificação

causados pelas amizades que fiz na @cheer.eca, os anos de graduação e a

ECA-USP não teriam o mesmo brilho que só uma boa dose de endorfina é capaz de

proporcionar. Obrigada Goldens por cada pisão na cara, por cada roxo no braço, por

cada noite mal dormida no pré-competição, por cada comemoração ao realizar um



movimento novo, por cada apoio na reversão. Cada 5,6,7,8 trouxe mais sentido para

meus anos auriroxos e para minha vida.

Gostaria de agradecer à minha psicóloga, Rosangela, por me mostrar que eu era

capaz de trilhar essa jornada, por me compreender mesmo nos momentos em que

até mesmo falar era difícil demais, por me fazer enxergar crenças limitantes quando

era necessário, por se emocionar comigo e pelo imenso carinho. Obrigada por

respeitar o meu processo de autodescoberta e autoaceitação enquanto uma mulher

lésbica. Era inimaginável para a Juliana de três anos atrás escrever e defender

publicamente um trabalho sobre lesbianidade e, hoje, isso só é possível devido à

sua enorme participação nesse processo.

Agradeço à professora Dra. Mônica de Fátima Rodrigues Nunes Vieira pela

orientação neste trabalho e em diversos outros desenvolvidos desde os primeiros

anos da graduação, pelos ensinamentos e pela paciência. Também sou grata pela

orientação da professora Dra. Cláudia Lago, por acolher e incentivar o

desenvolvimento deste trabalho.

Obrigada Luisa pelo incentivo, pela escuta, pelo acolhimento, por acreditar em mim

mais do que eu mesma, pela companhia sempre divertida, carinhosa, amorosa,

tranquilizadora e por me permitir te amar.

Ainda gostaria de agradecer todas aquelas que lutaram por direitos e construíram

um mundo em que fosse possível existir, ler, pesquisar e publicar enquanto mulher

lésbica.



RESUMO

O presente trabalho faz uma análise de conteúdo do boletim ChanacomChana,

publicado entre 1982 e 1987, por mulheres lésbicas que militavam em movimentos

feministas e LGBTQIAPN+. O objetivo do estudo é compreender quais espaços o

boletim ocupa na imprensa feminista e LGBTQIAPN+, de que maneira ele se

relaciona com a reconstrução dos discursos midiáticos e com a superação de

dinâmicas de opressão; e como o ChanacomChana se conecta com a perspectiva

da interseccionalidade dentro dos feminismos a partir de uma análise jornalística.

Foram analisados e classificados 50 textos de 12 edições da publicação, o que

corresponde a 75% do conteúdo total. Como resultado, foi possível observar que o

boletim, por meio da contrainformação e da denúncia, propõe uma reflexão sobre as

estruturas sociais e a reconfiguração delas, para que elas sejam menos opressivas.

Palavras-chave: ChanacomChana, feminismo, LGBTQIAPN+, lesbianidade,

imprensa



ABSTRACT

The present work analyzes the content of ChanacomChana, a newsletter published

between 1982 and 1987, by a lesbian women group who acted in feminist and

LGBTQIAPN+ movements. The work intends to understand which spaces the

newsletter occupies in the feminist and LGBTQIAPN+ press; what are the

connections between the publication, the reconstruction of media discourses and the

efforts to overcome the dynamics of oppression; and how ChanacomChana connects

with the perspective of intersectionality within feminisms from a journalistic analysis.

50 texts from 12 editions of the publication were analyzed and classified, which

corresponds to 75% of the total content. As a result, it was possible to observe that

the newsletter, through counterinformation and denunciation, proposes a reflection

about social structures and their reconfiguration to make them less oppressive.

Keywords: ChanacomChana, feminism, LGBT+, press, lesbianity



SUMÁRIO

INTRODUÇÃO........................................................................................................... 10

1. O CHANACOMCHANA E A RELAÇÃO COM O MOVIMENTO FEMINISTA E
LGBTQIAPN+.......................................................................................................13

1.1 A imprensa feminista.............................................................................. 13
1.2 A imprensa LGBTQIAPN+.......................................................................17
1.3 O Grupo Ação Lésbica Feminista.......................................................... 21
1.4 O Boletim ChanacomChana................................................................... 24

2. METODOLOGIA............................................................................................... 31

3. CHANACOMCHANA: As categorias..............................................................34
3.1 Categorização.....................................................................................36

3.1.1 Contrainformação sobre patriarcado.......................................36
3.1.2 Lesbianidade..............................................................................38
3.1.3 Saúde.......................................................................................... 40
3.1.4 Política........................................................................................ 43
3.1.5 Saúde mental e preconceito..................................................... 45
3.1.6 Luta de classes.......................................................................... 47

3.2 ChanacomChana e jornalismo emancipatório dentro do
movimento feminista e LGBTQIAPN+.................................................... 49

CONCLUSÕES……………………………………………………………………………..52

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS……………………………………………………..54



10

INTRODUÇÃO

O Boletim ChanacomChana foi uma publicação editada pelo Grupo de Ação

Lésbicas-Feminista (GALF) entre os anos de 1981 e 1987. Além da edição do

boletim, o GALF atuava no movimento feminista e no movimento LGBTQIAPN+

brasileiros.

O ChanacomChana passou a ser publicado a partir da necessidade,

observada dentro do movimento feminista, de se criar um discurso próprio, diferente

do que era difundido pela mídia hegemônica. Era preciso recriar a identidade social

da mulher e a publicação fazia isso por meio de discursos de contrainformação.

O boletim abordava temas como o debate da Constituinte, a Aids no Brasil, a

saúde mental de mulheres LGBTQIAPN+, os feminismos, entre outros assuntos,

relacionando esses temas com as vivências e realidades de diversos grupos

considerados socialmente como minorias.

Durante algum tempo, o ChanacomChana foi vendido no Ferro’s Bar,

estabelecimento no centro de São Paulo que era frequentado, majoritariamente, por

mulheres lésbicas. Em 1983, os donos do bar tentaram proibir a venda do boletim no

local. Com isso, o GALF organizou uma invasão ao bar e leram um manifesto contra

a censura e o preconceito contra mulheres lésbicas.

O manifesto pedia que a venda do boletim fosse permitida e que as mulheres

lésbicas fossem respeitadas. A invasão, que aconteceu no dia 19 de agosto de

1983, ficou conhecida como o "Stonewall brasileiro" e, posteriormente, o dia 19 de

agosto foi declarado como dia do orgulho lésbico. Ao entender o boletim como

objeto catalisador de um marco para a luta das mulheres lésbicas, compreende-se a

relevância da pesquisa.

Apesar de representar um marco na luta LGBTQIAPN+, o conteúdo

jornalístico do boletim ainda é pouco estudado no Brasil e, quando isso ocorre, é em

conjunto com a análise de outras publicações, como por exemplo, de jornais

voltados para homens gays; que, em temática e conteúdo, pouco se aproximam do

ChanacomChana, e que circularam em períodos e contextos diferentes.

Uma pesquisa realizada em 2021, por Eder Eddine e outros pesquisadores,

mostrou que, ao buscar os termos “Chana com Chana” ou “ChanacomChana” nas

plataformas Scielo, periódicos Capes e na Biblioteca Digital Brasileira de Teses e

Dissertações (BDTD), foram encontrados somente dois artigos (2021, p. 7 e 8).



11

Já foram publicados trabalhos sobre o ChanacomChana no campo da

história, da sociologia e do jornalismo. Porém, no campo das comunicações, o

boletim é normalmente estudado em conjunto com outros jornais ou como um objeto

para entender a imprensa lésbica ou a imprensa feminista, de modo geral. Assim,

pelo ineditismo, é importante analisar a publicação no campo jornalístico e de

maneira individual.

A escassez de estudos sobre o ChanacomChana no campo do conhecimento

jornalístico pode ter relação com uma ausência das reflexões sobre os estudos de

gênero no campo jornalístico (Martinez; Lago; Lago, 2016, p. 2 e 3). Mesmo quando

trabalhadas as questões de gênero nas pesquisas jornalísticas, poucas vezes elas

abordam as perspectivas da interseccionalidade de raça, sexualidade, classe, entre

outros (Lago, 2018, p. 3).

Dessa forma, este trabalho pretende, por meio da análise de conteúdo

compreender quais espaços o boletim ocupa na imprensa feminista e LGBTQIAPN+,

de que maneira ele se relaciona com a reconstrução dos discursos midiáticos e com

a superação de dinâmicas de opressão; e como o ChanacomChana se conecta com

a perspectiva da interseccionalidade dentro dos feminismos a partir de uma análise

jornalística.

Para isso, primeiramente, este trabalho busca apresentar o contexto político e

social que levaram ao surgimento do GALF. É necessário compreender o que

acontecia nos movimentos feministas na segunda metade da década de 1970 e na

década de 1980 e quais posições o grupo ocupava nesses acontecimentos. É

importante perceber como o movimento feminista era visto politicamente na época,

como as mulheres lésbicas agiam dentro desse movimento, entre diversos outros

aspectos.

Também é preciso contextualizar a imprensa exercida no país na década de

1980, tanto pelos grupos hegemônicos, mas, principalmente, pelas feministas, que

utilizavam os jornais e boletins para denunciar a opressão e engajar as mulheres na

militância.

Na sequência, apresentamos como o movimento LGBTQIAPN+ estava se

posicionado politicamente na época, quais eram as principais lutas e reivindicações.

É preciso compreender como o GALF surgiu dentro deste movimento e o que levou,

posteriormente, à aproximação das mulheres lésbicas com as feministas e à

separação com os militantes homossexuais.



12

Ainda será contextualizado o surgimento e o desenvolvimento da imprensa

LGBTQIAPN+ e o início da imprensa lésbica no Brasil, acontecimento este que o

ChanacomChana foi um dos boletins pioneiros. Relacionado a isso, também é

necessária a compreensão da relevância do boletim para a imprensa e o movimento

homossexual durante a década de 1980.

O trabalho ainda discute as circunstâncias em que o GALF surgiu e a maneira

como o grupo atuava em intersecção com os movimentos de mulheres e de pessoas

LGBTQIAPN+. A partir do entendimento sobre as principais características do grupo

que editava o ChanacomChana, é realizada a apresentação das propriedades do

boletim, das estruturas de organização do conteúdo, do número de edições, entre

outros aspectos.

Em seguida, é demonstrada a metodologia utilizada neste trabalho, a análise

de conteúdo, com as categorias para observação dos conteúdos, que são

apresentadas e justificadas.

Por fim, essas categorias são esmiuçadas e os conteúdos do

ChanacomChana são classificados, organizados e analisados de forma a

fundamentar a interpretação final.

Espero que o presente trabalho colabore para a compreensão das relações

entre o boletim e os caminhos para a produção de um jornalismo emancipatório e

com o entendimento das diferentes perspectivas de interseccionalidade de gênero

no campo do jornalístico.



13

1. O CHANACOMCHANA E A RELAÇÃO COM O MOVIMENTO FEMINISTA E
LGBTQIAPN+

1.1 A imprensa feminista

Para entender o conteúdo publicado pelo Boletim ChanacomChana e os

objetivos da publicação, é necessário observar o momento e o contexto histórico da

imprensa feminista em que ele está inserido. Elizabeth Cardoso entende que o

boletim é um dos representantes do que ela classificou como segunda geração da

imprensa feminista pós-1974 (2004, p. 19).

Esta história começou muito antes, contudo. Textos com assinaturas

femininas e com conteúdos que defendem a igualdade, a inclusão social e política e

a justiça existem desde o surgimento da imprensa no Brasil (Cardoso, 2004, p. 40).

A autora aponta que, durante o período de luta pelo sufrágio universal, o movimento

pelos direitos das mulheres do país vive um ápice, com diversas publicações da

época dirigidas por mulheres, reivindicando direitos, como, por exemplo, o voto. A

ditadura de Getúlio Vargas, entre 1937 e 1945, desarticulou os grupos femininos e,

após o direito ao voto ser efetivado em 1946, seguiu-se um longo período de

aquietação (Cardoso, 2004, p. 41).

O endurecimento do regime militar no país, no início da década de 1970,

levou a uma nova efervescência no movimento e na imprensa feminista, na última

metade daquela década e na década de 1980 (Cardoso, 2004, p. 43).

No início da década de 1970, o movimento feminista brasileiro tinha

caracteríscas diferentes dos movimentos de outros países. A nova efervescência do

feminismo no país iniciou ligada a partidos políticos na luta pela anistia e contra a

ditadura militar. No exterior, as mulheres lutavam por igualdade de direitos e contra a

discriminação sexual (Batista, 2020, p. 23):

O movimento feminista brasileiro inicia sua trajetória nos braços dos
partidos e forças políticas de esquerda. Essa afinidade —e o hibridismo da
militância— deve-se à necessidade de combater o regime militar e seus
projetos, pois a prioridade do momento, e de toda sociedade, era esvaziar o
regime do golpe e promover a anistia e abertura política. Nesse contexto, as
mulheres que militavam pelas causas feministas eram vistas pela esquerda
como uma força a mais na luta contra a ditadura, e o feminismo e sua
agenda ficaram em segundo plano. (Cardoso, 2004, p. 51 e 52).



14

No Brasil, os feminismos, conforme Cardoso, poderiam ser divididos em

quatro vertentes1: liberal, socialista, marxista e radical. O feminismo liberal lutava por

reformas que levassem à igualdade entre os sexos e representava uma visão mais

conservadora, por pregar mais a emancipação do que a libertação da mulher. O

feminismo socialista entendia que a sociedade capitalista explorava a mulher por

meio do casamento burguês. Para o feminismo marxista, a principal exploração da

mulher ocorria no contexto familiar, onde ela realiza trabalhos não remunerados e é

utilizada como consumidora e objeto sexual. As feministas radicais lutam pelo fim da

família biológica e a favor da pansexualidade e bissexualidade, em que a diferença

principal entre os sexos não teria relevância (Cardoso, 2004, p. 49 e 50).

O feminismo que conseguiu consolidar-se de maneira mais evidente, na

época, foi o liberal. Isso porque, no mesmo contexto, as mulheres começaram a

participar do mercado de trabalho e novos comportamentos sociais, como a abertura

sexual, estavam sendo divulgados e aceitos. Assim, o terreno era fértil para a

propagação de um feminismo que pregava a luta individual das mulheres por uma

vida mais digna, sem reivindicar uma mudança maior nos padrões de gênero

(Cardoso, 2004, p. 45 e 47).

Além disso, Cardoso avalia que o feminismo “bom para os partidos de

esquerda” era aquele que lutava contra a opressão de classes e não aquele que

pregava uma revolução de gênero, porque as ideias defendidas pelas outras

vertentes do feminismo iam contra os pensamentos e dogmas da Igreja Católica,

que, nesse momento, era aliada na luta contra a ditadura militar (Cardoso, 2004, p.

52).

As agendas culturais progressistas dificilmente eram bem recebidas, sob a
justificativa de que elas iriam dividir a unidade do movimento. Percebe-se
que a categoria de “povo” não comportava as diferenças de raça, sexo ou
etnia. Isso contribuiu para dificultar a formação de uma agenda identitária
bem articulada naquele momento. (Batista, 2020, p. 23).

1 Os feminismos definidos pela autora, apesar de didáticos para este trabalho, excluem a perspectiva
da interseccionalidade, que entende ser necessário perceber o cruzamento de várias discriminações
e opressões que incidem sobre o sujeito. Não somos somente homens ou mulheres, mas também
trans ou cis; idosos, adultos ou jovens; nos encontramos em determinada classe social; entre outras
tantas dimensões da diversidade. Segundo Cláudia Lago, a interseccionalidade é uma perspectiva
analítica pouco aprofundada nos estudos de gênero no campo do jornalismo e as definições de
feminismos de Cardoso têm essa característica (Lago, et. al, 2018, p. 3, 5 e 6).



15

Assim, o feminismo que se consolidou entre meados e o final da década de

1970 e que era incentivado pelos partidos políticos, é descrito por Cardoso como um

feminismo que “engrossava as fileiras de reivindicação de abertura política [...] um

feminismo promotor de apaziguamentos, de conciliações entre as mulheres, a

sociedade e os homens (Igreja). Esse era o feminismo que podia contribuir para o

crescimento democrático do Brasil, e não um feminismo que pregasse a revolução

do gênero, ou outro que defendesse o aborto e as relações sexuais entre o mesmo

sexo [...]” (2004, p. 58 e 59).

Acompanhando o que acontecia no movimento, a primeira geração da

imprensa feminista, conforme a classificação de Cardoso, é caracterizada pelo

debate entre “a questão da mulher” contra “a questão geral”; pelo feminismo liberal

contra o feminismo marxista ortodoxo e pela reinvindicação de ações que

igualassem os direitos das mulheres aos dos homens.

Entre 1980 e 1981, alguns acontecimentos levaram à cisão do movimento

feminista com os partidos políticos e, consequentemente, a uma mudança na

postura editorial da imprensa feminista. Para Cardoso, os eventos principais que

geraram a mudança foram o II e III Congresso da Mulher Paulista, em São Paulo,

em 1980 e 1981, respectivamente (2004, p. 69).

Em 1980, as feministas se afastavam, gradualmente, da questão de classe.

Elas entendiam que o II Congresso da Mulher Paulista deveria ser apartidário e

focar, principalmente, na questão das mulheres. Porém, o evento, realizado no

Teatro Tuca da PUC-SP, contava com a participação de cerca de quatro mil

mulheres e os partidos de esquerda viam na movimentação a ocasião ideal para

conquistar força política, convencendo as mulheres de que o feminismo era

separativista por não pregar uma sociedade mais justa para todos, homens e

mulheres.

Na ocasião, lideranças de partidos políticos, como PC, PCdoB e PMDB,

usaram a agressão física na tentativa de fazer prevalecer seus ideais. O Congresso

marcou o início do momento de cisão entre o feminismo e os partidos políticos

(Cardoso, 2004, p. 69).

As mulheres lésbicas que viriam a publicar o ChanacomChana participaram

do Congresso e, segundo Martinho, a presença delas causou “arrepios, chiliques e

uma perplexidade, irritada ou divertida”, nas mulheres heterossexuais. “Reinava um

clima de grande confusão graças às tentativas de manipulação das ‘bases



16

femininas’ por parte de grupos pretensamente populares que ameaçavam, e ainda

ameaçam, a autonomia do movimento” (ChanacomChana, nº 3, 1983, p. 2).

A separação definitiva entre o movimento feminista e os partidos políticos

aconteceu com o III Congresso da Mulher Paulista, também realizado no Teatro

Tuca. Durante a organização do evento, o grupo MR-8 (Movimento Revolucionário 8

de Outubro) defendeu a proibição da entrada de mulheres lésbicas no Congresso,

partindo da ideia de que as lésbicas negavam a sua própria condição de mulher e,

por isso, não deveriam participar de um movimento feminista. O PCdoB também

marcou um outro Congresso na mesma data, na tentativa de fazer com que a dupla

militância se posicionasse ao lado do partido e esvaziasse o evento feminista

(Cardoso, 2004, p. 70).

O motivo principal da divisão foi, sem dúvida, a participação dos partidos
políticos e a sua disputa pela hegemonia do movimento, sem respeitar a
dinâmica, a organização, o funcionamento e as decisões do conjunto das
mulheres. Sem considerar a autonomia do movimento, esses partidos
contribuíram para que ocorresse a cisão. Mas havia também, por parte
desses partidos, a não-aceitação de bandeiras específicas, como por
exemplo, a que se refere ao direito de a mulher decidir sobre seu próprio
corpo (Teles, 1983, p. 126).

A mudança que acontecia no movimento foi acompanhada pela imprensa

feminista e, a partir desses acontecimentos, os conteúdos passam a ser mais

específicos e a tratar de temas relacionados exclusivamente às mulheres, como a

sexualidade, o planejamento familiar e a violência contra a mulher. Além disso, a

partir desse momento, a imprensa feminista passa a operar em parceiria com a

sociedade civil organizada, na forma de ONGs, associações voltadas à questão de

gênero; e algumas publicações têm patrocínio de entidades internacionais e do

Estado (Cardoso, 2004, p. 68).

O ChanacomChana nasce neste contexto da imprensa e do movimento

feminista. A edição zero foi publicada em janeiro de 1981 e distribuída pelo GALF no

III Congresso da Mulher Paulista. O boletim é considerado por Cardoso como um

dos representantes da segunda geração da imprensa feminista brasileira pós-1974,

por possuir suas principais características (2004, p. 96).

Ele foi fundado em 1981, em São Paulo, e tratava de um tema específico do
universo feminino, o lesbianismo, pois só as mulheres podem ser lésbicas;
tinha interesse voltado para as questões legalistas, principalmente na Lei



17

Cível; tinha uma ONG por trás e pregava o direito à diferença. Ou seja, essa
publicação apresenta a especificidade conquistada pelos veículos de
comunicação voltados para o feminismo e o grau de necessidade de as
mulheres proclamarem a diferença e a independência do gênero masculino.
O ChanacomChana poderia ser classificado como um ícone da
reivindicação das especificidades do movimento feminista, fazendo
contraposição ao discurso da busca da igualdade entre homens e mulheres.
Sem mencionar o salto advindo da existência de um jornal especializado
num tema (o lesbianismo) tratado de forma tímida pela primeira geração da
imprensa feminista. (Cardoso, 2004, p. 97)

Para além da interseccionalidade com o movimento e a imprensa feminista da

década de 1980, o ChanacomChana também se relacionou com o movimento e a

imprensa LGBTQIAPN+ da época. Assim, antes de compreender a publicação, é

necessário entender o contexto histórico do movimento LGBTQIAPN+ brasileiro em

que o boletim se insere.

1.2 A imprensa LGBTQIAPN+

Os primeiros registros de publicações com temáticas homossexuais no Brasil

são da década de 1960. Entre esta década e o início de 1970, cerca de 27

publicações gays circularam no país. A distribuição era, normalmente, feita de mão

em mão (MacRae, 2018, p. 136).

As publicações traziam reportagens, textos transcritos de jornais ou revistas

da grande imprensa, indicações culturais, classificados, concursos de contos,

poemas, roteiros gays, entre outros conteúdos. Apesar de serem jornais

abertamente homossexuais, os autores dos textos escondiam sua identidade por

meio de pseudônimos femininos (MacRae, 2018, p. 138).

Nessa mesma época, o regime militar controlava rigorosamente tudo o que

era publicado e isso atingia, principalmente, a grande imprensa, que também se

autocensurava. A partir desse cenário, alguns jornalistas começaram a fundar

pequenos jornais, com impressões artesanais e tiragem irregular, que criticavam a

ditadura. Ou seja, na mesma época em que surgem as primeiras publicações

abertamente homossexuais, na imprensa, de modo geral, também nasce a imprensa

alternativa (MacRae, 2018, p. 141).

Em 1969, no Rio de Janeiro, surgiu um importante jornal da imprensa

alternativa, O Pasquim. Foi durante a organização de uma entrevista que seria

publicada no Pasquim que nasceu o Lampião da Esquina, jornal que também fez



18

parte da imprensa alternativa, porém, para Edward MacRae, era “mais questionador

da moral vigente, voltando-se para o público homossexual, considerado até então

frívolo, apocalíptico, quando não doente ou decadente” (2018, p. 142 e 143).

Em 1977, Winston Leyland, editor de uma publicação americana voltada aos

homossexuais, a Gay Sunshinhe, visitou o Brasil à procura de contos para integrar

uma antologia da literatura gay latino-americana. O editor concedeu uma entrevista

para o Pasquim, o que deixou os jornalistas do periódico inspirados com a ideia de

uma publicação que tratasse da homossexualidade. Outros intelectuais, que não

haviam participado da entrevista, foram convidados para discutir a ideia e, em abril

de 1978, é publicado o número zero do Lampião da Esquina. (MacRae, 2018, p.

143).

O Lampião surge no contexto da imprensa alternativa dos movimentos de
contracultura das décadas de 1960 e 1970. É considerado o primeiro
veículo de distribuição em massa voltado para o debate sobre direito das
minorias e, principalmente, da homossexualidade. Sua edição mensal tinha
tiragem de 20.000 exemplares. Era uma imprensa altamente especializada,
segmentada e militante. (Moretti-Pires, et al., 2018).

O Lampião da Esquina existiu entre 1978 e 1981 e representou um marco da

resistência homossexual à ditadura militar. Suas publicações traziam informações

políticas e eram fonte de apoio contra a discriminação e a favor dos direitos da

comunidade LGBTQIAPN+ no Brasil (Eddine et al., 2021, p. 3).

Juntamente com o Lampião da Esquina, surge também um grupo de

militantes homossexuais em São Paulo, o Somos. A agremiação irrompe a partir da

necessidade de se discutir aspectos políticos da homossexualidade abertamente. O

Lampião da Esquina e o Somos estavam interligados, já que editores do jornal

faziam parte do grupo e vice versa. João Silvério Trevisan, por exemplo, era um dos

membros do conselho editorial do jornal e também fazia parte do grupo paulista.

Outros integrantes do Somos também colaboravam ocasionalmente na publicação e

frequentavam as reuniões de pauta (MacRae, 2018, p. 175).

O evento que levou à criação do Somos foi a Semana do Movimento da

Convergência Socialista, que aconteceu entre 24 e 30 de abril de 1978. Nela, seriam

discutidos problemas como a anistia, a constituinte, a imprensa alternativa. Para a

conversa deste último tópico, deveriam estar presentes representantes de alguns

jornais alternativos, incluindo o ainda não publicado Lampião da Esquina. Porém,



19

representantes da Convergência Socialista boicotaram o jornal homossexual,

alegando não ter conseguido entrar em contato com sua redação, já que era

considerado inconveniente trazer as reinvidicações dos homossexuais (MacRae,

2018, p. 167 e 168).

Aqueles que haviam convidado, inicialmente, os jornalistas do Lampião da

Esquina, ficaram sabendo do boicote e pediram para um rapaz que redigisse e lesse

uma moção de protesto durante o debate sobre a imprensa alternativa (MacRae,

2018, p. 168).

Nesse dia, portanto, à certa altura do debate, ele pediu a palavra e leu a
seguinte moção, sob o olhar fulminante dos responsáveis pelo boicote, que
alegavam que a inclusão de reivindicações homossexuais no programa do
partido levaria inevitavelmente a um afastamento da classe operária. [...]
Essa colocação imediatamente serviu de estopim para uma longa discussão
sobre homossexualidade e política. Tão intenso foi o interesse no assunto
demonstrado pelos presentes, que a discussão sobre imprensa alternativa
se esvaziou e não pôde ser retomada naquele dia. Contrariamente ao que
havia sido alegado, os operários presentes não se afastaram, mas parecem
ter tomado parte ativa das discussões.Segundo matéria do Lampião, porém,
“teve gente que se retirou dizendo que viera participar, antes de mais nada,
de uma reunião de machos”. (MacRae, 2018, p. 169).

MacRae destaca que foi a primeira vez que aconteceu uma discussão pública

que explicitou os aspectos políticos da homossexualidade. O episódio fez com que

alguns homossexuais se animassem para formar um grupo que levasse adiante

aquelas discussões. Entre eles havia divergências mas, por três meses, o grupo se

encontrava para conversar sobre aspectos da vida pessoal e em “reuniões de

identificação” (2018, p. 171 e 172).

O Somos consolidou-se e veio a público, pela primeira vez, em fevereiro de

1979, com a participação de um debate realizado na USP sobre minorias, que

tornou o grupo mais conhecido (Batista, 2020, p. 30) . Há meses, o grupo discutia

um nome adequado para o grupo e, após o convite para participar do evento na

Faculdade de Ciências Sociais da USP, decidiu-se, em dezembro de 1978, pelo

nome Somos (MacRae, 2018, p. 177).

[...] Uma proposta, originalmente levantada por Glauco Mattoso, um dos
seus integrantes, era de que se adotasse o nome “Somos”. Este era o nome
de uma publicação da já extinta Frente de Libertação Homossexual da
Argentina. Foi julgado atrativo por ser curto, afirmativo, forte e palindrômico.
Esta última qualidade do nome, de poder ser lido da esquerda para a direita
e da direita para a esquerda, foi provavelmente o que captou a imaginação
de Glauco, um entusiasta da poesia concreta. Além disso, fazia uma



20

interessante brincadeira com o fato de ser o nome de um grupo de
“invertidos”. Este aspecto foi reforçado pelo logotipo escolhido, mas pouco
usado, que era a palavra Somos, com o último “s” invertido. O nome
anunciava, acima de tudo, o desejo de se “assumir a homossexualidade”,
potencializado com o complemento “de afirmação homossexual” (MacRae,
2018, p. 177).

Os principais objetivos do Somos eram: a autonomia das vozes excluídas e a

solidariedade para que fosse possível consolidar essa autonomia. O grupo era

organizado de forma horizontalizada para evitar lideranças centralizadas. Havia

vários subgrupos dentro do Somos, como o de atividades burocráticas, divulgação

externa, atividades artísticas, estudos homoeróticos e o de atuação lésbica-feminista

(Batista, 2020, p. 31). Este último subgrupo tornar-se-ia, com a cisão do Somos, o

GALF, grupo responsável pela publicação do ChanacomChana.

No Lampião da Esquina que foi publicado o que seria um prenúncio da

imprensa lésbica no Brasil. Em maio de 1979, após um ano da existência do jornal,

25 mulheres lésbicas, assessoradas por uma jornalista profissional escrevem o

artigo “Amor entre mulheres” para a edição 12 do Lampião da Esquina (Barbosa,

2019, p. 66).

No artigo, essas mulheres diziam estar “chegando atrasadas” nas publicações

do Lampião da Esquina que, segundo elas, já andava, falava muita coisa e

balbuciava outras tantas. Foi a primeira vez, que se tem registro, que um grupo de

mulheres lésbicas reuniu-se para falar sobre sua homossexualidade (Lampião da

Esquina, 1979, p. 7).

Nós estamos atrasados porque existimos, mas sempre abdicamos de existir.
Existimos nos cochichos, nos bochichos, em algum barzinho, em algumas
boates, n'alguma cama com algum corpo, nas fantasias e sonhações que,
na maioria das vezes,arquivamos desde sempre. Nós estamos atrasadas
porque temos medo, receio, cagaço mesmo de viver o que somos. Porque
não construímos o espaço do nosso viver. Porque vivemos na
clandestinidade. (Lampião da Esquina, 1979, p. 7).

A organização do artigo colocou no horizonte das lésbicas a possibilidade de

mais trabalhos como este. Algumas dessas mulheres, que faziam também faziam

parte do Somos, seriam responsáveis, dois anos depois do artigo no Lampião da

Esquina, por uma das publicações que fez parte do início da imprensa lésbica no

Brasil, o Boletim ChanacomChana (Barbosa, 2019, p. 67).



21

A publicação e o grupo que a organizava foram um dos responsáveis pela

perpetuação do movimento e da imprensa LGBTQIAPN+ durante a década de 1980.

O Lampião da Esquina deixou de ser publicado em meados de 1981 e, com a

dissolução, muitos grupos de militância homossexual ficaram desarticulados

(Batista, 2020, p. 33).

Em 1983, o Somos dissolveu-se, devido a rachas internos que aconteceram

em maio de 1980. Na ocasião, lésbicas e gays formaram a Comissão de

Homossexuais Pró-1º de maio e participaram da passeata a favor da greve do ABC,

junto com o movimento sindicalista.

A participação do grupo no evento já dividia opiniões entre seus integrantes,

que alegavam que a Convergência Socialista ameaçava a autonomia do Somos

produziam desconforto diante da rejeição de gays e lésbicas por parte da esquerda.

Quem defendia a participação entendia ser importante posicionar os/as

homossexuais como trabalhadores e trabalhadoras. A ação foi um sinal do que viria

a ser a cisão do Somos (Batista, 2020, p. 32).

Em 1983, o país vivia um período de recessão e lidava com a descoberta da

AIDS. Esses fatores também contribuíram para a dissolução do Somos. Dos

integrantes do grupo, foram as mulheres lésbicas que mantiveram a militância e a

imprensa LGBTQIAPN+, entre 1980 e 1990, por meio do Grupo de Ação Lésbica

Feminista (GALF).

1.3 O Grupo Ação Lésbica Feminista

O Grupo Ação Lésbica Feminista (GALF) surgiu em 1979, na época com

diferentes nomes, dentre eles “Facção Lésbica-Feminista (LF)”, como um subgrupo

feminino do Grupo Somos (Martinho, 1983, p. 2). A princípio, não havia distinção

entre homens e mulheres no Grupo Somos e o objetivo era discutir o preconceito

contra a homossexualidade, de maneira geral.

Entretanto, as mulheres lésbicas observaram uma diferença entre o

movimento lésbico e o movimento gay. De acordo com Martinho (1983, pág 2.), as

integrantes do GALF perceberam que, apesar de ambos os grupos sofrerem

opressão devido à sua sexualidade, as mulheres também eram oprimidas pelo seu

gênero, inclusive pelos homens gays do Somos que “monopolizavam as discussões



22

e se referiam às mulheres pejorativamente como ‘rachas ou rachadas’”, conforme

Martinho (1985, p. 1).

Para Martinho homens e mulheres homossexuais têm em comum o fato de

que pessoas que se relacionam com outras do mesmo gênero são discriminadas,

mas o preconceito acontece de forma diferente, já que a sociedade enxerga esses

sujeitos sociais de maneira distinta. “Os homens homossexuais, embora

discriminados por suas vivências gays, não sofrem preconceito por serem homens

ao contrário das lésbicas que já são discriminadas a priori por serem mulheres”

(1987, p. 7).

Essa diferença fez com que a facção Lésbica-Feminista (LF) se aproximasse

do movimento feminista, com o intuito de aprofundar a análise das vivências das

mulheres em um sistema que as negava enquanto sujeitos sociais (Martinho, 1983,

p. 2).

No movimento feminista, a diferença era entre as mulheres lésbicas e as

mulheres heterossexuais. Segundo Martinho (2003, para Cardoso, 2004, p. 47), “o

movimento feminista sempre foi muito heterocêntrico e naquela época

heterossexista mesmo”.

Martinho atribui isso à noção social da época de que ser mulher era o mesmo

que ser heterossexual, enquanto que a homossexualidade era lida como um terceiro

sexo. Em discussões, as vivências lésbicas eram consideradas secundárias “ou até

mesmo, ainda constrangedoras e/ou embaraçosas”, segundo Martinho (1987, p. 1).

Assim, alguns grupos lésbicos pelo mundo passaram a criar sua própria

concepção de feminismo e a determinar o lugar ocupado pelas lésbicas nesse

contexto. “Alguns grupos, inclusive, deixaram de se autointitular feministas,

passando a utilizar a palavra lésbica como uma denominação equivalente a

feminista”, contou Martinho (1987, p. 5).

Nesse contexto, o GALF tornou-se um grupo independente em 17 de maio de

1980, acompanhando a divisão do Grupo Somos, que se separou devido a

discordâncias com militantes de partidos políticos. Pelo grupo homossexual, as

lésbicas foram consideradas separatistas, divisionistas e radicais (Martinho, 1983, p.

2).

A partir disso, o GALF participou de atividades com ambos os movimentos,

feminista e gay. Entre 1980 e 1983, o grupo teve alguns nomes, como Grupo

Lésbico-Feminista. Em 1983, a agremiação passa a se designar Grupo Ação



23

Lésbica Feminista, “abdicando da concordância com a palavra grupo, como ocorria

com a maioria das outras denominações, e colocando tudo no feminino”, conforme

Martinho (1983, p. 1).

Desde sua criação, o GALF participou de ações como o II Congresso da

Mulher Paulista, em 1980; o I Encontro de Grupos Homossexuais Organizados, em

1980; o Encontro de Valinhos, em 1980; o III Congresso da Mulher Paulista, em

1981; entre outros eventos.

No entanto, o Encontro de Valinhos marcou o GALF, ao deflagrar “um

processo de crise interna que desfacelaria as estruturas do grupo nos meses que se

seguiram ao Encontro”, segundo Martinho (1983, p. 2). A crise, na opinião de

Martinho, foi causada pelo clima de disputa pelo encaminhamento das atividades

realizadas pelo grupo. Isso teria gerado uma desconfiança no trabalho do GALF, que

levou a uma cisão e ao afastamento de algumas integrantes.

Segundo Martinho, o grupo ficou reduzido numericamente, porém, em

fevereiro e março de 1981, novas integrantes juntaram-se ao GALF. Ainda assim, o

ano de 1981 “caracterizou-se, infelizmente, como um ano de desmobilização à nível

geral tanto para o movimento homossexual quanto para o movimento feminista”,

conforme Martinho (1983, p. 3). Apesar disso, entre janeiro e fevereiro de 1981, o

GALF lançou o jornal ChanacomChana.

A publicação dos boletins, pelo GALF, se relaciona com as experiências

vividas por grupos feministas, nos Estados Unidos e na Europa, entre 1960 e 1980,

que entenderam ser necessário criar um discurso próprio, diferente do que era

difundido pela mídia hegemônica. Desde cedo, o movimento feminista percebeu o

impacto da mídia na produção de estereótipos de gênero (Woitowicz; Pedro, 2010,

p. 1).

Os veículos de comunicação, como jornais alternativos, revistas e boletins,

passaram a integrar uma estratégia de recriação da identidade social da mulher

(Woitowicz; Pedro, 2010, p. 1). O discurso utilizado pelos grupos era de

contrainformação e assumia, em alguns momentos, o duplo papel de denunciar e de

mobilizar as mulheres na defesa dos seus direitos. (Woitowicz; Pedro, 2010, p. 2).

Para Woitowicz e Pedro, a mídia significava, para os grupos feministas, muito

mais que um meio instrumental e ocupava “um lugar central na resistência às

múltiplas formas de opressão” (2010, p. 3). Um exemplo desse papel dos veículos

de comunicação na luta contra o preconceito é o editorial do boletim número seis,



24

em que o GALF registra que: “Nosso principal objetivo, com o ChanacomChana, é

quebrar o muro de preconceitos que envolve e isola as mulheres lésbicas, criando

uma rede de contatos, informações e apoio no Brasil e no exterior”

(ChanacomChana, 1985, p. 13).

1.4 O Boletim ChanacomChana

No editorial da edição zero do ChanacomChana, o jornal se definia como

[...] um pulo do conformismo para a participação. A palavra CHANA não
pode ser sumariamente definida como "órgão sexual feminino”. É algo tão
mais amplo, quanto os contrapontos de existir. Que a palavra CHANA soe
para alguns como "CHANCE"; para alguns como "CHANCA" (pé grande
—sapatão?), e para outros como "CHAMA". O importante é isentar-se das
conotações. [...] sabemos que CHANACOMCHANA é um sopro, mas há
horas em que um sopro pode representar tudo, inclusive a vida. E a vida é
negra, é prostituta, é homossexual, é mulher, e amamos todas estas suas
facetas politicamente minoritárias.(ChanacomChana), nº 0, 1981, p.4).

A edição zero do ChanacomChana foi impressa em uma gráfica devido à

contribuição de Teca, uma das integrantes do grupo. Porém, as mulheres já sabiam

que as próximas edições não seriam impressas em gráficas devido à falta de

recursos financeiros (Batista, 2020, p. 62).

Depois do lançamento da edição zero, não só pela falta de dinheiro, mas

também pela falta de uma definição de uma linha editorial a ser seguida, a ideia do

ChanacomChana foi abandonada (Cardoso, 2004, p. 98). No final do ano de 1982, o

GALF retomou a ideia da publicação e começou a editá-la como boletim.

O modelo adotado dos boletins contava com a colaboração de leitoras e a
montagem através de corte e colagem de recortes e textos datilografados.
Esse estilo praticamente não sofreu alterações até 1987. Podemos encarar
essa permanência como certa proposta editorial. Por ser mais barato,
proporcionou para elas maior autonomia na publicação de seus materiais.
No entanto, o que era arrecadado com as vendas, anúncios e assinaturas
não supria os gastos para produção. Sendo assim, foi comum investirem
recursos pessoais para a concretização dos periódicos. (Batista, 2020, p.
62).

Assim, entre 1982 e 1987, foram publicados 12 boletins, que eram uma

continuação do jornal ChanacomChana. A publicação tinha o objetivo de ser um

veículo de informação, discussão, humor, namoro, poesia e sonho

(ChanacomChana, 1982, p. 1).



25

Além da arrecadação com vendas e assinaturas, a tiragem do boletim

também contava com a contribuição de vereadores, como Irede Cardoso (PT-SP),

que utilizavam sua cota parlamentar para imprimir o ChanacomChana nas gráficas

da Câmara Municipal de São Paulo. O jornal, com tiragem média de 500

exemplares, também era rodado em gráficas das universidades e tinha uma

periodicidade instável, entre trimestral e quadrimestral (Batista, 2020, p. 68). O

Boletim ChanacomChana era distribuído pelas associadas do GALF em congressos,

festas e bares.

Diferentemente do Lampião da Esquina, o ChanacomChana não está inserido

no contexto da imprensa alternativa, como defende Barbosa (2019). Na década de

1980, a imprensa alternativa entra em declínio e começa a emergir a comunicação

especializada ou institucional. Barbosa entende que o ChanacomChana é um

exemplo da comunicação comunitária, que é baseada em identidades, estabelece

relações horizontais entre emissores e receptores, não possui finalidades lucrativas

e visa ao empoderamento social da mídia e à ampliação da cidadania (2019, p. 50).

A imprensa lésbica e o boletim, na época, nasceram, principalmente, por meio

de mulheres que tinham formação acadêmica. O GALF era composto por estudantes

de cursos universitários de Ciências Humanas (Cardoso, 2004, p. 99).

Isso é de fundamental importância para perceber que as edições do
Chanacomchana estão dialogando com debates teóricos e com produções
feministas internacionais e nacionais. Assim sendo, por mais que o grupo
objetivasse abranger mulheres de diversas classes, suas inspirações
estavam pautadas em uma extensa lista bibliográfica. (Batista, 2020, p. 25).

O caráter acadêmico do ChanacomChana também fica explícito na estrutura

do boletim. Na maioria de suas edições, a publicação traz textos que discutem

aspectos teóricos do feminismo e da lesbianidade, entre outros temas. Uma tirinha

que explicita o estilo acadêmico foi publicada no quarto boletim e faz uma sátira às

teorias de Freud.



26

Fonte: ChanacomChana, nº 4, p. 5.

Os boletins, de forma geral, também traziam, ao menos, uma entrevista

jornalística, mesmo que traduzida de outros jornais.



27

Fonte: ChanacomChana, nº 11, p. 15

Além disso, as leitoras podiam colaborar por meio de poesias, depoimentos,

textos de opinião, ou ainda pela seção de troca de cartas, um espaço em que as

interessadas deixavam seus endereços para que as demais leitoras do

ChanacomChana as contatassem, seja para fins de amizade ou paquera.



28

Fonte: ChanacomChana nº 4, p.10; nº 5, p. 6; nº 8, p.14; nº 11, p.30.

Até a edição oito, o boletim possuía a seção de informes que, a partir da

edição nove, passou a se chamar “Em Movimento”. Nesse espaço, eram publicadas

notas sobre o movimento homossexual no Brasil e no mundo, além de denúncias,

divulgação de outros grupos militantes, de congressos, etc.



29

Fonte: ChanacomChana, n° 10, p. 16.



30

O GALF ainda dava “dicas de leitura”, na seção de mesmo nome, e

disponibilizava livros e artigos teóricos sobre o feminismo, a homossexualidade, a

lesbianidade, dentre outros, para xerox. Também havia, ao longo do boletim,

anúncios comerciais, para que as pessoas assinassem a publicação e

frequentassem o grupo.

Fonte: ChanacomChana, n° 11, p. 8.



31

2. METODOLOGIA

Como citado anteriormente, o ChanacomChana, apesar de ter sido estudado

em teses de história, sociologia e até em jornalismo, não teve seu conteúdo

jornalístico como tema central de trabalhos acadêmicos. Os estudos e artigos sobre

o boletim na área de jornalismo estão associados a outras publicações

LGBTQIAPN+ da mesma época, ou ao estudo da imprensa lésbica e feminista, de

maneira geral. Dessa forma, buscando entender as características próprias do

boletim no campo jornalístico, a metodologia escolhida foi a análise de conteúdo.

Heloiza Herscovitz compreende que a análise de conteúdo pode ser utilizada

para avaliar características da produção de indivíduos, grupos e organizações. Esta

análise descreve o que era dito sobre um determinado tema, num determinado lugar,

num determinado espaço (2007, p. 123 e 124).

Laurence Bardin entende que a análise de conteúdo é um conjunto de

técnicas de análises das comunicações. Mais do que um único instrumento, a

análise de conteúdo é um leque de apetrechos. Mesmo quando feita com maior

rigor, tornando-se um só instrumento, ela tem uma disparidade de formas e é

adaptável a um campo muito vasto: as comunicações (1977, p. 31).

Em uma analogia, é possível dizer que a análise de conteúdo é como um

canivete que, mesmo quando é um único instrumento, traz mais de uma lâmina, e se

adapta para cortar e modelar um campo vasto de objetos.

Os métodos de análises de conteúdo são usados, em sua maioria, com o

objetivo de ultrapassar as incertezas de uma hipótese e trazer um enriquecimento da

leitura. Ao analisar um conteúdo, é possível compreender se o que uma pessoa

julga ver no conteúdo, de fato está lá, além de perceber mecanismos e mensagens

que ainda não tinham sido observados (Bardin, 1977, p. 29).

Para realizar uma análise de conteúdo, Bardin considera que é necessário

começar pela pré-análise, que acontece quando se escolhe os documentos a serem

analisados, formulam-se hipóteses e objetivos e elaboram-se indicadores que

fundamentarão a interpretação final. Esses fatores não seguem, obrigatoriamente,

uma ordem cronológica (Bardin, 1977, p. 95).

Este trabalho escolheu analisar as 12 edições dos boletins ChanacomChana,

dentre outros motivos citados anteriormente na justificativa, devido à sua importância

e papel no episódio do Ferro’s Bar, que posteriormente, foi reconhecido como



32

“stonewall brasileiro” e instituído, na mesma data, o dia do orgulho lésbico. O jornal

ChanacomChana, ou a edição zero, não foi analisado, já que ele se apresenta em

um formato diferente das demais publicações.

As edições do boletim ChanacomChana podem ser facilmente encontradas

com uma pesquisa rápida do nome da publicação no Google. Segundo Barbosa, os

boletins já estiveram disponíveis em arquivos públicos e digitais, como, por exemplo,

no Arquivo Edgard Leuenroth (AEL) da Unicamp (Universidade Estadual de

Campinas) e no Acervo Bajubá (2019, p. 64).

No entanto, durante o período de desenvolvimento deste trabalho, eles não

estavam mais disponíveis nestes arquivos. Mesmo que as publicações tenham sido

retiradas de circulação pelos arquivos originais, a maioria dos conteúdos dos

boletins foram copiados desses arquivos e disponibilizados em outros sites. Durante

as buscas pelos documentos, foi possível acessar quase todo o conteúdo do boletim

na íntegra, com exceção do ChanacomChana nº 6 que, apesar de encontrado, tinha

textos, como a entrevista com a Roberta Close, borrados, o que não permitia a

leitura total.

Neste estudo, após delimitar a análise exclusivamente aos boletins

ChanacomChana, a hipótese inicial era que a publicação teve grande relevância

para a população LGBTQIAPN+ e para o jornalismo emancipatório2 e alternativo. O

objetivo inicial era entender se a hipótese se confirmava e organizar os conteúdos a

partir destes indicadores: movimento LGBTQIAPN+, jornalismo alternativo e

jornalismo emancipatório.

A primeira atividade a ser realizada, segundo Bardin, consiste em

[...] Estabelecer contacto com os documentos a analisar e em conhecer o
texto deixando-se invadir por impressões e orientações. Esta fase é
chamada de leitura «flutuante», por analogia com a atitude do psicanalista.
Pouco a pouco, a leitura vai-se tornando mais precisa, em função de
hipóteses emergentes, da projeção de teorias adaptadas sobre o material e
da possível aplicação de técnicas utilizadas sobre materiais análogos [...]
(Bardin, 1977, p. 96).

A partir do contato com o material, como sugerido pela autora, novas

hipóteses foram surgindo e uma parte das hipóteses levantadas anteriormente não

se confirmaram, como por exemplo, a relevância do ChanacomChana para o

2 Dennis de Oliveira define o jornalismo emancipatório como a reconstrução do discurso midiático a
partir da perspectiva da superação das dinâmicas de opressão em todas as suas vertentes.



33

jornalismo alternativo. Como já citado no capítulo anterior, o boletim não é

considerado, por alguns autores, como parte do jornalismo alternativo que se

desenvolveu nos anos de 1970. Em relação às novas hipóteses, uma delas, que, em

algum nível, relaciona-se com a hipótese de jornalismo emancipatório, era a

suposição de que o boletim tem conteúdos de contrainformação sobre o patriarcado.

Após a leitura, é necessário tratar o material ou codificá-lo, recortando-o,

enumerando-o e classificando-o (Bardin, 1977, p. 104). Neste trabalho, o tipo de

análise utilizada foi a categorial, que, a partir da observação total de um texto,

classifica-o, segundo a presença ou a ausência de itens de sentido. É um método

que introduz uma ordem, segundo alguns critérios, na desordem aparente (Bardin,

1977, p. 37). A análise categorial, ao condensar os conteúdos, fornece uma

representação simplificada dos dados brutos, que, neste trabalho, é a totalidade dos

boletins ChanacomChana, e permite que se conheça índices invisíveis (Bardin,

1977, p. 119).

Os textos que foram categorizados são entrevistas, textos acadêmicos,

informativos, notas e informes, depoimentos e artigos de opinião. Alguns outros

conteúdos do ChanacomChana, como os textos publicados no espaço de poesias, e

algumas cartas das leitoras que avaliavam e criticavam o boletim, não foram

incluídos na categorização do conteúdo.

O critério de categorização deste trabalho foi o temático, ou seja, os textos

publicados nos boletins foram classificados a partir de sua temática, de modo a

“descobrir os «núcleos de sentido>> que compõem a comunicação e cuja presença,

ou frequência de aparição podem significar alguma coisa para o objetivo analítico

escolhido” (Bardin, 1977, p.105).



34

3. CHANACOMCHANA: As categorias

A partir da leitura do ChanacomChana, foi possível estabelecer seis

categorias temáticas que se mostrassem relevantes para entender o papel do

boletim para a população LGBTQIAPN+ e que demonstrassem a atuação do boletim

para um jornalismo emancipatório. As categorias temáticas que demonstram a

importância da publicação para pessoas LGBTQIAPN+ foram nomeadas de: 1)

lesbianidade, 2) saúde e 3) saúde mental e preconceito. Já as que mostram um

jornalismo emancipatório foram denominadas como: 4) contrainformação sobre

patriarcado, 5) política e 6) luta de classes.

Os conteúdos das categorias de saúde e saúde mental e preconceito foram

analisados em grupos separados, uma vez que os do primeiro conjunto traziam

textos mais informativos sobre aspectos da saúde física de pessoas LGBTQIAPN+.

Já os conteúdos da segunda categoria, buscavam de forma mais direta denunciar as

estruturas preconceituosas que afetam negativamente a saúde mental desta

população.

No total, foram analisados 50 de 66 textos (75,7%), 16 deles foram

categorizados como contrainformação sobre o patriarcado, 11 como lesbianidade,

oito como saúde, seis como política, cinco como saúde mental e preconceito e

quatro como luta de classes, como mostra o gráfico a seguir.



35

Fonte: criado pela autora

Fonte: realizado pela autora



36

3.1 Categorização

3.1.1 Contrainformação sobre patriarcado

A categoria contrainformação sobre patriarcado foi designada após a

percepção de que diversos textos publicados nos boletins abordavam, abertamente,

a desconstrução de ideias e comportamentos divulgados como “naturais” e

“normais” pelo patriarcado.

Walby define o patriarcado como um sistema social de estruturas e práticas

em que os homens dominam, oprimem e exploram as mulheres. Segundo a autora,

o patriarcado é composto de seis estruturas e uma delas é a heterossexualidade

compulsória e a divisão dos papéis de gênero (1990, p. 20).

Apesar do fato de que uma publicação feita por e para mulheres lésbicas já

representar, a priori, uma quebra com os padrões do patriarcado, essa categoria

abrange textos que evidenciam e questionam as estruturas de maneira direta e

aberta. No total, foram encontrados 16 textos, em todos os boletins, que

apresentaram essa característica de contrainformação.

Um exemplo dos conteúdos que foram categorizados dessa forma é o texto

“A função do homossexual na sociedade”, publicado no quarto boletim.

[...] Pois bem, sabemos que normas de procedimento social e relações
pessoais íntimas são fixadas com o propósito de evitar mudanças. Uma
sociedade padronizada é, portanto, uma sociedade estagnada. “Tudo bem,
isso nós já sabemos e daí?” Daí, que a sociedade nos reprime, pois nos
teme! E nos teme por quê? Ora, nós tivemos a “ousadia” de romper com um
dos mais fortes e enraizados padrões sociais: a heterossexualidade! Então,
os conservadores, “os caretas” pensam consigo: “Se esses anormais, esses
doidos tiveram a petulância de romper com a normalidade (?)
heterossexual, então serão também capazes de ousar romper com a nossa
ordem (?) social e aí… Oh, Deus, será o caos… Temos que detê-los,
portanto!” E, indubitavelmente, a pressão é maior sobre nós, mulheres
homossexuais, nós lésbicas, pois é dupla: pressionam-nos enquanto
mulheres e enquanto lésbicas. Ora, imaginem só uma mulher, sempre tão
reprimida em sua sexualidade, sempre tão reprimida no Eros (“porque o
Eros tem algo de revolucionário”, como diria a feminista Dacia Maraini),
numa sociedade patriarcal (tipo: “o homem é o máximo”) como a nossa,
“ousar” sentir-se muito mais propensa a encontrar a felicidade amorosa e
sexual, com outra mulher… Onde fica o tão endeusado falus, pênis ou pau
(como queiram)? Somos, portanto, uma grave ameaça, não? [...]
(ChanacomChana, nº 4, 1983, p. 15)

Enquanto a imprensa hegemônica mascara as estruturas que determinam os

papéis de gênero e naturaliza a heterossexualidade, o casamento e a organização



37

familiar criada por ele, o boletim evidencia esse processo como forma de negar

essas imposições. Além disso, o ChanacomChana possibilitava que as mulheres

lésbicas expressassem e reiterassem a pertinência da negação aos papéis de

gênero e sexuais.

Os conteúdos de contrainformação sobre o patriarcado também questionam,

de maneira geral, os relacionamentos, inclusive homossexuais, que reproduzem as

relações de poder e dominação e os papéis de gênero do sistema patriarcal. Um

texto que exemplifica isso é:

[...] Não aceito ser classificada. Estaria incorrendo no mesmo erro que os
relacionamentos heterossexuais cometem, e que constitui a sua base: a
delimitação de papéis dentro de um relacionamento, para que cada qual
“conheça” sua parte e não tente assumir a do parceiro. Fechar duas
pessoas dentro de dois papéis restritos por uma série de atributos ditos
“complementares”, por serem “opostos”, é equivalente a castrá-las e
fazê-las renunciar à sua espontaneidade. Não acredito na validade dos
relacionamentos homossexuais que se baseiam nos velhos padrões de
“masculino” e “feminino”. Que é ser homem? Que é ser mulher? Os estudos
revelam que aprendemos a ser quem somos… ninguém nasce com a ideia
de masculino ou feminino na cabeça. [...] Acredito que todas as pessoas,
em geral, homens ou mulheres, somos, primeiramente, SERES HUMANOS
[...]. (ChanacomChana, nº 8, 1985, p. 14).

Em um texto anterior, no primeiro boletim, o GALF defende a ideia de que o

sistema de dominação e de poder nas relações amorosos está deixando “todos,

homens e mulheres, homossexuais e heterossexuais, na mais dolorosa indigência

afetiva” (ChanacomChana, nº 1, 1982, p. 2). As relações de poder que se

desenvolvem dentro dos relacionamentos amorosos, sejam eles heterossexuais ou

homossexuais, ao ditar regras de comportamento, faz com que as pessoas fiquem

menos seguras para expressar seus sentimentos e, consequentemente, seus afetos.

Os textos ainda evidenciam a estrutura social que condena as mulheres ao

trabalho não remunerado. A não conformidade com as estruturas econômicas de

uma família patriarcal, segundo as mulheres do GALF, é ainda mais julgada na

sociedade do que as relações sexuais com mulheres.

Walby também entende como uma das estruturas do sistema patriarcal as

relações de produção no lar. Para a autora, os maridos expropriam o trabalho

doméstico realizado pelas mulheres, no papel de esposa (1990, p. 21). Essa

estrutura é evidenciada pelo GALF no trecho:



38

[...] É que, na verdade, a sociedade não nos discrimina exatamente porque
fazemos sexo com outras mulheres, mas sim por causa dos estilos de vida
que assumimos em decorrência de nossos desejos. No caso das mulheres,
isso é particularmente relevante quando lembramos que muitas vivem
dentro da estrutura de um casamento heterossexual e transam, às vezes ou
sempre, com outras mulheres, algumas das vezes com o conhecimento e
concordância dos maridos. [...] Neste contexto, duas mulheres juntas além
de bastante excitantes para a fantasia masculina também são consideradas
inofensivas pois de fato não abalam nem os privilégios nem a soberania dos
homens. Entretanto, se essas mesmas mulheres decidem partir para uma
vida em comum, ou seja, abandonam seus casamentos e cortam qualquer
interferência masculina de suas relações, tudo muda de figura. [...] As
mulheres lésbicas agora estavam partindo para uma vida fora da estrutura
do casamento, ou seja, estavam efetivamente deixando de servir aos
homens em qualquer aspecto, fosse ele afetivo, sexual ou reprodutivo e isso
não dava para tolerar [...]. (ChanacomChana, nº 10, 1986, p. 1 e 2).

Demonstrações de afeto entre mulheres em relações de amizade não são

socialmente julgados. Isso e o trecho citado evidenciam que o que não é admitido

pelo sistema patriarcal é a negação do afeto, do serviço e da submissão a um

homem. Nesse âmbito, a opressão é relacionada, em primeiro lugar, ao gênero, uma

vez que, por ser mulher, a sexualidade não deveria nem mesmo ser expressa.

3.1.2 Lesbianidade

Os textos categorizados como sendo sobre lesbianidade são aqueles que

tratam, de maneira mais específica, de vivências e sentimentos de mulheres

lésbicas. Esses conteúdos, mesmo ao abordar temas maiores, como por exemplo, a

família, a maternidade, o trabalho, entre outros, trazem essas discussões a partir do

olhar e recorte de mulheres lésbicas nessas situações sociais.

O ChanacomChana, apesar de ser um espaço dedicado a mulheres lésbicas,

também traz conteúdos que conversam com as vivências e interesses de outros

públicos, como homens e mulheres LGBTQIAPN+, mulheres feministas, entre outras

pessoas. No entanto, os textos escritos a partir do contexto da lesbianidade são

importantes por permitir que mulheres lésbicas se enxerguem nas páginas de um

jornal.

Martinho, ao escrever sobre a relação entre as lésbicas e o feminismo,

afirmou que “as mulheres lésbicas que abrem uma publicação feminista, no Brasil,

dificilmente se identificam com o que está escrito, pois não há nada que fale

diretamente de seu cotidiano” (ChanacomChana, nº 12, 1987, p. 1). Dessa forma, é



39

relevante entender quantos e quais conteúdos são voltados para mulheres lésbicas

no boletim, além de observar como é o espaço dedicado a esses textos.

No total, 11 textos foram considerados como da categoria lesbianidade.
Cinco desses conteúdos foram publicados no formato de entrevista jornalística. Os

temas das entrevistas sob o viés da lesbianidade foram: maternidade, família,

trabalho, sexualidade e o assumir lésbico. Um dos exemplos são as vivências

trazidas pelas entrevistadas3 do texto “Lésbicas e família”:

[...] GALF: Sua família sabe que você é lésbica? Se sabe, como se dá a
relação?
Eliza: Não, eu nunca falei a respeito em casa, mas imagino que, pelo
menos, eles desconfiem. Esta é uma situação desagradável para mim, pois
gostaria que eles soubessem. Não conto porque tenho medo da reação
deles. Tenho uma ligação afetiva muito forte com minha mãe e meu irmão e
receio perder isso. No entanto, o fato de esconder que sou lésbica torna
esse relacionamento meio hipócrita, na medida em que eles não me
conhecem realmente. Eles gostam de uma imagem que não corresponde à
realidade completa [...]. (ChanacomChana, nº 7, 1985, p. 9).

Para a entrevistada Eliza, o ChanacomChana representa um espaço onde ela

pôde ser ouvida e pôde expressar sua frustração relacionada ao fato de que sua

família não sabia sobre sua sexualidade. Para mulheres lésbicas que encontram

esses conteúdos nas páginas de um jornal, o boletim é um lugar de identificação e

de acolhimento de sentimentos que podem não ser compreendidos na sua totalidade

por pessoas que não vivem a lesbianidade.

Nesta categoria também cabe destaque ao texto “Democracia também para

as lésbicas: uma luta no Ferro's Bar” que narra o episódio em que as mulheres do

GALF, ao serem impedidas pelo dono do bar de vender o Boletim ChanacomChana

no estabelecimento, fizeram uma manifestação que posteriormente ficou conhecida

como “stonewall brasileiro”. O dia da visibilidade lésbica é comemorado em 19 de

agosto, em homenagem ao acontecimento.

[...] Com a reconquista do Ferro’s, buscávamos também lutar pelo legítimo
direito de circular livremente em todos os locais. [...] As militantes do GALF
conversam com o dono e conseguem que ele declare diante delas, da

3 Dulce, 36 anos, curso superior completo em Administração de Empresas; Eliza, 26 anos, professora
de Português e Literatura; Leda, 21 anos, 2º grau incompleto; Luíza, 25 anos, assistente de finanças,
cursando história da USP; Mírian, 30 anos, professora de Inglês, cursando tradução-interpretação;
Mônica, 20 anos, curso superior incompleto, cursando Serviço Social; Neide, 27 anos, 2º grau
completo, esteticista e agente fiscal de trânsito; Rosely, 25 anos, curso superior completo em filosofia,
professora e pesquisadora de mercado; Rute, 27 anos, cursando Matemática, recepcionista.
(ChanacomChana, nº 7, 1985, p. 9).



40

imprensa e de outras companheiras (os), que o grupo poderá divulgar seu
boletim dentro do bar. Findado o episódio, Irede dá um viva à democracia.
Qual democracia? Para nós, do GALF, sua definição transparece na
complementação que Rosely faz à Irede: “ele só voltou atrás por causa da
nossa força, da nossa união. A democracia neste bar só depende de nós!”.
Por acreditar nessa democracia, sem lideranças, sem vanguardas e sem
elites, é que continuamos a lutar para que todas as lésbicas se expressem e
lutem pelos seus direitos. À maneira de cada uma [...]. (ChanacomChana, nº
4, 1983, p. 2 e 3).

Como tratado em diversos textos do ChanacomChana, as mulheres lésbicas,

na época, frequentavam poucos espaços e viviam nos chamados guetos. A

proibição da venda e circulação do boletim dentro de um local frequentado

majoritariamente por mulheres lésbicas reforçava o preconceito vivido por elas em

todos os demais âmbitos de suas vidas. A “reconquista” deste espaço é uma

afirmação da luta das mulheres lésbicas pelo direito de ir e vir, de se expressar e de

serem respeitadas no exercício destes direitos.

Alguns textos que trazem depoimentos de leitoras sobre seu processo de

autodescoberta, de autoaceitação, de sua participação no GALF, entre outros

relatos, também enquadram na categoria de lesbianidade. Um dos exemplos é o

depoimento de Elisete na edição nº 4, em que ela conta que “o duro mesmo foi eu

conseguir chegar a esta conclusão: ‘sou lésbica’. Mas estava tudo ali ao alcance de

meus olhos e ouvidos, só eu não queria ver nem ouvir” (ChanacomChana, nº 4,

1983, p. 9).

O trecho mostra de que maneira a heteronormatividade difundida nas

estruturas sociais, na imprensa hegemônica, nos livros, nos filmes, entre tantos

outros meios, afeta as mulheres lésbicas antes mesmo de elas se entenderem e se

afirmarem enquanto lésbicas. Ao pensar na possibilidade de não serem

heterossexuais, muitas mulheres se reprimem e se recriminam como um reflexo do

que aprenderam em diversos espaços de convívio social. Até mesmo refletir sobre o

assunto é, de certa forma, autocensurado.

3.1.3 Saúde

A categoria foi criada a partir da observação de que alguns dos textos

abordavam temas como políticas públicas de saúde, prevenção da AIDS e saúde

relacionada à sexualidade feminina. Nesta categoria, também foram categorizadas



41

notas menores, que entravam na seção de “Informes” ou “Em Movimento”, até textos

e entrevistas maiores.

Ao todo, foram encontrados seis conteúdos que tratavam de temas de saúde.

No entanto, o espaço destinado a eles, em sua maioria, não era grande. Um tema

que apareceu de modo frequente nos informes do ChanacomChana foi o parágrafo

302.O da classificação mundial de saúde, que entendia a homossexualidade como

doença. Apesar de aparecer em quatro boletins diferentes, o tema era tratado em

notas menores. Um exemplo pode ser visto no trecho: “O GALF, no encontro das

entidades civis de São Paulo com o governador Franco Montoro, reivindicou, entre

outras coisas: a extinção do parágrafo 302.O do Código de Saúde do INAMPS que

rotula o homossexualismo como desvio e transtorno sexual” (ChanacomChana, nº 1,

1982, p. 11).

Textos sobre a AIDS também eram publicados, mas ainda na seção de

“Informes”. Com exceção do texto informativo “AIDS: fato e preconceito” que ocupou

cerca de duas páginas do boletim.

Fonte: reprodução ChanacomChana, nº 9, 1985 e 1986, p. 14



42

O texto mostra a relação do boletim com as pautas da população

LGBTQIAPN+, de maneira geral. No ano de publicação deste texto, o Somos e o

Lampião da Esquina já não estavam mais em atividade. Neste contexto, o

ChanacomChana trazia informações para prevenção e cuidados com a AIDS e

também conteúdos que desmistificavam o preconceito em relação à doença e aos

seus portadores.

Uma das exceções foi o texto “Sexualidade e Saúde”, em que o

ChanacomChana traz a temática na forma de entrevista, espaço “nobre” do jornal,

uma vez que cada edição possuía apenas uma entrevista. A publicação ocupa cerca

de 10 páginas.

[...] GALF: Quais são os aspectos positivos e negativos que vocês teriam
para dizer em relação ao atendimento médico?
Coletivo Sexualidade e Saúde: [...] Eu acho que a maioria dos aspectos são
positivos. Primeiro a mulher, que vem aqui, tem um espaço para falar. Em
nenhum outro lugar ela tem este espaço. A consulta particular nesse país
não garante absolutamente nada. Eu fui outro dia fazer ultrassom, o técnico
que me atendeu, colocou-me em cima da mesa. O médico que veio fazer o
ultrassom nem me perguntou o que eu tinha e ele sabia que eu também sou
médica. Então a primeira coisa importante é o espaço. Aqui, a mulher chega
e pode falar, pode discutir sexualidade, se ela veio aqui para isso. Nós não
fazemos exame no primeiro dia, só conversamos. Outra coisa é o tipo de
exame que é feito, com todo o carinho. Ela coloca o espéculo nela mesma,
ela vê o colo do útero, ela vê a vagina, ela aprende a fazer o exame do seio,
ela aprende a ter um certo domínio do seu próprio corpo [...].
(ChanacomChana, nº 12, 1987, p. 30).

Os cuidados com a saúde da mulher e a atenção dada a elas durante uma

consulta eram negligenciados pela maior parte dos médicos. Um atendimento

humanizado que tirasse dúvidas das pacientes e permitisse que elas se

autoconhecessem acontecia, na época, em poucos locais, como é o exemplo do

Coletivo Sexualidade e Saúde. Ao tratar da saúde de mulheres lésbicas,

especificamente, a questão se torna mais complexa.

Até os dias atuais, mulheres lésbicas fazem o papanicolau menos vezes que

mulheres heterossexuais, como mostrou uma pesquisa do Departamento de

Obstetrícia e Ginecologia, Morsani College of Medicine, Universidade do Sul da

Flórida, Tampa, Flórida, EUA. Uma matéria da Folha de S.Paulo4 mostrou que, em

muitos casos, as mulheres lésbicas sofrem negligência nos atendimentos

ginecológicos e têm sua sexualidade questionada.
4 Mulheres lésbicas relatam negligência de médicos em atendimentos ginecológicos. Disponível em:
https://www1.folha.uol.com.br/equilibrioesaude/2024/08/mulheres-lesbicas-relatam-negligencia-de-me
dicos-em-atendimentos-ginecologicos.shtml

https://www1.folha.uol.com.br/equilibrioesaude/2024/08/mulheres-lesbicas-relatam-negligencia-de-medicos-em-atendimentos-ginecologicos.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/equilibrioesaude/2024/08/mulheres-lesbicas-relatam-negligencia-de-medicos-em-atendimentos-ginecologicos.shtml


43

O ChanacomChana, em 1987, já evidenciava o despreparo do sistema de

saúde e da formação educacional dos profissionais de saúde para lidar com a

população LGBTQIAPN+ e, de maneira geral, com a saúde da mulher.

3.1.4 Política

A leitura do boletim revela que alguns conteúdos tratam abertamente de

temas das relações políticas e da política estruturada (Três Poderes) nacionais e

internacionais. Esses textos foram agrupados na categoria política.
A lesbianidade como política também é uma temática frequente no

ChanacomChana, porém diluída ao longo de pequenos trechos em diversos textos.

Assim, esses conteúdos não fizeram parte do escopo da categoria política.
Um dos exemplos de publicação que estão nesta categoria é o texto “Nossos

direitos”, que defende a alteração do artigo 153 da Constituição para consolidar

direitos das pessoas LGBTQIAPN+.

[...] O que precisamos é de proteção da lei no sistema constitucional que
está por vir. E isto é importante para nós, porque é do sistema constitucional
que emana o disciplinamento de outros sistemas, como: o penal, o civil, o
trabalhista, etc. Por isso, é inegável a necessidade de a homossexualidade
ser considerada juridicamente e não apenas de fato, deixando, assim, de
ser, para alguns, uma anomalia sexual, perversão e outras denominações
inventadas por falsos moralistas. E, como fato jurídico, não ser apenas
objeto de especulação científica. Acho que é possível uma nova redação do
§1 do art. 153 da Constituição, onde está consagrado o princípio da
isonomia: “Todos são iguais perante a Lei…”. Por que não a punição contra
todas as espécies de discriminação, inclusive aos homossexuais? [...].
(ChanacomChana, nº 11, 1986 e 1987, p. 10).

O texto “Homossexualidade nas leis”, também desta categoria, discute as leis

brasileiras sob o viés da homossexualidade, e até cita documentos, como, por

exemplo, o Código Penal.

[...] Segundo o Código Penal as relações entre dois homens e nas relações
entre duas mulheres nunca poderá ocorrer o estupro porque para a lei
estupro é “contranger a mulher a conjunção carnal, mediante, violência ou
grave ameaça”. (artigo 213). A conjunção carnal é entendida no Direito
como a introdução do pênis na vagina. Um crime que viria a ser de estupro
e que não se consuma, se reduz apenas a tentativa sempre que não houve
a penetração do pênis [...]. (ChanacomChana, nº 10, 1986, p. 9).



44

O trecho demonstra a forma como as estruturas governamentais perpetuam a

naturalização da heterossexualidade e invisibilizam outras relações, deixando

desprotegidas pessoas LGBTQIAPN+ que também estão sujeitas a diversos crimes

sexuais. É por meio dessa evidenciação que o boletim reconstrói o discurso

midiático com o intuito de superar a opressão vivida por esse grupo. No fragmento

anterior, o ChanacomChana ressalta a necessidade de, não só reivindicar que a

existência das relações homossexuais sejam afirmadas, como também de demandar

que elas sejam protegidas pela legislação.

No âmbito do Poder Executivo, o boletim publicou dois textos sobre as

eleições de 15 de novembro de 1986. Nesta votação, foram escolhidos: deputados

estaduais e federais, senadores, que também iriam compor a Assembleia Nacional

Constituinte, e governadores. O ChanacomChana trouxe uma entrevista com

algumas candidatas.

[...] Nos últimos meses, o assunto principal é as eleições de quinze de
novembro. Por terem sido indevidamente marcadas numa mesma data, as
eleições para governador, deputados e senadores, aqui em São Paulo os
meios de comunicação praticamente só se detém nos candidatos ao
governo estadual. Inexiste a discussão das propostas dos candidatos (as)
ao Senado, à Assembleia Legislativa e à Assembléia Nacional Constituinte.
A formulação de uma nova Constituição é um marco histórico
importantíssimo que pode (ou não) garantir e ampliar os espaços
democráticos através das leis que irão reger o país. Neste número, nós, do
ChanacomChana, não poderíamos ficar à margem deste processo. Assim
para contribuir com a ampliação do debate de algumas das propostas
existentes em relação a homossexualidade, racismo, feminismo, ecologia e
terras indígenas, nós entrevistamos três candidatas: Cassandra Rios, Irede
Cardos e Dulce Cardoso. A primeira é candidata à deputada estadual pelo
PDT. As outras duas são candidatas à deputada federal pelo PT [...].
(ChanacomChana, nº 11, 1986 e 1987, p.11).

Após o término das eleições, na edição seguinte do boletim, o

ChanacomChana publicou um balanço delas.

[...] Desde o final de 1985, venho me dedicando a escrever artigos sobre
“Homossexualidade e Leis”, enfatizando dois pontos: a realização das
eleições para a Assembléia Nacional Constituinte e a nossa proposta de só
votar em candidatas (os) que levem, em seu programa, a reivindicação do
Movimento Homossexual Brasileiro de inserção, na nova Constituição, de
um item que criminalize toda e qualquer discriminação devido à orientação
sexual. [...] Agora, creio que chegou a hora de fazermos um balanço dos
resultados das eleições de 15 de novembro. Das três candidatas, por nós
entrevistadas, nenhuma conseguiu se eleger. Cassandra Rios obteve 1687
votos, Dulce Cardoso conseguiu 2830 votos e Irede Cardoso 13728 votos.
[...] (ChanacomChana, nº 12, 1987, p. 16).



45

A proteção contra o estupro era, naquela época, voltada somente para

pessoas heterossexuais. Como citado anteriormente, o ChanacomChana

evidenciava a negligência das leis com pessoas LGBTQIAPN+ e demandava essa

proteção também para essa população. Nos dois trechos citados acima, o boletim

vai além e reivindica uma proteção diferente para essas pessoas, uma vez que as

vivências diárias dessa população são perpassadas por preconceitos. O

ChanacomChana postulava não só a extensão de direitos de pessoas

heterossexuais, como o reconhecimento de que pessoas LGBTQIAPN+ precisam de

direitos específicos e diferentes que abranjam suas realidades e as protejam das

discriminações.

3.1.5 Saúde mental e preconceito

Um tema que também pôde ser categorizado foi a relação entre o preconceito

sofrido pelas pessoas LGBTQIAPN+ e a influência dele na saúde mental. Enquanto

a homossexualidade ainda era considerada doença, no boletim já havia publicações

que tentavam mostrar como essa classificação, na verdade, poderia impactar a

saúde mental dessas pessoas.

Cinco textos fazem parte da categoria saúde mental e preconceito. Dois
deles são sobre Sandra Mara, uma pessoa LGBTQIAPN+ que cometeu suicídio,

dois são depoimentos e um deles discute abertamente a temática, como por

exemplo no trecho:

Por que as lésbicas se enrustem?
Basicamente, por medo da sociedade, do julgamento social. [...]
Se muitas (os) homossexuais são levadas (os) ao suicídio —lembram-se de
Sandra Mara?— devido às constantes pressões sociais que as (os) colocam
à margem, é de se pensar se o enrustimento, ao invés de ser uma proteção,
não é na verdade o oposto. Em outras palavras, se a situação de
ambiguidade que vive a lésbica que se enruste não a protege do
preconceito social e a afasta das demais lésbicas, levando-a viver
momentos de extrema solidão, qual a vantagem do enrustimento? [...]
(ChanacomChana, nº 7, 1985, p.2).

Sandra Mara, que é citada no trecho acima, é tema principal de dois textos

desta categoria. Segundo a publicação “Carta por Sandra Mara”, ela tinha 20 anos,

era paranaense e tinha o apelido de “Bigode”. Sandra Mara passou a infância na

Febem-SP (Fundação Estadual para o Bem-Estar do Menor de São Paulo) e, com a



46

ajuda de Eduardo Suplicy, saiu de lá para trabalhar na Assembleia Legislativa do

Estado de São Paulo. Porém, “Bigode” foi reprovada no concurso para efetivar seu

cargo, quando se sentiu constrangida com a perplexidade que sua presença e sua

aparência masculinizada causava nos fiscais do exame. Sandra Mara suicidou-se

em agosto de 1982. O texto publicado sobre ela no ChanacomChana foi distribuído

no lançamento de seu livro de poemas e textos autobiográficos, “A Queda para o

Alto”, editado pela editora Vozes após sua morte:

[...] Esta carta é dirigida a todos que repudiam a violência, desde a violência
acintosa das ruas e da repressão policial ou a do estupro e espancamento
de mulheres àquela mais insidiosa do preconceito que interiorizamos e que
também mata. O preconceito que também mata as oposições indesejadas,
a criação, a liberdade, a possível felicidade, o ser humano. O preconceito
que empurra pessoas de cima das pontes como derrubou a jovem mulher
Sandra Mara Herzer de um viaduto para a avenida 23 de Maio, no dia 9 de
agosto deste ano [...]. (ChanacomChana, nº 1, 1982, p. 6).

No trecho acima, é evidenciado que o preconceito contra as pessoas que têm

“oposições indesejadas” ao sistema patriarcal, mesmo quando ele acontece de

forma velada, pode trazer efeitos negativos para a saúde mental dessa população. O

preconceito é denunciado, pelo ChanacomChana, como sendo o autor do crime que

levou à morte de Sandra Mara.

O segundo texto publicado pelo boletim sobre Mara pode ser considerado

uma resenha de seu livro. A publicação também questiona o peso do preconceito da

sociedade e de suas instituições para a saúde mental de “Bigode”.

[...]“Estava na hora de abrir os pulmões e gritar nossa saudade, nossa
revolta e nossa opinião a respeito daqueles homens que nos governavam e
que nos obrigavam a baixar a cabeça, sempre caladas como pessoas que
não tinham vontade própria; simplesmente por sermos abandonadas e
súditas de uma marginalidade que nos era imposta diariamente… Neste
mundo aqui fora, as pessoas se iludem tanto que se tornam incapazes de
reparar, de apurar o ouvido e ouvir um de nossos minúsculos gemidos”.
A omissão contra os autoritarismos é o que propicia a morte da criatividade,
da liberdade, a morte de tudo o que poderia dar condições para a existência
de um mundo onde não houvesse Febens, onde não houvesse miséria
material, afetiva e sexual, onde não houvesse tanta falta de amor.
(ChanacomChana, nº 2, 1983, p. 5).

Para além da denúncia da opressão perpetuada pelo sistema patriarcal, o

trecho questiona todos os tipos de dominação causadas por relações de poder

injustas, arbitrárias e violentas em diversos âmbitos sociais e culturais.



47

Um outro exemplo de texto desta categoria é o “Depoimento 1”, em que a

autora fala sobre sua autodescoberta e como os preconceitos sociais internalizados

por ela afetaram diversos pilares da saúde mental.

[...] Analisávamos (e ainda analisamos) as instituições vigentes (família,
Estado, escola, casamento, entre outras) que direta ou indiretamente nos
atingem quanto a suas normas autoritárias, onde a regra é a
heterossexualidade e o domínio do homem. A partir disso, noções quanto a
homossexualidade ser doença, desvio, anormalidade ou imaturidade sexual
também foram sendo cada vez mais desmistificadas e percebidas como um
dos frutos da heterossexualidade “obrigatória”, hoje padrão social de
sexualidade. Mas quem é que determina o que é certo ou errado? Quais
interesses escondem?
Hoje percebo que a culpa, a repressão afetiva e sexual, atrapalharam muito
o meu crescimento e o desenvolvimento dos meus envolvimentos afetivos
em geral. No início, a minha autoestima estava baixa, sentia vergonha do
meu corpo e quase não conseguia falar sobre sexualidade: ficava logo
vermelha quando tocavam no assunto e o “pior” é que se falava
constantemente sobre o tema. Em geral, matinha-me rígida e tímida[...].
(ChanacomChana, nº 3, 1983, p. 8).

Conforme o relato acima explicita, o discurso heteronormativo é utilizado para

dominar e proibir as pessoas de desviarem da norma no âmbito individual e

psicológico. Os danos vão além do desenvolvimento emocional e afetivo das

pessoas LGBTQIAPN+ e afetaram a percepção que a autora tinha de si mesma e do

próprio corpo.

3.1.6 Luta de classes

A categoria "luta de classes” tem o menor número de textos, em

comparação com as demais, totalizando quatro. Porém, ela é responsável por refletir

o início da separação entre o movimento feminista e a luta de classes.

Nesta categoria, estão listados os textos que buscavam argumentar que a

luta de classes e um outro sistema econômico, como o socialismo ou o comunismo,

não necessariamente, traziam um ambiente menos preconceituoso em relação às

questões de gênero e sexualidade. Entre as publicações, uma matéria, que foi

veiculada na seção de “Informes”, mostra como era a vida de mulheres lésbicas em

países socialistas.

O socialismo parece ter resolvido o problema do desemprego (é até crime
não conseguir um) mas, as mulheres continuam ganhando menos que os
homens porque desempenham “tarefas de mulher” e a política sexual do



48

governo é baseada na alegria da família nuclear. Assim sendo, é
praticamente impossível, para uma pessoa solteira ou homossexual,
conseguir um apartamento, assim como arranjar uma namorada (o) pode
levar anos. (ChanacomChana, nº 3, 1983, p. 12).

Mesmo em uma organização econômica diferente, as estruturas

governamentais ainda oprimiam as pessoas, por meio de regras financeiras, como

forma de conduzi-las ao casamento heterossexual, uma vez que o casamento

homossexual também não era reconhecido nesses países.

Os textos sobre o tema foram publicados desde o ChanacomChana nº 2 até o

nº 5, em formatos diferentes. Em um deles, por exemplo, a luta de classes e a

relação com o feminismo é tópico de uma entrevista.

GALF: Mas o partido tem uma estrutura hierárquica, de divisão do trabalho:
os que pensam e os que fazem, enfim, uma estrutura masculina, onde no
socialismo, os homens pobres e de classe média substituem a burguesia no
poder. Você acha que o socialismo que a gente vê por aí, como na Rússia e
na China, por exemplo, liberta a mulher?

Associação das donas de casa: Não liberta se a mulher não se
libertar. Não adianta você mudar o sistema, se as mulheres não vão se
libertar. É a mesma coisa com a classe operária, não adianta esta classe
tomar o poder, se os operários não mudarem a cabeça deles.
(ChanacomChana, nº 2, 1983, p. 10).

Já em uma outra entrevista, dada originalmente para a revista Connection,

dos Estados Unidos, e traduzida para o ChanacomChana nº 5, a vida de mulheres

lésbicas em países socialistas é a temática central.

Em um outro exemplo, uma publicação, defende abertamente que os grupos

feministas não devem ter relações com os partidos políticos para que, dessa forma,

seja possível manter a autonomia do movimento.

Os partidos políticos, na minha opinião, estão neste esquema, uns
reproduzem mais os valores dominantes, outros reproduzem menos, mas as
velharias básicas permanecem: a estrutura hierárquica, a falta de
democracia interna, o machismo, a vontade do poder. A experiência
histórica dos países socialistas demonstrou até agora o fracasso dos
partidos, da ditadura do proletariado ou sobre este. O que ficou claro é que
um canal que reproduz valores opressivos não pode construir uma
sociedade não opressiva. (ChanacomChana, nº 4, 1983, p. 6).

Os textos são um reflexo do que acontecia no movimento feminista e no

movimento homossexual. As feministas perceberam que a organização dos partidos

políticos ainda era embasada em estruturas e relações de poder, da mesma forma



49

que o sistema patriarcal. O GALF buscava se organizar “sem lideranças, sem

vanguardas e sem elites” e esse foi um dos motivos que também afastou o grupo

dos movimentos político-partidários.

3.2 ChanacomChana e jornalismo emancipatório dentro do movimento
feminista e LGBTQIAPN+

A análise dos conteúdos do ChanacomChana mostra a importância do

boletim para a população LGBTQIAPN+, ele traz conteúdos que as mulheres

lésbicas brasileiras, nos anos 1980, ao abrir o boletim, conseguiam se identificar.

Além da identificação, havia informações sobre saúde física e mental, sobre o

mercado de trabalho, política, sexualidade, entre outros diversos temas. Ele também

oferecia a possibilidade de estas mulheres adquirirem mais conteúdos por meio de

livros e artigos acadêmicos, os quais podiam ser xerocados. Além disso, elas eram

convidadas a participar de um espaço de discussão no GALF.

O ChanacomChana também mostrou-se um espaço onde as mulheres

lésbicas também conseguiam publicar seus depoimentos, opiniões, poesias e

sentimentos. O boletim também era um canal para aquelas que, mesmo fora da

cidade de São Paulo, podiam trocar cartas e conhecer outras mulheres lésbicas,

seja para relacionamentos amorosos ou para amizades.

Para além da lesbianidade, exclusivamente, o ChanacomChana trazia

informações para a população LGBTQIAPN+ de maneira geral, como por exemplo,

textos informativos sobre AIDS, leituras sobre a Constituição e outras leis a partir do

viés da homossexualidade, entre outros conteúdos. As publicações do boletim

também reivindicavam que a homossexualidade, em geral, não fosse considerada

doença e publicava conteúdos sobre saúde mental de pessoas LGBTQIAPN+.

Também é importante relembrar que, durante os anos em que o

ChanacomChana foi publicado, o GALF, juntamente com alguns outros grupos

homossexuais, manteve a subsistência do Movimento Homossexual no Brasil, que

passava por dificuldades devido à AIDS e à recessão (Batista, 2020, p. 34). O

ChanacomChana foi um meio de divulgação dos grupos ainda existentes e das

pautas e reivindicações do Movimento Homossexual na década de 1980.

Em relação ao jornalismo emancipatório, o ChanacomChana demonstra

essas características em seus conteúdos, ao buscar desconstruir, por meio de textos



50

de contrainformação, os discursos do patriarcado sobre os papéis de gênero e os

padrões sexuais. As publicações do boletim explicítam a maneira de organização

das estruturas sociais e sugerem outras disposições sociais e de relacionamentos

que não estejam constantemente competindo por poder.

Os conteúdos também reivindicam a superação da opressão exercida pelo

Estado, por meio das leis, por exemplo. O boletim discute e pleiteia o

reconhecimento, na Constituição, de que pessoas LGBTQIAPN+ são indivíduos, têm

direitos e devem ser respeitadas.

Para além dos sistemas vigentes no Brasil à época, o ChanacomChana

também explicita as estruturas de opressão à mulher e aos homossexuais em

países que vivem em sistemas econômicos diferentes, como o socialismo. A

publicação busca a superação da dominação do homem sobre a mulher em todos

sistemas e países.

O boletim ainda abre espaço para outras formas de feminismos, além daquele

realizado por mulheres brancas de classe média, ao entrevistar, por exemplo, a

Associação das Donas de Casa. Enquanto algumas feministas e alguns feminismos

falavam em nome das mulheres de classes mais vulneráreis, o ChanacomChana

entrevistava diretamente essas mulheres, como no na publicação com Cida Kopcak,

da Associação das Donas de Casa:

[...] Existe uma outra Associação, que é do pessoal da burguesia, da
Marlene Carmo. Gostam de fazer pão em casa, ela acha que dá pra
resolver o problema do pão e do leite que estão muito caros, fazendo-os em
casa. A gente não, a nossa associação é mais reivindicativa, dá informação
para a mulher. Em vez de fazer pão em casa nós queremos que o pão
abaixe. [...] As feministas, aí é que está. Há um grupo de mulheres que se
assumem feministas e que no meu modo de ver não são. Elas falam em
nome de um monte de “mulherada” mas na realidade não representam
estas mulheres. Elas dizem que não podem falar sobre lesbianismos porque
o pessoal do bairro não aceita isto. Mas estas feministas que são contra,
que não põem isto no programa, elas praticam entre elas. [...] Você sente
que elas falam em nome de mulheres que elas nem sabem quem são [...].
(ChanacomChana, nº 2, 1983, p. 6 e 7).

A própria relação entre o feminismo e o lesbianismo vivida pelo grupo que

publicava o ChanacomChana traz uma interseccionalidade. Como o trecho e

diversos outros textos do boletim demonstraram, o GALF não tratou nas publicações

somente de vivências da lesbianidade e sempre propôs diálogo com pessoas que

viviam diversas outras realidades e sofriam opressões diferentes.



51

O boletim também discute, mesmo que de maneira breve, outras

interseccionalidades dos feminismos e lesbianidades com, por exemplo, o

movimento negro. Ao narrar a Conferência Lésbica em Genebra, Martinho toca nas

relações entre o feminismo e a lesbianidade negra e latinoamericana.

[...] Havia mulheres de várias nacionalidades e raças e não foi de estranhar,
considerando o mundo em que vivemos, que logo surgisse um conflito.
Inadvertidamente (!?) uma mulher branca levantou-se para falar quando a
mesa, formada pelas integrantes do ILIS, perguntou à plenária se havia
alguém da África do Sul, o que provocou a ira (mais que justa) das lésbicas
negras. A partir desse incidente, principiou-se uma confusão onde tudo
aquilo que nos separa (a saber, o racismo, o classicismo, o etnocentrismo)
veio à tona, deixando claro o quanto ainda temos que discutir para
podermos trabalhar juntas. Por exemplo, as lésbicas negras passaram a
protestar inclusive contra o uso da palavra negro que, em português e, pelo
que me disseram, em espanhol também, não tem a mesma conotação
pejorativa que a palavra “nigger”, em inglês o equivalente ao nosso “preto
ou macaco”. Fazê-las entender que também é uma forma de racismo (de 1º
mundismo, no caso delas) projetar nossas realidades sobre as realidades
de outras culturas, não foi uma tarefa fácil [...]. (ChanacomChana, nº 10,
1986, p. 22).

Em um breve relato, o ChanacomChana evidencia a necessidade de se

discutir a interseccionalidade das opressões, seja no movimento feminista, no

movimento LGBTQIAPN+, no movimento negro ou no diálogo com pessoas de

diferentes culturas. Para desestabilizar os amadores de fórmulas simples, conforme

afirmam Lago, Kazan e Thamani, parafraseando Simone de Beauvoir (1980), é

preciso desenvolver a interseccionalidade para explicitar as muitas possibilidades de

composição de narrativas dos sujeitos sobre si e sobre o mundo (2018, p. 6).



52

CONCLUSÕES

O ChanacomChana traz em seus conteúdos representações de feminismos e

interseccionalidades com outros movimentos que, de maneira geral, não têm espaço

nas publicações e discursos midiáticos. Isso porque a própria relação entre o

feminismo e a lesbianidade já representa uma interseccionalidade.

Até mesmo, a bibliografia utilizada neste trabalho, apesar de importante para

contextualizar algumas questões de forma didática, não abrange todos os

feminismos praticados na América Latina e no Brasil entre os anos de 1970 e 1980.

Uma das hipóteses para que a interseccionalidade não seja tão abordada é a

inexistência de referencial teórico (Lago, et. al, 2018, p. 12). O boletim em si, como

mostrado anteriormente, ainda é pouco estudado no campo jornalístico.

Esses fatos explicitam a relevância dos conteúdos do ChanacomChana, tanto

para o contexto em que ele foi publicado, como para os estudos a serem

desenvolvidos nos dias atuais. Os textos desconstroem os discursos patriarcais, por

meio da contrainformação, de forma aberta e direta, tornando possível pensar a

reconstrução das estruturas sociais e das relações de uma forma menos opressiva,

dominadora e violenta.

Ainda na intersecção com o movimento feminista, o boletim registrou em suas

páginas um dos momentos históricos vividos pelas feministas: o início da cisão com

os partidos político-partidários e da autonomia do movimento. A separação dos

partidos também representou, para as feministas, uma negação das relações de

poder e da opressão vividas nesses espaços, que rejeitavam as questões de gênero

e sexualidade apontadas por estas mulheres.

O ChanacomChana defendia que somente a pauta da luta de classes não

poderia proporcionar menor opressão para as mulheres, principalmente as lésbicas.

Até mesmo em um movimento que buscava desconstruir as estruturas do sistema

econômico existente na época, o boletim demonstrou a importância de se demandar

o máximo possível de superação das dinâmicas de dominação para além das

propostas dos movimentos de esquerda.

Em relação à importância do boletim para a população LGBTQIAPN+, os

conteúdos evidenciam a negligência das organizações governamentais na proteção

e na efetivação dos direitos dessas pessoas. O ChanacomChana lutava pelo



53

cumprimento dos direitos dessa população e também pela ampliação deles e pela

criminalização formal da homofobia.

Além disso, o boletim foi um dos mantenedores da imprensa e do movimento

LGBTQIAPN+ durante a década de 1980. Suas publicações traziam informações

sobre saúde, política e sobre as lutas travadas pelo movimento, de forma geral, no

mundo todo.

Para as mulheres lésbicas, mais especificamente, o boletim tornou-se um

espaço de expressão de suas individualidades, de acolhimento dos sentimentos

experienciados exclusivamente na lesbianidade e de identificação com outras

mulheres que tinham a oportunidade de publicar no jornal.

Os conteúdos do ChanacomChana reivindicavam direitos para mulheres e

para pessoas LGBTQIAPN+, enquanto as mulheres que os publicavam sofriam

preconceitos em ambos os grupos. O primeiro não considerava que lésbicas eram

mulheres e, muito menos, feministas. O segundo as oprimia por serem mulheres. Os

textos do boletim trouxeram a possibilidade para que as lésbicas reivindicassem

direitos enquanto mulheres e enquanto homossexuais. O ChanacomChana cria um

novo espaço para mulheres lésbicas e uma nova possibilidade de atuação dentro

dos dois movimentos.



54

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

BARBOSA, Paula Évelyn Silveira. Trajetória da imprensa lésbica no Brasil
(1981-1985): uma história possível para (re)pensar o jornalismo. Dissertação
(Mestrado em jornalismo) – Universidade Estadual de Ponta Grossa. Ponta Grossa,
2019. Disponível em: https://tede2.uepg.br/jspui/handle/prefix/3163. Acesso em: 5 de
novembro de 2024.

BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. Lisboa: Editora Edições 70, 1977.

BASÍLIO, Raíssa. Mulheres lésbicas relatam negligência de médicos em
atendimentos ginecológicos. Folha de S. Paulo, 2024. Disponível em:
https://www1.folha.uol.com.br/equilibrioesaude/2024/08/mulheres-lesbicas-relatam-n
egligencia-de-medicos-em-atendimentos-ginecologicos.shtml. Acesso em: 20 de
novembro de 2024.

BATISTA, Letícia Emília. Chanacomchana: um sopro do lesbianismo paulista
nos anos de 1980. Dissertação (Mestrado em História Social) – Pontifícia
Universidade Católica de São Paulo. São Paulo, 2020. Disponível em:
https://tede2.pucsp.br/bitstream/handle/23360/4/Let%c3%adcia%20Em%c3%adlia%
20Batista.pdf. Acesso em: 04 de novembro de 2024.

BOLETIM CHANACOMCHANA. São Paulo. Edição n. 0. Janeiro de 1981.

BOLETIM CHANACOMCHANA. São Paulo. Edição n. 1. Dezembro de 1982.

BOLETIM CHANACOMCHANA. São Paulo. Edição n. 2. Março de 1983.

BOLETIM CHANACOMCHANA. São Paulo. Edição n. 3. Maio de 1983.

BOLETIM CHANACOMCHANA. São Paulo. Edição n. 4. Setembro de 1983.

BOLETIM CHANACOMCHANA. São Paulo. Edição n. 5. Maio de 1984.

BOLETIM CHANACOMCHANA. São Paulo. Edição n. 6. Nov/dez/jan de 1984 e
1985.

BOLETIM CHANACOMCHANA. São Paulo. Edição n. 7. Abril de 1985.

BOLETIM CHANACOMCHANA. São Paulo. Edição n. 8. Agosto de 1985.

BOLETIM CHANACOMCHANA. São Paulo. Edição n. 9. Dez/jan/fev de 1985 e
1986.

BOLETIM CHANACOMCHANA. São Paulo. Edição n. 10. Setembro de 1986.

BOLETIM CHANACOMCHANA. São Paulo. Edição n. 11. Out/nov/dez/jan de 1986 e
1987.

https://tede2.uepg.br/jspui/handle/prefix/3163
https://tede2.pucsp.br/bitstream/handle/23360/4/Let%c3%adcia%20Em%c3%adlia%20Batista.pdf
https://tede2.pucsp.br/bitstream/handle/23360/4/Let%c3%adcia%20Em%c3%adlia%20Batista.pdf


55

BOLETIM CHANACOMCHANA. São Paulo. Edição n. 12. Maio de 1987

CARDOSO, Elizabeth da P. Imprensa feminista brasileira pós-1974. Dissertação
(Mestrado em Jornalismo) – Escola de Comunicações e Artes da Universidade de
São Paulo. São Paulo, 2004. Disponível em:
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/27/27142/tde-17052004-165710/pt-br.php
. Acesso em: 19 de agosto de 2024.

EDDINE, E. A. C.; SENA, A. de J.; RODRIGUES, J. E. de A. G.; LIMA, T. R. C. As
mídias alternativas ChanacomChana e Lampião da Esquina: uma trajetória de
resistência, identidade e visibilidade. Revista Research, Society and
Development, [S. l.], v. 10, n. 3, p. e18010313233, 2021. Disponível em:
https://rsdjournal.org/index.php/rsd/article/view/13233. Acesso em: 5 de novembro
de 2024.

LAGO, Cláudia; BENETTI, Marcia. Metodologia de pesquisa em jornalismo.
Petrópolis: Editora Vozes, 2007.

LAGO, Cláudia; KAZAN, Evelyn; THAMANI, Manuela. Jornalismo e Estudos de
Gênero: e a interseccionalidade, onde está? 41° Congresso Brasileiro de Ciência
da Comunicação. Joinville. 2018. Disponível em:
https://www.eca.usp.br/acervo/producao-academica/003028415.pdf. Acesso em: 19
de novembro de 2024.

LAMPIÃO DA ESQUINA. Rio de Janeiro. Edição n. 12. Maio de 1979.

LESSA, Patrícia. Visibilidade e ação lesbiana na década de 1980: uma análise a
partir do Grupo de Ação Lésbico-Feminista e do Boletim Chanacomchana.
Revista Gênero. Niterói. v. 8, n. 2, p. 301-333, 1. sem. 2008. Disponível em:
https://periodicos.uff.br/revistagenero/article/view/30925/18014. Acesso em: 27 de
agosto de 2024.

MACRAE, Edward. A construção da igualdade-política e identidade
homossexual no Brasil da “abertura”. Salvador: Editora Edufba, 2018. Disponível
em: https://books.scielo.org/id/yn5sj/pdf/macrae-9788523219987.pdf. Acesso em: 5
de novembro de 2024.

MARTINEZ, Monica; LAGO, Cláudia; LAGO, Mara Coelho de Souza. Estudos de
gênero na pesquisa em jornalismo no Brasil: uma tênue relação. Revista
Famecos. Porto Alegre, v. 23, n. 2. 2016. Disponível em:
https://revistaseletronicas.pucrs.br/revistafamecos/article/view/22464/14180. Acesso
em: 19 de novembro de 2024.

MORETTI-PIRES, Rodrigo Otávio; TESSER JÚNIOR, Zeno Carlos; KOVALESKI,
Douglas Francisco. Homofobia e os socialistas brasileiros em “O Lampião da
Esquina” (1978-1981). Revista Estudos Feministas, 26 (3). Florianópolis, 2018.
Disponível em:
https://www.scielo.br/j/ref/a/NHyRMqvnbKvtHqbMPPJVRRv/?lang=pt#. Acesso em: 5
de novembro de 2024.

https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/27/27142/tde-17052004-165710/pt-br.php
https://rsdjournal.org/index.php/rsd/article/view/13233
https://www.eca.usp.br/acervo/producao-academica/003028415.pdf
https://periodicos.uff.br/revistagenero/article/view/30925/18014
https://books.scielo.org/id/yn5sj/pdf/macrae-9788523219987.pdf
https://revistaseletronicas.pucrs.br/revistafamecos/article/view/22464/14180
https://www.scielo.br/j/ref/a/NHyRMqvnbKvtHqbMPPJVRRv/?lang=pt#


56

OLIVEIRA, Dennis. Jornalismo e emancipação: uma prática jornalística baseada
em Paulo Freire. São Paulo: Editora Appris, 2017.

TELES, Maria Amélia de Almeida. Breve história do feminismo no Brasil. São
Paulo: Editora Brasiliense, 1993.

WALBY, Sylvia. Theorizing patriarchy. Oxford: Blackwell, 1990.

WOITOWICZ, Karina Janz; PEDRO, Joana Maria. Feminismo e ativismo
midiático: o jornalismo como estratégia de ação política. In: Fazendo Gênero 9 -
Diásporas, Diversidades, Deslocamentos, Anais, Florianópolis, 2010.


