
UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

Faculdade De Filosofia, Letras E Ciências Humanas 

Departamento de Geografia 

SÃO PAULO 

2015 

 

 

 

 

 

 

 

MARCOS HENRIQUE MARTINS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOVENS QUILOMBOLAS: 

Identidade e Acumulação Negativa nas Comunidades da Poça e 

do Mandira, no Vale do Rio Ribeira de Iguape – SP 

 

 

 

 

 



 

SÃO PAULO 

2015 

MARCOS HENRIQUE MARTINS 

 

 

 

 

JOVENS QUILOMBOLAS: 

Identidade e Acumulação Negativa nas Comunidades da Poça e do 

Mandira , no Vale do Rio Ribeira de Iguape – SP 

 

 

 

 

YOUNG QUILOMBOLAS: 

Identity and Negative Accumulation in the Poça and Mandira 

Communities, in the Iguape Ribeira River Valley – SP 

 

 

 

 

 

 
Trabalho de Graduação Individual 

apresentado ao Departamento de Geografia 

da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas da Universidade de São Paulo 

para obtenção do título de Bacharel em 

Geografia. 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Júlio César Suzuki



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À minha mãe, por sua incansável luta neste mundo machista e violento. A ela, minha 

admiração, carinho e amor incondicionais. 

 

À minha amiga, companheira e amante, por seu amor e paciência durante esses anos de 

crises e reflexões. Ao meu amor, todo o meu amor. 

 

A todos os geógrafos que mesmo autocríticos da ilusão de um mundo melhor não desistem 

de sonhar e sofrer por ele. A eles, toda a negatividade da crítica. 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 
 

 

Agradeço especialmente ao Prof. Dr. Júlio César Suzuki, meu orientador e amigo, que 

desde o primeiro ano da graduação esteve pacientemente ao meu lado, indicando os 

caminhos a serem percorridos nas veredas da teoria e da prática acadêmicas. 

Agradeço também à Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de São Paulo (FAPESP), 

pela concessão da bolsa de Iniciação Científica que tornou possível a realização deste 

trabalho. 

Sou eternamente grato pela atenção e carinho que recebi nas visitas realizadas nas 

comunidades quilombolas da Poça e do Mandira. 

Por fim, gostaria de agradecer a todos os professores e amigos que viveram comigo nestes 

anos. Sem eles não poderia vivenciar os incômodos do pensamento humano e crescer com 

eles. 

 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Na urgência de acelerar a História para nos libertarmos de nosso 

atraso, de nossa pobreza e de nossas insuficiências, fizemos uma 

opção compreensível pelos grandes temas e pelos processos sociais 

decisivos da transformação social a qualquer preço. E o fizemos 

fechando os olhos e a inteligência ao reiterativo, como se fosse 

simples estorvo da História. Uma mutilação que anula a dimensão 

propriamente dialética da realidade social, suas condições e seus 

desafios interpretativos. 

 

José de Souza Martins (2008, p.12).



 

 
 

RESUMO 
 

 

A exclusão sempre fez parte da história do negro no Brasil: se antes de forma visivelmente 

brutal e socialmente aceita, hoje de forma veladamente brutal e socialmente invisível. Um 

ganho significativo relacionado à história do negro no Brasil está incorporado nos termos 

do artigo 68 dos Atos das Disposições Transitórias (ADTs) da Constituição Federal de 

1988, que declara: “Aos remanescentes das comunidades dos quilombos que estejam 

ocupando suas terras é reconhecida a propriedade definitiva, devendo o Estado emitir-lhes 

os títulos respectivos”. Tendo em vista a importância legal que o reconhecimento das 

comunidades quilombolas conquistou a partir de então, muitos trabalhos foram realizados 

no intuito de criar uma definição satisfatória do que seriam as comunidades quilombolas, 

possibilitando com isso o reconhecimento e a titulação dos territórios dessas comunidades. 

Por outro lado, depois de quase três décadas da publicação do artigo 68 dos ADTs, poucos 

trabalhos têm dado atenção à situação das novas gerações que têm nascido nessas 

comunidades. Destarte, a partir da realização de entrevistas, algumas delas com atenção 

especial à história de vida dos entrevistados, bem como da aplicação de questionários, 

procuramos compreender de que forma as relações de alteridade e de intersubjetividade 

entre os jovens remanescentes de quilombo das comunidades da Poça e do Mandira têm 

alterado o modo de vida, bem como a identidade, dessas comunidades. Ademais, 

objetivou-se compreender também quais têm sido os processos expropriatórios principais a 

que têm sido submetidas as comunidades quilombolas no processo de acumulação negativa 

do capital. A partir dessas reflexões, pode-se observar que, apesar da importância 

significativa das novas oportunidades conquistadas pelas comunidades quilombolas a partir 

do artigo constitucional em termos de políticas públicas, estas conquistas apresentam um 

caráter contraditório: ao mesmo tempo em que buscam supostamente garantir a 

permanência dos remanescentes de quilombo em seu território, reconhecendo sua origem 

comum, sua cultura e tradição, garantindo assim a titulação de suas terras e o acesso às 

políticas especiais do Estado, acabam por facilitar o processo emigratório, especialmente a 

saída dos indivíduos mais jovens da comunidade, tornando-se assim, em primeiro lugar, 

mecanismos perversos de expropriação e desarticulação político-identitária. 

 

Palavras-chave: Jovens Quilombolas; Poça; Mandira; Acumulação Negativa. 



 

 

ABSTRACT 

 

 

Exclusion has always been present in the history of black people in Brazil: formerly in a 

visibly brutal and socially accepted way, today in a covertly brutal and socially invisible 

one. A significant gain regarding the history of black people in Brazil is embodied in the 

Atos das Disposições Transitórias (ADTs), pursuant to Article 68 of the 1988 Federal 

Constitution, which declares: “The remnants of quilombola communities who are 

occupying their lands are recognized to have definitive ownership of them, and the State 

shall grant them the respective titles”. In view of the legal importance that the quilombola 

communities have gained ever since, many studies have been conducted in order to reach a 

satisfactory definition of what they really are, thereby allowing the recognition and titling 

of the territories of these communities. On the other hand, nearly three decades after the 

publication of the Article 68 (ADTs), few studies have paid attention to the situation of 

younger generations who have been born in these communities. Thus, by performing 

interviews, some with special attention to the life story of respondents, and the use of 

questionnaires, we seek to understand how the relations of otherness and intersubjectivity 

among the remaining young people of quilombos in both the Poça and Mandira 

communities have changed the lifestyle and identity of those communities. Furthermore, 

we also aimed to understand what have been the main expropriation processes the 

quilombola communities have undergone in the process of negative capital accumulation. 

Within the framework of these reflections, it can be seen that, despite the significant 

importance of the new opportunities conquered by quilombola communities, from the 

constitutional article in terms of public policies, these achievements have a contradictory 

character: while they supposedly seek to ensure the quilombo remnants‟ remaining in their 

territory, acknowledging their common origin, their culture and traditions, thus ensuring 

the titling of their lands and the access to the special policies of the State, they end up 

inducing emigration, especially the leaving of the youngest individuals in the community, 

they thus become, above all, perverse mechanisms of expropriation and political identity 

disarticulation.  

 

Keywords: Young quilombolas; Poça; Mandira; Negative Accumulation.  



 

 
 

SUMÁRIO 

 

1. Introdução  ................................................................................................ 9 

 

2. O Vale do Rio Ribeira de Iguape  .......................................................... 27 

2.1. Pequeno Histórico da Região  ................................................................................. 27  

2.2. A Questão Ambiental  .............................................................................................. 31 

2.3. Expropriação e Emigração: Da Economia de Excedentes para a Mobilidade do 

Trabalho  ................................................................................................................... 38 

 

3. Juventude, Identidade e Representatividade  ...................................... 46 

 

4. Sobre a Comunidade de Remanescentes de Quilombo da Poça  ........ 55 

4.1. Localização e Situação Socioeconômica da Comunidade: pequena análise crítica 

 ................................................................................................................................... 55 

4.2. Sobre os Jovens Quilombolas da Poça  ................................................................... 70 

4.3. Urbanização e Sociabilidade no Quilombo da Poça  ............................................... 70 

 

5. Sobre a Comunidade de Remanescentes de Quilombo do Mandira  . 87 

5.1. Localização e Situação Socioeconômica da Comunidade: pequena análise crítica 

 ................................................................................................................................... 87 

5.2. Os Jovens Quilombolas do Mandira  ....................................................................... 98 

5.2.1. EMIGRAÇÃO E (RE) PRODUÇÃO DE CAPITAL  ................................... 98 

5.2.2. ALTERIDADE, INTERSUBJETIVIDADE E MODERNIDADE  ............. 105 

 

6. Considerações Finais  ........................................................................... 112 

 

7. Referências  ............................................................................................ 114 

 

APÊNDICES  .............................................................................................. 119 

 



 

9 
 

1. Introdução 
 

As comunidades quilombolas estão integradas na sociedade brasileira de modo 

precário, instável e marginal, como é possível de se constatar, em geral, na condição dos 

negros no Brasil.  

A noção amplamente compartilhada do que seria um “quilombo”, tanto no senso 

comum como na ciência, até a década de 1990 (e até hoje), esteve e está associada a uma 

história “oficial”, na qual ganhou destaque a definição de quilombo como “toda habitação 

de negros fugidos, que passem de cinco, em parte despovoada, ainda que não tenham 

ranchos levantados e nem se achem pilões nele” (Conselho Ultramarino, 1740). Esta 

definição permanece até hoje em nosso pensamento na figura do Quilombo dos Palmares. 

Neste sentido, é preciso, como salienta Alfredo Wagner Berno de Almeida (1999), livrar-

nos de concepções congeladas sobre como são formadas as comunidades quilombolas e do 

que elas sejam e significam atualmente. 

A necessidade prática de se questionar esta conceituação chega com a definição do 

artigo 68 dos Atos das Disposições Transitórias da Constituição Federal de 1988, que 

lançará uma nova noção a ser construída: a de “Remanescentes de Quilombo”. Durante a 

década de 1980/1990, os movimentos de base, as comunidades camponesas quilombolas e 

um grande número de pesquisadores buscou superar a definição frigorífica de quilombo e, 

dentro do próprio movimento de resistência e de luta das comunidades que viriam a 

conquistar o reconhecimento e a titulação de suas terras surge uma nova identidade 

política: a identidade de “quilombola” ou de “remanescente de quilombo” (ALMEIDA, 

1999). 

As comunidades quilombolas são constituídas de descendentes de africanos que 

foram escravizados e elas estão integradas na sociedade brasileira de modo precário, 

instável e marginal, como é possível de se constatar, em geral, na condição dos negros no 

Brasil. Essas comunidades são compostas por remanescentes de quilombos, sujeitos 

historicamente constituídos na luta pela terra e pelo direito à vida. Utilizaremos aqui a 

expressão “Remanescente de Quilombo” não no sentido legislativo original, que 

desconhecia a realidade camponesa brasileira quando da criação do artigo 68, mas da 

forma como ela foi apropriada pelos quilombolas: como identidade politicamente 

orientada. Os Remanescentes de Quilombo não são restos da história, mas atores dos 



 

10 
 

processos sociais, políticos e econômicos necessários para a reposição dos pressupostos 

que constituem essa sociedade. 

Enquanto sujeitos singularmente constituídos, os quilombolas constituem uma 

forma de sociabilidade e relações de produção particulares, inseridas de forma 

contraditória no capitalismo, que “[...] engendra e reproduz relações [aparentemente] não 

capitalistas de produção” (MARTINS, 2010, p.22). 

Para Martins, “[...] o capitalismo, na sua expansão, não só redefine antigas relações, 

subordinando-as à reprodução do capital, mas também engendra relações não capitalistas, 

igual e contraditoriamente necessárias a essa reprodução” (MARTINS, 2010, p.36). Não 

defendemos a visão teleológica presente nas obras desse autor, para o qual o 

desenvolvimento adequado da industrialização brasileira levaria ao fim de uma suposta 

“modernidade anômala” (MARTINS, 2012) que caracterizaria o Brasil enquanto nação 

moderna. Destarte, discordamos de que “[...] tal produção capitalista de relações não 

capitalistas se dá onde e enquanto a vanguarda da expansão capitalista está no comércio” 

(MARTINS, 2010, p.37), ou seja, nas colônias ou ex-colônias, onde a industrialização é 

ainda deficiente, pois o processo da troca é constituído sempre pela simultaneidade 

compra-venda, que necessita de uma certa forma de consciência, amparada na ilusão de 

equivalência entre valor e forma-valor. Esta leitura advém e depende de uma ilusão de 

sucessão, que é necessária para a manutenção da simultaneidade que caracteriza a 

sociedade capitalista. É a partir do desvelamento desta simultaneidade que se pode 

compreender como se constituem as comunidades quilombolas e como elas são negadas 

como sendo representantes do atraso, mesmo constituindo parte integrante e essencial do 

desenvolvimento capitalista. Neste sentido, onde José de Souza Martins diz “não 

capitalista”, ou seja, as relações de produção que aparentam não ser tipicamente 

capitalistas, dizemos “não assalariadas”, pois o assalariamento pressupõe necessariamente 

formas de trabalho não assalariadas para a reposição de seus pressupostos. 

Do ponto de vista do discurso dialético, do qual Martins parte, o “não capitalista” 

só existe em função do “capitalista”, ou seja, trata-se de uma ilusão necessária ao modo de 

produção capitalista, que se nega enquanto tal. Neste sentido, vale a pena retomarmos 

algumas reflexões importantes. 

O fenômeno do valor é a forma valor. O descortinar da diferenciação existente entre 

valor e forma valor nos revelaria, em última instância, a simultaneidade contraditória, 

constituída enquanto síntese necessária ao capital, que fundamenta todas as relações sociais 



 

11 
 

modernas. Ademais, esta contradição determina e depende necessariamente uma forma de 

consciência, que Marx procurou desvelar: 

 

O valor de troca aparece inicialmente como relação quantitativa, a 

proporção na qual valores de uso de um tipo são trocados por valores de 

uso de outro tipo, uma relação que se altera constantemente no tempo e 

no espaço. Por isso, o valor de troca aparece como algo acidental e 

puramente relativo, um valor de troca intrínseco, imanente à mercadoria 

(valeur intrinsèque); portanto, uma contradição in adjecto [contradição 

nos próprios termos]. Vejamos a coisa mais de perto (MARX, 2013, 

p.114). 

 

Marx buscou distinguir, num primeiro momento, entre a qualidade aparentemente 

material, supostamente tangível por assim dizer, da mercadoria, a partir da qual o 

trabalhador, no processo de trabalho, a constituiu enquanto utilidade, valor de uso, de seu 

valor de troca, que “[...] é apenas a quantidade de trabalho socialmente necessária ou 

tempo de trabalho socialmente necessário para a produção de um valor de uso [...]” 

(MARX, 2013, p.117). Num segundo momento, ele demonstra como a mercadoria também 

é uma unidade contraditoriamente constituída entre valor de uso e valor de troca. Por assim 

dizer, este raciocínio levaria a que, necessariamente, não está posto na qualidade material 

do ouro que ele deva ser moeda, ou seja, que ele tenha essa utilidade, da mesma maneira 

que não é imanente a ele possuir valor, cuja essência só se constitui socialmente, enquanto 

elemento necessário de uma relação social de produção específica: o capital. 

A pormenorização da diferença entre valor e forma valor preenche as páginas dos 

três primeiros capítulos d‟O Capital. Nestas páginas, fica claro o caráter contraditório da 

mercadoria, a saber: o ser da mercadoria está, grosso modo, na relação que a constitui 

enquanto unidade entre valor de uso e valor de troca, ou seja, não é imanente ao objeto ser 

mercadoria. Posta em poucas linhas, esta última colocação revela o caráter necessário da 

crítica fundada em Marx: ela deve, necessariamente, ser uma crítica à ontologia e à 

naturalização do ser em si. 

O valor, enquanto tempo de trabalho socialmente determinado, diferencia-se do 

preço, que aparentemente teria como finalidade revelar o valor de uma mercadoria. Porém, 

embora o preço tenha como determinação revelar o valor, representá-lo em termos 

matemáticos, ele não pode fazer isso, pois o valor é “supernatural”, “[...] algo puramente 

social” (MARX, 2013, p.133). 



 

12 
 

Destarte, da mesma forma abstrata que podemos medir distância em metros, 

podemos medir valor em determinadas proporções de preço. Porém, diferentemente da 

distância, que é um fenômeno natural, por assim dizer – ainda que a natureza seja uma 

forma de consciência moderna –, o valor é plenamente social, de modo que o preço, 

enquanto expressão matemática, só diz respeito a ele mesmo. Neste sentido, o que são 

R$10,00? Tudo o que se pode afirmar sobre R$10,00 é que ele é dez vezes R$1,00, ou 

cinco vezes R$2,00, ou ainda duas vezes R$5,00. Mas, em termos de valor, Marx (2013) 

aponta, com vários exemplos, que R$10,00 pode representar o mesmo valor que R$1,00, 

revelando algo de essencial no capital: por mais que nos esforcemos, não sabemos quanto 

de valor uma mercadoria “possui”. E não saber é condição de ser desta relação social de 

produção: 

 

O valor relativo de uma mercadoria pode variar, embora seu valor se 

mantenha constante. Seu valor relativo pode permanecer constante, 

embora seu valor varie e, finalmente, variações simultâneas em sua 

grandeza de valor e na expressão relativa dessa grandeza não precisam de 

modo algum coincidir entre si (MARX, 2013, p.131). 

 

Em outras palavras, o preço não revela o valor e, por mais que a forma valor seja a 

expressão fenomênica do valor, ela não expressa o valor de modo matematicamente 

condizente, por assim dizer. Eis a contradição mais elementar de nossos tempos, a que se 

reduzem todas as relações sociais: 

 

20 unidades de uma mercadoria A = 2 unidades de uma mercadoria B 

Forma Relativa = Forma Equivalente 

 

A forma relativa expressa uma dada quantidade de tempo de trabalho socialmente 

necessário na forma equivalente, que nada mais é do que uma forma de expressão do valor. 

Esta “equação” está fundamentada numa forma de consciência que necessariamente não 

apreende a relação enquanto essência desta expressão, mas a natureza física da mercadoria. 

Neste sentido, fica parecendo que a forma equivalente contém valor e, por causa disso é 

que trocamos dada quantidade da mercadoria A por outra de uma mercadoria B. Esta 

forma de consciência, determinante para o estabelecimento da forma valor e determinada 

necessariamente por ela, alimenta a aparência monstruosa do dinheiro, cuja ilusão 

necessária é a de que ele contém valor e, por isso, trocam-se mercadorias por dinheiro. 



 

13 
 

Porém, “o ouro só se confronta com outras mercadorias como dinheiro porque já se 

confrontava com elas anteriormente, como mercadoria” (MARX, 2013, p.145). Assim 

sendo, “a dificuldade não está em compreender que dinheiro é mercadoria, mas em 

descobrir como, porque e por quais meios a mercadoria é dinheiro” (MARX, 2013, p.167), 

no sentido de desvelar o enigma da mercadoria, a saber: “uma mercadoria não parece se 

tornar dinheiro porque todas as outras mercadorias representam nela seus valores, mas, ao 

contrário, estas é que parecem expressar nela seus valores pelo fato de ela ser dinheiro” 

(MARX, 2013, p.167, grifo no original). 

A aparência apriorística do dinheiro é a expressão de um processo social que se 

desenvolve de forma privada. Em outras palavras, a realização do processo produtivo na 

forma de produtores privados, individualizados em sua consciência socialmente produzida, 

emascara exatamente o caráter social deste processo, cuja finalidade seria reprodução 

ampliada do valor. “Portanto, o enigma do fetiche do dinheiro não é nada mais do que o 

enigma do fetiche da mercadoria, que agora se torna visível e ofusca a visão” (MARX, 

2013, p.167). 

O fetiche da mercadoria está fundado no caráter privado do processo produtivo, que 

é um processo social. A contradição entre privado e social, portanto, constitui a unidade 

deste processo, emascarando seu caráter. Em última instância, esta contradição leva a que 

atribuamos este caráter social das relações de produção às coisas, como se fossem 

imanências de seu ser, sua essência por natureza. Por isso Marx (2013), ao tratar do fetiche 

da mercadoria, procura revelar aquilo que está obscurecido, que se esconde atrás de sua 

aparência mística: 

 

Uma mercadoria aparenta ser, à primeira vista, uma coisa óbvia, trivial. 

Sua análise resulta em que ela é uma coisa muito intricada, plena de 

sutilezas metafísicas e melindres teológicos. Quando é valor de uso, nela 

não há nada de misterioso, quer eu a considere do ponto de vista de que 

satisfaz necessidades humanas por meio de suas propriedades, quer do 

ponto de vista que ela só recebe essas propriedades como produto do 

trabalho humano. É evidente que o homem, por meio de suas atividades, 

altera as formas das matérias naturais de um modo que lhe é útil. Por 

exemplo, a forma da madeira é alterada quando dela se faz uma mesa. No 

entanto, a mesa continua sendo madeira, uma coisa sensível e banal. Mas 

tão logo ela aparece como mercadoria, ela se transforma numa coisa 

sensível-suprassensível. Ela não só se mantém com os pés no chão, mas 

põe-se de cabeça para baixo diante de todas as outras mercadorias, e em 



 

14 
 

sua cabeça de madeira nascem minhocas que nos assombram mais do que 

se ela começasse a dançar por vontade própria (MARX, 2013, p.146). 

 

O caráter enigmático da mercadoria não reside, portanto, no seu valor de uso, nem 

no processo propriamente dito de sua produção, pensada em termos de tempo de trabalho 

socialmente necessário. Como surge, portanto, o caráter enigmático do produto do 

trabalho, assim que ele assume a forma mercadoria? “Evidentemente, ele surge dessa 

própria forma” (MARX, 2013, p.147), ou seja, da forma valor. 

A universalidade da forma valor, necessária ao modo de produção capitalista, 

constitui uma forma religiosa de consciência do mundo, em que relações entre pessoas 

aparecem como relações entre coisas. E é no âmbito desta forma de consciência que se 

constituem os denominados Estados Nacionais. Isto porque, a forma valor, posta enquanto 

universalidade, realiza-se nacionalmente, haja vista a nacionalidade estar pautada, entre 

outros aspectos, no discurso desenvolvimentista, necessário para o estabelecimento de uma 

suposta dependência econômica entre os países. 

Destarte, a universalidade da forma valor se põe na contradição com sua 

particularidade nacional, constituindo uma unidade contraditória. Nesta contradição, o 

fetichismo da mercadoria e do capital repõe, em diferentes momentos históricos, formas de 

excedente monetário que inclui uma ficcionalização categorial. 

Ainda no capítulo sobre a mercadoria, Marx indica um elemento essencial do 

capital, que constituirá o que ele veio a chamar de enigma do capital, a saber: 

 

Como regra geral, quanto maior é a forma produtiva do trabalho, menor é 

o tempo de trabalho requerido para a produção de um artigo, menor a 

massa de trabalho nele cristalizada e menor seu valor. Inversamente, 

quanto menor a força produtiva do trabalho, maior o tempo de trabalho 

necessário para a produção de um artigo e maior seu valor. Assim, a 

grandeza de valor de uma mercadoria varia na razão direta da 

quantidade de trabalho que nela é realizado e na razão inversa da 

força produtiva desse trabalho (MARX, 2013, p.118, grifo nosso). 

 

Resumindo demasiadamente o nosso raciocínio, o tão glorificado 

desenvolvimento, cuja finalidade nos se revela aqui como ampliação crescente das forças 

produtivas, implicando necessariamente em dispensa de força de trabalho, acarreta 

inevitavelmente a redução do total da “massa de trabalho” cristalizada na mercadoria, ou 

seja, de seu valor. Em outras palavras, o desenvolvimento, cuja finalidade é a dispensa de 

força de trabalho, implica necessariamente na redução do valor das mercadorias. 



 

15 
 

Mas como se dá este desenvolvimento? Com base nas revoluções tecnológicas e 

científicas, que requerem um montante enorme de capital tanto para ocorrerem como para 

serem empregadas na linha de produção de uma empresa qualquer. É neste sentido que 

Marx faz a diferenciação entre mais-valia absoluta e mais-valia relativa, ao dissertar sobre 

a composição orgânica do capital. 

A produção de mais-valia absoluta requer um aumento absoluto na produção de 

mercadorias, ou seja, consiste na intensificação do ritmo de trabalho, através de uma série 

de controles impostos aos operários, que incluem da mais severa vigilância a todos os seus 

atos na unidade produtiva até a cronometragem e determinação dos movimentos 

necessários à realização das suas tarefas. O capitalista obriga o trabalhador a trabalhar a 

um ritmo tal que, sem alterar a duração da jornada, produzem mais mercadorias. 

Por outro lado, a produção da mais-valia relativa requer necessariamente a dispensa 

de força de trabalho e, portanto, é neste âmbito que estariam determinados a finalidade e 

extensão do desenvolvimento. Pensemos num exemplo. 

Em termos de custo, um capitalista adianta, num dado momento, para a produção 

da mercadoria C, R$1.000,00 em meios de produção e matérias-primas (capital constante) 

e R$1.000,00 para o pagamento dos salários (capital variável)
1
. Enquanto personificação 

do capital privado, este capitalista não sabe o quanto em dinheiro vai conseguir por suas 

mercadorias no mercado de mercadorias, mas sabe qual é o custo para se produzir cada 

unidade de seu produto. Desta forma, como necessariamente o processo de produção 

ocorre com base neste intermitente desconhecimento, o capitalista faz de tudo para reduzir 

os custos de produção de sua mercadoria, indo do açoite dos trabalhadores empregados sob 

suas ordens ao emprego de máquinas cada vez mais sofisticadas no processo produtivo. 

Para aumentar a força produtiva do processo de produção que personifica, ou seja, fazer 

com que menos operários produzam mais mercadorias, este capitalista passa a empregar, 

agora, R$1.500,00 em capital constante e apenas R$500,00 em capital variável, havendo 

uma redução de R$500,00 em termos de custo com força de trabalho. Como este processo 

é necessariamente contínuo, haja vista o fetiche da mercadoria e do capital, que fazem com 

                                                           
1
 O capital constante compõe o preço da mercadoria na mesma proporção do custo que ele agregou a ela, ou 

seja, se uma dada mercadoria, para ser produzida, necessitou de R$10,00 em gastos com meios de produção e 

matéria-prima, esses R$10,00, e não R$11,00 e nem R$9,00, entrarão na composição do preço da mercadoria. 

Por outro lado, o capital variável é assim denominado porque repõe, enquanto custo, a força de produção, 

cuja finalidade, no capital, é a valorização deste, ou seja, paga-se menos pela força de trabalho do que ela 

realmente produz em termos de valor no processo de produção. Em outras palavras, o trabalhador trabalha 

mais que o necessário para a produção de seu salário e esse trabalho a mais, constituinte da mais-valia 

cristalizada em mercadorias, é apropriado na forma de lucro pelo capitalista. 



 

16 
 

que o capitalista tenha a ilusão necessária de que mercadoria contém valor e de que, por 

isso, quanto maior for a quantidade de mercadoria produzida maior será o valor angariado, 

este capitalista reorganiza mais uma vez sua linha de produção, empregando agora 

R$2.000,00 em capital constante e R$250,00 em capital variável. Num terceiro momento, 

podemos supor que ele vá empregar R$2.500,00 em capital constante e apenas R$200,00 

em capital variável. O que depreendemos disto? 

Nós depreendemos que, quanto maior o nível de desenvolvimento, maior a 

proporção relativa de capital constante empregado para uma quantidade menor de capital 

variável dispensado. Neste movimento, dez trabalhadores que produziam duas mil canetas, 

por exemplo, foram substituídos por dois que produzem cem mil, no mesmo tempo de 

trabalho. Acontece que, agora, essas cem mil canetas contêm menos valor que as anteriores 

duas mil, ainda que se continue vendendo cada caneta por um Real. Mesmo que muito 

simplificadamente, esta é a exposição preliminar para se chegar ao enigma do capital: a 

grande indústria, cujo desenvolvimento está na dependência direta da dispensa de força de 

trabalho e de grandes montantes de capital para que esta dispensa se efetive, ainda que só 

exista no âmbito do valor, produz cada vez menos valor e não repõe os pressupostos para a 

produção da mais-valia. Em termos mais gerais, pode-se dizer que vivemos na sociedade 

da fenomênica expressão do valor, a forma valor, mas sem valor. Eis o que se pode 

denominar de ficcionalização das categorias do capital. 

Com o enorme desenvolvimento das forças produtivas, baseado na massiva 

dispensa de força de trabalho, os países denominados centrais têm acumulado quantidades 

enormes de capital que não podem ser empregadas nacionalmente. Estes capitais ociosos, 

na forma de excedente monetário, são exportados para os países do, assim denominado, 

terceiro mundo. Neste sentido, “o enorme desenvolvimento da indústria, e o processo de 

concentração extremamente rápido da produção, em empresas cada vez mais importantes, 

constituem uma das características mais marcantes do capitalismo” (LENIN, 1986, p.16). 

Ademais, “a concentração, atingindo um certo grau do seu desenvolvimento, conduz, por 

ela própria, permita-se a expressão, diretamente ao monopólio” (LENIN, 1986, p.17). 

Lenin, em suas reflexões sobre o imperialismo, considerou, em seu tempo, este 

momento da história como a fase superior do capitalismo, ou seja, o “estágio” mais recente 

de seu desenvolvimento, que seria caracterizado, segundo este autor, pela transformação da 

concorrência em monopólio. Desta transformação teria resultado “[...] um imenso 



 

17 
 

progresso na socialização da produção. E, particularmente, no domínio dos 

aperfeiçoamentos e inovações técnicas” (LENIN, 1986, p.25). 

“O domínio dos aperfeiçoamentos e inovações técnicas”, processo que tem seu 

desenvolvimento lógico descortinado a partir da crítica em Marx, conforme pensamos ter 

demonstrado, tem significado, em última instância, que 

 

[...] o desenvolvimento do capitalismo atingiu um ponto em que a 

produção de mercadorias, se bem que continue “reinando” e a ser 

considerada como a base de toda a economia, se encontra desacreditada 

de fato e em que o grosso dos lucros cabe aos “gênios” das maquinações 

financeiras (LENIN, 1986, p.26). 

 

A formação dos monopólios só foi possível no âmbito do capital financeiro e da 

violência necessária que ele engendra enquanto capital. Ademais, o desenvolvimento das 

forças produtivas no âmbito do capital alimenta a tendência para a ocorrência de crises de 

superprodução. Por sua vez, “[...] as crises [...] aumentam, em fortes proporções, a 

tendência para a concentração e para o monopólio”. Para compreender o efetivo poderio e 

papel dos monopólios faz-se necessário tomarmos em conta a função dos bancos, que 

passam, entre o final do século XIX e início do XX, de intermediários nos pagamentos a 

poderosos monopólios. 

De acordo com Lenin (1986, p.30), 

 

A função especial e inicial dos bancos é a de intermediários nos 

pagamentos. Realizando-a, eles transformam o capital-dinheiro inativo 

em capital ativo, isto é, criador de lucro, e, reunindo os diversos 

rendimentos em espécie, eles colocam-nos à disposição da classe dos 

capitalistas. À medida que os lucros aumentam e os bancos se 

concentram em um pequeno número de estabelecimentos, estes deixam 

de ser modestos intermediários para se tornarem monopólios todo-

poderosos, dispondo da quase-totalidade do capital-dinheiro do conjunto 

dos capitalistas e dos pequenos empresários, assim como da maior parte 

dos meios de produção e das fontes de matérias-primas de um dado país 

ou de toda uma série de países. Esta transformação de uma massa de 

modestos intermediários em um punhado de monopolistas constitui um 

dos processos essenciais da transformação do capitalismo em 

imperialismo capitalista. 

 

Os monopólios bancários passam a controlar, direta e indiretamente, numerosos 

investimentos, bem como a realizar empréstimos de elevada monta a Estados, por 



 

18 
 

exemplo, colocando-os todos sob suas determinações
2
. Neste sentido, os bancos passaram 

a possuir o poder de fomentar e/ou minar investimentos empresariais, de acordo com seu 

bel-prazer. Os capitalistas industriais tornaram-se cada vez mais dependentes do banco, 

bem como os Estados, de forma que “a „união pessoal‟ dos bancos e das indústrias é 

complementada pela „união pessoal‟ de uns e outros com o governo” (LENIN, 1986, p.41). 

Destarte, de acordo com as reflexões que previamente realizamos, ficou 

estabelecido que, quanto maior o desenvolvimento das forças produtivas, maior a dispensa 

de força de trabalho e maior o montante de capital constante investido. Neste movimento, o 

desenvolvimento chega a tal ponto que, para que se dispense cada vez menos força de 

trabalho, é necessário investir cada vez mais capital, tornando-se necessários os 

empréstimos (dívida) e o processo de centralização de capital, o qual Marx denominou de 

expropriação de capitalistas por capitalista. 

Nos termos do desenvolvimento, os bancos entram necessariamente como os 

grandes investidores. “É evidente também que os grandes bancos, dispondo de bilhões, são 

capazes de acelerar o progresso técnico através de meios que, de forma alguma, podem 

comparar-se aos de outros tempos” (LENIN, 1986, p.43-44). 

Neste sentido, o banco passa de “mero” intermediário possuidor de capital-dinheiro 

para grande monopólio detentor do capital financeiro, que é o “[...] capital de que os 

bancos dispõem e que os industriais utilizam” (LENIN, 1986, p.46). A história da 

formação do capital financeiro, portanto, é a história da concentração da produção em 

monopólios e da consequente fusão dos bancos com a indústria. 

O papel dos bancos no fornecimento de crédito se torna tão disseminado que o 

acesso ao crédito tem se tornado, cada vez mais, generalizado. “O monopólio, logo que 

tenha se constituído e reúna milhões, penetra forçosamente em todos os domínios da vida 

social, independentemente do regime político e de todas as outras „contingências‟” 

(LENIN, 1986, p.56). 

Qual seria, então, a expressão do capital financeiro em termos da contradição entre 

a universalidade da forma valor e sua particularidade nacional? 

A supremacia do capital financeiro a nível internacional está baseada na 

universalidade da forma valor, mas sua realização se dá, forçosamente, enquanto 

simultaneidade nas diversas realidades nacionais particularmente instituídas, significando, 

                                                           
2
 Vale lembrar que o capital financeiro não apenas possibilita a realização das obras de infraestrutura pelo 

Estado brasileiro, mas também das políticas públicas, como todas aquelas voltadas para as populações 

quilombolas. 



 

19 
 

necessariamente, o estabelecimento de uma situação privilegiada de um pequeno número 

de Estados financeiramente poderosos em relação a todos os outros. Neste sentido, se o que 

caracterizava o antigo capitalismo, onde a regra era a livre concorrência, era a exportação 

de mercadorias, “o que caracteriza o capitalismo atual, onde reinam os monopólios, é a 

exportação de capitais” (LENIN, 1986, p.60). 

Com o desenvolvimento dos países “centrais”, estes países acumularam enorme 

monta de capitais ociosos. Estes capitais, associados às crises de superprodução do 

capitalismo, cuja ocorrência tem hábito pendular, se a expressão nos for permitida, 

passaram a ser exportados para os países do “terceiro mundo”, revelando-nos seu aspecto 

contraditório. 

Destarte, as crises do capital apresentam um caráter duplo. Por um lado, a 

necessidade de se aumentar a composição orgânica do capital em nome do crescimento da 

taxa de lucro leva ao desenvolvimento das forças produtivas, de modo que, ainda a custos 

elevados, este desenvolvimento se dá de forma proporcionalmente inversa ao emprego de 

mão de obra no processo de produção, ou seja, quanto maior o desenvolvimento das forças 

produtivas, maior a dispensa de trabalho. Por outro lado, e contraditoriamente a este 

processo, a “outra face” da crise é seu caráter expansivo. Em outros termos, frente a uma 

crise de superprodução o que se faz é produzir mais! Investem-se os capitais ociosos, que 

necessitam de um tempo de giro cada vez mais rápido, em locais antes não tão visados pelo 

desenvolvimento industrial. 

Se levarmos em consideração que, quanto mais desenvolvimento, menos trabalho e 

menos valor e, portanto, menos mais-valia, permanece o enigma de nosso Prometeu, cujo 

fígado continua se regenerando, ainda que de forma ficcional. Em outras palavras, 

diferentemente daquele Titã, o nosso vive de promessas de fígado, de tempo negativo de 

trabalho, de dívida, de forma valor sem valor, ainda que no âmbito do valor. O capital 

repõe, portanto, uma ilusão necessária, seu fetiche. 

Em “casa”, por assim dizer, a situação exemplar a qual podemos nos referir para 

“ilustrar” este processo, teoricamente exposto, é a expansão da rede ferroviária no Brasil, 

financiada principalmente com capital britânico. O próprio Lenin (1986, p.64) cita este 

exemplo. 

 

As possibilidades de exportação de capital resultam de um certo número 

de países atrasados serem, desde agora, arrastados na engrenagem do 

capitalismo mundial, de aí terem sido construídas ou estarem em vias de 



 

20 
 

construção grandes ferrovias, de aí se encontrarem reunidas as condições 

elementares do desenvolvimento industrial, etc. (LENIN, 1986, p.61). 

 

Tendo em vista que a exportação desses capitais é um meio de fomentar também a 

exportação de mercadorias – vale lembrar aqui do café, principalmente –, é insustentável a 

tese, defendida por autores como José de Souza Martins, de que no Brasil ocorreu e ainda 

continua ocorrendo um processo de acumulação primitiva, conforme ele mesmo nos diz: 

 

[...] pode-se falar em reprodução capitalista de capital, reprodução de 

capital com base em relações formalmente capitalistas de produção. Mas 

não se pode falar em produção capitalista de capital, pois a produção de 

capital envolve mecanismos e procedimentos próprios da acumulação 

primitiva. Envolve, portanto, a conversão de meios e situações não 

capitalistas ou pré-capitalistas em instrumentos da produção capitalista 

propriamente dita, isto é, produção de mais-valia. Essencialmente, o que 

define o processo não é o resultado, mas o modo como foi obtido, isto é, 

o modo de produção do excedente econômico: o resultado é capital, é 

capitalista, mas o modo de obtê-lo não é (MARTINS, 1997, p.81, 

grifos no original). 

 

Para José de Souza Martins, portanto, haveria, na periferia do mundo capitalista, 

um processo ainda presente de acumulação primitiva de capital. De acordo com este autor, 

“a chamada acumulação primitiva de capital, na periferia do mundo capitalista, não é um 

momento precedente do capitalismo, mas é contemporânea da acumulação capitalista 

propriamente dita” (MARTINS, 2012, p.31). Martins, portanto, defende uma teleologia do 

desenvolvimento nacional, o que, por sua vez, não pode ser considerado como uma 

perspectiva dialética, pois expressa e afirma uma positividade.  

Em contrapartida a esta perspectiva e partindo-se do ponto de vista da 

simultaneidade, sem a qual a crítica não é possível, é necessário notar que a irregularidade 

do desenvolvimento do capitalismo e a 

 

[...] subalimentação das massas são condições e premissas fundamentais, 

inevitáveis deste modo de produção. Enquanto o capitalismo continuar 

capitalismo, o excedente de capitais será afetado, não para elevar o nível 

de vida das massas de um dado país pois daí resultaria uma diminuição de 

lucros para os capitalistas, mas para aumentar estes lucros, mediante 

exportação de capitais para o estrangeiro, para os países 

subdesenvolvidos [...] (LENIN, 1986, p.61). 

 



 

21 
 

Destarte, é importante frisar a violência que a expansão crítica do capital engendra 

necessariamente. A eliminação do outro é condição necessária do processo de valorização 

e, acima de todo o desenvolvimento tecnológico, a inventividade do homem moderno tem 

se dado em nome da diversificação das formas de se levar a cabo o extermínio. Extermínio 

do outro. Extermínio de nós mesmos. Extermínio das populações quilombolas. 

Enquanto Remanescentes de Quilombo, os quilombolas possuem um modo de vida 

particular invocado enquanto forma de permanência, de luta e de resistência contra os 

processos expropriatórios aos quais eles estão submetidos. 

Seguimos, aqui, a compreensão de que o modo de vida se define pela forma como 

os moradores percebem, vivem e concebem o espaço, mediados pelo conjunto de suas 

práticas cotidianas e por sua história, posição que ocupam na sociedade envolvente e forma 

específica que assegura a sua reprodução social, constituindo-se no modo pelo qual o 

grupo social manifesta sua vida (SUZUKI, 2013), bem como pela sua relação particular 

com a natureza e pelas formas distintas que constituem seus territórios. Neste sentido, é 

importante salientar que as ditas comunidades tradicionais lutam, fundamentalmente, não 

pela propriedade da terra, mas por seu território (ARRUTI, 1999), que é essencial para a 

manutenção de seu modo de vida e, consequentemente, de uma forma particular de relação 

com a natureza que possibilita a configuração dos espaços de vida dessas comunidades. 

A união dessas noções e categorias é essencial para a construção de uma 

compreensão mais intrincada e comprometida sobre as relações engendradas pelas 

comunidades quilombolas. Ademais, e em primeiro lugar 

 

É fundamental nos estudos sobre o campo, respeitar o direito que o 

campesinato tem de se expressar politicamente. É preciso entender que a 

resistência do camponês à expropriação, ao capital, vem de dentro do 

modo capitalista de produção, e não se expressa num universo particular 

e isolado (OLIVEIRA, 1991, p.49). 

 

Neste sentido é que vamos compreender que as novas oportunidades conquistadas 

pelas comunidades quilombolas apresentam um caráter contraditório: ao mesmo tempo em 

que buscam supostamente garantir a permanência dos remanescentes de quilombo em seu 

território, reconhecendo sua origem comum, sua cultura e tradição, garantindo assim a 

titulação de suas terras e o acesso às políticas especiais do Estado, acabam por facilitar o 

processo emigratório, especialmente a saída dos indivíduos mais jovens da comunidade, 

tornando-se assim, em primeiro lugar, mecanismos perversos de expropriação. 



 

22 
 

Assim, estruturamos nossa compreensão com base em duas escalas de análise, uma 

delas circunscrevendo os fenômenos de ocorrência local, tendo como foco as comunidades 

da Poça e do Mandira, localizadas no Vale do Rio Ribeira de Iguape paulista, enquanto 

lócus de vida e atividade humana e social, dando enfoque ao reiterativo e ao Cotidiano; e 

outra mais ampla, relativa aos fenômenos mais gerais, da História, da sociedade capitalista 

como um todo. Procuramos, com isso, não uma fragmentação da realidade, mas, ao 

contrário, demonstrar como o Cotidiano e a História, aparentemente distintos, se 

completam. Antes, procuramos compreender como e porque o Cotidiano se aparta da 

História no seio da reprodução ampliada de capital. Para isto, retomamos noções e 

conceitos fundamentais associados à (re)produção de capital e à mobilidade do trabalho 

(GAUDEMAR, 1977). 

Além das reflexões teóricas fundamentais que permeiam necessariamente nossas 

reflexões, realizamos também alguns trabalhos de campo. Nesses trabalhos de campo junto 

às comunidades quilombolas, afora as entrevistas, algumas com história de vida, realizou-

se a aplicação de questionários (Apêndice A). As questões presentes nestes eram de caráter 

tanto quantitativo como qualitativo. Os dados qualitativos forneceram uma ajuda valiosa na 

realização das nossas reflexões sobre as famílias remanescentes de quilombo das 

comunidades da Poça e do Mandira. 

A aplicação destes questionários foi realizada em duplas e, portanto, não pudemos 

presenciar as abordagens realizadas caso a caso. 

Na comunidade da Poça, das 41 famílias que a constitui, conversamos com cerca de 

metade delas, resultando num total de 19 questionários preenchidos. Não pudemos abordar 

todas as 41 famílias do quilombo devido ao grande número de famílias relativamente ao 

número de aplicadores (quatro aplicadores, divididos em duas duplas). Ademais, nas 

ocasiões em que aplicamos os questionários, parte das famílias encontrava-se ausente de 

suas residências devido ao fato de estarem realizando atividades laborais. Desta forma, 

algumas vezes não encontramos ninguém que nos pudesse atender. Destarte, esses fatores 

caracterizam os dados obtidos como sendo de amostragem. Portanto, eles não se referem à 

totalidade absoluta dos remanescentes do quilombo da Poça, mas devido à sua abrangência 

(cerca de 50% das famílias da comunidade), são bons indicadores para os aspectos 

avaliados no quilombo. Todos os dados foram tabelados e podem ser consultados no 

Apêndice B. 



 

23 
 

Do mesmo modo como havíamos operado a aplicação de questionários no 

quilombo da Poça, assim o fizemos na comunidade do Mandira. Das 26 famílias desta 

comunidade, conversamos com 73% delas, resultando num total de 19 questionários 

preenchidos. Não pudemos abordar todas as famílias do quilombo devido ao fato de que, 

na ocasião da realização dos trabalhos de campo, parte das famílias encontrava-se ausente 

de suas residências por estarem realizando atividades laborais. Desta forma, algumas vezes 

não encontramos ninguém que nos pudesse atender. Destarte, esses fatores caracterizam os 

dados obtidos como sendo de amostragem. Portanto, eles ainda não se referem à totalidade 

absoluta dos remanescentes do quilombo do Mandira, mas devido à sua abrangência (cerca 

de 73% das famílias da comunidade), são bons indicadores para os aspectos avaliados na 

comunidade. Todos os dados foram tabelados e podem ser consultados no Apêndice C. 

Auxiliados por esses instrumentos teóricos e munidos de dados coletados em 

campo através da aplicação de questionários e da realização de entrevistas, arrolamos um 

conjunto de fatores essenciais para a compreensão dos processos específicos de que 

participam as comunidades da Poça e do Mandira. São eles: 

 

1) A questão ambiental; 

2) As disputas fundiárias; 

3) A atuação de certos agentes econômicos, como os atravessadores, as organizações 

cooperativas e os Bancos; 

4) A forte influência da mentalidade urbana advinda da cidade, especialmente aquela 

associada à educação e aos meios de comunicação mais modernos, como o rádio, a 

televisão e a internet. 

 

Esses são os elementos presentes no Cotidiano dessas comunidades e que as insere 

no processo de acumulação negativa do capital . 

Conforme mostraremos nos próximos capítulos, a emigração e a inserção dos 

quilombolas no mercado de trabalho estão entre os elementos mais importantes da 

(re)produção de capital, pois garantem a emancipação e a realização da força de trabalho 

dos remanescentes de quilombo, completando parte essencial do processo de (re)produção 

de capital que está associado à libertação da força de trabalho dos meios de produção. 

Ademais, a emigração possibilita a concentração de valor, que seria apropriado pelo 

conjunto dos indivíduos que constituem as comunidades quilombolas – visto sob a forma 

ilusória da renda da terra –, no processo de reprodução ampliada de capital. Esta 

concentração, que se processa no sentido contrário a essas comunidades, por assim dizer, 



 

24 
 

promove sua marginalização, que é uma das formas típicas de violência econômica do 

Capital.  

Ao se inserir enquanto produtores de capital, agentes, portanto, da História de nossa 

Sociedade, os remanescentes de quilombo da Poça e do Mandira veem sua própria história 

sendo esquecida, para honra e mérito do avanço, do moderno, em detrimento daquilo que é 

visto e apreendido como “tradicional”, algo que, aparentemente, seria atrasado e 

impróprio. Seu cotidiano fica apagado, esquecido, engavetado na memória dos sujeitos 

mais velhos da comunidade, enquanto que os mais jovens se inserem cada vez mais nas 

múltiplas temporalidades da modernidade, produzindo um novo Cotidiano, ligado ao 

tempo do relógio, ainda que produto de diversas temporalidades. Um Cotidiano 

admoestado pelo esquecimento da História para o benefício do Capital. 

Que futuro terá essas comunidades, mergulhadas como estão nesses processos? O 

que será o remanescente de quilombo, se desprovido de sua própria História, de seus 

próprios hábitos, de sua memória, em resumo, daquilo que garante a Alteridade e a 

Intersubjetividade que constituem singularmente cada comunidade quilombola? 

A compreensão dos mecanismos da (re)produção de capital é fundamental, pois 

possibilita pensarmos em ações que tendam a superar as contradições na busca incessante 

de reatarmos não apenas o produtor à sua obra, mas o sujeito a sua História, ou seja, o 

sujeito a si próprio. 

Destarte, alteridade e intersubjetividade são instrumentos de memória e 

identificação que servem de oposição ao esquecimento em que caem as comunidades 

quilombolas. A diferenciação que esses conceitos promovem deve se dar não em termos de 

raça ou espírito, mas em termos de definição da própria vida. 

Os processos que destacamos em nossas pesquisas são repletos de contradições que 

mascaram, bem ou mal, os mecanismos que culminam na expropriação e no 

empobrecimento dessas comunidades. É por isso que a noção de remanescente de 

quilombo deve se tornar crítica, ou seja, ser capaz de mobilizar uma luta na qual as escalas 

que utilizamos para análise sejam conscientemente apreendidas. Em outras palavras, tal 

noção deve ser capaz de ligar não somente o Cotidiano dos sujeitos mais velhos à História 

dos sujeitos mais velhos, como tem sido feito em inúmeros trabalhos que utilizam como 

método a história oral, mas o Cotidiano fendido dos sujeitos mais jovens à sua História, 

que é a História de sua comunidade, sem deixar de ser a História da França do século 

XVIII. 



 

25 
 

Os quilombolas estão presentes em várias regiões do vasto território brasileiro, 

desde a Amazônia até o Sul do país. No estado de São Paulo, as comunidades 

afrodescendentes rurais estão, sobretudo, na parte Sul, no Vale do Ribeira Paulista, a 

região mais pobre do estado, inseridos subalternamente nos processos e dinâmicas 

espaciais, tanto no que concerne ao mercado de trabalho, quanto aos vínculos políticos e à 

interferência cultural. Seus moradores, com formação escolar incipiente, não encontram 

colocações adequadas aos seus anseios nos centros urbanos próximos ou nas capitais 

estaduais de São Paulo e Paraná. 

Nestas comunidades, também há forte interferência do mundo urbano-industrial, 

mediada pela presença do rádio (desde, sobretudo, os anos 1940), a televisão (há, 

aproximadamente, duas décadas) e a internet (nos últimos anos, por meio da qual foi 

possível aumentar significativamente a transferência de dados); estas com a chegada da 

energia elétrica, principalmente. Nesse sentido, não é possível afirmar que estas 

populações estejam excluídas da sociedade nacional, mas, sim, incluídas de maneira 

precária, instável e marginal, conforme aponta José de Souza Martins (1997a, p.20):  

 

As políticas econômicas atuais, no Brasil e em outros países, que 

seguem o que está sendo chamado de modelo neoliberal, implicam 

a proposital inclusão precária e instável, marginal. Não são, 

propriamente, políticas de exclusão. São políticas de inclusão das 

pessoas nos processos econômicos, na produção e na circulação de 

bens e serviços, estritamente em termos daquilo que é 

racionalmente conveniente e necessário à mais eficiente (e barata) 

reprodução do capital. E, também, ao funcionamento da ordem 

política, em favor dos que dominam. Esse é um meio que 

claramente atenua a conflitividade social, de classe, politicamente 

perigosa para as classes dominantes. 

 

Aparentemente, as novas oportunidades conquistadas nos últimos anos com o 

reconhecimento das comunidades quilombolas apresentam um caráter contraditório: ao 

mesmo tempo em que buscam garantir a permanência dos moradores, acabam por facilitar 

a saída dos indivíduos mais jovens das comunidades. 

A juventude vem sendo foco de diversas pesquisas e análises sobre os mais 

variados aspectos. De acordo com Viana (2009), ela é um fenômeno social constituído pelo 

indivíduo em sua relação com o outro.  

 



 

26 
 

A auto-definição de cada um está na dependência das experiências 

pessoais, das trajetórias vividas individualmente. Nesse sentido, a 

categoria juventude dissolve-se, sendo fluida e remetida a um “estado de 

espírito” vivido por indivíduos de diferentes faixas etárias. 

 

Destarte, mais que a delimitação de uma faixa etária específica, o contato com os 

sujeitos de pesquisa e sua autoafirmação como jovens – como uma espécie de identidade – 

foram os principais critérios para a identificação desses sujeitos em nossa análise. 

De acordo com Oliveira (2006, p.210), “o termo juventude, e a forma como esse 

período particular da vida é destacado, refere-se a uma construção social e cultural que 

varia historicamente [...]”. Assim, ser um jovem quilombola hoje não é como ter sido 

jovem, ainda que analisemos uma mesma comunidade, há mais de 40 anos. 

Por fim, o que se verá nas próximas páginas são reflexões sobre estes pontos 

abordados de forma geral nesta introdução.   



 

27 
 

2. O Vale do Rio Ribeira de Iguape 
 

2.1. Pequeno Histórico da Região 

 

 

A região do Vale do Rio Ribeira de Iguape
3
 estende-se do litoral sul paulista ao 

norte do Paraná (figura 1) e possui uma área total de 28.306 km
2
, sendo que 39,5% dessa 

área estão localizados no Paraná e 60,5% em São Paulo (SANTOS; TATTO, 2008). 

A área da bacia abrange totalmente 30 municípios – sete no estado do Paraná e 

vinte e três no estado de São Paulo –, sendo que estão ainda parcialmente inseridos na 

Bacia do Ribeira de Iguape 10 municípios do Paraná e 14 municípios de São Paulo, 

somando uma população total de aproximadamente 411.500 habitantes, dos quais mais da 

metade encontra-se nas zonas rurais (SANTOS; TATTO, 2008).  

 

 

                                                           
3
 Consultar BENAZERA e CAVANAGH (2004) e GIACOMINI (2010) para maiores informações sobre a 

história e as metamorfoses econômicas do Vale do Rio Ribeira de Iguape. 



 

28 
 

 
Figura 1 – Mapa indicativo da localização do Vale do Rio Ribeira de Iguape.



 

29 
 

Apesar de ter sido uma das primeiras e mais intensamente exploradas regiões 

brasileiras no período pré-republicano, o Vale do Ribeira ainda possui, nos dias atuais, o 

maior remanescente de Mata Atlântica preservada do Brasil: dos 7% que restaram deste 

bioma em território nacional, 21% estão localizados nessa região (SANTOS; TATTO, 

2008). 

 

Em 1999, foi considerado como área do Patrimônio Natural da 

Humanidade pela UNESCO (Organização das Nações Unidas para a 

Educação, Ciência e a Cultura). Além disso, mais de 50% de sua área 

total está sob regime de proteção ambiental – são as Unidades de 

Conservação de uso direto e indireto, criadas ao longo do século XX 

(SANTOS; TATTO, 2008, p.10). 

 

A região do Vale do Rio Ribeira de Iguape teve grande importância no período 

colonial, desde o século XVI. Protagonizou com primazia o período áureo, até 1763, 

quando Minas Gerais passa a ser o foco da exploração mineira promovida pelos paulistas. 

Quando da decadência desse pequeno período áureo na região, nesta inseriu-se a 

rizicultura, como lembra Giacomini (2010, p.97-98): “[...] quando a mineração apresentou 

decadência, desapontou a atividade econômica do arroz nos municípios de Iporanga e 

Eldorado, incrementada pela chegada da família real ao Brasil”. 

 “Durante o século XIX, o arroz foi o principal produto escoado pelo Porto de 

Iguape, comercializado em sua maior parte com outras províncias da Colônia” 

(GIACOMINI, 2010, p.98). Esse período, marcado pela rizicultura, apresenta grande 

importância para o conjunto de nossas reflexões: desde então, o Vale já se inseria nos 

mercados coloniais e, posteriormente, imperiais como fornecedor de mercadorias 

barateadas pela forma de produção marcadamente não-assalariada em que eram produzidas 

– seja pelo escravismo ou pelo regime de parceria, sistemas caracteristicamente sem 

assalariamento. Mas a decadência marcou a história econômica, social e política da região 

com a crise da rizicultura: 

 

Na segunda metade do século XIX, a rizicultura entrou num processo de 

crise [...]. O vale do Ribeira ficou à margem da rede ferroviária 

implantada no Brasil e da imigração estrangeira, que se voltou para o 

abastecimento da cafeicultura. A população refluiu para a economia de 

subsistência, com a “caipirização” da vida regional (GIACOMINI, 

2010, p.98). 

 



 

30 
 

 Na segunda metade do século XX a região do Vale passa por uma série de 

transformações econômicas, o que vai dar origem aos conflitos fundiários, ambientais e 

socioeconômicos: 

 

Desde os anos 1950, o Vale passou por transformações econômicas. Tais 

transformações deram origem aos conflitos fundiários, ambientais e de 

desenvolvimento socioeconômico. Esses fatores ativaram o processo de 

expropriação das terras ocupadas pelas comunidades negras rurais [...] 

(GIACOMINI, 2010, p.81). 

 

 Na década de 1950, é aberta a rodovia BR-116 (Régis Bittencourt), que liga a 

cidade de São Paulo a Curitiba. Esta rodovia seria pavimentada já na década de 1960, 

fazendo dessas duas décadas um período de grande importância na história do Vale, 

inserindo esta região de forma mais decisiva nos mercados nacionais e internacionais. Na 

década de 1970, o Governo do Estado de São Paulo garante o título de propriedade para 

alguns pequenos posseiros da região, facilitando a inclusão dessas áreas no mercado de 

terras. Desta forma, de meados do século XX em diante surge um movimento de grilagem 

intenso na região, que pouco se reduz após o surgimento do Parque Estadual do 

Jacupiranga, em 1969 – que se transformará no Mosaico de Unidades de Conservação do 

Jacupiranga em 2008. 

A história do Vale do Ribeira e de sua ocupação territorial é parte determinante da 

história propriamente dita da sociedade Brasileira, pois, por um lado, se insere enquanto 

determinante, ainda que de forma instável, para a constituição de uma economia nacional, 

e por outro, foi determinada no âmbito mais amplo do mercado internacional, enquanto 

expressão da expansão do capital. Nesse sentido, discordamos de Giacomini quando esta 

afirma que “a ocupação territorial do Vale do Ribeira é a história da formação das 

comunidades negras às margens dos grandes ciclos econômicos que ensejaram a 

descontínua ocupação branca na região, porém, articuladas com aquelas de uma maneira 

autônoma ou semiautônoma” (GIACOMINI, 2010, p.100). Não se pode explicar o Vale do 

Ribeira como um “a parte”, ao lado dos processos considerados protagonistas, nem as 

comunidades quilombolas como isolamento ou distanciamento, marginais aos processos 

que tratamos como principais. Ao contrário, o Vale e suas comunidades tradicionais só 

existem e podem ser explicadas enquanto simultaneidade do capitalismo denominado 

“central”, bem como necessárias ao desenvolvimento da “economia nacional” e parte desta 



 

31 
 

economia, que é fruto das dívidas contraídas internacionalmente e, portanto, expressão da 

crise de acumulação do capital internacional, acumulação esta que é sempre negativa. 

 Não se pode esquecer, neste sentido, da escravidão, que marcou a inserção do Vale 

no tráfico de escravos, ou seja, no comércio internacional. Bem como não se pode esquecer 

a importância da região enquanto produtora de bens de consumo, barateados por tal forma 

de produção escravista, ou por outras, não menos exploratórias. A ocupação territorial do 

Vale do Ribeira é reveladora das contradições do capital, seja enquanto “economia 

nacional” ou como dívida externa. Neste sentido, a história das comunidades negras que, 

marginalizadas, reprimidas e violentamente expropriadas, inserem-se necessariamente no 

conjunto da economia capitalista, é a história da produção da miséria e da crise de 

acumulação que, muitas vezes, aparece aos nossos olhos mascarada como singularidade 

cultural. Não há, portanto, paralelismos, mas confluências. Não há atrasos, mas múltiplas 

temporalidades a serem interpretadas, num processo que só pode ser compreendido 

enquanto simultaneidade. Trata-se, entre outras expressões, da necessária miséria da 

riqueza. 

 Por fim, uma das questões de maior relevância na região em destaque, conforme 

observado, é a questão ambiental. Devido à sua importância e presença constante no 

cotidiano das populações tradicionais do Vale do Ribeira, daremos maior enfoque a ela no 

capítulo a seguir. 

 

 

2.2.  A Questão Ambiental 

 

Em relação à questão ambiental, é importante salientar o que Carril (2006, p.160), 

relembrando Antonio Carlos Diegues (2008), afirma: “[...] a concepção de áreas 

protegidas, implantada nos países do Terceiro Mundo, tem se baseado na ideia de terra 

vazia e intocada”. Essa concepção provocou inúmeros conflitos nas últimas décadas entre 

ONGs de ambientalistas, o Estado e as comunidades remanescentes de quilombos.  

 

Apesar do rico cenário socioambiental, a região apresenta problemas 

como a questão fundiária ainda não solucionada, a ameaça dos projetos 

de barragem, o crescente desmatamento nas APPs, especialmente das 

matas ciliares do Rio Ribeira de Iguape e seus principais afluentes, os 

quais compõem a Bacia Hidrográfica do Rio Ribeira de Iguape, a maior 

da região do Vale do Ribeira. Seu rio principal, o rio Ribeira de Iguape, é 



 

32 
 

o único desse porte no Estado que ainda não tem barragens (SANTOS; 

TATTO, 2008, p.10). 

 

Além desses conflitos, as comunidades do Vale do Ribeira têm sido pressionadas 

pela iniciativa privada, que anseia pela construção de barragens no curso do Rio Ribeira de 

Iguape para a extração de alumínio. 

 

Um dos projetos mais polêmicos é o da construção de barragens no Rio 

Ribeira de Iguape pela CBA – Companhia Brasileira de Alumínio –, a 

partir do qual se estruturaram movimentos sociais que se mobilizaram 

contra essas obras: MAB – Movimento dos Atingidos por Barragens e o 

MOAB – Movimento dos Ameaçados por Barragens. Estes dois 

movimentos sociais, desde o início de sua concepção, tiveram o apoio da 

Comissão Pastoral da Terra. Outro fato que marcou a região foi à criação, 

a partir dos anos setenta, das Unidades de Conservação, que trouxeram 

grandes impactos sobre a população local (GIACOMINI, 2009, p.3). 

 

Por outro lado, um modelo eficaz de conservação da natureza deve ser construído 

juntamente com as comunidades que habitam as áreas cuja biodiversidade quer se proteger, 

haja vista a importância dessas comunidades para a conservação da natureza. 

 

Os territórios quilombolas, em circunvizinhança com Unidades de 

Conservação, formam importante corredor biológico ainda preservado de 

Mata Atlântica que interliga o Alto e Médio Vale do Ribeira (região 

serrana), onde estão situados os Parques Estaduais de Jurupará, 

Intervales, Carlos Botelho, Parque Estadual Turístico do Alto Ribeira 

(Petar) e a Estação Ecológica de Xitué, e o Baixo Vale do Ribeira 

(Planície Sedimentar e Litorânea), onde está localizado o Mosaico do 

Jacupiranga e o Parque Estadual da Ilha da Cardoso (SANTOS; 

TATTO, 2008, p.10). 

 

Estamos de acordo com Romani (2013, p.1, grifo nosso) quando este afirma que 

“ambos, terra e gente, sempre foram entendidos pelos mandantes nacionais como recursos 

de reserva a serem apropriados na medida em que a expansão do mercado os 

demandasse”. Sob essa ótica, os conflitos ambientais existentes no Vale do Ribeira são, em 

primeiro lugar, conflitos fundiários e as reservas ambientais, reservas fetichistas de valor. 

O cerceamento das comunidades quilombolas por reservas fetichistas de valor 

apoiadas pelo discurso ambientalista, principalmente o preservacionista, dificultou o 

desenvolvimento de uma forma de economia de excedentes, forçando o aumento da 

mediação com mercado para a aquisição, pela compra, dos bens essenciais para 



 

33 
 

sobrevivência. Sobre isso, José de Souza Martins, analisando o estereótipo do caipira 

figurado em Jeca Tatu, personagem da famosa obra de Monteiro Lobato, esclarece: 

 

Essa história [do Jeca Tatu, de Monteiro Lobato], que expressa 

limpidamente os componente ideológicos fundamentais da consciência 

urbana recente sobre o mundo rural, denuncia os vínculos reais entre rural 

e urbano. Note-se a “incapacidade” da sociedade agrária, através da sua 

população, desenvolver-se social, cultural e economicamente, presa na 

inércia “doentia”. E a “terapêutica” fundada na ideologia indicada, de 

ação exterior ao meio rural, de preeminência do meio e das concepções 

urbanas na definição do modo como a sociedade agrária deve integrar a 

totalidade do sistema social: como compradora e consumidora de 

mercadorias, como mercado (MARTINS, 1975, p.4, grifo nosso). 

 

Antonio Carlos Diegues (2004) alerta que o abandono da agricultura entre os 

caiçaras do litoral paulista causa o aumento da dependência destes em relação à economia 

urbana de mercado. 

 

[...] com o abandono quase completo da agricultura, na maioria das áreas 

caiçaras, a pesca é sua principal atividade econômica, à qual se juntam o 

turismo, os serviços e o artesanato. Essa preponderância da pesca hoje é 

fundamental para explicar mudanças profundas no modo de ser caiçara, 

uma vez que essa atividade representa uma dependência crucial em 

relação à economia urbana de mercado. É evidente que o abandono, 

muitas vezes forçado, da agricultura levou o caiçara a uma dependência 

quase total do mercado a tal ponto que, em muitas regiões, o caiçara é 

equivalente ao pescador artesanal (DIEGUES, 2004, p.33, grifo 

nosso). 

 

Além do mais, a criação das reservas ambientais é a imposição de uma natureza 

estranha às comunidades de remanescentes de quilombo, natureza esse que fragmenta o 

espaço social e de vivência dessas comunidades. Esta “natureza estranha” diz respeito à 

narrativa, nas comunidades quilombolas, do estabelecimento das Unidades de Conservação 

como sendo o da “chegada da natureza” (PAULA, 2002). Em outras palavras, não se trata 

do estabelecimento de uma nova forma de consciência, pois essa já está estabelecida 

enquanto pressuposto do modo de produção capitalista, mas da chegada do discurso em 

defesa do meio ambiente. Destarte, concordamos com Romani que  

 

[...] se a preocupação com a preservação do meio ambiente fosse 

realmente importante para a solução dos conflitos existentes, então, ela 

deveria ser pautada pela busca de medidas que causassem a menor 



 

34 
 

agressão possível aos recursos disponíveis, planejando o 

desenvolvimento econômico de forma integrada, e não o restringindo, tão 

somente, às demandas de potentados regionais ou novos empreendedores 

em busca de oportunidades fáceis (ROMANI, 2013, p.3). 

  

Reconhecemos que existem tentativas de se estabelecer medidas que caminhem no 

sentido de mitigar os problemas advindos de uma perspectiva preservacionista, mas até que 

ponto elas podem ser eficientes? Até que ponto as discussões ambientais podem se afastar 

de uma ideologia higienizadora da natureza e permitir a permanência e manutenção dos 

espaços sociais das comunidades de remanescentes de quilombo? 

Se, por um lado, a presença de populações tradicionais nas áreas requeridas para a 

conservação da natureza é realidade indiscutível, ainda que muitas vezes negada, por outro, 

a importância dessas comunidades para a conservação da natureza também é irrefutável. 

Neste sentido, é preciso destacar, por um lado, a importância ecológica da presença 

das populações tradicionais nas áreas em que se deseja conservar a biodiversidade e, por 

outro, a importância social da manutenção da biodiversidade para a manutenção dessas 

populações. 

Esta espécie de “socioecologia” deveria servir de modelo não apenas para as áreas 

restritas do território que são focos das políticas ambientais, mas para a construção de um 

novo paradigma que oriente a relação da sociedade, como um todo, com a natureza. Sendo 

assim, conservar a biodiversidade não seria mais um ônus, pago pelas populações que 

habitam nas unidades de conservação, mas um novo modo de vida em que a objetificação 

da natureza fosse superada pela consciência de que sociedade e natureza não são 

fenômenos dissociáveis e antagônicos. 

Outra questão importante diz respeito à finalidade que devem ter os sistemas de 

áreas protegidas. A ênfase dos sistemas de áreas protegidas deve ser a conservação dos 

processos ecológicos que mantém a biodiversidade e não a simples manutenção de seus 

resultados, que são efêmeros. Esta abordagem, quando bem sustentada, aponta para uma 

compreensão de natureza que é, acima de tudo e em primeiro lugar, dinâmica 

(BENSUSAN, 2006, p.110). 

Esta compreensão de natureza dinâmica associa-se a duas questões que são 

fundamentais: 1) os processos naturais promovem constantes alterações na paisagem; 2) 

sociedades diferentes constituem formas históricas de se relacionar com a natureza, 

modificando as paisagens. 



 

35 
 

Em relação aos processos ditos sociais, o que se pode dizer é que sociedades com 

histórias e técnicas de produção diferentes relacionam-se de formas distintas com a 

natureza.  

Outra questão problemática, quando se pretende constituir um sistema de áreas 

protegidas, diz respeito às definições e disposições legais que são formuladas. Estes 

dispostos são importantes para o desenvolvimento de boas políticas territoriais de 

conservação da biodiversidade, mas em várias situações, acabam por se tornarem 

limitantes, agravando a problemática da conservação: “Tais decretos, importantes como 

instrumentos de proteção ambiental, de nada valem se não considerarem a realidade dos 

moradores locais. Pior ainda, acabam por desencadear aquilo que combatiam” (ÂNGELO, 

1991, p.68). 

Ademais, além das dificuldades de ordem técnica, social e legal, muitos cientistas e 

ambientalistas têm mais contribuído para acirrar certos conflitos e dificultar o 

desenvolvimento de um verdadeiro sistema de áreas protegidas do que para qualquer outra 

coisa. A dificuldade de vencer paradigmas retrógrados e visões que chegam a ser 

espantosamente desumanas, como a sugestão de se criarem políticas para o controle de 

natalidade em populações tradicionais (BENSUSAN, 2006, p.131), só contribui para o 

agravamento das questões socioambientais.  Destarte, “as vantagens iniciais de um 

movimento que assegura a preservação do meio ambiente desapareceram pelas 

consequências sociais, intransigência, falta de discernimento, ignorância e pelas regras de 

dois pesos e duas medidas que caracterizam seus representantes” (BENAZERA; 

CAVANAGH, 2004, p.164). 

Diversificar a conservação, neste sentido, requer superar o velho paradigma do mito 

moderno da natureza intocada (DIEGUES, 2008); requer também superar a síndrome do 

“já-estamos-protegendo-a-natureza-nas-áreas-protegidas-então-o-resto-do-planeta-pode-

ser-destruído”; exige uma mudança na consciência dita moderna e a superação da 

dicotomia sociedade-natureza; requer uma nova forma de consumir e de produzir; exige 

um novo jeito de habitar; enfim: conservar a biodiversidade requer que a natureza volte a 

ser vista para além dos limites de uma área destinada à sua conservação. Assim como a 

sociedade deve ser compreendida enquanto totalidade, a natureza, dela indissociável, 

também pertence a esta totalidade. Destarte, não se pode sobrecarregar apenas as 

comunidades tradicionais com o ônus pela conservação da natureza, cujo modelo adotado é 



 

36 
 

imposto por uma sociedade que não se esforça, em seu cotidiano, para que esta 

conservação de fato se efetive. 

 

A exclusão das populações humanas é essencialmente injusta, pois dela 

deriva-se a distribuição desigual dos sacrifícios: algumas populações são 

direta ou indiretamente beneficiadas com a melhoria da qualidade 

ambiental derivada da proteção de determinadas áreas, enquanto outras 

são privadas das terras que ocupavam tradicionalmente, sendo, em geral, 

realocadas em locais e condições indefensáveis. É injusta também porque 

muitas das populações beneficiadas são aquelas responsáveis pelo 

modelo predatório, que resultou na necessidade de se reservar áreas para 

a proteção ambiental, enquanto as populações sacrificadas são aquelas 

que conservaram, por meio do uso tradicional da terra e dos recursos 

naturais, as poucas áreas naturais ainda existentes e por isso pagam um 

preço muito alto: sua destruição cultural e social (BENSUSAN, 2006, 

p.27). 

 

Um dos grandes desafios da gestão das áreas protegidas é a aplicação das restrições 

de uso dos recursos naturais para as comunidades locais, que sentem muitas vezes apenas o 

ônus da unidade de conservação. A melhor forma de lidar com essa situação é transformar 

as áreas de proteção integral em áreas centrais de um sistema mais amplo, que leve em 

consideração o modo de vida e as práticas tradicionais das comunidades locais, sem as 

quais a conservação da biodiversidade não seria possível. Um modelo eficaz de 

conservação da natureza deve ser construído juntamente com as comunidades que habitam 

as áreas cuja biodiversidade se quer proteger.  

A presença das comunidades remanescentes de quilombos, bem como de outras 

comunidades tradicionais, entre outros aspectos, garantiu a manutenção da biodiversidade 

do Vale do Rio Ribeira de Iguape. Comparados aos da lógica de produção e reprodução 

fabril, os impactos ambientais negativos proporcionados à natureza por essas comunidades, 

diga-se de passagem, são insignificantes (SILVA, 2008). Mas essa é uma questão que 

parece ainda inconcebível por parte dos ambientalistas. Ficamos, portanto, com Diegues, 

quando este salienta que 

 

uma outra razão para o baixo nível de reconhecimento da importância do 

conhecimento e manejos tradicionais é a pressuposição que uma 

população  analfabeta e marginal não consegue produzir conhecimento 

valioso. Muitas das instituições governamentais do meio-ambiente são 

controladas por cientistas naturais que consideram ser o conhecimento 



 

37 
 

científico ocidental como a única base para o estabelecimento de manejo 

costeiro (DIEGUES, 2001, p.12).  

 

Ao adotarem tal posicionamento cientificista e incoerente, esses cientistas 

promovem, por um lado, a expropriação das comunidades tradicionais e, por outro, a 

ignorância. 

  

Reconhecer a importância do conhecimento científico na gestão dos 

recursos naturais teria que partir da aceitação governamental que as 

comunidades tradicionais têm o direito de permanecer em seu território e 

continuar exercendo seu modo tradicional de vida. Isso é negado a essas 

populações no caso em que seus territórios são transformados em áreas 

protegidas negadoras de seus modos de vida (DIEGUES, 2001, p.12). 

 

Os ambientalistas tornam-se, nessas situações desumanas, agentes do espaço 

abstrato do capital e do processo homogeneizador que ele promove contra o espaço social, 

de vivência, das populações tradicionais. São verdadeiros planejadores higienistas. Eles 

esquecem, ou simplesmente não se importam, que 

 

[...] a gestão de recursos naturais é, basicamente, a regulamentação 

do comportamento humano no uso dos recursos e não a 

regulamentação dos recursos naturais enquanto tais. A gestão 

tradicional inclui um número maior de objetivos, além dos econômicos e 

da eficiência técnica, englobando a qualidade de vida, a sociabilidade e os 

aspectos simbólicos (DIEGUES, 2001, p.14, grifo nosso). 

 

Se existe a possibilidade de construção de um outro ambientalismo que possa 

comportar as necessidades e demandas das populações tradicionais, que assim seja. Do 

contrário, faz-se necessário adotar um posicionamento político oposto a essas práticas, pois 

é um grande desafio dissociar as unidades de conservação da miséria para a qual, de uma 

forma ou de outra, elas têm contribuído. 

Por fim, as pressões promovidas pelas políticas ambientalistas sobre as 

comunidades quilombolas do Vale do Ribeira têm sido fator de grande importância nos 

processos expropriatórios a que estão submetidas essas comunidades, promovendo a 

emigração dos sujeitos das comunidades. Daremos maior enfoque a esses processos no 

capítulo seguinte. 

 

 



 

38 
 

2.3.  Expropriação e Emigração: Da Economia de Excedentes para a 

Mobilidade do Trabalho 

 

Além da implantação do modelo preservacionista, faz-se necessário analisar a 

subordinação ao mercado a que foram submetidas as comunidades quilombolas para que se 

possa compreender a extensão e dimensão dos processos econômicos e sociais a que estão 

sujeitas as populações tradicionais do Vale do Ribeira. Para realizar a mediação entre esses 

processos, partiremos das reflexões da José de Souza Martins sobre a Economia do 

Excedente e de Jean-Paul de Gaudemar, sobre a Mobilidade do Trabalho. 

Para Martins (1975, p.106), “[...] a mercadoria da sociedade caipira é o excedente e 

a sua economia é a economia do excedente, que engendra a sociedade e a cultura do 

excedente”. A Economia de Excedentes tem como base principal o fato de que os meios de 

vida do agricultor não são imediatamente estabelecidos pela mediação do mercado e que o 

excedente é calculado, pensado, não ocasional. O agricultor que estabelece esse tipo de 

economia sabe diferir o que come do que vende. 

 

Nela [economia do excedente] o excedente já aparece como tal na própria 

produção. O essencial nessa interpretação é que os meios de vida do 

agricultor não são imediatamente estabelecidos pela mediação do 

mercado. Mesmo que o camponês venha a ter de comercializar também 

parte de seus meios de vida, ele sabe que está vendendo aquilo que 

originalmente fora destinado à sua subsistência. É diferente da situação 

do assalariado e mesmo do pequeno agricultor capitalista que, no 

momento da produção, não sabe e não pode distinguir entre o que vai 

constituir seus meios de vida e o que vai constituir o excedente 

expropriado pelo capital, num caso, ou destinado à sua própria 

acumulação, no outro (MARTINS, 1997, p. 189, grifo no original e 

grifo nosso). 

 

A base desse tipo de economia é a apropriação do excedente pelo produtor e o 

controle deste sobre a produção. Ele detém a intencionalidade de produzir um excedente 

que poderá comercializar para adquirir aquilo que ele não pode produzir. Os participantes 

desse tipo de economia “[...] dedicam-se principalmente à própria subsistência e 

secundariamente à troca do produto que pode ser obtido com os fatores que excedem às 

suas necessidades” (MARTINS, 1975, p.45). “O excedente é, assim, o artigo que adquire 

valor de troca porque há condições econômicas para sua comercialização e não porque 



 

39 
 

tenha entrado nas relações de troca como resultado da divisão do trabalho” (MARTINS, 

1975, p.46). 

Paulo Noffs (2013, p.14), ao tratar sobre os caiçaras do litoral paulista, afirma que  

 

[...] a produção artesanal era um dos aspectos que fundamentavam a 

existência do campesinato no litoral paulista (produção direta dos meios 

de produção, economia monetária incipiente etc.). Com o 

desenvolvimento do turismo e de relações capitalistas de produção, essas 

condições tendem a desaparecer ou a se subordinar aos novos interesses 

mercantis. 

 

A economia de excedentes é marcada pela produção direta dos meios de produção, 

pela incipiente economia monetária e pela produção do essencial à alimentação. Recorre-se 

ao mercado apenas para se adquirir aquilo que não se pode produzir e que é tido como 

necessário à vida, como é o caso do sal e dos tecidos, por exemplo. Mas as necessidades 

são historicamente produzidas e, com a imposição não necessariamente de relações 

assalariadas de produção, mas de novas condições vida advindas da cidade, novas 

necessidades são criadas. Essas necessidades estão para além daquilo que uma economia 

de excedentes mostrou-se capaz de prover. 

Longe de promover um discurso dicotômico, tomamos consciência aqui do fato de 

que, na sociedade capitalista todas as diferentes relações de produção pressupõem o 

assalariamento, sejam estas relações o escravismo, o colonato, ou a economia de 

excedentes. Esta “pressuposição” é a condição necessária e contraditória para o 

desenvolvimento do capitalismo e de sua religiosidade fantasmagórica. Ainda que 

utilizemos algumas das reflexões de José de Souza Martins presentes em sua linha de 

pensamento sobre a acumulação primitiva de capital, procuramos nos distanciar de uma 

teleologia, que supostamente essa reflexão tende a pressupor. As comunidades quilombolas 

estão para o capital como qualquer um de nós está: enquanto determinantes-determinados. 

Frente a este impasse relativo à sobrevivência, não é apenas a forma de produzir 

das comunidades que muda, mas também seus integrantes. Eles mudam subjetiva e 

objetivamente. São forçados, por mecanismos econômicos, a se moverem, a migrarem, a 

mobilizarem trabalho. 

Sobre a questão migratória, é preciso que se diga que não há um consenso entre 

estudiosos e pesquisadores sobre como trabalhar com a temática. O campo de 

enfrentamento de posições políticas definidas a respeito da migração é amplo e envolve a 



 

40 
 

compreensão de vários fenômenos. Apesar disso, o fenômeno migratório certamente é um 

dos elementos essenciais para a compreensão da relação campo-cidade. 

 

Não existe [...] um corpo uniforme de estudiosos e planejadores a 

examinar um conjunto de fenômenos consensualmente delimitado. 

Ocorre, ao contrário, um campo de enfrentamento de posições políticas a 

respeito da migração, o qual será aqui designado como constituindo a 

questão migratória (PÓVOA NETO, 1999, p.45, grifo no original e 

grifo nosso). 

 

Apesar da inexistência de uma situação consensual, é possível agrupar os enfoques 

referentes à questão migratória em três grupos, ou troncos teóricos: 1) concepção 

neoclássica; 2) concepção histórico-estrutural; e 3) concepção baseada no conceito de 

mobilidade do trabalho. 

A concepção neoclássica apresenta uma análise descritiva, dualista e setorial do 

fenômeno migratório. Ela dá enfoque às causas econômicas isoladas e pontuais e considera 

as características dos indivíduos como principais motivadores do movimento migratório. O 

migrante, para os neoclássicos, são portadores de trabalho e, portanto, possuem 

importância significativa no processo produtivo. O espaço, nessa perspectiva, apresenta 

pontos prósperos e pontos decadentes do ponto de vista econômico, tendo em vista a noção 

de equilíbrio do espaço. As condições de mercado são universais e os indivíduos são seres 

plenos de racionalidade econômica (PÓVOA NETO, 1999). 

Um problema grave presente nessa perspectiva é a ausência de uma tentativa de 

compreensão histórica das migrações. Por esse motivo e pelos demais que foram 

apresentados (enfoque demasiado no indivíduo, concepção de mercado de trabalho 

homogêneo e pontual, enfoque causal e isolado), não adotaremos essa perspectiva. Ela não 

serve para ler de forma satisfatória as questões e problemas que são apresentados aqui. 

O segundo tronco teórico a que devemos nossas considerações é aquele que segue a 

perspectiva histórico-estruturalista. Essa perspectiva apresenta uma visão processual, ou 

seja, histórica da migração. O enfoque não é causal e pontual, mas dialético, considerando 

a trajetória sempre dos grupos sociais e classes e não dos indivíduos. A migração não é um 

fenômeno natural. Não se trata apenas de um movimento populacional, de deslocamento 

entre dois pontos, de fluxos sobre o espaço, como na perspectiva neoclássica. A migração é 

historicamente produzida, é produto humano, é fenômeno social (PÓVOA NETO, 1999). 

 



 

41 
 

A migração é encarada portanto como fenômeno social, o que permite a 

sua compreensão junto aos demais processos da sociedade. Do ponto de 

vista da operacionalização [...], desvaloriza-se a realização de inquéritos 

junto a migrantes, já que os indivíduos, apesar de serem fonte de 

informação, não trazem em si a explicação dos processos vivenciados. A 

compatibilização entre níveis macro e micro de pesquisa é, nesse caso, 

uma dificuldade básica para o pesquisador que adota o enfoque histórico-

estrutural (PÓVOA NETO, 1999, p.50, grifo nosso). 

 

Se o modelo neoclássico apresentava a extrema racionalidade do ser, o enfoque 

histórico-estrutural tira totalmente de contexto os indivíduos e insere o grupo social como 

recorte da análise científica, menosprezando os empreendimentos individuais e seus 

motivos. Se a primeira perspectiva apresenta um ativismo demasiado do indivíduo, a 

segunda é excessivamente determinista. Como procuramos uma análise mais complexa da 

realidade, envolvendo múltiplas escalas, esse tronco teórico apresenta muitas limitações, o 

que prejudicaria nossa tentativa de compreensão da realidade caso tivéssemos que adotá-lo. 

O terceiro tronco teórico tem como base o conceito de mobilidade do trabalho. 

Esse conceito leva em consideração fundamentalmente o processo de constituição da força 

de trabalho como mercadoria. De acordo com essa perspectiva, o trabalho não é imanente 

à “natureza humana”, mas sim uma criação humana. Ele é, portanto, social e histórico 

(PÓVOA NETO, 1999). 

Enquanto possuidor dos meios necessários para a produção, ou mesmo enquanto 

escravo, o ser humano não poderia ser um comerciante de sua própria força de trabalho; 

não poderia, portanto, servir à reprodução ampliada de capital e, assim, o capitalismo não 

poderia existir. Foram necessárias, portanto, algumas condições que, entre outras coisas, 

garantiram a liberdade do ser humano. Essa liberdade, porém, é contraditória: de um lado, 

o trabalhador deve ser livre, ou seja, livre para dispor de acordo com sua própria vontade 

de sua força de trabalho, como uma mercadoria que lhe pertence; de outro, o trabalhador 

deve ser livre dos meios de produção essenciais para sua sobrevivência, ou seja, não deve 

dispor de nada mais para vender além de sua própria força de trabalho (GAUDEMAR, 

1977).  

Jean-Paul de Gaudemar (1977) aponta três processos essenciais para a existência do 

capitalismo que estão ligados à mobilização da força de trabalho: 1) produção das forças 

de trabalho; 2) utilização das forças de trabalho no processo de produção; 3) circulação das 

forças de trabalho entre as diferentes esferas (sociais e espaciais) de produção. Aqui, então, 



 

42 
 

aparece como fundante, para a compreensão do modo de produção capitalista, a noção de 

mobilidade do trabalho. 

 

Designa-se, com o conceito de mobilidade do trabalho, um processo 

abrangente, no qual os homens tornam-se crescentemente disponíveis 

para a utilização compulsória de sua força de trabalho nos moldes 

capitalistas. O deslocamento no espaço seria, segundo tal perspectiva, 

apenas uma dimensão de tal processo. O mesmo implicaria, em primeiro 

lugar, na produção da força de trabalho, momento da aquisição de sua 

mobilidade por parte do trabalhador, designado por Marx como sendo o 

da acumulação primitiva; em segundo, na utilização da força de trabalho, 

onde se aprofunda a divisão do trabalho; finalmente, na circulação da 

força de trabalho, momento da submissão do trabalhador às forças de 

mercado, deslocando-se (espacial e/ou setorialmente) entre os diversos 

ramos da atividade econômica (PÓVOA NETO, 1999, p.53, grifo no 

original). 

 

Portanto, a força de trabalho, como compreendida na literatura marxista clássica, 

não é um fenômeno natural, mas algo que depende de determinadas condições sociais e 

históricas para existir. A migração entra, nesse sentido, como elemento fundamental e 

contraditório do processo mais amplo de mobilização do trabalho. 

 

A existência de uma massa móvel de trabalhadores não significa, assim, 

uma condição permanente da humanidade, tendo sido, ao contrário, 

produzida pelo próprio processo de desenvolvimento capitalista. Mais 

que uma liberdade individual de escolha de localizações possíveis para a 

venda da força, tem-se um constrangimento sobre o trabalhador que lhe 

impõe o deslocamento como estratégia de sobrevivência (PÓVOA 

NETO, 1999, p.53). 

 

O processo de mobilização do trabalho, tal como foi apresentado por Gaudemar 

(1977), pode ser mais ricamente apreendido se retomarmos as reflexões presentes n‟O 

Capital, presentes na introdução desse volume. A contradição essencial entre valor e forma 

valor não apenas engendra a emigração, bem como a atuação de sujeitos econômicos 

específicos, como os atravessadores, por exemplo, mas também e simultaneamente é 

dependente dela. 

Nesse sentido, um dos elementos essenciais presentes no capitalismo é a 

propriedade. Seja a propriedade da terra ou dos meios de produção produzidos enquanto 

mercadorias, como as máquinas, por exemplo. 



 

43 
 

A propriedade da terra garantiu, no Brasil, a exploração dos colonos quando a 

Abolição da Escravidão tornou-se inevitável, tanto socialmente como, e principalmente, 

economicamente. Já na escravidão, a propriedade do escravo garantia sua exploração. 

Quando o escravo é liberto, surge então o cativeiro da terra. A liberdade do indivíduo, 

resultada da separação do ser humano de sua força de trabalho, é condicionada à 

propriedade das coisas, dos meios de produção. Tal propriedade possibilita a exploração da 

força de trabalho, pois é ela, e não a propriedade, que cria valor: 

 

A propriedade do escravo se transfigura em propriedade da terra como 

meio para extorquir trabalho do trabalhador e não para dele extorquir 

renda em trabalho e produto. A renda territorial capitalizada não se 

constitui como instrumento de ócio, mas instrumento de negócio 

(MARTINS, 2010, p.48). 

 

Do ponto de vista lógico, José de Souza Martins comete, nas obras que temos 

destacado aqui, o que considero um equívoco, ao menos do ponto de vista da teoria 

marxista: o autor defende uma teleologia do desenvolvimento, o que, por sua vez, não pode 

ser considerado dialético, já que expressa, em si, uma positividade: 

 

Nessa perspectiva, foi-me possível propor uma compreensão dialética do 

que é capitalismo neste país, tendo como referência a contemporaneidade 

das relações de trabalho socialmente atrasadas do colonato das 

fazendas de café, enquanto momento da intensa e ampla acumulação de 

capital, que fez entre nós a nossa revolução industrial (MARTINS, 

2013, p.24). 

 

Martins considera que o regime de colonato não constituía uma forma clássica de 

reprodução ampliada do capital. A pergunta que fica é: do ponto de vista lógico, e mesmo 

do ponto de vista histórico, seria possível tratar do desenvolvimento do assalariamento na 

Inglaterra sem falar da escravidão no Brasil? Seria possível falar da produção de alimentos 

no Brasil sem tratar das formas de escravidão por dívida? É possível falar do 

desenvolvimento do setor financeiro europeu sem tratar do regime de colonato? Existe 

assalariamento sem não-assalariamento? 

O assalariamento é um fenômeno social. Não está contido no invólucro da nação. A 

“nossa revolução industrial” ocorreu junto com a “deles”. O pensamento teleológico do 

atraso e da necessidade de desenvolvimento é, por definição, fetichista. O Brasil, bem 



 

44 
 

como o brasileiro, só existe enquanto fenômenos modernos e simultâneos ao não-Brasil e 

ao não-brasileiro. 

O esforço aqui é para demonstrar, portanto, que apesar de utilizar elementos 

teóricos condizentes com a noção de Martins sobre acumulação primitiva, não partilho 

com este autor de sua visão desenvolvimentista. Não partilho porque o desenvolvimento 

não existe sem não-desenvolvimento, sem aquilo que ele nega enquanto sua própria 

essência. O que é o tradicional senão aquilo que constitui, do ponto de vista lógico, a 

essência do moderno?  

O atraso é a essência do progresso. Neste sentido, é necessário que se reproduza 

constantemente as determinações que possibilitam a naturalização do Capital. Esta 

reprodução dos determinantes é social e conta com diversos agentes, estatais e privados. 

Do ponto de vista lógico, uma forma de consciência essencial para o capitalismo, e 

que se reproduz necessariamente enquanto forma de consciência determinante, é o fetiche 

da mercadoria (MARX, 2013). É a forma fetichista do valor (forma relativa = forma 

equivalente) que possibilita a realização das mais essenciais ilusões do capitalismo, entre 

as quais está a renda da terra. 

A renda, de origem pré-capitalista, no capitalismo se constitui enquanto forma de 

apropriação de uma parcela de valor não pago ao trabalhador. A Renda da Terra é a parcela 

do valor que, aparentemente, é extraída da propriedade da terra, mas que, em sua essência, 

advêm do caráter social do valor, de sua forma de expropriação e concentração e, portanto, 

nada mais é do que trabalho social médio e que, ao motivar e possibilitar a exploração do 

trabalho, se nos apresenta como elemento natural advindo da terra, ou da propriedade da 

terra, que é condição necessária de sua existência. Neste sentido, terra tem tanto valor em 

si quanto um pedaço de pão tem em si capacidade de se transmutar em Cristo. 

Diferentes processos de constituição da propriedade constituem diferentes 

processos de produção e reprodução ampliada de capital. Em outras palavras, a história do 

capital é a história da propriedade e da produção social privada. 

A propriedade da terra, no sentido legal e do ponto de vista lógico, em nada difere 

da propriedade de qualquer outro meio de produção. O incômodo presente nas discussões 

da economia política está associado essencialmente ao fato de que a terra não é, 

aparentemente, uma mercadoria, pois não é produto do trabalho. Porém, se levarmos em 

conta que a mercadoria é um produto social, essa mesma consideração não diz respeito 

somente à linha de produção, mas também ao surgimento de uma consciência mercantil, ou 



 

45 
 

seja, a mercadoria é tão material quanto abstrata e, a partir do momento que ela deixar de 

ser uma coisa, ela também deixa de ser outra, perdendo assim sua concretude. Esta 

declaração é emblemática, pois uma leitura equivocada do Capital pode levar à conclusão 

de que uma mercadoria só é mercadoria se for produzida por assalariados. Se assim fosse, 

como poderíamos compreender a escravidão e o regime de colonato, que representam 

relações de produção específicas, mas que só têm sentido quando compreendidas enquanto 

formas de exploração da força de trabalho e de produção de mercadorias? Como 

compreender as comunidades tradicionais, que estão necessariamente inseridas no modo de 

produção capitalista? 

É a propriedade privada, social e historicamente produzida e legalmente 

garantida que possibilita a extração tanto da renda como do lucro (formas de apropriação 

do valor), que nesse sentido não diferem em nada uma da outra, já que ambas são produto 

do trabalho. Apesar de a renda da terra ser um empecilho para a livre iniciativa capitalista 

(MARX, 1981a) do ponto de vista do capitalista privado, individual, ela também se 

configura numa forma de extração e de acumulação de valor, em escala social. 

A possibilidade de compreensão dessas discussões leva-nos ao questionamento de 

como se processam as mudanças entre as formas de trabalho que constituem o capitalismo 

contemporâneo, bem como se dá a relação de determinação complexa entre essas formas. 

Ademais, tais metamorfoses são complexas e engendram várias categorias de processos, 

bem como formas de violência econômica e extra-econômica. Estas formas de violência 

exercem grande influência enquanto pressupostos e determinantes da identidade dos 

indivíduos na sociedade moderna. É neste sentido que buscaremos traçar algumas reflexões 

sobre a identidade e a importância da representatividade enquanto elementos constituintes 

da juventude e do ser jovem na nossa sociedade. 

 

  



 

46 
 

3. Juventude, Identidade e Representatividade  
 

“Se o preto de alma branca pra você 

É o exemplo da dignidade 

Não nos ajuda, só nos faz sofrer 

Nem resgata nossa identidade” 

(Jorge Aragão, Identidade) 

 

A juventude vem sendo foco de diversas pesquisas e análises sobre os mais 

variados aspectos. Para alguns autores, a juventude é o grupo etário composto por jovens, 

que estariam inseridos no processo de ressocialização (VIANA, 2009). Portanto, a 

juventude seria tanto um período – o período da ressocialização –, quanto um processo – o 

próprio processo de ressocialização. 

 

[...] a ressocialização, ou “socialização secundária”, é um momento na 

vida dos indivíduos da sociedade moderna na qual eles são preparados 

para realizarem uma integração completa na sociedade, tanto na esfera do 

trabalho quanto na esfera das responsabilidades sociais (VIANA, 2009, 

p.147). 

 

Sendo assim, a juventude seria um conceito que definiria um processo de caráter 

majoritariamente social, totalmente diferente de adolescência, um conceito demasiado 

banalizado, de caráter primordialmente biológico, que se referiria a um conjunto de 

comportamentos que são, em muitos casos, analisados sob uma ótica patologizante 

(COIMBRA; BOCCO; NASCIMENTO, 2005).  

 

Sem a pretensão de encontrar uma resposta definitiva nem oferecer uma 

verdade, temos preferido usar as termos jovem e juventude em vez de 

adolescente e adolescência, uma vez que podem não se referir 

estritamente a uma faixa etária específica, nem a uma série de 

comportamentos reconhecidos como pertencendo a tal categoria. Pensar 

em juventude pareceu até agora a melhor forma de trazer uma intensidade 

juvenil em vez de uma identidade adolescente quando pensamos no 

público com o qual trabalhamos [...] (COIMBRA; BOCCO; 

NASCIMENTO, 2005, p.7, grifos no original). 

  

 O modelo que compreende a juventude, a velhice, a idade adulta, etc., enquanto 

fases da vida é insuficiente. Segundo Oliveira (2006, p.211), 

 

[...] esse modelo tende a desconsiderar a diversidade e a complexidade 

das biografias individuais, limitando desenvolvimento e amadurecimento 



 

47 
 

às fases anteriores à vida “adulta”. Ao mesmo tempo, entende o indivíduo 

adulto como um ser acabado, no sentido da aquisição de independência, 

desenvolvimento pessoal e maturidade. 

  

Buscamos uma compreensão mais aprofundada sobre a juventude, compreendida 

aqui mais como um estado de espírito socialmente determinado, constituído sempre pelo 

indivíduo na simbiose com o outro. Nesse sentido, a juventude, bem como a infância e a 

fase adulta só se constituem na simbiose de um indivíduo com o outro e com sua 

sociedade. Destarte, parece que não apenas uma fase da vida acaba quando começa a 

outra, mas que, no caso da juventude, esta só acaba quando começa a de outros. 

“O termo juventude, e a forma como esse período particular da vida é destacado, 

refere-se a uma construção social e cultural que varia historicamente [...]” (OLIVEIRA, 

2006, p.210). Assim, ser jovem hoje não é como ter sido jovem mais de 40 anos atrás.  

Já não é “[...] bastante compreender a juventude como o processo de transição para a 

vida adulta, mas é necessário apreender o seu universo de referências, pautado em valores 

que se vêm transformando, assim como a própria sociedade” (OLIVEIRA, 2006, p.21). A 

juventude é algo difícil de ser conceituada, mas não imperceptível ao indivíduo que a vive 

ou que deixou de vivê-la. Assim, jovem é aquele que se identifica enquanto tal, dentro de 

um grupo, frente a outros indivíduos. Segundo Oliveira (2006, p.215), 

 

a auto-definição de cada um está na dependência das experiências 

pessoais, das trajetórias vividas individualmente. Nesse sentido, a 

categoria juventude dissolve-se, sendo fluida e remetida a um “estado de 

espírito” vivido por indivíduos de diferentes faixas etárias. 

 

Com o advento da modernidade, 

 

[...] o indivíduo pode considerar-se adulto, jovem ou adolescente ou 

imaginar-se fazendo parte de mais de um desses status ao mesmo tempo. 

Isso é possível tendo em vista que nós podemos ter várias vidas e 

percepções nas diferentes esferas das quais participamos, incluindo 

também mudar de orientação a todo momento, considerando-nos 

adolescentes, jovens e/ou adultos (OLIVEIRA, 2006, p.213). 

 

A juventude tem início, aparentemente, quando o indivíduo já se sente preparado 

para iniciar, por si próprio, sua biografia. Nesse sentido, “às sociabilidades da tradição e da 

conformação institucional – família, vizinhança, relações de trabalho – opor-se-iam as 

sociabilidades eletivas, construídas pela vontade, nas interações sociais” (OLIVEIRA, 



 

48 
 

2006, p.216). É um caminho individual, muitas vezes adverso, cheio de instabilidades, 

incertezas e impermanências. 

  

[...] A própria ideia de “moratória” da condição juvenil, como um período 

de espera e de suspensão para a realização de projetos ligados ao trabalho 

e às atividades vinculadas ao universo adulto, tem sido modificada. [...] 

Trata-se, agora, de uma noção que estaria ligada à possibilidade 

diversificada de experimentação e vivência singulares, em todas as 

esferas – trabalho, estudo, sexualidade –, de maneira diferente daquela do 

adulto. Isso implica a inclusão da diversão, do exercício do trabalho, mas 

com menos encargos e compromissos do que as pessoas que têm filhos e 

se casam; da disponibilidade para a experimentação, com vínculos menos 

definitivos – namoro, com mais liberdade e também alegria, graças ao 

maior vigor (OLIVEIRA, 2006, p.214, grifo nosso). 

 

 Portanto, o jovem é o sujeito que possui exatamente essa possibilidade de 

experimentar o novo e tem a oportunidade de vivenciar situações singulares. Em suma, 

“[...] a juventude define-se cada vez mais como uma fase de experimentação” (OLIVEIRA, 

2006, p.214). 

 O importante a se frisar é que o jovem se constitui sempre em simbiose com o 

outro, seja este outro jovem como ele ou não. Destarte, um determinado sujeito é jovem 

até que ele não se reconheça e não seja mais reconhecido como tal. Para que isso aconteça, 

a relação com o outro é essencial. 

 O jovem é aquele que “[...] vive o novo, ajudando a construí-lo, diferenciando-se a 

partir da forma como, singularmente, o faz” (OLIVEIRA, 2006, p.21). Ser jovem é sempre 

ser em um determinado contexto histórico. Portanto, para compreendermos o que é ser 

jovem, faz-se necessário compreendermos quando se é jovem. E, enquanto construção 

social, ser jovem pode configurar-se também em um ser político.  

Com o desenvolvimento da era moderna, o indivíduo, livre e mobilizado, nasce. 

“Nesse contexto de individualização crescente, os jovens seriam cada vez mais pegos nas 

formas contraditórias e múltiplas de socialização” (OLIVEIRA, 2006, p.217). 

 

O fato de que as participações nos mundos sociais, tendo interesses, 

valores e racionalidades diferentes, possam ser contraditórias, faz reforçar 

a tendência à individualização e à singularização das atitudes e das 

experiências, podendo resultar, por exemplo, em conflitos, 

especialmente interiores, e oscilações entre esses mundos, mas, ao 

mesmo templo, em um enriquecimento da vida social (OLIVEIRA, 

2006, p.217, grifo nosso). 



 

49 
 

 

Frente a isso, ser jovem também pode configurar-se como uma escolha política, 

quando o sujeito decide se identificar a essa ou aquela juventude partidária, por exemplo. 

Nesse sentido, a possibilidade de uma identidade que surge – o jovem quilombola – pode 

conformar-se politicamente frente às condições que lhe sejam favoráveis ou que a torne 

imperativa, não necessariamente enquanto partido, mas fundamentalmente enquanto voz e 

bandeira de uma minoria que, decididamente, sofre. De acordo com Oliveira (2006, p.214),  

 

com relação ao termo juventude [...], há possibilidade de que, 

estrategicamente, seja utilizado, por exemplo, no sentido de uma 

unificação, de uma identidade coletiva homogênea, especialmente em 

certas ocasiões de reivindicação, onde um recurso a um “nós” se impõe. 

 

Por outro lado, fica uma incômoda questão: até que ponto o jovem é um sujeito 

marcadamente urbano? Até que ponto ele tem como pressuposto a negação do tradicional, 

ou seja, daquilo que o constitui enquanto sujeito moderno? Estas são questões 

fundamentais, do ponto de vista lógico, para que se possa compreender a amplitude e 

extensão do poder de determinação do jovem quilombola sobre seu próprio ser. 

A modernidade, caracteristicamente marcada pela negação de certos elementos 

reconhecidos como sendo, por motivos essencialmente históricos e sociais, tradicionais, é 

marcada por uma temporalidade na qual, de fato, diversos tempos históricos convergem e, 

ao mesmo tempo, são ritmados pela reprodução ampliada do capital, o que produz maior 

ou menor quantidade de conflitos, variando caso a caso. Nas palavras de José de Souza 

Martins (2008, p.149), “a sociedade atual não é constituída de uma temporalidade única. O 

contemporâneo é a contemporaneidade dos tempos históricos, das vivências 

desencontradas porque situadas diferencialmente no percurso da História”. De acordo com 

o autor: 

 

A noção de formação econômico-social é retomada por Lefebvre no 

preciso sentido da coexistência dos tempos históricos. E também no 

sentido de que nessa coexistência se encerra não o passado e o presente, 

mas também o futuro, o possível. Quais são as raízes estruturais dessa 

coexistência? O atraso do real em relação ao possível, o social em relação 

ao econômico. A própria exploração do trabalho, do homem pelo homem, 

se incumbe de sonegar ao homem, inclusive ao que explora, as condições 

materiais de seu desenvolvimento. Elas existem, mas desviadas da 

destinação de fazer do homem objetivo do próprio homem, empregadas 



 

50 
 

com outras finalidades que não o próprio homem (MARTINS, 2008, 

p.104). 

 

Esse múltiplo de tempos históricos que convergem na “superfície” das ações 

cotidianas não é sem que os mais diferentes conflitos ocorram. Essa pluralidade de tempos 

e os numerosos conflitos que esta convergência promove são, a nosso ver, traços 

característicos da modernidade, sendo sua maior contradição a necessidade de um tempo 

homogêneo imposto pelo modo de produção capitalista – o tempo de trabalho social 

médio. Há, nesse sentido, um confronto entre o tempo do relógio (abstrato) e os tempos 

históricos (concretos), ambos de naturezas distintas. 

 

No interior da sociedade e no interior de cada um agita-se a efervescência 

dessa coexistência de modos, mundos, relações, concepções, que não são 

contemporâneos. O que quer dizer que a contemporaneidade da superfície 

não corresponde às idades que coexistem e se negam reciprocamente, na 

recíproca necessidade (MARTINS, 2008, p.106-107). 

 

O conjunto dessas reflexões aponta no sentido de que a juventude seja 

provavelmente o momento da vida humana no qual as contradições históricas presentes na 

modernidade se fazem mais perceptíveis no cotidiano de cada indivíduo, de forma a definir 

mais claramente seu posicionamento na sociedade enquanto sujeito social, político e 

econômico. Isto porque os jovens vivem mais intensamente essa pluralidade de tempos 

históricos nas mais diversas relações que eles estabelecem. 

 

Essas considerações a respeito da multiplicação de socializações e do 

entrecruzamento dos mundos sociais coadunam-se com a apreensão de 

quais mundos da vida dos jovens (trabalho, escola, família, lazer, 

conjuntos musicais, etc.) merecem seu investimento e de que forma o 

fazem, quais suas práticas e como dão sentido a esses diversos mundos da 

vida na estruturação de sua identidade e na forma como significam o 

mundo que os cerca (OLIVEIRA, 2006, p.217). 

 

Multiplicam-se, portanto, na sociedade moderna, as socializações, os encontros de 

distintas realidades. E o jovem sempre opta frente a essas realidades. 

Enquanto construção social, o jovem é também uma identidade. A identidade é a 

concepção de si mesmo que se constitui a partir de processos psicossociais complexos, 

dentre os quais estão a alteridade e a intersubjetividade (SCHOEN-FERREIRA; AZNAR-

FARIAS; SILVARES, 2003).  



 

51 
 

 

A formação da identidade recebe a influência de fatores intrapessoais (as 

capacidades inatas do indivíduo e as características adquiridas da 

personalidade), de fatores interpessoais (identificações com outras 

pessoas) e de fatores culturais (valores culturais a que uma pessoas está 

exposta, tanto globais como comunitários) (SCHOEN-FERREIRA, 

AZNAR-FARIAS, SILVARES, 2003, p.107, grifo no original) 

 

A alteridade é uma “[...] realidade intra-social, ou seja, que é construída pelos 

atores sociais na dinâmica do devir histórico da sociedade e não evocada ocasionalmente 

diante das estranhezas” (SOUZA, 2003, s/p). Essa realidade intra-social, que é histórica 

também, pois é constituída a partir das relações que os indivíduos estabelecem entre si, 

produz geografias específicas que constituem uma alteridade territorial. “A alteridade 

territorial nos revela que não havia uma unidade territorial marcada pela homogeneidade 

de interesses, mas sim unidades díspares e heterogêneas, porém, indissociavelmente 

integradas em uma complexa rede sócio-espacial” (STRAFORINI, 2009, 161, grifo nosso). 

A intersubjetividade é a relação recíproca marcada por uma forma de identificação 

entre sujeitos pertencentes a um mesmo universo identitário. Ela “[...] inclui tanto a 

compreensão do que está acontecendo na mente do outro quanto a emersão empática na 

experiência vivida” (PIVA et al, 2010, p.82).  

 A capacidade humana de idealização e planejamento aos poucos fez surgir um 

mundo social complexo, marcado pela memória social. A memória biológica, de curta 

duração, foi suplantada pela memória social, de longa duração. “[...] A característica da 

humanidade desenvolvida se refere ao fato de que as suas capacidades historicamente 

adquiridas se acumulam no mundo social e não mais no organismo biológico [...]” (SÈVE, 

1989, p.161). A geografia de uma dada comunidade quilombola, enquanto produto de 

relações sociais específicas que se deram no decorrer de um processo histórico, faz parte 

da constituição dessa memória social. Em outras palavras, uma dada população quilombola 

só pode dizer quem é relativamente ao lugar em que ela está, ou seja, o seu território. Não 

há identidade que prescinda de uma geografia. 

Nesse sentido, a memória individual ou de um determinado grupo social está para 

além da vida dos indivíduos propriamente ditos, pois a inserção em uma determinada 

sociedade determina que tais indivíduos sejam constituídos enquanto sujeitos sociais. Para 

isso, é preciso que esses indivíduos sejam educados dentro de um conjunto de símbolos, 

significados, regras, etc., ou seja, que eles possuam um vasto conjunto de noções, 



 

52 
 

conceitos e categorias que, a rigor, são mais velhos que eles, pois possuem uma história 

cuja origem antecede o indivíduo propriamente dito. Destarte, a existência humana não se 

limita à vida biológica de seus indivíduos, mas é fundamentalmente determinada pelo 

desenvolvimento histórico que culmina no presente de todas as sociedades. Ilustremos este 

raciocínio com dois exemplos. 

 Um exemplo que possa suportar nosso raciocínio se encontra na explicação da 

origem da expressão quinto dos infernos, comumente utilizada de forma ofensiva. 

Encontrada tanto na boca de crianças como na de adultos atualmente, sua origem parece 

obscurecida. Porém, o que mais nos interessa aqui é que esta origem se encontra recuada 

há mais de três séculos, quando os mineradores brasileiros foram obrigados a pagar o 

quinto, imposto que incidia sobre o ouro extraído no Brasil de então. Fica fácil entender 

que, nesse caso, um fenômeno social tem bases sociais que não se limitam na existência 

dos indivíduos que viveram no período da mineração. 

 Outro exemplo, esse muito mais próximo da nossa discussão, tem ligação com a 

questão do racismo. Não da para apagar da história dos brasileiros o fato de nosso país ter 

sido um país de escravismo colonial. O escravismo participa da constituição de nosso 

presente tal como ele é hoje e, portanto, é inegável o fato de sermos filhos do escravismo e 

de toda a complexidade de fatos associados a ele. Desta forma, o racismo, que atinge as 

comunidades quilombolas de modo severo se torna uma questão complexa, pois não se 

trata apenas de algo que deve ser resolvido de forma a equiparar negros e brancos, mas de 

um fenômeno social que existe como se fosse natural, uma classificação das pessoas de 

acordo com sua cor de pele que remete, portanto, à escravidão e não à biologia. É 

importante deixar claro que o problema não é a classificação em si, mas a objetificação e a 

determinação social, pois ninguém nasce nem negro e nem branco, nem homem e nem 

mulher, nem heterossexual e nem homossexual. Todas essas categorias são produtos 

históricos, resultados de processos sociais diversos. É disso, e não menos, que se trata o 

racismo. 

 A identificação num dado grupo, portanto, diz respeito à objetificação do ser 

humano, em primeiro lugar. Por isso, uma suposta causa negra, no entorno da qual se 

reúnam pessoas que se identificam com ela, é importante no sentido da luta contra a 

violência e a discriminação que se abatem sobre os negros, mas essa identidade, o ser 

negro, está fundada em processos sociais, históricos e econômicos em relação aos quais os 

próprios integrantes da causa se opõem, conscientemente ou não. Esta contradição se 



 

53 
 

mostra cruel, pois indica que, a rigor, a superação da questão racial reside numa crítica à 

ontologia e, portanto, na negação do ser. Em outras palavras, o racismo só deixará de ser 

realidade quando esta forma de consciência racial deixar de existir, mas essa forma de 

consciência é determinante na sociedade moderna. 

 Assim, a luta nas comunidades quilombolas diz respeito ao racismo, mas diz 

respeito mais ainda ao processo de produção e reprodução ampliada de capital, como já 

apontado anteriormente.  

 São diversos os elementos sociais historicamente produzidos que compõe, portanto, 

a identificação de um dado grupo, tal como acontece nas comunidades da Poça e do 

Mandira. Há elementos de diferenciação externa (alteridade) e de reconhecimento interno 

(intersubjetividade), que mantém a coesão do grupo. Esses elementos, classificados como 

raciais, tradicionais, camponeses, etc., são produtos de processos históricos, aos quais se 

juntam os novos elementos, de temporalidades distintas, trazidos pelos sujeitos mais jovens 

das comunidades. 

A identidade remanescente de quilombo é uma identidade política criada 

legalmente, mas que possui uma base social riquíssima, graças a qual produz uma 

identificação tanto entre os sujeitos de uma comunidade quanto entre os sujeitos de 

comunidades distintas, o que se dá através do auto-reconhecimento, ou seja, da 

identificação com a luta política, a partir de elementos de alteridade e de 

intersubjetividade. De acordo com Diegues: “esse auto-reconhecimento é frequentemente, 

nos dias de hoje, uma identidade construída ou reconstruída, como resultado, em parte, de 

processos de contatos cada vez mais conflituosos com a sociedade urbano-industrial, e com 

os neomitos criados por estas” (DIEGUES, 2004, p.46, grifo no original). 

No passado, a necessidade de um modo de produzir específico ligado à produção de 

excedentes tornava necessária a transmissão, através das relações familiares, de um modus 

operandi, de valores e de costumes que eram essenciais a esta forma de relação e às suas 

práticas agrícolas, o que, aliás, produzia também a consciência coletiva dessas 

comunidades quilombolas. Com a alteração para uma economia mais monetizada, 

profundas mudanças se processaram nessas comunidades, de modo que as novas 

dificuldades de viabilização econômica estão redefinindo os laços familiares pelo bem dos 

sujeitos mais jovens.  

Ser jovem já implica, por si só, no reconhecimento de um ser genérico: o jovem. O 

estatuto da igualdade, presente quase que de forma inconsciente na nossa realidade, faz 



 

54 
 

com que muitas vezes pensemos ser iguais em relação ao outro, mas isso não nos torna 

mais iguais, nem do ponto de vista material, nem do ponto de vista da identidade. 

Paulistas, Sulistas, Nordestinos são todos seres humanos iguais (ser genérico), mas são 

todos diferentes entre si. O jovem quilombola é jovem como qualquer outro jovem, mas é 

singularmente diferente – e é isto que o torna um jovem de uma comunidade remanescente 

de quilombo. É preciso valorizar esta identidade, que é uma especificidade da identidade 

remanescente de quilombo, sobre a qual repousa o futuro das comunidades quilombolas e 

de seus sujeitos. 

Os jovens quilombolas reconhecem a si como remanescentes de quilombo. Uma 

possibilidade de uma maior unidade entre esses jovens, a partir das já constituídas relações 

de alteridade e intersubjetividade que existem entre eles, é sua autoafirmação como jovens 

remanescentes de quilombo. 

Se a moda de viola, o fandango e o forró, elementos típicos da sociabilidade dos 

sujeitos mais velhos da comunidade, foram substituídos pelo funk entre os jovens, se eles 

acessam a internet, assistem TV e jogam videogame, isso não os torna menos quilombolas. 

O ser quilombola é um ser político – e só o é porque é moderno. 

 

É evidente que nenhuma cultura tradicional existe em estado puro. 

Assim, um determinado grupo social portador de cultura tradicional, 

como a caiçara do litoral de São Paulo, pode apresentar modos de vida 

em que suas características básicas estejam presentes, com maior ou 

menor peso em razão, sobretudo de maior ou menor articulação com o 

modo de produção capitalista dominante; ou seja, as populações e 

culturas tradicionais se acham hoje transformadas em maior ou menor 

grau (DIEGUES, 2004, p.40). 

 

Evitar a emigração dos jovens quilombolas é, portanto, essencial. Deles depende o 

futuro de sua comunidade. Se as novas oportunidades conquistadas com o reconhecimento 

desta como remanescente de quilombo facilitar a saída do jovem, e não sua permanência, 

como era de se esperar, isso levará ao envelhecimento da comunidade, que as poucos pode 

desaparecer. 

A partir dessas reflexões, buscaremos refletir nos próximos capítulos sobre as 

comunidades quilombolas da Poça e do Mandira, principalmente sobre a condição de ser 

dos jovens quilombolas dessas comunidades na sociedade brasileira contemporânea. 

 

 



 

55 
 

4. Sobre a Comunidade de Remanescentes de Quilombo da 

Poça 

 

4.1.  Localização e Situação Socioeconômica da Comunidade: pequena 

análise crítica 

 

A região do Vale do Ribeira possui significativa concentração de uma variedade de 

populações tradicionais, como os quilombolas. “[...] A origem dos primeiros negros na 

região remonta à mineração do século XVI, e, sobretudo, ao plantio de arroz, que teve seu 

ápice no século XIX [...]” (SOUSA, 2011, p. 172). 

 

Além dos quilombos formados com a Abolição da Escravatura, em 1888, 

muitos outros quilombos foram constituídos em meio às crises 

econômicas pelo qual passaram muitos fazendeiros do Vale, não só do 

ouro e do açúcar, mas também de outras atividades econômicas. Assim, a 

história quilombola no Ribeira remonta ao período pré-abolicionista, em 

muitos casos, reporta-se ao século XVIII (SOUSA, 2011, p.172). 

 

 O artigo 68 dos Atos das Disposições Transitórias da Constituição Federal de 1988 

possibilitou o reconhecimento legal da posse das terras dos remanescentes de quilombo, 

tornando-se um dispositivo valioso na luta contra a expropriação das terras quilombolas 

que havia se intensificado na década de 1970 na região do Vale. 

 

O dispositivo constitucional n. 68, reabrindo a possibilidade de assegurar 

a terra até então possuída sem revestimento titular, para aquelas parcelas 

da população rural, passíveis de serem classificadas na categoria legal de 

“remanescentes”, emerge como possibilidade única, pela via 

institucional, de contornar a expropriação, recompor seus arranjos e 

redefinir-se como sujeitos sociais (PAOLIELLO, 2009, p.232). 

 

 A comunidade da Poça localiza-se próxima à margem direita do Rio Ribeira de 

Iguape, na porção sul do Estado de São Paulo, entre os municípios de Eldorado e 

Jacupiranga (figuras 2 e 3).  

 

Em 2008, a Poça tornou-se a 22ª comunidade quilombola reconhecida 

pelo estado de São Paulo. O RTC [Relatório Técnico-Científico], 

instrumento científico utilizado para reconhecimento dos quilombos, foi 

realizado e aprovado pela Fundação ITESP após conclusão dos estudos 

feitos pela antropóloga Maria Celina Pereira de Carvalho, que finalizou o 

RTC da Poça em dezembro de 2006, reconhecendo 41 famílias como 



 

56 
 

descendentes de escravos fundadores do quilombo. Após essa conclusão, 

o processo nº 140/07 já dava seu parecer a favor do reconhecimento do 

quilombo no bairro rural da Poça. Todavia, embora já houvesse, em 2007, 

o reconhecimento por parte do secretário da Justiça e Defesa da 

Cidadania, Luiz Antonio Marrey, o RTC só foi aprovado oficialmente em 

2008, sendo publicado no diário oficial na simbólica data de 13 de maio 

(SOUSA, 2011, p.175). 

 

 

 



 

57 
 

 
Figura 2 – Localização da Comunidade de Remanescentes de Quilombo da Poça. 



 

58 
 

 
Figura 3 – Localização da Comunidade Quilombola da Poça (Imagem de Satélite – Google Earth). Elaborado 

por Marcos Henrique Martins (09/04/2015) 



 

59 
 

Ainda de acordo com Sousa (2011, p.171, grifo no original), 

 

a comunidade de Poça é formada por 41 famílias, que vivem basicamente 

do plantio de banana, havendo ainda 37 famílias de “terceiros” – famílias 

de moradores que chegaram depois e que não são descendentes dos 

fundadores. A maioria dos terceiros chegou depois da década de 1970 

quando o Estado realizou uma regularização fundiária emitindo títulos 

individuais de propriedade a alguns quilombolas mais antigos de Poça. 

Essa titulação gerou uma especulação imobiliária na comunidade, assim, 

diante de dificuldades econômicas e de posse de títulos individuais, 

muitos venderam suas terras para terceiros. 

 

As condições sociais, históricas e econômicas por detrás da implantação da banana 

interferiram significativamente na dinâmica produtiva da comunidade, atraindo terceiros 

para a região e provocando, consequentemente, a redução considerável do território que era 

ocupado pelos antigos moradores da Poça. “Conforme pode ser observado no RTC da 

comunidade, feito pelo ITESP (2006), esse processo se desenvolveu de tal maneira que 

atualmente a maior parte do território está sob o monopólio dos terceiros que o utilizam 

para a produção da banana” (MACEDO; LIMA; SUZUKI, 2011, p.8). 

Segundo a Agenda Socioambiental de Comunidades Quilombolas do Vale do 

Ribeira do Instituto Socioambiental (SANTOS; TATTO, 2008), 44,7% das terras da 

comunidade quilombola de Poça estão ocupadas pelo cultivo de banana, 25,71% pelas 

matas e 24,15% por pastagens, somando um total de 94,56% das terras do quilombo. 

A bananicultura se proliferou mais rapidamente na região em questão 

principalmente após a criação da BR-116, mais precisamente na década de 1960 e, desde 

então, ela é predominante na paisagem. No Quilombo da Poça, quando questionado sobre o 

porquê do cultivo da banana, Senhor José esclareceu: 

 

Ah, começou isso aí porque o arroz, o feijão, o milho nós só plantávamos 

uma vez no ano, né? Eu criei meus filhos todos com lavora da roça. Eu 

num comprei um quilo de arroz pra dar de comer aos meus filhos. Era o 

feijão, era o arroz, a mandioca, a batata. Então isso eu num comprava. Eu 

estava lá comendo arroz velho, aproveitando arroz da lavora nova, e com 

pilha de saco de arroz dentro de casa. Eu mandava pilhas de dois, de três, 

quatro sacos de arroz que era pra arrumar algum sal. Mas só que o senhor 

colhia aí 60, 70 sacos de arroz, em casca, ia vender, [mas] não dava quase 

nada. E naqueles tempos, onde começo mais a banana foi Miracatu. 



 

60 
 

Muita gente daqui ia trabalhar lá, porque a banana dava dinheiro. Aí 

também começou a plantar por aqui (informação verbal)
4
.  

 

A economia desse passado ao qual se refere o Sr. José é um exemplo do que José de 

Souza Martins (1997) chamou de economia de excedentes
5
. O Sr. José plantava para sobrar 

e as relações que ele estabelecia com o mercado eram apenas acessórias, para assim obter, 

a partir da troca, aquilo que ele não podia produzir. Segundo o Senhor José, não havia 

necessidade de comprar quase nada, exceto o sal. Mas “a banana dava dinheiro”. Dinheiro 

esse que se tornaria cada vez mais fundamental para a permanência dos indivíduos na 

comunidade, principalmente após o fortalecimento da especulação imobiliária na década 

de 1970, mesmo período em que o Governo do Estado forneceu o título de propriedade da 

terra a alguns dos moradores que, pressionados por terceiros, acabaram por vender suas 

terras (SOUSA, 2011). Destarte, a economia de excedentes, praticada até então, passou a 

ser insuficiente, do ponto de vista dos quilombolas, não sendo mais satisfatório, do ponto 

de vista econômico, plantar o arroz, o feijão e o milho. Era preciso tornar esses produtos 

mais rentáveis e, como eles não davam dinheiro na mesma proporção que a banana viria a 

dar, operou-se a metamorfose da produção desses gêneros diversos para a monocultura da 

banana. 

 Portanto, a comunidade da Poça, no Vale do Ribeira de Iguape paulista, passou, no 

decorrer da sua história, de uma economia de excedentes para uma economia 

predominantemente mercantil baseada na produção da banana. Nessa transição, o que se 

observa fundamentalmente é a mudança dos sujeitos que se apropriam do excedente 

produzido: se na economia de excedentes é o próprio produtor, com a mercantilização 

massiva da produção entram em cena outros sujeitos sociais, como o atravessador, por 

exemplo. 

 A construção da BR-116 acarretou profundas mudanças na Poça no que se refere 

tanto à relação com a terra quanto do ponto de vista da consciência que se produz a partir 

dessa relação. 

O investimento que o Estado Brasileiro realizou na construção da rodovia foi um 

investimento feito por toda a sociedade numa determinada região do país. Houve, portanto, 

a imobilização de uma certa proporção de valor nessa região feita pelo conjunto da 

sociedade, através do Estado, o que acabou por promover não apenas uma maior 

                                                           
4
 Informação fornecida pelo Senhor José, no Quilombo da Poça, em 29/03/2013. 

5
 Não se deve confundir economia de excedentes com economia de subsistência. 



 

61 
 

integração nacional, mas a valorização das terras que se encontravam no raio de atuação da 

rodovia. Em outras palavras, houve um investimento direto na Região do Vale do Ribeira e 

esse investimento aumentou a margem de valor que se poderia obter caso se desejasse 

realizar alguma atividade produtiva, do tipo agrícola por exemplo, na região. E foi 

exatamente isso que aconteceu no caso da banana. 

Além do mais, a BR-116, como componente do tecido urbano, não nos interessa 

apenas do ponto de vista de sua morfologia e das relações físicas que ela possibilita 

estabelecer com a cidade, mas também pelos novos símbolos, significados, sonhos, 

dificuldades, esperanças, valores, etc. que ela comporta. “[...] O interesse do „tecido 

urbano‟ não se limita à sua morfologia. Ele é o suporte de um „modo de viver‟ mais ou 

menos intenso ou degradado: a sociedade urbana” (LEFEBVRE, 2008, p. 11, grifo no 

original).  

 

Trazidas pelo tecido urbano, a sociedade e a vida urbana penetram nos 

campos. Semelhante modo de viver comporta sistemas de objeto e 

sistemas de valores. Os mais conhecidos dentre os elementos do sistema 

urbano de objetos são a água, a eletricidade, o gás (butano nos campos) 

que não deixam de se fazer acompanhar pelo carro, pela televisão, pelos 

utensílios de plástico, pelo mobiliário “moderno”, o que comporta novas 

exigências no que diz respeito aos “serviços”. Entre os elementos do 

sistema de valores, indicamos os lazeres ao modo urbano (danças, 

canções), os costumes, a rápida adoção das modas que vêm da cidade. E 

também as preocupações com a segurança, as exigências de uma previsão 

referente ao futuro, em suma, uma racionalidade divulgada pela cidade. 

Geralmente a juventude, grupo etário, contribui ativamente para 

essa rápida assimilação das coisas e representações oriundas da 

cidade (LEFEBVRE, 2008, p. 11-12, grifo nosso).  

 

O nosso esforço de compreensão, portanto, caminha no sentido tanto do 

entendimento das relações econômicas e sociais como da produção e reprodução do modo 

de vida quilombola. 

Desde 1988, com o artigo 68 dos Atos das Disposições Transitórias da Constituição 

Federal, que declara: “Aos remanescentes das comunidades dos quilombos que estejam 

ocupando suas terras é reconhecida a propriedade definitiva, devendo o Estado emitir-lhes 

os títulos respectivos”, as populações quilombolas conquistaram o direito constitucional à 

propriedade coletiva de suas terras. Mas esse direito fundamental tem sido negado a essas 

populações, como se pode constatar no fato, por exemplo, de que de 28 comunidades 

reconhecidas no estado de São Paulo, apenas seis comunidades tenham recebido os títulos 



 

62 
 

de suas terras até hoje: Ivaporunduva, São Pedro, Pedro Cubas, Pilões, Maria Rosa e 

Galvão, todas elas do Vale do Ribeira de Iguape, que conta com 21 das 28 comunidades 

reconhecidas até o momento no estado: “no Vale do Ribeira a situação não é diferente, o 

movimento quilombola local aponta 66 comunidades, sendo 21 reconhecidas oficialmente 

até momento, e destas, somente seis com títulos homologados pelo poder público” 

(SILVA; TATTO, 2013, p.7). 

O conjunto de oportunidades conquistado no meio caminho entre o reconhecimento 

e a titulação pelos quilombolas mostrou-se decididamente ineficientes para a manutenção 

dos territórios quilombolas. Somado às dificuldades de viabilização do quilombo da Poça e 

à atuação dos atravessadores, o que se pode observar é o empobrecimento da comunidade, 

bem como a saída dos jovens remanescentes de quilombos, que pode provocar, nos 

próximos anos, uma redução significativa e o envelhecimento da população da Poça. 

O reconhecimento de um quilombo pela Fundação Palmares, por exemplo, torna 

possível que seus sujeitos tenham acesso a certos programas do governo destinados 

especificamente às populações quilombolas, a financiamentos no banco, a garantia de 

permanência no local, etc., além de que o próprio processo de reconhecimento acaba por 

demandar um esforço coletivo que torna a comunidade mais bem guarnecida 

politicamente, com a criação de uma Associação de Moradores (figura 5), por exemplo.  

Esses esforços apresentam uma duplicidade: podem tanto fortalecer a comunidade 

econômica e politicamente, como também podem servir como uma espécie de catalizador e 

acelerar a saída de parcela dos sujeitos da comunidade, que partem em busca de melhores 

condições de vida.  

Tal situação se torna ainda ficar mais complexa quando os sujeitos moram na 

comunidade e trabalham fora, seja no campo ou na cidade. Isto porque essa relação pode 

causar a redução do habitar em habitat (LEFEBVRE, 2008), promovendo a fragmentação 

do espaço social, de vivência coletiva, da comunidade.  

Muitas famílias tentam evitar empregar a mão de obra de seus filhos que estão 

estudando para que eles possam ter uma educação melhor do que os pais tiveram. Dessa 

forma, os conhecimentos tradicionais ficam apagados e só são rememorados nas falas dos 

sujeitos mais velhos. Predomina então a educação das escolas públicas e estaduais, cujo 

conhecimento é fundamentalmente urbano; de um urbano que é simplificadamente o que 

nos diz Marx (1981b): uma tentativa de supressão do rural. 

http://www.cpisp.org.br/comunidades/html/brasil/sp/ribeira/ribeira_ivaporunduva.html
http://www.cpisp.org.br/comunidades/html/brasil/sp/ribeira/ribeira_sao_pedro.html
http://www.cpisp.org.br/comunidades/html/brasil/sp/ribeira/ribeira_pedro_cubas.html
http://www.cpisp.org.br/comunidades/html/brasil/sp/ribeira/ribeira_piloes.html
http://www.cpisp.org.br/comunidades/html/brasil/sp/ribeira/ribeira_maria_rosa.html


 

63 
 

Esse processo de “supressão” é negativo no sentido dialético, ou seja, o urbano não 

existe sem o não-urbano. Em outras palavras, o rural, enquanto forma de negação do 

urbano na sociedade moderna, faz com que tudo aquilo que configura o urbano negue, 

enquanto condição de seu ser, aquilo que necessariamente o configura enquanto ser: o 

rural. Esse mesmo raciocínio une, do ponto de vista lógico, o moderno e o tradicional, 

contraditória e necessariamente. 

 

 
Figura 5: Sede da Associação de Moradores do Quilombo da Poça (LIMA; SOUZA; SUZUKI, 

2009, p.3). 

 

 Segundo Diegues, as populações tradicionais possuem “[...] uma verdadeira 

„tradição visual‟ e a produção do conhecimento se dá através dela. Aprende-se vendo como 

os outros fazem, sobretudo os mais velhos e experientes” (DIEGUES, 2001, p.4).  

Somado aos fatores econômicos, políticos e sociais, a morte da tradição visual 

prejudica radicalmente as antigas práticas produtivas de base familiar, voltadas para a 

produção de uma economia de excedentes. A partir daí, a comunidade sofre uma 

especialização que, no caso da Poça, está associada ao cultivo da banana. O que ocorre, 

então, não se deve fundamentalmente ao abandono da pequena policultura, ou mesmo à 

adoção de uma economia essencialmente mercantil, mas aos processos e elementos 

expropriatórios que são a base e o norte dessa transição. Nesse sentido, ao menos dois 



 

64 
 

elementos são essenciais para a compreensão da situação em destaque: 1) o processo 

emigratório e 2) a atuação dos atravessadores. 

Inicialmente voltados à policultura, os moradores da Poça passaram a sofrer forte 

pressão pelos fazendeiros que expandiam suas terras na região, restringindo a quantidade 

de terras ocupadas e a diversidade produtiva (SOUSA, 2011), o que conduziu para uma 

maior dependência com o mercado urbano, sobretudo nas mediações realizadas com as 

pequenas cidades de Eldorado e Jacupiranga, mas, também, com Registro, a capital 

regional que possui, segundo o Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE), 

aproximadamente 55.000 habitantes
6
. Assim, a partir dos anos 1940/1950, foi se 

expandindo o cultivo da banana, inserindo seus produtores em redes de comercialização 

muito exploratórias, com a presença de intermediários que compram a produção local e a 

revendem nos grandes centros comerciais de São Paulo e Curitiba, capitais dos Estados de 

São Paulo e Paraná, principalmente, distantes, aproximadamente, 250 Km da comunidade. 

Dos 1.400 hectares que conformavam as terras originalmente ocupadas pelo 

patriarca da comunidade, Joaquim da Costa Campos, 1.116,16 são requeridos para 

delimitação a partir do reconhecimento da comunidade como quilombola, em 2008, pelo 

Instituto de Terras do Estado de São Paulo (ITESP), o que, ainda, revela-se bastante 

restritivo para a reprodução das 41 famílias que compõem a comunidade, segundo o 

relatório técnico-científico (CARVALHO, 2006), ou dos 65 moradores da comunidade 

(SANTOS; TATTO, 2008). 

O processo de reconhecimento da comunidade da Poça como quilombola não foi 

fácil e, ainda hoje, esta comunidade não obteve o título de propriedade coletiva de suas 

terras, a despeito de um laudo antropológico que reconheceu o território da Poça em 2008 

como sendo o espaço de vida de uma comunidade de ancestralidade afrodescendente. 

O conflito pela demarcação das terras do quilombo da Poça se faz presente, 

sobretudo, no destino que será dado às terras da comunidade que pertencem atualmente a 

proprietários que não se reconhecem e nem são reconhecidos pela comunidade como 

remanescentes de quilombo: essas terras devem ser expropriadas pelo Estado para, 

posteriormente, serem oficialmente concedidas aos quilombolas. O espaço dos 

afrodescendentes da comunidade da Poça está, portanto, fragmentado pela presença de 

terceiros que não são reconhecidos como pertencentes à comunidade. 

                                                           
6
 IBGE CIDADES. Disponível em: <http://cidades.ibge.gov.br>. Acesso em 04 set 2014. 



 

65 
 

Aparentemente, as novas oportunidades conquistadas nos últimos anos com o 

reconhecimento da comunidade da Poça como sendo constituída por remanescentes de 

quilombo apresentam um caráter contraditório: ao mesmo tempo em que buscam garantir a 

permanência dos moradores, acabam por facilitar a saída dos indivíduos mais jovens da 

comunidade. 

Com o processo de urbanização que vem se processando na comunidade da Poça, 

especialmente entre os anos de 2000 e 2013, acelerado devido à atuação dos sujeitos mais 

jovens da comunidade, a emigração tem se tornado opção aparentemente viável de 

realização desses indivíduos enquanto sujeitos sociais. 

De acordo com o gráfico 1, relativo à composição populacional da comunidade da 

Poça, de 10 emigrantes existentes, 6 eram do sexo feminino e 4 do masculino. Oito desses 

emigrantes saíram da comunidade após 2004, principalmente entre os anos de 2010 e 2013, 

período no qual ocorreram 5 saídas. Destes emigrantes, apenas um, que havia saído em 

1974, retornou à comunidade (no ano de 2013), mas relatou que iria permanecer na Poça 

por um período curto de tempo por não estar mais “acostumado com o lugar” (informação 

verbal)
7
, já que havia morado e trabalhado por muito tempo na cidade de São Paulo. 

 

 
Gráfico 1: Proporção entre o número de emigrantes e o número de moradores (por sexo). 

 

                                                           
7
 Conversa informal ocorrida no dia 25 jun. 2013 com o Senhor Antônio da Costa. 

6% 

8% 

43% 

43% 

Emigrantes do sexo Masculino

Emigrantes do sexo Feminino

Moradores do sexo Masculino

Moradores do sexo Feminino



 

66 
 

Os jovens quilombolas que emigraram nos últimos anos têm ocupado várias áreas, 

principalmente atividades do setor de serviços, como atendentes em lojas, serventes de 

pedreiro, telefonistas, garçons, e do setor secundário, como operários, predominando as 

atividades de baixa remuneração. Em geral, esses sujeitos têm migrado para cidades 

próximas do Quilombo (onde o custo de vida é mais baixo) ou para os grandes centros de 

Curitiba e São Paulo. 

A decisão de migrar para alguma dessas cidades é tomada, pelos jovens, com base 

em vários fatores, sendo que um dos mais importantes é o indivíduo já possuir algum 

parente ou amigo que possa auxiliá-lo na cidade de destino. 

Quando questionado sobre o que faria após terminar os estudos, um de nossos 

entrevistados, um jovem de 17 anos de idade, respondeu: “eu pretendo sair da comunidade 

e procurar emprego” (informação verbal)
8
. O mesmo nos informou que gostaria de morar 

em Curitiba, com a irmã que já havia deixado a comunidade quilombola e agora trabalhava 

de atendente. Outros dois jovens, um de 19 anos e outro de 17, também possuíam irmãos 

que haviam emigrado da comunidade, um dos quais trabalhava em um mercado numa 

pequena cidade e outro em um restaurante em Curitiba. 

Um dos moradores mais velhos da comunidade da Poça relatou-nos também que: 

 
[...] o jovem, ele trabalha de dia, rala a noite pra ir estudar. Fica na escola, 

estuda desde sete até meia-noite, até chegar em casa. Agora estudar e 

fazer esforço pra estudar pra depois fica sofrendo aqui no mato? Então 

ele [o jovem] diz: “é melhor pegar meu rumo enquanto eu estou novo 

aqui” (informação verbal)
9
. 

 

Pode-se concluir, portanto, que as condições econômicas desfavoráveis em que 

vivem os jovens quilombolas, somadas às atividades de baixa remuneração em que são 

empregados nas cidades faz com que esses indivíduos habitem as regiões dessas cidades 

que são comumente destinadas à grande parcela dos imigrantes e à população mais pobre 

em geral. Nas pequenas cidades essas regiões encontram-se geralmente mais distantes de 

seus centros comerciais, enquanto que nas metrópoles como São Paulo são as áreas 

degradadas dos centros comerciais, os conjuntos habitacionais e os bairros dormitórios que 

recebem seja os jovens quilombolas, seja a grande massa de migrantes que para aí se 

dirigem diariamente. 

                                                           
8
 Informação fornecida em 27/06/2013. 

9
 Informação fornecida em 29/03/2013. 



 

67 
 

Houve uma mudança significativa nas práticas produtivas do quilombo da Poça, 

nos últimos 40 anos, segundo os relatos dos moradores mais antigos. No passado, a 

necessidade de um sistema de produzir específico ligado à economia de excedentes tornava 

necessária a transmissão, por meio das relações familiares, de um modus operandi, de 

valores e de costumes que eram essenciais a esta economia e às suas práticas agrícolas, o 

que, aliás, produzia também a consciência coletiva desses quilombolas. Com a alteração 

para uma economia mercantil, profundas mudanças estão se processando na comunidade 

da Poça. Nessa transição, o que se observa fundamentalmente é a mudança dos sujeitos que 

se apropriam do excedente produzido: na economia de excedentes é o próprio produtor 

quem se apropria ao menos de uma parcela da riqueza excedente; ao contrário do que 

ocorre com a mercantilização massiva da produção, quando entram em cena outros sujeitos 

sociais, como os atravessadores, por exemplo, que são os apropriadores principais deste 

excedente atualmente. Quanto a esses agentes, o Sr. José é categórico ao afirmar: 

 

É que nós só trabalhamos com atravessador. Você sabe que peixe 

pequeno no meio de traíra não se cria. Não se cria. Nós só lidamos com 

atravessador. [...] Agora estão gritando que deu uma alta, mais num tem 

[banana]. É uma fruta, é uma lavoura, que o produtor que lida com 

banana é quando não tem vergonha mesmo. Porque é um negócio que ela 

não segura a coisa. Segurar segura. [Mas] Não dá dinheiro pra nós. 

[Por]Que nós não temos um ponto certo pra gente entregar. Ter um 

caminhão aí pra gente, uma estufa pra entregar. Porque dar dinheiro dá. A 

banana dá dinheiro. Dá dinheiro. Porque – por barato que seja – é uma 

lavora que dá diariamente. [...] Só que o custo dela bate na capela [é alto]. 

Que come a gente, come (informação verbal)
10

.  

 

As alterações advindas da mudança da economia do excedente para a economia 

mercantil ainda não provocaram a total desvalorização das relações familiares, que são a 

base do modo de vida quilombola. Porém, as dificuldades de viabilização econômica da 

comunidade da Poça estão enfraquecendo os laços familiares em favor dos mais jovens. 

Frente a essas dificuldades, o caminho encontrado pelas famílias é a emigração desses 

indivíduos.  

Se as novas oportunidades conquistadas com o reconhecimento da Poça como 

remanescente de quilombo facilitar a saída do jovem, e não sua permanência, como era de 

                                                           
10

 Informação fornecida pelo Senhor José, no Quilombo da Poça, em 29/03/2013. 



 

68 
 

se esperar, isso levará ao envelhecimento da comunidade, que aos poucos pode 

desaparecer.  

O jovem quilombola, quando atua como migrante e vai se empregar nas cidades, 

tornando-se mão de obra, capital variável, ele o faz sem antes em sua vida ter 

necessariamente dependido do salário para sobreviver, pois nem ele e nem seus pais eram 

assalariados. Até então, sua vida era a materialização do trabalho da comunidade (trabalho 

necessário + trabalho excedente, este apropriado como fartura), que era apropriado por 

esses sujeitos a partir das relações estabelecidas com a família, com os amigos e com a 

comunidade como um todo. 

Com a inserção do jovem quilombola no mercando de trabalho, quem irá se 

apropriar do valor produzido pelo trabalho desses sujeitos, no fim do processo, não será 

mais a comunidade quilombola, mas o empregador, pois enquanto mercadoria-força de 

trabalho, seu valor e utilidade já estão determinados para além do domínio da comunidade. 

Em resumo, pode-se dizer que, enquanto quilombola, estes jovens se produzem e 

reproduzem para atuar como força de trabalho e, atuando como força de trabalho, ele 

garante sua sobrevivência enquanto jovem quilombola. Porém, o saldo da emigração é 

cada vez mais negativo para a comunidade, já que o salário arremetido pelos jovens 

migrantes é sempre menor do que o valor que ele produz enquanto força de trabalho ou do 

valor que ele produziria se trabalhasse na própria comunidade. 

No caso da comunidade da Poça, não é apenas o trabalho excedente, o valor a mais 

produzido e que serviria para o fortalecimento da comunidade, que é expropriado nas 

relações que os quilombolas estabelecem com o mercado, mas também o trabalho 

necessário, legando profunda miséria e significativas dificuldades socioeconômicas a esses 

sujeitos. Nesse sentido, a ação do atravessador é também um elemento do processo de 

produção de capital, pois ele extrai o valor que está materializado nas mercadorias que são 

produzidas pelos quilombolas. Nesse caso, quem se apropria de grande parte do valor 

produzido pela comunidade não é o quilombola, mas o atravessador, como pode ser 

observado no relato abaixo: 

 

E dá um lucro grande tudo pro atravessador. Porque você pode ver bem. 

Um quilo de banana hoje, eu estive vendo em Eldorado ontem, por 

exemplo: um quilo de banana prata [está] R$3,90, a nanica R$2,90, 

sabendo que uma caixa estamos vendendo por cinco, seis. Você vê, com 

cinco quilos de banana dá pra vender uma caixa de banana, que dá quase 

trinta quilos. Dá vinte e cinco quilos uma caixa. Tem caixa que os caras 



 

69 
 

pesam aí que dá trinta quilos. Você vê pelo lucro deles. Ele [atravessador] 

que venda a caixa de trinta quilos a dois reais o quilo, que seja, ele vai 

ganhar o que? Sessenta reais. Enquanto ele paga cinco aqui pro produtor. 

Com trinta dias ainda. Dá um cheque de trinta dias. Quando não volta o 

dinheiro ainda. Porque o feirante só paga à vista pra quem leva pra ele. 

Tudo o que o feirante recebe lá é à vista. Chegou lá, descarregou, “tá aqui 

o dinheiro” (informação verbal)
11

. 

 

O atravessador é o sujeito que, possuindo um meio de transporte de carga, como um 

caminhão, por exemplo, compra a banana dos produtores que não possuem tal meio e 

vende a um preço maior em um local determinado. Se o atravessador paga cinco reais por 

uma caixa de vinte e cinco quilos de banana e vende cada quilo a dois reais, mesmo depois 

de descontado o custo do frete (gasolina, etc), seus ganhos ainda são exorbitantes, se 

comparados aos dos próprios produtores do fruto, ou seja, os quilombolas, neste caso. 

O valor materializado em banana, primeiramente, e em dinheiro, ao fim do 

processo, é apropriado não pelos quilombolas, mas pelo detentor do veículo de transporte. 

Essa fatia de “gelatina de trabalho humano abstrato” poderá se transformar em meios de 

produção ou em outras mercadorias diversas ao final do processo, mas não mais 

pertencentes aos quilombolas. 

Destarte, enquanto a migração promove o êxodo dos jovens quilombolas, ela 

também é um mecanismo de expropriação de riqueza, de fartura, tanto quanto a ação do 

atravessador o é. O valor expropriado será incorporado ao processo produtivo seja na 

forma de força de trabalho (jovens quilombolas), seja na forma de meios de produção 

(propriedade) ou na de bens de consumo (outras mercadorias). Assim, o que se pode 

perceber é que tanto a migração como a atuação dos atravessadores são fenômenos 

extremamente negativos para a comunidade da Poça, mas que pertencem aos processos 

mais amplos de (re)produção de capital e mobilização do trabalho, ambos essenciais para 

a manutenção da reprodução ampliada de capital. 

A transição de uma economia de excedentes para uma economia marcadamente 

mercantil, como foi observada no decorrer da história da comunidade da Poça, não é um 

processo meramente sintomático. O que se observa, no decorrer dos anos, é uma alteração 

da relação da comunidade com a cidade. Essa relação com a cidade, hoje, é mais complexa 

que a do passado, pois, além das mercadorias que eram habitualmente compradas (sal e 

tecidos essencialmente – aquilo que a comunidade não poderia produzir), há também 

                                                           
11

 Informação fornecida por Donizete, no Quilombo da Poça, em 29/03/2013. 



 

70 
 

marcado processo de expropriação e efetiva mobilização da força de trabalho, 

especialmente a dos sujeitos mais jovens da comunidade. Neste sentido, faz-se necessário 

compreendermos a extensão, dinâmica e efeitos desses processos entre os jovens 

quilombolas da comunidade da Poça. 

 

 

4.2. Sobre os Jovens Quilombolas da Poça 

 

Com a entrada, na Poça, de diversos elementos característicos do processo de 

urbanização nos últimos anos, principalmente entre os jovens, a migração tem se tornado 

opção aparentemente viável de realização desses sujeitos enquanto atores sociais. Tal 

opção é uma das ligações existentes entre o cotidiano desses sujeitos e o processo mais 

amplo da mobilidade do trabalho, já apontado por nós. 

O importante dessa intepretação é que, vivendo em sociedade, a existência de cada 

sujeito não se limita a ele próprio e, por isso, essa mesma existência é tão difícil de ser 

explicada, pois exige que recuperemos a origem da consciência dos indivíduos e a forma 

como ela foi produzida. Nesse sentido é que surgem questões importantes: como os 

indivíduos de uma pequena comunidade, como a Poça, se identificam entre si? Como eles 

compuseram um conjunto de elementos intersubjetivos identificáveis entre si? Como eles 

se distanciam dos outros grupos sociais? Em suma, como se dá a relação sociedade-

natureza? 

É importante observar que, nos últimos 40 anos, houve uma mudança lenta e 

significativa nas práticas produtivas do quilombo da Poça. Em primeiro lugar, isso não 

significa que a história da comunidade tenha sido apagada e que as tradições tenham sido 

esquecidas, pois a história, apesar de ser material em seu suporte, é social em sua base: 

“todo o destino histórico da humanidade provém do fato de que a base histórico-social 

tomou progressivamente o lugar da base biológica, doravante reduzida ao papel de 

suporte” (SÈVE, 1989, p.161). Isso quer dizer que, grosso modo, a existência humana não 

se limita à vida biológica de seus indivíduos, mas é fundamentalmente determinada pelo 

desenvolvimento histórico que culmina no presente de todas as sociedades. 

Houve também, em relação às mudanças relativas às práticas produtivas da 

comunidade, uma metamorfose determinante-determinada das relações estabelecidas por 

esta com a cidade. Se anteriormente a cidade era apenas um mercado de bens de consumo 

para a comunidade (e apenas de alguns bens de consumo específicos), com a 



 

71 
 

complexificação das relações observada na história da Poça, a cidade parece ter ampliado 

suas funções, tornando-se para a comunidade o que sempre foi para a sociedade moderna: 

mercado de bens de consumo, de bens de produção e de força de trabalho, meio e objeto da 

reprodução ampliada de capital e parte essencial do processo de produção de capital. 

A emigração dos jovens, bem como a atuação dos atravessadores, especialmente 

quando compreendidas como fenômenos imbricados, apresentam grande risco para o 

futuro da comunidade. No gráfico a seguir, que apresenta a composição populacional da 

comunidade da Poça, pode-se observar um número relativamente maior de idosos e de 

crianças, e um número proporcionalmente menor de jovens e adultos. Esse gráfico aponta 

para o envelhecimento da comunidade, acarretado, sobretudo, pela emigração dos jovens 

quilombolas. 

 

 
Gráfico 2: Composição populacional da comunidade de remanescentes de quilombo da Poça, 

por faixa etária. 

 

Além da emigração dos jovens, a influência da mentalidade urbana advinda da 

cidade, especialmente aquela associada à educação e aos meios de comunicação mais 

modernos, como o rádio, a televisão e a internet, tem sido cada vez mais presente e 

significativa. Das famílias abordadas no quilombo da Poça, apenas uma não possuía 

aparelho de TV – e esta mesma família era a única ainda a habitar uma casa de pau-a-pique 

na comunidade.  Os programas televisivos mais assistidos entre os remanescentes de 

quilombo da Poça são, predominantemente, as novelas, pelas mulheres e crianças; os 

0
1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11
12
13
14

Menos

de 18

18-25 25-30 30-35 35-40 40-45 45-50 50-55 55-60 Mais de

60

N
ú

m
e
ro

 d
e 

P
es

so
a
s 

Faixa etária 



 

72 
 

telejornais e os jogos de futebol, pelos homens, e os desenhos e os filmes das sessões 

vespertinas, pelas crianças. A comunidade toda tem acesso gratuito à internet no barracão 

da Associação de Moradores, porém esse acesso é limitado às famílias devido à maior ou 

menor distância a que suas casas se encontram deste barracão. No geral, são as crianças e 

os jovens que mais acessam a internet, principalmente para fazer os deveres de casa e para 

navegar nas redes sociais. 

De acordo com José de Souza Martins (2008, p.94), 

 

A cotidianidade é, justamente, o tempo em que o íntimo e o familiar são 

invadidos por essa dilaceração, pela percepção falseada, deformada, 

mutilada. O íntimo e o familiar está invadido pelo público, pela 

manipulação da percepção: a televisão, o rádio, o telefone, a internet, 

portanto, pelo adverso, pelo seu oposto. 

 

O cotidiano, nesse sentido, não é banal, um momento simplório da história, mas a 

mediação entre a História e a vida, entre os grandes feitos e o homem simples imerso no 

seu dia-a-dia, no trabalho e nas relações sociais que estabelece. 

 

O cotidiano tende a ser confundido com o banal, com o indefinido, com o 

que não tem qualidade própria, que não se define a si mesmo como 

momento histórico qualitativamente único e diferente. E também com o 

doméstico e íntimo, com o rotineiro e sem história. O cotidiano aparece, 

portanto, como uma excrescência da História (MARTINS, 2008, p.89). 

 

Neste sentido,  

 

[...] O cotidiano não é o meramente residual, como pensavam os 

filósofos, mas sim a mediação que edifica as grandes construções 

históricas, que levam adiante a humanização do homem. A História é 

vivida e, em primeira instância, decifrada no cotidiano (MARTINS, 

2008, p.125). 

 

 A televisão, bem como o rádio e a internet são, reconhecidamente, elementos de 

integração nacional. A forma como a opinião transmitida nesses meios é apreendida 

depende das particularidades históricas de cada sociedade que tem acesso a ela. De 

qualquer modo, particularmente no caso das emissões televisivas brasileiras, os 

monopólios tendem a produzir uma homogeneização da opinião pública, ou ao menos um 

maior ocultamento de questões essenciais, como é a questão agrária. A própria televisão 



 

73 
 

entra na vida dos quilombolas trazendo elementos novos e complexos, promovendo 

mudanças significativas no modo de pensar e ver o mundo desses sujeitos. 

Por outro lado, a escolarização tem tido também um papel importante na emigração dos 

jovens quilombolas. Neste sentido, vale recordar a crítica poética de Brecht sobre os 

Tubarões capitalistas:  

 

Naturalmente haveria também escolas nas gaiolas. Nessas escolas os 

peixinhos aprenderiam como nadar em direção às goelas dos tubarões. 

Precisariam saber geografia, por exemplo, para localizar os grandes 

tubarões que vagueiam descansadamente pelo mar (Bertold Brecht, 

2013)
12

. 

 

Essa leitura poética deve ser entendida também como crítica ao papel do Estado no 

capitalismo, apontando para a função da educação na conformação deste. Mais do que isso, 

a homogeneização, pelo menos do ponto de vista legal, do conteúdo ensinado nas escolas 

públicas tende a promover um rompimento da sociedade em dois universos: um urbano e 

outro rural, como se isso procedesse em acordo com a “realidade dos fatos”. O problema é 

que, antes de se constituir como universos separados, urbano e rural representam, do ponto 

de vista social, econômico e político, um conjunto significativo de relações. Destarte, não 

há campo sem cidade, nem urbano sem rural e vice-versa. 

Partindo do ponto de vista da identidade, o que há de fundamentalmente distinto no 

campo e na cidade são modos de vida que se associam ora mais ao universo das relações 

marcadamente urbanas, ora mais ao universo das relações marcadamente rurais. Porém, o 

que define esse conjunto de relações como sendo urbanas ou rurais são os processos 

históricos que deram origem a essas relações e os elementos que estão associados a esses 

processos históricos. Ademais, é muito difícil definir o que seja urbano ou rural nos dias 

atuais. De qualquer forma, existe um embate político, pelo menos aparente, empreendido 

contra os elementos que são identificados como sendo marcadamente rurais, sejam esses 

elementos um sotaque, um costume, certos hábitos alimentares, a família extensa, etc. A 

educação tem um papel fundamental nesse processo. 

Disponibilizamos aqui (gráfico 3) alguns dados, sobre a escolarização da 

comunidade da Poça, relativos aos sujeitos maiores de 17 anos que já tenham, pelo menos 

momentaneamente, parado de estudar. Esses dados são importantes por indicar a 

                                                           
12

 BRECHT, Bertold. Se os Tubarões fossem Homens. Disponível em: 

<http://www.culturabrasil.org/brechtantologia.htm#tubaroes>. Acesso em 02 set. 2014. 



 

74 
 

escolaridade atingida, por faixa etária, pelos quilombolas, demonstrando um aumento dos 

níveis de escolaridade atingidos nos últimos anos. 

 Dos 64 moradores da comunidade quilombola da Poça, 11 (17%) têm 17 anos ou 

menos e estão, portanto, cursando regularmente ou o ensino fundamental ou o ensino 

médio, e 53 (83%) já pararam de estudar e/ou são analfabetos. Apenas uma pessoa cursava 

o ensino superior em uma instituição particular. 

 

 
Gráfico 3: Nível de escolaridade obtido pelos sujeitos maiores de 18 anos, por sexo.  

 

Como se pode observar no gráfico 3, entre os indivíduos maiores de 18 anos, 3 

eram analfabetos, 26 declararam não ter concluído o Ensino Fundamental,  8 possuíam o 

Ensino Fundamental completo, apenas um não tinha concluído o Ensino Médio enquanto 

outros 15 já haviam concluído e um cursava o nível superior em uma instituição particular 

de ensino. Não se notam grandes diferenças entre homens e mulheres quanto ao nível de 

escolaridade. 

O gráfico 4 indica uma tendência bastante interessante: enquanto parte significativa 

dos sujeitos mais velhos (acima de 35 anos) não chegaram nem a concluir o Ensino 

0

1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

Analfabetos Ensino
Fundamental
Incompleto

Ensino
Fundamental

Completo

Ensino Médio
Incompleto

Ensino Médio
Completo

Cursando o
Nível

Superior

N
ú

m
e
ro

 d
e
 P

e
s
s
o

a
s

 

Nível de Escolaridade Obtido 

Mulheres

Homens



 

75 
 

Fundamental – e se tiverem acesso a ele foi porque a comunidade já possui, desde há 

muito, uma escolinha com os primeiros ciclos desse nível de ensino – a maior parte dos 

sujeitos mais jovens (até 35 anos), possuem o Ensino Médio Completo. E muitos desses 

jovens, segundo as respostas dos nossos questionários, têm ao menos o desejo de cursar 

algum tipo de ensino técnico. 

Os três únicos analfabetos da comunidade possuíam mais de 55 anos. Devemos 

levar em consideração também a questão do analfabetismo funcional. Apesar de não 

realizarmos esse tipo de pormenorização, essa é, provavelmente, uma realidade entre 

muitos dos sujeitos da comunidade, especialmente os mais velhos. 

Não houve relatos de projetos, programas, trabalhos e/ou atividades que tivessem 

sido desenvolvidos pelas escolas frequentadas pelos remanescentes de quilombo que 

dissessem respeito à comunidade destes e nem sobre à realidade sociocultural do Vale do 

Rio Ribeira do Iguape, onde existe a maior concentração de populações remanescentes de 

quilombo reconhecidas do Estado de São Paulo. 

 

 



 

76 
 

Gráfico 4: Escolaridade por faixa etária e sexo dos integrantes maiores de 18 anos. 

0

1

2

3

4

5

6

7

8

Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens

Analfabetos Ensino Fundamental
Incompleto

Ensino Fundamental
Completo

Ensino Médio
Incompleto

Ensino Médio
Completo

Ensino Superior

N
ú

m
e
ro

 d
e
 P

e
s
s
o

a
s

 

Nível de Escolaridade Obtido (por sexo) 

18-25 anos

25-30 anos

30-35 anos

35-40 anos

40-45 anos

45-50 anos

50-55 anos

55-60 anos

mais de 60 anos



 

77 
 

A partir das pesquisas de campo, foi possível ainda dividir os moradores da 

comunidade da Poça, de acordo com suas ocupações, em sete grupos diferentes, conforme 

o gráfico 5. 

 

 
Gráfico 5: Os moradores da Poça e suas ocupações, por sexo. 

 

Grande parte dos remanescentes de quilombo da Poça (48%) trabalha no cultivo da 

banana, uma atividade que é majoritariamente masculina, apesar da participação de várias 

mulheres nessa atividade – sempre como ajudantes dos seus maridos. Por outro lado, os 

serviços domésticos é um encargo exclusivamente feminino. As mulheres também são as 

únicas a realizarem trabalhos no setor de serviços – são três delas, na verdade: uma 

costureira, uma professora e uma agente de saúde. Empregados no setor secundário, que 

moram na comunidade, há somente dois homens, como se pode observar no gráfico. O 

número de aposentados é pouco significativo (4 pessoas) e o de estudantes representa 20% 

dos moradores da comunidade. Dois moradores da comunidade, que constituem atualmente 

um casal, estão desempregados. O homem deste casal havia emigrado da Poça em 1974 e 

retornado em 2013 e, segundo nos informou, não espera permanecer por muito tempo na 

comunidade.  

0
2
4
6
8

10
12
14
16
18
20
22
24
26
28
30
32

N
ú

m
e
ro

 d
e
 P

e
s
s
o

a
s

 

Atividade Laboral 

Mulheres

Homens

Total



 

78 
 

Gráfico 6: Ocupação, por sexo e faixa etária, dos moradores do quilombo da Poça. 

0

1

2

3

4

5

6

7

Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens

Setor Secundário Setor de Serviços Serviço Doméstico Cultivo da Banana Aposentados Estudantes Desempregados

N
ú

m
e
ro

 d
e
 P

e
s
s
o

a
s

 

Atividade Laboral (por sexo) 

Menos de 18 anos

18-25 anos

25-30 anos

30-35 anos

35-40 anos

40-45 anos

45-50 anos

50-55 anos

55-60 anos

mais de 60 anos



 

79 
 

O gráfico 6 apresenta a distribuição dos moradores da Poça, por sexo e faixa etária, 

conforme suas ocupações. É interessante notar a participação significativa dos jovens no 

cultivo da banana (gráfico 7). Porém, essa atividade econômica é bastante deficiente na 

comunidade da Poça, como já observado. Os jovens que se envolvem no cultivo da banana 

sentem-no como um encargo do qual eles precisam ser libertados, e esses jovens buscam 

essa libertação em outras atividades, conforme as oportunidades se lhes apresentam. 

 

 
Gráfico 7: Sujeitos evolvidos no cultivo da banana, por sexo e faixa etária. 

 

 Metade dos sujeitos envolvidos com a bananicultura tem entre 30 e 55 anos, com 

uma concentração de mão-de-obra na faixa etária de 18 a 25 anos (23%). Cerca de 71% 

dos indivíduos envolvidos nessa atividade são do sexo masculino. 

O conjunto das nossas reflexões leva-nos a crer que as novas oportunidades 

conquistadas com o reconhecimento da comunidade da Poça como sendo constituída por 

quilombolas apresentam um caráter contraditório: ao mesmo tempo em que buscam 

garantir a permanência dos moradores, acabam por facilitar a saída dos indivíduos mais 

jovens da comunidade. Isso porque essas novas oportunidades são elementos dos processos 

de (re)produção de capital e de mobilização do trabalho, sem deixarem de ser 

contraditoriamente expressão da resistência quilombola. 

A comunidade da Poça, portanto, estabelece relações e está associada a processos 

mais amplos que os que podem ser observados dentro da comunidade. A luta pela posse da 

0

1

2

3

4

5

6

7

18-25
anos

25-30
anos

30-35
anos

35-40
anos

40-45
anos

45-50
anos

50-55
anos

55-60
anos

mais de
60

anos

N
ú

m
e
ro

 d
e
 P

e
s
s
o

a
s

 

Faixa Etária 

Mulheres

Homens



 

80 
 

terra, bem como a permanência de seus indivíduos passam pelos processos de mobilização 

do trabalho e de (re)produção de capital. Observa-se uma complexificação das relações 

estabelecidas pela comunidade, principalmente com a cidade. Tais relações e processos são 

determinantes para o seu futuro e compreendê-los, portanto, é uma ação não mais que 

necessária e não menos que fundamental. 

 

 

4.3. Urbanização e Sociabilidade no Quilombo da Poça 

 

O fato de muitos jovens do quilombo da Poça realizarem a maior parte dos estudos 

em Eldorado e a influência que o universo repleto de elementos reconhecidos como 

urbanos acaba por exercer sobre eles produzem desejos, sonhos, vontades distintas 

daquelas que aparentemente movem o modo de vida reconhecido como tradicionalmente 

quilombola. Muitos jovens migraram e, em busca de melhores oportunidades, foram se 

empregar nas cidades, proletarizando-se. 

Segundo Klaas Woortmann (2009, p.217), “a migração de camponeses não é 

apenas consequência da inviabilização de suas condições de existência, mas é parte 

integrante de suas próprias práticas de reprodução. Migrar, de fato, pode ser condição para 

a permanência camponesa”. Como se pode perceber, a migração parece ser, na visão do 

pesquisador, condição para a permanência do campesinato e constitui, portanto, uma de 

suas características determinantes. Porém, não se observa isso de forma geral na massa do 

que os autores consideram como “campesinato”. Para muitos quilombolas, migrar é sinal 

de precariedade, de necessidade, como se pode perceber na seguinte fala de Donizete: 

 

Eles têm [os jovens] vontade sim [de voltar a morar no Quilombo da 

Poça]. Meu filho mesmo, ele tem vontade de voltar um dia que a coisa 

der uma melhorada aqui; ele tem vontade de voltar a morar aqui de novo, 

ele mesmo fala. Se um dia melhorar as coisas e o Incra olhar pra nós 

também, [se] conseguirmos melhorar, esse pessoal vai querer voltar sim, 

com certeza (informação verbal)
13

. 

 

De todos os quilombolas que haviam emigrado da comunidade nos últimos anos, 

não houve relato de nenhum retorno, segundo os entrevistados. A decisão de migrar parece 

ser tomada pensando-se mais no âmbito da sobrevivência individual do que na do coletivo, 

como forma de garantir a própria reprodução, independentemente da do grupo em si. 

                                                           
13

 Informação fornecida por Donizete, no Quilombo da Poça, em 29/03/2013. 



 

81 
 

Longe do idealismo, o individualismo se faz cada vez mais presente nessas comunidades. 

Individualismo esse que, apesar de fetichista, é um artifício para a manutenção da própria 

sobrevivência, mas que não se limita a isso. 

 

[Se] você for inventar de falar isso aí [fazer o mutirão] pra muitos, ele 

olha bem pra tua cara assim: “eu vou lá ajudar limpar o seu e quem é 

quem é que limpa o meu?” Não vamos longe. Eu tenho um genro lá, eu 

falei: “eu já estou velhão meu filho, você podia pegar a escada e ensacar 

esses cachos de banana pra mim”. Ele olha pra minha cara assim: “velho, 

eu vou ensacar pra você e quem é que faz o meu?” (informação 

verbal)
14

. 

 

Nesse sentido, fica prejudicada a sociabilidade do bairro rural, ou comunidade da 

Poça, de acordo com as concepções de Antonio Candido, segundo o qual 

 

[...] um dos elementos de sua caracterização [do bairro rural] era o 

trabalho coletivo. Um bairro poderia, desse ângulo, definir-se como o 

agrupamento territorial, mais ou menos denso, cujos limites são 

traçados pela participação dos moradores em trabalhos de ajuda 

mútua. É membro do bairro quem convoca e é convocado para tais 

atividades. A obrigação bilateral é aí elemento integrante da sociabilidade 

do grupo, que dessa forma adquire consciência de unidade e 

funcionamento (CANDIDO, 2009, p.193, grifo nosso). 

 

Outro elemento essencial para a sociabilidade do bairro é a vida lúdico-religiosa, 

um “[...] complexo de atividades que transcendem o âmbito familiar, encontrando no bairro 

a sua unidade básica de manifestação” (CANDIDO, 2009, p.196). “Sob esse aspecto 

poderíamos definir o bairro [...] como o agrupamento mais ou menos denso de 

vizinhança, cujos limites se definem pela participação dos moradores nos festejos 

religiosos locais” (CANDIDO, 2009, p.196, grifo nosso). 

Para Antonio Candido, portanto, o bairro é 

 

[...] o agrupamento básico, a unidade por excelência da sociabilidade 

caipira. Aquém dele, não há vida social estável, e sim o fenômeno 

ocasional do morador isolado, que tende a superar este estágio, ou cair 

em anomia; além dele, há agrupamentos complexos, relações mais 

seguidas com o mundo exterior, características duma sociabilidade mais 

rica. Ele é a unidade em que se ordenam as relações básicas da vida 

caipira, rudimentares como ele. É um mínimo social, equivalente no 

                                                           
14

 Informação fornecida pelo Senhor José, no Quilombo da Poça, em 29/03/2013. 



 

82 
 

plano das relações ao mínimo vital representado pela dieta [...] 

(CANDIDO, 2009, p.199, grifo no original). 

 

Destarte, se não há ajuda mútua, compromete-se a sociabilidade característica do 

bairro rural. É o que se observa na Poça e o que se verifica pelo relato do Senhor José. 

Scoles observa que as comunidades rurais amazônicas estão passando, nas últimas 

décadas, por transformações nos processos de reprodução social e cultural devido a alguns 

fatores que ele mesmo enumera: 

 

[...] 1) contatos cada vez mais frequentes com as sociedades urbanas 

comportam maiores necessidades de dinheiro (compra de produtos de 

consumo, maiores gastos em educação, saúde etc.); 

2) mudanças nas necessidades sentidas pela comunidade, em parte graças 

à maior exposição aos estilos de vida urbano ocidental, tais como o uso 

de rádio e televisão; 

3) maior variabilidade causada pela integração ao sistema comercial de 

mercado, com redução da independência e maior ameaça sobre a 

segurança alimentar; 

4) erosão do conhecimento local como consequência da imposição de 

modelos produtivos mais intensivos e destruição de ecossistemas 

(SCOLES, 2009, p.175) 

 

Diegues também observa que “a expansão da educação primária, com manuais que 

são produzidos para uso em áreas urbanas, a disseminação do rádio e de televisão acabam 

sendo responsáveis pela crescente uniformização da linguagem” (DIEGUES, 2004, p.31). 

Sobre o contato com o “universo urbano”, Scoles chama atenção para a influência 

exercida por este sobre os jovens de Itacoã: 

 

[...] existem indícios de um possível papel desestruturador que essa 

proximidade urbana possa exercer na vida sociocultural de Itacoã, 

especialmente entre os mais jovens, ao levar modelos urbanos a 

realidades rurais e gerar novas necessidades, apenas alcançáveis por 

meios monetários, precisamente em um espaço geográfico com grandes 

dificuldades de obtenção de recursos econômicos (SCOLES, 2009, 

p.176). 

 

Em relação à comunidade da Poça, pode-se afirmar que a relativa facilidade de 

acesso à cidade, à educação no meio urbano e aos meios de comunicação contemporâneos 

acaba por gerar o mesmo conflito. O saldo dessas transformações é a migração dos jovens 



 

83 
 

para a cidade em busca de melhores condições de vida. Sobre o assunto, Renata Medeiros 

Paoliello (2009, p.246) afirma: 

 

[...] a desvinculação, total ou parcial, de membros das famílias 

relativamente ao patrimônio, pela limitação das áreas de expansão, pela 

divisão hereditária, pelo acesso ao assalariamento e aos serviços, à 

atividade não-agrícola, à educação e ao emprego urbano, abertos 

especialmente para as novas gerações, reforça a incorporação de 

valores e práticas urbanos, ampliando as referências culturais. 

 

A incorporação desses valores e práticas modificam os hábitos tradicionais da 

comunidade que, muitas vezes, são tratados como obsoletos pelos sujeitos mais jovens. 

Para Carlos Rodrigues Brandão (2009, p.50), os homens do campo 

 

[...] mais do que tudo, lamentavam a perda de costumes “dos antigos”, 

como as trocas solidárias de bens (prendas), de serviços (mutirões) e de 

sentidos de vida, vividas em dias de festas feitas através do trabalho 

coletivo, ou dias de trabalho coletivo vivido como festa. Tempos já então 

regidos por trocas de produtos por dinheiro e mesmo de trabalho por 

dinheiro (pagamento). Mas tempos em que eram ainda frequentes as 

trocas solidárias de produtos por produtos (as diferentes modalidades de 

escambo) e as reciprocidades de trabalho por trabalho.  

 

Percebe-se isso nas falas do Senhor José, nas quais as formas de ajuda mútua e as 

festividades dos tempos passados retomam seu brilho: 

 

Então era assim [o mutirão, que na Poça é chamado de puxirão]: hoje é 

sexta-feira, amanhã é sábado, né? Então, [...] sábado passado, eu convido 

todos os meus amigos [daqui da Poça] que conheçam ele [o indivíduo que 

será privilegiado com o puxirão] e outros lá fora também que são todos 

amigos da gente. Então eu junto uns 15, 20 até 25 homens e boto no mato 

aí pra roçar. Quando for à noite... [gesto de dança] (informação 

verbal)
15

. 

 

Sai o almoço com comida boa; sai o café de duas horas [...]. À noite, 

pode vir, se você for casado, tiver filhas (se tiver filha é melhor) [pode vir 

mesmo assim]. Você pode andar de passarinho [paquerar] pras outras 

famílias. Todo mundo janta, come... Depois de tudo com pandúio cheio 

[de todos estarem satisfeitos], ai o forró velho come solto (informação 

verbal)
16

. 

                                                           
15

 Informação fornecida pelo Senhor José, no Quilombo da Poça, em 29/03/2013. 
16

 Informação fornecida pelo Senhor José, no Quilombo da Poça, em 29/03/2013. 



 

84 
 

 

Antonio Candido reforça a importância social dessas atividades: 

 

A necessidade de ajuda imposta pela técnica agrícola, e sua retribuição 

automática determinavam a formação de uma rede ampla de relações, 

ligando os habitantes do grupo de vizinhança uns aos outros e 

contribuindo para a sua unidade estrutural e funcional. Esse caráter, por 

assim dizer inevitável de solidariedade aparece talvez ainda mais 

claramente nas formas espontâneas de auxílio vicinal coletivo 

(CANDIDO, 2009, p.194). 

 

Porém, Scoles ressalta muito bem o fato de que “essas manifestações de 

reciprocidade nos trabalhos da lavoura são atualmente menos frequentes e sem tanta 

importância simbólica na vida social da localidade [Itacoã] como era tempos atrás” 

(SCOLES, 2009, p.177). Em Poça observa-se o mesmo. 

Segundo Rosa E. A. Marin (2009, p.218, grifo nosso),  

 

os sistemas de uso comum representam soluções elaboradas 

historicamente. Nesse sistema o controle da terra e dos recursos não é 

exercido de forma livre e individualmente por um grupo doméstico de 

pequenos produtores diretos ou por um de seus membros. 

 

As formas de ajuda mútua são regidas por normas de caráter consensual, sendo que 

sua aceitação como legítima não pressupõe qualquer tipo de imposição. Porém, se antes as 

formas de ajuda mútua eram necessárias para a reprodução dessa comunidade 

remanescente de quilombo, agora, cada vez mais, elas se tornam menos atrativas para os 

próprios quilombolas, já não compensando mais do ponto de vista econômico. Como 

lembra Ellen F. Woortmann (2009, p.127), “um ponto que deve ser levado em 

consideração é que camponeses são sempre cautelosos, pois os riscos que correm são 

grandes”.  

 

O camponês não é obtuso, impermeável à mudança. Ele é observador e 

cauteloso. Não pode colocar em jogo a reprodução social de sua família 

só porque alguém em algum gabinete resolveu impor uma inovação 

tecnológica à “população de baixa renda” (WOORTMANN, Ellen, 

2009, p.128).  

 

Apesar das valiosas observações da pesquisadora, não se verifica a aversão ao 

crédito bancário na comunidade de remanescentes de quilombo da Poça, que a mesma 



 

85 
 

observa para o que ela identifica como sendo o campesinato do Rio Grande do Sul: “o 

crédito bancário, além de ser percebido como um risco, e implicando o domínio de uma 

linguagem que lhe é estranha, contraria o princípio básico da internalização dos supostos 

da produção” (WOORTMANN, Ellen, 2009, p.127). Entre os quilombolas da Poça, muito 

pelo contrário, o crédito é compreendido como uma vitória, conquistada graças ao 

reconhecimento da comunidade como remanescente de quilombo em 2008. 

 

Muitos não concordaram com o programa do Lula quando [ele] começou, 

porque nós, pequenos, não tínhamos privacidade nenhuma. Porque se nós 

chegássemos num banco e falássemos assim: “eu quero fazer Pronaf”, o 

gerente olhava pra cara da gente [e] já virava as costas. Se fosse um 

cidadão do “colarinho duro”, chegava [lá no banco]: “opa! Vamos tomar 

um cafezinho, vamos conversar, vamos sentar aqui”. Mas nós não. Hoje 

não. Hoje eu vi o programa do ITESP, do Governo do Estado. Se o cara 

quiser emprestar 12 mil reais, não precisa de fiador, não precisa de nada. 

O ITESP faz o documento, [a gente] vai lá levar no banco do Brasil, e já, 

na hora [o empréstimo é feito] (informação verbal)
17

. 

 

Apesar de ser visto com bons olhos pelos quilombolas da Poça, os empréstimos 

bancários possibilitados pelo governo são meios pelos quais os bancos, enquanto agentes 

intermediários do setor financeiro apropriam-se de uma parcela do dinheiro investido pela 

União na “agricultura familiar”. Apenas por efetuar as transações bancárias, esses agentes 

intermediários cobram uma certa porcentagem sobre o montante investido pela União. 

Ademais, esses agentes podem se apropriar de parcela do valor produzido pela comunidade 

na forma de juros, por mais reduzidos que os juros sejam nessa categoria de empréstimo. 

Sendo assim, mesmo que o quilombola não consiga pagar sua dívida, o banco já vai ter 

sido ressarcido pelos serviços financeiros prestados. 

Ainda que os quilombolas não consigam transformar o dinheiro emprestado em 

capital produtivo, com esse dinheiro eles são, cada vez mais, inseridos nas formas de 

sociabilidade contemporâneas, enquanto consumidores. Deve-se, por isso, levar em 

consideração o papel dos bancos em sua relação com as comunidades quilombolas e o 

papel das dívidas nesses projetos implementados pelo Estado, haja vista a extensão e a 

importância do crédito enquanto pressuposto constantemente reposto na nossa sociedade 

capitalista. 

                                                           
17

 Informação fornecida por Donizete, no Quilombo da Poça, em 29/03/2013. 



 

86 
 

A importância crescente do crédito e o seu papel no processo de reprodução de 

capital devem ser analisadas mais atentamente. Aqui buscaremos compreender como todos 

os processos elencados até o presente momento produzem alterações na consciência dos 

indivíduos envolvidos, que atualmente, mais do que nunca, estabelecem uma relação muito 

mais complexa com a cidade, como já apontado anteriormente. Ademais, damos enfoque, 

nestas reflexões, aos jovens quilombolas. 

  



 

87 
 

 

5. Sobre a Comunidade de Remanescentes de Quilombo do 

Mandira 
 

5.1.  Localização e Situação Socioeconômica da Comunidade: pequena 

análise crítica  

 

A comunidade de remanescentes de quilombo do Mandira está localizada no 

município de Cananéia-SP, com acesso pela estrada que liga a cidade de Jacupiranga à 

Cananéia, via balsa, entrando na estrada do Itapitangui/Ariri, também conhecida como 

Estrada do Mandira, até a altura do Km 11. A comunidade é vizinha da Reserva 

Extrativista (Resex) do Mandira, cuja área total oficial é de 1.175 hectares (SANTOS; 

TATTO, 2008) (figuras 7 e 8). 

 

A formação da comunidade se deu no século XIX, em 1868, quando o 

patriarca da família, Francisco Mandira, recebeu cerca de 2.880 hectares 

em doação de sua meia irmã Celestina Benícia de Andrade. O patriarca 

de Mandira era filho de uma escrava com o fazendeiro Antônio Florêncio 

de Andrade, dono da fazenda que existia no local onde hoje está a 

comunidade. Ainda hoje, é possível ver, em pé, as grossas paredes de 

pedra de um provável armazém da antiga fazenda, que foi construído 

pelos escravos que ali viveram. No ano de 2002 a comunidade foi 

reconhecida pelo Itesp como comunidade de remanescentes de quilombo, 

mas até o início de 2008 a discriminatória da área não foi realizada 

(SANTOS; TATTO, 2008, p.167). 



 

88 
 

 
Figura 7 – Localização da Comunidade do Mandira e da Reserva Extrativista (RESEX) do Mandira no Vale do Rio Ribeira de Iguape, no Estado de São Paulo. 



 

89 
 

 

 
Figura 8 – Localização da Comunidade do Mandira e da RESEX do Mandira em Cananéia – SP, na Estrada da Colônia Santa Maria (Estrada do Mandira).



 

90 
 

 

A maior parte da renda das famílias do Mandira é oriunda da comercialização de 

ostras, conforme relatado pelos moradores (entrevistas realizadas em 26/06/2013 e 

27/06/2013). Segundo o Instituto Socioambiental (SANTOS; TATTO, 2008, p.167), “os 

benefícios e auxílios do governo também fazem parte da receita de aproximadamente 

metade dos membros da comunidade”. 

 

A comunidade se organiza em torno da Associação Reserva Extrativista 

dos Moradores do Bairro Mandira (Rema), fundada em 1995. Os 

produtores de ostras de Mandira trabalham com a Cooperativa dos 

Produtores de Ostras de Cananéia, formada pelos extratores tradicionais 

de ostras do litoral sul de São Paulo, em 1997. O caminhão refrigerado da 

cooperativa busca semanalmente na comunidade a produção de ostras 

cultivadas em viveiros localizados nos vários pontos do mangue, áreas 

que pertencem à Reserva Extrativista de Mandira (SANTOS; TATTO, 

2008, p.169). 

 

Segundo relato do Sr. Chico Mandira (26/06/2013), alguns dos moradores 

procuram formas de trabalho fora da comunidade para complementar a receita da casa. 

 

Os moradores vendem as ostras cultivadas, assim como os mariscos e 

caranguejos coletados, tanto para a Cooperativa dos Produtores de Ostras 

de Cananéia (Cooperostra) como para atravessadores. No inverno diminui 

a comercialização de ostras, e as pessoas envolvidas nestas atividades se 

voltam para outros recursos, como o pescado, que é vendido tanto para 

atravessadores quanto direto aos consumidores de Cananéia e 

Jacupiranga. Já os produtos agrícolas como a banana, a farinha de 

mandioca e a mandioca in natura são vendidos sazonalmente aos 

próprios moradores locais (SANTOS; TATTO, 2008, p.167-168). 

 

 As formas de produção que a comunidade tem conseguido manter, apesar de 

aparentemente mais eficazes do ponto de vista da viabilização econômica que as 

observadas na Poça, são ainda bastante deficientes, especialmente devido à questão 

fundiária e ambiental: 

 

A comunidade do Mandira tem uma área reconhecida oficialmente de 

2.054,65 hectares, que se encontra sob a responsabilidade do Itesp para 

realização da ação discriminatória, com o levantamento da situação 

fundiária existente. Desta área, 98,63% representam alguma fisionomia 

vegetal (vegetação rasteira, capoeiras em diversos estágios, localizadas 

em brejo ou em terra firme, matas em brejo ou em terra firme, mangue e 



 

91 
 

restinga) ou corpos d´água. Com exceção das áreas de concentração de 

caixeta (5,66%), todas as demais classes não chegam a 1% da área 

mapeada (SANTOS; TATTO, 2008, p.169). 

 

A maior parte das casas do quilombo do Mandira ainda é de madeira, um fator 

bastante interessante, se levado em consideração a sua proximidade com o Estado do 

Paraná (figura 9). 

 

 
Figura 9: Casa de Madeira. 

 

Nas conversas e entrevistas que realizamos com alguns dos moradores, 

principalmente com os mais velhos, por várias vezes levantou-se a questão da inviabilidade 

legal do plantio. O principal problema apontado por alguns moradores para a realização da 

agricultura são os critérios legais para a obtenção de licença ambiental para abertura das 

roças. 

 Entendemos que as reservas ambientais são, antes de qualquer coisa, promessas de 

realização do valor, haja vista que os investimentos realizados pelo Estado e pelas ONGs 

para a manutenção dessas áreas como Natureza Intocada (DIEGUES, 2008) são similares 

aos investimentos em propriedade realizados pelo setor privado, ou seja, imobiliza-se 

capital para a manutenção do status de uma área – no caso, o status de Natureza Intocada. 

Esse status garante a disponibilidade de recursos naturais para o Capital. 

Quando o Estado investe na manutenção dessas áreas, socializa o custo existente 

para que as reservas ambientais e unidades de conservação estejam disponíveis enquanto 



 

92 
 

fornecedoras de recursos essenciais para a manutenção da sociedade e do modo de 

produção capitalista, consequentemente. Quando as ONGs realizam tais investimentos, é o 

próprio setor privado, financiador dessas organizações, que procuram manter disponíveis 

certos estoques de recursos naturais. 

Para a efetiva manutenção da Natureza Intocada, que de fato é um mito 

(DIEGUES, 2008), torna-se preciso o emprego de violência contra as populações 

tradicionais que habitam nessas áreas. Mas há aqui uma contradição a ser revelada. 

Contraditoriamente, a não criação dessas reservas também favorece a 

desapropriação e expulsão das populações tradicionais. Isso porque não há impedimento 

legal para a atuação de certas empresas nessas áreas, que se utilizam de meios legais e 

ilegais para valer-se dos recursos aí disponíveis. 

O que fica claro nessa exposição é que o foco das unidades de conservação e das 

reservas ambientais não é propriamente o ser humano, nem a utilidade que a natureza tem 

para ele, mas a natureza e sua utilidade para a relação social de produção atual, que é o 

Capital. 

 Mesmo com a redefinição e criação de outras formas de compreensão e 

conservação da natureza nas quais o ser humano aparece como agente vivo e ativo, não 

apenas como ameaça e absurdo, muitos problemas ainda permanecem. Provavelmente isso 

se explica pelo fato de que um investimento realizado sob a lógica do capitalismo, quando 

não contestado enquanto tal, procura simples e puramente seu retorno ampliado, seja na 

forma de renda, seja na forma de lucro. 

Mesmo com a criação da Reserva Extrativista do Mandira em 2002, alguns entraves 

quanto ao uso da terra ainda são patentes, fato que impossibilita a utilização desta para a 

agricultura. O que se está fazendo, na prática, é impossibilitar o desenvolvimento de uma 

economia mais autônoma nessa comunidade, favorecendo assim sua expropriação. Esses 

fenômenos acabam por constituir uma realidade na qual “a maior parte dos usos praticados 

pelos moradores do Mandira se dão fora dos limites atualmente reconhecidos do quilombo 

(bananais, roças, pastagens) [...]” (SANTOS; TATTO, 2008, p.169). 

 Destarte, como na Poça, os mandiranos também passaram de uma economia de 

excedentes para uma economia fundamentalmente mercantil – neste caso, associada à 

engorda da ostra. Esta transição foi fundamental para a constituição política da 

comunidade, revelando, portanto, o caráter contraditório desta constituição. Ademais, esta 



 

93 
 

metamorfose é um dos fatores essenciais para que se possa compreender o processo de 

mobilização do trabalho e emigração dos jovens mandiranos. 

De acordo com os dados coletados em campo, das 19 famílias com as quais 

conversamos na comunidade do Mandira, somando um total de 64 moradores – o que 

representa 59% dos 108 moradores da comunidade, de acordo com dados apresentados 

pela Agenda Socioambiental de Comunidades Quilombolas do Vale do Ribeira, do 

Instituto Socioambiental (SANTOS; TATTO, 2008, p.167) –, foi-nos relatada a saída de 24 

moradores na última década. 

 

 
Gráfico 8: Proporção entre o número de emigrantes e o número de moradores (por sexo). 

 

Do total de emigrantes, apenas um havia saído da comunidade antes do ano 2000. O 

restante emigrou na última década, ou seja, depois de 2004. Destes emigrantes, nenhum 

retornou definitivamente para a comunidade, o que significa que, uma vez tendo saído da 

comunidade, o quilombola dificilmente retorna definitivamente para ela. 

Os quilombolas que emigraram nos últimos anos têm ocupado várias áreas, 

principalmente atividades do setor de serviços, como atendentes em lojas, serventes de 

pedreiro, telefonistas, garçons, e do setor secundário, como operários, predominando as 

atividades de baixa remuneração. Em geral, esses sujeitos têm migrado para cidades 

próximas do Quilombo (onde o custo de vida é mais baixo) ou para os grandes centros de 

Curitiba e São Paulo. 

41% 

32% 

27% 

Masculino

Feminino

Total de Emigrantes



 

94 
 

A decisão de migrar para alguma dessas cidades é tomada com base em vários 

fatores, sendo que um dos mais importantes é o indivíduo já possuir algum parente ou 

amigo que possa auxiliá-lo na cidade de destino. 

As condições econômicas desfavoráveis em que vivem os jovens quilombolas, 

somadas às atividades de baixa remuneração em que são empregados nas cidades faz com 

que esses indivíduos habitem as regiões dessas cidades que são comumente destinadas à 

grande parcela dos imigrantes e à população mais pobre em geral. Nas pequenas cidades 

essas regiões encontram-se geralmente mais distantes de seus centros comerciais, enquanto 

que nas metrópoles como São Paulo são as áreas degradadas dos centros comerciais, os 

conjuntos habitacionais e os bairros dormitórios que recebem seja os jovens quilombolas, 

seja a grande massa de migrantes que para aí se dirigem diariamente. 

 A emigração, enquanto fenômeno, envolve principalmente os jovens quilombolas 

do Mandira, promovendo o envelhecimento da comunidade, como pode ser observado no 

gráfico abaixo. 

 

 
Gráfico 9: Composição populacional da comunidade de remanescentes de quilombo do 

Mandira, por faixa etária. 

 

O gráfico 9 é praticamente uma pirâmide etária disposta na horizontal. Nele 

podemos observar um número significativo de indivíduos com idade inferior a 18 anos, 

bem como um número reduzido de moradores nas faixas de idade entre 25 e 55 anos. Isso 

indica que a comunidade apresenta um déficit de disponibilidade de mão de obra em 

0

2

4

6

8

10

12

14

16

18

20

Menos
de 18

18-25 25-30 30-35 35-40 40-45 45-50 50-55 55-60 Mais de
60

N
ú

m
e

ro
 d

e
 P

e
ss

o
as

 

Faixa Etária 



 

95 
 

termos estatísticos, já que o número de pessoas com mais de 55 anos supera o número de 

pessoas em cada uma das faixas etárias entre 25 e 55 anos individualmente. 

Este gráfico oferece, portanto, uma prova com base empírica do processo apontado 

nos próximos capítulos sobre a comunidade do Mandira. Nele pode-se observar a fuga de 

mão-de-obra, sobrando para a comunidade os indivíduos ou muito jovens, ou seja, que 

ainda não podem atuar no mercado de trabalho, ou aqueles demasiado velhos, que não 

interessam ao atual mercado de trabalho. Destarte, o que se observa é a produção de mão-

de-obra e sua emigração. 

Um fator importante a ser levado em consideração neste processo de produção e 

emigração de mão-de-obra é, uma vez mais, o processo de escolarização. Os dados 

coletados sobre escolarização são relativos aos sujeitos maiores de 17 anos que já tenham, 

pelo menos momentaneamente, parado de estudar. Esses dados são importantes por indicar 

a escolaridade atingida, por faixa etária, pelos sujeitos, e por demonstrar um aumento dos 

níveis de escolaridade atingidos nos últimos anos. 

 Dos 64 moradores da comunidade quilombola do Mandira, 12 (19%) têm 17 anos 

ou menos e estão cursando regularmente ou a escola primária, ou ensino fundamental e/ou 

o ensino médio, e 52 (81%) já pararam de estudar ou são analfabetos. 

 

 
Gráfico 10: Nível de escolaridade obtido pelos sujeitos maiores de 18 anos, por sexo. 

0

2

4

6

8

10

12

Ensino Fundamental
Incompleto (EFI)

Ensino Fundamental
Completo (EFC)

Ensino Médio
Incompleto (EMI)

Ensino Médio
Completo (EMC)

Analfabetos

N
ú

m
e

ro
 d

e
 P

e
ss

o
as

 

Nível de Escolaridade Obtido 



 

96 
 

 

Como se pode observar no gráfico 10, dos sujeitos maiores de 18 anos, 7 eram 

analfabetos, 21 declararam não ter concluído o Ensino Fundamental,  1 possuía o Ensino 

Fundamental completo e 6 não tinham concluído o Ensino Médio, enquanto outros 13 já 

haviam concluído. Não se notam grandes diferenças entre homens e mulheres quanto ao 

nível de escolaridade. 

 



 

97 
 

Gráfico 11: Escolaridade por faixa etária e sexo dos integrantes maiores de 18 anos.

0

1

2

3

4

5

6

Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens

Analfabetos Ensino Fundamental
Incompleto

Ensino Fundamental Completo Ensino Médio Incompleto Ensino Médio Completo

17-25 anos

25-30 anos

30-35 anos

35-40 anos

40-45 anos

45-50 anos

50-55 anos

55-60 anos

mais de 60 anos

Faixa Etária 



 

98 
 

O gráfico 11 indica uma tendência bastante interessante: enquanto parte 

significativa dos sujeitos mais velhos (acima de 35 anos) não chegou nem a concluir o 

Ensino Fundamental – e se tiveram acesso a ele foi porque a comunidade já possui, desde 

há muito, uma escolinha com os primeiros ciclos desse nível de ensino – a maior parte dos 

sujeitos mais jovens (até 25 anos), possuem o Ensino Médio Completo. E muitos desses 

jovens, segundo as respostas dos nossos questionários, têm desejo de, pelo menos, cursar 

algum tipo de ensino técnico. 

Todos os analfabetos possuíam mais de 55 anos. Devemos levar em consideração 

também a questão do analfabetismo funcional. Apesar de não realizarmos esse tipo de 

pormenorização, essa é, provavelmente, uma realidade entre muitos dos sujeitos da 

comunidade, especialmente entre os mais velhos. 

Não houve relatos de projetos, programas, trabalhos e/ou atividades que tivessem 

sido desenvolvidos pelas escolas frequentadas pelos remanescentes de quilombo que 

dissessem respeito à comunidade destes e nem sobre à realidade sociocultural do Vale do 

Rio Ribeira do Iguape, onde existe a maior concentração de populações remanescentes de 

quilombo reconhecidas do Estado de São Paulo. 

Os dados sobre a composição etária da comunidade e sobre a escolarização dos 

quilombolas são importantes para os nossos estudos, pois possibilitam uma melhor 

apreensão dos fenômenos que explicitamos tanto para a comunidade do Mandira, quanto 

para a comunidade da Poça, a saber: a (re)produção de capital possibilitada pela 

mobilidade do trabalho. É interessante notar, portanto, os mecanismos que culminam na 

emigração (ápice da mobilização pelo e para o trabalho), especialmente dos sujeitos mais 

jovens da comunidade, notadamente: a luta pela terra, a questão ambiental e a educação 

urbana. É neste sentido que buscamos compreender a juventude quilombola do quilombo 

do Mandira. 

 

 

5.2.  Os Jovens Quilombolas do Mandira18 

 

5.2.1. EMIGRAÇÃO E (RE)PRODUÇÃO DE CAPITAL 

 

De acordo com o Sr. Chico Mandira, uma das lideranças da comunidade, tempos 

atrás, quando ainda não haviam sido começados os trabalhos da Associação de Moradores 

                                                           
18

 Entrevistas realizadas em 27/06/2013, na Comunidade Quilombola do Mandira. 



 

99 
 

e da Cooperostra, período no qual eles viviam da coleta ilegal da ostra, os quilombolas do 

Mandira sofriam um preconceito muito grande e tinham vergonha da condição em que 

viviam por serem catadores de ostra, por morarem onde moravam e por serem negros. 

Com os trabalhos realizados na comunidade a partir da década de 1990, aos poucos 

essa realidade foi mudando drasticamente. Hoje, os mandiranos têm um orgulho radiante 

de serem negros e de trabalharem com a engorda da ostra. E isso se faz presente entre os 

jovens do Mandira. Quando questionados se já haviam sofrido algum tipo de preconceito 

explícito por parte de alguém que não fosse mandirano, nenhum desses jovens respondeu 

afirmativamente. Apesar desse fato não representar o fim do racismo, evidentemente, ele 

demonstra a importância da representatividade em nossa sociedade, principalmente da 

representatividade das chamadas “minorias”. 

 Dos jovens entrevistados, todos eles pretendiam realizar algum curso técnico – em 

turismo, em agronomia, em informática, etc. – e davam como principal motivo para isto a 

possibilidade de concretizarem uma possível permanência na comunidade. Por outro lado, 

alguns responderam que gostariam de morar, trabalhar e estudar na cidade. 

 Quando questionado sobre o que gostaria de fazer, agora que já havia acabado de 

cursar o ensino médio, Alexandro (18 anos) respondeu: “agora é arranjar emprego [e], 

quando estiver mais pra frente, fazer algum curso”. Então perguntei se ele gostaria de 

morar e trabalhar na cidade ou no Mandira, pergunta a qual ele me respondeu rapidamente: 

“se desse pra trabalhar aqui e morar aqui é o melhor, porque sair pra cidade é pagar 

aluguel, conta de água... Aqui é tudo de graça”; “pra fora tem um custo maior. Aqui pra 

mim tá perto da família”. 

 Rúbia (17 anos, Ensino Médio completo) disse que gostaria de fazer um curso de 

Letras, já que gosta muito do assunto, mas que prefere morar no sítio. Porém, se houvesse 

a oportunidade de morar em alguma cidade, preferiria que fosse em Curitiba (Paraná), 

principalmente pelo fato de já ter um irmão que mora e trabalha lá. 

Bruno (17 anos, cursando o último ano do Ensino Médio), quando questionado 

sobre o que fará depois que terminar o Ensino Médio, respondeu-nos: “Eu pretendo sair da 

comunidade e procurar emprego”. Perguntei se possuía uma cidade em mente, então ele 

respondeu que iria para Curitiba (Paraná), pois tem uma irmã que mora lá e trabalha de 

atendente. Quando questionado se não gostaria de permanecer na comunidade, Bruno 

respondeu que por um tempo ele moraria em Curitiba, depois no Mandira e 

alternadamente, principalmente por causa da família. 



 

100 
 

Renata (17 anos, cursando o último ano do Ensino Médio) disse-me que, quando 

acabasse de cursar o Ensino Médio, gostaria de “sair daqui [do Mandira], procurar um 

emprego, fazer faculdade [de Nutrição, segundo nos informou]”. Quando questionada se já 

possuía uma instituição de ensino superior em mente, respondeu-nos que a de Registro. 

Perguntei se ela moraria em Registro, e a resposta foi negativa: “não. Mudaria pra 

Jacupiranga, que eu tenho parente”. Quando perguntei o porquê dela fazer faculdade e se 

ela gosta de estudar, respondeu-me, respectivamente: “ah, pra ter um futuro melhor, sei lá” 

e “não muito, mas é preciso”. Questionei o porquê dela não querer permanecer na Poça, e 

ela respondeu “[...] porque não tem futuro aqui, né? Não tem o que mulher fazer aqui, 

praticamente. A não ser ir pra maré [trabalhar na engorda da ostra]. Pra maré eu não quero. 

Eu quero ter um futuro melhor”; e “ah, porque não tem emprego pra mulher. Se a mulher 

quer trabalhar ou ela fica dona de casa ou ela fica na maré e eu acho que eu não quero nem 

ficar dona de casa nem ir pra maré”. 

Alexandro, quando questionado sobre o porquê dele querer ir trabalhar numa 

indústria ao invés de trabalhar com a ostra, respondeu “[...] que lá a gente ganha mais, né? 

Ganha mais do que aqui também [...]”. Porém, ele não sabia quanto dava para ganhar com 

a ostra. 

 Como avaliamos para o caso da Poça, as conquistas alcançadas no Mandira também 

são fator de permanência para as famílias que ali moram. Porém, para os jovens, essas 

conquistas abriram um leque de possibilidades. Muitas vezes, estes jovens são incentivados 

pelos pais a buscar um futuro melhor e mais seguro do que o que o trabalho na maré (com 

a ostra) tem oferecido para eles. E esse futuro, geralmente, tem como pano de fundo a 

cidade. Destarte, as conquistas alcançadas pelos quilombolas dessas duas comunidades, 

que aparentemente têm como objetivo a permanência das mesmas, contraditoriamente 

possibilitam a saída dos indivíduos mais jovens, o envelhecimento das comunidades e, 

consequentemente, a sua desagregação. 

 O caso do Quilombo do Mandira, do ponto de vista da crítica da Economia Política, 

não difere do caso da comunidade da Poça, a não ser no fato de que no Mandira não há 

mais a presença do atravessador, eliminado depois da criação da Cooperostra. A emigração 

dos jovens promove a expropriação do valor (produto do trabalho, tempo de trabalho 

abstrato) que caberia à comunidade, bem como reduz a disponibilidade de mão de obra. 

Além do mais, a criação de empecilhos legais e de ordem burocrática para a manutenção 

das roças limita a possibilidade de reprodução da comunidade, forçando o aumento das 



 

101 
 

relações estabelecidas com o mercado. Esta mercantilização das comunidades, mesmo que 

sem a atuação do atravessador, também promove seu empobrecimento. O caso do 

quilombo do Mandira pode ser elucidativo desse processo de empobrecimento. 

 Anteriormente, quando era possível a manutenção de uma economia de excedentes 

nesta comunidade, quando os próprios mandiranos plantavam a maior parcela de sua 

subsistência, necessitando se relacionar minimamente com o mercado para a compra 

daquilo que fosse impossível de se produzir na própria comunidade, os quilombolas eram 

responsáveis pela reprodução de sua própria força de trabalho e eram minimamente 

explorados na relação com o mercado, já que forneciam produtos baratos, como o arroz, 

por exemplo, responsável pela manutenção de uma pequena população urbana existente na 

região décadas atrás.  

 Com a possibilidade de criação de uma reserva de proteção integral na área 

ocupada pelos mandiranos na década de 1990, eles se organizaram e lutaram pelo 

surgimento da Reserva Extrativista, aprendendo a cultivar a ostra e tornando-se política e 

legalmente dependente desse cultivo. 

 Assim, os mandiranos foram forçados a se inserir de forma mais eficiente no 

mercado, pois dele passaram a depender substancialmente. Para isso, criaram a 

Cooperostra. Por trás dessa melhor inserção, que significou a eliminação dos 

atravessadores, por exemplo, o que se vê é a fragilização e maior inserção da comunidade 

nas relações de mercado, de compra e venda de mercadorias, ou seja, a maior subordinação 

da mesma a essas relações. 

Os casos da comunidade quilombola do Mandira e o da de Poça são exemplares na 

leitura de caminhos distintos trilhados por sujeitos com origens étnicas semelhantes, mas 

com mediações distintas com o ambiente em que se inserem; ambas no Vale do Ribeira 

paulista, porém a primeira com práticas caiçaras muito fortes, enquanto a segunda 

transformada em pequenos produtores, inicialmente, policultores e, em seguida, 

monocultores na produção de banana. 

A reconstrução de suas histórias, de seus modos de vida e de suas apropriações 

territoriais é fundamental para pensar em práticas produtivas que valorizem as trajetórias 

culturais dos sujeitos envolvidos e manejos ambientais menos degradantes, em grande 

medida como vem ocorrendo com a comunidade quilombola do Mandira no uso do 

mangue para engorda da ostra. 



 

102 
 

Nesse sentido, um processo fundamental deve ser destacado para que se possa 

compreender os impactos da manutenção de um modelo preservacionista de proteção da 

natureza: a subordinação ao mercado a que foram submetidas as comunidades 

quilombolas. 

Essa maior inserção é problemática no sentido que, por um lado, o Capital, de 

acordo com a leitura clássica, determina-se, entre outros fatores, pela mediação essencial, 

necessária e suficiente com o mercado. Assim, há mercados não só de bens de consumo e 

de bens de capital, mas também de mão-de-obra. A força de trabalho, abstraída do 

trabalhador, torna-se mercadoria com o desenvolvimento do capitalismo. 

Por outro lado, o Mandira se insere de forma particular no mercado, através da 

engorda da ostra e de sua comercialização. Apesar de se relacionar diretamente com o 

mercado de bens de consumo e de capitais, não estabelece relação direta, apenas indireta, 

com o mercado de mão-de-obra, pois a própria comunidade produz e reproduz sua força de 

trabalho. Porém, se aparentemente a ligação com o mercado de trabalho é a mais fraca e 

incipiente, a que mereceria menor atenção do pesquisador portanto, de fato não é o que se 

processa. O elo mais fraco se mostra o ponto mais essencial da relação, pois não é ostra 

que se produz no Mandira, mas mão-de-obra e, portanto, capital: 

 

[...] A própria unidade camponesa se incumbe de reproduzir a força de 

trabalho própria e aquela de que o capital precisa, uma vez que a 

reprodução ampliada da unidade camponesa não ocorre, em decorrência 

da sujeição da renda da terra dessas unidades ao capital. Dessa forma, o 

capital igual e contraditoriamente desenvolve-se, permitindo a 

reprodução da produção camponesa, mas subordinando-a por todos os 

lados (OLIVEIRA, 1991, p.60). 

 

 Nesse sentido, três processos são importantes: 1) a questão ambiental e fundiária e a 

criação da reserva extrativista; 2) a relação dos mandiranos com a cidade e a criação da 

Cooperostra e, 3) a emigração dos jovens. 

 A criação da reserva extrativista, apesar de aparentemente positiva, trouxe muitos 

problemas para a viabilização econômica da comunidade em termos de autonomia do 

mercado, forçando um maior relacionamento com a cidade, a criação da Cooperostra e, 

consequentemente, uma maior dependência do mercado, seja de bens de consumo ou de 

produção. 

 A engorda da ostra ocorre com base no trabalho familiar e, a partir dela, as famílias 

do Mandira retiram sua renda, possibilitando assim a compra dos produtos essenciais à 



 

103 
 

subsistência, como arroz, feijão, carne, entre outros. Além deles, dos produtos tecnológicos 

e culturais, como celulares, aparelhos de som, CDs, etc. Com a ostra os produtores 

viabilizam a educação de seus filhos, que vão para as cidades mais próximas estudar 

diariamente. 

 Outra atividade geradora de renda no quilombo é o turismo. Anualmente a 

comunidade recebe centenas de turistas, atuando seus membros como guias e cozinheiros, 

bem como recebendo os turistas em suas casas, em certos casos. 

 O maior contato e dependência com os mercados urbanos, bem como com a 

educação fundamentalmente urbana que os jovens recebem, associados à luta pela terra, à 

pressão ambiental, à violência e ao preconceito produzem, como efeito, algo que se dá 

pelas costas dos quilombolas. 

 Do ponto de vista de uma certa leitura da literatura clássica, a produção de 

mercadorias, no Capitalismo, deveria obrigatoriamente ocorrer com base em relações de 

assalariamento, ou seja, com base na total mediação com o mercado. A produção da ostra 

no quilombo do Mandira não ocorre dessa maneira, pois não envolve assalariamento no 

processo produtivo, mas somente e tão somente trabalho familiar. Há a produção de uma 

mercadoria, de algo que vem a ser uma mercadoria no mercado de bens de consumo, mas 

isso não ocorre a partir da relação clássica de assalariamento. Isso porque, quando os 

mandiranos produzem a ostra, na verdade eles estão se produzindo e reproduzindo, ou seja, 

eles garantem sua sobrevivência, se reproduzem e mantêm a comunidade viva. 

A engorda das ostras e o turismo deveriam ser capazes de produzir, portanto, 

fartura na comunidade. Poder comer e viver tranquilamente, sossegadamente, sem temer a 

falta de qualquer coisa que fosse essencial para a vida. Para as novas gerações, porém, e 

para as velhas também, nas últimas décadas, a noção de fartura vem sendo ressignificada, 

estando cada vez mais atrelada ao mercado de bens de consumo, que se torna um limitador 

da vida na comunidade, haja vista o potencial limitado de realização econômica dos 

mandiranos, do ponto de vista da produção de mercadorias, especialmente a da ostra. 

Associado a essa maior ligação com o mercado e às novas necessidades que ele 

produz está a dificuldade de viabilização da comunidade, em termos de sobrevivência de 

seus moradores, relativa à questão ambiental, já discutida aqui. 

Levando esses elementos em consideração – a questão ambiental e a maior 

dependência do mercado de bens de consumo –, o que se tem como resultado é um 

processo oriundo, portanto, de questões econômicas, políticas e sociais: e emigração do 



 

104 
 

jovem quilombola. Esse processo completa, quando esse jovem se assalaria, a (re)produção 

de força de trabalho, a partir da qual o empregador vai extrair não apenas o mais-valor 

oriundo do processo de reprodução ampliada de capital, mas o valor advindo de outra 

categoria de processo produtivo, valor este que, se o jovem não tivesse emigrado, deveria 

ter sido apropriada pela comunidade, com a realização do trabalho dos indivíduos que 

emigraram. Porém, com a inserção dos jovens no mercado de trabalho, esse valor é 

expropriado no processo produtivo, o que é possibilitado pela subcontratação, por 

exemplo, ou quando isso não ocorre, pela contratação de mão-de-obra estranha ao processo 

produtivo clássico, mas de forma alguma estranha ao capitalismo. Por isso é que se 

conclui: ao produzir a ostra, o que o quilombo do Mandira produz, de fato, é mão-de-obra, 

força de trabalho emancipada no processo emigratório. 

Essa reflexão inclui fenômenos particularmente diferentes, do ponto de vista 

histórico, daqueles que ocorrem na Poça, mas os processos são essencialmente os mesmos: 

(re)produção de capital viabilizada pela mobilização do trabalho através de artifícios 

extremamente violentos e expropriatórios, nos quais se inclui a luta pela terra, a questão 

ambiental e a inserção crescente nos mercados urbanos. 

A (re)produção de capital aqui se dá essencialmente como (re)produção de força de 

trabalho. A propriedade coletiva da terra e os direitos conquistados com o reconhecimento 

da comunidade como remanescente de quilombo, bem como a criação da Cooperostra não 

impede o empobrecimento lento e gradual da comunidade devido sua razão de ser em uma 

sociedade dominada pelo Capital. 

 A comunidade do Mandira encontra-se no mesmo cabo de guerra, portanto, entre a 

permanência e a migração de seus jovens que observamos na comunidade da Poça. Mas 

existem duas grandes diferenças entre essas comunidades: no Mandira, os moradores estão 

bem mais unidos e organizados, mesmo pela questão do orgulho que a comunidade exala e 

que é extremamente positivo para a moral de seus moradores e, diferentemente da Poça, 

sua economia familiar é relativamente bem sucedida – pelo menos até o momento. Porém, 

esse sucesso é o que garante a produção e expropriação de força de trabalho, que é o 

produto mais valioso que a comunidade possui. Neste sentido, fica a questão a ser 

abordada no capítulo seguir: o que acontece com as relações identitárias imbricadas por 

esses processos? 

 

 



 

105 
 

5.2.2. ALTERIDADE, INTERSUBJETIVIDADE E MODERNIDADE 

 

O Terço Cantado e a Festa de Santo Antônio são as expressões religiosas mais 

fortes da comunidade do Mandira. Muitos jovens participam delas, tanto ajudando seus 

pais nas festividades, como presenciando esses momentos. Porém, segundo os 

entrevistados, para os jovens essas expressões religiosas, bem como o Fandango, que era 

muito presente nessa região, não são de grande interesse e estão sempre associados aos 

sujeitos mais velhos da comunidade. 

 

Atualmente, Sr. Arnaldo está doente e a função de capelão não foi 

passada a nenhum jovem da comunidade, que, na opinião dos mais 

velhos, estes não se interessam em aprendê-lo. Talvez, o desinteresse 

destes em relação à reprodução das práticas tradicionais da comunidade 

seja resultado da não socialização destes nas práticas tradicionais de 

sociabilidade e reprodução material, que sofreram declínio quando as 

práticas produtivas eram restringidas pelas leis ambientais que regiam o 

parque e sua zona de amortecimento (lei federal 9.985/2000) (RANGEL, 

2011, p.105). 

 

 Concordamos com a observação de Kátia Rangel sobre a pouca socialização dos 

jovens nas práticas culturais mais antigas da comunidade e sobre o cerceamento das 

práticas produtivas por leis ambientais. Enquanto o cerco fecha de um lado, por outro lado 

o universo urbano, com suas modas e hábitos, abarca o jovem. Porém, o fato de o jovem 

mandirano gostar mais de Funk – como muitos dos entrevistados gostavam – que do 

Fandango, não os torna menos quilombolas e nem menos mandiranos. 

 

[...] a associação do modo de vida dessas populações ao „tradicional‟ 

impede a reprodução autônoma destas a partir da interpretação do 

tradicional como resíduo histórico, subsidiando políticas públicas de 

valorização cultural no sentido de cristalização do patrimônio cultural 

destas populações e impedindo o movimento dinâmico de sua 

reelaboração cultural [...] (RANGEL, 2011, p.210). 

 

Isso significa que é preciso considerar a dinâmica da história na compreensão dos 

processos mais amplos que envolvem as comunidades quilombolas. 

A compreensão das diferentes sociedades como tradicionais ou modernas cai hoje 

num paradoxo, pois se compreendermos o moderno como sendo o produto da 

convergência de diversas temporalidades e o tradicional como a predominância de uma 

única temporalidade, geralmente associada aos ciclos naturais, fica difícil de apreender as 



 

106 
 

sociedades ditas tradicionais, como as comunidades quilombolas. Isso porque, apesar de 

terem uma história associada ao que se compreende como tradicional e, ainda hoje, 

possuírem forte ligação com essa história, estão cada vez mais inseridas em vivências tão 

diversas quanto os tempos históricos que compõem essas vivências. A própria questão 

ambiental, com a qual essas comunidades se deparam cotidianamente, é exemplo disso, 

haja vista a origem estrangeira dos modelos de preservação adotados no Brasil (DIEGUES, 

2001). 

Destarte, a dificuldade que surge desse paradoxo encontra-se no meio termo entre o 

que se considera como tradicional e aquilo que pode ser compreendido como moderno.  

Uma das obras de José de Souza Martins (2012) mais difíceis de serem bem 

compreendidas e apreendidas é justamente a Sociabilidade do Homem Simples. Dividida 

em duas partes, a obra apresenta primeiramente discussões conceituais e metodológicas 

entorno do que seria a modernidade e o moderno no Brasil, bem como a relação do 

cotidiano com a História na modernidade. Na segunda parte da obra, o autor reúne duas 

entrevistas, nas quais ele trata sobre os assuntos em questão. Martins retoma, neste 

trabalho, ao menos dois autores fundamentais: Marx e Léfèbvre. De Marx, Martins se 

apropria do conceito de formação econômico-social, a partir da qual, com auxílio de 

Léfèbvre, pode discutir o desenvolvimento desigual e a convergência de distintas 

temporalidades históricas que é marca característica da modernidade. De acordo com o 

autor: 

  

A noção de formação econômico-social é retomada por Lefebvre no 

preciso sentido da coexistência dos tempos históricos. E também no 

sentido de que nessa coexistência se encerra não o passado e o presente, 

mas também o futuro, o possível. Quais são as raízes estruturais dessa 

coexistência? O atraso do real em relação ao possível, o social em relação 

ao econômico. A própria exploração do trabalho, do homem pelo homem, 

se incumbe de sonegar ao homem, inclusive ao que explora, as condições 

materiais de seu desenvolvimento. Elas existem, mas desviadas da 

destinação de fazer do homem objetivo do próprio homem, empregadas 

com outras finalidades que não o próprio homem (MARTINS, 2012, 

p.104). 

 

É nesse sentido que Martins desenvolve, portanto, sua interpretação do moderno no 

Brasil: um tempo marcado pela convergência de tempos históricos, no qual certos 

processos culminam no atraso entre aquilo que é possibilitado pela técnica e aquilo que 



 

107 
 

realmente se torna efetivo no nosso cotidiano, ou seja, um “[...] atraso do real em relação 

ao possível” (MARTINS, 2012, p.150). Esse atraso torna, de acordo com Martins, a 

modernidade brasileira anômala, marcada pela escravidão por dívida, por exemplo, que na 

concepção de Martins configuraria um atraso em relação ao desenvolvimento social justo e 

pleno, que seriam as marcas de uma modernidade normal, não-anômala. 

 

Mediante a degradação das relações de trabalho, sob a forma de 

escravidão, ainda que temporária, as empresas que a ela recorrem 

mantém a coerência do cálculo capitalista com a redução da proporção do 

capital variável, representado pelo trabalho, em relação ao capital 

constante. Desse modo, o capital opera como se fosse capital de alta 

composição orgânica, moderna portanto, com base, porém, numa forma 

arcaica e violenta de trabalho (MARTINS, 2012, p.31). 

 

 Portanto, o que caracteriza as reflexões de Martins nesta obra, seu fio teórico 

condutor, encontra-se presente também em outros trabalhos do mesmo autor, 

marcadamente n‟O Cativeiro da Terra e em Fronteira. A presença da noção da 

coexistência de várias temporalidades históricas, bem como da discussão sobre a produção 

de capital associada à reprodução de capital são, ao menos, chaves teóricas fundamentais 

da obra em questão, bem como do pensamento de Martins. 

De acordo com esse autor, “a chamada acumulação primitiva de capital, na periferia 

do mundo capitalista
19

, não é um momento precedente do capitalismo, mas é 

contemporânea da acumulação capitalista propriamente dita” (MARTINS, 2012, p.31), não 

sendo, portanto, um momento prévio da história do capitalismo brasileiro, mas o momento 

propriamente dito, a modernidade anômala. Isto ocorre porque o tempo do relógio e o 

tempo histórico são de naturezas distintas, haja vista que “a sociedade atual não é 

constituída de uma temporalidade única. O contemporâneo é a contemporaneidade dos 

tempos históricos, das vivências desencontradas porque situadas diferencialmente no 

percurso da História” (MARTINS, 2012, p.149). 

 Essas vivências desencontradas entre si também se desencontram em si próprias 

com o desenvolvimento do modo de produção capitalista. Para Martins, a História e o 

Cotidiano estão profundamente imbricados. Portanto, o cotidiano não pode ser confundido 

com o banal, com o excepcional, como se fosse mera excrescência da História. Ele é, de 

                                                           
19

 O que Martins reconhece como acumulação primitiva não é uma característica da periferia do mundo 

capitalista apenas, do nosso ponto de vista, mas do capitalismo enquanto relação social de produção. Já 

apresentamos uma crítica sobre a visão teleológica de Martins. Aqui vale apenas recordar que não 

concordamos com ela. 



 

108 
 

acordo com Martins (2012, p.125) “[...] a mediação que edifica as grandes construções 

históricas, que levam adiante a humanização do homem. A História é vivida e, em primeira 

instância, decifrada no cotidiano” (MARTINS, 2012, p.125). 

 Com o desenvolvimento do modo de produção capitalista, a finalidade do trabalho 

passa a ser o próprio trabalho, e o trabalhador se aliena de sua obra, que se acumula e se 

reproduz como se fosse por e para si própria. Para Martins é nesse momento “[...] que o 

trabalho sem sentido dá origem à vida cotidiana. Nesse plano, só aparentemente o 

cotidiano vai numa direção e a História noutra” (MARTINS, 2012, p.126). Essa aparência, 

produto da alienação do homem da História de sua sociedade, da qual ele próprio é autor e 

ator, deve ser vencida na modernidade anômala, para que esta possa ser superada. Para 

tanto, é preciso que se reconheça “[...] o cotidiano na História e a História no cotidiano” 

(MARTINS, 2012, p.136), pois Cotidiano é História e História também é Cotidiano. 

 Assim, o que se pode concluir é que há um processo de modernização, com a 

inserção de várias temporalidades nas comunidades estudadas por nós. Esse processo, 

quando associado à (re)produção de capital, é compreendido por Martins como anômalo, 

pois configuraria um atraso em relação ao que a modernidade seria do ponto de vista 

clássico. Porém, do ponto de vista dialético, o que há na realidade concreta não pode ser 

considerada como atraso ou lentidão, pois a realidade concreta é o que ela é, e os processos 

são o que são, devendo o pesquisador revelar aquilo que é obscuro e pouco visível, ou 

mesmo aparentemente invisível aos olhos daqueles que partem do senso comum e vivem 

no Cotidiano cindido da História pelo próprio Capital. 

O que há, quando se compreende a diversidade histórica da modernidade, é a 

própria modernidade, diferente em cada sociedade, todas elas normais ou anômalas, mas 

nenhuma atrasada em relação à outra, somente em relação ao que é possível de se realizar 

em si própria e na utopia de quem vive e produz a História no Cotidiano. 

O processo que se observa no Mandira, bem como na Poça, é essa cisão entre a 

História e o Cotidiano no próprio Cotidiano, que se completa com a emigração, 

especialmente dos sujeitos mais jovens. 

Essa cisão ocorre, pois a História do Quilombo é oral, transmitida de geração para 

geração, é ritual, presente nas vivências diárias, nas festas e no trabalho, e é territorial, 

configurada espacialmente, de forma a produzir diferenciações que se expressam não 

apenas internamente ao grupo no reconhecimento de membros e de lugares comuns de 

sociabilidade, mas também na identificação e produção de símbolos, gestos e memórias 



 

109 
 

coletivas, ou seja, de intersubjetividade, culminando na diferenciação do grupo em relação 

ao restante da sociedade e na identificação de seus membros como iguais entre si e 

diferentes dos demais, ou seja, culminando na produção e reprodução da alteridade desses 

grupos, bem como na produção e reprodução de uma alteridade territorial. Destarte, 

enquanto a História do Quilombo é marcada pela oralidade, pela ritualidade e pela 

territorialidade, sendo a compreensão dessas características fundamentais para o 

entendimento das comunidades quilombolas, as pressões fundiárias, a questão ambiental, a 

maior dependência em relação ao mercado e a emigração dos jovens têm produzido uma 

cisão entre essa História e a vida cotidiana desses sujeitos. 

Essa cisão é um elemento essencial, pois ela torna possível a produção de força de 

trabalho, da qual já tratamos aqui. Isso porque, a separação entre Cotidiano e História torna 

o próprio cotidiano obscuro e a vida aparentemente sem sentido. Quando um quilombola 

mais jovem nega os ritos e tradições da comunidade, com a afirmação de que aquilo é 

“coisa de gente velha”, ele nega a si mesmo, pois desconhece sua origem nesses ritos e 

tradições, como se o seu Cotidiano não tivesse ligação com a História de sua comunidade, 

como se negar essa História fosse o modo mais correto de se tornar mais Moderno.  Mas o 

Moderno é a convergência de tempos históricos. A modernização é a redução da 

composição orgânica do capital. Essa negação, portanto, tende a produzir e emancipação 

essencial e necessária do indivíduo de sua comunidade e, assim, do homem e de sua força 

de trabalho, pois na comunidade o trabalho é familiar e íntimo, é pessoal e qualitativo, pois 

fulano ou ciclano sabe fazer melhor isso do que aquilo, e portanto ele é convidado a fazer e 

ensinar, enquanto que fora da comunidade, na empresa, o trabalho é, fundamentalmente, 

abstrato. Independente de fulano ou ciclano. Dependente do curriculum. 

Destarte, essa negação dos ritos e tradições é a negação de si mesmo empreendida 

pelos jovens quilombolas. Quando negamos nossa História, cegados pelo Cotidiano 

cindido da Modernidade, estamos negando a nós mesmos em favor do Capital, da coisa 

que produzimos e que agora nos produz. 

A falta de perspectivas para os jovens do Mandira é concreta. Muitos deles não 

querem permanecer engordando ostras e preferem arrumar um emprego que, 

aparentemente, possa ser mais rentável e/ou dinâmico. 

 

Para Nei, um dos motivos da perda de elementos da cultura dos 

antepassados é a falta de perspectiva para os jovens e, diante do atual 

contexto de saída destes a partir das intenções de morar em cidades 



 

110 
 

próximas, trabalhar e estudar, a titulação do território quilombola e 

incorporação das terras vendidas é condição para a permanência destes 

(RANGEL, 2011, p.167-168). 

 

Percebe-se um esforço por parte das lideranças da comunidade para que todos, 

inclusive os jovens, participem de suas atividades. Mas esse esforço nem sempre se 

concretiza. Kátia Rangel (2011, p.168) já havia percebido isso em seus trabalhos: “há um 

esforço por parte das lideranças da comunidade no que se refere ao envolvimento dos 

jovens nos projetos que são desenvolvidos, como cursos de empreendedorismo, captação 

de recursos, acesso à internet e confecção de artesanatos”. 

 As mudanças que se processam entre os jovens remanescentes de quilombo do 

Mandira, nos termos das relações de alteridade e de intersubjetividade estabelecidas entre 

esses jovens, produz uma nova identidade: a que associo à expressão jovem quilombola. Os 

jovens quilombolas são integrantes das comunidades remanescentes de quilombo, mas não 

como seus pais. É uma nova geração, que trará novos elementos para essa realidade. 

A manutenção de uma memória política viva entre esses sujeitos é essencial para a 

manutenção do quilombo do Mandira, como o é para o quilombo da Poça. A garantia da 

propriedade da terra para esses sujeitos deve ser defendida não apenas no sentido de que 

ela é fundamental para a manutenção dessas relações familiares e dessa memória, mas 

também porque ela é necessária para a manutenção da vida propriamente dita dos 

indivíduos em questão, sem deixar de ser, contraditoriamente, um dos elementos da 

(re)produção de capital, que expropria valor através da emancipação e emigração da força 

de trabalho da comunidade. 

 

[...] Antonio Carlos Diegues (entrevista realizada em 01/06/2011) 

defende que essas populações têm direito de desenvolverem sua cultura 

no sentido de decidirem seus caminhos, uma vez o que o direito à terra 

lhes deve ser garantido por serem cidadãos e não por reproduzirem um 

modo de vida diferenciado (RANGEL, 2011, p.202). 

 

O futuro das comunidades quilombolas depende dos jovens quilombolas. Valorizar 

o contexto dessas comunidades perante o da cidade, bem como a elaboração de estratégias 

de permanência por parte desses jovens decidirá o futuro destes bem como o de suas 

comunidades. 

 Continuará, por assim dizer, o combate entre permanência e emigração, 

determinado tanto pelas possibilidades, que são duplas, pois as mesmas que facilitam a 



 

111 
 

permanência também promovem mais facilmente a emigração dos jovens quilombolas, 

como pela consciência que esses jovens constituem a partir das relações materiais que eles 

estabelecem dentro de suas comunidades e fora delas. 

 



 

112 
 

6. Considerações Finais 

 

Quatro elementos foram elencados no decorrer de nossas discussões, de forma a 

demonstrar a grande importância que têm em termos teóricos e metodológicos: a questão 

ambiental; as disputas fundiárias; a atuação de certos agentes econômicos, como os 

atravessadores ou mesmo as organizações cooperativas, e a forte influência da mentalidade 

urbana advinda da cidade, especialmente aquela associada à educação e aos meios de 

comunicação mais recentes, como o rádio, a televisão e a internet. 

A mediação entre esses elementos interessou-nos porquanto foi possível mediá-los 

a partir da análise da atuação dos jovens quilombolas nas comunidades que foram objeto 

de análise em nosso trabalho. Esses são os elementos presentes no Cotidiano das 

comunidades tradicionais do Vale e que as insere no processo de reprodução ampliada de 

capital, especialmente através do papel que tem tido o jovem quilombola. 

 De fato, a exclusão sempre fez parte da história do negro no Brasil: se antes de 

forma visivelmente brutal e socialmente aceita, hoje de forma veladamente brutal e 

socialmente invisível. É inegável a beleza da frase que abre nossas discussões, mas o 

processo que ela oculta é o que penso ter demonstrado nas páginas precedentes: a abolição 

da escravidão, as novas políticas públicas voltadas para os quilombolas, os direitos 

conquistados com a Constituição Cidadã, até hoje não demonstram eficiência na libertação 

do ser humano que habita, muitas vezes ainda desconhecido, no corpo negro marcado, 

classificado e queimado a ferro por nós. 

 As novas oportunidades conquistadas pelas comunidades quilombolas apresentam 

um caráter formalmente contraditório: ao mesmo tempo em que buscam garantir a 

permanência dos remanescentes de quilombo, reconhecendo sua origem comum, sua 

cultura e tradição, garantindo assim a titulação de suas terras e o acesso às políticas 

especiais do Estado, acabam por facilitar o processo emigratório, especialmente a saída dos 

indivíduos mais jovens da comunidade, tornando-se assim, em primeiro lugar, mecanismos 

perversos de expropriação. 

Estruturamos nossa compreensão com base em duas escalas de análise, uma delas 

circunscrevendo os fenômenos de ocorrência local, tendo como foco as comunidades da 

Poça e do Mandira enquanto lócus de vida e atividade humana e social, dando enfoque ao 

reiterativo e ao Cotidiano; e outra mais ampla, relativa aos fenômenos mais gerais, da 

História, da sociedade como um todo, cujas relações não podem escapar ao adjetivo 



 

113 
 

capitalista. Procuramos, com isso, não uma fragmentação da realidade, mas, ao contrário, 

demonstrar como o Cotidiano e a História, aparentemente distintos, são na verdade 

distintas escalas de uma mesma totalidade. Antes, procuramos compreender como e porque 

o Cotidiano se aparta da História no seio da reprodução ampliada de capital. Para isto, 

retomamos noções e conceitos fundamentais associados à reprodução de capital e à 

mobilidade do trabalho. 

 Auxiliados por esses instrumentos teóricos e munidos de dados coletados em 

campo através da aplicação de questionários e da realização de entrevistas, arrolamos um 

conjunto de fatores essenciais para a compreensão dos processos específicos de que 

participam as comunidades da Poça e do Mandira, conforme apresentado no primeiro 

parágrafo destas considerações. 

A emigração e a inserção dos jovens quilombolas no mercado de trabalho estão 

entre os elementos da reprodução do capital, pois garantem a emancipação e a realização 

da força de trabalho dos remanescentes de quilombo, completando parte essencial do 

processo de mobilização do trabalho. 

Ao se inserir enquanto produtores de capital, agentes, portanto, da História de nossa 

Sociedade, os jovens remanescentes de quilombo da Poça e do Mandira veem sua própria 

história sendo esquecida, para honra e mérito do avanço, do moderno, em detrimento do 

tradicional, daquilo que seria supostamente atrasado e impróprio. Seu cotidiano fica 

apagado, esquecido, engavetado na memória dos sujeitos mais velhos da comunidade, 

enquanto que os mais jovens se inserem cada vez mais nas múltiplas temporalidades da 

modernidade, produzindo um novo Cotidiano, ligado ao tempo do relógio, ainda que 

produto de diversas temporalidades e ainda que estas temporalidades estejam 

inevitavelmente inseridas no âmbito do tempo social médio de trabalho. Portanto, um 

Cotidiano admoestado pelo esquecimento da História, para o benefício do Capital. 

As conquistas alcançadas até o presente momento pelas comunidades da Poça e do 

Mandira são aparentes e mascaram, mais ou menos bem, os processos expropriatórios em 

que elas se inserem. É nesse sentido que os quilombolas, especialmente os jovens, devem 

construir sua luta: na promoção da alteridade e da intersubjetividade que os identificam 

como quilombolas ao nível do Cotidiano, para que este não seja alienado da História 

dessas comunidades. Só assim a identidade quilombola pode se tornar uma categoria 

crítica e útil: quando for capaz de desmascarar a expropriação que sofrem os quilombolas, 

mantendo-os sempre unidos entre si e, primeiramente, a si próprios.  



 

114 
 

7. Referências 

 

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. Os Quilombos e as Novas Etnias: é necessários 

que nos libertemos de definição arqueológica, In: LEITÃO, Sérgio (org.). Documentos do 

ISA n.5: Direitos Territoriais das Comunidades Negras Rurais. 1999. 

ÂNGELO, Sueli. Picinguaba: três décadas numa vila de pescadores no litoral norte do 

Estado de São Paulo. Boletim Paulista de Geografia, n.69, 61-73, 1991. 

ARRUTI, José Maurício. Propriedade ou território? Tempo e Presença, v.21, n.307, set.-

out. 1999. 

BENAZERA, Clara; CAVANAGH, Julie. Burocracia, Ciclo Econômico e Espaço Familiar 

no Vale do Ribeira. In: DIEGUES, Antonio Carlos (org.). Enciclopédia Caiçara. São 

Paulo: HUCITEC – NUPAUB/CEC, 2005, vol.3.  

BENSUSAN, Nurit. Conservação da Biodiversidade em áreas protegidas. Rio de 

Janeiro: Editora FGV, 2006. 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O trabalho como festa: algumas imagens e palavras sobre 

o trabalho camponês acompanhado de canto e festa. In: GODOI, Emilia Pietrafesa de; 

MENEZES, Marilda Aparecida de; MARIN, Rosa Elizabeth Acevedo (Orgs.). Diversidade 

do campesinato: expressões e categorias; Construções identitárias e sociabilidades. São 

Paulo: UNESP; Brasília: NEAD, 2009. V.1, cap.1, p.39-53. 

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, 

DF: Senado, 1988. Disponível em: 

<http://www.imprensaoficial.com.br/PortalIO/download/pdf/Constituicoes_declaracao.pdf

>. Acesso em: 10 out. 2012. 

BRECHT, Bertold. Se os Tubarões fossem Homens. Disponível em: 

<http://www.culturabrasil.org/brechtantologia.htm#tubaroes>. Acesso em 02 set. 2014. 

CANDIDO, Antonio. As formas de solidariedade. In: WELCH, Clifford A. et alii (Orgs.). 

Camponeses brasileiros; Leituras e interpretações clássicas. São Paulo: UNESP; Brasília: 

NEAD, 2009. V.1, cap.10, p.193-201. 

CARRIL, Lourdes de Fátima Bezerra. Quilombo, Território e Geografia. AGRÁRIA, São 

Paulo, n.3, pp. 156-171, 2006. Disponível em: 

<www.geografia.fflch.usp.br/revistaagraria/revistas/3/8_carril.pdf>. Acesso em: 06 jul. 

2012. 

CARVALHO, Maria Celina Pereira de. Relatório técnico-científico sobre a comunidade de 

quilombo da Poça, localizada nos municípios de Jacupiranga e Eldorado/São Paulo. São 

Paulo: ITESP, 2006. 



 

115 
 

COIMBRA, C. C.; BOCCO, F.; NASCIMENTO, M. L. Subvertendo o conceito de 

adolescência. Arquivos Brasileiros de Psicologia, Rio de Janeiro, v. 57, n. 1, p. 2-11, 2005. 

Disponível em <seer.psicologia.ufrj.br › Capa › v. 57, n. 1 (2005) › Coimbra>. Acesso em 

25 fev. 2013. 

COMISSÃO PRÓ-ÍNDIO DE SÃO PAULO. Comunidades Quilombolas no Estado de São 

Paulo. Disponível em: <http://www.cpisp.org.br/comunidades/html/i_brasil_sp.html>. 

Acesso em 17 out. 2013. 

DIEGUES, Antonio Carlos, ARRUDA, Rinaldo S. V. (Orgs.). Saberes tradicionais e 

biodiversidade no Brasil. Brasília: Ministério do Meio Ambiente (MMA)/Núcleo de 

Pesquisas sobre Populações Humanas e Áreas Úmidas do Brasil (NUPAUB), 2001. 

DIEGUES, Antonio Carlos. A Mudança como Modelo Cultural: o Caso da Cultura Caiçara 

e a Urbanização. In: DIEGUES, A. C. (org.). Enciclopédia Caiçara. São Paulo: HUCITEC 

– NUPAUB – CEC/USP, 2004, vol.1. 

DIEGUES, Antonio Carlos. Conhecimento Tradicional e Apropriação Social do Ambiente 

Marinho. São Paulo: NUPAUB, 2001. Disponível em: 

<http://nupaub.fflch.usp.br/biblioteca>. Acesso em 10 set. 2013. 

DIEGUES, Antonio Carlos. O mito moderno da natureza intocada. 6.ed. rev. e ampl. São 

Paulo: Hucitec/NUPAUB, 2008. 

GAUDEMAR, Jean-Paul de. O conceito marxista de mobilidade do trabalho. In:______. A 

mobilidade do trabalho e acumulação do capital. Lisboa: Estampa, 1977. cap. 5, p.185-

211. 

GIACOMINI, Rose Leine Bertaco. A territorialidade das comunidades de quilombos no 

Vale do Ribeira: do direito étnico a posse definitiva do território. In: ENCONTRO 

NACIONAL DE GEOGRAFIA AGRÁRIA, 19, 2009, São Paulo. Anais do XIX ENGA. 

São Paulo: USP, 2009, pp. 1-33. Disponível em: 

<www.geografia.fflch.usp.br/inferior/laboratorios/agraria/Anais%20XIXENGA/artigos/Gi

acomini_RLB.pdf>. Acesso em: 06 jul. 2012.  

GIACOMINI, Rose Leine Bertaco. Conflito identidade e territorialização – Estado e 

comunidades remanescentes de quilombos do Vale do Ribeira de Iguape-SP.  São Paulo. 

2010, 388f. Tese (Doutorado em Ciências-Geografia) – Faculdade de Filosofia, Letras e 

Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2010.  

LEFEBVRE, Henri. Espaço e Política. Tradução Margarida Maria de Andrade e Sérgio 

Martins. Belo Horizonte: UFMG, 2008. 

LEFEBVRE, Henri. O direito à cidade. Tradução de T. C. Netto. São Paulo: Documentos, 

1969. 

http://seer.psicologia.ufrj.br/index.php/abp/index
http://seer.psicologia.ufrj.br/index.php/abp/issue/view/5
http://seer.psicologia.ufrj.br/index.php/abp/article/view/6/0


 

116 
 

LENIN, Vladimir Ilich. O Imperialismo: Fase Superior do Capitalismo. In: Obras 

Escolhidas. São Paulo: Alfa Ômega, 1986, vol.I, pp.7-64. 

MACEDO, R. M. B.; LIMA, J. M.; SUZUKI, J. C. Rede de circulação e especulação no 

Quilombo da Poça. In: ENCONTRO NACIONAL DE GRUPOS DE PESQUISA, 6., 

2011, Presidente Prudente. Disponível em: <www.fct.unesp.br/encontros/engrup>. Acesso 

em 09 mar. 2013. 

MARIN, Rosa Elizabeth Acevedo. Quilombolas na ilha do Marajó: território e organização 

política. In: GODOI, Emilia Pietrafesa de; MENEZES, Marilda Aparecida de; MARIN, 

Rosa Elizabeth Acevedo (Orgs.). Diversidade do campesinato: expressões e categorias; 

Construções identitárias e sociabilidades. São Paulo: UNESP; Brasília: NEAD, 2009. V.1, 

cap.9, p.209-227. 

MARTINS, J. S., Exclusão social e a nova desigualdade, São Paulo: Paulus, 1997 (a). 

MARTINS, José de Souza. A sociabilidade do homem simples: cotidiano e história na 

modernidade anômala. 2ed. São Paulo: Contexto, 2008.  

MARTINS, José de Souza. Capitalismo e Tradicionalismo: estudos sobre as contradições 

da sociedade agrária do Brasil. São Paulo: Pioneira, 1975. 

MARTINS, José de Souza. Fronteira: A degradação do Outro nos confins do humano. 

5ed. São Paulo: HUCITEC, 1997b 

MARTINS, José de Souza. O Cativeiro da Terra. 9 ed. São Paulo: Contexto, 2013. 

MARX, Karl. Conversão do Lucro Suplementar em Renda Fundiária. In: ______. O 

Capital (Crítica da Economia Política). 3. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1981a. 

Livro Terceiro, parte VI, p.704-1079. 

MARX, Karl. Formações econômicas pré-capitalistas. 3ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

1981b. 

MARX, Karl. O Capital (Crítica da Economia Política). São Paulo: BOITEMPO, 2013. 

OLIVEIRA, Ariovaldo Umbelino de. Questões teóricas sobre a agricultura camponesa. In: 

______. A agricultura camponesa no Brasil. São Paulo: Contexto, 1991, p.45-72. 

OLIVEIRA, Régia Cristina. A constituição de si e a significação do mundo: uma análise 

sociológica sobre jovens trabalhadores. 2006. 291f. Tese (Doutorado em Sociologia) – 

Departamento de Sociologia, Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2006. 

PAOLIELLO, Renata Medeiros. “Condição camponesa” e novas identidades entre 

remanescentes de quilombos no Vale do Ribeira de Iguape. In: GODOI, Emilia Pietrafesa 

de; MENEZES, Marilda Aparecida de; MARIN, Rosa Elizabeth Acevedo (Orgs.). 



 

117 
 

Diversidade do campesinato: expressões e categorias; Construções identitárias e 

sociabilidades. São Paulo: UNESP; Brasília: NEAD, 2009. V.1, cap.10, p.229-250. 

PAULA, Luís Roberto de. Relatório Técnico-Científico sobre os Remanescentes da 

Comunidade de Quilombo de Camburi (Ubatuba – SP). São Paulo: ITESP, 2002.  

PIVA, Angela et al. Origens do conceito de Intersubjetividade: Uma trajetória entre a 

Filosofia e a Psicanálise Contemporânea. Contemporânea - Psicanálise e 

Transdisciplinaridade, Porto Alegre, n.09, Jan/Jun 2010. Disponível em: 

<www.revistacontemporanea.org.br>. Acesso em 28 fev. 2013. 

PÓVOA NETO, Helion. Migrações internas e mobilidade do trabalho no Brasil atual – 

Novos desafios para a análise. In: HEIDEMANN/SILVA (org.). Coletânea de textos do 

Simpósio Internacional – Migração: nação, lugar e dinâmicas territoriais. São Paulo: 

HUMANITAS/USP, 1999, p.45-56. 

RANGEL, Kátia Souza. De bairro rural a território quilombola: um estudo da 

comunidade do Mandira. 2011. 227f. Dissertação (Mestrado em Ciências – Geografia 

Humana) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São 

Paulo, 2011.  

ROMANI, Carlo. Caiçaras: entre o legal e o legítimo. Disponível em: 

<http://nupaub.fflch.usp.br/biblioteca>. Acesso em 10 set. 2013. 

SANTOS, Kátia M. Pacheco dos; TATTO, Nilto (Eds.). Agenda socioambiental de 

comunidades quilombolas do Vale do Ribeira. São Paulo: Instituto Socioambiental (ISA), 

2008. Disponível em: 

<www.mma.gov.br/estruturas/.../1_publicacao25112010121520.pdf.>. Acesso em 25 fev. 

2013. 

SANTOS, Kátia M. Pacheco dos; TATTO, Nilto (Eds.). Inventário Cultural de Quilombos 

do Vale do Ribeira. São Paulo: Instituto Socioambiental (ISA), 2013. 

SCHOEN-FERREIRA, T. H.; AZNAR-FARIAS; M.; SILVARES, E. F. M. A construção 

da identidade em adolescentes: um estudo exploratório. Estudos de Psicologia, São Paulo, 

v.8, n.1, p.107-115, 2003. Disponível em: <www.scielo.br/pdf/epsic/v8n1/17240.pdf>. 

Acesso em 25 fev. 2013. 

SCOLES, Ricardo. Comunidade negra de Itacoã: território, biodiversidade e organização 

social, pilares para o etnodesenvolvimento. In: GODOI, Emilia Pietrafesa de; MENEZES, 

Marilda Aparecida de; MARIN, Rosa Acevedo (Orgs.). Diversidade do campesinato: 

expressões e categorias; Estratégias de reprodução social. São Paulo: UNESP; Brasília: 

NEAD, 2009. V.2, cap.6, p.163-184. 

SÈVE, Lucien. A personalidade em gestão. In: DORAY, Bernard; SILVEIRA, Paulo 

(Orgs.). Elementos para uma teoria marxista da subjetividade. 2ed. São Paulo: Vértice, 

1989. Cap.5, p.147-178. 

http://www.mma.gov.br/estruturas/.../1_publicacao25112010121520.pdf


 

118 
 

SILVA, Simone Rezende da, 2008: Negros na Mata Atlântica, territórios quilombolas e a 

conservação da natureza. São Paulo. 2008. Tese (Doutorado em Ciências-Geografia) – 

Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo. 

Disponível em: <http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8135/tde-27112008-

170206/pt-br.php>. Acesso em 12 mar. 2013. 

SISTEMA DE INFORMAÇÕES DO RIBEIRA DE IGUAPE E LITORAL SUL (Sigrb). 

Disponível em : <www.sigrb.com.br> . Acesso em 18 set. 2014. 

SOUSA, Alexsandro Alexandre Gomes de. Limites da propriedade privada absoluta; Luta 

das Comunidades Quilombolas Poça e Peropava pelo Direito de Posse no Vale do 

Ribeira/SP. 2011. 250 f. Dissertação (Mestrado em Geografia Humana) – Faculdade de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2011. 

SOUZA, Ronaldo José de. Alteridade é desenvolvimento: o olhar do outro e para o outro 

numa pesquisa sobre a renovação carismática católica. In: Par’a’iwa. Revista dos Pós-

graduandos em Sociologia da UFPB. João Pessoa, n.3, 2003. 

STRAFORINI, Rafael. Alteridade territorial: uma leitura geohistórica do território colonial 

brasileiro. In: ENCONTRO NACIONAL DE HISTÓRIA DO PENSAMENTO 

GEOGRÁFICO, 2, 2009, São Paulo. Anais... São Paulo: USP, 2009.  

SUZUKI, Júlio César. Território, modo de vida e patrimônio cultural em sociedades 

tradicionais brasileiras. Espaço & Geografia, v.16, n.2, 627-640, 2013. 

VIANA, Nildo. Juventude e Identidade. Estudos, Goiânia, v.36, n.1/2, p.145-154, jan./fev. 

2009. Disponível em: <seer.ucg.br/index.php/estudos/article/viewFile/1022/720>. Acesso 

em 25 fev. 2013. 

WOORTMANN, Ellen Fensterseifer. O saber camponês: práticas ecológicas. In: GODOI, 

Emilia Pietrafesa de; MENEZES, Marilda Aparecida de; MARIN, Rosa Acevedo (Orgs.). 

Diversidade do campesinato: expressões e categorias; Estratégias de reprodução social. 

São Paulo: UNESP; Brasília: NEAD, 2009. V.2, cap.4, p.119-129. 

WOORTMANN, Klaas. Migração, família e campesinato. In: WELCH, Clifford A. et alii 

(Orgs.). Camponeses brasileiros; Leituras e interpretações clássicas. São Paulo: UNESP; 

Brasília: NEAD, 2009. V.1, cap.12, p.217-238. 

 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

APÊNDICES 



 

120 
 

APÊNDICE – A 
 

QUESTIONÁRIO 
Quilombo:  Data: ___/___/___ Responsável pela família: 

1. Número de homens da família: 

13. A escola frequentada pelos integrantes mais novos da 
família (15 a 25 anos) leva/levou em consideração que o 
integrante trabalha/trabalhava (caso tenha acontecido e 
na última fase de estudo)? Especificar por idade. 

2. Número de mulheres da família: 

3. Idade dos moradores:  

4. Número de componentes emigrantes: 

5. Número de componentes que emigraram e retornaram:  Idade: Sim: Não: 

6. Religião da família:       

7. Estado civil dos componentes da família:       

A) Número de casados:       

B) Número de solteiros:       

C) Número de divorciados:       

D) Outros: 14. Quais dos itens mostram que a escola considera (ou 
considerou) o fato do integrante da família trabalhar (ou 
ter trabalhado) ao mesmo tempo em que cursa ou cursou 
seus estudos (na última fase cursada, se isso aconteceu)?  

8. Além dos pais, algum integrante da família possui filhos? 
Quais são as idades desses integrantes e de seus filhos? 

9. Nível de escolaridade por idade e sexo dos integrantes: 

Idade: Itens: A) Horário flexível. 

    B) Menor carga de trabalho ou 
de tarefas extraclasse. Idade: Sexo: M/F Escolaridade¹:     

          C) Programa de recuperação 
de notas.           

          D) Abono de faltas. 

          E) Aulas mais dinâmicas, com 
didática diferenciada.           

10. Trabalho por sexo e idade (emigrantes também):     F) Aulas de revisão da matéria 
aos interessados. Idade: Sexo: M/F Trabalho:     

          G) Fornecimento de refeição 
aos estudantes.           

          H) Outras. 

      15. Turno que os integrantes estudaram na última fase de 
estudo (por idade).       

      Idade: Turno: Diurno/Vespertino/Noturno 

11. Tipo de escola frequentada pelos integrantes por idade: 

    

    

Idade: Tipo de escola frequentada²:     

        

        

        

    16. Em que modalidade de ensino os integrantes 
concluíram ou concluirão a última fase de estudo? 12. Idade e ano de partida do emigrante familiar. 

Idade: Ano de partida: Idade: Sexo: M/F Modalidade³: 

          

          

          

          

          

          



 

121 
 

17. Quais atividades ou cursos os integrantes cursaram ou 
gostariam de cursar? (por idade) 

Idade: Avaliação: E) Convivência entre os 
estudantes. 

  

B) 

Idade: Curso
4
: C) F) Reconhecimento e 

valorização da identidade 
quilombola dos estudantes.  

    D) 

    E) 

    F) G) A escola leva em conta a 
opinião/participação dos pais.     G) 

    

  

A) Idade: A) 

    B) 

  

B) 

    C) C) 

18. Com qual frequência (nunca, algumas vezes, sempre) os 
integrantes leem (jornais, revistas, livros, etc.)? 

D) D) 

E) E) 

F) F) 

Idade: Frequência: G) G) 

    22. Algum integrante já sofreu algum tipo de 
discriminação?     

    Idade: Itens: A) Discriminação econômica. 

        B) Discriminação étnica, racial 
ou de cor.         

        C) Por causa de sua religião. 

19. Como a escola que os jovens da família (15 a 25 anos) 
frequentam se relaciona ou relacionava com a comunidade? 

    
D) Por causa do lugar de sua 
moradia.     

23. Algum integrante já presenciou algum tipo de 
discriminação? Se sim, qual? Idade: Tipo de relacionamento

5
: 

    Idade: Itens: A) Discriminação econômica. 

        B) Discriminação étnica, racial 
ou de cor.         

        C) Por causa de sua religião. 

        D) Por causa do lugar de sua 
moradia. 20. Os integrantes conhecem alguém racista?     

Idade: Itens: A) Parentes. 24. Quais são os assuntos que os integrantes mais 
gostam?     

B) Amigos (as) ou colegas da 
escola ou trabalho.     Idade: Assunto

6
: 

    

C) Vizinhos(as) e/ou conhecidos. 

    

        

    

D) Pessoas em geral (nas ruas, nos 
ambientes públicos etc.). 

    

        

        

21. Qual é sua avaliação (ótimo, bom, regular, ruim, péssimo) 
sobre sua escola quanto aos seguintes aspectos: 

25. A médio prazo, daqui a uns 4 ou 5 anos, você já 
planejou o que preferiria que acontecesse? 

Idade: Sonho
7
: 

Idade: Avaliação: A) Liberdade de expressar suas 
ideias. 

    

  

A)     

B) B) Respeito aos estudantes, sem 
discriminá-los. 

    

C)     

D) 
C) A escola leva em conta a opinião 
dos estudantes. 

    

E)     

F) 
D) Nas aulas são discutidos 
questões referentes à realidade 
quilombola. 

26. Se pudesse escolher, qual profissão você gostaria de 
seguir? O que ou quem ajudou você a tomar essa decisão 
sobre sua profissão? 

G) 

  A) 



 

122 
 

Idade: Profissão: Orientação do/a
8
: 29. Qual é o filme/gênero de filme preferido de cada 

integrante da família?       

      Idade: Filme/gênero: 

          

          

          

          

27. Vocês possuem aparelho de televisão em casa? Se sim, 
durante quantas horas cada pessoa assiste TV? Quais são 
seus programas de TV favoritos? 

    

    

ANOTAÇÕES: 
  

Idade: Sexo: M/F Horas: Programa:   

          

          

          

          

          

28. A família possui alguma forma de acesso à internet? Quais 
assuntos mais interessam para os integrantes na internet? 

  

  

  

Idade: Forma de acesso: Assuntos
9
:   

        

        

        

        

        

        

NOTAS: 

1 - Analfabeto (A); Ensino Fundamental Incompleto (EFI); Ensino Fundamental Completo (EFC); Ensino Médio Incompleto 
(EMI); Ensino Médio Completo (EMC) e Ensino Superior (ES). 

2 - Escola localizada em área urbana? Escola localizada no quilombo? Nas duas situações? Em outra situação (escola 
particular)? 

3 - Ensino Regular; Educação Para Jovens e Adultos; Ensino Técnico/Ensino Profissional. 

4 - curso de língua estrangeira, curso de computação ou informática, dentre outros. 

5 - Indiferente; atividades de campo; aulas sobre a comunidades; etc. 

6 - Geral: futebol, novela, carros, etc. 

7 - Geral. 

8 - Pai, mãe, tio, professor, por si só, etc. 

9 - Futebol, notícias, jogos, redes sociais, etc. 

 

 

 

 



 

123 
 

APÊNDICE – B 
 

 

Tabela 1 – Emigrantes por sexo e faixa etária, comunidade da Poça 

 

Faixa Etária Emigrantes do sexo Masculino Emigrantes do sexo Feminino Total 

17-25 anos 3 4 7 

25-30 anos 0 1 1 

30-35 anos 0 0 0 

35-40 anos 0 0 0 

40-45 anos 0 1 1 

45-50 anos 0 0 0 

50-55 anos 0 0 0 

55-60 anos 0 0 0 

60 anos ou mais 1 0 1 

Total 4 6 10 

 

 

Tabela 2 – Composição populacional da Poça, por faixa etária 

 

Faixa Etária Número de Pessoas 

Menos de 18 anos 14 

18-25 anos 9 

25-30 anos 1 

30-35 anos 3 

35-40 anos 6 

40-45 anos 6 

45-50 anos 6 

50-55 anos 4 

60 anos ou mais 11 

 

 

Tabela 3 – Nível de escolaridade dos sujeitos maiores de 18 anos na Poça, por sexo.  

 

Nível de Escolaridade Mulheres Homens Total 

Analfabetos 2 1 3 

Ensino Fundamental Incompleto 14 12 26 

Ensino Fundamental Completo 3 5 8 

Ensino Médio Incompleto 0 1 1 

Ensino Médio Completo 9 7 16 

Cursando o Nível Superior 1 0 1 

Total 29 26 55 



 

124 
 

Tabela 4 – Escolaridade por faixa etária e sexo dos moradores da Poça maiores de 18 anos 

 

Faixa Etária Analfabetos 

Ensino Fundamental 

Incompleto 

Ensino Fundamental 

Completo 

 

 

Ensino Médio  

Incompleto 

Ensino Médio 

Completo Ensino Superior 

  Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens 

 

Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens 

18-25 anos 0 0 0 0 0 1 

 

0 0 7 4 0 0 

25-30 anos 0 0 0 0 0 0 

 

0 1 0 0 0 0 

30-35 anos 0 0 1 1 0 0 

 

0 0 0 1 0 0 

35-40 anos 0 0 3 2 0 1 

 

0 0 1 0 0 0 

40-45 anos 0 0 1 3 0 0 

 

0 0 0 1 1 0 

45-50 anos 0 0 3 2 0 0 

 

0 0 0 1 0 0 

50-55 anos 0 0 0 0 1 1 

 

0 0 1 0 0 0 

55-60 anos 1 0 2 0 1 0 

 

0 0 0 0 0 0 

60 anos ou mais 1 1 4 4 1 2 

 

0 0 0 0 0 0 

 

Tabela 5 – Ocupação, por sexo e faixa etária, dos moradores do quilombo da Poça. 

 

Faixa Etária Setor Secundário Setor de Serviços Serviço Doméstico Cultivo da Banana Aposentados Estudantes Desempregados 

  Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens 

Menos de 18 anos 0 0 1 0 0 0 0 0 0 0 7 6 0 0 

18-25 anos 0 1 0 0 1 0 1 6 0 0 0 0 0 0 

25-30 anos 0 0 0 0 0 0 0 1 0 0 0 0 0 0 

30-35 anos 0 0 0 0 0 0 1 2 0 0 0 0 0 0 

35-40 anos 0 0 0 0 3 0 1 2 0 0 0 0 0 0 

40-45 anos 0 1 1 0 0 0 1 2 0 1 0 0 0 0 

45-50 anos 0 0 0 0 1 0 2 3 0 0 0 0 0 0 

50-55 anos 0 0 1 0 1 0 0 2 0 0 0 0 0 0 

55-60 anos 0 0 0 0 1 0 1 1 0 0 0 0 1 0 

60 anos ou mais 0 0 0 0 2 0 2 3 2 1 0 0 0 1 



 

125 
 

Tabela 6 – Os moradores da Poça e suas ocupações, por sexo 

 

Atividade Laboral Mulheres Homens Total 

Setor Secundário 0 2 2 

Setor de Serviços 3 0 3 

Serviço Doméstico 9 0 9 

Cultivo da Banana 10 21 31 

Aposentados 2 2 4 

Estudantes 7 6 13 

Desempregados 1 1 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

126 
 

APÊNDICE – C 
 

 

Tabela 7 – Composição populacional do Mandira, por faixa etária 

 

Faixa Etária Número de Pessoas 

Menos de 18 18 

18-25 9 

25-30 5 

30-35 3 

35-40 5 

40-45 3 

45-50 2 

50-55 5 

55-60 8 

60 anos ou mais 6 

 

 

Tabela 8 – Nível de escolaridade dos sujeitos maiores de 18 anos, por sexo – Mandira.  

 

Nível de Escolaridade Mulheres Homens Total 

Ensino Fundamental Incompleto (EFI) 10 11 21 

Ensino Fundamental Completo (EFC) 1 0 1 

Ensino Médio Incompleto (EMI) 0 6 6 

Ensino Médio Completo (EMC) 7 6 13 

Analfabetos 3 4 7 

 



 

127 
 

Tabela 9 – Escolaridade por faixa etária e sexo dos moradores do Mandira maiores de 18 anos 

 

Faixa Etária Analfabetos 

Ensino 

Fundamental 

Incompleto 

Ensino Fundamental 

Completo 

Ensino Médio 

Incompleto 

Ensino Médio 

Completo 

 Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens Mulheres Homens 

17-25 anos 0 0 0 0 0 0 0 1 5 5 

25-30 anos 0 0 0 0 0 0 0 2 2 1 

30-35 anos 0 0 0 0 1 0 0 2 0 0 

35-40 anos 0 0 3 1 0 0 0 1 0 0 

40-45 anos 0 0 1 2 0 0 0 0 0 0 

45-50 anos 0 0 2 0 0 0 0 0 0 0 

50-55 anos 0 0 2 4 0 0 0 0 0 0 

55-60 anos 0 1 2 3 0 0 0 0 0 0 

60 anos ou mais 3 3 0 1 0 0 0 0 0 0 

 



 

128 
 

 


