
 1 

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE GEOGRAFIA 

 

A Aldeia Guarani do Rio Silveira, São Sebastião, SP: um estudo 

geográfico sobre sua origem e crescimento. 
 

 
 

 

 

 

Aluno: Guilherme Esteves Carvalhaes 

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Marta Inez Medeiros Marques 

 

 

 

 

 

São Paulo, SP 

2021 

Ao fundo, a Serra do Mar e a Terra indígena do Rio Silveira banhadas pelo sol 
nascente. Em segundo plano, a praia da Boraceia. Foto de autoria própria registrada 
no dia 19 de fevereiro de 2021.  



 2 

Resumo: 

Este trabalho apresenta uma interpretação geográfica sobre a origem e o 

crescimento da aldeia guarani do Rio Silveira. A fim de compreender como se deu este 

processo, aspectos de diferentes esferas foram considerados. Primeiramente, é feita 

uma contextualização sobre a dispersão territorial dos Guaranis e qual a influência do 

modo de vida milenar deste povo para a configuração do quadro atual. Em seguida, é 

levada em consideração a realidade do campo brasileiro, na qual o confinamento e a 

expropriação dos povos originários para a realização do lucro são uma constante. Por 

fim, em um recorte mais conciso, são analisadas aerofotografias do sertão da praia da 

Boraceia e da praia da Barra do Una, com o intuito de demonstrar qual o impacto da 

construção da rodovia Rio-Santos para os Guaranis e como isso se relaciona com o 

aumento populacional da aldeia do Rio Silveira. Para confeccionar esta pesquisa, os 

seguintes procedimentos foram realizados: análise de mapas digitais, estudos de 

campo, leituras (dentre as quais a principal autora foi Maria Inês Ladeira) e a 

interpretação de aerofotografias das décadas de 1960, 70 e 80. 

 

Palavras-chave: Expropriação, confinamento, modo de vida, território. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 3 

 

Prefácio 

Geografia, o que é? 

Geografia é onde o rio está. 
Onde o município está. 
É para onde vem o sol. 
É para onde vai o sol.  
Este rio pra onde vai? 

 
Geografai é a divisão das águas  

É iguarapé, iguapó, lago, açude, mar. 
É medição da terra, a demarcação. 

É fotografia, desenho, cor, é um mapa. 
 

Geografia é mata, floresta, cipó mariri. 
É um estudo para descobrir o tempo: 

Sol, quentura, verão, friagem, vento, inverno. 
É chuva, nuvem, casa, gente, relâmpago, trovão. 

É peixe, folha, lua, estrela, é a energia da floresta, 
dos animais: da paca, tatu, macaco-preto, onça, veado, 
 jacaré, jaboti, capivara, capelão, tamanduá-bandeira 
Geografia é o homem que transforma muitas coisas: 

a mata numa cidade, a terra num roçado, a folha em remédio, 
a madeira em barco, a macaxeira em farinha. 
É o seringal, a colocação, a estrada de seringa. 

É a economia da borracha, o dinheiro da floresta. 
É o índio seringueiro, caçador, pescador e professor. 

 
Geografia é o entendimento da aldeia e do mundo. 

Do nosso mundo e do mundo do branco. 
 

É a cidade, o Brasil e os outros países. 
Geografia é a história do mundo. 

O mundo é a terra, a terra é a aldeia, o rio, 
o rio que cai num outro rio, que cai num outro rio, que cai no mar.  

O mar que aguenta a terra, o homem e sua casa. 
 

Geografia é aquilo que precisamos para viver:  
Precisamos de terra para plantar nosso alimento, 

Precisamos de rio para viajar de canoa, pescar, banhar. 



 4 

Precisamos da mata, do sol, da lua e das estrelas, 
Das nuvens, das chuvas e do ar para viver. 

  
É estudando a geografia que podemos saber do tamanho 

da nossa terra, nossa riqueza, nossa cultura, 
do que ainda pertence ao nosso povo, 

e que o branco, o nawá, não vai mais tomar. 
 

O poema acima é uma produção coletiva, resultado de um curso de formação de 

professores indígenas do Acre, realizado em 1991 e 1992. Foi extraído do livro: Espaço 

Geográfico Guarany Mbyá, de Maria Inês Ladeira. Do mesmo livro foi extraído um trecho 

do depoimento de um indivíduo Guarani do Vale do Ribeira sobre o significado de 

Geografia: 

 

[...] e os caminhos também. Só que antes, antigamente, hoje não, 

antigamente eles tinham uma trilha própria no meio das matas e às vezes 

levava muitos dias, às vezes dois ou três dias, e tinham de ficar nas matas 

para chegar na outra aldeia. Têm algumas aldeias que ficam mais perto, 

então leva somente um dia de caminhada. Então, isso também faz parte 

da Geografia: saber onde e quantas águas têm, quantos rios vai ter de 

passar, quanto tempo demora e onde fica o lugar. Porque tinha uma 

parada certa também, onde o índio guarani sempre ficava quando ele vai. 

E aí já tem um lugar certo onde eles dormiam. Aí todo mundo que vai aí, 

fica naquele lugar que o pessoal primeiro ficou. Aí eles vão lá, param e 

ficam no mesmo lugar que os outros ficaram. Então isso também faz 

parte da Geografia. Conhecer os caminhos, quantos rios têm [...] então, é 

assim. (LADEIRA, Maria Inês, 2008, P.37) 

 

 
 
 
 
 
 
 

 



 5 

Índice 

Resumo........................................................................................................p. 2 

 

Prefácio........................................................................................................p. 3 

 

Introdução...................................................................................................p. 6 

 

Relatos de campo.......................................................................................p. 12 

 Método de Campo............................................................................p.25 

 

Deslocamento, território e confinamento..................................................p. 27 

 Migração?.........................................................................................P.27 

 Território .........................................................................................p.31 

 Confinamento, aspectos da constituição de 1988 e ameaças 

atuais.........................................................................................................p. 37 

 

Uma breve história da Aldeia do Rio Silveira................................................p. 40 

 

Uma perspectiva aerofotográfica da paisagem do Rio Silveira ao longo de 24 

anos...........................................................................................................p. 44 

 

Considerações finais...................................................................................p. 48 

 

Posfácio......................................................................................................p.50 

 

Referências................................................................................................p. 51 

 

  



 6 

Introdução: 

Os Guaranis, Segundo Ailton Krenak (2019), possuem consciência de si enquanto 

povo há pelo menos 4 mil anos. Há cinco séculos, ao chegar dos colonizadores, os povos 

Guaranis já ocupavam grande parte do continente. Na porção litorânea do Brasil, 

encontravam-se do Rio Grande do Sul até Cananéia (SP) e, para o interior, estendiam-se 

até a margem direita do rio Paraguai. A região da confluência entre o Rio Paraná e o Rio 

Paraguai, próximo ao que mais tarde virou a tríplice fronteira, abrigava um núcleo 

populacional deste povo. Mais ao Oeste, nas margens do Império Inca, famílias Guaranis 

também viviam na faixa florestada adjacente à cordilheira dos Andes, local que mais 

tarde virou parte do território boliviano. Hoje em dia, apesar da devastação de 93% do 

principal bioma no qual vivem os Guaranis no Brasil, a Mata Atlântica, em todas as 

localidades acima mencionadas ainda existem aldeias nas quais moram e resistem 

diversas famílias. São 280.000 pessoas unidas por uma língua e um cultura em comum, 

distribuídas em 1.416 comunidades, aldeais, bairros urbanos ou núcleos familiares, 

desde o litoral Atlântico até o pé da cordilheira dos Andes.    

 Caminhando e visitando os parentes, as famílias guaranis expandiram-se pela 

América do Sul, formando uma rede de aldeias interligadas por trilhas que possibilitam 

as trocas no âmbito da cura, do cumprimento dos rituais, do trabalho e do plantio. Desde 

antes da invasão, essas redes foram importantes para consolidar a mobilidade espacial 

característica deste povo que, além de ser possível por conta das relações de 

parentesco, se reforça em decorrência dos deslocamentos religiosos em direção ao 

paraíso, a Terra sem mal ou, em Guarani, Yvy Mara Ey, localizada ao Leste, do outro lado 

do Oceano. Contudo, depois da chegada dos colonizadores, a ininterrupta invasão e 

destruição das terras guaranis, a discriminação e a ameaça ao seu modo de vida levaram 

à expulsão de indivíduos e famílias de suas casas, configurando outra variável da 

mobilidade espacial já existente. Neste contexto, aldeias novas surgem, antigas são 

retomadas e outras deixam de existir, fazendo com que seja difícil atribuir uma data 

exata para a primeira vez que uma família guarani pisou em um lugar específico, já que 

há pelo menos 2 mil anos este povo circula pelo território que hoje ocupa. 

 



 7 

 

 

 

 

Em um passado recente, os Guaranis Ñhandeva, segundo Maria Inês Ladeira 

(1988), começaram a se deslocar para o Leste no início do século XIX, saindo do seu 

habitat original no baixo rio Iguatemi, afluente da margem direita do Paraná, e se 

deslocando em direção ao litoral brasileiro. Em 1860, algumas famílias deste grupo 

fundam, no litoral Sul paulista, a aldeia do Bananal, nas cabeceiras do Rio Preto, no 

município de Peruíbe. 

Para os Guarany Mbyá, as terras Litorâneas ao Leste foram habitadas por seus 

antepassados, como demostra o depoimento transcrito por Maria Inês Ladeira (1988, 

p.21) no estudo Os índios da Serra do Mar: 

Nosso bisavô, Ñaderu Miri, já morava aqui. Porque deixou 

nomes aqui, deixou isso aqui com o nome de Picinguaba, 

Guaecá, Cambury, Boiçucanga... Então quer dizer que já esteve 

morando aqui. Então nós temos direito de morar em qualquer 

lugar. 

Mapa GuaranÍ Continental (2016), uma produção coletiva de indígenas e não 
indígenas do Brasil, Argentina, Paraguai e Bolívia. Fonte: 
http://campanhaguarani.org/guaranicontinental (Acesso em 13 abril de 2021). 
 



 8 

O depoimento do Mbyá José Bonifáfio recolhido em 1985 e acima transcrito 

aponta para o fato de que este grupo guarani já havia habitado as terras litorâneas de 

São Paulo antes mesmo da década de 1950, como presente na bibliografia etnográfica, 

uma vez que os nomes citados correspondem a algumas praias do município de São 

Sebastião. 

Conforme registros recentes, os Guarani Ñhandeva, a partir das décadas de 1950 

e 60, começaram a receber o reforço de famílias Mbyá, que passaram a constituir a 

maioria da população guarani no litoral. Saindo do seu habitat original entre os Rios 

Yguazu e Monday, na porção oriental do Paraguai, onde ainda permanece o grosso da 

sua população, os Gurany Mbyá se deslocaram em direção ao Oceano Atlântico, 

penetrando o território argentino na província de Missiones e adentrando o território 

brasileiro pelos estados do Rio Grande do Sul, Santa Catarina e Paraná. Em solo 

brasileiro, segundo Maria Inês Ladeira (1988), os Mbyá utilizaram duas principais rotas: 

uma que da Argentina adentra o Rio Grande do Sul e, ao seguir para o Nordeste, chega 

aos aldeamentos de Rio Branco (SP),  de Boa Vista, em Ubatuba (SP), e de Boa Esperança 

(ES); e outra que atinge o estado do Paraná pelo Paraguai, foi utilizada para a formação 

dos aldeamentos de Palmeirinha e Rio das Cobras no centro-oeste do estado (dentre 

outros) e foi o caminho traçado pela maioria da população Mbyá que se deslocou para 

os aldeamentos de São Paulo e Rio de Janeiro. 

Neste contexto, algumas aldeias Guaranis acabam se tornando parte de rotas 

históricas através das quais famílias e indivíduos de deslocam para o litoral ou de volta 

para o interior. No caso de São Paulo, a Terra indígena Tenonde Porã, entre a represa 

Billings e a Serra do Mar, desempenha um papel importante, pois tornou-se um ponto 

de passagem para os Guaranis que partem do Paraná em direção ao litoral paulista e 

vice-versa. De lá sai um caminho indígena que chega à aldeia do Rio Branco nas 

proximidades de Itanhaém. Seguindo este caminho para o Sul se encontram as aldeias 

do Bananal e de Itariri na região de Peruíbe. Da Tenonde Porã também sai o caminho 

que chega ao litoral Norte, passando por Santos e Bertioga e seguindo até as aldeias do 

Rio Silveira, em Boraceia, e de Boa Vista, em Ubatuba. Além disso, em decorrência da 

proximidade com a cidade de São Paulo, esta terra indígena passou a ser uma parada 

estratégica para aqueles que pretendem vender seu artesanato, hoje a principal fonte 

de renda dos Guaranis. 



 9 

Por volta de 1940, a aldeia Guarani do Rio Silveira, localizada no bairro da Praia 

da Boraceia, em São Sebastião, no litoral Norte de São Paulo, passou a existir devido ao 

deslocamento de famílias indígenas que procuravam um lugar adequado para realizar 

seu modo de vida. Fundada pelo Guarani Mbyá Miguel e sua família, vindos do Rio 

Grande do Sul, a aldeia do Rio Silveira hoje abriga diversas famílias dos subgrupos 

Ñhandeva e Mbyá e é um importante ponto de encontro para os Guaranis do Litoral 

Paulista, que por sua vez é repleto de aldeias, desde a Ilha Comprida, ao Sul, até 

Itamambuca, ao Norte. 

 
 

 

 Os deslocamentos territoriais guaranis acontecem em decorrência de uma 

conjugação de fatores. Por um lado, estão aqueles que correspondem ao modo de vida 

milenar deste povo.  Por outro, estão aqueles que surgiram a partir da colonização, já 

que ao longo do massacre acometido contra os povos originários do Brasil, por diversas 

vezes, os Guaranis foram expulsos de suas terras. Além disso, o aumento populacional 

em algumas aldeias também pode ocasionar o deslocamento, seja em tempos remotos 

ou hoje em dia, já que há pelo menos 20 anos a população Guarani do continente vem 

crescendo. 

Esta imagem de satélite é um recorte do Mapa Gurani Digital. Fonte: 
https://guarani.map.as  (Acesso em 28 de abril de 2021). 



 10 

 
 

  

 

Nas décadas de 1970 e 80, contingentes populacionais de famílias Guaranis, 

tanto do subgrupo Ñadeva quanto do Mbyá, provenientes da região de Peruíbe e 

Itanhaém, no litoral Sul paulista, e da região de Itamambuca, no litoral Norte, chegaram 

à aldeia do Rio Silveira. Também na década de 1970 foi concluída a rodovia Rio-Santos, 

um trecho da BR - 101 que acentuou o processo de especulação imobiliária já em curso 

no litoral paulista, principalmente no litoral Sul. Sendo assim, a construção da rodovia 

atuou como um fator de expulsão desses grupos indígenas, uma vez que intensificou a 

disputa pela terra. Os espaços do litoral paulista passaram a ser mais cobiçados por 

setores do capital imobiliário que viam na área um grande potencial de valorização 

devido à nova facilidade de acesso para o turismo, cada vez mais intenso. Portanto, para 

aos Guaranis, restou a possibilidade de se deslocar para as áreas ainda cobertas de Mata 

Atlântica favoráveis à realização do seu modo de vida, sem que o contato com o homem 

branco impossibilitasse as suas práticas culturais e a sua existência. Por outro lado, o 

capital encontrou um novo ciclo de valorização, que se realiza na medida em que áreas 

antes florestadas e ocupadas por povos originários passam a ser urbanizadas e utilizadas 

para fins turísticos, expropriando os Guaranis para realizar o lucro. 

 
 
 
 
 

Dados populacionais da Terra Indígena do Rio Silveira. Fonte: 
www.terrasindigenas.org.br (Acesso em 11 de abril de 2021). 
 



 11 

 
Quadro sintético da Terra Indígena do Rio Silveira: 

Subgrupos presentes Guarani Mbyá, Guarani Ñhandeva 
Aldeias nesta Terra Indígena Morro do centro, Cachoeira, Porteira, 

Silveirague, Rio Pequeno, Rio Silveira 
Situação fundiária Declarada 

Área 8.500 ha 
Sobreposição com municípios São Sebastião, Bertioga e Salesópoles 
Sobreposição com Unidade de 

Conservação de proteção integral 
Parque Estadual da restinga de Bertioga, 

Parque Estadual da Serra do Mar 
Fonte: Mapa Guarani Digital: https://guarani.map.as (acesso 11 de abril de 2021) 

 

O objetivo geral dessa pesquisa foi compreender como se deu a origem da 

Aldeia do Rio Silveira na década de 1940 e porque a Terra Indígena que a abrange 

continuou recebendo novos integrantes ao longo das décadas seguintes, 

principalmente em 1970 e 80. 

 Para realizá-lo, foi necessário atingir dois objetivos específicos. O primeiro, foi 

estudar a relação entre o modo de vida, a concepção de território e a mobilidade 

espacial guarani. Já o segundo, foi estudar a relação entre a especulação imobiliária, o 

agravamento de conflitos fundiários e o deslocamento de famílias guaranis para a Terra 

do Rio Silveira, com um olhar voltado para os efeitos da construção da rodovia Rio-

Santos. 

 Os procedimentos realizados para desenvolver esta pesquisa foram: estudos de 

campo, análise de mapas digitais, leituras e análise de aerofotografias. 

Este trabalho se encontra dividido nas seguintes partes: Introdução; Relatos de 

Campo; Deslocamento, território e confinamento; Uma breve história da Aldeia do Rio 

Silveira; Uma perspectiva aerofotográfica sobre a paisagem do Rio Silveira ao longo de 

24 anos; Considerações finais. Na seção dos relatos de campo, estão descritos os 

desafios enfrentados para realizar uma pesquisa geográfica em plena pandemia. 

 

 
 
 



 12 

Relatos de Campo: 
 

No dia 17 de Janeiro de 2021 finalmente visitei a Terra Indígena do Rio Silveira. 

Desde antes do início dessa ideia de TGI, em 2019, eu não havia voltado lá. Ainda bem 

criança, eu via os índios Guarani de lá vendendo artesanato e palmito na beira da 

estrada, a Rio-Santos, um dos trechos da BR-101. Minha família sempre parou para 

comprar os dois. Durante a vida, visitei a aldeia da Porteira, a mais próxima da estrada, 

por motivos de curiosidade, umas 2 vezes. Sempre me perguntei sobre a trajetória 

desses indígenas, pois meus familiares mais velhos contavam uma história de aspecto 

duvidoso de que os Guaranis da terra do Rio Silveira não eram de lá, que haviam sido 

“despejados” no sertão da praia da Boraceia por um coronel “dono” de terras do litoral 

Sul de São Paulo. Meu pai e meu tio-avô contam que na década de 1970, quando 

começaram a frequentar essa região do litoral, percebiam que os Guaranis da Terra do 

Rio Silveira enfrentavam problemas com o alcoolismo e com a prostituição, que eram 

alvo de chacotas por parte da sociedade caiçara, os homens eram intencionalmente 

embriagados e as mulheres sexualmente abusadas. Eles de fato passavam por uma 

situação difícil ao serem obrigados a conviver com os não indígenas, em uma sociedade 

caiçara já constituída, ficando por vezes à margem da mesma. Dessa forma, a situação 

de marginalidade de alguns indivíduos guaranis perante a comunidade da Boraceia na 

década de 1970/1980 contribuiu para reforçar a falsa ideia de que os indígenas que 

víamos na beira da estrada não eram de lá. Aos poucos, percebi que poderia usar essa 

curiosidade pela história deles para formular um trabalho de conclusão de curso que 

desvendasse aspectos da história desse povo que eu e minha família desconhecíamos, 

a fim de colocar o “mito” que me foi contado à prova. Mas, daí a pergunta seria: como 

aplicar a ótica geográfica? Ao refletir sobre isso, surgiu a possibilidade de estudar sobre 

o aspecto das migrações, o que me levou diretamente à reflexão sobre o território, 

explorada mais adiante. 

Então, nesse dia, um dia depois de testar negativo para o COVID, de máscara e 

bicicleta, adentrei a Terra Indígena do Ribeirão Silveira, no sertão da praia da Boraceia, 

no município de São Sebastião. O primeiro aldeamento da Terra fica logo na entrada da 

demarcação e há nele um aspecto mais convidativo para os que vêm de fora. Parei a 

bicicleta em um pátio central coberto de grama, no qual ao fundo podia ver um galpão 



 13 

de artesanato. Na primeira observação não avistei nenhum adulto, apenas duas crianças 

brincando, Henik e Lionel, que logo vieram na minha direção curiosos.  Rapidamente vi 

no olhar deles que procuravam diversão com o forasteiro e por isso não perdi tempo, 

disse “oi” e já logo plantei uma bananeira. Os dois ficaram fascinados, me imitaram e 

pediram pra eu fazer mais. Eu fiz mais e diferente e eles ficaram cada vez mais curiosos 

e animados. Logo um outro bebê veio correndo pelado e também tentava nos imitar. 

Uma outra menina se juntou à nossa brincadeira e quando vi já éramos cinco, todos de 

ponta-cabeça, brincando com o corpo. Depois de alguns minutos de descontração eu 

expliquei para eles porque estava ali, ao passo que a menina que brincava conosco já se 

ofereceu para chamar o Pajé, que mora logo ao lado do pátio no qual nós nos 

conhecíamos. Claramente, eu disse que sim, que adoraria. Naya então foi correndo em 

direção à casa do Pajé Liveis. 

Liveis não demorou para aparecer e foi bastante simpático. Eu expliquei pra ele 

o que fazia ali, mostrei meu exame de COVID, falei que era estudante e qual era a minha 

pesquisa. Ao perguntar sobre sua história, o Pajé me revelou um pouco de sua trajetória. 

Com seus 43 anos, contou que não nasceu na Terra do Ribeirão Silveira, mas que na 

verdade veio com sete anos da aldeia do Bananal, localizada em Peruíbe, no Litoral Sul 

de São Paulo. Ele me explicou que, no seu caso, o deslocamento para o Litoral Norte 

ocorreu devido a um trágico acontecimento. Seu avô, o Pajé da aldeia do Bananal, foi 

assassinado em decorrência de uma disputa por terra durante o processo de 

demarcação legal da área. Ao menos a Terra Indígena de Peruíbe foi demarcada e 

homologada em 1994. Mas só depois que alguns pagaram com suas vidas para que uma 

parte do território guarani fosse respeitada e designada ao uso exclusivo dos indígenas. 

Mesmo assim, isso não significa que as ameaças à permanência na Terra não continuem. 

A resistência é uma constante. E, como forma de resistência, Liveis aos seus sete anos 

se deslocou da aldeia do Bananal para a terra do Ribeirão Silveira em busca de uma 

liderança religiosa, seu tio-avô, o Pajé Samuel, que já morava no sertão da praia da 

Boraceia desde os anos 1970. 

Apesar de me contar esses fatos, Liveis se demonstrou desconfortável ao me 

relevar essas informações e na medida em que eu perguntava mais detalhes, menos ele 

se abria. Começou a dizer que, se eu quisesse saber mais sobre a história da Terra do 

Rio Silveira, eu deveria me dirigir ao Cacique, que ele poderia conversar comigo sobre a 



 14 

minha pesquisa. Eu concordei e escutei atento às orientações do Pajé para chegar ao 

núcleo no qual o Cacique Adolfo mora. Agradeci a atenção do Pajé Liveis, peguei minha 

bicicleta e continuei adentrando o sertão pela estradinha de terra por uns dois 

quilômetros até chegar ao fim da planície costeira, a poucos metros de um íngreme 

paredão de rocha da escarpa da Serra do Mar. 

Ao chegar nesse núcleo mais distante, passei por dois adolescentes que 

chamaram o Cacique Adolfo para mim, ao que ele prontamente respondeu de longe em 

voz alta: “a cachoeira está fechada!”. Eu disse que queria apenas conversar e então ele 

me pediu para aguardar. Poucos minutos depois ele me convidou para entrar em uma 

pequena praça, então apoiei minha bicicleta em um barranco, subi alguns degraus de 

madeira e barro e fui orientado para sentar em um tronco de árvore deitado, de frente 

para o Cacique, que sentava do outro lado da praça. Eu me apresentei com o exame de 

COVID em mãos e expliquei brevemente sobre o que era a minha pesquisa. Já que 

estávamos longe, lhe perguntei se poderia tirar a máscara para que ele pudesse ver meu 

rosto, ele me autorizou e eu o fiz. Apesar de tentar demonstrar minha sinceridade 

através da expressão, Adolfo estava bastante desconfiado, disse que algumas pessoas 

vão lá, se dizem pesquisadores e depois usam as informações contra os Guaranis. Falou 

que eles foram massacrados e que os que ainda estão vivos para contar a história 

passaram por inúmeras guerras e estão constantemente resistindo contra a sociedade 

que os mata e oprime. Falou que eu não tenho a menor ideia do que é isso porque sou 

branco e não venho da mesma origem de luta e resistência da qual vêm os índios. Eu 

apenas concordei. Ele prosseguiu dizendo que, se eu quisesse saber mais sobre a história 

da Terra do Rio Silveira e sobre a sua trajetória de vida, eu deveria apresentar um 

documento oficial da faculdade que comprovasse que sou apenas um estudante da USP 

tentando realizar um estudo de campo. Novamente eu concordei, mas complementei 

que já havia conversado um pouco com o Pajé Liveis, que ele havia me indicado o 

caminho e me contado um pouco de sua história. Ao que ele respondeu: “tem muito 

índio que sai falando por aí o que não devia”. Fiquei em silêncio e Adolfo conduziu essa 

breve conversa para o fim, me passou seu e-mail e seu número de telefone e falou que 

quando eu lhe enviasse o documento solicitado nós poderíamos prosseguir 

conversando. Eu concordei, agradeci e dei para ele uma cópia do meu projeto de 



 15 

pesquisa intitulado Migrações Guarani: Um estudo de caso da Aldeia do Rio Silveira. 

Desci a escada, peguei minha bicicleta e voltei para casa. 

Depois dessa etapa, falei com a minha orientadora sobre o documento que eu 

precisava para continuar o estudo, ela prontamente me ajudou e no dia 28 de janeiro 

voltei à Terra Indígena do Rio Silveira. Com a mesma estratégia, de bicicleta e máscara, 

adentrei a reserva e em alguns segundos já avistei as mesmas crianças brincando no 

pátio central da Aldeia da Porteira. Dessa vez Henik e Lionel brincavam com uma bola 

de futebol e logo que me viram já me chamaram para participar. Fiquei um pouco com 

eles e depois expliquei que precisava ir porque tinha um horário marcado para 

conversar com o Cacique Adolfo. Peguei minha bicicleta e novamente fui até o fim da 

planície costeira. Chegando ao núcleo no qual Adolfo mora, fui convidado pelo mesmo 

para sentar na praça na qual já havíamos conversado antes. O Cacique então iniciou a 

conversa dizendo que antes de me revelar qualquer informação, ele gostaria de 

estabelecer um acordo. Disse que eu deveria contribuir de alguma forma com os 

Guaranis, já que eles estão me ajudando a desenvolver essa pesquisa. Prosseguiu e 

comentou que há na Aldeia do Rio Silveira uma agrofloresta e que ele gostaria que eu 

participasse de um mutirão. Eu concordei animado e disse que com certeza contribuiria 

dessa forma, que seria um prazer.  

Feito o acordo, começamos a adentrar o tema da pesquisa e o Cacique Adolfo 

fez questão de enfatizar que, nas palavras dele, “essa ideia de migração não existe, ela 

surgiu com o homem branco, nós estávamos sempre aqui” e completou, “essa ideia de 

índio migrar não existe, o índio foi expulso”. Como no caso da Reserva Indígena do 

Bananal, ou em qualquer outro caso no qual correm risco de vida, quando sua cultura e 

seus hábitos se tornam inviáveis devido à convivência com o homem branco. Ele 

prosseguiu dizendo que, no caso da região de Peruíbe, a aldeia do “Bananal foi um 

confinamento”, a aldeia na qual o Pajé Liveis morava até seus sete anos, onde “quem 

não fosse para a igreja era forçado a trabalhar”. Neste momento ele também comentou 

sobre casos em aldeias do Mato Grasso da Sul nas quais Guaranis, ao sair da área 

legalmente a eles designada, correm risco de vida, podem ser assassinados, como já 

foram.  Adolfo prosseguiu dizendo que, em Itanhaém, ao lado de Peruíbe, “tem aldeia 

antiga, de bem antes de 1940”, quando a primeira aldeia do sertão da Boraceia foi 

fundada. Contou também que, apesar de os Guaranis não ocuparem a região Norte 



 16 

litorânea do estado de São Paulo no momento em que os colonizadores chegaram, 

outros grupos indígenas o faziam, como os Tamoio, Tubinambás e Tupiniquins. Adolfo 

então completou dizendo que o fato de eles não estarem no sertão de Boraceia há 

séculos não deve servir de argumento para deslegitimar o direito à Terra, pois o 

território para os Guaranis é algo muito mais abrangente do que uma simples reserva. 

Segundo o Cacique, “o território não chamava país nenhum, Brasil, Argentina ou 

Paraguai, era um só”. Para os Guaranis, toda a América do Sul é considerada seu 

território, as fronteiras internacionais ou estaduais não devem limitá-los, pois os 

deslocamentos e intercâmbios pelas aldeias do continente sempre ocorreram e 

continuam acontecendo. Para o Cacique, “o território pertence a todos e a terra serve 

para trabalhar e viver nela”. Ele complementou a explicação sobre o território citando 

uma tradicional rota utilizada pelos Guaranis, a rota do Paraná, que liga o litoral paulista 

à tríplice fronteira, à Foz do Iguaçu. Também disse que, antigamente, para se deslocar 

de Peruíbe até Boraceia era necessário andar pela mata durante uma semana. 

Depois das considerações iniciais, perguntei ao Cacique Adolfo sobre a sua 

trajetória. Aos seus 55 anos, ele contou que nasceu em Santa Catarina e com dezesseis 

se deslocou para Itariri, na Serra do Itatins (SP), e depois para a aldeia do Rio Branco em 

Itanhaém (SP). Aos dezessete chegou à Terra do Ribeirão Silveira, onde mora até hoje. 

Ele falou que não costumava ficar muito parado em um lugar e que na Terra do Rio 

Silveira muitos Guaranis também chegam de outros estados, como Rio de Janeiro, 

Espirito Santo, Paraná e Santa Catarina, para passar um tempo ou para se 

estabelecerem. Contou também que quando chegou em Boraceia, seu avô já estava na 

região desde 1940. Disse que o primeiro local ocupado pelos Guaranis em São Sebastião 

na verdade foi a região da praia da Barra do Una, devido à presença do Rio Una e do 

Ribeirão Bento. No entanto, a medida que o homem branco se aproximava, o seu avô e 

aqueles que o acompanhavam foram se deslocando em direção à Serra do Mar, 

deixando o Ribeirão Bento e se estabelecendo ao lado do Ribeirão Silveira, onde 

poderiam desenvolver seus hábitos e sua cultura com menos intervenções. Comentou, 

inclusive, que existe uma rota indígena por dentro da mata que liga o sertão de Boraceia 

à praia de Barra do Una.  

Depois de acomodados no sertão e com o passar dos anos, os Guaranis 

inevitavelmente começaram a ter mais contato com a sociedade que os circundava, 



 17 

porque, nesse contexto, não só a área urbana se expandia, como também mais famílias 

indígenas chegavam à Terra do Rio Silveira para morar. Sobre esse período, já em 

meados dos anos 1980, Adolfo conta que, quando era mais jovem, os Guaranis do 

Ribeirão Silveira eram “mal vistos pelos políticos e pela vizinhança”, que “não tinham 

direito a nada”, e que “eram tratados como bicho selvagem”. O cacique prosseguiu 

dizendo que hoje em dia a situação está muito melhor, pois são mais respeitados, 

principalmente depois da constituição de 1988, que, segundo ele, foi um “marco 

histórico”. No entanto, disse também que mesmo com a constituição de 1988 e com a 

demarcação legal da Terra Indígena do Rio Silveira em 1987, a pressão sobre a terra 

continua, principalmente por parte de, nas palavras de Adolfo, “empresas imobiliárias”. 

O Cacique Adolfo não aprofundou nos motivos pelos quais pra ele a constituição 

é um marco histórico e começou a demonstrar vontade de encerrar o diálogo. 

Combinamos que nos manteríamos em contato para que eu pudesse contribuir com a 

agrofloresta e então dar sequência à pesquisa depois de sistematizar as informações 

que havia coletado. Nos despedimos e eu agradeci. Já de longe abaixei a máscara para 

mostrar que estava sorrindo ao que ele respondeu com apenas um singelo gesto de 

cabeça. Desci a escada, peguei minha bicicleta e comecei o caminho de volta.  

Na saída da Terra indígena, na aldeia da Porteira, as crianças continuavam 

brincando e, ao passar por elas, escutei: “ei amigão, você voltou!”. Parei para conversar 

um pouco com elas, Henik, Lionel e Naya. Plantamos algumas bananeiras e depois sentei 

um pouco para conversar com uma outra menina que nos observava, Lindalva. Ela disse 

que tinha 13 anos e nasceu na Terra no Ribeirão Silveira. Contou-me que seu pai veio do 

Espirito Santo e seu avô de Santa Catarina, o que reitera o fato de que os deslocamentos 

são parte do hábito dos Guaranis. Enquanto conversávamos, os meninos vieram me 

convidar para ir à piscina, ao passo que eu, curioso, disse que sim. Atravessamos a 

estrada de terra e entramos no terreno no qual fica uma casa de Liveis. A piscina era 

uma enorme caixa d’água aberta. As crianças já logo pularam e insistiram pra eu entrar, 

eu disse que não tinha roupa para isso e dei uma volta no terreno para ver se encontrava 

o Pajé Liveis, pois tinha mais algumas perguntas para ele. Não o encontrei e então 

perguntei para o Lionel se ele poderia chamá-lo, ao que ele saiu da piscina e entrou na 

casa do Pajé. Desta vez, o Pajé demorou um pouco mais e quando saiu da casa 

transparecia um olhar de preocupação. Sua postura estava defensiva e o seu rosto 



 18 

pintado com listras pretas. Perguntei se ele lembrava de mim e ele disse que sim. 

Perguntei se nós poderíamos conversar e ele disse que não, que ele já havia me dito 

para conversar com o Adolfo. Eu falei que havia acabado de conversar com ele e que na 

verdade apenas gostaria de saber um pouco mais da história do Pajé. Ele disse que não 

ia falar mais nada sobre sua história. Eu não insisti, agradeci e pedi desculpas. Liveis 

voltou para sua casa. Eu peguei minha bicicleta e fui embora. 

Apesar da riqueza dos primeiros campos, eu pretendia voltar à Terra Indígena. 

Em São Paulo mandei mensagens escritas para o Cacique Adolfo falando que eu estava 

com algumas mudas e que eu gostaria de conhecer a agrofloresta da Reserva. Ele 

visualizou, porém não respondeu. Mandei então mensagem de áudio falando que 

gostaria de contribuir, de plantar; ele ouviu e não respondeu. Eu não tinha outra 

alternativa a não ser simplesmente tentar realizar o campo na oportunidade que tive.  

No dia 21 de Fevereiro voltei à Terra do Ribeirão Silveira. Antes de adentrar a 

Reserva colhi o depoimento de uma moradora antiga do bairro da Praia da Boraceia que 

preferiu não se identificar. Ao explicar o tema do meu estudo me foi dito: “o povo daqui 

não vê esses índios como índio não, eles são tudo sem vergonha. Eles não têm a cultura 

deles que eles levam pra fora. Direto eles vinham pedir dinheiro e comida de casa em 

casa, agora eles pararam porque o povo denunciou e não pode, né?” Por fim, ao 

perguntar para essa moradora se ela já havia visitado a Terra Indígena, ela respondeu: 

“Eu não, eu tenho medo deles”. Agradeci e segui meu caminho. 

Dessa vez, utilizei uma estratégia semelhante, porém diferente. Fui de bicicleta, 

máscara, chapéu porque estava muito sol, celular para tirar fotos e, o mais importante, 

as mudas de abacaxi e de caju. Encaixei elas na cestinha da bicicleta, junto com outros 

pensamentos, e pedalei os 7km da praia do Engenho até a Terra Indígena na praia da 

Boracéia. Em frente à saída da estrada Rio-Santos para a Terra presenciei uma cena a 

qual já me referi neste trabalho, retratada na imagem abaixo. 



 19 

  

 

 

        

   

Segui em direção à serra até passar pela ponte que dá acesso à Reserva. No pátio 

gramado não vi nenhuma criança, apenas Marinalva, de 27 anos. Eu expliquei para ela 

o que fazia ali, que eu estava realizando um estudo, que já havia conversado com o 

Cacique Adolfo e que dessa vez eu havia voltado para conhecer a agrofloresta e, se 

possível, contribuir. Mostrei para ela as duas mudas de abacaxi e a muda de caju, 

comentei que o Cacique não havia me respondido e perguntei se ele estava na Terra. 

Ela falou que não, ele havia viajado. Eu então perguntei se as crianças estavam por 

perto, ao que ela falou que sim e que poderia chamá-las. 

Naya, Lionel e Jasim, que eu não conhecia, vieram correndo na minha direção. 

Eu comentei com elas sobre as mudas e perguntei se poderíamos tirar umas fotos 

juntos, elas animadas disseram que sim. Eu disse que gostaria de conhecer a casa de 

artesanato e elas entusiasmadas me levaram para conhecer. Entrei e depois de observar 

uns instantes disse que pretendia comprar algo, ao que Naya falou que eu podia levar e 

me deu de presente um anel. Agradeci sinceramente e coloquei ele no dedo mindinho, 

pois era o único que cabia. Saímos da casa e brincamos um pouco, eles empolgados 

perguntaram se eu não queria conhecer a casa de reza e eu disse que sim. Eles me 

convidaram para entrar, eu pedi licença e eu entrei cauteloso e respeitosamente. As 

crianças então me mostraram a foto do antigo Pajé Samuel entre duas estantes 

compridas com vários instrumentos. Ao sairmos da casa, continuamos andando pelo 

pátio e voltamos para perto de Marinalva.  

Venda de artesanato Guarani na 
rodovia Rio-Santos. Atrás da mata está 
a praia da Boraceia. Foto de autoria 
própria registrada no dia 21 de fevereiro 
de 2021. 

Mudas de abacaxi e de caju, a entrada 
da Terra Indígena do Rio Silveira e ao 
fundo a Serra do Mar. Foto de autoria 
própria registrada no dia 21 de fevereiro 
de 2021. 
 



 20 

           
 

 

 

 

Agora estávamos todos juntos, as crianças, eu e Marinalva. Eu perguntei a ela se 

ela poderia me dizer de onde vieram seus pais, pois essa informação era interessante 

para o meu estudo. Ela comentou que nasceu na Terra do Rio Silveira mas que seu pai 

veio de outra aldeia de São Paulo e sua mãe de outra aldeia de Santa Catarina. Eu 

agradeci e comentei decepcionado que havia vindo para conhecer a agrofloresta e se 

possível plantar as mudas, mas que, pelo jeito, não seria possível devido a ausência de 

Adolfo. Nesse momento Naya se ofereceu para me levar lá, eu disse animado que 

adoraria, as outras crianças também se entusiasmaram, nós todos pegamos nossas 

bicicletas e partimos em direção à serra, com exceção de Kevin, o bebê. 

Pedalamos uns 2km até chegar a casa de Adolfo, que não estava. Deixamos as 

bicicletas com as mudas na boca de uma trilha e começamos a caminhar. A agrofloresta 

é muito maior do que a minha expectativa. A trilha passa entre a base da escarpa da 

Serra do Mar, de um lado, e, do outro, são trechos de agrofloresta misturados com mata 

fechada. A disponibilidade hídrica é impressionante, ultrapassamos pelo menos cinco 

córregos que descem as nuanças da escarpa em direção ao Rio Silveira. No caminho, as 

crianças foram me mostrando algumas espécies alimentícias da plantação: variedades 

de banana, incluindo uma banana vermelha pequena com sementes que eu nunca tinha 

visto; centenas de palmitos Juçara estão espalhados pela área. O manejo indígena se 

confunde com a floresta e a floresta com o manejo indígena. A mata exuberante que 

Da esquerda para a direita, Jasmim, 
Naya, Lionel e Kevin. Ao fundo o pátio e 
a casa de artesanato. Foto de autoria 
própria registrada no dia 21 de 
fevereiro de 2021. 
 

Crianças brincando de plantar 
bananeira. Ao fundo a casa de reza. 
Foto de autoria própria registrada no 
dia 21 de fevereiro de 2021. 
 



 21 

aparenta ter menos intervenções antrópicas também abriga plantas alimentícias, como 

o “moranguinho” nativo que as crianças me apresentaram. 

Fomos subindo e descendo morrinhos, atravessando pequenos ribeirões e 

córregos, ultrapassando trechos de agrofloresta até chegar em uma clareira na margem 

do Rio Silveira, nosso destino final. Nesse momento começou a chover e Jasmim falou 

que a casa de seu pai era “logo ali” e disse para nós nos abrigarmos lá. Eu estava 

fascinado de ter chegado naquele lugar ao pé da Serra do Mar com uma agrofloresta à 

beira do rio que vinha descendo os entalhes da vertente ao nosso lado e fiz as crianças 

esperarem um pouco enquanto eu observava e registrava, ao mesmo tempo em que a 

chuva se intensificava. 

      
 

 

 

 

As mudas, Jasmim, Naya e 
Lionel e a serra. Foto de 
autoria própria registrada 
no dia 21 de fevereiro de 
2021. 
 

Uma pequena clareira com bananeiras e palmitos 
juçara, ao fundo a mata atlântica exuberante. Foto 
de autoria própria registrada no dia 21 de fevereiro 
de 2021. 
 



 22 

      

 

 

 

 

Fomos nos aproximando da casa do pai de Yasmim quando ela disse que ele é o 

Pajé. Chegando lá, Liveis estava na porta nos esperando, ele me convidou para entrar e 

eu aceitei. Estávamos dentro de uma casa simples de madeira com apenas uma cama e 

uma fogueira apagada no chão. Lá fora chovia. Ele me convidou para sentar na cama e 

sentou em um banco, então começamos a conversar. Eu lhe perguntei se lembrava de 

mim e ele disse que sim. Contei como havia ido parar lá, comentei que havia trazido as 

mudas e que pretendia conversar com Adolfo, que sabia da sua ausência, mas que as 

crianças me trouxeram pra conhecer a agrofloresta. Ele compreendeu tranquilo e disse 

que Adolfo havia ido para um batizado na aldeia do Rio Branco em São Paulo. Eu anotei 

e comentei que estava fascinado de chegar lá porque, ao observar fotos aéreas antigas 

da reserva, havia percebido uma clareira já na década de 1960 no pé da serra. Ele então 

me contou que o lugar onde estávamos já era Aldeia desde 1940. Comentou que a 

agrofloresta é muito antiga, que existe desde o início da ocupação. Afirmou que no rio 

realizam a pesca e que as espécies presentes na plantação são várias: Juçara, limão, 

mexerica, goiaba, jaca, batata doce, mandioca, cana e vários tipos de bananas. O Pajé 

prosseguiu contanto a história da Terra Indígena, falando que no início eram apenas 12 

famílias até chegarem a 18 famílias, quando realizaram, nas palavras dele, “a retomada” 

de outras áreas, fundando outros pequenos núcleos na mesma reserva. Ao longo dos 

As crianças me guiando. 
Foto de autoria própria 
registrada no dia 21 de 
fevereiro de 2021. 
 

Clareira ao lado do Rio Silveira. Ao fundo 
bananeiras, mandiocas, abacaxis, um limoeiro e 
uma goiabeira. Foto de autoria própria registrada 
no dia 21 de fevereiro de 2021. 
 



 23 

anos foram chegando famílias de todos os lugares, como exemplo, o Pajé Liveis citou 

Paraty e Barra Grande no Rio de Janeiro, onde também existem Reservas Guaranis. 

Sendo assim, havendo uma grande população guarani com o hábito centenário de se 

deslocar pelo território, espalhada em aldeias nas áreas litorâneas florestadas do Sul e 

Sudeste do País, a Terra do Ribeirão Silveira foi acolhendo mais e mais indígenas ao 

ponto que hoje moram 120 famílias, contabilizando um total de mais ou menos 600 

pessoas, segundo Liveis. 

Nesse momento a chuva foi perdendo força e as meninas se sentiram mais 

interessadas pelo lado de fora, menos Lionel, que continuava sentado ao meu lado 

escutando o Pajé. Liveis complementou que hoje em dia vem índio de “todo canto” e 

que, apesar de a grande maioria ser Guarani, grupos de outras etnias também chegam 

à Terra do Ribeirão Silveira. Ele citou que vieram os Pataxós da Bahia e que também 

haviam dois índios do Acre lá. 

Enquanto ele falava, eu escutava e observava interessado. Fazia também meus 

registros. Em um silêncio, comentei que eu estava com as mudas: uma muda de caju, já 

bem forte, germinada em São Paulo e cuja semente eu havia trazido de Regência, no 

litoral do Espirito Santo. Expliquei que essa muda estava na praia do Engenho há um ano 

e ela estava parecendo bem adaptada ao clima. Além disso havia as duas mudas de 

abacaxi, já bem enraizadas, que também estavam em casa há um tempo. Ele pareceu 

gostar da ideia e falou para que na volta eu colocasse as mudas na bicicleta dele que 

estava estacionada ao lado das nossas na entrada da trilha. Fiquei contente com esse 

acordo. Ele prosseguiu e contou que aquela clareira onde nós estávamos era uma Aldeia 

antiga que ele pretende retomar, por isso está trabalhando na área, construindo e 

plantando. Falou inclusive que está querendo construir uma casa de reza lá e que 

possivelmente abrirá uma oportunidade para não indígenas participarem da construção 

e do manejo da terra naquela área. Eu disse que adoraria participar dessa oportunidade 

pois tenho muito interesse em contribuir e aprender. O Pajé então me passou o seu 

contato e falou para que na volta, na Porteira, eu procurasse por Jucimara, sua filha, 

pois ela me avisaria sobre essa oportunidade. 

A chuva perdeu ainda mais força e parou. As minhas palavras e perguntas, na 

hora, acabaram, hoje percebo que na verdade ainda tinha, e tenho, várias dúvidas. 



 24 

Perguntei ao Pajé se poderíamos tirar uma foto, ele concordou e saímos da casa para 

que Naya fizesse o registro. 

    

 

 

 

 

Eu agradeci muito ao Liveis e à sua mulher Ivanilda, que também estava lá 

trabalhando, e falei que deixaria as mudas na bicicleta dele. Eles sorriram e acenaram. 

Eu e as crianças começamos o caminho e, no início da volta, paramos em uma goiabeira, 

as crianças me apontavam a fruta e eu peguei uma goiaba para cada um. Tomamos água 

no rio, tiramos mais algumas fotos e voltamos para a trilha. No caminho percebi que 

elas não me deixavam ficar na frente, então começamos a brincar e correr. Em um 

momento eu e Lionel estávamos na frente e nos escondemos atrás de algumas plantas 

para assustar Yasmim e Naya, elas passaram e nós gritamos, elas pularam e riram. No 

caminho Lionel pegou e comeu mais uma fruta diferente que estava no chão da trilha e 

quando vimos já estávamos de volta. Fui até minha bicicleta, peguei as três mudas, 

escrevi um bilhete e coloquei tudo na bicicleta do Liveis. Foi quando surgiu um barulho 

de motor e nesse momento chegou um carro cheio de jovens, era Adolfo voltando à sua 

casa, retornando do batizado. Nós observamos, subimos na bicicleta e voltamos pela 

estrada de terra. No caminho Naya quis experimentar a minha bicicleta e então nós 

trocamos. 

Do primeiro ao último plano: uma goiabeira, 
bananeiras, abacaxis e mandiocas, a clareira, 
o vale do rio Silveira e ao fundo a Serra do 
Mar nublada. Foto de autoria própria 
registrada no dia 21 de fevereiro de 2021. 
 

Pajé Liveis e sua casa. 
Foto registrada pela Naya no dia 21 
de fevereiro de 2021. 
 



 25 

        
 

 

 

 

Chegando na aldeia da Porteira, com a ajuda de Lionel, procurei por Jucimara, 

expliquei sobre a conversa com Liveis, anotei o seu celular e o seu Facebook. Comentei 

que gostaria de olhar o artesanato de novo, ela me levou até o galpão e eu comprei duas 

pulseiras. Depois disso fui até as crianças, agradeci e me despedi. Naya mal olhou no 

meu rosto nessa hora, perguntei se ela não ia me dar tchau e ela não respondeu. Eu 

peguei minha bicicleta e pedalei até em casa. 

 

Método de Campo: 

Para começar essa seção a respeito das reflexões originadas a partir dos estudos 

de campo, gostaria de iniciar com a questão da estratégia, do método empregado. Qual 

foi o tipo de abordagem adotada que me possibilitou chegar aos lugares certos nos 

momentos adequados? Como descrito no início do primeiro relato, os primeiros 

moradores da Terra do Ribeirão Silveira com os quais tive contato após iniciar a pesquisa 

foram as crianças, Henik, Lionel e Naya. A minha primeira reação foi falar “oi” e já me 

expressar corporalmente, ficando de ponta cabeça e plantando bananeiras. Eu não 

Rio Silveira. Foto de autoria própria 
registrada no dia 21 de fevereiro de 
2021. 

 
 

Bicicleta do Pajé Liveis, as mudas de caju 
e abacaxi e o bilhete de minha autoria. 
Foto de autoria própria registrada no dia 
21 de fevereiro de 2021. 
 



 26 

havia planejado isso, tão pouco pensado que usaria esse recurso para me aproximar das 

crianças e conseguir informações para o meu estudo. Apenas houve uma aproximação 

natural através da brincadeira. Foi uma linguagem que aprendi e aprendo com a 

capoeira e incorporei na minha expressão corporal cotidiana. As crianças, naturalmente 

se comunicam muito pelo corpo, seja como sinal de empolgação, seja pela criatividade 

das brincadeiras. Dessa forma, em menos de um minuto parecia que nós já éramos 

amigos e esse tipo de situação quebrou o gelo para a minha futura abordagem com os 

adultos, que já nos observavam. Além disso, foi Naya, de 8 anos, quem me colocou em 

contato com o Pajé e ele, por sua vez, me deu as instruções para chegar até o Cacique, 

ainda no primeiro trabalho de campo. Cheguei à aldeia sem saber com quem conseguiria 

conversar e no mesmo dia já estava falando com o Cacique.  

No caso do terceiro campo, algo semelhante aconteceu, novamente as crianças, 

depois de brincarmos, me levaram aos lugares aos quais eu pretendia chegar: primeiro 

à agrofloresta e por fim à casa do Pajé Liveis na beira do Rio Silveira. Sendo assim, 

praticamente nenhuma das vivências experienciadas no campo teriam sido possíveis 

sem que houvesse uma amizade com as crianças indígenas, por isso gostaria de 

agradecer a todas elas, Henik, Lionel, Naya, Yasmim e o bebê Kevin. Dito isso, não 

poderia deixar de agradecer aos mestres e professores que me ensinaram um pouco de 

capoeira e me fizeram perceber que essa arte é uma forma de interpretar o mundo, pois 

apenas levei meu corpo com uma certa quantidade de saberes psíquicos e corporais e, 

ao me colocar na situação inicial com as crianças, institivamente, me comuniquei através 

do repertório que a capoeira me apresentou. Portanto, para concluir esta ideia, o 

método de pesquisa de campo empregado foi simplesmente levar para um lugar uma 

mente com dúvidas e se adaptar às situações usando os recursos disponíveis para 

conseguir conversar com as pessoas na hora certa. Uma vez lá, basta se interessar, 

prestar atenção e registrar o essencial. 

Contudo, por mais que esta pesquisa tenha sido viabilizada pela amizade que 

criei com as crianças indígenas, outros desafios se impuseram a partir dos primeiros 

contatos com o Pajé e com o Cacique. Aparentemente, houve um desconforto por parte 

do Cacique Adolfo ao saber que eu já havia conversado com o Pajé Liveis sobre o seu 

deslocamento. Reconheço que a minha conduta demonstrou um desconhecimento dos 

códigos existentes por trás da cultura que eu estudava, acarretando numa maior 



 27 

resistência por parte dos meus interlocutores para me revelar as informações que eu 

buscava. No entanto, conforme os estudos de campo foram acontecendo, pude 

entender melhor como se dão as relações dentro da Terra Indígena. O terceiro estudo 

de campo, o mais rico dentre eles, foi resultado das reflexões desenvolvidas a partir das 

conversas durante as duas primeiras visitas, sem as quais eu não teria levado as mudas 

de Abacaxi e de Caju, a porta de entrada para conhecer a agrofloresta e a casa do Pajé 

Liveis. Por fim, ficou evidente que para continuar investigando a história da Aldeia do 

Rio Silveira, é necessário estabelecer uma relação de colaboração, de reciprocidade para 

com os indígenas que lá vivem, pois para eles não há sentido em revelar aspectos do 

passado da aldeia sem que haja um retorno benéfico para os Guaranis.  

 

Deslocamento, território e confinamento  

Os deslocamentos e as expansões guaranis, ao longo dos séculos, consolidaram 

o uso de um vasto território, que extrapola as fronteiras dos Estados nacionais Sul-

americanos. Contudo, desde o início da invasão, este território passou a ser cada vez 

menos contínuo, uma vez que a urbanização e a sucessão de diversos ciclos econômicos 

foram responsáveis por desmatar vastas áreas da floresta da qual os Guaranis retiravam 

os recursos necessários para viver. O desenvolvimento das atividades produtivas 

modernas baseado na expropriação indígena ocasionou a fragmentação do território 

guarani que, apesar de ainda muito vasto, se encontra suprimido pela propriedade 

privada, entremeado por cidades e monocultivos. A Mata Atlântica, que um dia foi 

suficiente para fornecer todo o alimento necessário à subsistência indígena, hoje está 

distribuída em pequenos pontos em meio às paisagens homogêneas criadas pelo 

agronegócio. Por sua vez, os Guaranis, fundamentais para a preservação da floresta que 

restou, foram relegados a áreas insuficientes para garantir a continuidade de todas as 

suas práticas culturais, configurando uma realidade de confinamento. 

 

Migração? 

Outra reflexão que surgiu a partir dos trabalhos de campo e que, na verdade, 

tornou-se um tema central desta pesquisa, é o significado de migração e de território 

para os Guaranis.  Quanto à migração, conforme dito pelo Cacique Adolfo no segundo 



 28 

campo, “essa história de índio migrar não existe”.  Depois desta frase, houve uma 

reviravolta neste trabalho, pois no primeiro campo, quando me apresentei para o 

Cacique, conversamos sobre o tema da minha pesquisa e eu usei o termo migração 

diversas vezes e, em seguida, ainda lhe entreguei uma cópia do projeto, intitulado: 

Migrações Guaranis: Um estudo de caso da Aldeia do Rio Silveira. Depois, no próximo 

encontro, uma das primeiras frases ditas pelo Cacique me obrigou a repensar e escolher 

outras palavras para me referir ao que estava pensado como migração. Até agora, 

expansão e dispersão parecem atribuir um significado adequado aos intercâmbios e 

deslocamentos de pessoas pelo território, como acontece no caso dos povos guaranis.  

Afim de contribuir com o debate sobre se o uso do conceito migração é ou não 

adequado para se referir aos deslocamentos territoriais dos Guaranis, vale recorrer ao 

livro Espaço Geográfico Guarani-Mbya, de Maria inês Ladeira (2008). No início do 

capítulo quatro, a autora escreve: 

Expansão, segundo Noelli (1996, p. 10-11), é o termo mais 

indicado para definir os deslocamentos Tupi, antes de 1500, 

porque “estudos arqueológicos verificaram que os Tupi 

mantinham a posse de seus domínios por longos períodos, 

expandindo-se para novos territórios sem abandonar os 

antigos”. Avaliando que os deslocamentos Tupi eram 

decorrentes de causas internas – crescimento demográfico, 

razões sociopolíticas, manejo agroflorestal –, o autor considera 

o termo migração, genericamente empregado, inadequado 

como referência a esses deslocamentos. Para ele, migrações 

seriam movimentos realizados após a conquista, em razão das 

pressões dela derivadas e que indicariam a saída de um lugar, o 

abandono da “região de origem”. (LADEIRA, 2008, p. 79-80) 

Depois deste fragmento, na mesma página, Maria Inês traz uma contribuição de 

Viveiros de Castro refletindo sobre o uso do termo migração sob uma outra perspectiva. 

(...) em um cenário de migração, poder-se-ia perfeitamente 

imaginar que os (proto) Tupinanbá passaram pelo Paraguai e Sul 

do Brasil em direção ao litoral leste-nordeste, tendo sido 

sucedidos pelos guarani naquela primeira região. A 

anterioridade cronológica da língua tupinambá não permite 



 29 

descartar a hipótese de que os falantes desta língua fossem uma 

primeira vaga migratória (VIVEIROS DE CASTRO, 1996, p. 58, 

apud LADEIRA, 2008, p. 80) 

Os dois fragmentos transcritos contêm diversos elementos que dialogam com 

esta pesquisa. A respeito do segundo, antes de pensar sobre o uso ou não do termo em 

questão, é possível notar aspectos que contribuem para o debate a respeito da 

dispersão territorial dos povos guaranis e tupinambás. Este tema engloba o estudo de 

caso desta pesquisa e apareceu na conversa com o Cacique Adolfo, no segundo estudo 

de campo, no qual ele mencionou que os tupinambás eram um dos povos que já 

estavam no litoral de São Paulo no momento da chegada dos colonizadores.  

Dito isso, agora é o momento de analisar o primeiro fragmento a fim de entender 

as relações entre ele e aspectos concretos da realidade observada em estudo de campo. 

Para começar, é importante contextualizar que os Tupi, aos quais se referiu Noelli, são 

diversos povos que compõem um enorme tronco linguístico, o troco Tupi. Por sua vez, 

dentro dele existem ao menos 10 famílias linguísticas, das quais uma delas é o Tupí-

Guarani, a maior do tronco. Por fim, a língua Guarani, que possui três dialetos (Kaiowá, 

Mbyá e Ñhandeva), é uma das várias línguas pertencentes à família Tupi-Guarani. Essa 

pequena contextualização é importante, pois quando a autora qualifica o deslocamento 

territorial Tupi até 1500, ela está se referindo à uma enorme, talvez imensurável, 

quantidade de línguas e de pessoas, dentre as quais estão os povos guaranis. Contudo, 

essa abordagem para se referir ao deslocamento territorial de povos indígenas não só 

corresponde ao entendimento que o Cacique Adolfo apresentou do tema, como 

também traz aspectos que correspondem à outras situações observadas em campo, pois 

manejo agroflorestal, crescimento populacional e o não abandono da “região de 

origem” são características da Terra Indígena do Rio Silveira. 

O crescimento populacional na Terra Indígena do Ribeirão Silveira foi relatado 

pelo Pajé Liveis no terceiro campo, de 12 famílias para cerca de 600 pessoas em 80 anos. 

E, neste caso, o crescimento populacional também foi um fator primordial para que os 

Guaranis estabelecessem novas aldeias, como descrito no episódio da retomada na 

Terra do Rio Silveira relatado pelo Pajé Liveis.  

Sobre a ideia do não abandono da “região de origem”, no caso da aldeia do Rio 

Silveira, ela está evidenciada pelo manejo agroflorestal, pois um dos motivos que 



 30 

impulsionaram Liveis a começar o trabalho de retomada do primeiro núcleo existente 

no sertão da Boraceia foi justamente a possibilidade de trabalhar e manejar a terra que 

já havia sido cuidada por seus ancestrais. Como informado por Liveis, a agrofloresta do 

Rio Silveira é antiga, existe desde o início do estabelecimento dos Guaranis em 1940. 

Além disso, o não abandono da “região de origem” também está associado à 

uma esfera mais ampla de interpretação. Por exemplo, no caso do Cacique Adolfo, os 

deslocamentos territoriais feitos durante sua vinda não representaram um abandono 

das regiões por onde passou, muito pelo contrário, ele apenas estava visitando e 

conhecendo o território do seu povo, enquanto outras famílias guaranis continuavam 

desenvolvendo seus trabalhos em suas respectivas aldeias. Ou ainda, por uma outra 

perspectiva, Maria Inês Ladeira (2008) menciona que um dos motivos que influenciam 

o critério dos Guaranis para estabelecer uma aldeia em uma localidade específica é a 

existência de vestígios de seus antepassados, como a presença da Palmeira Jerivá ou das 

Tava, ruínas de casas de pedra. Ou seja, se existe uma “região de origem”, 

aparentemente os Guaranis, além de não a abandonarem, podem revisitá-la e, inclusive, 

voltar a morar nela. 

Sendo assim, depois de conversar com o Cacique Adolfo e de perceber as 

correspondências entre os argumentos da autora Noelli (1996, p. 10-11) e os registros 

dos estudos de campo, neste trabalho, outras formas para se referir ao deslocamento 

territorial dos Guaranis serão utilizadas. No caso de deslocamentos que ocorrem devido 

à expropriação — normalmente associada ao desmatamento — ou devido à violência 

explícita praticada pelos ditos proprietários de terras e pelo Estado contra os povos 

indígenas, o termo expulsão será priorizado. 

Para continuar avançando no estudo sobre a origem da Aldeia do Rio Silveira e 

para entender mais profundamente os apontamentos do Cacique Adolfo, é necessário 

direcionar a atenção para o território guarani. 

 

 

 

 

 



 31 

Território:  

O território Tupi-Guarani foi descrito da seguinte forma por Hélène Clastres: 

No século XVI, os tupis-guaranis distribuíam-se por uma área 

geográfica muito vasta, os tupis ocupavam a parte média e 

inferior da bacia do Amazonas e dos principais afluentes da 

margem direita. Dominavam uma grande extensão do litoral 

atlântico, da embocadura do Amazonas até Cananéia. Os 

Guarani ocupavam a porção do litoral compreendida entre 

Cananéia e o Rio Grande do Sul; a partir daí estendiam-se para 

o interior até os rios Paraná, Uruguai e Paraguai. Da confluência 

entre o Paraguai e o Paraná, as aldeias indígenas distribuíam-se 

ao longo de toda a margem oriental do Paraguai e pelas duas 

margens do Paraná. Seu território era limitado ao Norte pelo Rio 

Tietê e a Oeste pelo Rio Paraguai. Mais adiante, separado deste 

bloco pelo Chaco, vivia outro povo guarani, os chiriguanos, junto 

às fronteiras do Império Inca (Clastres, H, 1978, p 8). 

Ao observar o mapa digital do site guarani.map.as e o Mapa Guaraní Continental, 

é possível perceber que a descrição de Clastres contribui para o entendimento do tema 

em questão, pois a área com a maior quantidade de sítios arqueológicos e de aldeias 

Guaranis por quilometro quadrado é a região da confluência dos rios Paraná e Paraguai 

e a região de Foz do Iguaçu, na tríplice fronteira entre Brasil, Paraguai e Argentina. Além 

disso, também fica evidente que na última faixa florestada antes da Cordilheira dos 

Andes, no Norte da Argentina e no Sul da Bolívia, do outro lado do Chaco para quem sai 

do Brasil, também há uma concentração populacional guarani. Contudo, se as limitações 

do território guarani no século XVI apontadas pela autora de fato existiram, elas não se 

confirmam hoje, pois há aldeias dessa etnia espalhadas por todo o litoral paulista e 

também em alguns pontos do litoral do Rio de Janeiro e do Espirito Santo. 

Uma outra visão ainda mais ampla de território foi apresentada pelo Cacique 

Adolfo. No segundo campo, dia 28/02/21, ele afirmou que o território guarani é toda a 

América do Sul. A concepção de território apresentada pelo Cacique ajuda a entender 

porque ele desaprova o uso do termo migração para se referir aos deslocamentos feitos 

pelos Guaranis, pois, para ele, a ideia de migração não existe, surgiu com o homem 

branco, assim como a ideia de que o território de um povo indígena é igual à Reserva 



 32 

legalmente a eles designada. Sendo assim, o fato de o cacique, por exemplo, ter se 

deslocado por aldeias Guaranis da região Sudeste do Brasil, na verdade, significa que ele 

visitou os parentes sem sequer sair do território do seu povo. 

Dito isso, é perceptível que a concepção de território guarani do Cacique não 

corresponde à concepção que a sociedade nacional atribuiu ao mesmo, na verdade, o 

conceito de território não é próprio dos povos indígenas, mas sim uma categoria 

construída a partir da formação dos Estados nacionais. Sobre essa discussão, Maria Inês 

Ladeira (2008, p.84) escreve: 

Considerando que o conceito de território não é próprio das 

sociedades indígenas, e que as delimitações territoriais são 

historicamente fixadas por meio de estratégias de poder e 

controle político do Estado, conclui-se que os territórios e as 

terras indígenas são espaços dominados que, inevitavelmente, 

forçam os índios a firmar um pacto eterno de dependência com 

o Estado. 

Para ilustrar a “estratégia de poder” e o “pacto de dependência” mencionados, 

vale pensar sobre assassinato do avô do Pajé Liveis durante o processo de demarcação 

legal da Reserva que abrange a Aldeia do Bananal, Peruíbe. Este Guarani morreu lutando 

pelo reconhecimento legal da Terra do seu povo, ou seja, havia uma dependência do 

funcionamento das leis e das normas estatais para que seu povo efetivamente fosse 

respeitado e pudesse morar numa Reserva oficialmente homologada. Para 

compreender melhor essa situação é importante lembrar também do aspecto de 

confinamento que o Cacique Adolfo atribuiu ao caso da Aldeia do Bananal. A respeito 

desse episódio, Maria Inês Ladeira (2008, p.85) afirma que: 

Ao longo da sua história, os Guarani vêm passando por 

incontáveis situações nas quais seus direitos não são 

considerados, sobretudo quando se encontram fora das 

pequenas áreas formalmente a eles delegadas. Praticamente 

até 1983, a orientação dos funcionários da Funai era a de que os 

índios que viviam em aldeias do litoral fora do Posto Indígena 

(PI) de Peruíbe (SP), que abrigava os Ñhandeva, deveriam nele 

se estabelecer ou, então, “retornar” ao PI Mangueirinha (PR), 

de onde, supostamente, teriam vindo todos os Mbyá. De tal 



 33 

modo foi imposta a ideia de que a fixação na terra garante aos 

índios legitimidade étnica que, até os dias de hoje, muitos 

grupos familiares Guarani são chamados de “nômades, 

estrangeiros e aculturados”. Assim não sendo reconhecida a 

identidade indígena, também não seria preciso reconhecer seus 

direitos, nem propiciar o amparo legal devido. 

Este trecho transcrito contém elementos que revelam a concepção de território 

guarani por parte do Estado. No caso, ele se limitaria à Terra Indígena demarcada em 

Peruíbe. Além disso, fica evidente que a identidade de um povo indígena está atribuída 

à existência de uma área específica do território nacional na qual eles devem se fixar, o 

que deslegitima os deslocamentos e expansões feitas pelos Guaranis há séculos e 

dificulta o processo de demarcação legal de reservas indígenas. Isso explica porque o 

Cacique Adolfo tratou a mim e a esta pesquisa com desconfiança — e eu entendo e 

respeito —, pois o assunto da formação de aldeias a partir dos deslocamentos 

territoriais guaranis, se estudado para resolver conflitos fundiários de forma 

desfavorável aos indígenas, como aconteceu amplamente em processos judiciais 

demarcatórios nas décadas de 1970 e 80, coloca em risco a permanência desses povos, 

uma vez que oferece argumentos para o discurso oficial e para a comunidade local 

negarem o direito guarani à Terra. Por isso é importante combater a ideia de que a 

identidade guarani está associada à permanência em um lugar fixo, pois se deslocar é 

uma característica histórica deste povo que precede a chegada dos colonizadores e 

continua até hoje. Pelo mesmo motivo, é importante refletir sobre a concepção de 

território do Cacique Adolfo em contraposição à concepção estatal de território 

indígena, porque através dela os deslocamentos guaranis não podem ser vistos como 

um fator que leva à aculturação, mas sim como parte da cultura e da tradição de um 

povo. Contudo, em decorrência da colonização, do assassinato de milhares de povos e 

línguas e, por fim, da continuidade da expropriação de terras indígenas como estratégia 

para a realização do capital, é evidente que por inúmeras vezes os Guaranis foram, e 

continuam sendo, expulsos de suas casas. 

Para ilustrar a relação dos Guaranis com o seu território é interessante recorrer 

a relatos transcritos por Maria Inês Ladeira (2008, p.100). Segundo um chefe de família 

que viveu em várias regiões: 



 34 

(...) sempre, sempre foi assim: caminhando e encontrando as 

aldeias e os parentes, e parando, e trabalhando, e formando 

outra aldeia. E antigamente, é como hoje, existiam muitas 

aldeias, até muito mais, que a gente ia andando e encontrando. 

E tem aldeia que não existe mais, e agora tem outras. Mas, 

antes, tinha mais gente, mais aldeias e parentes nos caminhos. 

Na mesma página a autora traz o depoimento de um jovem guarani em viagem a 

Missiones na Argentina: 

Foi Deus que iluminou essa viagem. Não pensei um dia estar 

presente nesses países. Antigamente, nossos avós falavam 

sobre a terra onde passaram. E eles diziam que havia muitas 

aldeias espalhadas no Paraguai, na Argentina. Não tinha 

estradas, só picadas que os índios abriam. Não havia tantas 

dificuldades porque não tinha branco, nem colônias, só os 

índios, e eles sabiam para onde ir. Estou muito alegre, e todos 

os que estão comigo também, por poder ver onde pisaram 

nossos avós. Nossos avós antigos sempre diziam que no mundo 

inteiro haveria uma aldeia Mbyá. E o que eles falaram é verdade 

(Jovem líder espiritual de aldeia do litoral do Brasil em viagem a 

Missiones, Argentina, 1997). 

Para demonstrar o caráter religioso dos deslocamentos territoriais, Maria Inês 

Ladeira (2008, p.148) transcreve o seguinte trecho da fala de um indivíduo guarani não 

identificado: 

Na nossa tradição, para qualquer família sair, para visitar ou 

viver em outros lugares, tem que rezar, levar o pensamento 

para Nhanderu, para que ele mostre o lugar, para eles poderem 

estar saindo. Se Nhanderu não permitir, então, não saem só por 

vontade deles. 

Segundo a autora, os Mbyá mencionam que os caminhos que eles realizam no 

território são reproduções dos caminhos que percorrem seus deuses, os Nhanderu Ete. 

Além disso, todos os deslocamentos devem ser guiados por Nhanderu, o que garante a 

certeza de não se perder. Segundo um indivíduo guarani: 

Nós temos obrigação de visitar os parentes, porque os 

Nhanderu, entre eles, também se visitam. Tupã é casado com a 



 35 

filha de Karai. Quando passa a chuva com relâmpagos e trovões 

é sinal de que Tupã está indo visitar o sogro Karai. (LADEIRA, 

2008, p. 149) 

Sendo assim, os Guaranis se deslocam usando como referência os caminhos 

feitos por seus deuses, principalmente o caminho percorrido por Nhamandu (o primeiro 

criador), descrito no mito de origem de Kuaray e Jaxy, o Sol e a Lua, respectivamente. 

Neste mito, Nhamandu, após criar a terra, abre um caminho na mata e parte em direção 

ao poente. Mais tarde, ele volta, pois afirma não ter completado o mundo e é seu filho, 

Kuaray, quem lhe ajuda a encontrar o caminho, mostrando a direção do Sol nascente. 

Nhamandu então retorna ao plano celeste, para Yvy marãey, a terra da eternidade, que 

fica ao Leste, depois do oceano. Dessa forma, o caminho percorrido por Nhamandu 

neste mito guarani, orienta o deslocamento territorial desse povo que, numa escala 

continental, ao longo dos últimos séculos, aconteceu do Oeste para o Leste, da região 

da tríplice fronteira até o litoral de São Paulo. 

A mobilidade espacial dos Guaranis, além de proporcionar o encontro de 

parentes e de assumir uma característica religiosa, também é fundamental para o 

intercâmbio de mudas e sementes entre aldeias, uma prática importante para 

manutenção dos gêneros alimentícios que compõem a culinária tradicional dessa etnia. 

Sobre este aspecto, Maria Inês Ladeira (2008, p.183) recolheu o seguinte depoimento: 

Kunhã Karai, um dia, se levantou e disse assim: “hoje eu vou 

caminhar um pouco. Hoje eu sonhei que Nhanderu veio e falou 

para que era preciso deixar as sementes de cada planta, em 

cada lugar”. Então ela começou a vir pra cá, a pé. Ela veio em 

Parati, Araponga, Ubatuba, Jukery, Silveira, até chegar de novo 

no Espirito Santo. E lá ela morreu. As pessoas que 

acompanhavam ela vinham contando das aldeias (contam que 

ela veio fundar as aldeias para seu povo que estava sendo 

exterminado pelos brancos) (Aldeia do Rio Silveira, São Paulo, 

2000). 

Depois de transcritos os relatos de alguns indivíduos, percebe-se que os 

deslocamentos e a mobilidade espacial fazem parte do modo de vida guarani e se devem 

a uma combinação de fatores. Primeiramente, os laços de parentesco garantem a 

receptividade para com os viajantes que chegam à uma nova Terra. Inclusive, os 



 36 

casamentos entre jovens de diferentes aldeias visam a consolidação de alianças dentro 

de uma mesma região ou até mesmo a aproximação de aldeias geograficamente 

distantes. Outro aspecto importante é o apoio mútuo, que pode ocorrer em forma de 

troca de sementes e mudas ou em forma de mutirão para trabalhar a terra e construir 

casas. O cumprimento dos rituais é mais um fator que leva ao deslocamento, aspecto 

evidenciado pelo episódio descrito no relato de campo do dia 22 de fevereiro, no qual 

o Cacique Adolfo havia saído do Rio Silveira com alguns jovens para a realização de um 

batizado na aldeia do Rio Branco, Itanhaém. Além disso, a própria aldeia do Rio Silveira 

é palco de confraternizações típicas da cultura guarani que contam com a presença de 

indígenas de outras aldeias e regiões.  

Sendo assim, é possível dizer que a mobilidade espacial dos Guaranis é uma 

consequência da relação que este povo estabelece com o seu território.  Por isso, a 

perspectiva apresentada pelo Cacique Adolfo na conversa do segundo estudo de campo 

é muito relevante, pois, por trás do fato de que os Guaranis se deslocam por aldeias de 

diferentes regiões, estados e países, está a concepção de que toda a área fragmentada 

pelas sociedades nacionais sul-americanas, na verdade, compõe um só território, que, 

para eles, é toda a América do Sul. Por último, porém não menos importante, é 

necessário dizer que os deslocamentos de famílias e indivíduos guaranis assumem 

também um papel de resistência e permanência, pois através dos encontros de 

moradores de diferentes aldeias é que este povo pode compartilhar experiências 

particulares no que diz respeito aos conflitos fundiários, a fim de melhor elaborarem 

reações conjuntas à constante ameaça à permanência na Terra que a sociedade 

capitalista representa. Contudo, dada a realidade da violência acometida contra os 

Guaranis no Brasil e considerando que o principal bioma no qual estão a maioria das 

famílias deste povo, a Mata Atlântica, foi amplamente destruído, percebe-se que a 

procura de outra aldeia para viver, em muitos casos, decorre de uma expropriação, de 

uma expulsão. 

 

 

 

 



 37 

Confinamento, aspectos da constituição de 1988 e ameaças atuais 

No Brasil, de acordo com o caderno do Mapa Guaraní Continental (2016), os 

Guaranis são mais de 85.000 pessoas, distribuídas principalmente pela região Sul, 

Sudeste e Centro-Oeste, mas também presentes nos estados do Pará, Maranhão e 

Tocantins. Hoje, cerca de 64.500 indivíduos estão no Mato Grasso do Sul e cerca de 

20.500 no Sul e Sudeste do país. Contudo, a distribuição e a organização espacial dos 

guaranis há 500 anos sofrem as consequências da interação com a sociedade 

envolvente.  

Conforme as frentes econômicas de desenvolvimento avançaram sobre o 

território dos Guaranis, estes foram expulsos de suas comunidades e acabaram se 

deslocando para Reservas legais, nas quais a presença da Mata Atlântica lhes fornece 

proteção e possibilita a realização do seu modo de vida conforme a cultura tradicional. 

No entanto, nem todos tiveram a oportunidade de se estabelecer em uma Terra com 

vastas áreas florestadas, como é o caso do Rio Silveira, e acabaram se refugiando nas 

periferias das cidades em aldeias superpovoadas ou aceitando a condição de “peão de 

fazenda” para poder permanecer em suas casas. 

Depois da Guerra do Paraguai (1864-1870), a realidade dos Guaranis no Mato 

Grosso do Sul e no Paraná mudou drasticamente, obrigando-os a buscar refúgio em 

aldeias de outras regiões. Ao final da guerra, algumas atividades econômicas passaram 

a expandir a fronteira agrícola, primeiramente com a criação de gado e o cultivo da erva 

mate, responsável pela disseminação de enfermidades que diminuíram a população 

indígena. Na virada do século XIX para o XX, também começou a exploração madeireira 

na região, com a instalação de milhares de colonos e a titulação de terras, processo que 

contribuiu para a intensificação da pecuária já existente. Nas décadas de 1970 e 80, 

novamente em detrimento da ocupação tradicional Guarani, a biodiversidade da selva 

foi sendo gradativamente substituída pelos monocultivos mecanizados, inicialmente 

com a soja e depois com a cana de açúcar.  Neste contexto, os indígenas foram relegados 

à condição de mão de obra barata, ou até escrava, na medida em que foram 

expropriados de suas terras. Ainda na década de 1980, a situação se agravou com a 

construção de Usina Hidrelétrica de Itaipu, a segunda maior do mundo, que inundou 

aldeias e lugares sagrados para os Guaranis, obrigando-os a buscar outro local para 



 38 

viver. Todas as informações deste parágrafo foram retiradas do caderno do Mapa 

Guaraní Continetal (2016) 

Do outro lado, a Leste, os Guaranis que encontraram no resto de Mata Atlântica, 

protegida pela Serra do Mar e pelo Parque Estadual, as condições ideais para praticar 

seu modo de vida, eram equivocadamente considerados nômades e aculturados. Este 

argumento é pertinente ao não reconhecimento de seus direitos territoriais, que foram 

formalizados sobretudo a partir da Constituição de 1988. 

No artigo 231 do capítulo VIII da Constituição Federal está escrito: 

São reconhecidos aos índios sua organização social, costumes, 

línguas, crenças e tradições, e os direitos originários sobre as 

terras que ocupam, competindo a União demarcá-las, proteger 

e fazer respeitar todos os seus bens. 

São terras tradicionalmente ocupadas pelos índios as por eles 

habitadas em caráter permanente, as utilizadas para suas 

atividades produtivas, as imprescindíveis à preservação dos 

recursos naturais necessários a seu bem-estar e as necessárias 

à sua reprodução física e cultural, segundo seus usos, costumes 

e tradições. 

As terras tradicionalmente ocupadas pelos índios destinam-se a 

sua posse permanente, cabendo-lhes o usufruto exclusivo das 

riquezas do solo, dos rios e dos lagos nelas existentes 

 

No entanto: 

[...] já o braço executor do Estado nega seus direitos, invade 

suas terras, desrespeita seus costumes, omite suas línguas, e o 

Judiciário, ou se cala ou simplesmente não é obedecido (MARÉS 

FILHO, 1994, p.156). 

Além disso, segundo a Constituição Federal, o reconhecimento dos direitos 

indígenas sobre suas terras estaria subordinado ao conceito de ocupação tradicional. 

Contudo, daí surge um problema, pois a ocupação tradicional pode se tornar um critério 

controverso se considerarmos a diversidade dos povos indígenas do Brasil. No caso dos 

Guaranis, como interpretar o fato de que esse povo pratica a sua territorialidade de uma 

forma distinta, circulando pelas aldeias e retomando áreas antigas ocupadas por seus 



 39 

ancestrais? Na prática, o Estado, ao desconhecer a peculiaridade da cultura guarani, 

questiona a tradicionalidade de muitas de suas ocupações para negar o acesso à Terra, 

desconsiderando o seu modo de vida. 

Além disso, segundo o caderno do Mapa Guarani Continental (2016, p. 34-35): 

A	pesar	del	tamaño	muy	reducido	de	las	áreas	pleiteadas	por	

los	 Guaranı́,	 diversos	 obstáculos	 han	 impedido	 su	

regularización.	Avances	conquistados	están	amenazados	con	

acciones	 judiciales	 que	 pretenden	 anular	 procesos	 que	 se	

encontraban	en	sus	etapas	finales.	En	varios	casos	el	mismo	

poder	judicial	emite	acciones	de	desalojo,	llevadas	a	cabo	por	

fuerzas	 policiales;	 las	 comunidades,	 sin	 embargo,	 se	

empeñan	en	mantenerse	en	el	 lugar	mientras	 los	procesos	

siguen	su	curso.	En	otros	casos	hay	expulsiones	forzadas	de	

los	indı́genas	por	hacendados	que	forman	milicias	armadas	o	

contratan	 empresas	 de	 seguridad,	 lo	 que	 revela	 no	 solo	 la	

articulación	planificada	de	dichos	hacendados,	sino	también	

una	escalada	en	el	enfrentamiento	contra	las	comunidades.	 

Hoje em dia, as áreas ocupadas pelos Guaranis, muitas vezes superpovoadas — 

como no caso da Terra indígena do Jaraguá, que abriga 1.000 pessoas em 1,7 hectares 

—, cercadas por monocultivos ou por cidades, configuram manchas ainda florestadas, 

existentes devido a séculos de resistência e luta. Esses espaços demasiadamente 

pequenos limitam as possibilidades de reprodução da sua cultura e ainda assim são 

ameaçados por ditos proprietários de terras que praticam todo tipo de violência para 

intimidá-los e expulsá-los. 

De acordo com os dados levantados pelo Conselho Indigenista Missionário 

(CIMI), entre 2003 e 2015, só no Mato Grasso do Sul, 426 Guaranis foram assassinados, 

dentre os quais 16 eram líderes indígenas. Segundo o Ministério Público Federal, foi 

formada no estado uma milícia armada particular para atacar as comunidades guaranis 

e existem pelo menos 12 pessoas denunciadas por praticar esses crimes. Além disso, a 

situação se agrava ainda mais ao se levar em consideração os 752 casos de suicídios, 

registrados principalmente entre os jovens, que preferiram tirar a própria vida ao invés 

de suportar a realidade da violência e do confinamento. 



 40 

Contudo, os Guaranis estão cientes de que, apesar de a demarcação de terras 

executada pelo Estado visar exatamente a continuidade da exploração econômica 

predatória, essa é única forma de permanecer resistindo nos dias atuais. Sendo assim, 

atualmente, o conhecimento da língua portuguesa, das ferramentas tecnológicas e dos 

direitos indígenas proclamados pela Constituição de 1988 representa para os Guaranis 

a possibilidade de autonomia na luta e na resolução de conflitos fundiários. 

 

 

Uma breve história da Aldeia do Rio Silveira 

A aldeia do Rio Silveira no bairro da praia da Boraceia, São Sebastião, segundo 

Maria Inês Ladeira (1988), foi fundada pelo Mbyá Miguel e sua família em 1940. Durante 

as duas décadas seguintes, ao abrigar a maior parte das famílias Mbyá vindas do Sul do 

país e também famílias Ñhandeva do litoral Sul de São Paulo, o local foi um dos mais 

populosos espaços ocupados pelos Guaranis no litoral. A mistura entre esses dois 

subgrupos, que hoje se verifica em algumas aldeias, teve início no Rio Silveira. 

No fim da década de 1930, Miguel e sua família partiram do Rio Grande Do Sul 

“para tentar alcançar o paraíso”, como dizia sua filha Aurora. Ao chegar no litoral, foram 

abrigados pelo Ñhandeva Silvino na aldeia de Itariri, localizada no município de Peruíbe, 

no Litoral Sul. Em 1940 chegaram primeiro ao Ribeirão Bento, no sertão da Barra do 

Una, e, em seguida, com o intuito de evitar o contato com o homem branco, adentraram 

mais a mata e se estabeleceram nas margens do Ribeirão Silveira, no sertão da Boraceia. 

Seis anos depois Miguel faleceu e, diante da situação, sua família, liderada pela 

matriarca dona Maria Carvalho, partiu em direção ao Norte, permanecendo 

temporariamente em Paraty Mirim (RJ) e depois em Fazenda Grumari (MG), até chegar 

em Aracruz (ES) onde fundou a aldeia Boa Esperança. 

Depois da morte de Miguel, a chefia da aldeia do Rio Silveira foi assumida pelo 

Mbyá Pedro, que conseguiu agregar famílias Ñhandeva e Mbyá vindas do litoral Sul e 

também famílias Mbyá que moravam no Rio Grande do Sul. Nos anos 1960, depois do 

falecimento de Pedro, a liderança da Aldeia foi assumida por seu filho Gumercindo que, 

ao contrário de seu pai, não soube manter o equilíbrio entre os Ñhandeva e os Mybá, 

acarretando na saída de famílias Mbyá que se dirigiram para a aldeia Tenondé Porã (SP) 

e principalmente para Ubatuba, na aldeia Boa Vista. 



 41 

Até meados da década de 1950, os Guaranis, que chegavam ao litoral de forma 

pacífica e discreta, não encontravam problemas para se estabelecer e fundar novas 

aldeias. Os especuladores não enxergavam a presença dos Guaranis como prejudicial 

aos seus interesses, pelo contrário, durante duas décadas eles propuseram alianças, 

oferecendo proteção em troca de serem reconhecidos como senhores das terras 

ocupadas pelos indígenas. Esse foi o caso nas aldeias Tenonde Porã (São Paulo), Mboi-

Mirim (São Paulo), Jaraguá (São Paulo), Rio Silveira (São Sebastião) e Boa Vista 

(Ubatuba). Esse tipo de acordo perdurou por anos, pois, para os Guaranis, o título da 

propriedade nada significava, já que o usufruto da fauna e da flora era feito 

exclusivamente por eles. Além disso, devida à sua cosmovisão, a propriedade privada 

não fazia sentido, como demonstra o depoimento do Mbyá José Bonifácio no texto de 

Grunberg/Meliá: 

“A terra é um bem comum e o meio de produção principal, 

entregue aos homens pelo deus criador para uso conforme 

as leis divinas. Por isso, como a água, os Guarani recusam 

em princípio a compra de terras porque não pode ser 

privilegiada. Só deus a possui: o cultivo da terra e o cuidado 

deste cultivo é o mesmo que tratar com a criança. Comprar 

terras, portanto, seria o mesmo que comprar o homem, o 

que significa que eles perderam o conceito moral de seres 

humanos e em consequência a transcendental 

determinação de ser homem” (Grunberg/Meliá, 1976, p. 

203-204) 

A partir dos anos de 1970, com o início das obras da rodovia Rio-Santos, 

concluída e pavimentada apenas em 1985, os Guaranis nunca mais foram deixados em 

paz por aqueles que viam em suas terras um grande potencial de valorização. 

Compondo um dos trechos da BR-101, a rodovia com a maior extensão longitudinal do 

país (que vai do Rio Grande do Sul até o Rio Grande do Norte), a Rio-Santos foi parte do 

projeto de modernização da ditadura militar no litoral Sudeste, que na época 

implementou também a usina nuclear de Angra dos Reis e o porto de São Sebastião. A 

Rio- Santos representou uma nova facilidade de acesso ao litoral Norte de São Paulo, 

pois antes da sua construção, aqueles que saíam de Santos em direção às praias dos 



 42 

municípios de Bertioga, São Sebastião, Caraguatatuba e Ubatuba, enfrentando estradas 

de terra muitas vezes alagadas e cheias de buracos e esperando o horário certo da maré 

para se deslocarem pelas praias, levavam no mínimo o dobro de tempo que hoje é 

necessário para atingir essas localidades. Além disso, em 1976 foi concluída a rodovia 

dos Imigrantes, que liga a cidade de São Paulo ao município de Santos, intensificando o 

fluxo de automóveis, que contavam apenas com a rodovia Anchieta em funcionamento 

desde de 1947. Sendo assim, as décadas de 1970 e 80, no litoral paulista, ficaram 

marcadas pelo turismo cada vez mais intenso, tanto por parte dos santistas, quanto por 

parte dos paulistanos.  

A construção da Rio-Santos significou um verdadeiro loteamento do próprio 

Parque Estadual da Serra do Mar, a maior área contínua de Mata Atlântica do Brasil, 

protegida desde 1977. As terras indígenas da região passaram a ser alvo de cobiça e de 

sucessivas invasões. Em decorrência da valorização imobiliária e da pressão provocada 

pelos especuladores, o número de disputas judiciais sobre as terras do litoral Norte 

cresceu consideravelmente, principalmente em relação às Terras indígenas. No caso da 

aldeia do Rio Silveira, as disputas fundiárias começaram já no fim da década de 1950 

com uma Ação de Reintegração de Posse movida por Homero Santos, um oficial da PM 

paulista, aquele que havia prometido proteção. Mais tarde, nos anos 1970, na aldeia 

Boa Vista, os próprios indígenas que moravam na área foram utilizados como 

testemunhas na Ação de Usucapião movida por Otalício Brás Lacerda, que reivindicava 

a propriedade da terra. 

Em 1977, com o falecimento de Gumercindo, enterrado, assim como seu pai, na 

própria aldeia, a liderança do Rio Silveira foi assumida pelo Ñhandeva Samuel Bento dos 

Santos, filho de Bento Samuel, o chefe da Aldeia do Bananal (Peruíbe) durante 32 anos, 

até ser assassinado em 1984. Bento Samuel era o avô do Pajé Liveis, que, como descrito 

no relato do primeiro estudo de campo, morreu lutando pela demarcação da Terra na 

qual morava. Samuel Bento gozava de grande prestígio entre os Guarani que o 

admiravam devido ao seu poder de cura, por isso a aldeia do Rio Silveira passou a ser 

frequentada por moradores de aldeias de outras regiões, que vinham tratar problemas 

de saúde com o Pajé. Outro motivo que atraía, e atrai até hoje, os Guaranis para o Rio 

Silveira é a disponibilidade de matérias-primas oriundas da Mata Atlântica, as quais têm 

utilidade medicinal ou são usadas para a confecção de artesanato. No início dos anos 



 43 

1980, depois do casamento de Samuel Bento com uma Mbyá, várias famílias Mbyá e 

Ñhandeva se deslocaram para a Terra do Rio Silveira. Vindas principalmente das aldeias 

Tenondé Porã e Mboy Mirim, localizadas em São Paulo, da aldeia do Bananal, em 

Peruíbe e da aldeia Boa Vista em Ubatuba, essas famílias fortaleceram a população 

indígena do sertão da Boraceia, fazendo deste lugar um importante núcleo político para 

os Guaranis do Litoral, característica que permanece até hoje. 

Ao longo dos anos, os Guaranis perceberam que o aumento demográfico e as 

alianças políticas entre as aldeias de uma mesma região eram estratégias eficazes para 

garantir a permanência na Terra e também a sua devida demarcação. Sendo assim, em 

1982, com o auxílio do professor Dalmo Dalari, a comunidade Guarani moveu um 

recurso contra a ação de Homero Santos, que reivindicava uma gleba de terra 

correspondente à Terra indígena do Rio Silveira, na qual usava os próprios indígenas 

para legitimar a sua posse. No mesmo ano, o juiz Pedro Vincentini, de São Sebastião, 

julgou o processo de forma favorável aos Guaranis, determinando a manutenção da 

posse da terra. Somente em 1987 a Terra Indígena do Rio Silveira foi oficialmente 

homologada. Contudo, as disputas judiciais continuaram, o que se evidencia pela foto 

abaixo que retrata a Terra do Rio Silveira em Litígio no ano de 1999. Além disso, desde 

de 2011, com a liminar da juíza Ellen Gracie em favor dos ditos proprietários de áreas 

dentro da Reserva, parte dessa Terra se encontra até hoje em estado de revisão, como 

demonstra o Mapa Guarani Digital na introdução deste trabalho. Levar essa decisão até 

as últimas consequências significaria suprimir substancialmente as possibilidades de 

reprodução do modo de vida da população guarani do Rio Silveira, uma vez que os atuais 

8.500 hectares em posse dos indígenas se reduziriam para 944. 

 

  

 Área da Terra indígena do Rio Silveira 
em litígio interditada aos Guaranis em 
1999. Foto retirada do livro Espaço 
Geográfico Guarani-Mbyá, (2008, p. 
43.) 

Caciques em dia de audiência no fórum 
de São Sebastião, 1998. Foto retirada do 
livro Espaço Geográfico Guarani-Mbyá, 
(2008, p. 43.) 
 



 44 

 

Uma perspectiva aerofotográfica da paisagem do Rio Silveira ao 

longo de 24 anos. 

Todas as imagens aéreas a seguir foram fornecidas pelo Instituto Geográfico e 

Cartográfico da USP. 

 
 

 

 

Da esquerda para a direita é possível identificar a ponta de praia de Guaratuba, 

a praia da Boraceia, a pequena praia Brava da Boraceia, a praias da Jureia, do Engenho, 

da Barra do Una e, por fim, a ponta da praia de Juquehy. Percebe-se que há estradas de 

terra que interligam as praias nas quais moram comunidades caiçaras, principalmente 

no canto da Boraceia e da Barra do Una. Na foto de número 09421 é possível notar uma 

clareira na mata que corresponde à Aldeia do Rio Silveira. Na foto a direita desta, há 

uma clareira nas adjacências do Ribeirão Bento e um caminho que a conecta com a praia 

da Barra do Una. 

Fotoíndice de 1962 que retrata a Serra do Mar, o Oceano Atlântico e parte 
dos municípios de Bertioga e São Sebastião (SP). A seta azul sinaliza a 
aldeia do Rio Silveira. 



 45 

 
 

 

 

Em 1972 o primeiro traçado da Rio-Santos já é aparente. As pequenas 

comunidades de Barra do Una e Boraceia ganham expressividade e loteamentos antes 

inexistentes se fazem evidentes. A aldeia do Ribeirão Silveira, na foto de número 40225, 

permanece perceptível, assim como a clareira nas adjacências dos Ribeirão Bento. 

 

 

 

Fotoíndice de 1972 que retrata a Serra do Mar, o Oceano Atlântico e parte 
dos municípios de Bertioga e São Sebastião (SP). A seta azul sinaliza a 
aldeia do Rio Silveira. 
 
 

Fotoíndice de 1977 que retrata a Serra do Mar, o Oceano Atlântico e parte dos 
municípios de Bertioga e São Sebastião (SP). 



 46 

Em 1977, além da linha paralela às praias que corresponde a rodovia Rio-Santos, 

também é possível notar um caminho desmatado para possibilitar a transmissão de 

energia elétrica. Os loteamentos na Boraceia e na Barra do Una seguem ganhando 

expressividade. A Aldeia do Rio Silveira se encontra exatamente atrás do número da foto 

1976 e a clareira do Ribeira Bento novamente ficou mais aparente. 

 
   

 

 

Em 1986 a paisagem muda drasticamente em decorrência da pavimentação e 

finalização da rodovia Rio-Santos. Consolidam-se pequenos núcleos urbanos e vários 

loteamentos são realizados, avançando sobre a Terra Indígena que será demarcada no 

ano seguinte. O Condomínio “Morada da Praia”, no canto esquerdo da Praia da 

Boraceia, em formato de espinha de peixe se estende até o fim da planície costeira e 

coincide com uma das extremidades da Terra do Rio Silveira. Na mesma praia, nas 

imagens de número 016 e 017, é perceptível a presença de novas áreas desmatadas. Na 

praia da Jureia, um novo loteamento é realizado, ultrapassando a rodovia Rio-Santos em 

direção ao interior e avançando sobre a Terra Indígena até as proximidades da Aldeia 

do Rio Silveira, que se encontra atrás do número da foto 003. Nesse ano já é possível 

notar a presença das recém-formadas aldeias da Porteira e do Morro do Centro. Nas 

margens do Ribeirão Bento, a clareira permanece. 

 

Fotoíndice de 1986 que retrata a Serra do Mar, o Oceano Atlântico e parte dos 
municípios de Bertioga e São Sebastião (SP). A linha vermelha representa a 
fronteira entre os municípios. 
 



 47 

 

 

 
 

 

 

 

Neste recorte é possível perceber que, ao longo dos 24 anos entre 1962 até 1986, 

a Aldeia do Rio Silveira passou a ter o seu entorno cada vez mais povoado, loteado e 

desmatado. Contudo, a foto de 1986, que retrata uma maior quantidade de lotes que 

invadem a Terra do Rio Silveira, também evidencia a expansão e a retomada feita por 

parte dos Guaranis, uma vez que as aldeias da Porteira e Morro do Centro também estão 

aparentes na foto. 

 

Do canto superior esquerdo para o canto inferior direito, as imagens aéreas retratam 
a Terra indígena do rio Silveira nos anos de 1962, 1972, 1977 e 1986.  As flechas azuis 
indicam a aldeia do Rio Silveira. As flechas amarelas indicam as aldeias da Porteira e 
do Morro do Centro. As imagens foram fornecidas pelo Instituto Geográfico e 
Cartográfico da USP. 



 48 

Considerações finais 
 

A aldeia do Rio Silveira está situada em uma localização repleta de qualidades 

que justificam o estabelecimento dos Guaranis na região ao longo dos últimos 80 anos.  

Simultaneamente, famílias Guaranis do Brasil foram expulsas de suas terras ao sofrerem 

a violência explícita devido ao agravamento de conflitos fundiários, sendo obrigadas a 

encontrar outro lugar para viver. 

O Parque Estadual da Serra do Mar, que hoje abriga a maior área contínua de 

Mata Atlântica do país, antes de ser parque, era uma área que já conservava o resto de 

floresta não devastada do estado, preservada pela alta declividade da escarpa. Diante 

da destruição do habitat no qual os Guaranis realizam sua cultura e garantem a sua 

segurança alimentar, é compreensível que estes se desloquem para aldeias situadas em 

pontos estratégicos, nos quais ainda é possível garantir a reprodução de seu modo de 

vida. Por isso, no estado de São Paulo, a maioria das aldeias estão entre a Serra do Mar 

e Oceano Atlântico e grande parte delas se encontra em Reservas Indígenas que 

coincidem com áreas do Parque Estadual da Serra do Mar. 

Na cosmovisão Guarani, a proximidade com Oceano Atlântico é interpretada de 

maneira positiva, pois foi das aldeias litorâneas que saíram seus ancestrais que 

atravessaram o mar e chegaram à “Terra sem Mal”, a terra da eternidade. No caso 

específico da Aldeia do Rio Silveira, além de litorânea, também é banhada pelo sol 

nascente, possui uma disponibilidade hídrica impressionante, um solo de elevada 

fertilidade e se encontra no meio de vastas áreas de floresta contínua, o que dificulta o 

contato com o não indígena. Todas essas características são desejadas pelos Guaranis, 

pois através delas é possível dar continuidade à reprodução dos seus costumes. 

Ao longo dos anos, a Terra Indígena do Rio Silveira passou a se caracterizar por 

abrigar tanto famílias Mbyá quanto Ñhandeva, principalmente após a liderança do local 

ser exercida pelo Pajé Samuel Bento, que soube agregar diversas famílias dos dois 

subgrupos. Não só a boa convivência entre os diferentes atraiu mais integrantes para a 

Terra do Rio Silveira, mas também a existência de relações de parentesco espalhadas 

pelo território, o que se evidencia pelo fato de que o Pajé Liveis, no início dos anos 1980, 

se estabeleceu no Rio Silveira porque seu tio-avô, Samuel, já morava nesta Terra, e 



 49 

também pelo fato de que o Cacique Adolfo, na mesma época, veio para o Rio Silveira ao 

encontro do seu avô, que já estava no local desde os primórdios em 1940. 

Por fim, a construção da rodovia Rio-Santos representou a intensificação da 

especulação imobiliária e do desmatamento de áreas de Reservas Indígenas e do Parque 

Estadual da Serra do Mar. Neste contexto, os Guaranis foram expropriados, porém 

também perceberam que as estratégias mais eficazes para garantir a permanência na 

Terra são a articulação política entre as aldeias de uma mesma região e o aumento 

demográfico dentro de uma mesma aldeia. Estas estratégias ficam evidentes no caso 

específico da Terra do Rio Silveira, pois na medida em que as pressões imobiliárias se 

intensificaram nas décadas de 1970 e 1980, em 1987 a comunidade guarani conquistou 

o título de Terra demarcada em meio a um considerável aumento da população 

Ñhandeva e Mbyá no local. Além disso, o aumento demográfico representou um maior 

povoamento da Reserva, ampliando as possibilidades de fiscalização de invasões 

mobilizadas por ditos proprietários de terras. Hoje, nas imagens do Mapa Guarani 

Digital, áreas desmatadas evidentes nas aerofotografias de 1986, aparecem 

recuperadas pela Mata Atlântica. 

Sendo assim, uma série de fatores devem ser levados em consideração para 

estudar a origem e o crescimento da Aldeia do Rio Silveira, tanto aqueles que 

correspondem ao modo de vida Guarani, quanto aqueles que são resultado da 

expropriação dos povos indígenas no Brasil, processo necessário à continuidade da 

realização do lucro nos moldes atuais de desenvolvimento. 

A Terra Indígena do Rio Silveira é mais um dos núcleos de resistência Guarani no 

Brasil. As pessoas que vivem neste lugar estão constantemente lutando pelo 

reconhecimento dos seus direitos, seja combatendo o preconceito cotidiano ou se 

mobilizando pela efetivação da demarcação.  

Por último, as fotografias aéreas foram essenciais para demonstrar a mudança 

na paisagem do Rio Silveira e os efeitos da especulação imobiliária durante a construção 

da rodovia Rio-Santos, contudo, suscitaram outras dúvidas. O que aconteceu com o 

primeiro estabelecimento indígena nas margens do Ribeirão Bento? O que é aquela 

vasta área desmatada hoje em dia? A observação dessas fotos evidencia vários lugares 

desmatados dentro da Terra Indígena do Rio Silveira, visitar cada um deles seria todo 

um novo estudo. 



 50 

Posfácio 
 

“O Brasil não existiu, o Brasil é uma invenção. E a invenção do Brasil nasceu 

exatamente da invasão inicialmente feita pelos portugueses, depois continuada pelos 

holandeses e depois continuada pelos franceses, num modo sem parar, onde as 

invasões nunca tiveram fim. Nós estamos sendo invadidos agora.”  

 

“Nós estamos em guerra, eu não sei porque você está me olhando com essa cara 

tão simpática. O seu mundo e o meu mundo estão em guerra.”  

 

Os depoimentos acima são transcrições de falas do historiador e filósofo 

indígena Ailton Krenak, concedidas para a confecção do episódio 1 da série 

documentário Guerras do Brasil (2019). 

 

 
 

, 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 



 51 

Referências: 

 

LADEIRA, Maria Inês. e AZANHA, Gilberto. Os índios da Serra do Mar: A presença Mbyá-

Guarani em São Paulo. 1º Edição. São Paulo: Centro de trabalho Indigenista, 1988. 

 

LADEIRA, Maria Inês. Espaço Geográfico Guarani Mbyá: Significado, Constituição e Uso. 

1º Edição. São Paulo, 2008. 

 

MARX, Karl Heinrich. A Chamada Acumulação Primitiva. In: O Capital. Lv 1, Vol 2. São 

Paulo, Difel, 1985. 

 

MARQUES, M. I. M. O conceito de espaço rural em questão, Terra livre, nº 19, São Paulo, 

AGB, 2002. 

 

MICHELOTTI, F. e SIQUEIRA, H. Financeirização das commodities e padrões espaciais 

de acumulação e dominação: implicações para apropriação e conflitos de terra no 

Brasil. Anais XXIII ENEP, 2018. 

 

CLASTRES, Pierre. A sociedade contra o Estado. Ubu Editora. São Paulo, 2017. 

 

CUNHA, M. C. Introdução a uma história indígena. In: CUNHA, M, C. Índios no Brasil: 

História Direitos e Cidadania. São Paulo, Claro Enigma, 2017, p. 6-25. 

 

Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. AASP, 2008 

 

Mapa Guarani Digital : https://guarani.map.as/#!/ Acesso em 13 de Abril de 2021. 

 
Mapa Guaraní Continental: http://campanhaguarani.org/guaranicontinental/ Acesso 
em 13 Abril de 2021. 

 
 
Site: http://www.icsoh.unsa.edu.ar/mapa-continental-guarani-reta/ acesso em 30 de 
Março de 2021. 



 52 

 
Site: https://terrasindigenas.org.br/pt-br/terras-indigenas/3678#noticias acesso em 11 
de Abril de 2021. 
 
Site: https://www.maisbolsas.com.br/enem/biologia/biomas-terrestres acesso em 11 
de Abril de 2021. 
 
Site: http://marte.sid.inpe.br/col/ltid.inpe.br/sbsr/2004/11.18.15.53.53/doc/1345.pdf  
acesso em 11 de Abril de 2021. 
 
Site: https://pt.wikipedia.org/wiki/Rodovia_Doutor_Manuel_Hipólito_Rego acesso em 
11 de Abril de 2021. 
 
Site: https://pt.wikipedia.org/wiki/BR-101  acesso em 11 de Abril de 2021. 
 
Site: http://portal.stf.jus.br/processos/detalhe.asp?incidente=3958999  acesso em 12 
de Abril de 2021. 
 
Site: https://www.saopaulo.sp.gov.br/conhecasp/parques-e-reservas-naturais/parque-
estadual-serra-do-mar/  acesso em 17 de Abril de 2021. 
 
Site: https://pib.socioambiental.org/pt/L%C3%ADnguas Acesso em 12 de Abril de 2021. 
 
Documentário Guerras do Brasil, episódio 1: 
https://www.youtube.com/watch?v=VeMlSgnVDZ4 


