
 

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE GEOGRAFIA 

 

 

Juliana Silva de Oliveira 

 

 

 

 

Religião e ancestralidade:  Uma análise sobre a espacialidade da fé tradicional e o 

pentecostalismo na comunidade quilombola Ribeirão Grande-Terra Seca de Barra do 

Turvo-SP. 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Graduação Individual  apresentado ao 

Departamento de Geografia da Faculdade de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas da 

Universidade de São Paulo, para a obtenção do título 

de Bacharel em Geografia. 

Orientação: Profa. Dra. Valéria de Marcos. 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2025 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedicado a José, Gilvani e Priscila, 

minha base e meu refúgio. 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 



 

 

Agradecimentos 

Em primeiro lugar, gostaria de agradecer à espiritualidade que me rege, a Deus e aos Orixás, por me 

guiarem em cada linha traçada, seja neste trabalho, seja na vida. Vocês estão e estarão comigo 

sempre, instruindo-me com a sabedoria e a proteção que só o divino poderia ofertar. Agradeço à 

minha mãe, Gilvani, por ser uma das maiores referências de força feminina, honestidade e trabalho 

duro que já vi. Mesmo sem entender muito bem o que faço, faz questão de me apoiar em cada plano e 

cada sonho, nunca me deixando cair nos buracos da vida. Agradeço à minha saudosa avó Maria 

Anunciada Pereira (in memoriam), por ter sido uma revolução de mulher, impulsionando sempre que 

podia nosso potencial para os estudos. Enquanto os inconvenientes nos importunava com perguntas 

descabidas, minha vó, como heroína, mandava na lata: "Primeiro os estudos, minha filha!” E assim foi, 

Vó! Agradeço à Priscila por ser minha melhor amiga e ainda de quebra me dar a sorte de chamá-la de 

irmã. Agradeço aos meus demais irmãos: Carol, Cleviston, Marcos e Sérgio, por serem minha 

referência, meu apoio e a minha proteção. Não poderia estar melhor acompanhada, obrigada por 

tudo, maninhos! Agradeço à minha família por me darem confiança e, com amor e genialidade, 

lembrar-me o quanto nossa ancestralidade é especial. Agradeço aos meus amigos, em especial à Ana 

Flávia, Clara Penz, Claus Stellfeld, Dayane Gois, Handerson Guedes, Isabela Bispo, Kaique Teles, 

Matheus Gastão, Thiago Nogueira e Uendel Pereira. Obrigada por me presentearem com a amizade, a 

leveza, o carinho e o apoio de vocês. Agradeço à minha orientadora, Valéria de Marcos, por todo 

suporte e apoio dado. Graças ao seu profissionalismo e dedicação, eu pude ter o direcionamento certo 

e a segurança para concluir este trabalho. Agradeço à comunidade quilombola de Ribeirão 

Grande-Terra Seca por compartilharem sua história tão rica com pesquisadores, estudantes e 

docentes. Sem esta abertura, este trabalho não seria possível. Agradeço aos amigos que o Vão pôde 

me presentear, em especial ao pessoal do LabCart, que além de me oferecerem muitas gargalhadas, 

foram a minha válvula de escape preferida durante a graduação. Por último, e não menos importante, 

agradeço ao meu pai, José Carlos de Oliveira (in memoriam), por ter feito das tripas-coração, junto de 

minha mãe, para me ofertar todos os recursos necessários para ser, acima de qualquer título, uma 

boa pessoa. Agradeço a ele por todo amor, companheirismo, cuidado e playlists musicais que só um 

pai poderia dar. Por todas as abdicações, por todas as noites e manhãs mal descansadas, por todos os 

bom-dias falsos que teve que dar nas portarias da vida para que hoje eu pudesse dar o sorriso mais 

genuíno do mundo. Foi graças a você, meu eterno mestre, que eu tive força para continuar e anotar 

seu nome aqui, assim como nos próximos títulos que virão, pode apostar! Ao homem que não 

precisou entrar na faculdade para ser o meu professor favorito. Ao homem por quem guardo um 

amor e uma saudade imensurável. Dedico a você, pai, a realização deste trabalho e dessa fase em 

minha vida.  
 

 

2 



 

RESUMO 

OLIVEIRA. S. Juliana. Religião e ancestralidade: Uma análise sobre a fé tradicional e o 

pentecostalismo na comunidade quilombola Ribeirão Grande-Terra Seca de Barra do 

Turvo-SP. Trabalho de Graduação Individual - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas da Universidade de São Paulo, São Paulo, 2025. 

 

O presente estudo analisa as dinâmicas religiosas na região onde se encontra a 

comunidade quilombola Ribeirão Grande-Terra Seca, em Barra do Turvo-SP, e busca 

compreender a relação entre a espiritualidade tradicional e a expansão das religiões 

evangélicas. A pesquisa, baseada em levantamentos bibliográficos e estatísticos, traça 

um panorama da identidade quilombola local e de seu desenvolvimento, articulado ao 

resgate ancestral por meio da espiritualidade. Manifestações como a Cantoria das Almas, 

a Mesada dos Anjos e a Dança de São Gonçalo materializam a ancestralidade, 

reafirmando a compreensão de que a morte não representa um fim, mas um ciclo dentro 

da experiência da vida. A partir dessa perspectiva, o estudo se aprofunda no papel do 

conceito de sagrado tradicional na organização social e na preservação do patrimônio 

imaterial da comunidade. Por fim, será investigado o impacto da ascensão do 

pentecostalismo na comunidade, abordando as mudanças culturais e sociais que têm 

surgido a partir desse fenômeno. A pesquisa analisará como a expansão das igrejas 

evangélicas tem influenciado a estrutura social local e as formas de manifestação 

religiosa, refletindo sobre a preservação da identidade cultural e a pluralidade religiosa, 

à medida que a comunidade enfrenta essas transformações. 

Palavras-chave: Quilombo; religião; sincretismo; pentecostalismo. 

 

 

 

3 



 

ABSTRAT 

 

OLIVEIRA. S. Juliana. Religion and ancestry: an analysis of traditional faith and 

Pentecostalism in the quilombola community of Ribeirão Grande-Terra Seca de Barra 

do Turvo-SP. Trabalho de Graduação Individual - Faculdade de Filosofia, Letras e 

Ciências Humanas da Universidade de São Paulo, São Paulo, 2025. 

 

This study analyzes the religious dynamics in the region where the Ribeirão 

Grande-Terra Seca quilombola community is located, in Barra do Turvo-SP, and seeks to 

understand the relationship between traditional spirituality and the expansion of 

evangelical religions. Based on bibliographic and statistical surveys, the research 

outlines an overview of the local quilombola identity and its development, linked to the 

recovery of ancestral heritage through spirituality. Manifestations such as the Cantoria 

das Almas, the Mesada dos Anjos and the Dança de São Gonçalo materialize ancestral 

heritage, reaffirming the understanding that death does not represent an end, but a cycle 

within the experience of life. From this perspective, the study delves into the role of the 

concept of traditional sacredness in the social organization and in the preservation of 

the community's intangible heritage. Finally, the study will investigate the impact of the 

rise of Pentecostalism in the community, addressing the cultural and social changes 

resulting from this phenomenon. The research will analyze how the expansion of 

evangelical churches influenced the local social structure and forms of religious 

expression, reflecting the preservation of cultural identity and religious plurality, as the 

community faces these transformations. 

 

Key-words: Quilombo; religion; syncretism; pentecostalism.  

 

 

4 



 

LISTA DE ANEXOS 

ANEXO 1 - Quantidade de estabelecimentos religiosos em Barra do Turvo-SP  
em 2010.​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​                   70
​ ​ ​  
ANEXO 2 - Quantidade de estabelecimentos religiosos em Barra do Turvo-SP  
em 2022.​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​   ​ ​ ​    71 

 
ANEXO 3 - Árvore do Protestantismo​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​   73

​ ​ ​  
 

 

 

5 



 

 

LISTA DE TABELAS 

 

TABELA 1 - Situação fundiária do Vale do Ribeira em 1985​ 22 

TABELA 2 - Caracterização simbólica das comunidades Ribeirão Grande, Terra Seca e Cedro. ​ 31 

TABELA 3 - O núcleo da devoção quilombola nas práticas tradicionais​ ​ ​    39 

TABELA 4 - Os elementos constituintes dos espaços sagrados na perspectiva da Nilce  ​    47 

TABELA  5 - Tipos de estabelecimentos religiosos localizados na comunidade  Ribeirão 

Grande-Terra Seca​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​   ​   57 

 

 

 

 

 

6 



 

LISTA DE MAPAS 

MAPA 1 - Região do Vale do Ribeira, destacando o município de Barra do Turvo-SP ​ 13 

MAPA 2 - Territórios quilombolas em Barra do Turvo-SP​ 25 

MAPA 3 - Mapa coletivo da comunidade Ribeirão Grande e Terra Seca​​ ​ ​    49 

MAPA 4 - Saberes e ocupações nas comunidades quilombolas de Ribeirão Grande e  

Terra Seca - Barra do Turvo-SP​​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​    50 

MAPA 5 -  Estabelecimentos religiosos em Barra do Turvo-SP​​ ​ ​ ​    56 

 

 

 

7 



 

LISTA DE FIGURAS 

FIGURA 1 - Diagrama de referência aos ancestrais e à primeira geração dos  

Remanescentes de Quilombo dos bairros Ribeirão Grande - Terra Seca​ ​ ​ 26 

FIGURA 2 - Cosmograma Kongo​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ 37 

FIGURA 3 - Variação de igrejas em Barra do Turvo-SP no período 2010-2022​​ ​ 56 

 

 

 

8 



 

LISTA DE FOTOS 

FOTO 1 - Santuário de Dona Nair​ ​ ​ ​ ​ ​ ​ ​    36 

FOTO 2 - Momento da Cantoria das Almas em frente à capela.​​ ​ ​  ​    41 

FOTO 3 - Cruzes da Cantoria da Almas​​ ​ ​ ​ ​ ​  ​    41 

FOTO 4 - Mesada de Anjo, casa de Dona Alexandra, em outubro/2014.​ 42 

FOTO 5 - Espaços sagrados de Nilce​ 46 

 

 

 

9 



 

SUMÁRIO 

 

Introdução​ 11 

1.​ Território da Comunidade Ribeirão Grande Terra Seca​ 13 

1.1. Características gerais: Vale do Ribeira​ 13 

1.2. Contexto histórico da ocupação quilombola no Vale do Ribeira​    14 

1.3. Conflito fundiário: regularização de terras no Vale do Ribeira​ 19 

1.4. Formação da comunidade Ribeirão Grande-Terra Seca​ ​    23 

2.​  Expressões religiosas populares e cultura quilombola ​ 28 

2.1. A espiritualidade e a identidade de Ribeirão Grande-Terra Seca​ 28 

               2.2.  A influência banto no quilombo​ 35 

 2.3. Os espaços e festejos do sagrado​ 38 

2.3.1. Cantoria das Almas​ 40 

2.3.2. Mesada dos Anjos​ 41 

2.3.3.Dança de São Gonçalo​ 43 

2.3.4. Os espaços sagrados​ 44 

3.​ O avanço pentecostal sob a cultura quilombola a partir  

da comunidade Ribeirão Grande-Terra Seca ​ 51 

3.1. Evangélicos e raça: popularização pentecostal entre  

as camadas negras do Brasil​ 51 

3.1.1. Origem e tipos de Igrejas Pentecostais​ 53 

3.2. Dados sobre as Igrejas em Ribeirão Grande-Terra Seca​ 55 

3.3. Vínculo pentecostal com a tradicionalidade com o quilombo 

 Ribeirão Grande-Terra Seca​ 58 

Considerações finais​ 62 

Referências bibliográficas​ 63 

Anexos​ 70 

 

 

10 



 

 

INTRODUÇÃO 

Há mais ou menos 2 anos, o meu interesse pela temática religiosa surgiu baseado em 

uma conversa que tive com uma liderança indígena, pertencente ao norte brasileiro. 

Enquanto conversávamos sobre a questão climática, recebi, com surpresa, uma 

indagação vinda da liderança, relacionando as mudanças climáticas ao livro de 

Apocalipse, do Novo Testamento. A partir deste momento, fui tomada pela dúvida: o que 

o faria relacionar esses dois pontos, de certa forma, distintos? 

Com o passar do tempo, ao me aproximar de pesquisas que tratavam do avanço 

pentecostal em comunidades tradicionais, percebi uma alta influência evangélica sobre a 

cultura dos territórios, bem como aos seus comunitários. A presença evangélica, neste 

contexto, torna-se um ponto a ser observado pelo potencial que tem para modificar não 

somente uma dinâmica religiosa, como também identitária, histórica e cultural. Quando 

se contextualiza para um território quilombola, essa discussão ganha novas camadas. A 

forte influência afro-brasileira, acompanhada de uma cosmovisão africana, formam uma 

estrutura ambígua para o pentecostalismo, que em parte busca os elementos afro para 

suas dinâmicas, ao mesmo tempo que se mostra divergente de tais crenças. 

A partir deste contexto, o presente trabalho busca analisar como este avanço vem 

afetando a tradicionalidade e a identidade quilombola, propondo um debate sobre a 

construção de identidade quilombola associada ao espaço sagrado, a formação e os 

conflitos envolvendo o sincretismo religioso, o cultivo do catolicismo popular  e a 

espiritualidade enquanto uma ponte de conexão para a ancestralidade. O trabalho é 

dividido em 3 capítulos. O capítulo 1 -  Território da Comunidade Ribeirão Grande Terra 

Seca - tratará, inicialmente, da formação e ocupação quilombola no Vale do Ribeira, 

partindo então para o quilombo de Ribeirão Grande-Terra Seca, enfatizando sua 

construção histórica e a sua luta pelo direito da terra.  

O capítulo 2 - Expressões religiosas populares e cultura quilombola - Neste capítulo, será 

abordado a construção da espiritualidade quilombola enquanto uma formação 

 

 

11 



 

identitária, trazendo os elementos e expressões que constituem o sagrado do território, 

como o catolicismo popular, bem como a relação com a ancestralidade.  

O capítulo 3 - O avanço evangélico sob a cultura quilombola a partir da comunidade 

Ribeirão Grande-Terra Seca - encerra este trabalho apresentando como o pentecostal 

brasileiro se capilariza nas camadas negras. Serão também apresentados dados sobre o 

avanço pentecostal em Barra do Turvo e em Ribeirão Grande-Terra Seca. Por fim, o 

capítulo destrincha a relação entre o pentecostalismo e a comunidade, tratando das 

transformações ocorridas nas expressões tradicionais com a chegada das igrejas, bem 

como os seus impactos. 

Antes de dar início a esta discussão, é preciso ressaltar que durante a pesquisa não foi 

possível a realização de um trabalho de campo para coleta de dados in loco, sendo a 

pesquisa desenvolvida a partir de levantamentos bibliográficos e, também, de uma 

entrevista concedida pela liderança da comunidade de Ribeirão Grande-Terra Seca, Nilce 

de Pontes Pereira do Santos.  

 

 

 

12 



 

 

1.​ Território da Comunidade Ribeirão Grande Terra Seca 

1.1. Características gerais: Vale do Ribeira 

A região da bacia hidrográfica do Vale do Ribeira do Iguape, costumeiramente chamada 

de Vale do Ribeira, encontra-se entre a divisa de São Paulo e Paraná, ocupando uma área 

total de 2.830.666 ha, dos quais 1.711.533 ha pertence ao sudeste paulista e 1.119.133 

ha ao leste paranaense. A região abrange 23 municípios: Apiaí, Barra do Chapéu, Barra 

do Turvo, Cajatí, Cananéia, Eldorado, Iguape, Ilha Comprida, Iporanga, Itaóca, Itapirapuã 

Paulista, Itariri, Jacupiranga, Juquiá, Juquitiba, Miracatu, Pariquera-Açú, Pedro de Toledo, 

Registro, Ribeira, São Lourenço da Serra, Sete Barras e Tapiraí (DIEGUES, 2007). 

 

MAPA 1 - Região do Vale do Ribeira, destacando o município de Barra do Turvo-SP  

 

FONTE: BIASE, 2016, p.29: adaptado de IBGE e BERNINI (2015, p. 22). 

 

O Vale do Ribeira recorta parte da área da Serra do Mar, estando entre o sudeste 

paranaense e o sul de São Paulo, podendo ser dividido entre o Alto, Médio e Baixo 

Ribeira. O Alto Ribeira contempla a região da serra, cobrindo a parte montanhosa do 

Vale do Ribeira e tendo seus limites divisórios nos municípios Iporanga, Apiaí, Ribeira e 

Itaoca; o Médio Ribeira acompanha grande parte do Rio Ribeira, passando pelas cidades 

 

 

13 



 

Eldorado, Sete Barras, Juquiá, Jacupiranga e Registro; o Baixo Ribeira faz o recorte de 

áreas planas, passando por Pariquera-Açú e Cananéia, desembocando no litoral 

(DIEGUES, 2007; ROSS, 2002). 

A região apresenta uma grande diversidade ecológica, destacando-se pelo grau de 

preservação ambiental. Estima-se que o Vale do Ribeira é o maior recorte contínuo de 

Mata Atlântica do país, representando 21% das regiões remanescentes da Mata Atlântica 

(GIACOMINI, 2010). Essa diversidade, possivelmente por decorrente de sua localização 

isolada, somada à baixa exploração humana sobre seus recursos naturais, é um grande 

objeto para a conservação e preservação florestal. O interesse legal sobre a 

biodiversidade do território é notório, sendo mais da metade da região resguardada por 

algum sistema de proteção legal, que se divide em diversos modelos. A região conta com 

3 estações ecológicas, 10 parques estaduais, 8 áreas de proteção ambiental, 3 áreas de 

interesse ecológico, 3 reservas extrativistas, 2 reservas particulares e 5 reservas de 

desenvolvimento sustentável, sendo duas delas em Barra do Turvo (MARTINES, 2020). 

O Vale do Ribeira ainda é reconhecido como Patrimônio Histórico e Ambiental da 

Humanidade pela UNESCO, pois além de apresentar uma grande riqueza ambiental, 

também é de grande valor histórico, concentrando o maior número de sítios 

arqueológicos tombados no estado de São Paulo (GIACOMINI, 2010). 

 

1.2. Contexto histórico da ocupação e formação quilombola no Vale do 

Ribeira 

Inicialmente, o primeiro registro de presença humana no Vale do Ribeira fora datado 

como pré-colombiano, constituído pelas populações indígenas que utilizavam a região 

como rota de passagem para o acesso ao litoral em busca de pesca (MARTINES, 2020; 

GIACOMINI, 2010). Todavia, é o período colonial que se destaca como um elemento 

propulsor à ocupação demográfica na região.  

Com a chegada dos portugueses em São Paulo, a busca por minérios e pedras preciosas 

foi despertada pelos colonos, que logo viram a região do Vale como promissora à 

exploração. A partir do séc. XVI, o ciclo do ouro foi instaurado na região após este ter 

 

 

14 



 

sido encontrado na região do Alto e Médio Ribeira, em Cananéia e no litoral paranaense 

(DIEGUES, 2007). Com o auxílio do fluxo do Rio Ribeira, os exploradores transportavam 

o minério até Apiaí e Iporanga, que posteriormente seria fundido em Iguape.  

Durante o período áureo, a região do Alto Ribeira passou por rápidas transformações, 

gerando um grande fluxo de escravizados para a região, impulsionado pelas descobertas 

de novas jazidas. Inicialmente, a população estava dispersa pelo Vale, todavia, com a 

descoberta do Morro do Ouro, houve um movimento para integrar melhor os 

recém-chegados à região. Em 1771, foi criado o primeiro povoado da região, em Apiaí, 

enquanto que em Iporanga o ritmo populacional vinha numa crescente, influenciado 

pela mineração e pela agricultura, o que facilitou a elevação do atual município ao nome 

de freguesia, em 1832 (DIEGUES, 2007; GIACOMINI, 2010). Outras áreas foram 

ganhando destaque na corrida do ouro, como Xiririca (atual Eldorado Paulista) que, 

segundo Diegues, detinha uma quantidade expressiva de escravizados para o trabalho na 

mineração. A ocupação negra na região do Vale do Ribeira acompanhou o 

estabelecimento das atividades produtivas na região, com destque no período aurífero, 

em que indígenas e, principalmente, negros, formavam a massa de trabalho braçal, 

constituindo-se em grande número pelos municípios da região. O crescimento 

populacional movido pelo ouro somente foi decaído no fim do séc. XVIII, com o 

descobrimento de jazidas em Minas Gerais, o que modificou a principal atividade 

produtiva na região do Vale e, consequentemente, o seu fluxo de migrações. Com o fim do 

ciclo aurífero, os produtores e comerciantes do Vale do Ribeira, necessitados em ter uma 

nova matéria-prima para ser explorada, beneficiaram-se das transformações geradas 

pela transferência da família real no Brasil. Com a chegada da realeza ao Rio de Janeiro, a 

demanda por arroz nos centros urbanos aumentou, impulsionando o cultivo do grão na 

região do Vale do Ribeira em contraposição ao declínio do ciclo aurífero (GIACOMINI, 

2010). A produção de arroz rapidamente se apoderou da força de trabalho escravizada 

para sua expansão mercadológica na região, tornando-se o principal giro econômico 

para os municípios. Após o decaimento da atividade mineradora, houve, por parte dos 

donos de terra, uma concentração de investimentos na monocultura de arroz, o que 

reanimou a economia local, movimentando a massa de escravizados na região. 

 

 

15 



 

Em 1836 a região concentrava 100 dos 109 engenhos de beneficiamento 

de arroz instalados na província e em 1852 já eram 107 na região. Outra 

medida do crescimento econômico da região era a quantidade de 

escravos que, em 1836, representavam 28,9% da população total, um 

índice superior à média da Província, que era de 26,6% de população 

escrava. (MULLER1, 1980, p.36, apud GIACOMINI, 2010, p.98). 

 

A atividade produtiva de grãos seguiu sendo primordial para o estabelecimento e fluxo 

das populações negras pela região, dominando o mercado produtivo do Vale do Ribeira, 

até a metade do séc. XIX, quando foi perdendo espaço no comércio e, assim, entrando em 

um declínio que atingiu todo o quadro produtivo e populacional do Vale.  

Na segunda metade do séc. XIX e início do séc. XX, o cenário produtivo de arroz já não se 

mostrava tão favorável aos produtores do Vale, que enfrentavam concorrência vinda de 

outras regiões do país. Somado a isso, o mercado brasileiro como um todo passava por 

transformações que inviabilizavam o modelo até então adotado no sudeste paulista, 

voltando-se cada vez mais à cafeicultura, contando ainda com a chegada de novos 

imigrantes, além dos avanços constitucionais ocorridos na época visando o fim da 

escravatura, como a aprovação da Lei Eusébio de Queiroz, o que encarecia a força de 

trabalho escravizada2. A economia local do Vale do Ribeiro sofreu novamente um golpe 

que mudaria os rumos da população negra na região. 

O declínio causado com o crescimento da cultura cafeicultora, catalisado com a 

construção da linha ferroviária que ligava São Paulo e as demais cidades produtoras de 

café ao Rio de Janeiro, gerou um efeito cascata para a desestruturação econômica e 

populacional das áreas sob a cultura do arroz no Vale do Ribeira. Houve um 

esvaziamento entre os habitantes, em que parte dos produtores migraram para a região 

litorânea de São Paulo, tornando-se comerciantes locais3; os escravizados, estando num 

contexto ocioso do uso de sua força de trabalho, aumentaram o número de ocupações de 

3 DIEGUES, 2007. 

2 GIACOMINI, 2010. 

1MULLER, Geraldo. Estado, Estrutura Agrária e População: ensaio sobre estagnação e incorporação 
regional. Cadernos CEBRAP. Petrópolis, Vozes/CEBRAP, n° 32, 1980. 

 

 

16 



 

comunidades rurais pelo Vale do Ribeira (SOUZA, 2016)4, chegando em alguns casos a 

receberem as terras de seus antigos proprietários que, atingidos pela crise agrícola, 

abandonavam-as (ou as doavam para seus escravos)5. Os negros usufruíam das técnicas 

aprendidas nos afazeres agrícolas para adotar uma agricultura doméstica, que se tornou 

predominante na região como um todo após o declínio econômico. A manutenção do 

cultivo agrícola tradicional foi essencial, inclusive, para o estabelecimento de relações 

comerciais entre as comunidades e as cidades e vilas próximas, em que se negociavam 

excedentes da produção quilombola, integrando-se ao circuito econômico local6 .  

As comunidades, apesar da geografia isolada do Vale do Ribeira, não estavam, de fato, 

completamente isoladas. Ainda que tivessem grandes dificuldades quanto aos acessos 

externos, elas tinham internamente uma autonomia produtiva, além de trabalharem 

coletivamente, por meio de mutirões, o estabelecimento de pessoas na região (SOUZA, 

2016; GIACOMINI, 2010). As relações parentais viravam um facilitador para este 

processo, sendo uma influência para que familiares se estabelecessem na região 

próximos uns dos outros, constituindo pequenas vilas e bairros7. A formação familiar 

também era impactada, com os relacionamentos sendo estabelecidos entre famílias 

próximas, o que contribuía para a consolidação de novas gerações já enraizadas no 

território (GIACOMINI, 2010)8. 

Mesmo considerando as histórias diferenciadas dos bairros negros do 

Vale do Ribeira, podemos constatar que a origem familiar delineou os 

atuais limites territoriais desses bairros, nos quais nomes de 

determinados lugares se associam a certos grupos de parentesco. Ou 

seja, esse processo deu-se tanto por apossamento como por compra. Os 

filhos se casam e vêm a construir suas casas próximas à moradia dos 

pais, formando vilinhas. Tal procedimento acontece nas comunidades de 

8 Todavia, é preciso destacar que a formação de casamentos e uniões entre parentes não era uma 
totalidade, havendo também uniões entre diferentes famílias. 

7 Giacomini (2010) aplica a nomenclatura de “bairro rural” ao se referir sobre as primeiras formações  de 
comunidades negras no Vale do Ribeira. 

6 Apesar do estabelecimento de relações comerciais com cidades próximas, as comunidades não eram 
capazes de suprir grandes demandas, mantendo-se sobre o status de pequenas produtoras (SOUZA, 2016).  

5 GIACOMINI, 2010. 

4 Em alguns casos, os negros se apoderavam de sua alforria, ocupando o território como camponeses livres 
(FERREIRA, 2020). 

 

 

17 



 

quilombos, em que se vê uma vilinha, centrinho ou patrimônio, como 

eles denominam, quando há concentração das casas próximas umas das 

outras, a escola, a igreja, um espaço de uso comum (lazer).  (GIACOMINI, 

2010, p. 265)  

 

Em meados do séc. XIX, ao passo em que essas comunidades9 estavam se formando e 

ocupando seus lugares pelos planaltos do Ribeira, o processo para a obtenção e 

regularização de terras estava passando por transformações. A política fundiária 

tornou-se confusa após a proibição da concessão de sesmarias em 1822, uma vez que 

não houve, posteriormente, uma regulamentação que estruturasse a organização 

fundiária diante da posse de terras10. A Lei de Terras de 1850, neste sentido, buscaria 

suprir esta demanda e adaptar a organização fundiária brasileira e, segundo Westin 

(2020), seria uma chance para formular um processo de reforma agrária que validasse a 

ocupação feita pela massa de pequenos proprietários. Todavia, a política formulada de 

posse e regularização foi condicionada à situação financeira do solicitante, interferindo 

negativamente no acesso de pobres e negros livres (WESTIN, 2020). Neste contexto, as 

Terras Devolutas estariam disponíveis para serem negociadas pelo Estado, havendo, 

inclusive, a proibição de qualquer meio de aquisição desses terrenos que não fosse pela 

compra11. O Império brasileiro, influenciado pelo interesse de grandes proprietários de 

terras, entendia como benéfico para a administração de terras que o preço para venda de 

lotes fosse alto e que houvessem taxas para aqueles que quisessem regularizar sua 

situação, ampliando a desigualdade de acesso à terra tanto para a obtenção, como para 

sua regularização, o que propiciou condições adequadas para uma política voltada à 

concentração de terras em favorecimento aos grandes fazendeiros12, fato este que iria 

chegar para os dias atuais.  

A Lei de Terras serviu de base para que latifundiários recorressem ao 

governo e até aos tribunais para ampliar suas propriedades. No lado 

12WESTIN, 2020. 

11 BRASIL. Lei N˚ 601, de 18 de Setembro de 1850.  

10  MEMÓRIA DA ADMINISTRAÇÃO PÚBLICA BRASILEIRA. Lei de Terras, s/d.  

9 Vale ressaltar que as comunidades não eram exclusivamente negras, tendo a presença de outros recortes 
étnicos compondo as primeiras ocupações.  

 

 

18 



 

oposto, sem dispor de informação, dinheiro ou influência, muitos 

sitiantes perderam suas terras. A anistia13 foi prorrogada várias vezes, 

beneficiando posseiros que invadiram terras públicas depois de 1850. 

Após a derrubada da Monarquia e a imposição da República, a elite 

agrária continuou no comando do país e a concentração fundiária, 

embora guiada por novas regras, pouco mudou. (WESTIN, 2020.) 

 

Souza (2016), apesar de destacar a autonomia no desenvolvimento espacial destas 

comunidades, abordou para este processo a demanda do poder público quanto a uma 

melhor resolução sobre a regularização fundiária, desenvolvimento agrícola e melhorias 

no acesso a serviços essenciais, como saúde e educação, que apresentavam grande 

precariedade, expondo as comunidades a um quadro de vulnerabilidade social sensível14.  

 

1.3. Conflito fundiário: regularização de terras no Vale do Ribeira 

Giacomini (2010) destaca que o processo para discriminação e regularização das Terras 

Devolutas foi lento, iniciando-se após a instauração da República, sob a responsabilidade 

dos Estados da Federação. A autora pondera que, para o caso  do Vale do Ribeira, o 

Estado de São Paulo foi ineficaz em suas primeiras ações, iniciando-as tardiamente, ao 

fim da década de 1930, e não conseguindo finalizá-las, gerando um cenário confuso 

quanto à definição de terras. A configuração das leis sobre a discriminação e 

regularização foi um ponto dificultoso para o prosseguimento das ações de 

regularização, sofrendo constantes alterações e atualizações quanto à política de 

concessão e a administração desses processos, o que acarretava na perda de terras 

públicas para setores fundiários privados (DUARTE, 2012). Um exemplo dessas 

alterações é a Lei de Revisão Agrária15, que foi criada numa proposta em favor do 

pequeno agricultor, estabelecendo uma política tributária progressiva, além de isenção e 

facilitações na compra de terreno para o pequeno proprietário. Todavia, a lei sofreu 

15 SÃO PAULO. Lei n˚5.994 de 30 de dezembro de 1960.  

14 A região do Vale do Ribeira apresenta o desenvolvimento mais baixo em comparação às demais regiões 
do estado de São Paulo, sendo Barra do Turvo um dos municípios com um dos IDHs mais baixos da região 
(FERREIRA, 2020; SOUZA, 2016). 

13 Westin (2020) se refere ao processo de anistia concedido àqueles que haviam invadido terras e seriam 
penalizados pela Lei de Terras de 1850, denominando-os posseiros mais adiante na citação. 

 

 

19 



 

ataques da oposição e, posteriormente, teve modificado seu caráter inicial, havendo 

cortes em sua proposta tributária16 (DUARTE, 2012). A falta de clareza persistente abriu 

caminho para a fragmentação territorial, aumento de casos de abertura de posse 

irregular e conflitos de terra, gerando perdas para as comunidades rurais do Vale do 

Ribeira. Em meados da década de 1960, a Superintendência para o Desenvolvimento do 

Litoral Paulista (SUDELPA) e a Procuradoria do Patrimônio Imobiliário (PPI) se 

associaram para iniciar uma tentativa de regularização fundiária na região do Vale do 

Ribeira17. Segundo Giacomini (2010), durante o processo de demarcação, as instituições  

desconsideraram as áreas de uso comum, fragmentando a região em glebas e, com isso, 

gerando uma série de conflitos, o que fazia com que muitas famílias vendessem suas 

glebas para compradores de fora da comunidade já estabelecida na região. A 

comunidade Cangume, por exemplo, passou por um grande assédio de fazendeiros e 

pessoas de fora da região que buscavam áreas para aquisição mais baratas.  A crescente 

entrada de novas pessoas nas comunidades trouxe desconforto para o grupo presente na 

região "pois este se viu obrigado a repartir individualmente e com precisão trechos de 

roças que eram usados de formas familiares, coletivas e com limites indefinidos, e não 

havia cercas no entorno” (GIACOMINI, 2010, p.283).  Essa situação se repetiu em outras 

localidades, gerando perdas e disputas territoriais entre posseiros18 que, principalmente 

após a década de 1960, adentraram fortemente a região do Vale do Ribeira se utilizando 

das brechas institucionais e da falta de ação estatal em regularizar as posses na região. 

Foi neste contexto que aumentou o número de terrenos privados dentro das 

comunidades , como no caso da comunidade quilombola Praia Grande: 

Enfim, todos esses fatos que aconteceram no desenrolar desse processo 

de ação discriminatória nos ajudam a entender como as pessoas “de 

fora” da comunidade entraram se apossando do território, gerando 

18 É importante contextualizar que, dentre os posseiros, estavam também incluídas algumas comunidades 
atualmente reconhecidas como quilombolas. 

17 “O Vale do Ribeira era considerado uma das regiões do Estado em que havia muitas terras devolutas 
estaduais, motivando a ação titulatória dessas terras.” (GIACOMINI, 2010, p.274). 

16 Segundo Duarte (2012): "A proposta da “Lei de Revisão Agrária” era norteada pelas seguintes 
proposições: dar sentido social ao Imposto Territorial Rural (ITR), que seria cobrado em função do 
tamanho e da produtividade da terra, com taxação progressiva das terras: quanto maior a área da 
propriedade e menor a produção, maior seria o imposto cobrado, e isenção do pequeno proprietário 
(p.41).” Todavia, segundo o autor, o recurso do ITR foi retirado da Lei. 

 

 

20 



 

conflitos, derrubaram as matas nativas para praticarem atividade da 

pecuária. Hoje, parte das terras da comunidade está em posse de 

pessoas “de fora”, de sorte que os moradores do quilombo de Praia 

Grande estão encurralados em pequenas glebas que restaram e à espera 

do Estado, para restituir suas terras. Dos 1.343 ha., 416 são devolutas e 

868 ha. são particulares, num total de 26 famílias que moram na 

comunidade (GIACOMINI, 2010, p.285-286). 

 

A região se tornou notavelmente conflituosa, chegando a atingir, no período entre 1982 e 

1986, 75 focos de conflitos, o maior número de conflitos por posse de terra em São Paulo 

até aquele momento, envolvendo 1.759 famílias (DUARTE, 2012). No meio deste cenário, 

as políticas implementadas ainda apresentavam ineficácia, não conseguindo contornar o 

avanço das propriedades privadas, e muito menos agilizar a titulação de terras e a 

regularização das terras devolutas ocupadas ou não. Em seu estudo, Duarte (2012) 

destaca a lenta resolução da questão fundiária no Vale do Ribeira, evidenciando o baixo 

avanço na regulamentação das terras entre 1982-198619. 

No Vale do Ribeira está a maior concentração de terras devolutas do 

Estado de São Paulo. Além disso, 40% da região tem situação de posse 

irregular, o equivalente a 700 mil hectares. Desta área, 600 mil hectares 

o Estado não conseguiu determinar definitivamente seu título de 

propriedade, sendo que cerca de 335 mil hectares não possuem sequer 

ações discriminatórias propostas [...] Estes 700 mil hectares estão 

ocupados por posseiros e grileiros, bem como por proprietários que 

dispõe de títulos legítimos, outorgados pelo Estado, há muitos anos. 

(DUARTE, 2012, p.44-45) 

 

 

 

 

 

 

19 A citação aborda um recorte de dados de 1982-1986 (DUARTE, 2012).  
 

 

21 



 

TABELA 1 - Situação fundiária do Vale do Ribeira em 1985 

Situação Dominial Áreas em 

hectares 

A serem discriminadas (discriminação, demarcação e legitimação de posses) 640.000 

Processos discriminatórios judiciais em curso  (trabalhos topográficos de 

demarcação, e legitimação das posses) 

220.054 

Discriminação judicial encerrada (falta o Plano Geral de legitimação de posses 

conduzido pela PGE) 

230.290 

Terras discriminadas administrativamente (com implantação de núcleos de 

colonização) 

160.000 

Terras já discriminadas e legitimadas as posses (com expedição de título de 

domínio) 

349.000 

Total da área do Vale do Ribeira 1.600.000 

FONTE: SÃO PAULO, 1986a apud DUARTE, 2012, p.45 

A partir dos dados da TABELA 1, ficam expressas as consequências causadas pela falta 

de uma política efetiva quanto à resolução fundiária do Vale do Ribeira, que teria pela 

frente um grande desafio, já que quase metade do território da região estava pendente 

no processo de discriminação. A pressão popular foi inevitável e, dentre suas cobranças, 

estava a pauta da reforma agrária. Neste sentido, as demandas populares e o cenário 

confuso da organização judicial influenciaram na criação de novas políticas para tentar 

solucionar esta situação. Para contornar rapidamente a falta de organização, foi 

elaborado em 1985, a partir do Plano Diretor de Desenvolvimento Agrícola do Vale do 

Ribeira (MASTERPLAN) o Programa de Regularização, que tinha a responsabilidade de 

regularizar cerca de 700 mil hectares em até 2 anos. A medida cumpriria parte do seu 

papel, ainda que deixando rastros problemáticos, como casos de titulação e destinação 

de áreas em quilombos para pessoas externas às comunidades (DUARTE, 2012). O 

quadro de regulamentação ganha novas projeções com a Constituição de 1988, que 

 

 

22 



 

reconhece oficialmente a ocupação de comunidades remanescentes de quilombos e a 

responsabilidade governamental em prover tais direitos. 

Art. 68. Aos remanescentes das comunidades dos quilombos que 

estejam ocupando suas terras é reconhecida a propriedade definitiva, 

devendo o Estado emitir-lhes os títulos respectivos. (BRASIL, 1988) 

A partir deste reconhecimento, as estruturas estaduais e federais tiveram de se 

reorganizar para o cumprimento do artigo.  Os órgãos federais do Instituto Nacional de 

Colonização e Reforma Agrária (INCRA), a Fundação Cultural Palmares (FCP) e, 

estadualmente,  o Instituto de Terras do Estado de São Paulo (ITESP) levaram à frente os 

processos de identificação, reconhecimento e regularização em SP, com enfoque para o 

Vale do Ribeira, onde se encontra a maior concentração de quilombos no estado de São 

Paulo. A atuação do ITESP ganha destaque, tendo a responsabilidade de identificação e 

reconhecimento, além de assessorar as comunidades, elaborando os Relatórios Técnicos 

Científicos (RTC) para o andamento da titulação, de responsabilidade do INCRA 

conforme decreto nº 4.887 de 20 novembro de 2003. Todavia, é preciso salientar a 

lentidão quanto aos processos até a conclusão da titulação, pois desde 2003 o INCRA 

titulou apenas 1 comunidade em toda a região do Vale do Ribeira, a comunidade de 

Ivaporunduva20, enquanto que, a partir de uma lista preparada pelo movimento 

quilombola, o ITESP identificou a existência de 51 comunidades, número este que pode 

chegar a 78 segundo o Movimento dos Ameaçados por Barragens (MOAB) e a Equipe de 

Articulação e Assessoria das Comunidades Negras (EAACONE)21.  

1.4. Formação da comunidade Ribeirão Grande-Terra Seca 

Após o declínio produtivo no Vale do Ribeira, a ocupação das comunidades se espalhou 

pelo espaço e, nesse sentido, os primeiros contatos entre a região que formaria 

futuramente Ribeirão Grande-Terra Seca e aqueles que seriam conhecidos como os 

21 GIACOMINI, 2010. 

20 O INCRA considera somente como titulada a comunidade de Ivaporunduva, todavia o órgão tem 
processos abertos com outras comunidades, tendo publicado o decreto de regularização em Diário Oficial 
(DO) da comunidade Pedro Cubas e lançando a portaria em DO das seguintes comunidades: Mandira; 
Galvão; São Pedro; Bairro do Porto Velho; Cangume; Pedro Cubas de Cima; Praia Grande. A comunidade 
Poça já teve sua RTID elaborada, enquanto que estão em processo de elaboração a RTID das seguintes 
comunidades: Ribeirão Grande/Terra Seca; Sapatu; Piririca; Pilões (INCRA, 2024). 

 

 

23 



 

ancestrais fundadores22 se dá em torno desta transição. Nesse processo, destaca-se a 

memória de Miguel de Pontes Maciel, considerado o fundador da comunidade que viria a 

se tornar Ribeirão Grande, após migrar para a região junto com sua família (SILVA, 

2008). Vale ressaltar que existem duas versões distintas sobre a trajetória da família 

Pontes Maciel na região. De acordo com a RTC, o pai de Miguel, Joaquim de Pontes 

Maciel, teria sido abandonado por seu senhor após a descoberta de minérios em Minas 

Gerais e, então, teria migrado para uma região próxima de onde se estabeleceria a 

comunidade. Já segundo os relatos de Nilce, Joaquim fugiu da senzala junto com sua 

família e se estabeleceu na região (BIASE, 2016; MARTINES, 2020). Independentemente 

de ter sido abandonado ou fugido, Joaquim buscou um novo território para se assentar e 

desenvolver um cultivo de autoconsumo, dirigindo-se para a região de Indaiatuba. Em 

1817, ele migra para a região que futuramente daria lugar à comunidade Reginaldo, 

onde pôde se estabelecer junto de seus 11 filhos (sendo Miguel o quarto) (SILVA, 2008). 

Miguel, recordado no imaginário popular local como uma figura de coragem e liderança, 

muda-se para Indaiatuba, seguindo, posteriormente, para região onde se formaria a 

comunidade de Ribeirão Grande-Terra Seca. 

De acordo com o laudo, Seu Miguel deixa ainda jovem o Reginaldo e, tal 

como o pai, vive por um tempo específico em Indaiatuba. Lá, casa-se 

duas vezes e, no segundo casamento (com Josefa Xavier da Rocha), se 

torna grande amigo do seu cunhado, o Benedito Rodrigues de Paula, com 

quem futuramente funda o quilombo do Ribeirão Grande- Terra Seca. 

(MARTINES, 2020, p.36). 

A partir do laço criado com Benedito, Miguel ganhou um parceiro para a produção do 

autoconsumo familiar. Em busca de novos terrenos para o plantio, o grupo nutria o 

costume de constantemente migrar para outros lugares, intercalando as áreas de roça. 

Mudam-se temporariamente para o Reginaldo, onde conhecem o terceiro ancestral, 

Pacífico Morato, com quem, seguindo o costume de constantes mudanças, migram para o 

22 São reconhecidos como ancestrais fundadores de Ribeirão Grande-Terra Seca (e comunidades 
adjacentes) as seguintes pessoas:  Miguel de Pontes Maciel, Benedito Rodrigues de Paula e Pacífico Morato 
de Lima (SILVA, 2008). 
 

 

24 



 

“Perovado” ou “lugar das perobas”23, atual região da Terra Seca (SILVA, 2008) . O trio se 

dispersou após chegar na atual área da Terra Seca, sendo Benedito o único a ficar em 

“Perovado”, enquanto que Miguel se instalou na região onde atualmente fica Ribeirão 

Grande e Pacífico na região do Cedro, área que atualmente também forma uma 

comunidade quilombola em Barra do Turvo. Posteriormente, foi formada uma quarta 

comunidade em Barra do Turvo: Pedra Preta24 (a partir do MAPA 2, é possível identificar 

a localização das regiões citadas) .  

MAPA 2 - Comunidades remanescentes de quilombos em Barra do Turvo-SP25 

 

FONTE: IBGE (2022); ITESP (2006). Elaboração: Juliana Oliveira (2025) 

 

Seguindo com a ideia de se estabelecerem localmente, Miguel, Benedito e Pacífico 

formaram, por meio de seus descendentes, uma base comunitária densa (como 

exemplifica o diagrama presente na FIGURA 1). A descendência dos ancestrais segue 

presente no território, tendo como grande representante e ponte entre o passado e 

25 Há divergências quanto à quantidade de comunidades presente no município, em que o Censo 2022 
reconhece 5 territórios quilombolas (dentre estes, um é descrito como um conjunto de quilombos) 
ocupando a área de Barra do Turvo, enquanto que a FCP reconhece 6 comunidades, são elas: Paraíso e 
Pedra Preta, Cedro, Reginaldo, Ilhas, Ribeirão Grande e Terra Seca (sendo as duas últimas certificadas de 
forma separada). (FCP, 2024) 

24 MARTINES, 2020; SILVA, 2008. 

23 Perovado ou Lugar das Perobas faz alusão à árvore Peroba, comum na região de Terra Seca. (SOUZA, 
2016; SILVA, 2008) 

 

 

25 



 

presente no quilombo a figura de Nilce de Pontes Pereira do Santos, líder comunitária e 

bisneta de Miguel Pontes Maciel. Enquanto liderança, Nilce assume um papel de 

vanguarda, sendo a primeira e atual presidente da Associação dos Remanescentes dos 

Quilombos dos Bairros Ribeirão Grande e Terra Seca e representante da Coordenação 

Nacional das Comunidades Quilombolas (CONAQ) na Articulação Nacional de 

Agroecologia (ANA) (BIASE, 2016). Em sua atuação, Nilce carrega as principais 

demandas trazidas pela comunidade: o reconhecimento e titulação da comunidade, 

assim como a defesa do território e dos comunitários em si.  

 

FIGURA 1 - Diagrama de referência aos ancestrais e à primeira geração dos 

Remanescentes de Quilombo dos bairros Ribeirão Grande - Terra Seca 

 

Legenda:  Pessoa falecida; Independe do sexo;  sexo 

feminino; sexo masculino;  União (casado ou amigado); 

Irmãos; ? Falta informação; Família de Benedito Rodrigues de 

Paula; Família de Miguel Pontes Maciel;  Família de Pacífico Morato 

de Lima. FONTE: SILVA, 2008. 

 

 

26 



 

 

Segundo Giacomini (2010), a região de Ribeirão Grande-Terra Seca enfrentou grandes 

divergências entre a população local e o poder público. Havia um falta de alinhamento 

entre os objetivos e processos trabalhados pelas comunidades locais e os projetos 

estatais para região, o que gerava conflitos. A falta de alinhamento quanto às dinâmicas 

ambientais e rurais na região gerava penalizações ao modo de vida das comunidades, à 

medida que se intensificava a implementação de uma política de conservação baseada 

em UCs na região. Além de enfrentar a perda de terras e pressões institucionais, o 

quilombo também estava sujeito a episódios de violência. Um exemplo disso foi o assalto 

a um idoso da comunidade, que, segundo relatos, teve sua casa invadida e foi amarrado 

por criminosos em um dos cômodos enquanto seus pertences eram roubados (SILVA, 

2008).  Por meio da ação e do reconhecimento conjunto, somado à ação de lideranças, 

igreja e movimentos sociais, a comunidade conseguiu pressionar o poder público para 

terem seu território resguardado e sua cultura tradicional, utilizada no uso da terra 

respeitada. Atualmente, a comunidade está sob uma Reserva de Desenvolvimento 

Sustentável dos Quilombos de Barra (RDSQBT), o que traz um reconhecimento das 

autoridades sobre os modos tradicionais praticados pelos quilombolas para o plantio, 

mas que, não obstante, ainda não lhes permite terem uma completa autonomia sobre seu 

território, que ainda aguarda pela titulação do INCRA. 

 

 

 

27 



 

2. Expressões religiosas populares e cultura quilombola  

2.1. A espiritualidade e a identidade de Ribeirão Grande-Terra Seca 

Silva (2008), autor da RTC da comunidade de Ribeirão Grande-Terra Seca, correlaciona 

esta ideia de construção afetiva à cultura caipira abordada por Antonio Candido em Os 

Parceiros do Rio Bonito, em que o senso de solidariedade, demonstrado principalmente 

nos mutirões, se mistura também à prática religiosa, com a participação comunitária 

para promoção de rezas e encontros pastorais. Essas características sintomáticas do laço 

emocional coletivo criado entre o grupo se reproduzem emocional e estruturalmente no 

espaço que ocupam, seja por meio da construção de capelas, realizações e organização 

de festas, assim como do desígnio de áreas e símbolos para o cultivo da fé. A 

solidariedade, abraçada ao senso coletivo, mistura-se a esses elementos sendo 

promovida por meio do preparo e compartilhamento da comida e pela celebração dos 

elementos sagrados. 

[...] há nos bairros uma solidariedade que se exprime pela participação 

nas rezas caseiras, nas festas promovidas em casa para cumprimento de 

promessas, onde a parte religiosa, como se sabe, é inseparável das 

danças. Quando, por exemplo, é muito grande o número de inscritos 

para promover a festa mensal da capela, um morador que tem promessa 

a cumprir pode trazer a imagem a sua casa: há reza, distribuição de 

alimentos e, depois, fandango. Geralmente a primeira parte se 

desenvolve durante o dia, a segunda, à noite. (CÂNDIDO, 2003, p.98 apud 

SILVA, 2008, p.23-24). 

Sob a visão de Cândido, a relação de fé construída nos bairros rurais se mostra ligada ao 

espaço. As práticas que intermediam essa relação, cultivadas sob forte influência 

católica, foram passadas na forma de rezas, festejos e promessas. Entre depoimentos e 

conversas com pesquisadores, como Biase (2016) e Ferreira (2020), os comunitários de 

Ribeirão Grande-Terra Seca detalham como essa relação com a religiosidade foi 

cotidianamente trabalhada em um campo afetivo, mas também enquanto uma 

ferramenta de relacionamento com o espaço.  É interessante destacar que parte dos 

relatos vindos dos comunitários, já em fase adulta, retornam à infância, uma fase de 

 

 

28 



 

formação, introdução à cultura e criação de laços com o entorno que, misturando-se com 

brincadeiras e trocas fraternais, inconscientemente, trabalham o cotidiano da 

comunidade (FERREIRA, 2020). Nego Bispo, em sua obra A terra dá, a terra quer (2023), 

explora a brincadeira na relação entre a criança e o território como uma forma de se 

conectar à natureza do espaço e estabelecer uma comunicação com seu modo de viver e 

com a vida que há dentro do lugar, incluindo a fauna e flora. As brincadeiras, nessa 

relação, são meios de aprendizagem, em que a criança se prepara para viver sob aquele 

espaço, reproduzindo técnicas aprendidas com os mais velhos, numa lógica que foge de 

uma ideia de trabalho, mesmo que envolva o espaço de produção, como os roçados e os 

engenhos. Trata-se de uma integração, um caminho que une os afazeres e a cultura 

tradicional, vinda dos mais velhos para a vivência infantil. Neste contexto, sob a ótica 

adulta de Bispo, o período da infância atua como um lugar de encontro com a figura 

ancestral, em que esta assume um papel formativo para seu sucessor, como é possível 

notar a partir da fala de dona Nair, comunitária do quilombo, em entrevista com Ferreira 

(2020): 

Antigamente, quando nóis éramos criança, brincava de tanta coisa. 

Andava em cavalo em pelo mesmo. Nadava no rio quem sabia. Eu não 

aprendi a nadar. Cortava um cipó no mato, amarrava um pau no meio e 

saltava. [...] Em casa brincava de casinha, fazia taipinha, panelinha. As 

meninas brincavam de fazer colarzinho de semente, de flor de paineira, 

de outras coisas. Outra brincadeira era de corre-corre, gostava de 

brincar de bandeirinha. Nóis não brincava de boneca comprada, fazia de 

sabugo de milho. (Nair em entrevista com Ferreira;  FERREIRA, 2020, 

p.59) 

Nota-se uma construção de infância em contato direto com o modo de viver quilombola, 

onde o cotidiano infantil conversa com o meio e utiliza alguns de seus elementos. O 

contato com a cultura dos mais antigos se torna, neste contexto, uma das pontes para o 

cultivo da devoção, que se difunde pelo espaço através de figuras de santos, 

comemorações e preceitos. Esta relação, em questão, é intensa, à medida que adentra a 

rotina da comunidade, trabalhando a própria identidade do sujeito quilombola pela 

 

 

29 



 

devoção. Nilce, em entrevista com Martines (2020), relata como a devoção se expressa 

de forma subjetiva, caminhando pelo campo emocional, onde os sentimentos, em 

conjunto com a rotina, são instigados. 

[...] Então, devoção pra mim é mais sentido, sentimento, não é uma coisa 

assim que possa ser explicada em palavras. [...] quando eu sinto um 

propósito, por exemplo, vou fazer uma plantação e aquele feijão ali 

metade é meu, a outra metade eu vou oferecer a algum santo (...). Então, 

eu tenho que compartilhar aquele produto. A mesma coisa é na oração, 

às vezes, eu vou fazer as minha oração, mas assim... Em quatro paredes 

eu me sinto mal. Mas, se eu for pro mato, se eu for pras plantas, ficar lá, 

lá eu desarmo, sabe? [...]. Eu poder ir pra um espaço sagrado, a terra seja 

ele qual for, seja um cemitério, um espaço de uma plantação, ou numa 

floresta densa que seja, qualquer coisa assim [...] (Nilce em entrevista 

para Lucas Martines em abril de 2019).26 

Ao falar sobre esta relação, Nilce expõe o campo de suas emoções, onde a devoção se 

associa ao espaço. Esses pontos são indissociáveis em certa medida, pois vão 

influenciando diretamente um o processo do outro. O espaço da tradicionalidade e dos 

afazeres são trabalhados em conjunto com a devoção, sendo a mata associada a um 

espaço de reza e bem-estar,  enquanto a plantação um meio de cumprir propósitos 

espirituais, servindo como oferenda para algum santo. Para além dos pedidos aos santos 

e as feituras de promessas, a natureza se torna mais uma ferramenta para a preservação 

de boa safra.  As fases da lua,  por exemplo, são lidas como auxiliadoras na identificação 

do melhor período a se fazer o plantio, enquanto que as sementes passam por um 

benzimento, a fim que proporcionem fartura de alimentos (FERREIRA, 2020).  

Silva (2008) destaca como a recordação aos antepassados é recorrente e sempre que 

possível retomada para a festa, seja pela transmissão dessa cultura ou por homenagem 

aos mais antigos. Nilce, em conversa com Biase (2016), trabalha a figura da fé através 

dos ancestrais, associando os antepassados a figuras católicas, mas também aos Orixás, 

26 MARTINES, 2020, p.58 
 

 

30 



 

mostrando, sob o ponto de vista da liderança, uma múltipla influência religiosa 

compondo a figura dos seus antepassados. 

TABELA 2 - Caracterização simbólica das comunidades Ribeirão Grande, Terra Seca e 

Cedro.  

Bairro 
Ribeirão Grande 

 

Terra Seca 

 

Cedro 

 

Nome do 
fundador 

Miguel Benedito Pacífico 

Santo São Sebastião 
Nossa Sra. 
Aparecida 

São Pedro 

Característica do 
santo 

Guerreiro 
Purificação, 

limpeza 
Força, pesca, caça 

Orixá Ogum Oxum Oxóssi 

Oferenda 
Feijão, mandioca, 

banana 
Arroz, milho 

Fruta, bode, cabrita, 
porco, galinha 

Mês Janeiro Outubro Junho 

Característica do 
mestre 

“Ele sempre foi do 
mato, sempre foi da 
terra. E ele sempre 
foi estratégico no 

grupo. É ele que é o 
“estratégia de 

guerreiro” . 

“Ele sempre foi 
dengoso, sempre foi 

manhoso. Aquela 
coisa de quem 

sempre depende da 
mãe por perto para 

resolver os 
problemas. E 

sempre foi assim. 
Então Iemanjá 

sempre ali 
socorrendo eles, 

né? Nossa Sra. 
sempre 

socorrendo”. 

“Ele sempre foi da 
devoção, da caça, da 

busca, do 
empoderamento”. 

Função na 
comunidade 

Cantoria das Almas 
Acompanhar os 

companheiros - o 
Oratória 

 

 

31 



 

cuidado 

Fisionomia e 
personalidade do 

“mestre” 

“Metidinho, 
arrumadinho, alto e 

negro" 

“Altão, fortão. As 
roupas era uma 
coisa largada, 

nunca bem 
arrumada" 

“Baixo, cabecinha 
chata e torrezinho”. 

FONTE: Laura De Biase - baseado em informações de entrevista realizada com Nilce de Pontes 

Pereira do Santos, fevereiro/2015, Francisco Morato-SP. BIASE, 2016. p.141. 

A causa para esta combinação pode se explicar como um modo de defesa cultural à 

histórica repressão sofrida pelas comunidades negras. O passado escravocrata é uma 

marca impactante para a comunidade, que ainda encontra dificuldades para lidar com o 

estigma de ser descendente de escravizados. Em conversas com Biase (2016), Nilce e 

dona Alexandra, comunitária do quilombo, expuseram situações de dor racial, em que 

tinham de lidar com o sentimento de vergonha por causa da ascendência negra. Durante 

o relato, o ambiente escolar foi trazido como um local de reforço à estereótipos 

pejorativos, onde os negros eram lidos como um povo açoitado, sem direitos e forjado no 

sofrimento, muito aquém das dinâmicas internas trabalhadas em Ribeirão Grande-Terra 

Seca, onde o ancestral é um dos pilares valorizados para a formação da identidade 

quilombola.  

“você sabia que você tinha descendência de escravo mas você num sabia 

que você tinha direito. Você só tinha vergonha da sua história, né. Eu, 

como diz, eu sou negra mas... pera aí, ser negro é só pra apanhar, só 

pra...só o que a escola mostra, né. A gente sentia vergonha" (Nilce em 

entrevista concedida a Laura De Biase em outubro/2014, Barra do 

Turvo/SP. BIASE, 2016, p.80) 

Quando Nilce trata da falta de entendimento sobre o direito do negro, há nessa fala um 

resquício histórico escravocrata quanto ao entendimento do negro como um ser provido 

de cultura, orgulho e digno de respeito perante a sociedade. Ao ser negada a 

compreensão sobre o negro enquanto um ser de relevância histórica, sem que para isso 

haja a repetição de esteriótipos ou leituras que só o permite ocupar um papel servil, 

 

 

32 



 

acobertado de sofrimento, há também um apagamento cultural quanto a sua identidade 

e memória histórica (NASCIMENTO, 1980). Em seu livro O Quilombismo, Abdias 

Nascimento (1980) retrata essa questão, expondo as lacunas educacionais deixadas 

pelas instituições brasileiras (sejam de nível básico ou superior) em não cobrir 

devidamente a cultura afro-brasileira. Segundo o autor, a falta de interesse quanto à 

história cultural afro-brasileira vem de um movimento pensado pelas camadas 

dominantes, que agem com interesse em causar um apagamento cultural afro, 

acarretando numa desarticulação identitária afro-brasileira e forçando os negros a 

terem seu modo de vida continuamente forjado e explorado pelos descendentes 

escravocratas. Sintetizando esta questão para Ribeirão Grande-Terra Seca, a hostilidade 

racial sofrida pela comunidade se tornou um grande empecilho para o processo de 

reconhecimento enquanto uma comunidade remanescente de quilombo.  Havia uma 

dificuldade entre os quilombolas em se reconhecerem com o adjetivo “preto”, sendo 

considerado ofensa ligá-los a esta característica (BIASE, 2016). Biase chegou destacar 

que, durante a conversa com Nilce e Alexandra, enquanto falavam sobre a questão racial, 

havia um desconforto em falar a palavra “preto”, mostrando que o tópico raça ainda é 

uma ferida não cicatrizada e que, proveniente a este histórico, o autorreconhecimento 

conflitua com a vergonha do passado, como é possível perceber nessas falas: "Deus o 

livre se eu falasse que ela era preta, hiii... preto era ofensa” (Nilce), “Deus o livre... a gente 

se ofendia... a pessoa se ofendia se chamasse de... (pausa) de preto” (dona Alexandra). 

(Entrevista concedida a Laura De Biase em outubro/2014, Barra do Turvo/SP. BIASE, 

2020, p.81).  

Neste sentido, o autorreconhecimento ter promovido ganhos de direitos para os 

comunitários serviu de grande valia para facilitar esse processo em se reconhecer 

culturalmente e racialmente a negritude presente no território (BIASE, 2016). Todavia, o 

uso de sincretismos religiosos ficou como um resquício de resistência à identidade negra 

no território, adaptando-a culturalmente (FERREIRA, 2020). 

A história da cultura afro-brasileira é principalmente a história de seu 

silêncio, das circunstâncias de sua repressão [...]. Por meio do sagrado, 

 

 

33 



 

os negros refaziam em terra brasileira uma realidade fragmentada, como 

uma autofundação (SODRÉ, 2002, p. 75 apud FERREIRA, 2020, p.53). 

Historicamente, o culto africano sofreu com fortes rechações por parte de grupos 

católicos. Simas (2021) ao abordar o cultivo dos Calundus, expõe as pressões da Igreja 

Católica, através do Santo Ofício, para coibir e criminalizar atos religiosos de influência 

africana. O historiador compartilha o caso de Luzia Pinta, negra escravizada, vinda de 

Angola para Minas Gerais no começo do séc. XVIII. Conta-se que Luzia, por ser praticante 

dos Calundus, foi forçada a passar pelo confessionário da Santa Inquisição, onde foi 

vítima de tortura. Luzia declarou sofrer com a “doença dos calundus”, e posteriormente, 

para fugir do jugo de seus algozes, associou sua "cura” pela interseção de dois santos 

católicos: Santo Antônio e São Gonçalo Garcia. Nascimento (1980), ao falar sobre o papel 

desempenhado pelo catolicismo para as comunidades negras do Brasil, enfatiza um 

processo sincrético conflituoso. Neste sentido, os terreiros, fraternidades, nações27, entre 

outros espaços, serviam aos afro-brasileiros como meios de preservação cultural, sendo 

mecanismos de resistência frente à usurpação sociocultural.  

[...] A questão do catolicismo é muito complexa né, vejo assim, o cristão 
religioso tem várias formas. Os meus avós, tataravós, sempre foram 
ligados a usar os seus santos, os seus orixás e não se discute mais na 
comunidade, por ser uma questão mais de religião, né, o povo aqui 
sempre teve uma ligação com o sagrado, que a gente fala, que a terra, 
fogo, água e ar, e que hoje (risos) é meio complicado se discutir. O 
pessoal tem receio de falar sobre as práticas religiosas antes da Igreja 
Católica né, tanto assim, a mesma coisa é a questão da religiosidade 
como dos medicamentos, das ervas, são saberes que existiam, que 
existem até hoje, mas que é tabu né (Doralice, entrevista 3, p. 140 apud 
FERREIRA, 2020, p. 50) 

Um outro fator que contribuiu para o estabelecimento do catolicismo popular no Vale do 

Ribeira foi a dificuldade de acesso de padres à região. Segundo Ferreira (2020), os 

bairros negros não tinham um contato constante com a Igreja Católica. A visita de padres 

ao quilombo, por exemplo, ocorria uma vez ao ano, o que dava abertura para que os 

27 As Nações são grupos de Candomblé, que podem trabalhar por diferentes  linhagens, como Ketu, Angola 
e Jeje. As Fraternidades eram grupos ligados à Igreja Católica que cumpriam uma função de rede de apoio 
e amparo espiritual aos seus participantes (NASCIMENTO, 1980; MARTINS, 2020). 
 

 

34 



 

próprios quilombolas tomassem a frente quanto à realização de missas, rezas e 

celebrações. Além de seguirem os ritos autonomamente, promoviam a construção de 

espaços de fé, como no caso do santuário de dona Nair.  Segundo Ferreira (2020), após a 

construção da BR-116, que liga Barra do Turvo à Régis Bittencourt, a presença católica 

aumentou.  

Todavia, é importante ressaltar que a Igreja Católica teve um grande papel na luta pelo 

território e o reconhecimento do quilombo. Atuando por meio da Pastoral, a instituição 

se somou ao movimento negro, trabalhando massivamente para a conscientização 

política e coletiva quanto ao reconhecimento e organização de comunidades quilombolas 

em Barra do Turvo, a fim de provocar união entre os grupos para avançarem 

politicamente em suas lutas (SILVA, 2008). Martines (2020) reforça esta ideia 

destacando o papel da Igreja Católica no processo de reconhecimento formal da 

comunidade como um remanescente de quilombo, em que padres atuavam diretamente 

no desenvolvimento de debates e discussões e incentivavam uma postura mais 

consciente politicamente dos comunitários. 

2.2.  A influência banto no quilombo 

Apesar do valor católico dentro das dinâmicas religiosas da comunidade, as referências 

aos cultos africanos se fazem presente e, inconscientemente, vão se misturando com a 

visão sacral da comunidade. Ferreira (2020) afirma que dentro da comunidade existem 

dois pontos de tradição católica, entretanto os dois funcionam sob influências 

completamente diferentes. Em um deles, a Igreja de São Sebastião, onde são celebradas 

comumente as missas da comunidade de acordo com o que pede a Diocese de Registro. 

Já no segundo estabelecimento é uma capela feita pela comunitária Nair,  para 

reproduzir a capela histórica dos mais antigos. Sua entrada é rodeada por plantas de 

cunho medicinal (comigo-ninguém-pode, espada-de-são-jorge, guiné, etc28). 

 

28 Essas plantas estão, inclusive, muito ligadas aos rituais de limpeza e proteção espiritual feitos por 
religiões de matriz africana (SIMAS, 2021). 
 

 

35 



 

FOTO 1 - Capela de Dona Nair29 

As plantas em frente ao santuário não são mera 

coincidência neste contexto, e servem de ponte para o 

conhecimento ancestral, a fim de afastar infortúnios e 

garantir proteção, constituindo um valor de cura.   

Se eu falo que eu faço remédio, alguém vai falar lá com o 
médico, que vai botar a culpa em mim se der alguma coisa 
errada, e assim vai, então eu deixo de fazer algumas coisas. Mas 
tem gente aqui com diabetes, pressão alta, que recebe um 
monte de cartela de remédio, mas você vai na casa dela tá cheio 
de chá para tudo quanto é lado. O médico receita o remédio, 
mas ele não conhece como funciona a comunidade, aí a criatura 
toma dois tipos de medicação e dependendo uma atrapalha a 
outra e o médico não sabe. A mesma coisa é a saúde, a religião 

(Doralice, entrevista 9, p. 152. FERREIRA, 2020, p.40). 

Além do uso de plantas, práticas como as benzeções, festas e cantos fazem parte dessa 

cultura, sendo estes elementos ligados ao antigo culto africano chamado de Calundu30 

que, vindo da África Central, trazia forte ligação ao uso de ervas medicinais, cultos com 

batuques e estados de transe, no qual o praticante saía de seu estado comum para 

dançar e cuidar dos demais participantes (SIMAS, 2021).  O Calundu compõe parte da 

cosmovisão africana no cumprimento de ritos para evocação de espíritos e a busca por 

saúde e longevidade, todavia ele não é o único elemento referenciado na cultura 

quilombola. A passagem para a morte é um fator que também compõe os referenciais 

bantos utilizados nas dinâmicas espirituais do quilombo. Através da visão banto, a morte 

e a vida se tornam dois mundos, cuja linha tênue tem como nome Kalunga. Numa 

tradução, Kalunga significa o limite divisório entre a vida e a morte, ela é quem faz a 

separação entre o mundo dos vivos e dos ancestrais e, consequentemente, é uma das 

peças para a comunicação entre o quilombo e o seu passado que, dentro dessa 

simbologia, é visto como um ambiente dotado de comunicação e que apenas está sob um 

outro plano. 

30 Palavra de origem kimbundo, ligada ao povo banto e  com o significado de: obedecer a um mandamento, 
realização de culto, evocação de espíritos por meio da dança e música (SIMAS, 2021). 

29 FONTE: FERREIRA, 2020, p.62. 

 

 

36 



 

 

FIGURA 2 - Cosmograma Kongo31 

Na Cantoria das Almas32, culto quaresmal que evoca 

a figura dos antepassados falecidos, a Kalunga se 

apresenta como esse meio de passagem durante o 

rito, que se faz com a presença dos vivos e dos 

espíritos (FERREIRA, 2020), numa ideia 

semelhante ao depoimento de dona Izaíra, 

quilombola e mãe de Nilce, sobre sua visão sobre a 

morte: 

[...] Deus sabe que as almas é um ser que também foi 

vivo, a mesma coisa de nós, né? Só que teve mudança. 

Mudou da vida para a morte, e da morte vai para a 

ressurreição. Para a vida, né? Esse é o nosso ensinamento, o que os mais 

velhos nos deixaram (MARTINES, 2020, p.114) 

O atravessamento da Kalunga é uma simbologia para a conexão estabelecida entre o 

mundo das almas e o quilombo, apoiado sob o cosmograma Kongo33, uma mandala 

representativa aos ciclos da vida, que une o mundo espiritual e físico. 

O cosmograma apresentado na Figura 2 é separado em duas partes: a parte superior, que 

representa o mundo dos vivos compreendida como terra (ntoto), enquanto que a inferior 

é a representação do mundo dos mortos, representada pela argila branca (mpemba). A 

cruz (yowa) que recorta o símbolo representa cada fase da vida, desde a concepção 

(musoni) até a morte (luvemba). O topo do cosmograma é a representação de Deus34, 

considerado também o ponto mais alto de força vital de um vivente sobre a Terra, 

enquanto que o fundo é representado pelos mortos, considerado ponto mais elevado de 

34 Apesar de se assemelharem com a visão cristã, Deus e a cruz (yowa) não fazem alusão ao cristianismo 
(THOMPSON, 2011). 

33 Também conhecido como Bakongo (MAGALHÃES, 2018). 

32 Esta prática será abordada com maiores detalhes no capítulo 2.3.1.  

31 FONTE: MAGALHÃES, 2018; THOMPSON, 2011. Elaborado por: Juliana Oliveira (2025). 

 

 

37 



 

força para os espíritos, e o meio é a água. Os círculos presentes em cada ponta da cruz 

simbolizam as fases diárias do sol, sendo o topo meio-dia e o fundo meia-noite 

(THOMPSON, 2011).  

Os congos creem que a alma dos mortos atravessa uma massa de água 

para se encontrar com seus antepassados em outra dimensão. Elas, 

todavia, fazem isso sem abandonar inteiramente o mundo dos vivos, 

afinal o que pode aniquilar o ser não é a morte - ela apenas enfraquece a 

força vital -, mas sim o esquecimento. Celebrar os mortos, por isso, é 

renovar as forças vitais daqueles que se foram para que, desta maneira, 

eles retribuam isso auxiliando os vivos (SIMAS, 2021, p. 32). 

Sob o olhar banto, a morte não se torna o fim da vida, mas sim uma parte do ciclo que 

levará a alma ao renascimento, seja através de uma nova vida humana, como também 

por uma força da natureza, um rio, montanha, árvore, etc, indicando não ter interrupções 

para o ciclo da vida (THOMPSON, 2011).  

 

 2.3 Os espaços e festejos do sagrado 

Através do cosmograma Kongo, o culto aos antepassados se mistura à experiência da 

vida, integrando os espíritos dos antepassados ao convívio social e ao dia a dia da 

comunidade. No caso de Ribeirão Grande-Terra Seca, a porta de abertura para o 

estabelecimento desse convívio se encontra nos locais sagrados e nas celebrações 

religiosas. Durante a construção do RTC, o antropólogo Rubens Alves da Silva (2008) 

destacou o papel das celebrações espirituais para a construção identitária do quilombo, 

especialmente por ser um grande meio de conexão aos saberes ancestrais, através dos 

ensinamentos orais e das práticas em si, que envolvem a comunidade ao cumprirem, 

também, um papel de confraternização e engajamento coletivo. Por meio do relato de 

Nilce, Silva destacou cinco celebrações35. Elas são: Dança de São Gonçalo, Reza de Terço, 

35 É perceptível, a partir dos nomes dessas festividades,  uma influência católica evocava pela figura de 
santos, preceitos e rezas de terço. 
 

 

38 



 

Canto de Quaresma36, Fandango, Festa de São Pedro, Festa do Divino e o Congo. Outra 

festa mencionada em outras bibliografias é Mesada dos Anjos, que será abordada com 

maior detalhamento durante este capítulo.  

Conforme mostra a Tabela 3 logo abaixo, cada celebração pode ocorrer por fatores 

diferentes, com motivações associadas a pedidos e/ou cumprimentos de uma promessa, 

período preceitual ou em homenagem aos antepassados ou aos santos da celebração. 

TABELA 3 - O núcleo da devoção quilombola nas práticas tradicionais 

O núcleo da devoção quilombola nas práticas tradicionais 

 Motivação Ação Reação 

1 Promessa feita especificamente a 

São Gonçalo (espírito festeiro) 

A cura de uma 

enfermidade 

(promessa atendida 

pelo santo ou pela 

santa) 

Dança de São 

Gonçalo 

2 Promessa feita para santos 

variados (apego aos anjos) Mesada de Anjos 

3 A chegada da Quaresma e dos 

santos 

Cantoria das Almas 

Proteção espiritual 

4 

A necessidade de velar a alma de 

um(a) falecido(a) (funerais) 

Celebrar/ 

contribuir com a 

passagem do(a) 

falecido(a) para o 

mundo dos mortos 

FONTE: MARTINES (2020). 

Durante os ritos, há certas similaridades, sendo costumeiro o uso de cantos e 

instrumentos musicais, bem como o preparo de alimentos para serem distribuídos entre 

36  É associado à Cantoria das Almas (BIASE, 2016). 
 

 

39 



 

os participantes. A participação da comunidade, inclusive, é um destaque para as 

festividades que, em alguns casos, adentram as casas dos comunitários, através de 

procissões animadas, acompanhadas sob o ritmo de música e cantoria (SILVA, 2008). 

Para maior aprofundamento às dinâmicas festivas, vamos abordar separadamente três 

festividades: A Cantoria das Almas, Mesada dos Anjos e Dança de São Gonçalo. 

2.3.1. Cantoria das Almas 

A Cantoria das Almas ou Canto da Quaresma é uma festa voltada ao reencontro dos vivos 

e dos espíritos ancestrais do quilombo. Esta celebração é uma procissão noturna, feita 

em período quaresmal, acompanhada por cânticos e rezas para as almas desencarnadas. 

Ao som de uma matraca, o grupo segue à luz de velas, passando por casas, igrejas, 

cemitérios (em especial o Cemiterinho37), além de locais considerados sagrados para 

interceder pelas almas que estão no purgatório. Os cânticos que seguem o cortejo 

evocam a figura de Deus, Nossa Senhora, Jesus Cristo, entre outros santos para que 

intervenham em proteção aos que se foram, enquanto o som de uma matraca marca os 

intervalos entre as rezas, o silêncio e os cantos (BIASE, 2016; FERREIRA, 2020). 

Que na cruz morreu  
As almas do purgatória  

Foi quem padeceu 
Me pesa me pesa 

 Me há de pesar 
Que as almas benditas 

Vem à nós abençoar  
(BIASE, 2016, p.182) 

Apesar de não necessariamente ser exclusiva a um gênero, a presença de mulheres 

quanto à organização da devoção é expressiva em comparação à de homens38. Biase 

(2016), ao compartilhar sua experiência em acompanhar a Cantoria de 2015, relata a 

baixa presença de crianças ao rito, que antes vinham acompanhadas de suas mães, mas 

que, ao decorrer do tempo, foram se desinteressando em participar.  

38Não obstante, Martines (2020) enfatiza que a presença masculina é um elemento importante para 
realização da Cantoria. 

37 Cemitério destinado às crianças (FERREIRA, 2020). 

 

 

40 



 

FOTO 2 - Momento da Cantoria das Almas em frente à capela.39 

FOTO 3 - Cruzes da Cantoria da Almas40 

 

Durante a procissão da Cantoria das Almas, é importante destacar que, apesar de se 

basear em elementos católicos, essa ação tem a presença de elementos que podem ser 

associados ao cosmograma Kongo, como a evocação das almas justamente à meia-noite, 

hora de sua maior força vital, conforme o ensinamento banto indica; a ida aos locais 

sagrados, em parte ligados à natureza; o uso de uma bebida de efeito curativo e a 

simbologia da cruz, como uma representação ao próprio sofrimento do crucificado, mas 

também da yowa41, presente no cosmograma (FERREIRA, 2020; BIASE, 2016).  

2.3.2. Mesada dos Anjos 

A Mesada dos Anjos é uma celebração de agradecimento vinculada ao cumprimento de 

uma promessa de cura ou a uma graça alcançada por uma criança. A festa se concretiza 

por meio da oferta de um banquete dedicado aos “anjos” (crianças de até sete anos42 que 

estão na comunidade) e inclui homenagens ao santo relacionado à promessa. O uso do 

termo “anjos” remete à pureza infantil, reforçando a ideia de que as crianças são seres 

livres de maldade ou pecado, além de estabelecer uma conexão simbólica com as 

crianças falecidas do cemiterinho (FERREIRA, 2020).  

42 As mulheres grávidas também participam, por estarem carregando um anjo em sua barriga (BIASE, 
2016). 
 

41 Cruz do cosmograma Kongo (THOMPSON, 2011). 

40 FONTE: FERREIRA, 2020, p.111 

39 FONTE: BIASE, 2016, p.183.  Autoria de Nilce de Pontes Pereira do Santos. 

 

 

41 



 

Durante a celebração, são entoados cânticos e rezas de terço em devoção aos santos e 

anjos das festividades, além de apresentações realizadas pelas próprias crianças. Na 

Mesada dos Anjos de 2015, os participantes reuniram-se para homenagear Nossa 

Senhora de Aparecida (BIASE, 2016), oferecendo-lhe canções e ramos de flores. Ao 

término da cerimônia, as crianças dirigiram-se à casa de dona Alexandra, onde foram 

recepcionadas com uma farta refeição, disposta sobre uma toalha adornada com duas 

velas acesas. Enquanto se serviam, os mais velhos as abençoavam por meio de cantorias, 

em um coro conduzido pelas avós43 (Ibidem). Um aspecto relevante a ser destacado é a 

relação entre as famílias e o envolvimento dos pais na organização do evento, 

evidenciando a valorização do núcleo familiar no contexto quilombola.  

FOTO 4 - Mesada de Anjo, casa de Dona Alexandra, em outubro/2014. 

 

FONTE: BIASE, 2016, p.176. Autoria: de Nilce de Pontes. 

Há uma relação de cuidado e agradecimento aos anjos, por serem justamente a 

representação de continuidade da comunidade. As crianças simbolizam a perpetuação 

da cultura e dos ensinamentos ancestrais. A aura angelical evocada nos pequenos tem 

por motivações a ideia de pureza, mas também uma ligação ao sagrado. A ideia de morte 

para os pequenos historicamente se fazia como um cenário recorrente à comunidade 

que, sem a estrutura médica necessária, viam as crianças padecerem facilmente por 

comorbidades. Na falta médica, as estruturas restantes para salvaguardá-las estavam 

43 Mulheres mais velhas das comunidades de Ribeirão Grande-Terra Seca e Cedro (BIASE,2016). 
 

 

42 



 

centradas nos saberes medicinais ancestrais e no apoio espiritual, no apego aos santos 

para promover saúde às crianças necessitadas (BIASE, 2016).  

A partir da narrativa das mulheres mais velhas, nota-se que o 

nascimento e a morte eram possibilidades mais próximas e frequentes. 

Muitas crianças nasciam e a ocorrência de óbitos, tanto das crianças 

como das mães, não era pequena durante os partos. Tradicionalmente na 

comunidade o momento do parto é compreendido como um momento 

sagrado, a abertura do canal de comunicação entre a vida terrena e 

espiritual, que pode resultar na chegada de “anjos” (as crianças) ou no 

retorno aos céus (Ibidem, p.62) 

Por estarem em um estado de transição entre a vida e a morte, assim como exemplifica a 

travessia da Kalunga, as crianças recebem a identificação de anjos, como seres em 

formação que dependem do amparo dos mais velhos. Essa concepção confere aos anjos 

um tratamento diferenciado por parte dos adultos, permitindo-lhes maior liberdade, 

privilégio que, contudo, já não se estende às crianças com mais de sete anos. A distinção 

entre os anjos e os demais membros da comunidade está relacionada ao fato de que, por 

estarem em seu primeiro septênio de vida, seu comportamento é avaliado com maior 

flexibilidade. Sob a lógica da frase "Tá tudo bem, é criança", os pequenos desfrutam de 

uma maior liberdade, podendo transitar livremente por diferentes espaços, acessar a 

intimidade de outras casas e consumir alimentos fora dos horários estabelecidos. Essa 

permissividade é compreendida como parte essencial de sua formação, preparando-os 

para, ao ultrapassarem essa fase, assumirem responsabilidades comportamentais mais 

rigorosas (Ibidem).  

2.3.3. Dança de São Gonçalo 

A Dança44 de São Gonçalo ou Festa de São Gonçalo, é uma celebração em homenagem ao 

santo homônimo, conhecido como o padroeiro dos violeiros. Sua popularidade, no 

entanto, transcende esse título, uma vez que é também associado à resolução de 

44 Dá-se o nome de dança, pois o grupo participante, ao caminhar no festejo, anda de forma ritmada, 
semelhante a uma dança. (FERREIRA, 2020). 
 

 

43 



 

problemas diversos, especialmente aqueles relacionados à saúde, além de ser 

considerado um santo festeiro. A ausência de uma estrutura médica adequada, conforme 

mencionado no subtópico sobre a Mesada dos Anjos, intensificava a recorrência aos 

santos para a solução de possíveis comorbidades, o que contribuiu para a difusão da 

tradição da Dança de São Gonçalo. A dinâmica do ritual ocorre da seguinte maneira: os 

participantes formam pares de homens e mulheres e, sob a orientação dos mestres, 

realizam as voltas de romaria, cuja quantidade varia conforme a promessa feita. Essas 

voltas consistem na ida do grupo a um salão onde há um altar adornado com a imagem 

de São Gonçalo e um vaso de flores. Em um gesto simbólico que remete ao matrimônio, 

os casais seguem dançando até o altar e, ao chegarem, beijam a imagem do santo de 

maneira sincronizada. O ciclo se completa quando todos os pares finalizam essa ação, 

concluindo uma volta da romaria. Ao final de todas as voltas, o grupo ainda rezava um 

terço, entregavam a promessa e, assim, finalizavam a celebração (MARTINES, 2020). 

Na volta de romaria, tem um cantador, tem a cantadera, o mestre mesmo 
do canto, tem o contramestre, tudo na viola. O primeiro passo era 
combinar o local, qual a casa que o morador fez a promessa para São 
Gonçalo. Marcava a casa e precisava de pelo menos nove par. Aí tem 
casamento, tudo isso aí, par com par. Aí dá as volta, tem o altar que eles 
coloca pro santo ali, cada volta a pessoa passa ali, e faz um ritual de bejar 
o santo ali e passa (Jair em entrevista com Ferreira. FERREIRA, 2020, p. 
79). 

Na comunidade, a função de Mestre de Romaria, exclusiva aos homens, era 

desempenhada por Seu Bernardo, pai de dona Izaíra e avô de Nilce. Junto a seu filho, Seu 

Camilo, e a outro membro da comunidade, ele coordenava a organização do festejo, 

estruturando o espaço e distribuindo os participantes em pares. 

2.3.4. Os espaços sagrados 

Como abordado ao longo do capítulo 2, a comunidade de Ribeirão Grande-Terra Seca 

carrega uma grande ligação entre o espaço e o sagrado, com cultivo de seres divinos, 

festejos misturados aos elementos presentes na natureza. A partir dessa relação, há a 

constituição de lugares específicos que além de cumprirem com uma função cotidiana da 

comunidade, ganham uma identificação com o sagrado, principalmente os cemitérios. Os 

 

 

44 



 

cemitérios, por serem a morada dos espíritos ancestrais, são o ponto de encontro direto 

entre os vivos e os mortos. Por entenderem que dali os espíritos observam a 

comunidade, os quilombolas consideram esse um espaço santo. Os símbolos de cruz, 

presentes neste ambiente, são lidos como um símbolo sacral, indicando que ali deve 

haver respeito com o espaço. Ferreira (2020) traz como um exemplo o espaço do 

Cemiterinho, local onde estão enterradas as crianças da comunidade e, também, onde 

são feitas as rezas para a Cantoria das Almas. Além de servir como abrigo para os anjos45, 

o Cemiterinho desempenha um papel fundamental no encaminhamento para o céu 

dessas almas. Nos casos de crianças falecidas antes de receberem o batismo, um aspecto 

considerado crucial pelos devotos da comunidade, os familiares retornam ao local 

posteriormente para realizar a cerimônia, garantindo-lhes a devida passagem espiritual. 

Nesses casos, o encaminhamento da alma é uma prioridade pelo fato dela estar 

relacionada ao espírito de um anjo, um ser sem maldade, que sem o batismo, correrá o 

risco de se afastar do sagrado (FERREIRA, 2020).  

[...] E por causa que a criança é um vivente, um ser humano que tá 
gerano né, então batizava, porque os mais velho ensinava que a criança 
tem que ser batizada. A pessoa que não é batizada pra Deus, in 
comparano é a mesma coisa que uma criação, a criação também é um 
vivente que vive, só que a gente tem uma diferença, porque a gente tem 
que ser batizado pra ser um servo de Deus mesmo (Fala da comunitária 
Clarice, FERREIRA, 2020, p.109-110). 

Segundo Biase (2016), um elemento que ganha destaque neste espaço é a árvore Cedro, 

pois o Cedro era um símbolo representativo das almas, já que a cada criança enterrada, 

uma árvore era plantada. Outros elementos ligados à natureza também estão presentes 

no campo sagrado. Em conversa com Martines (2020), Nilce participou de uma dinâmica 

proposta pelo pesquisador, na qual precisava identificar os locais que considerava 

sagrados. Durante o processo, ela resgatou memórias de sua infância, associando esses 

espaços ao sagrado e aos elementos da natureza, como a água, o fogo e a terra. Dentre os 

locais mencionados, destacam-se as áreas de produção, como monjolos, rios de pesca, 

pomares e casas de pilar arroz e milho. Esses espaços eram frequentados por Nilce na 

45 A expressão “anjo” é usada para denotar crianças falecidas nos primeiros anos de vida (FERREIRA, 
2020).  
 

 

45 



 

companhia dos mais velhos, onde também interagia com outros membros da 

comunidade, incluindo as crianças, com quem brincava e explorava o ambiente. Essa 

relação revela uma construção socioespacial que entrelaça o sagrado, a brincadeira e o 

cotidiano quilombola. Como criança, Nilce experimentava esses espaços com liberdade, 

vivenciando-os simultaneamente como espaços de diversão, força espiritual e 

transmissão de tradições. Por meio das brincadeiras, ela reproduzia práticas ancestrais 

nesses lugares, contribuindo para a perpetuação da cultura. Além disso, na condição de 

anjo, Nilce não apenas habitava esses espaços, mas também se tornava parte do próprio 

sagrado que os envolvia. 

Fui criado brincando de fazer o que os mais velhos faziam. Eles 

passavam o dia no engenho produzindo rapadura, melaço, batida e 

beneficiando a cana-de-açúcar com tração animal. Nós, crianças, 

fazíamos a mesma coisa, de brincadeira. (BISPO, 2023, p.39). 

A Tabela 4 e a Foto 5 apresentam os locais sagrados identificados por Nilce, 

evidenciando suas conexões com os elementos da natureza. 

FOTO 5 - Espaços sagrados de Nilce 

 

FONTE: MARTINES, 2020, p.87 

Legenda: O rio destacado em 

vermelho representa o Rio Turvo, 

enquanto o rio em azul 

corresponde ao Ribeirão Grande. 

As setas azuis indicam os afluentes 

presentes em cada área 

identificada. Os números foram 

adicionados posteriormente para 

facilitar a correlação com os dados organizados na Tabela 4. 

 

 

 

46 



 

 

FONTE: MARTINES, 2020, p.88. 

 

 

47 

TABELA 4 - Os elementos constituintes dos espaços sagrados na perspectiva da Nilce 

N˚ Morada (família)/ 
Córrego 

Terra Água Fogo Travessia 

Árvore 
de Cedro 

Pomar Rio Cachoeira Monjolo Moenda Pesca Mangueira Escaçador A pé A cavalo Por canoa 

1 Maneada             

2 Maria Migué             

3 Maria Lúcia             

4 Córrego do Salto/ Maria 
Izabel 

            

5 Córrego do Araço             

6 Abraão             

7 Guaraípo             

8 Córrego do Monjolo             

9 Bernardo             

1
0 

Miguesada/ 
Córrego do Arto 

            



 

A espacialidade dos elementos sagrados também chegou a ser explorada em outras 

dinâmicas. Souza (2016), durante seu mestrado, conduziu  a construção de cartografias 

sociais dentro da comunidade. Utilizando-se da participação comunitária, o pesquisador 

construiu um mapa coletivo, além de georreferenciar elementos de saberes e ocupações 

na região. Os Mapas 3 e 4, frutos desta pesquisa, explicitam geograficamente os 

elementos constituintes das devoções presentes na comunidade, estando as festividades 

(Mesada dos Anjos, Devoção das Almas46 e Dança de São Gonçalo) presentes. Outros 

elementos associados às crenças tradicionais, como as plantas medicinais e o cemitério 

são visíveis nesta análise.  

Num segundo recorte, representado pelo Mapa 4, os elementos devocionais estão 

presentes através dos próprios comunitários e suas ocupações, enfatizando as figuras de 

liderança religiosa e o envolvimento com as práticas de cunho sagrado, conforme é 

possível observar nos mapas adiante: 

46 Também conhecida como Cantoria das Almas. 
 

 

48 



 

 MAPA 3 - Mapa coletivo da comunidade Ribeirão Grande e Terra Seca 

FONTE: SOUZA, 2016.  

 

 

49 



 

MAPA 4 - Saberes e ocupações nas comunidades quilombolas de Ribeirão Grande e Terra Seca - Barra do Turvo-SP 

FONTE: SOUZA, 2016.  
 

 

50 



 

 

3. O avanço evangélico sob a cultura quilombola a partir da comunidade Ribeirão 

Grande-Terra Seca  

3.1. Evangélicos e raça: popularização pentecostal entre as camadas negras 

do Brasil 

Nos últimos anos, os evangélicos estão vivenciando um boom nos números de fiéis e 

igrejas pelo Brasil afora. De forma surpreendente, esse grupo que, até a década de 80, era 

inexpressivo em comparação ao catolicismo, representando somente 5% da população, 

teve um crescimento nacional meteórico, alcançando um terço da população brasileira. 

Sua popularidade é disseminada entre as diversas camadas sociais brasileiras47, 

podendo, inclusive, se tornar a maior religião do Brasil até 2032. Num recorte racial, os 

evangélicos48 são considerados o grupo religioso mais negro do país, superando as 

religiões de origem afro. O pentecostalismo, nesse sentido, é um destaque, sendo 

considerada a única denominação cristã mundial a ser criada por um negro (SPYER, 

2022). Partindo de um sincretismo entre elementos afro-americanos, católicos e 

metodistas, o pastor afro-americano Wiliam J. Seymour formou as bases do que 

conhecemos como pentecostalismo (MACEDO, 2007).  

Ao chegar ao Brasil, o pentecostalismo trouxe consigo uma oratória acessível, a prática 

de cânticos e testemunhos e uma forte influência cultural afro, o que possibilitou sua 

rápida conexão com a comunidade negra. Além disso, diferentemente da Igreja Católica, 

que, alinhada à herança colonial, reproduzia comportamentos excludentes e relegava 

grupos marginalizados a uma posição inferior, as igrejas pentecostais adotavam uma 

postura mais aberta, especialmente em relação aos pobres e negros, sendo-lhes uma 

rede de suporte social e espiritual. Nesse contexto, a expansão do pentecostalismo foi 

favorecida por sua proximidade com as culturas populares e por sua ênfase em 

experiências místicas, em contato com espíritos, além de apresentar rápidas soluções 

aos adeptos que a procuravam para lidar com problemas cotidianos, o que deu base para 

sua consolidação no campo religioso brasileiro (Ibidem). 

48 Seguindo o embasamento de Juliano Spyer, o termo evangélico, neste trabalho, irá abarcar tanto 
protestantes como pentecostais. 

47 Todavia, destacam-se entre as camadas mais pobres (SPYER, 2022). 

 

 

51 



 

[...] o Pentecostalismo brasileiro, embora tendo raízes protestantes, 

incorporou a crença em entidades sobrenaturais em práticas de 

possessões espirituais e na solução de problemas cotidianos através da 

magia, demonstrando a influência afro-brasileira. A glossolalia, a cura 

divina e a possessão espiritual nas denominações pentecostais 

brasileiras acabam permitindo ao adepto expressar mais livremente 

suas frustrações e anseios, solucionando seus problemas cotidianos e 

combatendo espíritos malignos que ameaçam sua vida. (MACEDO, 2007, 

p.121) 

Apesar da aproximação com a população negra, é preciso salientar que esta relação 

carrega contradições quanto à aceitação de elementos culturais afro-brasileiros. 

Segundo Reina (2017),  apesar de haver uma "certa aceitação da cor e da identidade 

negra pela comunidade evangélica, a visão sobre o negro não deixa de ser a de um negro 

exótico, e é carregada de preconceitos” (Ibidem, p.263). A autora, ao afirmar que ainda 

exista uma visão pejorativa ao negro, também expôs que, apesar da postura mais aberta 

e linguagem mais universal, as igrejas evangélicas ainda reproduziam situações de 

racismo em sua estrutura. Reina prossegue, compartilhando o relato da pastora 

Waldicéia Silva sobre uma experiência vivida por seus avós em uma igreja Assembleia de 

Deus. Segundo ela, seus avós, atraídos pelos cantos que remetiam às melodias dos 

quilombos, decidiram participar de um culto. No entanto, ao se manifestarem contra um 

episódio de discriminação racial, foram convidados a se retirar e incentivados a abrir 

uma nova congregação no bairro onde moravam. Apesar do caso relatado, Reina destaca 

que, ao longo do tempo, a presença negra nas igrejas pentecostais se fortaleceu, com 

estes ocupando o púlpito, assumindo cargos internos e universalizando a questão racial 

dentro dessas instituições. No entanto, a questão cultural afro ainda permanece um 

desafio, sendo ao mesmo tempo incorporada e rejeitada. Enquanto práticas como o uso 

de ervas e elementos da medicina tradicional são adaptadas à fé pentecostal, figuras e 

entidades espirituais de matriz afro, como Exu e Pombogira, são recusadas. Macedo 

(2007) explica que por terem semelhanças entre seus públicos, há, também, uma certa 

disputa de fiéis entre as religiões afro-brasileiras, principalmente Umbanda, trabalhada 

numa  lógica mercadológica pelas igrejas. Esse movimento vem associado ao fato de 

 

 

52 



 

serem duas vertentes religiosas populares, de alta capilaridade entre as camadas 

marginalizadas, o que traz uma noção de "concorrência" de público. Balloussier (2024) 

complementa que, até a década de 90, não era interessante para os pentecostais ter uma 

competitividade direta com o catolicismo, “já que enfrentar a hipertrofia católica ainda 

não era uma hipótese plausível”(Ibidem, p.99). 

Todavia, há uma preocupação social em alas evangélicas mais engajadas com os 

quilombos. Worrall (2012) ao abordar a relação entre as instituições evangélicas e as 

comunidades quilombolas, afirma que o modelo de igreja a ser desenvolvido dentro das 

comunidades deve ser pensado a partir de um conhecimento prévio sobre as demandas 

e direitos quilombolas, podendo, inclusive estar presente na “revitalização do 

patrimônio cultural, a manutenção das suas riquezas e da transformação integral dos 

seus membros”. 

De certo, é fato afirmar que a abordagem evangélica pode ocorrer por diversas vias. A 

comunidade evangélica é ampla, tendo dentro de si uma alta variação de subvertentes, 

que modificam completamente seu perfil e metodologia em desenvolver o seu 

ministério. O pentecostalismo se destaca por sua variedade de formas e abordagens. 

Justamente por isto, o próximo subcapítulo irá destrinchar essas diferenças para uma 

melhor análise quanto ao perfil pentecostal. 

  3.1.1. Origem e tipos de Igrejas Pentecostais 

De acordo com Mariano (2021), as igrejas pentecostais podem ser classificadas em três 

categorias, ou "três ondas": pentecostalismo clássico, deuteropentecostalismo e 

neopentecostalismo, sendo a principal distinção entre essas vertentes a ênfase que cada 

uma delas atribui a determinados elementos em seus cultos. O pentecostalismo clássico 

chegou ao Brasil no início do século XX com a chegada da Congregação Cristã no Brasil 

(1910) e da Assembleia de Deus (1911), sendo estas as vertentes pentecostais 

dominantes no país até a década de 1950. Inicialmente, seu público era formado, em 

grande parte, por pessoas de baixa renda e escolaridade49, frequentemente 

marginalizadas pelas igrejas católicas e protestantes tradicionais. Essa corrente se 

49 Atualmente, o perfil social teve mudanças, ainda que mantenha parte de seu público com as 
características citadas (MARIANO, 2014). 
 

 

53 



 

caracteriza pelo uso da glossolalia (falar em línguas estranhas) como forma de 

comunicação com o divino, pelo anticatolicismo e pela rejeição a contatos seculares50. 

A partir da década de 1950, o cenário começou a se transformar com a ascensão das 

igrejas deuteropentecostais, representantes da chamada "segunda onda". Esse grupo 

inclui denominações como o Evangelho Quadrangular, Brasil para Cristo, Deus é Amor e 

Casa da Bênção. Diferentemente dos pentecostais clássicos, os deuteropentecostais 

passaram a utilizar amplamente os meios de comunicação, como rádio e televisão, para a 

propagação de suas mensagens. Além disso, enfatizaram um evangelismo de massas 

centrado na promessa de cura, estratégia que impulsionou significativamente o 

crescimento e a disseminação dessas igrejas, tornando-se um poderoso recurso 

proselitista. 

Na segunda metade da década de 1970, sob influência da Igreja Nova Vida, surgiram as 

igrejas neopentecostais, entre as quais se destacam a Igreja Universal do Reino de Deus, 

a Igreja Internacional da Graça de Deus, a Igreja Cristo Vive e a Igreja Nacional do Senhor 

Jesus Cristo. Diferenciando-se das ondas anteriores, o neopentecostalismo apresenta 

forte apreço à Teologia da Prosperidade, baixa inclinação ao ecumenismo e pouca 

tolerância religiosa. Embora compartilhe com os deuteropentecostais o uso de mídias e a 

ênfase nos ritos de cura, sua principal particularidade é a centralidade na ideia de uma 

intensa guerra espiritual contra demônios. Esse discurso fortalece a noção de libertação 

espiritual e contribui para o aumento da rejeição a religiões espíritas e de matriz 

africana entre seus fiéis. Mariano ressalta que, apesar dessas características gerais, não 

há homogeneidade teológica entre as igrejas neopentecostais. Algumas denominações 

incorporam elementos sincréticos, como o uso de ervas e cânticos em suas práticas, 

ainda que, paradoxalmente, rejeitem crenças de origem africana. 

A origem do pentecostalismo está associada ao protestantismo histórico, filosofia 

religiosa criada a partir da Reforma Protestante, no séc. XVI. Criada como um 

contraponto à Igreja Católica, os protestantes reiteraram uma ideia de aproximação com 

50 Secular, numa leitura religiosa, indica tudo aquilo que é do mundo, ou seja, externo da prática religiosa 
(BALLOUSSIER, 2024). 
 

 

54 



 

a figura de Deus, focando sua experiência religiosa nas práticas cristãs e no contato com 

o divino, abdicando de tudo que pudesse atrapalhar ou distraí-lo nesse processo. Os 

protestantes chegaram ao Brasil em meados do séc.XIX e, apesar de serem a base 

formadora das igrejas pentecostais, foram se afastando, posteriormente, dessas 

vertentes51 (SPYER, 2022).   

3.2. Dados sobre as Igrejas em Ribeirão Grande-Terra Seca 

Em 2010, o município Barra do Turvo contava com 81 estabelecimentos religiosos52 

(IBGE, 2010), sendo a Igreja Assembleia de Deus e a Igreja Católica as mais 

representativas, com 18 e 17 unidades, respectivamente. No entanto, a falta de 

informações completas sobre localização e coordenadas impede a espacialização precisa 

desses dados, tornando inviável uma análise assertiva para a área onde se encontra a 

comunidade de Ribeirão Grande-Terra Seca. Ainda assim, observa-se uma forte presença 

evangélica na área, com denominações relevantes como a Congregação Cristã, a Igreja 

Batista e a Deus é Amor, entre outras53. Apesar de apresentar quedas no número de 

igrejas, os dados do Censo de 2022 confirmam um cenário marcado pela predominância 

de igrejas cristãs, abrangendo vertentes evangélicas pentecostais e protestantes, além da 

Igreja Católica. O número total de estabelecimentos religiosos caiu significativamente de 

81 para 7154, ao mesmo tempo em que novas denominações surgiram no município, 

como a Igreja Plenitude, a Igreja Testemunha de Jeová e a Igreja Apostólica de Jesus 

Cristo. A Figura 3 apresenta a variação no número de igrejas entre 2010 e 2022, 

enquanto o Mapa 3 ilustra a distribuição espacial dos estabelecimentos em 2022. 

 

 

54 Dados completos no Anexo 2. 

53Dados completos no Anexo 1. 

52 O Censo de 2010, diferente do Censo 2022,  não tem uma categoria específica para estabelecimentos 
religiosos, todavia pela categoria Tipo de Estabelecimento é possível reconhecer o nome de igrejas ou de 
estabelecimentos vinculados à elas. Para uma melhor captação de dados, foram considerados nomes que 
se assemelhavam às  nomenclaturas utilizadas no Censo de 2022 e/ou que dessem referências às práticas 
religiosas. 

51 Buscando exemplificar a classificação das denominações evangélicas, Juliano Spyer (2022) elaborou um 
esquema representativo, mostrando a origem das tradições pentecostais. Esse esquema está presente no 
Anexo 4. 

 

 

55 



 

FIGURA 3 - Variação de igrejas em Barra do Turvo-SP no período 2010-2022 

 

 FONTE: IBGE (2010, 2022). Elaboração: Juliana Oliveira (2025) 

 

MAPA 5 - Estabelecimentos religiosos em Barra do Turvo-SP em 2022 

 

FONTE: IBGE (2022). Elaboração: Juliana Oliveira (2025) 

Conforme mostra o Mapa 3, todas as comunidades presentes em Barra do Turvo-SP 

apresentam estabelecimentos religiosos55, sendo eles: 3 igrejas no Reginaldo (Igreja 

Deus é Amor; Igreja Assembleia de Deus; Igreja Católica); 1 igreja no Cedro (Igreja 

Católica do Cedro) e 4 igrejas em Pedra Preta (Igreja Cristã da Família; Igreja N.Sa. 

55 Neste caso, é preciso levar em consideração que muitas igrejas não apresentam registro oficial ou 
caracterização externa, sendo as chamadas “igrejas de garagem”, o que dificulta sua identificação e abre a 
possibilidade de incongruência entre os dados (SPYER, 2022). 
 

 

56 



 

Aparecida; Igreja Assembleia de Deus; Igreja Congregação Cristã no Brasil). Para 

Ribeirão Grande-Terra Seca, foram contabilizados 5 estabelecimentos de diferentes 

segmentos, conforme mostrado na Tabela 5. A presença evangélica é estabelecida nos 

quilombos, principalmente se tratando da Assembleia de Deus, que das quatros 

comunidades de Barra do Turvo, tem sedes em três. Em Ribeirão Grande-Terra Seca, a 

Assembleia está presente desde a década de 80 (MARTINES, 2020), sendo, inclusive, a 

primeira doutrina religiosa a se estabelecer no território. Nilce56 confirma a presença 

das igrejas evangélica e católica nos quilombos, destacando, entre os quilombolas de 

Ribeirão Grande-Terra, a influência da Congregação Cristã e da Assembleia de Deus.  

 

TABELA 5 - Tipos de estabelecimentos religiosos localizados na comunidade  Ribeirão 

Grande-Terra Seca 

Tipos de estabelecimentos religiosos localizados na comunidade 
quilombola Ribeirão Grande-Terra Seca 

Nome Tipo de doutrina 

Igreja Assembleia de Deus Pentecostal clássico 

Igreja Católica São Sebastião Católica 

Barracão da Igreja Católica Católica 

Igreja Católica Católica 

Igreja Visão Missionária Pentecostal 

FONTE: IBGE (2022); VISÃO MISSIONÁRIA (s/d); MARIANO, 2014. Elaboração: Juliana Oliveira 

(2025) 

Embora compartilhem semelhanças doutrinárias, as instituições presentes no território 

estabelecem relações distintas com a comunidade. A Visão Missionária, por exemplo, 

atende majoritariamente um público sem vínculo direto com o quilombo, enquanto as 

demais mantêm uma conexão mais próxima com os moradores57.  

57 Informação trazida por Nilce, em fevereiro de 2025. 

56 Entrevista feita em fevereiro de 2025 para Juliana Oliveira. 

 

 

57 



 

 

3.3. Vínculo pentecostal com a tradicionalidade com o quilombo Ribeirão 

Grande-Terra Seca 

A entrada evangélica dentro da comunidade de Ribeirão Grande-Terra Seca acarretou 

mudanças para a manutenção dos ritos tradicionais e a relação entre os convertidos com 

os ritos tradicionais. Presentes na região desde a década de 80, os pentecostais vem 

crescendo continuamente na região, abarcando não somente os quilombos de Barra do 

Turvo, como também do Vale do Ribeira. Somado ao seu crescimento, a relação com a 

tradicionalidade vem sofrendo com interferências geradas pela nova expressão religiosa. 

Diegues (2007) analisando o contexto geral da região do Ribeira, afirma que o avanço 

das igrejas evangélicas, somado a outros fatores, vem desarticulando a promoção de 

manifestações tradicionais, que ainda são feitas, mas sem a relevância que tinham no 

passado. Além disso, Diegues enfatiza o aumento de conflitos nas celebrações, com 

brigas entre participantes, o que aumenta o declínio dessas festividades. 

A festa dos Reis, o Divino, estão fracassando; crente não vai na festa. O 

povo está esquecendo as antiguidades. Agora é baile e só dá briga” 

(Pescador de Ubatumirim, católico, em entrevista com Antônio Diegues. 

DIEGUES, 2007, p.26). 

A tradição quilombola, por estar associada à cultura afro e católica, tornou-se um 

elemento, em parte, a ser rejeitado por aqueles que decidiram se converter ao 

pentecostalismo. Por seguirem uma nova doutrina, o grupo de comunitários convertidos 

acaba não tendo tanto envolvimento com as festas e celebrações religiosas, o que gera 

um afastamento, como afirma Nilce: 

[...] tem os irmãos (evangélicos), né? que num concordam muito, porque, 

no final tem o bailinho, né. [...] E mutirão sem bebida num existe, né. Pelo 

menos pra nós lá num... aí, com relação aos evangélicos, cria uma certa... 

distanciamento, né? (Nilce em entrevista em fev/2015. BIASE, 2016, 

p.68) 

 

 

58 



 

Esse afastamento, somado com a divisão de crenças, trouxe, no ponto de vista de Nilce, 

dificuldades para a organização e mobilização social, com divergências entre os lados 

para realização de atividades mais tradicionais, como os festejos e o mutirão (BIASE, 

2016). Ao falar sobre essa questão, a liderança dá ênfase ao papel do espaço religioso 

para a organização sociopolítica da comunidade e relembra que a Pastoral, além de seu 

caráter religioso, serviu como local para os encontros e reuniões entre as lideranças do 

quilombo. Essa mistura de elementos religiosos e políticos, segundo Biase (2016), 

contribuiu para a ideia de devoção quilombola, uma das bases para definição identitária 

do grupo. Posteriormente, os encontros ficaram independentes à instituição católica, 

desprendendo-se do cunho religioso. Ao mesmo tempo, Nilce identifica o sagrado e a 

identidade quilombola por outros caminhos, nos quais a natureza, as celebrações e rezas 

feitas pelos mais antigos que carregam o semblante devoto e identitário (Ibidem). 

Durante a entrevista que tive com Nilce, em fevereiro de 2025, ela abordou o papel racial 

dentro da construção da fé na comunidade, mostrando uma preocupação quanto a 

possibilidade de apagamento cultural consequente à entrada das igrejas evangélicas e 

católicas. Nilce, apesar de reconhecer a influência afro aos cultos, nota o seu 

silenciamento, reforçado pelo fato de o quilombo se localizar próximo à divisa de São 

Paulo e Paraná, estados massivamente católicos e evangélicos58 que apresentam altos 

índices de violência racial. Em 2023, São Paulo e Paraná ocuparam, respectivamente, o 

primeiro e o terceiro lugar entre os estados com o maior número de casos de racismo, 

com 2.304 registros em território paulista e 1.606 no Paraná.59 Vale ressaltar que, em 

2024, esses estados estiveram entre os 10 primeiros na lista de denúncias por violação 

de liberdade religiosa, sendo a maior concentração em São Paulo (cerca de 615 

denúncias)60. A partir desse contexto, é possível entender a tradicionalidade cultural e de 

crenças em Ribeirão Grande-Terra como elementos expostos, não somente ao 

apagamento, como também à intolerância religiosa e violações raciais.  

60 Dados do Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania, 2024. 

59 Anuário Brasileiro de Segurança Pública, 2024. 

58 Estes grupos religiosos, quando somados, representavam, em 2010, 84% da população de São Paulo 
(sendo 14,75% em igrejas pentecostais) e 91% da população paranaense (sendo 13,4% em igrejas 
pentecostais). (CENSO, 2010). 

 

 

59 



 

Aprofundando-se mais na temática afro, Nilce afirma não compreender a rapidez da 

mudança religiosa no quilombo, e retorna ao período de sua infância para contar sobre a 

participação da comunidade nas celebrações religiosas feitas por seu avô, Bernardo. 

Apresentando um tom nostálgico, a liderança recorda que seu avô reunia jovens, adultos 

e idosos para suas celebrações. Semelhante à tradição da Mesada dos Anjos, uma esteira 

com comidas era preparada e posta no chão, ficando à disposição dos convidados. Seu 

Bernardo ficava à frente, ajoelhado, e segundo Nilce, incorporava espíritos e falava em 

outras línguas. Ao recordar essa memória da infância, Nilce interliga as experiências 

espirituais cultivadas no quilombo com as que estão presentes nas religiões de matriz 

africana e conta que, ao ir pela primeira vez para uma celebração em um terreiro de 

umbanda, sentiu uma grande semelhança com as experiências religiosas praticadas no 

quilombo antecedentes à entrada da igreja católica: 

Quando eu fui no terreiro pela primeira vez, eu falei “Cara, eu tô em 

casa”. Sabe, assim, quando vem aquela memória… “Eu já vivi isso?” [...] 

"Ah, o vô falava em outras línguas"… Não é questão de falar em outras 

línguas, como é que ele poderia ser mestre, benzedor e "remedieiro" ao 

mesmo tempo? Ele tinha que ter conhecimento, e por isso ele era 

chamado de macumbeiro, feiticeiro… (Nilce, em entrevista em fevereiro 

de 2025) 

Voltando a falar sobre a igreja católica no território, Nilce relata que a instituição tem se 

relacionado de forma problemática com a comunidade, fazendo um movimento de 

afastamento, que se estende para a cultura tradicional e a presença de representantes 

quilombolas nas atividades religiosas. A igreja aumentou a participação de grupos 

internos de apoio nas missas e, concomitantemente, diminuiu a participação ativa dos 

comunitários. Cerca de 12 comunitários, incluindo a própria Nilce, foram afastados das 

atividades clericais sob a justificativa de estarem sem tempo hábil ou idade apropriada 

para seguir com as responsabilidades demandadas pela Igreja. Nilce conta que a partir 

de 2024, o padre proibiu a realização das celebrações tradicionais em Ribeirão Grande e 

no Cedro, com o argumento de que elas estariam estimulando a violência e o uso de 

álcool. Segundo Nilce, a decisão de proibição trouxe discordâncias para a comunidade, 

sendo apoiada pelos grupos evangélicos e por parte dos católicos, o que aumenta a 

 

 

60 



 

disputa religiosa e o enfrentamento a ser feito pelos o que querem a manutenção dos 

ritos e celebrações tradicionais. As proibições feitas pelo padre expõem uma relação 

conflituosa da instituição católica com a espiritualidade historicamente presente na 

comunidade, criando uma disputa religiosa entre os espaços da fé do quilombo, segundo 

Nilce. Os pentecostais demonstram uma maior abertura, todavia evitam envolvimento 

direto com as festas tradicionais e, em alguns casos, contribuem para as pressões pelo 

seu encerramento. Sob uma perspectiva sincrética, é possível identificar similaridades 

entre práticas pentecostais e as já presentes no quilombo. Nilce exemplifica essa relação 

ao mencionar as celebrações evangélicas realizadas nas residências de fiéis, que 

guardam semelhanças com os encontros de Romaria. Tanto essas celebrações quanto os 

eventos vinculados ao tradicionalismo envolvem a reunião em comunidade, o preparo de 

alimentos e a prática do acolhimento. Ferreira (2020), ao entrevistá-la61, aborda  o 

sincretismo como um elemento ainda presente, mostrando que a igreja evangélica 

mescla suas atividades com elementos da cultura afro, mesmo que por outra 

nomenclatura: 

De uns tempos pra cá vai ficando raro nosso jeito antigo de cultuar. Aí eu 
vejo hoje que tudo que a gente fazia quem faz é os evangélicos. Só que de 
uma forma moderna, com outro nome. Igual aqui mesmo, o Antônio [que 
é esposo de Doralice e evangélico da Assembleia de Deus] aquele dia que 
você viu ele ir pro retiro. Eles vão lá no monte e ficam lá adorando ao 
senhor, tudo mais no meio do mato, mas é uma coisa que a gente fazia, 
mas, hoje tem uma outra leitura, um outro formato. Estão fazendo 
justamente aquilo que quando criança eu visualizava na comunidade. Só 
que pra nós isso hoje é errado e pra eles é permitido, entendeu? 
(Comunitária Doralice em entrevista à Adilson Ferreira, em 2019. 
FERREIRA, 2020, p.55) 

A partir das falas de Nilce, observa-se uma relação ambígua entre as igrejas e a tradição 

quilombola, onde se ocorre uma mescla das práticas religiosas, ao mesmo tempo em que 

há uma rejeição, abrindo espaços para uma disputa religiosa entre as vertentes. Os ritos 

tradicionais, por sua vez, mesmo que preservados por parte da comunidade, sentem o 

efeito dessa nova presença religiosa, o que acende um sinal de alerta para os devotos das 

celebrações quanto à continuidade das práticas e do rumo que o papel espiritual toma 

frente à disputa religiosa no território.  

61 Em seu trabalho, Ferreira (2020) também adota o nome da Doralice para se referir à Nilce. 
 

 

61 



 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O presente trabalho buscou fazer uma análise aprofundada sobre as transformações 

culturais, religiosas e identitárias enfrentadas pelos comunitários em Ribeirão 

Grande-Terra Seca. A partir dos dados coletados e das referências bibliográficas 

utilizadas ao longo deste trabalho, foi possível mostrar que a ligação entre religião e 

identidade é complexa e multifacetada, refletindo tanto um histórico de tensões e 

adaptações. Se por um lado a espiritualidade tradicional desempenhou um papel de 

formação social e identitária da comunidade quilombola, por outro, o crescimento do 

pentecostalismo, somado às interferências católicas, tem gerado pressões para as 

tradições. Essas vertentes dividem o espaço com uma abordagem religiosa que tende a 

rejeitar elementos da cultura afro-brasileira, muitas vezes associando-os a práticas 

inadequadas ou incompatíveis com a doutrina cristã. Ao longo da pesquisa, ficou 

evidente que o campo religioso em Ribeirão Grande-Terra Seca vai além do aspecto 

espiritual, estando profundamente entrelaçado à construção da identidade negra e ao 

sentimento de pertencimento à comunidade. Os ritos não apenas reforçam essa 

identidade, mas também representam uma ponte entre o mundo físico e o espiritual, 

constituindo um elo com a ancestralidade. Nesse contexto, a disputa religiosa levanta 

incertezas sobre o futuro dos saberes ancestrais, pois ainda que alguns elementos da 

cultura afro-brasileira sejam trazidos sob novas formas para dentro do universo 

evangélico, isso não impede que os adeptos adotem uma postura de distanciamento à 

práticas religiosas ancestrais culturalmente estabelecidas.  

 

 

62 



 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

AGÊNCIA GOV. Entenda como ocorre a titulação para reconhecimento e proteção das 

comunidades quilombolas. Agência GOV. 18/09/2024. Disponível em: 

https://agenciagov.ebc.com.br/noticias/202409/reconhecimento-e-protecao-das-comunid

ades-quilombolas. Acesso em: Jan/25. 

 

ALMEIDA, Felipe. Lei de Terras. Memória da Administração Pública Brasileira. 3 mar. 

2015. Disponível em: 

https://mapa.an.gov.br/index.php/assuntos/15-dicionario/65-dicionario-da-administracao

-publica-brasileira-do-periodo-imperial/279-lei-de-terras. Acesso em: Jan/25. 

 

AMORIM, Géssica. A conversão a última umbandista do quilombo Teixeira. Marco Zero 

Conteúdo. 24/04/2023. Disponível em: 

https://marcozero.org/a-conversao-da-ultima-umbandista-do-quilombo-teixeira/. Acesso 

em: Jan/25. 

 

ARAÚJO. Victor. Surgimento, trajetória e expansão das Igrejas evangélicas no território 

brasileiro ao longo do último século (1920-2019). Notas Técnicas. Políticas Públicas, 

Cidades e Desigualdades - CEM. NT-20. 17/05/2023. 

 

BALLOUSSIER, A. V.. O Púlpito: fé, poder e o Brasil dos evangélicos. I ed. São Paulo: 

Todavia, 2024.  

 

BARROS, A. and Roberto, C. 2012. ‘Árvore evangélica.’ Infográfico. Revista de História do 

Museu Nacional 87(8): 22-3.  

 

BIASE, L. Agroecologia quilombola ou quilombo agroecológico? Dilemas agroflorestais e 

territorialização no Vale do Ribeira/SP. 2016. Tese (Doutorado em Geografia 

 

 

63 



 

Humana) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São 

Paulo, São Paulo, 2016. 

 

BRASIL. Lei N˚ 601, de 18 de Setembro de 1850. Casa Civil. Subchefia para Assuntos 

Jurídicos. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l0601-1850.htm. 

Acesso em: Jan/25. 

 

CANDIDO, Antônio. Os parceiros do rio bonito: estudo sobre o caipira paulista e a 

transformação dos seus meios de vida. São Paulo: duas cidades; ed 34, 2003. 

 

CENSO 2010. Cadastro Nacional de Endereços para Fins Estatísticos. Censo demográfico 

2010. 17/08/2016. Disponível em : 

https://ftp.ibge.gov.br/Censos/Censo_Demografico_2010/Cadastro_Nacional_de_Ender

ecos_Fins_Estatisticos/SP/. Acesso em: Jan/25. 

 

CENSO 2022. Cadastro Nacional de Endereços para Fins Estatísticos 2022. Censo 

demográfico 2022. 20/05/2024. Disponível em:  

https://ftp.ibge.gov.br/Cadastro_Nacional_de_Enderecos_para_Fins_Estatisticos/Censo

_Demografico_2022/Arquivos_CNEFE/CSV/Municipio/35_SP/. Acesso em: Jan/25. 

 

CENSO 2022. Quilombolas Primeiros Resultados do Universo. Censo demográfico 2022. 

22/12/2023. Disponível em: 

https://ftp.ibge.gov.br/Censos/Censo_Demografico_2022/Quilombolas_Primeiros_result

ados_do_universo/Arquivos_geoespaciais_vetoriais_2a_apuracao_20231222/. Acesso 

em: Jan/25. 

 

 

DIEGUES. Antônio Carlos. O Vale do Ribeira e Litoral de São Paulo: meio-ambiente, 

história e população. São Paulo: CEPENC, 2007. 

 

 

 

64 



 

DUARTE, Mara Gazzoli. Conflitos fundiários e meio ambiente: estudo de caso do 

Mosaico de Unidades de Conservação do Jacupiranga Vale do Ribeira - SP. 2012. 

Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2012.  

 

ESTATÍSTICAS SOCIAIS. Censo 2010: número de católicos cai e aumenta o de 

evangélicos, espíritas e sem religião. AGÊNCIA IBGE. 29/06/2012. Atualizado em 

23/06/2023. Disponível em: 

https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-sala-de-imprensa/2013-agencia-de-noticia

s/releases/14244-asi-censo-2010-numero-de-catolicos-cai-e-aumenta-o-de-evangelicos-

espiritas-e-sem-religiao. Acesso em: Jan/25. 

 

FÓRUM BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA. 18o Anuário Brasileiro de 

Segurança Pública. São Paulo: Fórum Brasileiro de Segurança Pública, 2024. 

Disponível em: https://publicacoes.forumseguranca.org.br/handle/123456789/253. 

Acesso em: fev/2025. 

 

GIACOMINI, Rose Leine Bertaco. Conflito identidade e territorialização: Estado e 

comunidades remanescentes de quilombos do Vale do Ribeira de Iguape-SP. 2010. 

 

IBGE. São Paulo - Malha municipal 2022. Portal de mapas do IBGE. s/d. Disponível em: 

https://portaldemapas.ibge.gov.br/portal.php#mapa223796. Acesso em: Jan/25. 

 

INCRA. Acompanhamentos de processos de regularização quilombola. 06/11/2024. 

Disponível em: 

https://www.gov.br/incra/pt-br/assuntos/governanca-fundiaria/Acompanhamentodospro

cessosderegularizacaoquilombola_06.11.24.pdf. Acesso em: Jan/25. 

INSTITUTO SOCIOAMBIENTAL. Inventário Cultural de Quilombos do Vale do Ribeira. 

editores Anna Maria Andrade, Nilto Tatto. -- São Paulo : Instituto Socioambiental, 

2013. 

 

 

 

65 



 

IPEA. Crescimento dos estabelecimentos evangélicos no Brasil nas últimas décadas. 

DISET No. 123. Novembro, 2023. 

 

ITESP. Negros do Ribeira: reconhecimento étnico e conquista de território. Orgs. T. 

Andrade, C.A. Claro Pereira, M.R. de Oliveira Andrade. 2a edição. São Paulo, 2000. 

 

ITESP. Comunidades remanescentes de quilombos no estado de São Paulo. ITESP. Abril 

de 2006. Disponível em: 

http://arquivo.ambiente.sp.gov.br/cpla/2012/01/14-Carlos-Henrique-Gomes.pdf. Acesso 

em: Mai/2025. 

 

REINA. Morgane L. Pentecostalismo e questão racial no Brasil: desafios e possibilidades 

do ser negro na igreja evangélica. PLURAL, Revista do Programa de Pós ‑Graduação 

em Sociologia da USP, São Paulo, v.24.2, 2017. 

 

RODRIGUES, D.; HEINEN, I.. Católicos, evangélicos e umbandistas: Diversidade 

religiosa numa comunidade quilombola da Amazônia paraense. Religare, v.17, n.2, 

dezembro de 2020, p. 505-536. 

 

ROSENDAHL, Zeny; CORRÊA, Roberto L. Difusão e Territórios Diocesanos no Brasil: 

1551–1930. Revista Electrónica de Geografía y Ciencias Sociales. Universidad de 

Barcelona. ISSN: 1138-9788. Vol. X, núm. 218 (65), 1 de agosto de 2006 

 

SÃO PAULO. LEI Nº 5.994, DE 30 DE DEZEMBRO DE 1960. Assembleia Legislativa de 

São Paulo. Disponível em: 

https://www.al.sp.gov.br/repositorio/legislacao/lei/1960/original-lei-5994-30.12.1960.ht

ml. Acesso em: Jan/25. 
  
SANTOS, Antônio Bispo. A terra dá, a terra quer. 3a reimpressão. São Paulo. Ubu Editora/ 

PISEAGRAMA, 2023.  

 

 

 

66 



 

SILVA, Rubens Alves da. Relatório Técnico-Científico sobre as comunidades 

remanescentes de quilombos dos bairros Ribeirão Grande e Terra Seca, SP.. 2008. 

 

SIMAS, Luiz A. Umbandas: uma história do Brasil. Civilização Brasileira. 1˚edição. Rio 

de Janeiro. 2021. 

 

SOUZA, Társio Magalhães Tognon Vieira de. Cartografia e aprendizagem social: a 

experiência de mapeamento participativo das comunidades quilombolas Ribeirão 

Grande e terra seca, Barra do Turvo/SP. 2016.  

 

SPYER, J.. O Povo de Deus: Quem são os evangélicos e por que eles importam. São 

Paulo: Geração Editorial, 2022. 

 

NASCIMENTO, Solange A.; ABIB, Pedro. O efeito da cruzada neoevangélica sobre 

remanescentes de quilombo: questões sobre educação e identidade quilombola. 

Horizontes, v. 34, n. 1, p. 33-44, jan./jul. 2016. 

 

NASCIMENTO, Abdias. O Quilombismo: documentos de uma militância pan-africanista. 

3.ed. rev. São Paulo: Editora Perspectiva, Rio de Janeiro: Ipeafro, 1980.  

 

MACEDO, Emiliano Unzer. Pentecostalismo e religiosidade brasileira. 2007. Tese 

(Doutorado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2007. 

 

MAGALHÃES, Paulo. Saberes da Kalunga – pensando o mundo contemporâneo a partir 

da epistemologia bakongo. Edgardigital. UFBA. 16/02/2018. 

 

MARIANO, Ricardo. Neopentecostais: sociologia do novo pentecostalismo no Brasil. 5a 

edi. São Paulo: Editora Loyola, 2014. 

 

 

 

67 

http://lattes.cnpq.br/9317111026989061


 

MARTINES, L.. A comunidade do Ribeirão Grande-Terra Seca: devoção e 

territorialidade quilombola. Trabalho de Graduação Individual - Faculdade de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo, 2020. 

 

MEDEIROS, Vítor Gonçalves Queiroz. Ativismo negro evangélico no Brasil 

contemporâneo. 2021. 

 

MINISTÉRIO DOS DIREITOS HUMANOS E DA CIDADANIA. Painel de Dados da 

Ouvidoria Nacional de Direitos Humanos. 2024. Disponível em: 

https://www.gov.br/mdh/pt-br/ondh/painel-de-dados/2024. Acesso em: 

fev/2025. 

MOURA, Cléo. Obá “A amazona belicosa”. 1a ed. 2a reimpressão. Rio de Janeiro. Pallas, 

2020. 

 

MOURA, Clóvis. Quilombos: resistência ao escravismo. 5a ed. - Teresina : EdUESPI, 

2021.  
 

MULLER, Geraldo. Estado, Estrutura Agrária e População: ensaio sobre estagnação e 

incorporação regional. Cadernos CEBRAP. Petrópolis, Vozes/CEBRAP, n° 32, 

1980. 

 

THOMPSON, R. F. Flash of the Spirit. African and afro-american art and the 

philosophy. New York:Vintage Books, 1984. 

 

VISÃO MISSIONÁRIA. Nossa história, s/d. Disponível em: 

https://gestaoweb.visaomissionaria.com.br/?t=/pagina/91. Acesso em: Jan/25. 

 

WESTIN. Ricardo. Há 170 anos, Lei de Terras oficializou opção do Brasil pelos 

latifúndios. Agência Senado. Ed. 71. Questão Agrária. 14/09/2020. Disponível em: 

https://www12.senado.leg.br/noticias/especiais/arquivo-s/ha-170-anos-lei-de-terras-desp

rezou-camponeses-e-oficializou-apoio-do-brasil-aos-latifundios. Acesso em: Jan/25. 

 

 

68 



 

 

WORRALL. Alison. Quilombolas: um desafio para a Igreja. Aliança pró-quilombolas do 

Brasil. 17/02/2012. Disponível em: 

https://quilombolas.org.br/quilombolas-um-desafio-para-a-igreja/. Acesso em: Jan/25. 

 

FERREIRA, Adilson Mazeu. O POVO AQUI SEMPRE TEVE UMA LIGAÇÃO COM O 

SAGRADO: A RELIGIÃO NAS NARRATIVAS DA COMUNIDADE 

QUILOMBOLA RIBEIRÃO GRANDE E TERRA SECA - VALE DO 

RIBEIRA/SP. Dissertação de Mestrado - Universidade Metodista de São Paulo. 2020. 

 

FUNDAÇÃO CULTURAL PALMARES. CERTIFICAÇÃO QUILOMBOLA. Fundação 

Cultural Palmares. 3/06/2024. Disponível em: 

https://www.gov.br/palmares/pt-br/midias/arquivos-menu-departamentos/dpa/comunida

des-certificadas/crqs-certificadas-03-06-2024.pdf. Acesso em: Jan/25.  

 

 

69 



 

ANEXOS 

ANEXO 1 - Quantidade de estabelecimentos religiosos em Barra do Turvo-SP em 2010. 

 

Quantidade de estabelecimentos religiosos  
em Barra do Turvo-SP em 2010 

Nome Quantidade 

Igreja Assembleia De Deus62 18 

Igreja Católica63 17 

Igreja Congregação Cristã no 
Brasil64 

9 

Igreja 8 

Barracão da Igreja 3 

Igreja Deus é Amor 3 

Igreja Quadrangular 3 

Barracão da Igreja Católica 2 

Igreja Adventista 2 

Igreja De Jesus Cristo 2 

Igreja Evangélica 2 

Igreja Batista 1 

Igreja Betel 1 

Igreja Comunidade Cristã 1 

Igreja Pentecostal 1 

Igreja Jesus é o Senhor 1 

Igreja Mensageiro de Cristo 1 

64 Foram considerados estabelecimentos com diferentes nomenclaturas, elas são: IGREJA CONGREBACAO 
CRISTA;IGREJA CONGREGACAO CRISTA NO BRASIL; IGREJA COGREGACAO; IGREJA CONGREGACAO CRISTA 
N BRASIL; IGREJA CONGREGACAO CRISTA; IGREJA CONGRACAO CRISTA NO BRASIL; IGREJA 
CONGREGACAO CRISTA DO BRASIL. 

63 Foram considerados estabelecimentos com diferentes nomenclaturas, elas são:IGREJA CATOLICA; 
IGREJA CATOLICA RIO PARDINHO; IGREJA CATOLICA DO CEDRO; IGREJA CATOLICA SAO SEBASTIAO. 

62 Foram considerados estabelecimentos com diferentes nomenclaturas, elas são:IGREJA ASSEMBLEIA DE 
DEUS; IGREJA ASSEMBLEIA DE DEUS MINIS SANTO; IGREJA ASSEMBLEIA; IGREJA ASSMBLEIA DE DEUS. 

 

 

70 



 

Igreja Mundial 1 

Igreja Pentecostal de Jesus Cristo 1 

Igreja Raiz De Davi 1 

Pastoral 1 

Deposito da Igreja 1 

Sala de Oração 1 

TOTAL 81 

FONTE: IBGE (2010). Elaboração: Juliana Oliveira. 

 

ANEXO 2 - Quantidade de estabelecimentos religiosos em Barra do Turvo-SP em 202265 

Quantidade de estabelecimentos religiosos  
em Barra do Turvo-SP em 2022  

Nome Quantidade 

Assembleia de Deus 19 

Igreja Católica 15 

Congregação Cristã 10 

Barracão da Igreja Católica 2 

Igreja 2 

Igreja Deus é Amor 2 

Igreja Mundial 2 

Igreja Quadrangular 2 

Igreja Visão Missionária 2 

Comunidade Cristã 1 

Igreja Adventista do 7˚dia 1 

65 Foi marcada a denominação conforme as identificações dadas por Spyer (2022), Mariano (2014) e 
também pela autodenominação das instituições religiosas retratadas. 
 

 

71 



 

Igreja Apostólica de Jesus Cristo 1 

Igreja Batista 1 

Igreja Cristã da Família 1 

Igreja de Jesus Cristo 1 

Igreja Internacional Aliança em 

Cristo 

1 

Igreja Mensageiro de Cristo 1 

Igreja Nossa Senhora Aparecida 1 

Igreja Pentecostal 1 

Igreja Petencostal de Jesus 

Cristo 

1 

Igreja Plenitude 1 

Pastoral 1 

Salão Paroquial 1 

Igreja Testemunha de Jeová 1 

TOTAL 71 

 

FONTE: IBGE (2022). Elaboração: Juliana Oliveira. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

72 



 

ANEXO 3 - Árvore do Protestantismo66 

 

 

FONTE: SPYER, 2022, p.48. 

 

66 Dados coletados originalmente do Dossiê Evangélicos no Brasil da Revista de História do Museu 
Nacional, edição de dezembro de 2012, pp.22-23.  
 

 

73 


