
UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

FACULDADE DE DIREITO DO LARGO DE SÃO FRANCISCO 

 

 

JOSÉ HENRIQUE GRANJO MATOS  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ENTRE A CRUZ E A ESPADA: 

VIOLÊNCIA, RELIGIÃO E O DUELO JUDICIAL NA GÊNESE DO ESTADO MODERNO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 São Paulo 

2024 



2 
 

JOSÉ HENRIQUE GRANJO MATOS 

 

 

 

 

 

 

Entre a Cruz e a Espada: 

Violência, religião e o duelo judicial na gênese do Estado Moderno 

 

 

 

Tese de Láurea apresentada na Faculdade de Direito da 

Universidade de São Paulo (FDUSP) sob orientação do 

Professor Doutor Ari Marcelo Solon 

 

 

 

 

Grande Área: Ciências Sociais Aplicadas 

Área: Direito  

Subárea: Filosofia do Direito 

Palavras-chave: julgamento por combate; crise das ordálias; direito medieval 

 

 

 

 São Paulo 

2024 



3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“com que cara ousarei a me apresentar diante de Teu tribunal, 

ó imparcial, terrível, inefável, inenarrável Juiz,  

poderoso Deus de todos?” 

(Grigor Narekatsi) 

  



4 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Em 17 de fevereiro de 2020, eu pisei, pela primeira vez, na Faculdade de Direito. Jamais 

vou me esquecer, vindo da Rua Benjamin Constant, a visão majestosa do Edifício Histórico, 

erguendo-se imponentemente no Largo de São Francisco. Naquele tempo, eu ainda não entendia 

o que os meus veteranos queriam dizer quando me alertaram “[t]u não serás mais o que ainda 

és. Serás, antes de tudo, franciscano. Isso será uma marca indelével em tua alma”. E então 

foram-se cinco anos, dois dos quais passados em isolamento em razão Pandemia de COVID-

19. Hoje, o significado daquelas palavras está encravado na minha própria história, pois, mais 

do que Direito, na Faculdade aprendi que mesmo quando o mundo inteiro parece desmoronar 

ao seu redor, o Largo de São Francisco e seus alunos, atuais e Antigos, permanece. Agora eu 

concluo a primeira grande etapa da minha vida acadêmica, com a entrega da Tese de Láurea e, 

nas próximas linhas, pretendo deixar meu agradecimento àqueles que, sem distinção de 

importância, tornaram possível meu percurso: 

À minha família, que, desde sempre, deu-me todo o apoio necessário para que eu fosse 

em busca dos meus sonhos, independentemente de quão malucos e fora da realidade eles 

fossem, Maria de Fátima Granjo, minha mãe, José Francisco Matos, meu pai, Antonio Carlos 

Veiga, meu padrasto, Tamara Hochgreb Matos, minha madrasta, Valentina e Leonel Granjo, 

meus avós maternos, Alvina Matos, minha avó materna, e Maria Terezinha Mattos, minha tia-

avó pelo lado paterno.  

Ao querido professor doutor Ari Marcelo Solon, ser humano incrível e acadêmico de 

grande sabedoria, que, há tantos anos, ensina aos alunos das Arcadas a indissociabilidade entre 

Direito, Magia e Literatura.  

Ao professor doutor Sebastião Botto de Barros Tojal, que me orientou da primeira vez 

que tratei sobre o tema do Julgamento por Combate, durante a Iniciação Científica que realizei 

entre 2021 e 2022.  

Ao grande amigo e respeitável professor, José Fernando Simão, civilista de primeira 

linha, profundo conhecedor da história dinástica inglesa e excelente companhia para um café 

durante a manhã.   

Aos meus colegas da sala 13 e 14, turma 193, da Faculdade de Direito da Universidade 

de São Paulo, que, com mais frequência do que provavelmente imaginariam, me ouviram falar 



5 
 

por alguns bons minutos às sete horas da manhã sobre um instituto jurídico há muito 

abandonado, mas ainda fascinante. Em especial, à Bruno Sanders, Pedro Sequeira, Fernanda 

Ribeiro, Renato Lago, Giovanna Imperato, Vinicius Esposte, Giulia Cardamone, Maria Rita, 

Anderson Damásio, Davi Telles, Maurício Ades, Carolina Jansen, Felipe Farah e Mariana 

Cardoso. 

À Cristóvão Borba, Gabriel Cruz e todos os demais colegas que integraram comigo a 

Representação Discente de graduação e, assim, atuaram diligentemente para tornar o ambiente 

da Faculdade mais democrático, inclusivo e dotado de consciência política.  

Ao sr. Leandro e aos trabalhadores do Café Fazenda, sem os quais, eu não teria passado 

tantas manhãs comendo uma fatia de bolo e tendo conversas profundas, junto à meus amigos, 

sobre a vida, o universo, e tudo o mais.  

À Professora Paula Andrea Forgioni, minha primeira chefe e uma jurista que brilhante. 

E que um dia, possa eu ser uma fração do que ela é.  

Aos meus brilhantes colegas de trabalho, cujo profissionalismo, dedicação e inteligência 

me motivam a continuar em busca da excelência, Maira Yuriko Rocha, Lucas Delazari Pinheiro, 

Luiza Telles, Celina Schutt, Paula Barros, Beatriz Nakazato Mendonça, Henrique Barbosa. 

À Pedro “O Sambista” Ferreira, Angelo, Eduardo Daemon, Pedro Oliveira e tantos 

outros que alegraram minhas madrugadas de sexta-feira com muito jazz, bossa nova e MPB.  

Aos amigos de longa data, que muito antecederam o início da minha vida acadêmica 

nas Arcadas, mas nunca, nem por um só momento, abandonaram-me durante os tempos de 

adversidade: Vitória Torres Nunes, Mariana Moreno Redondo, João Pedro Nakamura, Victor 

Mendonça, Piero Gomide, Guilherme Ziroldo, João Pedro Viana, Júlia Katri, Cinthia Barbosa, 

Giovanni Rossi, Nathalia Alvarenga, Caio Kurek, Guilherme Bissoli, Pedro Henrique Tostes 

Martins, Beatriz Biagioni, Ricardo Miguel, Júlia Helena, Vitor Eiras, Fernando Moura, Gabriel 

Moretti, Paulo Eduardo e Gabriel Limonge.  

Esse trabalho também não teria sido possível sem a colaboração da pesquisadora 

canadense Ariella Elema, autora de uma das obras mais fundamentais a respeito do tema 

estudado e uma respeitável colega da Academia, que me forneceu alguns materiais 

bibliográficos essenciais para a elaboração da pesquisa.  

  



6 
 

RESUMO 

Esse trabalho teve por objetivo o estudo do Julgamento por Combate, instituto jurídico 

medieval, em sua forma manifestada no reino da Inglaterra a partir de 1066, visando ao teste da 

hipótese segundo a qual a abolição do duelo judicial dos tribunais ingleses faria parte de um 

movimento histórico mais amplo, qual seja, o de formação de um monopólio estatal do 

exercício tido como juridicamente e socialmente legítimo da violência, concomitante a um 

processo de crise da mentalidade medieval e secularização das instituições públicas. Ao longo 

da pesquisa, buscou-se contrapor a história e as regras desse método do medievo europeu àquela 

das instituições político-jurídicas inglesas e também à caracterização formulada por autores da 

ciência e filosofia política, bem como da Teoria Geral do Estado, para verificar se havia, de 

fato, uma incompatibilidade necessária entre o Julgamento por Batalha e o Estado Moderno. 

Ao final da pesquisa, concluiu-se que, de fato, a hipótese adotada se mostrava correta, não só 

porque o duelo trazia consigo a solução violenta dos conflitos e a promoção da busca pela honra 

e glória pessoal – incompatíveis com as exigências de pacificação do território e das paixões 

do cidadão trazidas pela organização política que surgia – como também pelo surgimento de 

outros métodos para a obtenção de soluções jurídicas justas e tidas como legítimas por uma 

parcela considerável da sociedade, como, por exemplo o julgamento por meio do júri e o 

processo inquisitorial nos tribunais medievais – pautados por uma nova racionalidade, 

impessoal, materialista e cada vez mais, afastada do divino.  

 

Palavras-chave: julgamento por combate; crise das ordálias; direito medieval 

  



7 
 

ABSTRACT 

The aim of this work was to study Trial by Combat in its form manifested in the kingdom of 

England from 1066 onwards, in order to test the hypothesis that the abolition of the judicial 

duel in English courts was part of a broader historical movement, namely the establishment of 

a state monopoly on the legally and socially legitimate exercise of violence, concomitant with 

a process of crisis of the medieval mentality and the beginning of the secularization of public 

institutions. Throughout the research, we sought to contrast the history and rules of this 

European medieval method of proof with those of English political and legal institutions and 

also with the characterization formulated by authors of political science and philosophy, as well 

as the General Theory of the State, in order to verify whether there was, in fact, a necessary 

incompatibility between Trial by Battle and the Modern State. At the end of the research, it was 

concluded that, in fact, the hypothesis adopted was correct, not only because the duel brought 

with it the violent solution of conflicts and the promotion of a quest for personal honour and 

glory - incompatible with the demands for pacification of the territory and of the passions of 

the citizens brought about by the political organization that was emerging - but also because of 

the development of other methods for obtaining adequate and fair legal solutions that were 

considered legitimate by a considerable portion of society, such as jury trials and the 

inquisitorial procedure - guided by a new rationality that was impersonal, materialistic and 

increasingly distanced from the divine.  

 

Key-words: Trial by combat; crisis of the ordeal; medieval law   



8 
 

LISTA DE TABELAS 

TABELA 1. Tamanho das comunidades e presença ou não das ordálias .............................. 148 

TABELA 2. Estratificação social e presença ou não das ordálias ......................................... 148 

TABELA 3. Integração política e a presença de ordálias ...................................................... 149 

TABELA 4. As espécies de ordálias unilaterais e o gênero dos participantes na Inglaterra entre 

1166 e 1219 ............................................................................................................................ 153 

TABELA 5. Discussões, promessas de batalha e duelos judiciais na Inglaterra ................... 183 

 

 

 

  



9 
 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO ...................................................................................................................... 10 

CAPÍTULO 1 – O MONOPÓLIO DO EXERCÍCIO LEGÍTIMO DA VIOLÊNCIA 

PELO ESTADO 

1.1. A violência e a paz ......................................................................................................... 26 

1.2. A violência submetida à política .................................................................................... 41 

1.3. A violência submetida ao Direito .................................................................................. 55 

CAPÍTULO 2 – BREVE HISTÓRICO DA CENTRALIZAÇÃO POLÍTICA E 

JUDICIÁRIA NA INGLATERRA 

2.1. A organização política feudal e as reformas de Henrique II (1066 – 1215) .................. 70 

2.2. O Estado semi-burocrático (1215 – 1457) ..................................................................... 81 

2.3. A consolidação do Estado Moderno (1485 – 1688) ....................................................... 87 

CAPÍTULO 3 – O INSTITUTO DO JULGAMENTO POR COMBATE 

3.1. Origens remotas e transposição para o Direito inglês .................................................... 94 

3.2. Julgamento por combate e o Writ of Right ................................................................... 105 

3.3. Julgamento por combate e o Appeal ............................................................................ 117 

3.4. Julgamento por combate e o Tribunal da Cavalaria ..................................................... 126 

CAPÍTULO 4 – DECLÍNIO E QUEDA DO JULGAMENTO POR COMBATE 

4.1. A crise das ordálias: explicações funcionalistas e a crise de mentalidade ................... 144 

4.2. A crise das ordálias: uma crise de mentalidade? ......................................................... 155 

4.3. Participantes e restrições .............................................................................................. 174 

4.4. Lentidão e ineficiência dos procedimentos .................................................................. 180 

4.5. Desuso e abolição ........................................................................................................ 183 

CONCLUSÃO ....................................................................................................................... 192 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ............................................................................... 206 

 



10 
 

INTRODUÇÃO 

 

“Once more, the more to aggravate the note,  

With a foul traitor's name stuff I thy throat; 

 And wish, so please my sovereign, ere I move,  

What my tongue speaks, my right drawn sword may prove”1 

Essas são as palavras proferidas por Henry Bolingbroke perante o monarca inglês, para 

formalmente acusar de traição o seu desafeto político, Thomas Mowbray, na primeira cena do 

Ato I da peça Ricardo II, de William Shakespeare. Em um impasse que ocupa três cenas, os 

litigantes são incapazes de sustentar as suas alegações em provas materiais ou testemunhais, 

Bolingbroke tem tão somente a sua palavra, tal como Mowbray; ambos submetidos ao 

juramento feito diretamente a autoridade régia. Não tarda para que o objeto da discussão passe 

do plano da traição para aquele do perjúrio, o falso testemunho proferido em juízo, que macula 

a honra e o status social do agente, e cujas consequências, se não prontamente reconhecido e 

punido o infrator, recaem sob a vítima da mentira.  

Em uma sociedade marcada por laços de confiança, como aquela do período feudal, a 

honra e as suspeitas que sobre ela poderiam incidir apresentavam repercussões graves para o 

titular: não se trata meramente de uma questão de orgulho, mas de um acontecimento que traria 

reverberaria esfera patrimonial e na posição social do agente dentro da hierarquia estabelecida 

– especialmente na Inglaterra, onde a nobreza, enquanto status legal estava submetida tanto a 

documentos formais como a um reconhecimento por seus pares. A honra é uma designação 

social, mas com repercussões jurídicas evidentes. Não é, portanto, de se estranhar, que 

Mowbray, ora acusado, prontamente responda2:  

 
1 “De novo, pra tornar mais grave o tom/Com o nome de traidor te estufo a goela,/E quero – se apraz ao rei – onde 

estou/Provar co’a espada o que a língua afirmou” (tradução de Barba Heliodora, cf. SHAKESPEARE, William 

In: LEÃO, L. C (org.). Grandes obras de Shakespeare: peças históricas. 1.ed. Rio de Janeiro: Editora Nova 

Fronteira, 2017, p. 183 – 299). Todos os versos originais da peça, não tão somente para a presente citação, foram 

extraídos de SHAKESPEARE, William. Richard II. Online. Disponível em: 

<http://shakespeare.mit.edu/richardii/full.html>. Acesso em 09 out. 2021. Aponta-se que essa tradução optou por 

retirar do trecho original a expressão right drawn sword. Apesar de não se questionar a pertinência poética de tal 

decisão, cabe apresentar uma tradução livre que deve ser levada em consideração para a interpretação mais 

adequada dos versos extraídos, isto é, “Provar co’a espada justamente empunhada o que a língua afirmou”. 

2 Ato I, Cena I. 



11 
 

“Mine honour is my life; both grow in one: 

Take honour from me, and my life is done: 

Then, dear my liege, mine honour let me try; 

In that I live and for that will I die”3. 

 Assim como Bolingbroke se dispõe, a partir do enfrentamento físico, a provar a verdade 

de suas palavras – e, portanto, sua qualidade enquanto um nobre moralmente íntegro – 

Mowbray está disposto a morrer em defesa de sua honra, de seu status. A disputa de vida ou 

morte se transforma na maior de todas as provas, pois ambos estão dispostos a matar e morrer 

por aquilo que proferem: a vida encontra seu limite na própria verdade, e esta, por sua vez, 

converge para a posição de solução jurídica justa. É um teste de honra, mas também tem um 

caráter probatório, pois revelará a verdade dos fatos controvertidos4. No emaranhado entre 

honra e direito, é inocente a parte que sagrar-se vencedora em combate, e condenada aquela 

que for derrotada.  

 A despeito do que se pode, em um primeiro momento, imaginar, o episódio narrado por 

Shakespeare ultrapassa a romantização e encontra substrato na História – especificamente, na 

disputa ocorrida entre as Thomas Mowbray, o Duque de Norfolk e Henry Bolingbroke, o Duque 

de Hereford, em 13985. Entre 1387 e 1389, Mowbray participou ativamente da conspiração de 

nobres que tomaram o poder de Ricardo II, forçando a submissão do monarca, os chamados 

Lords Apellant. Após a retomada do poder pelo rei, este perdoou formalmente aqueles que 

haviam tomado em armas, o que não o impediu, contudo, de prender, em 1397, três dos líderes 

desta revolta, dentre os quais o Duque de Gloucester, o qual viria a morrer em circunstâncias 

suspeitas durante seu confinamento. Esses acontecimentos provocaram em Mowbray o temor 

de que seria preso pela traição que cometera anos antes. Ao expor tais receios para Bolingbroke, 

este o denunciou perante a corte real, conforme os eventos descritos6.  

 
3 “Minha honra é minha vida: ambas crescem em um:/ Tire a honra de mim, e minha vida acabou:/ Então, meu 

caro senhor, minha honra deixe-me testar;/ Por ela vivo e por ela hei de morrer” (tradução livre). 

4 ELEMA, A. Trial by Battle in France and England. Tese (doutorado em filosofia) – Centre for Medieval 

Studies, University of Toronto. Toronto. 2012, p. 85.  

5 COKAYNE, George Edward. Complete peerage of England, Scotland, Ireland, Great Britain and the United 

Kingdom, extant, extinct, or dormant. Vol 5. 1.ed. Londres: William Pollard & Co., 1893, p. 412. Disponível 

em: <http://www.familysearch.org/library/books/idurl/1/253595>. Acesso em 09 out. 2021.  

6 Enciclopaedia Britannica: Thomas Mowbray, 1st duke of Norfolk. Online. Disponível em: < 

https://www.britannica.com/biography/Thomas-Mowbray-1st-Duke-of-Norfolk>. Acesso em 09 out. 2021. 



12 
 

 A prática de desafiar a parte contrária a um duelo, adotada em Hereford v. Norfolk 

(1398) estava longe de ser uma inovação ou caricatura trazida pelo caso, tratava-se, em verdade 

de um legítimo e antigo instituto jurídico, denominado “julgamento por combate”, classificado 

como espécie do gênero das ordálias (ou ordálios), isto é, encontra-se entre os chamados juízos 

de Deus, ou iudicium Dei – definidos por Bloomfield7 como um apelo feito de modo organizado 

a Deus, para que recaia sobre determinada questão controvertida a intervenção da Providência; 

Gilpatrick8 fala, de maneira mais ampla, em um “apelo ao Deus da Verdade”.  

 As chamadas ordálias unilaterais, nas quais somente um indivíduo participa, na posição 

de agente exposto a determinada provação, são comprovadamente conhecidas desde a 

Antiguidade. O parágrafo 2° do Código de Hamurabi, que remonta a, aproximadamente, 1800 

a.C.9, explicitamente determina: 

“If any one brings an accusation against a man, and the accused go to the river and 

leap into the river, if he sinks in the river his accuser shall take possession of his house. 

But if the river prove that the accused is not guilty, and he escape unhurt, then he who 

had brought the accusation shall be put to death, while he who leaped into the river 

shall take possession of the house that had belonged to his accuser”10. 

Há ainda referência à ordália no Livro dos Números11 – na Bíblia hebraica e no Antigo 

Testamento – cuja redação conhecida data do século V a.C, em uma instrução aos sacerdotes 

acerca do modo de descobrir a mulher adúltera a partir do oferecimento para ela de uma mistura 

de água benzida e pó, devendo-se determinar o resultado a partir da reação da mulher ao teste: 

 
7 BLOOMFIELD, Morton W. Beowulf, Byrhtnoth, and the Judgement of God: Trial by Combat in Anglo-Saxon 

England. Speculum, Chicago, v. 44, n° 4, out. 1969, p. 545 – 546. Disponível em: 

<https://www.jstor.org/stable/2850382>. Acesso: em 09 out. 2021.  

8 GILPATRICK, M. S. Wager of Battle. Green Bag, vol. 14, n. 7, Jul. 1902, p. 321-323. Disponível em: 

<https://heinonline.org/HOL/P?h=hein.journals/tgb14&i=357>. Acesso em: 09 out. 2021. 

9A tradução em inglês para o conteúdo do Código de Hamurabi está disponível em: < 

https://avalon.law.yale.edu/ancient/hamframe.asp>.  Acesso em 09 out. 2021.  

10 “Se qualquer um trouxer uma acusação contra um homem, e o acusado for ao rio e nele pular, se ele se afogar, 

o acusador deverá tomar a posse de sua casa. Mas se o rio provar que o acusado não é culpado, e ele escapar 

incólume, então aquele que trouxe a acusação deverá ser morto, enquanto aquele que pulou no rio deverá tomar a 

posse da casa que pertencia ao acusador” (tradução livre).  

11 Números 5:11 – 31. Disponível em: <https://www.bibliaon.com/numeros_5/>. Acesso em 5 out. 2021. 



13 
 

se sua barriga inchar e isso trouxer a ela sofrimento, estaria provada a culpa, do contrário, a 

inocência. Entre os romanos, porém, se discute se, efetivamente, a Ordália foi empregada como 

método probatório ao longo do processo judicial, ao menos no período arcaico de sua história12, 

contudo, não há registros suficientes para sustentar essa alegação. 

Durante a Alta Idade Média, eram três as ordálias unilaterais amplamente utilizadas – 

até a sua proibição pelo Quarto Concílio de Latrão – a ordália do fogo, a ordália da água quente 

e a ordália da água fria13. Na ordália do fogo, o participante deveria carregar um pedaço de ferro 

quente por uma distância estipulada sem sofrer queimaduras graves. Na ordália da água quente, 

precisaria retirar um objeto de um recipiente com água quente, sem, porém, ter sua pele 

queimada, para que então fosse proferida sua inocência. Por fim, a ordália da água fria consistia 

em amarrar o acusado e jogá-lo em um rio (ou, mais comumente, em uma piscina construída 

para o evento), sendo considerado inocente se afundasse e culpado se flutuasse, dialogando, 

assim, com o disposto nas leis de Hamurabi, mas com diferenças quanto à interpretação do 

resultado.  

Em paralelo às ordálias de caráter unilateral, existiram ainda as ordálias bilaterais, nas 

quais ambas as partes – acusado e acusante – eram submetidos a um teste. Na Inglaterra, bem 

como na maior parte da Europa, a única forma conhecida de ordália bilateral foi o Julgamento 

por Combate.  

Há um consenso dentro da historiografia do instituto do julgamento por batalha a atribuir 

aos chamados “povos bárbaros” da Antiguidade sua origem. É verdade que a expressão 

“bárbaros” não é adequada para se referir a tais grupos populacionais, sendo utilizada, nesse 

trabalho, tão somente para indicar genericamente o coletivo de povos (celtas, germânicos e 

escandinavos) aos os quais se costuma imputar a criação dessa peculiar forma de prova. Henry 

C. Lea encontra vestígios da prática entre essas populações a partir obra de Tito Lívio (escrita 

provavelmente entre o final do século II e a primeira metade do século I a.C), no décimo livro 

 
12 ELEMA, 2012, p. 29 – 30.  

13 Ibidem, p. 9. 



14 
 

da obra Germania de Tácito, nas Variae Epistolae de Cassidoro, e ainda nos escritos de Saxão 

Gramático (em referência aos povos escandinavos residentes na Dinamarca)14.  

As fontes citadas por Lea, todavia, como posteriormente se demonstrará no Capítulo III, 

sofrem fortes críticas historiografia contemporânea. Para fins desta introdução, basta, portanto, 

esclarecer que a primeira legislação a explicitamente mencionar o instituto é a Lex 

Burgundionum15, do início do século VI d.C, cujas disposições semelhantes, posteriormente, na 

Lei dos Francos Sálicos, Francos Ripuários, Lombardos, Alamanos, Turíngios, Saxões, 

Bávaros, Frísios e outros. Na Inglaterra, porém, introduz-se o julgamento por combate 

tardiamente, com a Conquista Normanda de 1066.  

É importante traçar a diferenciação entre o duelo e o julgamento por combate. O 

primeiro é um fenômeno eminentemente social, tem sua origem na ideia da vingança, contém 

como objeto a reparação da honra ou a mera retribuição, como uma solução para reduzir o custo 

de vidas e satisfazer pessoalmente os ânimos dos indivíduos16. Nesse sentido, o duelo se 

aproxima da vingança privada ou ainda a uma tentativa de se conter os feudos de sangue entre 

famílias. Como forma rudimentar e pré-jurídica, foi comum a quase todos os povos17, ainda que 

assumindo roupagens distintas.  

Tem-se como um exemplo notável de duelo a prática do torneio de cavalaria durante o 

medievo. Essa figura assumiu duas formas, a primeira, predominante até o século XIV era a 

reprodução da batalha campal ou melee, a segunda, uma espécie de espetáculo, com mais 

regulações, no qual os participantes frequentemente enfrentavam duelos singulares montados a 

cavalo. O melee não foi muito explorado pelas legislações do período, por isso era, na maior 

parte das vezes, um combate brutal que tinha por objetivo comum a captura do adversário, para 

que este (ou algum familiar) tivesse de pagar um resgate. Praticado exclusivamente entre os 

membros da nobreza, era essencial na manutenção da cavalaria: participar do torneio fazia parte 

do treinamento de um cavaleiro, ao mesmo tempo que permitia a satisfação da busca por honra 

e fama (daí surge a figura do cavaleiro errante, um nobre que buscaria tornar-se conhecido em 

 
14 LEA, Henry C. Superstition and Force: Essays on the Wager of Law, the Wager of Battle, the Ordeal, Torture 

(2). HeinOnline. Philadelphia, 1870, p. 91 - 98. Disponível em: 

<https://heinonline.org/HOL/P?h=hein.beal/supfc0001&i=17>. Acesso em 28 nov. 2020. 

15 Elema, 2012, p. 36 – 46.  

16 LEA, Henry C., op. cit., p. 87 – 90.  

17 Ibidem.  



15 
 

pouco tempo) e possibilitava à parte dos nobres, principalmente aos filhos mais novos, 

desfavorecidos na partilha de terras advindas da herança, enriquecer por meio dos resgates18.  

 O duelo da modernidade, por sua vez, tem origem na gentry europeia, especialmente 

nos períodos de decadência e posterior abolição do Julgamento por Combate, gozando de 

grande popularidade até meados do século XIX19. 

Entretanto, se ao duelo é suficiente a conceituação genérica – como modo de abarcar as 

formas não revestidas de formalidades jurídicas, mas, ainda assim, ritualísticas, da violência – 

em relação julgamento por combate faz-se necessária maior especificidade. Na classificação de 

Lea20, basta a presença de uma “forma judicial”, isto é, a existência um rito de acusação, seguido 

pela impossibilidade de se coletar provas conclusivas por outros meios, e a conformidade do 

instituto às normas processuais vigentes. Nesse sentido, ter-se-ia por objeto a busca da verdade 

e a aplicação da justiça, por meio da invocação do juízo de Deus, revestida da necessária 

imparcialidade. 

 Em uma historiografia mais recente – e certamente mais precisa – Elema21 questiona 

essa abordagem, em parte por sua demasiada generalidade, em parte por imprecisões. Concorda, 

em seu estudo, que o objeto da disputa é necessariamente de natureza jurídica – convergindo, 

na maior parte dos casos, para o espectro amplo das acusações de perjúrio – contudo, salienta 

a importância de uma terceira parte arbitradora capaz de assegurar o cumprimento da solução 

para o caso concreto. Ou seja, em última instância, faz-se necessária a presença de uma 

autoridade dotada de suficiente poder jurisdicional para tornar vinculante juridicamente os 

resultados do combate. Nesse sentido, esse método de prova diferiria de outros fenômenos 

igualmente comuns na História e na Literatura, como os combates travados entre soldados 

adversários anterior a uma grande batalha, no contexto de guerra, de modo a resolverem por si 

a disputa e pouparem os exércitos de se enfrentarem diretamente22, ou outras formas de batalha 

 
18 Cf. HARDY. Stephen H. The Medieval Tournament: A Functional Sport of the Upper Class. Journal of Sport 

History, Illinois, vol. 1, n° 2, 1974, p. 91 – 105. Disponível em: <https://www.jstor.org/stable/43609164>. Acesso 

em 26 out. 2021.  

19 Ibidem.  

20 LEA, 1870, p. 87 - 90. 

21 ELEMA, 2012, p. 7 – 10.  

22 Ibidem, p. 23 – 27. 



16 
 

envolvendo a intervenção divina23. Além disso, Elema não nega que o elemento de honra 

também se faça presente em tais disputas jurídicas, como verificado no já exposto trecho da 

obra Ricardo II. 

Em posição ainda mais radical, a crítica da autora rejeita que a crença de que Deus 

protegeria o justo, isto é, aquele que tivesse a seu lado a verdade, teria sido um dos elementos 

constitutivos essenciais do julgamento por combate, por duas razões. Em primeiro lugar, os 

procedimentos para que se realizasse o combate não exigiam a participação das autoridades 

eclesiásticas, tanto que, mesmo após a condenação oficial pela Igreja deste método, ele 

continuou a ser empregado, diferentemente das demais ordálias, por séculos. Em segundo lugar, 

os registros históricos apontam a presença de críticos ao procedimento, inclusive juristas do 

período, reconhecendo que, muitas vezes, a solução poderia ser injusta, privilegiando o mais 

forte24 – algo que não seria aceitável para a mentalidade medieval se houvesse tamanha certeza 

de que no combate ocorria a intervenção divina. O presente trabalho não propõe tamanha 

ruptura em relação a historiografia tradicional, contudo, e entende que a crença na intervenção 

divina, ainda que não absoluta ou uniforme, se faz necessária para a compreensão do instituto.  

Há ainda de se esclarecer questões terminológicas. A expressão “julgamento por 

combate” (Trial by Combat) parece ter sido utilizada pela primeira na primeira metade do 

século XII, na Inglaterra. Anteriormente, a Europa medieval vivenciou uma multiplicidade de 

termos para se referir ao mesmo fenômeno. Em primeiro lugar, os autores da Idade Média 

comumente empregaram o termo duellum25 ou ainda bataille, optando também por designações 

latinas genéricas correspondentes a ideia de uma luta ou batalha (pugna, certamen, bellum). 

 
23 Nesse sentido, a definição empregada de julgamento por combate, expressamente exclui os combates literários 

entre heróis e vilões, nos quais Deus atua para assegurar a vitória do justo, bem como as disputas militares nas 

quais um dos comandantes roga pela intervenção divina. Rejeita-se assim, a proposição de Bloomfield (1969, p. 

545 – 559), de que a luta entre Bewoulf e Grendel, bem como o pedido feito pelo Ealdorman de Essex, Byrhtnoth 

em The Battle of Maldom constituiriam verdadeiros traços da presença do iudicium Dei na Inglaterra Anglo-Saxã.  

24 Entre esses críticos, Glanvill irá questionar abertamente o julgamento por combate, preferindo para a solução 

dos litígios civis o júri, ou ainda a Grand Assize, por entender que tais alternativas evitam o desperdício da vida 

humana e as soluções ambíguas (GLANVILL, Ranulf de. The Treatise on the Laws and customs of the realm 

of England commonly called Glanvill. Edição e tradução de C.D.G. Hall. 1.ed. Oxford: Clarendon Press, 1993, 

p. 28). 

25 Glanvill (1993, p. 28), por exemplo, fá-lo.  



17 
 

Alguns textos do período falam, também, em camfionem26, champfwich ou wehandic27. Essa 

pluralidade de nomenclatura, porém, provocou uma verdadeira confusão naqueles que, 

posteriormente, escreveram a respeito do tema, de modo que constantemente expressões como 

“duelo judicial” (judicial duel), “julgamento por combate” (Trial by Combat), “julgamento por 

batalha” (trial by battle), “ordália por combate” (ordeal by battle), “ordália bilateral” (bilateral 

ordeal), e “aposta de batalha” (wager of battle) são tomadas como sinônimas, o que não é 

adequado de um ponto de vista sistemático.  

Para fins do presente trabalho empregar-se-á “julgamento por combate” e “julgamento 

por batalha” como equivalentes cujo significado abrange a compreensão do instituto jurídico 

em sua integralidade, desde o momento em que se desafia a parte adversária a colocar-se sob o 

iudicium Dei, até o (eventual) combate e seu desfecho jurídico. A expressão “duelo judicial”, 

porém, será empregada tão somente no sentido de representar a batalha em si, isto é, o momento 

da confrontação física entre as partes ou seus campeões.  

Em relação a terminologia “ordália bilateral”, já se expressou anteriormente sua 

inadequação: apesar de predominante e de existir, de fato, como o único tipo de ordália de tal 

espécie na maior parte dos países, a existência de outra ordália na qual se verificava a 

participação tanto do polo passivo quanto do polo ativo da relação jurídica de direito processual 

– a ordália da cruz – impede que se generalize o termo.  

O termo “ordália por batalha”, por sua vez, não é de todo equivocado, e poder-se-ia 

admitir que fosse empregado como um sinônimo de “julgamento por combate”. Contudo, 

verificar-se-á, a partir do século XIII, uma crise geral das ordálias, que verá suas diversas 

modalidades abolidas, de modo a restar apenas o julgamento por batalha como figura ainda 

vigente na grande maioria dos ordenamentos jurídicos medievais. Esse processo dará certa 

autonomia ao instituto, de modo que o emprego do substantivo “ordália”, ainda que 

conceitualmente correto, perde seu correspondente histórico. Por essa razão, evitar-se-á o uso 

da expressão ao longo do trabalho para designar especificamente o julgamento por combate, 

sem, porém, perder de vista sua utilidade do ponto de vista classificatório. 

 
26 Termo empregado amplamente para designar uma “luta”. 

27 Elema (2012, p. 10 – 11) dedica parte de sua tese a elaborar a etimologia dos termos empregados para denominar 

esse instituto jurídico.  



18 
 

Em relação a “aposta de batalha” (wager of battle), também referida como a “promessa 

de batalha” (pledge of battle), se admite seu uso como um sinônimo de “julgamento por 

combate”, mas é preferível reservar tal formulação somente à fase do processo na qual as partes 

efetivamente tornavam vinculante a sua participação no combate – isto é, como um dos 

momentos processuais do instituto mais amplo do julgamento por batalha.  

Entre as diversas conceituações e terminologias empregadas, salienta-se um aspecto 

presente de maneira quase homogênea: a concepção, por trás do instituto jurídico, do 

enfrentamento, ou seja, da oposição irremediável entre as partes, em última instância, da 

violência. Em verdade, o julgamento por combate coloca a violência como o pináculo da justiça 

em situações de profunda penumbra a respeito da solução correta; pela falta de evidências, 

apela-se à capacidade de infligir àquele que comete o perjúrio a dor, a ponto deste, ora por 

render-se, ora por perder sua vida, ver-se devidamente condenado, pacificando a situação de 

direito material. Nesse sentido, o instituto enseja um debate complexo a respeito dos limites do 

exercício da violência pelo corpo social.  

Tratando brevemente a respeito do monopólio da violência pela comunidade jurídica, 

Hans Kelsen28 estabelece que o controle da coerção física não é uma realidade atemporal, mas, 

sim, construída historicamente – assim, em um primeiro momento, se admite, ainda que 

negativamente, o emprego da coerção física contra estrangeiros. Esse processo gradual de 

controle leva, eventualmente, a vedação geral do emprego da violência, salvo quando esta é 

utilizada como forma de sancionar um comportamento juridicamente proibido, e, em um 

segundo momento, à centralização do poder de dispor da coerção. Isto é, passa-se de um 

sancionamento coercitivo difuso, no qual aquele que se vê prejudicado vale-se dos meios a seu 

dispor e está juridicamente autorizado para sancionar o infrator da ordem legal, para um 

sancionamento coercitivo concentrado, no qual os órgãos judiciais exercem tal competência 

com exclusividade. 

Nessa categorização, o julgamento por batalha é uma realidade intermediária: a 

violência é posta dentro do sistema jurídico, que, porém, não atua incisivamente ao longo do 

duelo judicial, relegando tal competência à autoridade divina – a religião, ou ainda, nos termos 

de Lea, a superstição cristã29 – capaz de legitimar e conformar o uso da força bruta, que deixa, 

 
28 Teoria Pura do Direito. Tradução de João Baptista Machado. 5.ed. São Paulo: Martins Fontes, 1996, p. 39 – 

43. 

29 LEA, 1870, p. 85 – 87. 



19 
 

portanto, de ser indiscriminado, mas, por outro lado, retira do juiz o efetivo poder decisório: o 

terceiro dotado de autoridade regula o procedimento e torna vinculante a decisão, mas em sua 

elaboração não interfere30. Eis a natureza do iudicium Dei.  

 Ao partir do pressuposto de que as formas de organização política e jurídica tem como 

uma principal função receber, processar e responder às demandas advindas do corpo social, 

conferindo a elas a solução apropriada31, verificar-se-ia que sistema do iudicium Dei se mostrou 

adequado em meio ao contexto de pulverização política e violência generalizada da Idade 

Média Inicial e da Alta Idade Média32. Todavia, esse quadro geral passará por grandes 

mudanças nos séculos seguintes.  

 A partir do século XIII, as monarquias europeias atravessam transformações notáveis. 

Em primeiro lugar, há o princípio de uma separação entre a esfera pessoal do rei e a governança 

do reino, a partir da constituição de estruturas institucionais de Estado – como o Parlamento – 

que possibilitarão a incorporação, em um conjunto político único, dos diversos núcleos de 

poder, ainda que este agrupamento esteja dividido internamente em estamentos, é o chamado 

“Estado estamental”33 – ou ainda, na realidade inglesa, aquilo que Van Caenegem, qualificará 

como um “Estado semi-burocrático”, devido a profissionalização cada vez maior dos 

 
30 LEA, 1870, p. 101. 

31 BOBBIO, Norberto. Estado, governo, sociedade: fragmentos de um dicionário político. Tradução de Marco 

Aurélio Nogueira. 23.ed. Rio de Janeiro/São Paulo: Paz & Terra, 2020, p. 45. 

32 Nesse trabalho, será adotada, salvo quando indicado de maneira diferente, a seguinte periodização da Idade 

Média: Idade Média Inicial (Early Middle Ages), correspondente ao percurso temporal entre os séculos V e 10 

d.C., marcada pelas últimas invasões bárbaras, a expansão do Islã, o nascimento do Sacro Império Romano 

Germânico, e o início do processo de feudalização da Europa; Alta Idade Média (High Middle Ages), entre o ano 

1000 e o início do século XIV, caracterizada pela retomada do crescimento econômico e populacional, um processo 

inicial de urbanização, a redução das guerras de vizinhança, as Cruzadas e guerras de reconquista, o fortalecimento 

do Papado e o declínio do Império Bizantino; a Idade Média Tardia (Late Middle Ages), entre os séculos XIV e 

XVI, dominada por uma série de Fomes, a Peste Bubônica, levantes camponeses, ameaças à unidade da Igreja 

Católica, expansão Turco-Otomana, mas também um desenvolvimento das artes e da ciência, bem como a 

consolidação das monarquias nacionais.  

33 RANIERI, Nina. Teoria do Estado: do Estado de Direito ao Estado Democrático de Direito. 2. ed. Barueri: 

Manole, 2019, p. 29 – 30.  



20 
 

funcionários da coroa, que ganharão até mesmo certa autonomia em relação ao soberano34. 

Dessa configuração, nascerá no final do século XV, o Estado Moderno, a partir da delimitação 

das esferas de atribuições públicas e privadas, da constituição e consolidação dos servidores 

públicos e dos exércitos nacionais – rompendo definitivamente com a dependência em laços de 

confiança ou em formas feudais de defesa – e a consagração35, na Paz de Westfália de 164836, 

do princípio jurídico da soberania e suas repercussões externas e internas no plano jurídico.  

 Esse novo modelo político altera expressivamente o cenário anterior, pois possibilita, 

pela primeira vez na história da humanidade, falar em um aparato que detém eficazmente, a 

partir de seus institutos e instituições centralizadoras, em termos weberianos, o monopólio do 

exercício legítimo da violência física37. Trata-se de constatação acabará por tornar indissociável 

a ideia de violência em relação aos próprios elementos constitutivos da organização política 

moderna, provocando uma disputa a respeito da própria semântica por trás da expressão “Estado 

Moderno”, que, para muitos, assume um tom pleonástico: não há de se falar em Estado 

Moderno, pois não há, antes da modernidade, uma organização ou forma política capaz de 

exercer esse monopólio da coação legítima38. Em outras palavras, está na essência do Estado o 

poder jurídico e, em grande medida, de fato, de exclusivamente dispor da violência.  

Há, portanto, a partir da Idade Média Tardia, uma clara incompatibilidade entre o 

instituto do julgamento por combate e os Estados nascentes, os quais não mais admitiriam uma 

forma de expressão da violência que fugisse ao padrão racional-legal e ao controle das 

autoridades político-jurídicas.  

 
34 Cf. The Birth of the english common law.  2.ed. Cambridge: Cambridge University Press, 1988, p. 4 – 12 e 

Judges, Legislators and professors: chapters in european legal histroy. New York: Cambridge University Press, 

2002, p. 130 - 145. 

35 E não há de se confundir “consagração” com surgimento! Westfália marcaria o reconhecimento internacional 

na Europa do princípio cuiús regio, eius religio, consequência lógica da soberania jurídica. Mas, as teorias a 

respeito da “soberania”, e mesmo as ações dos Estados Nacionais para afirmar sua autoridade absoluta sobre os 

seus assuntos internos antecedem, por vezes, em séculos, a data de 1648 – como será demonstrado ao longo do 

capítulo 1 e 2 da pesquisa.  

36 RANIERI, 2019., p. 107 

37 WEBER, Max. Política como vocação e ofício. Tradução de Gabriel Philipson.1.ed. Rio de Janeiro: Editora 

Vozes, 2020, p. 10 

38 BOBBIO, 2020, p. 85 -99.  



21 
 

 Esse paralelismo entre o processo de formação do Estado na modernidade e de abolição 

gradual do julgamento por combate, não foi, entretanto o objeto de estudo dos principais autores 

a escreverem a respeito do tema. O primeiro estudioso do instituto foi o historiador e ativista 

Henry Charles Lea, que, na obra Superstition and Force: Essays on the Wager of Law, the 

Wager of Battle, The Ordeal and Torture, entendeu que a abolição da ordália e do juramento 

como métodos de prova fazia parte de um processo natural de abandono da irracionalidade e da 

“barbárie”, concomitante a constituição da “civilização” e da racionalidade legal. Nessa obra, 

tomou-se uma perspectiva demasiadamente ampla, buscando uma descrição geral do instituto 

na Europa ocidental, produzindo um resultado que, dada a variedade de formas que o 

julgamento por batalha adotou, é impreciso e passível de críticas. 

 Nesse sentido, o próximo autor a escrever a respeito do assunto é George Nielsen, que 

publica Trial by Combat em 1890. Nielsen circunscreveu sua análise ao desenvolvimento do 

julgamento por combate na Inglaterra e na Escócia, registrando uma série de casos anedóticos, 

mas pouco utilizando fontes jurídicas. Diversos outros autores escreveriam artigos ao longo do 

século XX, porém com pouquíssimas contribuições originais, muitas vezes apenas repetindo 

aquilo que já havia sido registrado pelos dois autores antecedentes. Somente em 1977, M. J. 

Russel revoluciona o campo de estudo ao elaborar uma exauriente análise do instituto e também 

uma compilação de dados e fontes em sua tese de doutorado. As conclusões de Russel seriam 

essenciais para os pesquisadores que o seguiram, uma vez que sua obra contém uma verdadeira 

sistematização de fontes primárias e secundárias, bem como de referências cruzadas. É um 

verdadeiro catálogo para todo e qualquer pesquisador e, particularmente útil para aqueles que 

enfrentam dificuldades em ter acesso direito às fontes primárias – o que se verificou na pesquisa 

ora apresentada.   

 Mais recentemente, é imprescindível citar a contribuição de Ariella Elema, autora da 

tese Trial by battle in France and England, que não só traçou as características gerais do 

julgamento por combate, mas também as peculiaridades da forma francesa e inglesa. 

Sistematizou, ainda, a relação entre o duelo judicial e a disputa de honra (o duelo 

“extrajudicial”), rejeitando o consenso que havia se iniciado com Lea de que, nos julgamentos 

por batalha, tão somente estava em jogo a questão jurídica, e não o status dos participantes.  

 Está evidenciado, portanto, que, apesar de haver uma tradição historiográfica a respeito 

do julgamento por combate, pouco são aqueles que se dedicaram ao assunto com a profundidade 

necessária – e, quando o fizeram, tomaram por objetivo a mera descrição do instituto, ora 



22 
 

genericamente, ora como espécie aplicada em determinado território. O presente, trabalho, 

nesse sentido, vê-se como importante na exata medida em que se propõe como um facilitador 

para abordar a perspectiva de que o tema pode e deve ser relacionado a sua área de excelência, 

o Direito, a partir da Teoria do Estado, combinando elementos da historiografia e da Filosofia 

para compreender em que medida pode ser traçada uma relação entre o fim do julgamento por 

combate e o processo de formação do Estado Moderno, a partir de dois movimentos centrais: a 

formação do monopólio estatal do exercício legítimo da violência e a separação moderna entre 

uma esfera secular e política, e outra religiosa – de modo algum, no entanto, rejeitando as 

inúmeras hipóteses e contribuições feitas por aqueles que antecederam a pesquisa. 

O trabalho do pesquisador, como Karl Popper39 sinteticamente – e acertadamente – 

colocou, é elaborar hipóteses e testá-las, seguindo para isso uma metodologia adequada. A 

hipótese que este trabalho pretende demonstrar, é: no desuso e abolição do julgamento por 

combate, para além de uma necessidade de readequar a metodologia de prova no processo 

judicial, há, em essência, a evidência de que tal instituto havia se tornado anacrônico e 

inadequado, para não dizer incompatível com as estruturas do Estado Moderno, pois retirava 

do Estado aquilo que pretendia alcançar, o monopólio do exercício legítimo da violência, ao 

mesmo tempo que apelava à uma autoridade divina cada vez menos relevante diante das 

instituições civis.  

Para evitar a generalidade demasiada, tomar-se-á a manifestação do instituto no Reino 

da Inglaterra como recorte temático a partir do qual se irá extrair o objeto de estudo. A escolha 

é estratégica: não somente a Inglaterra foi um dos últimos países a adotar o julgamento por 

combate, como o fez durante o processo de centralização do poder real e surgimento das 

instituições modernas. Ou seja, se há um caso capaz de refutar a hipótese proposta, é a 

experiência inglesa. De modo que, uma vez demonstrada a validade da proposição elencada, 

será possível generalizar as conclusões atingidas. 

O método possui uma função dupla: por um lado, é ele o guia mestre da coleta de 

informações, da sistematização e das conclusões, dado que define como, porquê e segundo 

quais critérios fazê-lo, mas possui também um aspecto hermenêutico: é por meio da consciência 

da metodologia que se pode interpretar eficientemente a pesquisa, identificar suas falhas e seus 

méritos bem como compreender a sua estruturação. O método ganha ainda mais importância 

 
39 POPPER, Karl R. A lógica da pesquisa científica. Tradução de Leonidas Hegenberg e Octanny Silveira da 

Mota.16.ed. São Paulo: Editora Cultrix, 2008, p. 26. 



23 
 

levando em consideração as peculiaridades do objeto de estudo dessa pesquisa e seu pano de 

fundo, a experiência humana durante a Alta Idade Média e a Idade Média Tardia, mais 

especificamente entre os séculos XI e XV.  

Há mais de cem anos, Johan Huizinga alertava para o perigo de ler a Idade Média a 

partir da modernidade, “como se a história cultural da Idade Média não passasse de um advento 

da Renascença”40. Em certa medida, o presente trabalho padece dessa condição, pois pretende 

olhar para o medievo e identificar pontos de continuidade e ruptura, tomando como marco de 

partida os conceitos modernos da Teoria do Estado. Mas se assim procede, o faz 

conscientemente, porque não se propõe tanto um trabalho historiográfico quanto de filosofia e 

sociologia do Direito. O cerne da pesquisa não é a compreensão integral e perfeita da realidade 

histórica orgânica da Idade Média, mas de um movimento histórico maior de mudança na 

mentalidade e nas estruturas sociais, sem, no entanto, dissociar-se da realidade dos fatos, 

tampouco comprometendo a verdade em prol de generalizações. Em outras palavras, ao fim 

dessa pesquisa, é possível que se tenha uma compreensão maior não do medievo em si, mas da 

própria modernidade.  

Feitas essas considerações preliminares, pode-se dividir o presente trabalho três partes. 

Na primeira, será tratado com exausto o tema geral da relação entre o Estado (moderno) e a 

violência do ponto de vista teórico, em seguida, será feita a análise do Estado inglês enquanto 

realidade histórica e, por fim, do instituto do julgamento por combate em si.  

Seria impróprio empregar uma única espécie de método: tratam-se de três elementos 

extremamente diferentes e que, apesar de poderem se acoplar na constituição de um todo 

coerente e sistematizado, exigem meios distintos para serem abordados.   

Assim, no capítulo um, trataremos da violência e sua relação com Estado Moderno, 

selecionando para tanto três aspectos desse liame: a violência enquanto sinônimo da 

pacificação, a violência submetida ao controle político, e, por fim, a violência submetida ao 

controle do Direito. Para esse estudo, se optou por uma leitura comparativa e dialética dos 

principais autores a escreverem a respeito do tema na ciência e filosofia política, bem como na 

Teoria do Estado. Esse capítulo estabelece ainda o pressuposto metodológico do trabalho:  todas 

 
40 HUIZINGA, Johan. O Outono da Idade Média: estudo sobre as formas de vida e de pensamento dos séculos 

XIV e XV na França e nos Países Baixos. São Paulo: Cosac Naify, 2010, p. 6. No mesmo sentido, cf. AUSTIN, 

Greta. New Narratives for the Gregorian Reform. In: ROLKER, Christof (org.). New Discourses in Medieval 

Canon Law Research: Challenging the Master Narrative. Leiden: BRILL, 2019, p. 44 – 57.  



24 
 

a fontes foram consultadas tendo como parâmetro a legitimidade para o emprego da violência, 

a qual serviu como verdadeira lente para a análise das teorias, do processo histórico e dos 

institutos jurídicos mencionados.  

Entretanto, se o Estado pode ser estudado a partir das teorias políticas ou de suas 

instituições41, é natural que o capítulo dois contenha a expressão histórica particular da 

formação do monopólio legítimo da violência pelo Estado inglês. O objetivo, assim, é conferir 

historicidade à análise, empregando, para tanto, autores clássicos e contemporâneos da 

historiografia inglesa e medieval de modo a traçar as linhas gerais da constituição do Estado 

Moderno na Inglaterra – sem, contudo, se propor à apreciação profunda do processo histórico 

inglês – algo que seria presunçoso e inadequado dentro das limitações da pesquisa. 

O capítulo três trará a introdução do julgamento por combate, sua origem remota, a 

transposição para o direito inglês durante a conquista Normanda e o se deu o seu uso nas três 

principais espécies de demandas nas quais foi utilizado. Já o capítulo quatro encerrará o estudo 

a respeito do Julgamento por batalha em si, investigando o gradual processo de declínio, 

inicialmente a partir do estudo da crise geral das ordálias a partir do século XI, seguindo para 

os principais críticos do instituto do julgamento por combate, as limitações desse método de 

prova e as inovações jurídicas que aceleraram o seu abandono – tais como o processo 

inquisitório e a criação do júri.  

Para tanto, se consultou fontes primárias e secundárias disponíveis – desde as obras dos 

doutrinadores do período e posteriores, que buscaram compilar as informações disponíveis, não 

só a respeito das disputas, mas também sobre o próprio julgamento por combate. Fez-se ainda 

uma consulta legislativa, ainda que tais fontes sejam escassas, para compreender como os 

estatutos promulgados alteraram e moldaram ao longo dos séculos o julgamento por batalha. 

Há por fim de se dizer que, para a sistematização dessa pluralidade de fontes referentes ao 

instituto, optou-se por realizar uma abordagem comparativa, complementar e integradora, de 

modo a se definir os principais caracteres do objeto estudado.  

A título de conclusão, o trabalho buscará responder a hipótese formulada inicialmente, 

isto é, se pode se estabelecer ou não uma relação entre a formação do Estado-nação e o fim do 

julgamento por combate a partir do século XV, tomando por elo o diálogo entre as instituições 

 
41 BOBBIO, 2020, p. 70 



25 
 

civis e o monopólio do exercício legítimo da violência, bem como uma nova relação que 

estabelece entre o plano secular e o religioso.   



26 
 

CAPÍTULO 1 

O MONOPÓLIO DO EXERCÍCIO LEGÍTIMO DA VIOLÊNCIA PELO ESTADO 

 

1.1. A violência e paz.  

 A relação entre violência e paz, apesar de ostentar uma aparência contraditória, 

constitui, na verdade, um elo íntimo e essencial para a compreensão do Estado Moderno. Tendo 

nascida a organização a política moderna a partir da unificação dos diversos polos políticos e 

militares da sociedade feudal, é com a pacificação, o confisco das armas dos nobres e a 

constituição de um exército permanente e único, que será possível a essa peculiar instituição 

impor-se em relação às demais. Entender essa correlação mais de perto exige, em primeiro 

lugar, que se estude o pensamento do autor florentino Nicolau Maquiavel (1469 – 1527).  

 Mas por qual razão se deve iniciar o presente estudo por Maquiavel? Certamente não se 

ignora que a literatura política antecede o florentino em séculos, remetendo a Antiguidade. Mas 

até então, para se referir ao corpo político, comumente se utilizava termos como civitas, seu 

correspondente grego, polis, ou ainda a mera designação de res publica. O termo “Estado” 

somente será difundido a partir de Maquiavel42, possivelmente em decorrência de uma 

compreensão mais ou menos generalizada de que a realidade política havia sofrido uma 

mudança radical, com a estruturação de uma forma de poder fortemente centralizada sobre 

determinado território, capaz de manter a ordem interna, mas também externa, a partir da 

monopolização de serviços essenciais e do reordenamento das fontes de receita dos órgãos 

públicos, assim possibilitando a essa estrutura que arcasse com o ônus advindo das novas 

funções.  

 Maquiavel nasce em Florença, filho de um advogado e descendente de uma casa 

aristocrata em franca decadência. Durante boa parte de sua vida, atuou ativamente na política 

da cidade mercantil de Florença, exercendo os cargos de secretário, chanceler e embaixador43. 

Republicano por excelência, tem como sua primeira grande obra Discorsi sopra la prima deca 

 
42 BOBBIO, Norberto. Estado, governo, sociedade: fragmentos de um dicionário político. Tradução de Marco 

Aurélio Nogueira. 23.ed. Rio de Janeiro/São Paulo: Paz & Terra, 2020, p. 85 – 99.  

43 PEDROSO, Dário. V Centenario do Nascimento de Maquiavel. Revista Portuguesa de Filosofia, Braga, vol. 

25, Fasc. 2, 1969, p. 197 – 201. Disponível em: <https://www.jstor.org/stable/40334925>. Acesso em 17 set. 2021. 



27 
 

di Tito Livio44, em última instância, uma avaliação do modelo político romano existente até 27 

a.C. Mais interessante, porém, para fins do presente estudo é a obra que escreveu no exílio e 

que foi publicada postumamente, Il Principe45.  

 Antes de se adentrar propriamente no conteúdo de sua obra, faz-se necessário um 

escorço breve do contexto no qual escreve. O autor viveu o auge do Renascimento, período 

que, além de marcar a transição definitiva para a modernidade e o abandono gradual das práticas 

do medievo, assistiu à uma rica revolução cultural e política na esteira da intensificação do 

comércio mediterrâneo e do processo de reestruturação das cidades. A civilização renascentista, 

para Cardoso46, retoma a ideia de um império, mas inova ao propô-lo não em termos espaciais, 

mas, sim, quase que exclusivamente culturais, em moldes helenísticos. É a partir deste momento 

histórico que se falará em um processo constante de criação e educação, partindo sempre do 

pressuposto de que o indivíduo é um ser em constante formação, rumo a uma existência ativa, 

moral e autônoma sob a ótica política47. Os Humanistas, mais que se voltarem aos clássicos, 

buscam seu sentido autêntico e, por isso, rompem com a tradição escolástica de instrumentalizar 

os conhecimentos e valores passados para seus desígnios presentes48.  

Maquiavel nasceu na Itália – aqui tomada mais como expressão geográfica que como 

designação política em sentido próprio – que estava, no período, dividida politicamente: ao 

norte, o Reino da França e o Sacro Império Romano Germânico disputavam o domínio da região 

entre si, ao sul os Reinos de Nápoles e da Sicília se encontravam sob a coroa espanhola, no 

Lácio, os Estados Papais buscavam consolidar sua posição e expandir sua influência. É nesse 

cenário, de divisão, disputa por hegemonia e conflito de ambições entre reis, imperadores e 

Papas49, que surgiram as cidades-estados italianas, em um primeiro momento sob a forma de 

repúblicas e principados, apesar desta última estrutura política provavelmente ter sido a 

 
44  Discursos sobre a Primeira Década de Tito Lívio, tradução livre 

45 O Princípe, tradução livre.  

46 CARDOSO, S. Sobre a civilização do renascimento In: PINTO, F. M; BENEVENUTO, F (org.). Filosofia 

Política e cosmologia: ensaios sobre o renascimento. 1.ed. São Bernardo do Campo: Editora UFABC, 2017, p. 

17 – 32. 

47 Ibidem, p. 29. 

48 Ibidem, p. 25 – 29.  

49 PEDROSO, 1969, p. 197 – 198.  



28 
 

prevalecente no tempo de Maquiavel, como especula Strauss50. Por tanto, a obra do autor 

florentino deve ser pensada levando em consideração essa realidade política em que vivia. 

 Nesse sentido, não surpreende o duplo caráter d’O Príncipe51: por um lado, é um tratado, 

uma obra de caráter científico que busca, a partir da análise dos eventos passados e 

contemporâneos ao autor52, alcançar um conhecimento de caráter universal, extraído da razão 

proveniente da experiência, em parte teórico, em parte prático, acerca da forma de governo 

denominada principado e da enumeração de suas regras, bem como da natureza dos príncipes. 

Por outro lado, o livro contém fortes traços emotivos, conforme o autor incorpora à pesquisa 

suas aspirações subjetivas, especialmente no capítulo XXVI, que é, em seus termos uma 

“exhortatio ad capessendam Italiam in libertatemque a barabris vindicandam”53.  

 Esse chamado para a ação é essencial para a compreensão de todas as instruções e 

ensinamentos transmitidos pelo autor ao longo da obra dedicada a Lorenzo de’Medici, o 

Magnífico54. Maquiavel escreve para urgir ao príncipe que se torne o libertador da Itália, mas 

ao fazê-lo reconhece que não bastará o governo pelo consenso, será necessário agir com astúcia 

e com as armas, perseguindo, quando necessário, uma política de exterminação das famílias 

nobres italianas que se opuserem ao seu objetivo, e de ruína das cidades republicanas que 

busquem manter sua autonomia. Em última instância, o governante maquiavélico é um 

revolucionário, que redefine os conceitos de certo e errado e reescreve a ordem vigente55. 

 É a partir dessa perspectiva que Maquiavel pode ser posicionado no primeiro eixo do 

presente estudo a respeito da violência e o Estado. Não se trata propriamente de um controle 

político da violência, mas sim, do emprego desta para atingir determinadas finalidades, ora 

 
50 “It might be suggested that when Machiavelli wrote, republics were not timely in Florence, in Italy or anywhere 

else on earth; principalitites were in the ascendancy; republics were rather a matter of the past” (em tradução livre: 

“Pode ser sugerido que, quando Maquiavel escreveu, as repúblicas não eram tão pujantes em Florença, na Itália, 

ou em qualquer outro lugar na Terra; Principados estavam em ascensão e as Repúblicas eram preferivelmente 

assuntos do passado”). Cf. STRAUSS, Leo. Thoughts on Machiavelli. 1. ed. Illinois: The Free Press, 1958, p.16. 

51 Ibid., p. 54 – 56.  

52 MAQUIAVEL, Nicolau. O Príncipe. Tradução de Maria Júlia Goldwasser. 4. ed. São Paulo: WMF 

martinsfontes, 2017, p. 3. 

53 “Exortação a tomar a Itália e libertá-la das mãos dos bárbaros” (tradução de Maria Júlia Goldwasser, cf. ibidem, 

p. 127). 

54 Ibidem, p. 3. 

55 STRAUSS, Op. Cit., p. 64 – 69.  



29 
 

designadas de maneira específica como a unificação da Itália, ora referidas em termos mais 

genéricos e universais como o alcance do “bem comum”56. O Príncipe, portanto, busca a 

governabilidade e a manutenção de seu poder, se valendo de todos os meios necessários para 

tanto. Esse processo, entretanto, exige necessariamente a conservação da paz.  

 Por isso, o Estado maquiavélico é teleológico por natureza, enquanto a política se 

converte na arte de adquirir o poder e permanecer com sua titularidade. Esse aspecto finalístico 

é essencial, pois cria as bases de sustentação da nova moralidade do príncipe, que rompe com 

a tradição clássica e cristã do governante virtuoso57. A moralidade cristã – marcada por valores 

como a caridade, a benevolência, a humildade e o cumprimento dos juramentos – é insuficiente 

para lidar com os problemas decorrentes do governo58. As virtutes59 tornam o homem covarde, 

medroso e passivo, inepto para o agir político. 

 Afinal, em Maquiavel, de maneira inovadora, , o conflito deixa de ser o excepcional, 

isto é, o evento extraordinário que rompe com a normalidade dos debates e das decisões 

políticas. Em seus escritos, a própria ideia de agir politicamente pressupõe, em uma correlação 

lógica, disputas pela titularidade do poder ou ainda por sua ordenação, bem como por 

determinados interesses. Em última instância, segundo Falcão60, o pensador florentino 

reconhece que dos conflitos pode surgir a ordenação política adequada, bem como um governo 

de leis.  

 O bom governante, portanto, dispõe da virtù, um código moral próprio, fundado na 

lógica da necessidade, que permite a ele adaptar-se conforme exigirem as situações. Essa virtù 

se traduz, ao longo da obra, em uma série de máximas: o príncipe não deve buscar ter todas as 

 
56 Maquiavel, 2017, p. 127: “Considerando, pois, todas as coisas ditas acima e pensando comigo mesmo se hoje 

na Itália os tempos que correm são propícios para honrar um novo príncipe (...) um homem prudente e virtuoso 

lhe dê forma – forma esta que traga honra para ele e bem para a universidade dos homens da Itália”.  

57 BENEVENUTO, F. A virtú do governante maquiaveliano e a tradição das virtudes cristãs In: Filosofia Política 

e cosmologia: ensaios sobre o renascimento. 1.ed. São Bernardo do Campo: Editora UFABC, 2017, p. 117 – 

132. 

58 MAQUIAVEL, Op. cit., p. 86 – 87. 

59 BENEVENUTO, op. cit., p. 120 – 121.  

60 FALCÃO, L. Os usos de stato e umori em O Príncipe: uma leitura a partir de Gennaro Sasso In: PINTO, F. M; 

BENEVENUTO, F (org.). Filosofia Política e cosmologia: ensaios sobre o renascimento. 1.ed. São Bernardo 

do Campo: Editora UFABC, 2017, p. 163 – 180. 



30 
 

qualidades (ou seja, as virtudes) cristãs, mas sim parecer o ter61; o príncipe deve ser amado por 

seu povo, mas se tal tarefa aparenta ser abstrusa, não pode hesitar em ser temido; tão pouco há 

de se preocupar em ser tido como cruel, se as circunstâncias assim permitirem, mas é sempre 

preferível que não seja odiado por seus súditos62; deve, ainda, ser capaz de adular ou aniquilar 

os líderes políticos dos Estados conquistados, pois “se é verdade que podem vingar-se das 

ofensas leves, das grandes não o podem”63. Todavia, tais disposições transcendem a figura do 

príncipe.  

 É verdade que Maquiavel destina ao governante do principado seus conselhos, o 

Príncipe é o protagonista de sua obra64, mas ao sê-lo, torna-se também protagonista da política 

e representante do Estado. Tratar de uma nova moralidade, que enseja medidas enérgicas por 

meio das forças disponíveis ao governante, significa, em última instância, romper o elo entre o 

poder temporal e espiritual, secularizar o corpo político, que passa a buscar referências para o 

agir dentro de sua própria constituição, a partir dos diversos interesses de seus integrantes – ou, 

ao menos, tomando o príncipe como parâmetro principal, a partir da manutenção do status quo 

criado pelo governante. Na sequência de tal ruptura, consagra-se como parâmetro moral último 

a lógica da necessidade, da razão própria que confere autonomia ao fenômeno político, 

separando-o da religião e de interferências externas.  

 Entender a relação que a violência pode estabelecer com o Estado teleológico de 

Maquiavel, pressupõe, por conseguinte, a apreensão do processo emancipatório que o autor 

traça em relação aos valores da nova ordem estabelecida pelo Príncipe. Somente a partir de 

então, se pode adentrar o campo ambíguo de intersecção entre a violência e o Estado, ora pelo 

risco que esta traz a integridade deste, ora porque assegura a paz e a estabilidade.  

 Tratar-se-á primeiro da violência enquanto um risco ao soberano. Nesse sentido, a 

primeira menção se encontra no capítulo II da obra. Ao discorrer a respeito dos principados 

hereditários, isto, é, daqueles em que os príncipes se encontram como titulares do poder em 

decorrência de sua linhagem, sustentados pela tradição e o respeito consuetudinário de seus 

 
61MAQUIAVEL, 2017, p. 87. 

62 Ibidem, p. 81 – 83.  

63 Ibidem, p. 12. 

64 STRAUSS, 1958, p. 23 – 24.  



31 
 

súditos – a “autoridade do eterno pretérito”65 (em termos Weberianos) –  conclui o autor que 

poderá o soberano ser retirado de seu cargo de poder, desde que por “uma força excessiva e 

extraordinária”66. Sem fazer distinção, em um primeiro momento, entre a ameaça externa ou 

interna – apesar de que se pode deduzir, a partir dos exemplos apresentados, que o autor tinha 

em mente sobretudo a ameaça de conquistadores externos – Maquiavel introduz o elemento da 

força como um aspecto essencial no equilíbrio político.  

 Em seguida, ao tratar dos principados novos que são adquiridos por meio da guerra ou 

da diplomacia, aponta o risco das conspirações populares, provocadas por aqueles que foram 

prejudicados pela ascensão do novo governante ou daqueles que seriam beneficiados por um 

novo processo de conquista. A esse risco, Maquiavel traça limitações ao poderio militar, e, 

portanto, à capacidade de exercer a violência, pois bons exércitos são insuficientes para 

conservar o poder, se não contar o Príncipe com o apoio de seus governados67.  

 Perigoso ainda é, para o Príncipe, a força militar de terceiro do qual dependeu para 

chegar ao poder68. Nessas hipóteses, a real titularidade do poder reside na figura do beneficente, 

jamais do beneficiário, que mantém seu cargo se e somente se assim aprouver ao detentor da 

capacidade militar – ainda, se encontra demasiadamente à mercê da fortuna, isto é, do acaso.  

 Também de profundo interesse para o presente estudo, é o capítulo IV, Cur Darii 

regnum, quod Alexander occupaverat a sucessoribus suis post Alexandri mortem non defecit69. 

Nesse momento da obra, Maquiavel irá efetivamente traçar a distinção entre o a organização 

política feudal e os regimes imperiais da Antiguidade, essencialmente apresentando o dilema 

sobre o qual se encontra o Estado Moderno. Essa distinção se dá sobre o modo pelo qual se 

governa determinado território: de um lado, é possível a divisão das terras para barões, que 

manterão sua posição a partir da dominação tradicional, mencionada previamente, como é típico 

do modelo feudal; por outro, é possível que o território seja dividido em zonas administrativas, 

 
65 WEBER, Max. Política como vocação e ofício. Tradução de Gabriel Philipson.1. ed. Rio de Janeiro: Editora 

Vozes, 2020, p. 11. 

66 MAQUIAVEL, 2017, p. 7 

67 Ibidem, p. 9. 

68 Ibidem, p. 29. 

69 Por que razão o reino de Dario, ocupado por Alexandre, não se rebelou contra os sucessores deste após a sua 

morte (Tradução de Maria Júlia Goldwasser, cf. Maquiavel, 2017., p. 19). 



32 
 

sobre as quais governará um funcionário da coroa posicionado e mantido exclusivamente pela 

discricionariedade do soberano70.  

 As possibilidades são evidentes: o sistema de funcionários da coroa apresenta menos 

riscos internos para o Príncipe, pois dificilmente tais indivíduos terão poder para rebelar-se 

contra o seu jugo, por outro lado, facilmente tais territórios serão subjugados por um 

conquistador, uma vez que faltam forças às autoridades locais para elevarem-se em revolta71. 

Entretanto, quando está em vigor o sistema feudal, os mesmos agentes que dificultam a 

manutenção do poder por um conquistador criam empecilhos ao governo do soberano: “[os] 

barões possuem estados e súditos próprios, que os reconhecem como senhores e nutrem por 

eles natural afeição”72. Maquiavel reconhece, ainda que tacitamente, que o modelo feudal traz 

necessariamente problemas de governabilidade, pois aquele que se encontra no topo das 

relações de suserania e vassalagem não dispõe, em nenhum momento, do poder militar 

incontrastável, isto é, de um poder coativo suficiente.  

 Adentra-se, portanto, no segundo aspecto referente a violência: isto é, quando é utilizada 

pelo governante contra seus súditos ou terceiros, para a manutenção do governo do Príncipe.  

Nesse sentido, o emprego da força é, em primeiro lugar, a forma de conquistar novos territórios 

para o soberano73 e, nesse sentido, aqueles capazes de fazê-lo dispõem de grande virtù, e 

poderão, com maior facilidade, manter o seu governo. Contudo, não somente na vitória militar 

se verifica o triunfo da violência: ressalta-se ainda seu papel basilar na repressão aos grupos 

opositores, seja pela execução destes, seja pela desapropriação74, ou, ainda, pela ruína de 

cidades acostumadas a liberdade e a não submissão75.  

 A respeito dos grupos opositores, Maquiavel é mais enfático.  Utilizando-se de um 

exemplo extraído da campanha de Luís, rei da França, na Itália, defende o autor florentino que 

as ações repressivas devem incidir sobre as famílias e grupos mais poderosos politicamente. 

Propõe, assim, que o conquistador atue como verdadeiro defensor dos grupos mais fracos no 

território conquistado, para que se evite dois fenômenos: em primeiro lugar, a ascensão de 

 
70 MAQUIAVEL, 2017, p.  19. 

71 Ibidem, p. 20. 

72 Ibidem, p. 19. 

73 Ibidem, p. 25 – 28.  

74 Ibidem, p. 12.  

75 Ibidem, p. 23 – 24. 



33 
 

figuras locais com força suficiente para opor-se ao domínio seu e, em segundo lugar, o avanço 

de forças estrangerias sob seu próprio território76.  

 Os caminhos abertos ao Príncipe pelo uso da violência estabelecem uma relação de 

profunda dependência entre o governante e sua capacidade de coagir os súditos – em certa 

medida, o poder coator se torna fator de legitimidade, compreendida esta, em definição de 

Norberto Bobbio77, como:  

“um atributo do Estado, que consiste na presença, em uma parcela significativa da 

população, de um grau de consenso capaz de assegurar a obediência sem a necessidade 

de recorrer ao uso da força, a não ser em casos esporádicos. É por esta razão que todo 

poder busca alcançar consenso, de maneira que seja reconhecido como legítimo, 

transformando a obediência em adesão. A crença na Legitimidade é, pois, o elemento 

integrador na relação de poder que se verifica no âmbito do Estado”. 

Ao assegurar o poder do governante, o emprego da violência tem um caráter dissuasório, 

porque inspira o temor nos súditos, que então passam a obedecer às disposições do Príncipe. 

Mas, por Maquiavel se preocupar sobretudo com os principados recém-adquiridos, o efetivo 

emprego da violência na repressão de elementos dissidentes ao soberano abarca, certamente, 

mais casos que aqueles inicialmente referidos por Bobbio, visto que a “esporadicidade” é 

entendida, dentro do pensamento maquiavélico, de maneira ampla.  

Porquanto é possível estabelecer um nexo entre a capacidade do soberano de empregar 

eficientemente a violência e a legitimidade de seu poder, Maquiavel apresenta especial cuidado 

com a organização das forças militares e o uso de práticas cruéis. A respeito das “milícias”, 

menciona dois exemplos essenciais: Hierão de Siracusa78 e o Duque Valentino79, ambos os 

quais, uma vez tendo tomado o poder, expurgaram das forças militares elementos desleais, 

forjaram alianças com os governantes vizinhos, renovaram as instituições antigas do território 

e atuaram de maneira severa, mas sem se tornarem odiados pelo povo subjugado. Em relação 

as crueldades, porém, o pensador florentino apresenta uma regra simples: são bem-vistas 

aquelas que, realizadas de modo extraordinário, o são para benefício do povo, porém, são 

 
76 MAQUIAVEL, 2017, p. 13 – 18.  

77 BOBBIO, Norberto. Dicionário de Política. 11. ed. Brasília: Editora UnB, 1998, p. 675. 

78 MAQUIAVEL, Op. cit., p. 28. 

79 Ibidem, p. 30 – 37. 



34 
 

percebidas com receio pelos súditos aquelas que, ao invés de diminuírem, ao longo do tempo, 

crescem80. 

Em síntese, Nicolau Maquiavel foi capaz de, a partir de seu pensamento pragmático, 

integrar a violência, a disputa e o conflito à naturalidade do próprio fenômeno político e, nesse 

processo, introduziu novos valores ao Estado, que passaria a servir a uma finalidade – seja esta 

a unificação italiana ou meramente o atingimento de um bem comum. É verdade, porém, que o 

autor é omisso em relação a diversos pormenores do tema. Por exemplo, não trata, 

explicitamente, do monopólio da violência legítima pelo Estado Moderno. Contudo, isso não 

significa que essa concepção não pudesse ser extraída a partir dos riscos e benefícios que a força 

traz ao governante, bem como de sua avaliação do sistema feudal.  

Tratamento mais claro ao tema seria dado por Thomas Hobbes. Na obra de Maquiavel, 

o campo político é o cenário de diversos embates: entre os príncipes, é verdade, mas também 

entre aqueles que desejam alcançar o poder – trata-se, em última instância, de uma duradoura, 

para não dizer perene, disputa pela hegemonia. Nesse sentido, os conflitos internos e externos 

por vezes confundem-se. Em Hobbes, há uma profunda inversão desse paradigma de análise. 

Em primeiro lugar, o Estado hobbesiano é avesso à situação de perpétua conflituosidade, 

ele pressupõe a paz dentro do processo político e admite tão somente a guerra externa. Em 

verdade, essa pressuposição é elemento constitutivo da própria estrutura política: o aspecto 

teleológico, já presente no pensamento maquiavelista, é elevado às últimas consequências.  

Parte-se da assunção de que o Homem é uma figura eminentemente passional81, suas 

ações ou omissões correspondem a apetites a serem satisfeitos e a aversões a serem mantidas 

afastadas do sujeito82. O indivíduo se encontra permanentemente no limiar de tensões entre seus 

diversos medos, anseios, desejos e esperanças. Nesse sentido, a vontade ou intenção existe 

somente no plano das manifestações – pouco é relevante a coisa pensada, o Homem é aquilo 

que faz. A ação humana, portanto, estabelece uma relação de interdependência, não de 

 
80 MAQUIAVEL, 2017, p. 42 – 43.  

81 RIBEIRO, Renato Janine. Ao Leitor sem medo: Hobbes escrevendo contra o seu tempo. 2.ed. Belo 

Horizonte: Editora UFMG, 2004, p. 24 – 30.  

82 HOBBES, Thomas. Leviatã: ou matéria, forma e poder de um Estado Eclesiástico e Civil. Tradução de 

Rosina D’Angina. 1.ed. São Paulo: Editora Martin Claret Ltda, 2019, p. 54 – 55.  



35 
 

subordinação, com as vontades – e interno à estas é o processo de dominância de certos desejos 

e aversões sobre os demais83.  

Essa visão da natureza do indivíduo é o que leva à determinação do chamado “estado 

de natureza” – a situação inicial, anterior à organização política, na qual permanece a “guerra 

de todos contra todos”84, movida pela “competição, a desconfiança e a glória”85 dos seres 

humanos. Assim, a disputa pelo poder, no pensamento hobbesiano é intrínseca não a ação 

política, mas sim à ação humana desenfreada. Nesse momento, a ausência de instituições 

promove o “Direito natural” – que se distingue, em Hobbes, das “leis naturais”86, e consiste, 

em essência, na faculdade de uso e gozo do poder que cada um dispõe, ou seja, da capacidade 

que um tem de mobilizar os esforços de vários homens, seja pelo respeito, seja pelo medo87. 

Com esse pano de fundo, o temor é a paixão fundamental, de modo que a obra 

hobbesiana pode ser lida a partir de sua ótica88. Não se trata, nesse caso, do pavor puro e 

simples, mas, sim, do medo da morte. De fato, a vida é elevada pelas leis naturais de Hobbes 

ao patamar máximo – é a ela visando que a primeira e a segunda lei determinam ao homem a 

busca da paz89.  

Contudo, não basta o terror para que o indivíduo rompa com a realidade do estado de 

natureza. A superação da guerra exige também a esperança90 e o trabalho. O medo e esperança 

triunfam e se conciliam a partir da abdicação do direito natural, momento no qual cada um cede 

ao soberano os seus “direitos sobre todas as coisas”91. 

O instrumento por excelência, para a transmissão e abdicação de direitos é o contrato, 

que simboliza também o trabalho necessário para o estabelecimento do político. Por meio dele, 

 
83 RIBEIRO, 2004, p. 32 – 40.  

84 HOBBES, 2019, p. 107. 

85 Ibidem, p. 108. 

86 As leis naturais, em Hobbes, assumem o mesmo papel que o jusnaturalismo racionalista confere a ideia de um 

“direito natural”. São, portanto, inteligíveis pela razão e determinadas por Deus, que estabelecem, de maneira 

geral, restrições ao ser humano, para que este não atente contra a sua vida. O filósofo enumera cerca de nove leis 

naturais no Leviatã (cf. HOBBES, 2019, p. 110 – 133).  

87 Ibid, p. 80 – 81. 

88 RIBEIRO, 2004, p. 21. 

89 HOBBES, op. cit., p. 111. 

90 RIBEIRO, op. cit., p. 17 - 24. 

91 HOBBES, op. cit., p. 111. 



36 
 

atribui-se a um terceiro a autoridade e, portanto, o poder soberano é fundado a partir da 

concordância inicial92. Confere-se, desse modo, o poder de representação a uma figura criada 

pelo próprio Contrato, um homem artificial, pois, visto que “uma multidão de homens se 

converte numa só pessoa quando é representada por um homem”93.  

Tendo sido estabelecido, o Estado suprime as paixões humanas e cria sua própria 

moralidade, porque “nenhuma regra de bem ou mal pode proceder da natureza dos objetos, mas 

sim, do homem”94. A organização política tem, ainda, por objetivo fundamental, proteger a vida 

humana e promover uma existência feliz95. Mesmo no momento de celebração do pacto, pouco 

importa, no pensamento hobbesiano se aquele que o faz está ou não sob coerção física ou moral: 

o medo, longe de ser um impeditivo à validade do acordo celebrado, é estimulado, pois 

possibilita o trabalho que leva à construção da paz96. 

O contratualismo hobbesiano altera significativamente o panorama maquiavélico: n’O 

Príncipe, o campo político é dado e sobre ele se digladiam os atores, sempre em busca da 

autoridade máxima; no Leviatã, por sua vez, a política deve ser construída e a única constante 

é a violência, que ora se encontra difusa pelo corpo social, ora se encontra concentrada sob a 

autoridade soberana. Nesse panorama, o Contrato não é tanto uma tese histórica ou mesmo 

antropológica, e sim, como defende Janine Ribeiro, um pressuposto metodológico, a partir do 

qual se pode ter um mínimo de certeza e segurança na discussão da forma pela qual a sociedade 

se organiza97. Em diversas passagens, Hobbes demonstra suas afirmações a partir do recurso a 

introspecção do leitor, de modo que “o assentimento do leitor ao texto terá o mesmo papel que 

o cidadão cumpre na instituição do Estado; à sua falta, desaparecem Leviathan e Leviatã”98. O 

leitor tem uma posição eminentemente reflexiva. Consequentemente, ao mesmo tempo em que 

estuda o corpo social, aquiesce com contrato proposto, pois tão somente dessa maneira é 

possível dar continuidade a reflexão do autor.  

 
92 HOBBES, 2019, p. 143.  

93 Ibidem, p. 135. 

94 Ibidem, p. 55. 

95 Ibidem, p. 138. 

96 Ibidem, p. 161 – 170.  

97 RIBEIRO, 2004, p. 30.  

98 Ibidem, p. 31. 



37 
 

O Pacto constitui a soberania, uma posição fático-jurídica que confere a seu titular, 

genericamente denominado soberano, certas prerrogativas, mas que, ao mesmo tempo, enfrenta 

limitações advindas do Contrato e adjudica direitos aos súditos99. O elemento fático predomina 

na definição hobbesiana, pois a soberania reside naquele que efetivamente detém o poder de 

determinar o próximo governante100, visto que a sucessão é o modo pelo qual a vida do Leviatã, 

artificialmente construída, atinge a eternidade101. Perante a soberania, salvo o direito à vida102, 

ao qual corresponde um dever necessário de proteção pelo Estado, não se pode opor nenhum 

privilégio ou alegado direito adquirido. Por conseguinte, a partir do pacto, as posições jurídicas 

de todos os indivíduos são reajustadas em uma relação fundamental de subordinação, uma 

distribuição verticalizada de poder e sujeição.  

O surgimento da soberania, portanto, veda aos súditos a celebração de um novo contrato, 

proíbe, ainda, que se libertem da sujeição com a qual concordaram em primeiro lugar, e impõe 

a estes a obrigação de reconhecer os atos tomados pelo corpo político. Também não podem 

alegar a injustiça de um soberano, pois, dotado de amplos poderes, não viola em seu agir o 

Contrato103. É lícito ao subordinado, portanto, desobedecer ao soberano tão somente quando 

este emite ordens cuja matéria escapa à competência conferida a ele pelo instrumento negocial 

– Hobbes oferece alguns exemplos: se o soberano ordenar ao súdito, o suicídio, a automutilação 

ou a prática de ação ou omissão que provocará dano significativo a sua vida; ou ainda se exigir 

que o súdito confesse determinado crime (tendo por única exceção as hipóteses nas quais o 

perdão lhe é assegurado), estariam configuradas hipóteses em que seria lícita a desobediência. 

Ademais, o súdito é livre para agir diante de omissão legal104. 

Em última instância, o que a concepção hobbesiana de soberania revela é a necessidade 

de construir um espaço pacificado dentro do Estado, no qual os súditos se vinculem aos 

comandos emitidos pelo Leviatã, e o soberano sempre acople essa normatividade às 

necessidades impostas pelo dever primário de proteção à vida humana.  Entretanto, isso não 

 
99 RIBEIRO, 2004, p. 51 – 57. 

100 HOBBES, 2019., p. 151. 

101 Ibidem, p. 158.  

102 RIBEIRO, 2004, p. 55 – 57.  

103 HOBBES, op. cit., p. 143 – 145.  

104 HOBBES, 2019, p. 170 – 180.  



38 
 

significa que poder estabelecido teria sido tolhido do emprego de meios violentos para 

assegurar o cumprimento dos objetivos pactuados.  

Pelo contrário, Hobbes não só reconhece, como também legitima, a partir das 

atribuições de competências conferidas pelo Contrato105, o uso da força para coagir os cidadãos 

a se comportarem de maneira adequada ao convívio dentro da sociedade. Por essa razão, a 

renúncia de direitos implica também a transferência do direito ao emprego da violência à 

criação artificial do Contrato. Na leitura de Janine Ribeiro106, “os indivíduos – supomos – 

ingressam no corpo político não só por medo de morrerem, mas por recearem qualquer 

envolvimento com a morte violenta, sofrê-la ou aplicá-la: entre carrasco e vítima é 

constrangedora a promiscuidade, perigosa a confusão”.  

 Por essa razão, traz um risco para a coesão do corpo social, a figura do Don Juan 

político107, o indivíduo que traz consigo o arquétipo do sedutor: o homem de honra, em presente 

estado de conflito com seus semelhantes, que promove a competição não nos termos burgueses, 

isto é, do comércio, mas sim naqueles do “estado de natureza”. Essa é a figura que não hesita 

em derramar sangue e coloca o valor “vida” em segundo plano, elevando o próprio renome ao 

topo da hierarquia dos preceitos108. Se é a partir do medo da morte que se o constrói o social, é 

aquele indivíduo que a deseja, quem coloca em grave perigo o Estado. Ademais, como para o 

autor a inquietude de poucos é suficiente para contribuir à turbulência da nação109, não é 

absurdo inferir, portanto, que a sedição tem em sua causa a sedução, cujo alvo primário é 

necessariamente o interesse público.  

 É a partir dessa necessidade de contenção individual que o Estado adentra o campo 

legislativo e judicial. As leis civis são sempre elaboradas pela figura do legislador. Em Hobbes, 

essa figura corresponde ao o próprio soberano. Isso não significa, contudo, que terceiros não 

possam participar da produção normativa, tão somente que, apenas após a manifestação de 

vontade daquele que detém a soberania (logo, a referida competência), pode determinada 

 
105 HOBBES, 2019, p. 145. 

106 2004, p. 95. 

107 Cf. Ibid., p. 57 – 78.  

108 Hobbes crítica ainda o duelo por ver na figura a vingança privada (cf.  HOBBES, op. cit., p. 236, p. 240 - 241) 

109 Cf. Ibidem, p. 72 (“Mesmo que um homem não perceba o rumor da água que o rodeia quando se encontra no 

meio do mar, ele está seguro de que essa porção contribui para o rumor das ondas de todo o mar; assim, também 

mesmo que não percebamos uma grande inquietude num ou dois homens, podemos estar certos de que suas paixões 

particulares contribuem para a agitação de uma nação turbulenta”). 



39 
 

disposição ganhar força normativa110. Por essa razão, o costume é válido somente enquanto não 

sobrevier vontade soberana que o restrinja ou proíba111. Destarte, todos os súditos, salvo 

determinação contrária, estão submetidos às leis112.  

 As decisões de cunho legislativo são tornadas eficazes pelas decisões judicias. Em 

verdade, o chamado “direito de judicatura”113 torna o Estado o único ente legítimo a apreciar e 

julgar todas as disputas que possam surgir no corpo social em decorrência de conflitos a respeito 

dos fatos e da norma de direito material a ser aplicada ao caso concreto. Essa prerrogativa 

decorre precisamente do poder soberano, pois as decisões judiciais somente podem ser 

asseguradas a partir do uso (ou da ameaça de uso) da força. Do ponto de vista teórico, isso 

significa que o Estado não pode transferir o comando do exército a terceiros114, fazê-lo teria por 

consequência tornar incerto a execução das decisões judiciais, minando de tal forma o poder 

soberano, que a própria titularidade deste seria colocada em cheque – se, como expressamente 

afirmado, a soberania tem em si um forte elemento fático, tornar terceiros capazes de assegurar 

o cumprimento de escolhas jurídico-políticas por meio do uso da força seria, de dois, um: 

transferir ou dividir a soberania. Hobbes, por óbvio, não admite nenhuma das hipóteses, o 

Estado tem a soberania como seu elemento constitutivo, não a ter integralmente é uma 

contradição lógica, cedê-la, é desconstituí-lo115.  

 Ainda, o assentimento tácito, sem a efetiva transferência do poder soberano, justifica a 

existência dos funcionários de Estado116. Admite-se, portanto, a presença de uma burocracia de 

funcionários da coroa. Nesse sentido, a figura do próprio juiz assume posição de destaque, pois 

é responsável por solucionar as disputas entre os súditos. Sua função é a de buscar o sentido da 

vontade do legislador na aplicação da lei. Mesmo quando aplica a lei natural, fá-lo a partir do 

pressuposto da razão de equidade do soberano. Uma ressalva se faz necessária, porque o 

magistrado não é, ou poderia ser, um representante do soberano – a representação, para todos 

os efeitos, reside no chefe do corpo político, pois somente a ele o Contrato conferiu tal posição 

 
110 HOBBES, 2019, p. 210 - 212.  

111 Ibidem. 

112 Ibidem, p. 211.   

113 Ibidem, p. 147. 

114 Ibidem, p. 149. 

115 Ibidem, p. 256 – 259. 

116 Ibidem, p. 147 – 149.  



40 
 

jurídica – é, assim, mero nuncio da vontade de um terceiro, titular da soberania117. Por essa 

razão, afirma Hobbes que os piores crimes são aqueles que tornam um julgamento inválido, 

visto que essas infrações atacam diretamente o fundamento social118. 

 Está claro, portanto, que a teoria hobbesiana inova, não somente ao propor uma fórmula 

para aceitar e, a partir da qual, estudar os parâmetros políticos, mas, também, introduz uma 

dimensão do poder não abordada por Maquiavel, a soberania. Enquanto o contrato permite a 

aceitação de certas premissas a partir das quais se há de desenvolver o Estado, e que a este 

concedem regras e um escopo bem definido, é a partir da introdução da soberania como 

elemento de aspectos fáticos e jurídicos, que se confere a ação política a devida legitimidade e 

mesmo um certo grau de moralidade: o soberano não somente age em conformidade com um 

pacto anterior, mas o faz de maneira justa119. Desse modo, torna-se aceitável, a partir de seu 

surgimento, que o Estado empregue a violência e outros meios necessários para manter a coesão 

social e pacificar a sociedade. Em verdade, o poder soberano é o único que não renuncia ao 

direito natural ao uso da força para coagir. Não surpreende, portanto, que Hobbes seja omisso 

em relação ao sistema feudal: como será visto no capítulo 2, não somente escreve o autor nas 

primeiras décadas de um Estado Moderno, como também está implícito que a possibilidade de 

terceiros, que não o soberano, disporem de contingentes militares ou de um poderio capaz de 

impor aos demais a sua vontade, autonomamente, contradiz o Contrato.  

 Isso não significa, porém, que a existência de forças externas não seja admitida.  Em 

verdade, como Badie120 colocou, no Estado westfaliano, a concepção tradicional de soberania 

encontra seus limites na capacidade do Estado de colocar-se como o ator hegemônico, ou seja, 

no plano internacional. A relação entre os Estados Nacionais não é aquela do pacto, mas sim 

do estado de natureza121, no qual cada ente busca a satisfação de seu próprio interesse. Em 

 
117 HOBBES, 2019, p. 208 – 229.  

118 “Os crimes que invalidam os julgamentos, do mesmo modo, são mais graves do que as injúrias feitas a uma ou 

mais pessoas. Assim, por exemplo, receber suborno para dar falso testemunho é crime mais grave do que fraudar 

alguém de qualquer outra forma, numa quantia igual ou maior. Isso porque não erra apenas quem fracassa nesse 

julgamento, mas todos os julgamentos se tornam inválidos, favorecendo o uso da força e da vingança pessoal” 

(Ibidem, p. 242).  

119Ibidem, p. 120. 

120 BADIE, B. Da soberania à competência do Estado, In Marie-Claude Smouts (org.) As novas relações 

internacionais, práticas e teorias, Fundação Universidade de Brasília, 2004, p. 35 – 56. 

121 BADIE, 2004, p. 35 – 36.  



41 
 

termos hobbesianos, essa procura se traduziria na melhor satisfação das necessidades materiais 

do Estado, e, portanto, dos súditos122. Esse entendimento justifica a guerra e as práticas 

protecionistas, razão pela qual Renato Janine Ribeiro chama o Estado Moderno hobbesiano de 

mercantilista123. 

1.2. A violência submetida à Política. 

 As relações que se estabelecem entre violência e Estado não se resumem àquela 

constituída de modo a instrumentalizar a força coativa para que esta atue no sentido de pacificar 

o corpo social, apesar de se poder constatar que quase todos os autores subsequentes a 

Maquiavel e Hobbes tratarão da intrínseca afinidade que há entre violência e paz. Surgirá, 

também, o problema do controle do poder de disposição dessa coatividade. Nesse sentido, duas 

são as principais correntes teóricas que pendularmente influenciam a produção acadêmica a 

respeito do Estado Moderno: em primeiro lugar, há aqueles que propagam as teorias que 

privilegiam o elemento político como fator de contenção do uso da violência; em segundo lugar, 

há as teorias jurídicas, segundo as quais o limite do poder soberano é delimitado, sobretudo, 

pelo Direito.  

 Em relação a primeira forma de controle da violência, destaca-se, em primeiro lugar, a 

obra de Jean-Jacques Rousseau. Escrevendo no auge do liberalismo iluminista do século XVIII, 

esse autor irá retomar o contratualismo hobbesiano e buscará diversas referências no 

pensamento jusracionalista. As semelhanças com o autor inglês são notáveis, há especial 

destaque, porém, a reafirmação da lei advinda do “Direito natural”, segundo a qual o homem 

deve ter sempre em primeiro lugar a sua conservação124.  

 No entanto, Rousseau delimita explicitamente seus principais pontos de divergência em 

relação ao contratualista que o precedeu: rejeita que a força pura seja capaz de vincular o 

comportamento dos indivíduos contra os quais é dirigida. Dessa maneira, retira o medo como 

um dos elementos válidos (e em certa medida necessário) para a constituição do meio político 

e dos deveres, e traça a distinção entre o poder físico e o poder político-jurídico-moral, 

separando uma situação de fato daquela de direito. Em última instância, ao dever individual, 

 
122 HOBBES, 2019, p. 197 – 203.  

123 RIBEIRO, 2004, p. 101. 

124 ROUSSEAU. Jean-Jacques. O contrato social: princípios do direito político. Tradução de Antonio de Pádua 

Danesi. 3.ed. São Paulo: Martins Fontes, 1999, p. 9 – 18.  



42 
 

posição jurídica passiva, corresponde uma legitimidade para a pretensão, a posição jurídica 

ativa de exigir o comportamento comissivo, ou omissivo125.  

 Essa legitimidade tem origem exclusivamente em um ato de vontade, mais 

precisamente, nas convenções, que exigem o assentimento livre e informado do indivíduo, não 

se admitindo, consequentemente, que celebre o Contrato por necessidade ou temor. Dessa 

necessidade de averiguar o consentimento, extrai-se certos direitos individuais que nem mesmo 

o contrato social é capaz de transferir para a figura com autoridade legítima, em especial a 

liberdade126, que passa a ser elevada ao verdadeiro qualificador da existência humana. 

Precisamente porque há a valorização desse aspecto particular, aquele que participa da 

celebração do Contrato jamais é súdito ou submisso à figura de autoridade, mas compõe-na.  

 A ideia de uma participação na autoridade é melhor explicada pela fundamentação dada 

por Rousseau para a existência do Estado. Se, em Hobbes, o Contrato é celebrado para preservar 

a vida humana e evitar a guerra de todos contra todos – de modo que há uma submissão geral 

ao Leviatã por meio de um esforço que alia esperança e medo – no pensamento do contratualista 

francês, a comunhão voluntária encontra substrato na necessidade de cooperar para a superação 

de desafios que não podem (ou não convêm) ser solucionados por meio do esforço individual127. 

Desse modo, constitui-se uma união perfeita128, na medida em que os envolvidos passam a 

compor um “corpo moral e coletivo”129,  guiado pela vontade geral, no qual todos participam 

com direitos e deveres, sempre limitados pelas leis e, por esta razão, são cidadãos, não, súditos.  

 Essa vontade geral, responsável por guiar o corpo social criado e unificado pelo 

Contrato, não se confunde com a vontade subjetiva de um indivíduo ou assembleia, dotados de 

plenos poderes, como ocorre com o soberano de Hobbes. Ao contrário, a vontade geral tem um 

caráter objetivo e corresponde à conciliação dos interesses de todos aqueles que celebraram o 

Contrato, razão pela qual jamais é capaz de dispor de maneira a prejudicá-los enquanto grupo, 

ou ainda individualmente130. Não se confunde, também, a vontade geral com a somatória das 

 
125 ROUSSEAU, 1999, p. 13 

126 “Renunciar à liberdade é renunciar à qualidade de homem, aos direitos da humanidade, e até aos próprios 

deveres. Tal renúncia é incompatível com a natureza do homem, e subtrair toda liberdade a sua vontade é subtrair 

toda moralidade a suas ações” (cf. ibidem, p. 15). 

127 Ibidem, p. 19 – 23. 

128 Ibidem, p. 22. 

129 Ibidem.  

130 ROUSSEAU, 1999, p. 24. 



43 
 

vontades individuais, tanto que é possível que um indivíduo subjetivamente oponha-se a essa 

vontade soberana, situação na qual poderá o corpo político constranger aquele que diverge a se 

conformar à normatividade legítima por meio de uma sanção prevista em lei131.  

 Nesse sentido, exige-se do cidadão de Rousseau a mesma disciplina do indivíduo de 

Hobbes, isto, é a capacidade de adequar seus apetites e impulsos às necessidades do convívio 

social, mais especificamente, aos deveres que emanam do Direito estabelecido pelo corpo 

político. O contrato social, por essa razão, põe fim a liberdade natural, caracterizada por uma 

pretensão ilimitada a tudo132 e estabelece a liberdade civil, que jamais poderá ser alienada, mas 

tão pouco permitirá ao indivíduo que aja sem a razão, isto é, em contrariedade à vontade geral. 

Assim, o ato de sancionar é, em última instância, uma medida que impõe a liberdade civil àquele 

que busca dela destoar.  

 Avaliando ontologicamente a vontade geral, Rousseau conclui que se trata de um 

aspecto necessariamente indivisível133, orientado ao bem comum134 ou à utilidade pública135, 

precisamente porque corresponde ao interesse comum de determinado povo. A indivisibilidade 

implica necessariamente a inalienabilidade da soberania, pois a sociedade somente pode ser 

legitimamente governada com base nos fundamentos que a estabeleceram136. Entretanto, isso 

não significa que o poder político não possa ser transmitido.  

 Rousseau, ao tratar do poder, apresenta sua dupla dimensão: por um lado constitui 

verdadeira soberania, dado que se trata de um poder quase que absoluto sobre todas as partes 

do corpo social e é dirigido pela vontade geral; por outro, é exercido necessariamente por um 

indivíduo ou instituição presente na sociedade reconhecido pelos demais para fazê-lo. Esse 

exercício não deve sofrer interferências, contudo, da vontade particular do agente público. Ao 

contrário, a conduta desses agentes deve sempre ter como finalidade alcançar o bem público – 

 
131 ROUSSEAU, 1999, p. 24 – 25.  

132 Ibidem, p. 26 

133 Ibidem, p. 34 – 36.  

134 Ibidem, p. 33 – 34.  

135 Ibidem, p. 37 – 38. 

136 “As cláusulas desse contrato são de tal modo determinadas pela natureza do ato que a menor modificação as 

tornaria inúteis e sem efeito, de sorte que, são em toda parte as mesmas, em toda parte tacitamente admitidas e 

reconhecidas (...)” (ROUSSEAU, 2009, p. 21). 



44 
 

não pode, portanto, impor um ônus ao cidadão ao qual não corresponda um benefício para o 

todo137. 

 Dentre os agentes responsáveis por exercer o poder, destaca-se aqueles aos quais se 

atribui a competência legislativa, pois é por meio da legislação que o corpo político moral é 

capaz de agir e de expressar sua vontade138. Para o autor, a lei, mais que mera prescrição dirigida 

a coletividade a partir da vontade geral, é um requisito essencial para o processo de verificação 

da predominância do interesse público na sociedade, e que distingue, portanto, o modelo 

republicano das formas personalistas e patrimonialistas139.  

 Em essência, a lei é um ato de soberania e, consequentemente, necessariamente legítima, 

de modo que pode e deve ser garantida pela “força pública”140. Esse entendimento torna 

explícito o porquê de se posicionar o pensamento desse autor francês no eixo político do 

controle da violência pelo Estado. No contratualismo rousseauniano, o grande protagonista dos 

atos de soberania não é propriamente a figura executora (como o príncipe maquiavélico ou 

hobbesiano), tão pouco a própria norma jurídica, mas sim a vontade geral e o mecanismo por 

meio do qual esta é revelada ao corpo social – em outras palavras, o poder legislativo141. Nesse 

sentido, Rousseau deliberadamente alerta contra a corrupção do legislador, provocada pelo 

predomínio de suas aspirações pessoais sobre o interesse do corpo social142.  

 No entanto, o poder legislativo não dispõe da capacidade de exercício da força física, 

esta é resguardada à figura com competência executiva, que jamais pode se confundir com o 

legislador, sob o risco de se estabelecer um sistema de perpétua injustiça. Essa iniquidade é 

caracterizada precisamente pela confusão entre o poder de fato, isto é, a capacidade efetiva de 

realizar atos violentos, e o poder de direito, qual seja, a capacidade de elaborar normas jurídicas. 

 
137 ROUSSEAU, 2009, p. 38 – 42.  

138 Ibidem, p. 45 – 46.  

139 “Chamo, pois, República a todo Estado regido por leis, qualquer que seja a sua forma de administração, porque 

só então o interesse público governa e a coisa pública significa algo. Todo governo legítimo é republicano” (cf. 

Ibidem, p. 48). 

140Ibidem, p. 42.  

141 “O princípio da vida política repousa na autoridade soberana. O poder legislativo é o coração do Estado; o 

poder executivo, o cérebro, que dá movimento a todas as partes. O cérebro pode paralisar-se e o indivíduo continuar 

a viver. Um indivíduo toma-se imbecil e vive, mas, tão logo o coração deixa de funcionar, o animal morre” (cf. 

ROUSSEAU, 1999, p. 107). 

142Ibidem, p. 82 – 83.  



45 
 

Essa situação contradiz frontalmente o contrato social, uma vez que este, ao ser estabelecido, 

distingue força de poder (ou seja, de competência). Nesse sentido, diz Rousseau143: 

“Se fosse possível que o soberano, considerado como tal, tivesse o poder executivo, o 

direito e o fato estariam de tal forma confundidos que já não se saberia o que é lei e o 

que não o é, e o corpo político, assim desnaturado, logo seria vítima da violência contra 

a qual fora instituído” 

Há, nesse sentido, clara oposição ao soberano hobbesiano que é ao mesmo tempo 

legislador, juiz e executor – ainda que empregue funcionários ou magistrados para auxiliá-lo. 

É precisamente essa separação de esferas de competência, bem como a exigência de 

legitimidade dos atos soberanos a partir da vontade geral, que permite falar na existência de um 

controle político do uso exclusivo da coação. Em síntese, por meio do contrato social, assim 

como Hobbes, Rousseau torna o monopólio estatal do emprego da coação física mais que uma 

situação fática desejada: é a única solução legítima. Contudo, diferentemente do primeiro, essa 

legitimidade advém não da imposição vertical do poder e da aceitação a partir do medo, mas 

sim de seu uso adstrito às hipóteses nas quais se faz necessário preservar o interesse público e 

atender à vontade geral, notadamente, na execução da lei.  

 Se Rousseau foi essencial para reiterar a necessidade de uma legitimidade ao uso da 

violência pelo Estado, bem como para afirmar o primado do aspecto político que há por trás 

desse poder de dispor, é Max Weber quem aprofundará esse tema ao elaborar sua teoria 

sociológica a respeito do fenômeno político, da burocracia e do elemento “nacional” presente 

no Estado Moderno.  

 Na tipologia Weberiana, política é um termo com um sentido genérico, “qualquer forma 

de atividade dirigida de maneira autônoma”144, mas que, no contexto do Estado Moderno – cuja 

característica de destaque é precisamente sua capacidade de impor em determinado território o 

monopólio da violência física legítima145 – ganha um significado mais restrito e específico, isto 

é, o de aspiração à parte do poder, ou à parte da influência na distribuição do poder, na relação 

estabelecida entre os Estados ou ainda dentro de determinado Estado. Portanto, há, na 

 
143 ROUSSEAU, 2009, p. 117. 

144 WEBER, Max. Política como vocação e ofício. Tradução de Gabriel Philipson. 1.ed. Petrópolis: Editora Vozes, 

2020, p. 8.  

145 Ibidem, p. 10. 



46 
 

concepção do autor alemão, necessariamente uma relação de dominação no espaço político 

estatal.  

 Apesar dessa concepção retomar o paradigma hobbesiano e maquiavélico da natureza 

do Estado, afastando-se da instituição cooperativa propagada por Rousseau, Weber aprofunda 

as concepções de legitimidade, vinculando-as não mais a uma ficção jurídico-antropológica 

pretérita, como o “contrato social”, mas às causas de efetividade da ação política. Assim parte 

o autor do pressuposto de que a ação social é orientada pelos atores no sentido propagado por 

uma ordem, que é por estes tida como legítima. Sendo assim, a maior validade da ordem está 

associada à probabilidade de esta interferir no comportamento dos agentes. Essa orientação, 

porém, não implica necessariamente a conformidade da conduta com a ordem vigente, mas tão 

somente o reconhecimento de que suas regras e máximas deveriam ser respeitadas por todos. 

Em suma, mesmo o agente que descumpre determinado preceito, mesmo que o faça 

conscientemente, orienta sua ação conforme determinada ordenação normativa146. 

A despeito de haver uma série de motivos para que se adote determinada ordem como 

legítima147, há três tipos ideais puros que ganham destaque: o costume, o carisma, ou ainda o 

aparato legal-racional148. 

A legitimidade advinda do costume tem origem nas tradições imemoriais e em uma 

crença na santidade da ordem vigente149, que é tida como “sempre tendo existido”150. Esse 

modelo de legitimidade comumente apresenta uma autoridade pessoal e escolhida por meio de 

regras transmitidas tradicionalmente. 

Em relação a legitimidade carismática, destaca-se a qualidade daqueles que ocupam 

uma posição de poder. Assim, são figuras tidas como dotadas de um atributo divino, 

supernatural ou ainda excepcional que os aparta dos demais e torna seus comandos verdadeiras 

“missões carismáticas”, tidas pela comunidade como deveres151. É essencial, portanto, para essa 

espécie de dominação, os laços emocionais e a existência de um consenso relativo. Os principais 

 
146 WEBER, Max. The theory of Social and Economic Organization.  Tradução de A.M. Henderson e Talcott 

Parsons. 1.ed. Nova Iorque: Oxford University Press, 1947, p. 124 – 126.  

147 Ibid., p. 132.  

148 WEBER, 2020, p. 11 – 12.  

149 WEBER, op. cit., p. 341,  

150 Ibidem.  

151 Ibidem, p. 358 – 361.  



47 
 

desafios, portanto, surgem principalmente quando há uma ruptura do assentimento geral, por 

exemplo, diante de determinada situação em que um terceiro alega deter as qualidades 

carismáticas e, portanto, demanda para si o poder – fazendo-se necessário a realização de um 

ritual, uma disputa, para determinar em quem recai a verdade e em quem, a mentira152.  

É possível que, com o passar do tempo, uma autoridade com bases carismáticas 

converta-se em uma forma de autoridade de natureza racional ou até mesmo tradicional – ainda 

que, a princípio, a autoridade carismática se encontre no campo do extraordinário e, portanto, 

oponha-se ferrenhamente aos demais tipos153 – especialmente porque aqueles que seguem a 

liderança podem aspirar à estabilidade da comunidade estabelecida154. Nessas circunstâncias, o 

líder futuro poderá ser escolhido de diversas maneiras, mas notavelmente por meio da ampla e 

exauriente procura por um indivíduo que apresente as qualidades necessárias, empregando a 

revelação mística ou, ainda, rituais de “transferência” do carisma155. Em todas essas hipóteses, 

está presente e destacado o “reconhecimento social”, de modo que este é, em um primeiro 

momento, uma consequência do carisma.  

Há, por fim, a legitimidade fundada na crença racional de que determinadas normas são 

coerentes com a legalidade e, portanto, apresentam plena vigência desde que emitidas por 

aqueles que dispõem da competência para elaborar comandos156.  

Essas três formas de legitimidade possibilitam à figura competente usar e desfrutar do 

poder, definido este como a probabilidade de que determinado indivíduo tem de impor sua 

vontade ainda que enfrente a resistência de terceiros. Nos agrupamentos sociais, essa 

probabilidade é influenciada também pelo conteúdo que carrega o comando, e é denominado 

de controle imperativo157.  

Na tipologia de weberiana, denomina-se, ainda, grupo corporativo, toda relação social 

que, de alguma maneira, estabelece limitações à determinados indivíduos ou grupos, os 

outsiders, por meio de regras (que podem ou não dizer respeito ao grupo em si), garantidas por 

 
152 WEBER, 1947, p. 358 - 351.  

153 Ibidem, p. 361 – 362.  

154 Ibidem, p. 363 – 373.  

155 Ibidem, p. 363 – 373.  

156 Ibidem, p. 324 – 329.  

157 Ibidem, p. 152 – 154.  



48 
 

um “quadro administrativo”158. Essa garantia é um requisito necessário para o sustento da 

ordem, mas é possível, também, que, além da ação do quadro administrativo ou aquela que 

ocorre sob sua direção, alguns dos membros precisem realizar ações para “manter a autoridade 

da ordem”159. A rigor, a ordem pode ser imposta não só sobre os membros do grupo, mas 

também àqueles aos quais determinados requisitos possam sejam verificados.  

Com isso, torna-se evidente que o Estado Moderno é um grupo corporativo de natureza 

política que apresenta um sistema de controle imperativo, assegurado por um quadro 

administrativo denominado “burocracia” ou ainda “administração burocrática”. A respeito 

desses funcionários do Estado, Weber traça distinções importantes, dado que, a cada tipo de 

dominação empreendida na constituição de determinado grupo corporativo, corresponde uma 

espécie de burocracia diferente.  

Assim, a burocracia de organizações tradicionais é formada, em geral, por indivíduos 

que possuem algum laço com o chefe político, com os postos mais relevantes sendo ocupados 

pelos membros de uma mesma família ou clã160. Nesse tipo ideal, faltam aos funcionários a 

delimitação de uma esfera de competência objetiva, bem como a sujeição às regras impessoais. 

Inexiste, ainda, uma clara distinção hierárquica ou mesmo o cumprimento de requisitos (ou de 

um treinamento) técnico161. Tão pouco há o pagamento de salários fixos em dinheiro ou ainda 

um sistema padronizado de promoções162.  

O aparato burocrático nos modelos de dominação carismática é mais complexo. Em um 

primeiro momento, aqueles que são chamados a compor a administração o são em face de um 

dever, isto é, o líder carismático convoca ou entrega uma missão aos indivíduos selecionados, 

com base em suas qualidades, missão está que haverá de ser cumprida163. Entretanto, esse 

modelo pode sofrer alterações conforme a autoridade carismática atravessa um processo de 

racionalização, que irá tratar o reconhecimento como sendo o fundamento dessa autoridade, e 

não mais sua consequência164. Desse processo de “democratização” decorrem duas 

 
158 WEBER, 1947, p. 146 – 152.  

159 Ibidem, p. 147 

160 Ibidem, p. 342 – 343.  

161 Ibidem.  

162 Ibidem.  

163 Ibidem, p. 360 – 361.  

164 Ibidem, p. 386. 



49 
 

consequências: em primeiro lugar, as decisões tomadas no âmbito do poder judiciário e 

legislativo admitem alteração por meio da ação do grupo; em segundo lugar, surgem entre os 

oficiais administrativos uma camada “eleita”, isto é, apontada pelo vínculo a determinados 

partidos políticos (e não a partir de critérios de competência técnica). Ao mesmo tempo, esses 

funcionários “políticos”165 estão sujeitos à um sistema de responsabilização política, o que pode 

retirar a objetividade de suas decisões, sobretudo quando as situações envolverem o interesse 

de seu partido ou agremiação166.  

Entretanto, é somente no Estado Moderno, no qual predomina a dominação racional-

legal, que a burocracia atinge sua maior eficiência e manifesta seu tipo puro. Assim, é preciso, 

primeiramente, compreender os pressupostos e consequências da organização em torno de uma 

“autoridade legal”167.  

Assume-se, nesse modelo, que a autoridade pode estabelecer qualquer norma legal, 

respeitada as regras de competência, que irá, então, vincular ou os membros de determinado 

grupo corporativo, ou todos aqueles residentes em determinado território. Essas normas são 

necessariamente abstratas, sendo aplicadas por meio da técnica de subsunção. Aquele com 

competência para exercer sua autoridade ocupa um cargo e está submetido a uma ordem 

impessoal. Ainda, é auxiliado por um corpo de “oficiais” ou funcionários administrativos, isto 

é, pela burocracia, que está disposta em órgãos ou seções organizados de maneira hierárquica e 

submetidos a um conjunto de normas próprias (que ora são legislativas, ora técnicas).  

Do ponto de vista daqueles que se encontram sujeitos às decisões da autoridade, 

obedecem não porque há determinada qualidade intrínseca no líder, mas porque estão todos 

submetidos a mesma ordem impessoal, tida como racional e eficiente, para não dizer, justa. Por 

fim, todos os membros da sociedade, mas, em especial, àqueles que possuem cargos públicos, 

encontram-se em um esquema de divisão do trabalho possibilitado pela distribuição ordenada 

das competências por meio do ordenamento vigente.  

 
165 Essa é a terminologia utilizada por Weber em Política como vocação e ofício (cf. WEBER, 2020, p. 35 – 39). 

A rigor, são políticos todos os funcionários que tem seu cargo condicionado à situação político-partidária presente 

em determinado momento, como por exemplo, os ministros de Estado. Os funcionários políticos são aqueles que, 

nesse sistema, efetivamente detém o poder decisório, de modo que é relegada à administração especializada uma 

função meramente executória.  

166 WEBER, 1947, p. 386 – 393.  

167 Ibidem, p. 329 – 333.  



50 
 

O Estado tipicamente racional-legal é, ainda, capitalista, pois este é o sistema econômico 

capaz de estabelecer formas eficientes de transporte e comunicação, bem como colocar à 

disposição todos os recursos necessários para o emprego dos meios materiais da administração 

pública168. Isso não significa, porém, que não deva haver interferência política no mercado – 

pelo contrário, o Estado moderno é Estado-nação e nesse sentido privilegia, para Weber, 

determinados segmentos de seu povo (ou seja, a “nação”), por isso a atuação estatal no campo 

econômico deve sempre ter em conta o melhor interesse desse segmento. É por essa razão, 

também, que a ciência econômica é eminentemente política169. 

Assim, a burocracia típica, ainda que nem sempre verificada na realidade, 

necessariamente é organizada a partir de uma clara relação hierárquica entre cargos, cada qual 

com sua devida atribuição, e preenchido por meio de um indivíduo que é contratado livremente, 

mas cuja seleção deu-se a partir de critérios técnicos (por isso, o funcionário político não é, a 

rigor, um burocrata no sentido próprio do termo170). Os “oficiais” não são proprietários dos 

meios empregados pela administração e tão pouco do cargo que ocupam, sujeitando-se sempre 

ao controle e disciplina estabelecidos pela ordem impessoal171. Destaca-se, na presente 

exposição, o caráter eminentemente técnico do funcionalismo público weberiano, é 

precisamente esse aspecto que reforça o caráter “racional” da dominação172.  

A divisão do poder público em uma esfera competente para a tomada de decisões e outra 

para a execução das medidas adotadas traz consigo um problema próprio, isto é, aquele do 

controle do aparato burocrático típico. Em um primeiro momento, a ação discricionária do 

funcionário público é limitada pela ordem impessoal a qual está subordinado, seja por meio da 

imposição de regras formais que devem ser obedecidas173, ou ainda, da obediência (e as 

consequências da desobediência) à cadeia de comando hierárquica criada – que posiciona no 

topo os representantes do poder político, como ministros de Estado ou ainda chefes de 

 
168 WEBER, 1947, p. 337 – 341. 

169 Esse tema é tratado no texto de Max Weber O Estado-nação e a política econômica (cf. WEBER, Max. The 

Nation State and Economic Policy In: Political Writings. Tradução de Ronald Speirs. Cambridge: Cambridge 

University Press [1994?], p. 1 – 28) 

170 WEBER, op. cit., p. 335.   

171 Ibidem, p. 333 – 337. 

172 Ibidem, 1947, p. 339. 

173 Ibidem, p. 337 – 341. 



51 
 

governo174. Há, porém, um risco de “descontrole”, visto que, enquanto a autoridade política 

atravessará mudanças constantes, o funcionário técnico permanecerá em seu cargo por um 

longo período de tempo, de modo que há a possibilidade seus interesses e convicções 

predominarem sobre aqueles advindos do “político”.  

Em certa medida, essa conclusão de Weber traz um problema para o controle político 

da violência pelo Estado. Mas, para que fique claro a dificuldade em questão, é primeiro 

necessário indagar o que exatamente permite, no pensamento sociológico weberiano, falar em 

um “monopólio do exercício legítimo da violência”. O presente trabalho já tratou a respeito da 

legitimidade e de suas fontes, em especial no Estado moderno, mas ainda não abordou 

precisamente como se pode constituir um “monopólio”.  

Nesse sentido, cita-se dois requisitos175 para que o Estado seja capaz de controlar o 

emprego da coação física em seu território. Em primeiro lugar, há a necessidade de adquirir os 

meios materiais para fazê-lo; em segundo lugar, deve desapropriar os funcionários públicos dos 

meios empregados para a realização de suas atividades. Há nesse sentido, especial importância 

para a diferenciação entre os chamados funcionários estamentais – próprios do medievo, que 

dispunham dos meios de produção, da administração, e, ainda, aqueles necessários para 

promover a guerra – e os burocratas modernos, que apresentam meramente uma relação 

contratual e não são efetivos proprietários, seja dos meios, seja do cargo que ocupam. 

Entretanto, a partir do momento em que se perde a capacidade de eficientemente controlar a 

burocracia, esta poderá dispor dos meios estatais para alcançar as finalidades que 

subjetivamente anseia – o Estado, ainda que titular de direito destes meios, não mais é capaz de 

deles dispor.  

Um segundo risco para a integridade da ordem estatal é a competição com os demais 

ordenamentos sociais. Diferentemente dos contratualistas, Weber não apreende em sua 

pesquisa a existência de “dois Direitos”, um civil e outro natural; mas isso não significa que, 

relativamente ao comportamento humano, o Estado é tomado como entidade única e suprema 

em todos os aspectos. Cabe ressaltar, nesse sentido, a existência de uma pluralidade de grupos 

corporativos, cada qual com ordenamento próprio – ainda que não jurídico – e cujos integrantes, 

ou ao menos os destinatários das normas, frequentemente intersectam outros grupos. O autor 

 
174 WEBER, 2020, p. 35 – 39.  

175 Ibidem, p. 14 – 23.  



52 
 

cita176 como exemplo o duelo, fenômeno social comum durante os séculos XVIII e XIX na 

Europa:  

“A person who fights a duel orients his action to the code of honour; but at the same 

time, in so far as he either keeps it secret or conversely gives himself up to the police, 

he takes account of the criminal law (...)”177.  

É plenamente possível, destarte, para o Estado weberiano conviver com outras 

ordenações, mas se estas tornam-se fortes o suficiente para desvirtuar o monopólio legítimo da 

violência que o primeiro detém, certamente surge um risco para a integridade existencial dessa 

instituição política. A teoria de Carl Schmitt irá oferecer uma solução para esse problema.   

 Assim, Schmitt inicia sua obra com uma crítica àqueles que o antecederam: há, segundo 

o autor, um problema conceitual por trás das obras que buscaram de alguma forma tratar da 

“política” em abordagens teóricas que é revelada pela falta de preocupação em conceituar o que 

exatamente pode ser denominado “político”. Historicamente, os significados do conceito 

variam conforme o arranjo de forças presente na sociedade178, sendo seu uso mais comum 

quando empregado em oposição à outras categorias (como por exemplo, “política ou moral”, 

“política ou Direito”)179. Ainda assim, em todas as suas formas, o termo é de alguma maneira 

associado ao Estado180, de modo que o Estado Moderno, especificamente, é pensado como 

titular de um monopólio, que é aquele da decisão e unidade política181, tema já tratado em 

Weber. Isso não significa, porém, que se possa adotar “político” como sinônimo de “estatal”. 

 Nesses termos, o “político” deve ser tomado como uma categoria autônoma dotada de 

características singulares que o diferenciam de outros campos – como aqueles da estética, da 

moral e da economia – a partir da elaboração de uma dicotomia pautada pela possibilidade de 

 
176 WEBER, 1947, p. 125 

177 “A pessoa que luta em um duelo orienta sua ação de acordo com o código de honra, mas o mesmo tempo, 

mantendo segredo do ocorrido ou ainda se entregando a polícia, ele leva em consideração o Direito penal”. 

Tradução livre. 

178 SCHIMITT, Carl. O Conceito do Político – Teoria do Partisan. Tradução de Geraldo de Carvalho. 

Coordenação e supervisão de Luiz Moreira. 1.ed. Belo Horizonte: Del Rey, 2008, p. 8 – 17.  

179 Ibidem, p. 19 – 27.  

180 Em Schmitt, Estado é “o status político de um povo organizado dentro de uma unidade territorial” (cf. ibidem, 

p. 19) 

181 Ibidem, p. 19 -27.  



53 
 

distinguir “amigo” e “inimigo”182. Ao adotar este critério, Schmitt retoma o pensamento de 

Maquiavel, para quem a política estaria necessariamente associada à disputa. Dentro dessa 

tipologia, as categorias não são meramente subjetivas, “inimigo”, portanto, não é aquele contra 

o qual há determinada rixa pessoal e privada, o adversário é necessariamente objetivo e 

concreto, hostis, isto é, público. Por isso, todos os conceitos denominados políticos contêm 

necessariamente um “sentido polêmico”, ou seja, apresentam uma discordância vinculada a 

determinada situação que permite distinguir “amigos” de “inimigos” e que têm, nessa distinção, 

requisito essencial para que o próprio termo receba seu significado183.  

 Se a inimizade é objetiva, igualmente é sua consequência potencial. Em Schmitt, há 

contra todo inimigo a possibilidade de um combate eventual, que não é simbólico ou 

metafórico, mas concreto, isto é, com real possibilidade de dano a integridade física das 

partes184. Esse conceito, portanto, exclui boa parte daquilo que se agrupa como um “conflito”, 

em sentido weberiano. Há, nas disputas weberianas, há a possibilidade do uso ou não da 

violência física, desde que o ator busque impor sua vontade aos demais185, o que em última 

instância abrange, inclusive, a competição econômica burguesa186. A guerra de Schmitt, porém, 

realiza a inimizade quando esta é elevada ao extremo187 e revela a natureza por trás de toda ação 

política188. Dessa forma, segundo o autor:  

“Um mundo no qual a possibilidade de semelhante combate estivesse completamente 

eliminada e desaparecida, um planeta definitivamente pacificado, seria um mundo sem 

a distinção entre amigo e inimigo, por conseguinte, um mundo sem política”189 

 O comportamento político, portanto, é todo aquele orientado pela possibilidade eventual 

da guerra, de modo que qualquer controvérsia poderá se tornar política, desde que seja capaz 

 
182 SCHIMITT, 2008, p. 27 – 31.  

183 Ibidem, p. 32 – 34. 

184 Ibidem, p. 34 – 35.  

185 WEBER, 1947, p. 132 – 145.  

186 WEBER, 1994, p. 14 -17.  

187 SCHIMITT, op. cit., p. 35. 

188 Ibidem, p. 36 – 37. 

189 Ibidem, p. 37;  



54 
 

de criar efetivos agrupamentos amigo-inimigo, e não apenas um dissenso ou dois pontos de 

vista distintos190.  

 É a partir dessa conceituação de conflito, que Schmitt elabora o aspecto “soberano” do 

Estado, sua unidade: se todos os agrupamentos políticos devem decidir necessariamente a 

respeito do momento em que surge a inimizade e faz-se necessária a guerra, aquele que detiver 

o poder para fazê-la, efetivamente é capaz de unir os esforços humanos e tomar a decisão 

definitiva191, seja no sentido de evitar ou ainda de promovê-la192. Assim, em resposta ao 

problema weberiano, ainda que apareçam no interior do Estado forças capazes de contestar seus 

comandos ou normas jurídicas, somente o Estado é detentor do jus belli, ou seja, da competência 

para fazer a guerra, exigindo de seus membros que morram e matem em seu nome193. 

 Isso não significa, porém, que não haja uma tentativa de obscurecer o fato de que a 

decisão de ir à guerra é necessariamente política, empregando, para tanto, expressões ou 

preceitos morais e estéticos194, criando um verdadeiro juízo de valor a respeito do conflito (vide 

a expressão “guerra justa”). A rigor, porém, é o Estado quem detém o poder indisponível195 de 

 
190 SCHMITT, 2008, p. 39 

191 “Político é, em todo caso, sempre o agrupamento que se orienta pelo caso crítico. Destarte, ele é sempre o 

agrupamento humano normativo e, por conseguinte, a unidade política sempre quando existe em absoluto, sendo 

a unidade normativa e “soberana” no sentido de que, por necessidade conceitual, a decisão sobre o caso normativo, 

mesmo quando este for um caso excepcional, sempre haverá de residir nela” (cf. ibidem, p. 41). 

192 Ibidem, p. 41 – 42.  

193 Ibidem, p. 45 – 48.  

194 Schmitt faz ainda referência ao “controle jurídico” da violência ou do próprio Estado, mas rejeita-o em absoluto. 

Para o autor, o direito positivo simplesmente representa a manutenção do status quo e está a serviço, portanto, das 

forças políticas. Aqueles que defendem a primazia do Direito, para Schmitt o fazem em nome da ideologia liberal, 

de modo a buscar submeter o Estado às forças econômicas e à uma moral própria do Direito Privado (cf. Ibidem, 

p. 77 – 85). A respeito dessa crítica das influências econômicas no campo político, Weber tece formulação 

semelhante (cf. 1994, p. 17 –20). Entretanto, enquanto para Weber a economia é necessariamente uma ciência 

política (e não a política, uma ciência econômica), em Schmitt, há clara incompatibilidade: “o meio econômico é 

a troca; esta é a reciprocidade entre prestação e contraprestação, portanto mutualismo, igualdade, justiça e paz, por 

fim, não menos que o próprio ‘espírito cooperativo da concórdia fraternidade e justiça’; o meio político, em 

contrapartida é a ‘violência conquistadora extra-econômica’, roubo, conquista e crimes de toda espécie” 

(SCHMITT. Op cit., p. 83). 

195 Ibidem, p. 55. 



55 
 

optar pela via armada, e sua decisão não está condicionada a qualquer valor que não aqueles 

próprios da política196.  

 O inimigo não necessariamente é externo. O Estado, para tornar efetiva as normas 

jurídicas que impõe, deve necessariamente manter um certo grau de normalidade, promovendo 

a “tranquilidade, segurança e ordem”197, e, para isso, há de designar um “inimigo interno”198 

contra o qual haverá de guerrear se utilizando de meios que, inclusive, poderão ultrapassar os 

limites do ordenamento jurídico199. Contudo, há sempre o risco de que essa forma de combate 

em específico resulte em uma guerra civil, pondo em risco a unidade do Estado200.  

1.3. A violência submetida ao Direito 

 Afirmar que há uma corrente na ciência do Estado que compreende uma forma de 

controle da violência por meio do Direito não significa, necessariamente, rejeitar a existência 

outras formas de contenção ou exercício do poder coativo. Entretanto, é inegável que há, nesse 

espectro, desde autores adeptos de uma visão de Estado sociológica até mesmo àqueles de viés 

normativista. Nesse rol, o presente estudo destaca primeiro a obra de Kant, mais 

especificamente, o ensaio Para a paz perpétua.  

 À vista disso, a obra do filósofo alemão é inédita pois propõe, pela primeira vez, os 

requisitos jurídicos necessários para que a paz seja alcançada entre os Estados. Portanto, há 

pouco enfoque (o que não significa, porém, completa ausência) no emprego da violência 

domesticamente, isto é, nos atos da administração ou ainda do judiciário. 

 A paz, coloca Kant201, é um conceito absoluto: ou há, ou não há paz; falar em uma “paz 

perpétua”, logo, é pleonasmo. Exige-se para sua concretização, necessariamente, o fim de todas 

 
196 “Não há nenhum fim social, nenhuma norma por mais correta que seja, nenhum programa por mais exemplar 

que seja, nenhum ideal social por mais belo que seja, nenhuma legitimidade ou legalidade que possam justificar o 

fato de que, por sua causa, os seres humanos matem uns aos outros. Se tal extermínio físico da vida humana não 

ocorre a partir da afirmação ôntica da própria forma existencial, perante uma negação igualmente ôntica desta 

forma, esse extermínio não pode, então, ser justificado” (SCHIMITT, 2008, p. 53).  

197 Ibidem, p. 49 

198 Ibidem.  

199 Ibidem, p. 48 – 57.  

200 Ibidem.  

201 KANT, I. Para a paz perpétua. Tradução de Bárbara Kristensen. 1.ed. Galiza: Instituto Galego de Estudos de 

Segurança Internacional e Paz, 2006, p. 57 – 58.  



56 
 

as hostilidades, a autonomia e independência absoluta de todos os Estados202 e o abandono dos 

exércitos permanentes203. Precisamente por essa razão, é possível aferir do texto que não houve 

na história da humanidade um momento de paz em sentido próprio, tão somente de redução das 

disputas, mas que permaneceram latentes.  

 Essa constatação, porém, assume ainda que a paz não é o estado natural das relações 

internacionais, mas sim uma criação artificial204, que exige, assim como a superação do estado 

de natureza hobbesiano, um trabalho para ser atingida. Essa formulação reside, em certa 

medida, na compreensão da “guerra” enquanto fenômeno histórico – mais precisamente, na 

crença de que os conflitos tem origem na necessidade de solucionar disputas quando não há 

uma entidade arbitradora capaz de solucioná-lo, de modo que se faz necessário a luta, para que 

aquele que se sagre vencedor seja também tomado como o justo, o correto205. É evidente, 

portanto, que, com a criação do Direito, a guerra perde sua razão de ser e surge a possibilidade 

de juridicamente pacificar a sociedade. A paz surge, por isso, como uma finalidade moral206 

que se opõe à busca irrestrita pela “honra”207, ou ainda à manifestação externa de uma “coragem 

guerreira”208.  

 Assim, o autor elenca as condições que devem ser cumpridas para que se abandone esse 

estado de guerra: todos os Estados devem transformar-se em repúblicas, pois não é esperado 

(isto é, não é adequado à razão), que os cidadãos, porquanto livres, optem por uma guerra que 

trará a eles ônus em demasia209; os Estados devem constituir uma federação210, que irá proteger 

 
202 Ibidem, p. 60 – 61.  

203 Ibidem, p. 59 

204 Ibidem, p. 65 

205 Diz o autor (cf. Ibidem, p. 61): “a guerra é, certamente, o meio tristemente necessário no Estado Natural para 

afirmar o direito pela força (estado natural no que não existe nenhum tribunal de justiça que possa julgar com a 

força do Direito). Na guerra, nenhuma das duas partes poderá ser declarada inimigo injusto (porque isto pressupõe 

uma sentença judicial): o resultado entre ambas as partes, este sim, decide de que lado está o Direito (exatamente 

como acontece com os chamados ‘juízos de Deus’)”.  

206 Ibidem, p. 88 

207 Ibidem, p. 87 

208 Ibidem. 

209 KANT, 2006, p. 67 – 71.  

210 Kant denomina essa organização política foedus pacificum (ibidem, p. 76) e afirma, categoricamente, que 

preferível seria a construção de uma república mundial, pois a federação não seria capaz de estabelecer leis 

executáveis coercitivamente. Mas reconhece também a impossibilidade prática dessa solução.   



57 
 

a liberdade de todos os seus membros, assegurando a autonomia presente na soberania dos 

Estados, ao mesmo tempo que irá dissuadir o uso desse poder soberano para justificar a 

mobilização de seus membros para uma guerra de agressão211; por fim, elenca a importância de 

criar um direito global212, capaz de aproximar os diferentes povos e elaborar normas de 

hospitalidade213.  

 As propostas de Kant passam, portanto, necessariamente por uma reformulação jurídica 

do Estado, seja pela adoção de uma nova forma de governo, pelo estabelecimento de uma 

federação capaz de unir os Estados, ou ainda, por meio da criação de um direito comum 

referente às regras de hospitalidade. Contudo, destaca-se que o autor ainda enfrenta dificuldades 

em compreender um direito internacional coativo, de modo que boa parte das propostas 

colocadas se deparam com normas de conteúdo não coercitivo, um entrave sério para o controle 

jurídico da violência, pois essencialmente dissocia Direito e uso da força.  

 Entretanto, pesa para a avaliação do argumento kantiano o vocabulário empregado: é, 

essencialmente, técnico-jurídico. Nesse sentido, portanto, torna possível o uso da expressão 

“artigos para a paz perpétua”214, referindo-se às disposições presentes em um acordo de 

vontades destinado a produzir efeitos jurídicos, seja o contrato, ou ainda um tratado 

internacional; e, também, da formulação do Estado como sendo uma “pessoa moral”215, que 

pressupõe, portanto, a construção social dessa instituição. Por fim, Kant aproxima política, 

moral e direito – trata a primeira como uma “teoria do direito aplicado” e a segunda como uma 

“teoria do direito teorético”216 – de modo que não há, entre essas formas, um conflito 

 
211 Ibidem, p. 72 – 77.  

212 “Direito cosmopolita” (ibidem, p. 82) 

213 Ibidem, p. 79 – 82.  

214 Ibidem, 2006, p. 57 

215 Ibidem, p. 58 

216 Ibidem, p. 95. 



58 
 

necessário217, desde que admitida a supremacia do Direito, ainda que a conformidade a este não 

seja conveniente218. 

 Se Kant é essencial para propor uma solução jurídica para o problema da contenção da 

violência, Jellinek aprofundará esses estudos a respeito da natureza do que é denominando 

Estado. Para esse autor, o Estado é essencialmente uma ordenação construída pela vontade dos 

agrupamentos humanos, cuja existência é essencial para que possam subsistir outras formas de 

organização219. Dessa definição, se extrai duas frentes por meio das quais as ciências do Estado 

podem estudar seu objeto, a sociológica e a jurídica220. Na primeira linha, estudam-se os 

elementos reais, objetivos ou subjetivos, presentes na existência concreta do Estado. Na 

segunda221, estuda-se o exercício do Direito e o conjunto de normas, constituindo verdadeira 

análise do dever-ser222. É com essa delimitação que surge uma definição ampla de Estado, que 

 
217 “É claro que se não há liberdade nem lei moral baseada nela, mas que tudo o que acontece ou pode acontecer é 

simples mecanismo da natureza, a política é toda a sabedoria prática (como a arte de utilizar o mecanismo natural 

para governar os homens) e do conceito do Direito devém um pensamento vazio. No entanto, se se crê necessário 

vincular o conceito de Direito à política e elevá-lo inclusive à condição limitativa desta, deve ser possível, então, 

um acordo entre ambas. Agora bem, eu posso conceber um político moral, ou seja, um político que entende os 

princípios da habilidade política de modo que possam coexistir com a moral, mas não um moralista político, que 

forje uma moral útil às conveniências do homem de Estado” (KANT, 2006, p. 97 – 98). 

218 “O Direito dos homens deve manter-se como coisa sagrada, por maiores que sejam os sacrifícios do poder 

dominante. Neste assunto não se pode partir em dois e inventar um intermediário (entre direito e utilidade) de um 

direito condicionado pela prática. Toda política deve ajoelhar-se ante o Direito, apesar de caber esperar que se 

chegue a um nível, ainda que lentamente, em que a política brilhará com firmeza” (Ibidem, p. 107). 

219 JELLINEK, Georg. Teoría general del Estado. Tradução de Fernando de los Ríos. 2.ed. Cidade do México: 

Fondo de Cultura Económica, 2004, p. 55 – 62.  

220 O autor menciona ainda a frente “política” que ele distingue das demais e que, para Jellinek, complementa os 

estudos sociológicos e jurídicos. Nesse sentido, é uma espécie de “ciência aplicada” (cf. ibidem, p. 62 – 69). É 

através da política, por exemplo, que o Direito deixa de ser apenas forma e ganha uma correspondência com a 

realidade.  

221 Ibidem, p. 160 – 162.  

222 O Direito não possibilita propriamente o conhecimento da realidade, mas de um dever-ser, de algo que se 

pretende verificar realizado. Diz o autor, nesse sentido: “el conocimento jurídico del Estado no se propone 

esclarecer su natureza real, sino el aspecto jurídico del mismo” (“O conhecimento jurídico do Estado não se propõe 

a esclarecer sua natureza real, mas sim seu aspecto jurídico. Tradução livre. Cf. Ibidem, p. 180).  



59 
 

assim denomina todo território que apresente determinada constituição política223 a partir do 

qual se é possível extrair um sentido objetivo e outro subjetivo224.  

 Existem três maneiras de conceber juridicamente o Estado: como sujeito, como objeto 

de direito e como relação jurídica. Jellinek rejeita as duas últimas hipóteses. Em primeiro lugar, 

o Estado não pode ser objeto do Direito pois se exigiria que o povo (ou ao menos os 

governantes) fossem os sujeitos correspondentes, o que, absurdamente, implicaria a aceitação 

que, de alguma forma, o povo de determinado Estado não constitui um de seus elementos225. 

Por outro lado, assumir que o Estado é uma relação jurídica é confundir a relação que se 

estabelece entre governantes e governados, com o próprio Estado, o qual exige ainda uma 

“vontade dirigente”, isto é, um sentido de ação, algo que não é próprio de uma relação jurídica. 

Não obstante, faltaria a essa hipótese a explicação da origem dessa relação chamada de 

“Estado”, ou, ainda, a delimitação daquilo que é externo a ela226. Logo, cabe apenas a solução 

da personalidade jurídica do Estado, isto é, de sua figuração como um sujeito de direito, 

conceito abstrato. Nessa formulação, a pessoa jurídica estatal apresenta uma relação com o 

ordenamento jurídico a partir de determinadas normas de direito227.  

 A posição de Jellinek é revolucionária para o campo das ciências do Estado. A partir do 

momento em que se aceita a personalidade jurídica, o Estado adentra o universo do Direito 

como um ente possível de ser operado juridicamente e cognoscível pela ciência do Direito. Mais 

precisamente, o ato sancionador ou ainda o ato violento ganha contornos jurídicos, assim como 

os elementos constitutivos do Estado: o território e o povo228. 

  Nesse sentido, o território é o espaço no qual o Estado exerce o seu poder, mas também 

aquele no qual reside a comunidade229, e, por isso, apresenta dois sentidos: um positivo, pois 

 
223 JELLINEK, 2004, p. 153 – 158.  

224 Ibidem, p. 159 – 160.  

225 Ibidem, p. 181 – 183.  

226 Ibidem, p. 183 – 184.  

227 Ibidem, p. 184 – 188.  

228 Cabe mencionar que Jellinek não menciona a “soberania” como um elemento constitutivo, mas sim como parte 

do poder do Estado. Não faz referência, ainda, a “finalidade” do Estado presente em autores posteriores da Teoria 

do Estado – e que de certo modo também está presente no pensamento de Maquiavel, Hobbes e Rousseau.  

229 Ibidem, p. 368. 



60 
 

aqueles que residem no território estão submetidos ao poder estatal, e o outro, negativo, dado 

que, em um mesmo território, não podem existir dois polos de autoridade230.  

A partir da formulação proposta, extrai-se que o território é um componente do Estado, 

mas também o fundamento espacial de sua autoridade. Porém, essa constatação apenas levanta 

novos questionamentos, sobretudo, qual haveria de ser (isto é, sob qual forma jurídica ocorre) 

a dominação sobre determinada área definida como territorial. A resposta oferecida por Jellinek 

é aquela que se afasta do dominium, ou seja, do direito real de propriedade, e se aproxima do 

imperium, o poder de comando referente aos indivíduos – tema de direito público, e não 

categoria do direito privado231. Por isso, coloca que, ao exercer seu poder sobre coisas, o Estado 

o faz indiretamente. 

 Por fim, estabelece232 que o Estado, assim como todos os elementos que o compõem, e, 

em especial, o território, é necessariamente indivisível:  

“Em virtud de la unidad e indivisibilidad del Estado, sus elementos son igualmente unos 

e indivisibles. Esto tiene valor, sobre todo, cuando se trata del territorio del Estado, 

máxime si se considera la cuestión desde el punto de vista histórico, pues la 

indivisibildad del Estado fue concebida primeiramente como indivisibilidad del 

territorio”233. 

Concebido o território enquanto conceito jurídico, Jellinek volta-se ao problema do 

“povo” e traça uma distinção entre este enquanto como elemento da associação estatal e o povo 

como objeto da atividade do Estado. Traz, também, o requisito da unidade para sua 

configuração: um elemento subjetivo sem o qual há meramente a pluralidade de indivíduos que 

se submete à determinada autoridade234. Essa última afirmação, particularmente, traz consigo 

tanto aspectos pacíficos quanto problemáticos: se a acepção de povo a partir da ideia de 

obrigação de conformar-se a determinado ordenamento jurídico é um consenso entre os autores 

 
230 JELLINEK, 2004, p. 368 – 370.  

231 Ibidem, p. 370 – 374.  

232 Ibidem, p. 374. 

233 “Em virtude da unidade e indivisibilidade do Estado, seus elementos são igualmente unos e indivisíveis. Isso 

importa, sobretudo, ao se falar do território do Estado, pois se se considera a questão do ponto de vista histórico, 

a indivisibilidade do Estado foi concebida primeiramente como indivisibilidade do território”. Tradução livre.  

234 Ibidem, p. 379.  



61 
 

subsequentes, a necessidade de adequar-se a um critério subjetivo será objeto de discordância 

por parte da corrente normativista.  

O último tema essencial para o presente trabalho tratado na obra de Jellinek é o a 

qualificação jurídica do poder estatal. Nesse sentido, todo poder exercido por uma associação 

(inclusive aquele da associação que se denomina “Estado”) exige a presença de uma vontade 

diretora que, em alguma medida, é capaz de emitir ordens e comandos com determinado sentido 

para os seus membros235. Entretanto, somente o poder estatal é “dominante”, isto é, caracteriza-

se por ter como qualidade a capacidade de empregar a coação física para exigir o cumprimento 

de suas ordens236. Com isso, é evidente que o poder estatal subsiste, ainda que reconhecida uma 

álea de liberdade para aquele que se sujeita a ele. Esse poder, porém, pode ser exercido 

globalmente somente por meio de relações de vontade que sejam permanentes, fixas e 

impessoais, nomeadamente, as relações jurídicas237. Com isso, Jellinek consagra a concepção 

segundo a qual o poder estatal é jurídico e está fundado em uma situação em parte de direito, 

em parte de fato, que é o monopólio do exercício legítimo da violência física.  

 Do poder do Estado deriva a soberania. Segundo o jurista alemão, o conceito de 

Soberania tem origem nas lutas entre o poder temporal e espiritual durante a Idade Média, sendo 

empregado primeiro defensivamente, isto é, para afastar as pretensões da Igreja contra os 

monarcas e líderes políticos, e, em um segundo momento, de maneira ofensiva, para aumentar 

a influência do Estado238. Em ambos os casos, o conceito significa a rejeição à subordinação do 

Estado a qualquer poder, afirmando sua independência e a supremacia239. Assim, Jellinek 

elabora um conceito próprio de soberania240:  

“[a soberania é] la propriedad del poder de um Estado, en virtud de la cual corresponde 

exclusivamente a éste la capacidade de determinarse juridicamente y de obligarse a sí 

mesmo”241. 

 
235 JELLINEK, 2004, p. 394 – 397.  

236 Ibidem, p. 397.  

237 Ibidem, p. 399.  

238 Ibidem, p. 401 – 431.  

239 Ibidem.  

240 Ibidem, p. 438.  

241 “[a soberania é] a propriedade do poder de um Estado, em virtude da qual corresponde exclusivamente a este a 

capacidade de determinar-se e obrigar-se juridicamente”. Tradução livre.  



62 
 

Com isso, não só Jellinek reafirma os contornos jurídicos da soberania, rejeitando 

conceituações que ressaltem somente seu aspecto político242, como, também, as doutrinas do 

direito natural, que impuseram apenas limitações morais ao Estado, e admite a possibilidade, 

ou, até mesmo, a necessidade243, da autolimitação de suas competências a partir da execução e 

cumprimento das normas presentes no ordenamento jurídico válido. O próprio conceito de 

autonomia, necessário para que se afirme a existência de qualquer Estado, é colocado como a 

capacidade de criar leis que obriguem o Estado-criador, mas também que se encontrem nos 

limites do ordenamento jurídico244. 

A soberania não se confunde, porém, com o poder do Estado. Na interpretação de 

Jellinek, nem todo Estado foi, no sentido já colocado, soberano – em especial, destaca as 

monarquias europeias durante a Idade Média245 – mas é inconcebível que se apresente um 

Estado que não detenha o poder, o qual é necessariamente indivisível (e, portanto, também o é 

a soberania)246 e originário, pois apresenta autonomia. Em suma247: 

“Allí donde haya uma comunidad com un poder originario y medios coercitivos para 

dominar sobre sus miembros y su territorio, conforme a un orden que le es próprio, allí 

existe un Estado”248.  

 Essa visão do Estado como um misto de Direito e elementos sociológicos retornará com 

a teoria tridimensional proposta por Miguel Reale. Antes de detalhá-la, porém, cabe ressaltar o 

porquê da escolha de abordar seu pensamento antes daquele de Hans Kelsen, visto que Reale 

escreve para opor-se tanto a Jellinek, quanto ao normativismo da teoria pura do Direito. Essa 

escolha é em parte arbitrária, mas visa à manutenção da coerência interna da presente pesquisa: 

ao se estudar o controle finalístico da violência a partir da relação entre coação e paz, abordou-

se primeiramente Maquiavel, e somente em seguida Hobbes, que leva ao extremo esse primeiro 

núcleo de controle; do mesmo modo, ao tratar do controle político, é com Schimitt, último autor 

 
242 JELLINEK, 2004, p. 401.  

243 Pois se o próprio Estado não obedece a seu ordenamento jurídico, para Jellinek há verdadeira situação de 

anarquia (cf. ibidem, p. 434) 

244 Ibidem, p. 447.  

245 Ibidem, p. 440 – 450.  

246 Ibidem, p. 450 – 458.  

247 Ibidem, p. 445. 

248 “Onde há uma comunidade com um poder originário e meios coercitivos para dominar seus membros e seu 

território, conforme uma ordem que lhe é própria, ali existe um Estado”. Tradução livre.  



63 
 

a ter sua teoria estudada nesse trabalho, que se afirma um verdadeiro primado da política. Do 

mesmo modo, é com Kelsen e seu normativismo, e não com Reale, que o mecanismo jurídico 

de controle da coação se torna absoluto, isto é, suprime em grande medida os demais. Colocada 

essa observação, faz-se necessário expor em detalhes as ideias propagadas por Reale.  

 A teoria tridimensional tem raízes culturalistas e, por isso, entende o Direito como uma 

forma de integrar o ser e o dever-ser a partir de seu elemento axiológico249. Assim, o Estado é 

tido como uma realidade cultural250, e o Direito ordena dentro de um sistema de valores que 

são reconhecidos e considerados no momento de aplicação (e, em certa medida, de elaboração) 

da norma. Com isso, Reale rejeita tanto uma teoria tão somente jurídica do Estado, como 

também aquela que traça apenas a distinção de Jellinek. Entretanto, há tanto em Reale a 

aceitação do Estado como uma forma dotada de relativa unidade251, que, porém, jamais é 

absoluta, visto há existência de uma reserva autonomia, na qual é vedada a intervenção do 

estatal252.  

Preliminarmente, o autor traça ainda a distinção entre poder e força, qualificando o 

primeiro como “a força, posta por uma exigência ética ou jurídica”253. Precisamente porque há 

na constituição do poder um elemento valorativo, a própria ordem jurídica, constituída pelo 

poder, apresenta um momento no qual são apreciados os valores e elegem-se àqueles que serão 

aceitos e integrados ao universo jurídico, possibilitando, assim, a determinação do sentido da 

vontade dos chamados “centros diretores da sociedade”254. Em última instância, a teoria de 

Reale se aproxima da proposição de Schmitt, segundo o qual é o poder que decide a respeito do 

caso crítico, mas, enquanto no segundo essa escolha recai sobre a guerra, para o jurista 

brasileiro, trata-se da “declaração da positividade objetiva de uma regra de eficácia universal 

tendo em vista a sua finalidade eminentemente social”255. Esse poder, porém, não se confunde 

com a função legislativa, já que o Poder Legislativo não é supremo em suas decisões, com o 

 
249 REALE, Miguel. Teoria do Direito e do Estado. 5.ed. São Paulo: Saraiva, 2000, p. 8. 

250 Ibidem, p. 9.  

251 A história do Estado moderno é, de maneira particular, uma história de integrações crescentes, de progressivas 

reduções à unidade” (Ibidem, p. 43). 

252Ibidem, p. 50.  

253 Ibidem, p. 70 

254 Ibidem.  

255 Ibidem, p. 110. Grifos do autor.  



64 
 

direito positivo adquirindo um sentido específico ao ser aplicado pelas decisões judiciais ou 

atos do Poder Executivo256.  

É por essa razão que o autor afirma a tendência humana a solucionar os conflitos por 

meio  do sistema jurídico: 

“Todavia, a história está aí para nos indicar que, embora continuem as lutas e não sejam 

menos ásperos os motivos que lhes dão lugar, as contendas humanas já se não travam 

no corpo-a-corpo da vingança privada; desenvolvem-se, em geral, no plano ético do 

Direito, em virtude do aparelhamento judiciário e das garantias legais que a sociedade 

estabelece como condição de sua própria existência”257. 

Com essa constatação, é evidente que não se pode, como pretendem as teorias 

normativistas, eliminar do Direito o elemento “poder” – o que não significa, porém, afirmar 

que este último não atravessou, ao longo da História, um processo de “juridicidade 

progressiva”258, ou seja, de exercício (e, portanto, de controle259) por meio da ordem jurídica. 

Não só na escolha, porém, reside o poder, já que este também atua nos mecanismos coercitivos 

para garantir que o Direito estatal seja exclusivo, e, portanto, não tenha de competir com outro 

para a dominação sob determinado território260.  

 Assim como o poder, a soberania pode ser entendida com um sentido político-social ou 

jurídico. Sob o primeiro ponto de vista, denomina-se soberania o conjunto de todas as forças 

responsáveis por decidir “o destino dos povos”261, criar o Estado e ainda promover o seu 

desenvolvimento262. Juridicamente, porém, consiste no poder que tem por titular a pessoa 

 
256 REALE, 2000, p. 352 – 353.  

257 Ibidem, p. 85.  

258 Ibidem, p. 84.  

259 “O fato é que – em qualquer das direções acima apontadas – o Direito tem sempre como resultado uma 

composição de forças. É por isso que todo ideal político ditatorial ou libertário perde muito de autoritarismo ou 

libertarismo desde o momento em que se concretiza sob a forma de ordenamento jurídico positivo. O exercício do 

poder, na esfera do Direito, não se opera sem delimitação, de sorte que todo poder torna-se jurídico, isto é, 

subordina-se à ordem jurídica, no instante em que declara a positividade de um sistema legal” (Ibidem, p. 112).  

260 Ibidem, p. 111.  

261 Ibidem, p. 139.  

262 Ibidem.  



65 
 

jurídica estatal, e assume a forma do ordenamento jurídico em seu sentido positivo263, desse 

modo, oferece um sentido formal ao poder264. O aspecto social da soberania liga-se fortemente 

a ideia de uma nação, porque é o povo – tomado aqui não no sentido jurídico proposto por 

Jellinek, mas sim naquele de um agregado humano constituído culturalmente e dotado de 

historicidade265 – que pode, a qualquer momento, constituir um Estado266. Politicamente, 

soberania é – novamente retomando um tema presente em Jellinek – a qualidade de 

independência do poder estatal; juridicamente, corresponde a um direito de governar, agregado 

à poderes específicos267.  

 Abordado o problema da soberania, Reale volta-se para o problema do monismo 

jurídico. Nesse sentido, critica a confusão entre Direito formal/positivo e o Direito em si. 

Enquanto o primeiro, por definição, somente pode ser criado pelo Estado; o Direito em si 

apresenta um controle a partir dos valores e, portanto, melhor seria tratar de “diferentes graus 

de positividade”268. Assim, se não é o Estado quem detém necessariamente um monopólio da 

criação do Direito, é ele quem garante sua aplicação por meio da possibilidade do uso da força. 

Essa doutrina é fortemente contraposta àquela de Hans Kelsen. 

Para este último autor, o Estado essencialmente é uma ordem269, não em sentido natural 

– ou seja, orientada por uma série de regras que apresentam causalidade necessária – mas 

normativa, de modo que suas regras sempre fazem referência a um dever-ser, dirigindo-se à 

conduta humana e prescrevendo uma ação ou abstenção. Essas regras, por sua vez, logicamente 

subsistem ainda que violadas, precisamente porque seu vigor está vinculado ao cumprimento 

de determinados requisitos de validade, não há uma eficácia absoluta. Isso não significa, porém, 

 
263 REALE, 2000, p. 140.  

264 Ibidem, p. 140 – 142.  

265 Ibidem, p. 125 – 138.  

266 “O Estado surge quando um povo, alcançando certo grau de evolução ou certo estádio de integração social, se 

declara livre, afirma perante os outros povos a sua personalidade, e se provê de meios capazes de traduzir essa 

afirmação no domínio concreto dos fatos” (Ibidem, p. 145). Grifos do autor.  

267 Ibidem, p. 152 – 157.  

268 Ibidem, p. 250.  

269 KELSEN, Hans. Teoria Geral do Estado. Tradução de Fernando de Miranda. 1.ed. São Paulo: Saraiva & Cia, 

1938, p. 7 – 11. 



66 
 

que um mínimo de respeito social às regras não seja necessário270. Da ordem estatal extrai-se 

algumas consequências.  

 Em primeiro lugar, o poder do Estado atua tão somente sobre as representações que 

fazem referência à ordem estatal, de modo que todos os atos atribuídos ao Estado têm o ente 

estatal como sujeito e são regulados por essa mesma ordem271.Por isso, somente os atos que 

obedecem a determinados requisitos de forma ou conteúdo272 são assim qualificados – o que, 

por sua vez, pressupõe necessariamente um “esquema interpretativo”273 que permite a 

subsunção do fato ao “sistema ideal”274.  

 Em segundo lugar, a ordem estatal somente se diferencia das demais ordens sociais, por 

apresentar um caráter coativo. É, portanto, por meio do aparelho de coerção que se é possível 

igualar a ordem estatal à ordem jurídica275. Dessa formulação, se extrai a teoria da norma 

proposta por Kelsen, que entende por norma toda prescrição cujo comando está associado a um 

preceito secundário que impõe a necessidade de um ato sancionador a ser, pela 

particularidade276 da ordem denominada “jurídica”, garantido por meios coercitivos277.  

 
270 “É, portanto, preferível definir a relação entre a validade da ordem estatal e o domínio dos factos, pela forma 

seguinte: uma ordem estatal só pode ser considerada válida quando aqueles que ela pretende dirigir se conformam, 

até certo ponto, com as suas determinações” (KELSEN, 1938, p. 14) 

271 Ibidem, p. 14 – 18. 

272 Ibidem, p. 20 – 21.  

273 Ibidem, p. 21 

274 Ibidem.  

275 Ibidem, p. 24 – 25.  

276 Kelsen chega mesmo a questionar se existem ordens desprovidas de sanção. Sua conclusão, a princípio, é no 

sentido contrário. Segundo o autor, mesmo ordens morais tem por consequência da prática de um ato moral ou 

imoral, a aprovação ou reprovação pelos demais membros da sociedade (cf. KELSEN, Hans. Teoria pura do 

Direito. Tradução de João Baptista Machado. 6.ed. São Paulo: Martins Fontes, 1999, p. 19) 

277 “Se o Direito é concebido como uma ordem estatuidora de atos de coerção, então a proposição jurídica que 

descreve o Direito toma a forma da afirmação segundo a qual, sob certas condições ou pressupostos pela ordem 

jurídica determinados, deve executar-se um ato de coação, pela mesma ordem jurídica determinados, deve 

executar-se um ato de coação, pela mesma ordem jurídica especificado” (ibidem, p. 76). Note-se, que por essa 

afirmação do autor, a norma, mais precisamente, não exige um comportamento específico, tão somente associa a 

determinada conduta a ocorrência de uma sanção, de modo que tal conduta será interpretada como proibida, se a 

sanção tiver caráter punitivo, ou permitida (para não dizer incentivada), se a sanção for premial.  



67 
 

Há, ainda, para Kelsen, uma progressão transformação do aparato aplicador da sanção 

jurídica, de modo que, em um primeiro momento, aquele que tem seus interesses juridicamente 

protegidos lesados, atua para punir àquele que agiu de maneira a se autorizar a sanção 

punitiva278. Contudo, posteriormente, a função sancionadora passa a ser exercida tão somente 

por certos órgãos do Estado ao qual se atribui essa competência279.  

 O autor traz, também, o problema do dever-ser subjetivo, presente em qualquer 

comando emitido por um indivíduo, e o dever-ser objetivo, a norma jurídica, portanto. Mais 

precisamente, pergunta-se o porquê de não se interpretar o comando de um “bando de 

salteadores”280, ou de outros agentes capazes de exercer atos de coação para que outros realizem 

sua vontade, como verdadeiras “normas jurídicas”. A solução apresentada é, em certa medida, 

problemática. Em primeiro lugar, toda norma jurídica faz parte de um sistema, de modo que 

somente um ordenamento social pode conter essas espécies de regras – assim, em um primeiro 

momento, o mero comando de um indivíduo não justifica interpretar o delinquente como figura 

de autoridade, mas sim como um autor de determinada conduta tida como ilícita. Surge o 

problema, porém se “se tratasse da atividade sistemática de um bando organizado que tornasse 

inseguro um determinado território pelo fato de coagir os indivíduos que aí vivessem, sob 

ameaça de certos males, à entrega do seu dinheiro e valores patrimoniais”281. Para lidar com 

esse cenário, opta o jurista a recorrer à interpretação que a comunidade sobre a qual se pretende 

comandar tem a respeito dos comandos emitidos, utilizando, em última instância da eficácia 

dessa suposta ordem para fundamentá-la: 

“Se esta ordem de coação é limitada no seu domínio territorial de validade a um 

determinado território e, dentro desse território, é por tal forma eficaz que exclui toda e 

qualquer ordem de coação, pode ser ela considerada como ordem jurídica e a 

comunidade através dela constituída como ‘Estado’”282 

 Apesar de não retirar de sua análise o elemento “validade”, ao se utilizar da eficácia 

como parâmetro, a chamada “teoria pura” – que do Direito buscava afastar todos os elementos 

 
278 “É o filho quem, no sistema da <vendeta>, deve vingar-se do assassino do pai; é o credor quem pode apoderar-

se da pessoa do devedor, como de um penhor” (Kelsen, 1938, p. 29) 

279 Ibidem, p. 33.  

280 KELSEN, 1999, p. 31. 

281 Ibidem, p. 33. 

282 Ibidem, p. 34. 



68 
 

de análise metajurídicos – precisamente por optar pela rejeição da análise desses fatores sociais 

que levam determinado ordenamento a apresentar eficácia, é incapaz de distinguir aquilo que 

compõe o ordenamento jurídico dos meios coercitivos que asseguram o cumprimento geral das 

regras jurídicas. Em última instância, por conseguinte, o controle jurídico da violência, em sua 

análise desprovida de aspectos políticos ou sociológicos, confunde Direito e coação.  

 Essa interpretação não é, porém, aceita por Kelsen. Para o autor, a mera distinção entre 

um poder de fato e um poder controlado juridicamente é suficiente para se afastar a hipótese do 

“direito do mais forte”283. Afinal, o controle jurídico é essencialmente um controle de validade, 

por meio do qual se avalia tanto a competência de determinado órgão, como a validade da 

norma referente à determinado espaço, tempo ou agrupamento de pessoas284. Mesmo a 

validade, porém, necessita de um fundamento, que reside em uma “norma fundamental”285, 

responsável por originariamente delimitar as competências e também por afirmar a 

independência e totalidade da ordem jurídica, que, então pode ser qualificada como soberana286. 

 Da totalidade da ordem jurídica, extrai-se a possibilidade de um estudo jurídico do 

“povo” em completa dissociação daquele da “nação”. A palavra “povo”, na teoria pura, designa 

o conjunto de indivíduos cuja conduta é objeto da ordem normativa287. Por essa razão, 

estabelece o autor que:  

“A nacionalidade é, sem dúvida, uma instituição geral dos Estados modernos, mas 

também não é essencial ao Estado. Não há Estado sem súditos, mas pode havê-lo sem 

nacionais. E na medida em que está submetido às regras estatais, também o estrangeiro 

faz parte do povo. Mesmo que não tenha direitos, mas apenas obrigações. O povo não é 

 
283 KELSEN, 1938, p. 39 

284 Ibidem, p. 58 – 66.  

285 “Um conjunto de regras constitui uma ordem, um sistema relativamente independente, quando a sua validade 

pode ser relacionada com uma única norma, a que chamaremos a norma ou a regra fundamental dessa ordem” (cf. 

ibidem, p. 42) 

286 Ibidem, p. 43.  

287 “O Estado é, geralmente, representado como um agrupamento de indivíduos, vivendo num território 

nitidamente delimitado e submetidos a um poder juridicamente organizado” (cf. ibidem, p. 37), em verdade, porém, 

para Kelsen, Estado é “ordem à autoridade da qual estão submetidos indivíduos – seria melhor dizer:  cujas normas 

regulam a conduta humana” (cf. Ibidem, p. 38). 



69 
 

formado só pelos nacionais; estes formam, somente, no seio do povo, um grupo de 

indivíduos munidos de direitos e sobrecarregados de obrigações em elevado número”288 

 A elaboração de uma regra fundamental, porém, é mera construção metodológica, razão 

pela qual Kelsen a qualifica como hipotética289. Em verdade, tem a função de completar o 

sistema jurídico e atuar como causa primeira: afinal, se toda norma tem sua validade em uma 

norma anterior que a autoriza, bem como autoriza o emissor do comando, é necessário que haja 

algum momento em que há um fundamento inicial de validade. Do contrário, tratar-se-ia de 

uma regressão ao infinito. Em uma análise crítica, porém, a norma hipotética apenas esconde 

as reais estruturas que justificam a criação de determinada ordem jurídica, ou seja, excluem da 

análise os elementos sociológicos e políticos. Por essa razão, ao não distinguir com maior 

clareza Estado, Direito e coação290, a introdução no modelo de Kelsen daqueles fatores que ele 

mesmo buscou afastar, revelam uma teoria, em grande medida, míope.  

  

  

 
288 KELSEN, 1938, p. 86.  

289 Ibidem, p. 43 – 45.  

290 Essa coincidência de termos está presente no estudo da ordem normativa estatal: “Resulta de aí que o aparelho 

de coação, em que, geralmente se pretende ver à característica do Estado, é idêntico à ordem jurídica” (cf. Ibidem, 

p. 25) e ainda “o Estado é, no entanto, a personificação mais compreensiva, a personificação total do direito, ao 

passo que todos os outros sujeitos de direito são personificações de ordens jurídicas parciais” (cf. ibidem, p. 27).  

 



70 
 

CAPÍTULO 2 

BREVE HISTÓRICO DA CENTRALIZAÇÃO POLÍTICA E JUDICIÁRIA NA 

INGLATERRA. 

 

4.1. A organização política feudal e as reformas de Henrique II (1066 – 1215) 

 Definidos os principais conceitos e correntes teóricas envolvendo o poder político e 

jurídico por parte do Estado, cabe – para que se possa alcançar o objetivo proposto pelo presente 

projeto – uma exposição histórica do Estado inglês e de suas instituições, com especial atenção 

ao desenvolvimento do poder judiciário. Pretende-se assim, aferir a correspondência entre a 

Teoria do Estado e a experiência histórica, bem como contextualizar os capítulos seguintes, que 

tratarão propriamente do julgamento por combate, enquanto instituto jurídico, bem como das 

demais ordálias.  

 Desse modo, não se empreenderá no presente texto um apontamento de questões 

controvertidas entre os historiadores, muito menos detalhar-se-á eventos de relevância histórica 

cujos impactos diretos significativos no desenvolvimento das instituições tenham sido 

diminutos, e, portanto, que pouco representaram para o desenvolvimento político do Estado 

inglês. Em suma, não se trata de uma historiografia inglesa, que tampouco poderia ser realizada 

brevemente de modo satisfatório, mas sim de uma curta, porém necessária, introdução às 

mudanças institucionais mais relevantes para o Direito sofridas por esse Estado durante a Idade 

Média.  

 Verifica-se, portanto, que durante a maior parte da Idade Média Inicial, no período que 

vai desde a retirada do Império Romano em 448 d.C. até a conquista Normanda em 1066 d.C. 

a Britânia foi – à despeito do que diz Hume291, para quem não se pode falar em invasões 

bárbaras no território – o palco da disputa entre uma série de povos292, de modo que, em 

 
291 HUME, David. História da Inglaterra: Da invasão de Júlio César à Revolução de 1688. Seleção, Tradução, 

apresentação e notas de Pedro Paulo Pimenta. 2. ed. São Paulo: Editora Unesp, 2014, p. 12. 

292 O historiador francês, Marc Bloch apresenta uma descrição exauriente a respeito do processo de conquista do 

território correspondente ao Reino da Inglaterra, em meio a Alta Idade Média, que pode ser conferida no primeiro 

livro da obra “A sociedade feudal” (cf. BLOCH, Marc. A sociedade feudal. Tradução de Laurent De Saes. 1.ed. 

São Paulo: Edipro, 2016). 



71 
 

pouquíssimos momentos, existiu um Estado capaz de efetivamente impor suas instituições293. 

Mesmo a Igreja, neste ínterim, viu-se minada pelo crescimento do Pelagianismo na região, e, 

portanto, dedicou-se sobretudo ao combate dessa heresia294.  

Assim, subsequentemente à retirada romana houve a tripla disputa entre os povos celtas 

que habitavam o território – escoceses, migrantes da ilha da Irlanda; Pictos, cujos ancestrais 

viveram no território inglês anteriormente à dominação imperial e, por fim, os britões, celtas 

romanizados.  

Por volta do século VI d.C. sabe-se que os anglo-saxões, povo de origem germânica, 

haviam ocupado a porção sul das ilhas britânicas e expulsado os britões para o oeste, em direção 

à Cornualha e o País de Gales, estabelecendo sete reinos, a heptarquia. Esses reinos 

transplantaram as mesmas instituições que haviam regido os saxões nas terras germânicas, antes 

da migração, de modo que o rei comumente descendia diretamente de uma das dinastias que 

haviam liderado o processo conquistador. O poder derivado de seu posto, bem como qualquer 

decisão tomada dentro da administração pública, dependia da aprovação de seus súditos mais 

relevantes, tanto do ponto de vista prático, quanto jurídico – dada a existência em todos os 

reinos do Wittenagemot, o “conselho dos sábios”, composto, provavelmente, por parte do clero 

e da aristocracia, apesar das fontes acerca do tema serem escassas.  

Em relação a esta última classe, era eminentemente agrária e fundamental para a 

administração política dos territórios, conforme os reinos atravessaram o processo de unificação 

após a derrota das invasões escandinavas no século IX – pois o monarca295, situado em 

Winchester ou Londres (a variar conforme o momento histórico), pouco contato tinha com as 

províncias mais longínquas. 

 
293 Cf. Hume, 2014, p. 17, “Não dispomos de informações exatas sobre a espécie de governo civil legada pelos 

romanos aos britões, mas é provável que os homens mais notáveis de cada uma das regiões tenham assumido uma 

espécie de autoridade real precária, permanecendo, em grande medida, independentes uns dos outros”.  

294 De fato, Bloch (2016, p. .66) explicitamente traz em sua obra os desafios enfrentados pela Igreja no período, 

salientando o empobrecimento das paróquias em meio ao ambiente constante de guerras, saques e desagregação 

social.  

295 As invasões escandinavas marcam ainda o processo de desestruturação da heptarquia e de formação da 

hegemonia de Wessex que, ao longo do século IX e X, irá anexar os demais reinos, e formar o reino anglo-saxão 

da Inglaterra (ibidem, p. 67) 



72 
 

Essa descentralização crescente dentro da Inglaterra logo adequou-se ao seguinte quadro 

geral: o poder era extremamente pulverizado, sustentando-se com base nas relações de 

fidelidade entre os senhores locais e a autoridade central; o exército não era permanente, 

havendo a convocação de parte da população em tempos de guerra (o chamado fyrd), sendo 

essa força temporária custeada por todos os proprietários de terra. As receitas públicas 

adivinham primariamente da taxação sobre burgos e cidades portuárias dentro do domínio 

direto da coroa; a moeda empregada era a libra saxônica, mas seu uso era incipiente. O comércio 

havia declinado no Ocidente durante as invasões germânicas e escandinavas e a queda do 

Império Romano, as rotas fluviais haviam perdido sua segurança296 e, até o século XII, a Europa 

Ocidental orbitou na periferia de dois polos econômicos, conforme o eixo comercial se deslocou 

para Constantinopla e os califados árabes297. 

O sistema jurídico anglo-saxão igualmente era pouco centralizado, verificava-se a 

existência da possibilidade de apelo ao rei em determinados casos, porém, de modo geral, a 

maior parte das disputas jurídicas davam-se no âmbito do condado e de suas regiões internas, 

comumente na presença de um oficial real, o Shire reeve298. Assim, duas vezes por ano reunia-

se o tribunal do condado – composto por todos os proprietários livres – para julgar apelações 

provenientes de cortes menores, restringindo parcialmente o poder da alta nobreza e conferindo 

participação aos pequenos senhores de terra. Tinham jurisdição criminal, porém, os abades e a 

alta aristocracia, podendo punir em suas terras sem a admissão de recurso por parte do acusado. 

Esse funcionamento do Direito, levava, na visão de Hume299, a um modelo no qual o costume 

suplantava os estatutos e, por conseguinte, as instituições judiciárias mostravam-se mais 

relevantes na vida cotidiana que às legislativas.  

A Hegemonia anglo-saxã finalmente chega ao fim com a crise sucessória decorrente da 

morte de Eduardo, o Confessor, em 1066. A coroa passa a ser alvo da disputa entre três nobres: 

Haroldo Godwinson, um grande proprietário de terra anglo-saxão; Haroldo Sigurdsson, rei da 

 
296 BLOCH, 2016, p. 65 

297 Ibidem, p. 34. 

298 NETO, Luiz Inácio Vigil; WIPRICH, Tassiane Andressa. De legibus et de consuetudinibus: estudos sobre a 

história do Direito na Inglaterra. Revista do Ministério Público do RS, Porto Alegre, vol. 70, 2011, p 255. 

Disponível em: < https://www.amprs.com.br/public/arquivos/revista_artigo/arquivo_1325166980.pdf>. Acesso 

em 6 de março de 2021.  

299 HUME, 2014, p. 45.  



73 
 

Noruega, e Guilherme, duque da Normandia. Na guerra que se seguiu, este último sagrou-se 

vitorioso e foi coroado em 25 de dezembro de 1066 na abadia de Westminster.  

Guilherme I, chamado de “O Conquistador”, é aquele que encabeçará o processo de 

transição centenária para o surgimento do Estado Nacional Inglês, em grande parte como uma 

necessidade para consolidar a terra conquistada. Assim, é ele que introduz o sistema feudal300 

tal qual nos moldes franco-normandos no território301, dividindo as terras inglesas em baronatos 

e concedendo-as – sob a contraprestação de serviços e pagamentos – àqueles que o haviam 

acompanhado na empreitada belicosa que organizara. A recém formada classe dos barões, por 

sua vez, igualmente cederia parte de suas terras a vassalos próprios, os cavaleiros. Desse modo, 

gradualmente, Guilherme substitui a nobreza, o clero e os principais funcionários públicos por 

normandos de sua confiança.  

Entrando em detalhes acerca do sistema feudal302, colocava este em primeiro plano as 

relações jurídicas relativas ao direito real sobre a terra. O rei possuía o domínio das terras do 

reino, mas detinha a propriedade direta somente de uma parcela. O restante era concedido ao 

senhor feudal na forma de um usufruto vitalício, que, posteriormente, por força do costume, 

torna-se hereditário e passa a ser alegado como propriedade pelo beneficiado. O senhor controla 

a política local bem como a administração da justiça no baronato, esta última em conjunto com 

um oficial da coroa, e tem sua segurança resguardada pelo rei. Há como contraprestação, porém, 

a obrigação de fornecer tropas em tempos de guerra e pagar tributos. 

Além da típica relação de suserania e vassalagem, havia ainda a figura do servo, que 

poderia explorar de modo vitalício parte da terra do senhor para a sua subsistência, transferindo 

esse direito de maneira hereditária; em contraprestação, igualmente pagava tributos e poderia 

em tempos de guerra ser alistado pelo senhor.  

Fora essas medidas relativas à organização política do território, empreendeu-se uma 

campanha para desarmar as cidades mais populosas e construir fortalezas em localizações 

estratégicas, nas quais posicionaria seu exército.  

 
300 Para entender melhor o processo de surgimento e consolidação do feudalismo enquanto fenômeno na Europa 

continental, conferir Hume (2014., p. 82 – 94).  

301 Ibidem, p. 71 – 74.  

302 NETO, Luiz Inácio Vigil; WIPRICH, Tassiane Andressa, 2011, p. 263 – 264.  



74 
 

Apesar do processo de estabelecimento das instituições feudais empreendido pelo 

Conquistador, Van Caenegem303 ressalta que o sucesso resultante na consolidação do poder real 

coube, em parte, à perícia do monarca em assimilar algumas instituições anglo-saxãs anômalas 

ao feudalismo franco-normando, cuja existência remete ao período tardio no qual os reis anglo-

saxões, às vésperas da conquista, buscaram construir uma monarquia nacional.  

Pode-se mesmo levar a crer que, no plano mais amplo, as mudanças trazidas no período 

imediato à conquista não foram de todo significativas, mas isso seria um leso engano. 

Diferentemente do governo anglo-saxão, deu-se início, com base na lei feudal, o processo de 

subordinação da igreja ao poder temporal, conforme esta se via obrigada a oferecer soldados 

em tempos de guerra, podendo sofrer as mesmas penalidades que qualquer outro súdito se não 

o fizesse. Igualmente, o desarmamento e a construção de cidadelas foi o início da pacificação 

do reino da Inglaterra e da concentração dos meios para empregar a violência sob a autoridade 

da coroa.  

Esse quadro apenas começaria a mudar304, com os barões ganhando maior destaque e 

força política, conforme a nova nobreza foi assimilada pelo território ocupado, tornando-se 

influente sobre seus vassalos imediatos, servos e tributários, passando a deter melhores 

condições para assegurar a posse de seus bens. Contudo, esse processo levaria gerações e não 

provocaria tensões alarmantes para os sucessores imediatos de Guilherme I.  

O Wittennagemot foi substituído por um “grande conselho”, que viria a se tornar, em 

1215, o parlamento. No período dos reis normandos, era composto pelos arcebispos, os bispos, 

alguns abades, os barrões em geral e alguns cavaleiros especialmente comissionados305. Em um 

primeiro momento, o rei dispunha de discricionariedade a respeito de quem convocar e de 

quando chamar o conselho. A preocupação que originou tal instituição era dupla: de um lado, 

sua existência conferia legitimidade ao soberano, de outro, havia um problema de ordem 

 
303 VAN CAENEGEM. R. C. The Birth of the english common law.  2.ed. Cambridge: Cambridge University 

Press, 1988, p. 9 – 11.  

304 HUME, 2014, p. 94. 

305 O principal aspecto a ser observado na composição do grande conselho é o comissionamento militar, típico do 

sistema feudal. Mesmo o alto clero participava sob a justificativa das posses da Igreja equivalerem a baronatos. 

Por essa mesma razão, não se verificou a participação dos “Comuns”, ou seja, os representantes de distritos e 

vilarejos, nesse primeiro momento.  



75 
 

prática: era mais provável o cumprimento, dentro dos baronatos, de uma disposição real 

aprovada pelos proprietários de terra, que aquela estipulada à sua revelia.  

A mudança mais significativa acerca dessa instituição veio apenas com a Magna Carta 

Libertatum de 1215, fruto da capitulação do Rei João a uma revolta de barões insatisfeitos com 

a situação fiscal do reino após um período de campanhas belicosas malsucedidas que resultaram 

na perda do Ducado da Normandia para o Reino da França. Esse documento, tido como o 

primeiro a limitar o poderio real no período era formado por 63 artigos a tratarem dos mais 

variados temas: desde o direito de propriedade, passando pelo comércio, as sucessões, parte do 

direito de família e temas tipicamente públicos e políticos. 

Para fins da presente pesquisa, é sobre esta última matéria que se irá aprofundar.  

Assim, em primeiro lugar, os artigos 38 e 39306 afirmaram o direito ao devido processo 

legal para os súditos livres do reino bem como ressaltaram a importância das provas: 

“(38) In future no official shall place a man on trial upon his own unsupported statement, 

without producing credible witnesses to the truth of it307. 

(39) No free man shall be seized or imprisoned, or stripped of his rights or possessions, 

or outlawed or exiled, or deprived of his standing in any way, nor will we proceed with 

force against him, or send others to do so, except by the lawful judgment of his equals 

or by the law of the land”308. 

Como visto no artigo 39, bem como se mostra presente nos artigos 21309, 52, 56, 57, 

59310,  o documento ressaltou a importância do “julgamento por pares” em diversos tópicos 

relacionados aos barões, sobretudo na cobrança de taxas e multas, em um esforço para conter 

 
306 The Magna Carta. 2.ed. [s.l.]: Project Gutenberg, 2006, p. 6. Disponível em: 

<https://www.gutenberg.org/cache/epub/10000/pg10000.txt >. Acesso em: 7 de março de 2021. 

307 “(38) No futuro nenhum oficial deverá colocar um homem em julgamento sob sua declaração sem provas, sem 

produzir testemunhas críveis para a verdade da coisa”. Tradução livre. 

308 “(39) Nenhum homem livre deverá ser apreendido ou emprisionado ou extirpado de seus direitos ou posses, ou 

declarado fora da lei, ou exilado, ou privado de seu posto de qualquer forma, nem se deverá prosseguir com força 

contra ele, ou enviar outros para fazê-lo, exceto pelo julgamento legítimo de seus pares ou pela lei da terra”.  

Tradução livre 

309 Ibidem, p. 21. 

310 Ibidem, p. 23 – 25.  



76 
 

os arbítrios da coroa. São, contudo, os artigos 12 e 14311 aqueles de maior relevância para a 

história do conselho real:  

“(12) No `scutage' or `aid' may be levied in our kingdom without its general consent, 

unless it is for the ransom of our person, to make our eldest son a knight, and (once) to 

marry our eldest daughter. For these purposes only a reasonable `aid' may be levied. 

`Aids' from the city of London are to be treated similarly312. 

(14) To obtain the general consent of the realm for the assessment of an `aid' - except in 

the three cases specified above - or a `scutage', we will cause the archbishops, bishops, 

abbots, earls, and greater barons to be summoned individually by letter. To those who 

hold lands directly of us we will cause a general summons to be issued, through the 

sheriffs and other officials, to come together on a fixed day (of which at least forty days’ 

notice shall be given) and at a fixed place. In all letters of summons, the cause of the 

summons will be stated. When a summons has been issued, the business appointed for 

the day shall go forward in accordance with the resolution of those present, even if not 

all those who were summoned have appeared313”. 

Seguindo a mesma lógica das outras disposições citadas, o texto exige a convocação de 

todos os barões elegíveis para os conselhos, os quais, por sua vez, tornam-se obrigatórios 

quando da proposta de imposição de novos impostos sobre os barões.  

A assinatura da Magna Carta é muitas vezes posta como um marco na limitação do 

poder real e, de fato, é o primeiro esforço nesse sentido – efetivamente restringindo as 

 
311 The Magna Carta, 2006, p. 20 – 21.  

312“(12) Nenhuma “scutage” ou “aid” [espécies de tributos feudais] podem ser levantadas em nosso reino sem o 

consentimento geral, a não ser que seja para o resgate de uma pessoa nossa, para fazer nosso filho mais velho um 

cavaleiro e (uma vez) para casar nossa filha mais velha. Para esses propósitos apenas, uma “aid” razoável pode 

ser levantada. “Aids” da cidade de Londres devem ser tratadas de modo similar. Tradução livre.  

313 “(14) Para obter o consentimento geral do reino para a consulta a uma “aid” – exceto nos três casos 

especificados acima – a ou uma “scutage”, nós vamos obrigar os arcebispos, bispos, abades, earls, e grandes barões 

a serem individualmente convocados por carta. Para aqueles que tem a posse de terras diretamente de nós, nós 

vamos exigir uma convocação geral a ser emitida, através de nossos sheriffs e outros oficiais, para se juntarem em 

uma data fixada (para a qual pelo menos quarenta dias de aviso prévio serão dados) e em um local fixado. Em 

todas as cartas de convocação, será indicada a causa da convocação. Quando a convocação for emitida, os negócios 

indicados para o dia deverão seguir adiante de acordo com a resolução daqueles presentes, mesmo se nem todos 

os quais foram convocados tenham aparecido”. Tradução livre. 



77 
 

competências reais, em franca expansão desde o Conquistador. Contudo, não só suas 

disposições não seriam inteiramente observadas nos séculos seguintes, como também o controle 

do poder judiciário, já no início do século XIII estaria majoritariamente nas mãos da coroa e de 

seus funcionários. 

Acerca do desenvolvimento judiciário, a imposição do governo normando trouxe 

mudanças significativas314. 

Em um primeiro momento, o direito normando era essencialmente não escrito e 

costumeiro, mantendo-se esse caráter na justiça inglesa dentro do direito privado. Entretanto, 

havendo diferentes tradições entre normandos315 e anglo-saxões, Guilherme I optou por 

permitir que as duas diferentes nacionalidades mantivessem cada qual para si suas regras pré-

estabelecidas, ou seja, adotou-se o princípio da personalidade para as jurisdições. A principal 

exceção, contudo, foi a separação, pelo monarca, dos tribunais eclesiásticos e laicos, rompendo, 

portanto, com a tradição anglo-saxã de solucionar todas as controversas na corte do condado 

(ou corte dos cem).  Assim, membros do clero, bem como matérias de caráter tipicamente 

religiosa dentro do pensamento medieval, como o direito de família, estariam fora da jurisdição 

das cortes laicas.  

Também os tribunais leigos sofreram igualmente algumas mudanças formais, segundo 

Hume316. A corte do baronato, recém-estabelecida, passaria a discutir os casos envolvendo 

vassalos e súditos de um mesmo barão; já o tribunal dos cem ou corte do condado, já presente 

no período anglo-saxônico, agora deveria solucionar disputas entre partes provenientes de 

diferentes baronatos. Por fim, no topo do sistema judiciário, havia a curia regis, que se reunia 

na presença do monarca para solucionar as controvérsias surgidas entre os diferentes barões. 

Seria um leso engano, contudo, supor que as competências de tais cortes estivessem 

delimitadas de maneira tão precisa. Corroborando com essa assertiva, Van Caenegem317 

descreve uma verdadeira crise no sistema judiciário feudal inglês durante o século XII, para a 

 
314 VAN CAENEGEM, 1988, p. 12 – 15 

315 A tradição jurídica normanda apresentava, como era próprio de um ducado desta região, forte influência do 

direito no Império Carolíngio, adotando como pilares as Capitulares Merovíngias e Carolíngias, bem como a Lei 

Sálica. O que não significa, entretanto, que não contivesse peculiaridades próprias. (Conf. NETO, Luiz Inácio 

Vigil; WIPRICH, Tassiane Andressa, 2011, p. 261).  

316 HUME, 2014, p. 102 – 103.  

317 Op. Cit., p. 15 – 23.  



78 
 

qual aponta algumas causas. Em primeiro lugar, a pluralidade de tribunais essencialmente 

tornava ambígua a distribuição das competências jurisdicionais, exigindo cada vez mais a 

promulgação de estatutos ou um royal writ318. Além disso, tolhidas de efetivo poder frente à 

autoridade dos barões, as cortes hesitavam e dificilmente impunham suas resoluções contra os 

nobres mais poderosos. Por fim, as próprias normas jurídicas eram pouco evidentes: o costume, 

longe de se apresentar de modo uniforme, variava conforme a região e – como expresso 

anteriormente – a origem e classe dos pleiteantes.  

Como consequência direta, nos séculos XI e XII, a maior parte dos litigantes passou a 

dirigir-se diretamente à corte do rei com suas petições. Nessa situação, a autoridade régia 

poderia atuar de duas maneiras distintas: em uma primeira opção, agiria por meio de uma ordem 

real de restituição ou um royal writ, direcionada à uma corte local, pela qual exigiria a esta que 

apreciasse o caso; de outro modo, excepcionalmente319, poderia celebrar o julgamento na 

própria corte, chamada de king’s bench320. 

Os writs são essenciais para a compreensão do sistema jurídico de common law como 

um todo. Sua origem é antiga, remetendo aos reis anglo-saxões tardios, pode-se defini-los como 

um documento oficial relativamente curto, que pode conter uma ordem, proibição ou ainda uma 

notificação, chamado, também, de breve321. Sua função inicial, portanto, era tanto jurídica 

quanto administrativa, contendo comandos do rei que visavam à reparação de determinada 

injustiça. 

 Inicialmente, não era requisito para que se acessassem as cortes locais, porém seu uso 

rapidamente tornou-se costumeiro, pois a apresentação de uma ordem real não só trazia 

prestígio ao litigante que o fizesse, como – por sua natureza originalmente executória – poderia 

ser decisiva ao caso. Assim, no século XII era comum que ambas as partes buscassem cada qual 

um writ que lhe beneficiasse.  

Como consequência, o monarca e seus funcionários passaram a emitir writs de caráter 

procedimental paulatinamente, definindo, portanto, não a solução do caso, mas as partes, a 

 
318 Um “mandado real” (em tradução livre), optou-se pela manutenção do termo em inglês devido a peculiaridade 

da ferramenta processual. Nota-se que escolha semelhante foi tomada para referir-se a outros substantivos 

relevantes para a compreensão do direito inglês ao longo do texto.  

319 VAN CAENEGEM, 1988, p. 15. 

320 Ou curia regis, em terminologia já empregada. 

321 Ibidem, p. 29 – 31. 



79 
 

natureza e o objeto da lide, bem como outros elementos relativos ao rito, como a convocação 

dos jurados. A partir de Henrique II, não se pode afirmar se por costume ou legislação322, 

tornaram-se essenciais para o acesso às cortes régias323.  

Essa maior interferência do poder real dentro do judiciário inglês foi responsável por 

importantes transformações na própria natureza do direito aplicado no país. As cortes locais 

aplicavam sobretudo o direito consuetudinário próprio de sua localidade, não se furtando, 

contudo, de empregar as ordálias, também chamadas de iudicium Dei; já a corte régia, 

confrontada com a multiplicidade de costumes, inevitavelmente deveria selecionar quais e 

como aplica-los324. Em suma, surge uma polaridade entre o direito local (local law) e o direito 

comumente aplicado pela curia regis (o common law).  

Não obstante, a própria curia regis passava por transformações em sua estrutura, 

especializando-se. Assim, a partir da king’s bench325 derivou-se uma série de outros tribunais 

com âmbitos jurisdicionais circunscritos, os quais gradativamente passaram a sobrepor a 

atuação dos sheriffs e barões nas cortes locais, em um processo de efetiva centralização do 

poder judiciário.  

 Essa centralização não correspondia, contudo, a instituições necessariamente fixas no 

espaço. Assim, nesse período pode-se dividir os tribunais régios entre aqueles permanentes, 

fixados em Westminster na maior parte do tempo, e os itinerantes.  

 Em relação àqueles itinerantes, sabe-se que sua primeira forma se deu no reinado de 

Henrique I, ao se enviar alguns membros da curia regis a certos condados para ouvirem os 

pleitos326, em algo que seria chamado de circuito, razão pela qual ficaram conhecidas como 

 
322 VAN CAENEGEM, 1988, p. 27 – 28. 

323 Este sistema de writs partia do princípio jurídico “remedies preceeds rights” (cf. NETO, Luiz Inácio Vigil; 

WIPRICH, Tassiane Andressa, 2011, pp. 266 - 8), que por sua vez tem forte inspiração no direito romano em 

especial no processo formulário e nas actiones em geral. Assim, se neste a existência de um direito só poderia ser 

aferida a partir da existência de uma ação que o garantia, analogamente, na Inglaterra, um pleito somente poderia 

ser levado a uma corte havendo um writ original que o permitisse e fosse concedido ao pleiteante.  

324 Ibidem, p. 263-264. 

325Chamada também de coram rege.  

326 Essas justiças itinerantes, em sua origem lidavam com os chamados “pleitos da coroa” e “casos comuns”, 

enquanto aqueles correspondiam sobretudo a assuntos de interesse público, como casos criminais, disputas feudais, 

improbidade dos oficiais bem como o controle de mercado; estes abrangiam de modo amplo outros aspectos do 

direito laico (cf. VAN CAENEGEM, Op. Cit., p. 22). 



80 
 

justices in eyre327. Com o tempo, essa instituição se transformou: em um primeiro lugar 

adotando circuito gerais, isto é, por todo o reino da Inglaterra, em seguida dando origem a outras 

formas de tribunais itinerantes, com a restrição de suas competências à sobretudo os interditos 

possessórios, prisões ou ainda a coletar o veredito dos jurados acerca de casos pendentes nas 

cortes centrais.  

 No final do século XII, isto é, após as reformas de Henrique II, sabe-se que haviam três 

tribunais de maior relevância. O primeiro era denominado Corte dos pleitos comuns ou 

Common Pleas, possivelmente um produto da necessidade de atender aqueles que não 

aguardariam a chegada do próximo circuito (eyre), e que passa a dividir suas atribuições com 

as justiças itinerantes, avaliando matérias de menor complexidade jurídica328.  Em seguida, 

havia a Corte do Erário ou Court of Exchequer responsável por julgar casos envolvendo à 

fazenda pública; por fim, havia a coram rege – não propriamente um tribunal fixo, pois 

acompanhava o rei onde quer que estivesse, ainda que o julgamento dos casos, contudo, se 

fizesse necessariamente na presença do monarca, sendo os trabalhos comumente presididos 

pelo administrador-chefe da justiça329. 

 Para que esse complexo sistema judiciário performasse suas tarefas de maneira 

adequada, a monarquia inglesa viu-se na premente necessidade de elaborar uma igualmente 

laboriosa rede de funcionários públicos que, ao final do reinado de Henrique II, estava 

plenamente consolidada 

Assim, em um primeiro momento havia o Sheriff, autoridade judiciária na corte do 

condado, cargo comumente concedido a algum proprietário de terras de relevância na região, 

cujas atribuições estendiam-se à coleta das receitas reais. Sua autoridade, contudo, não resistiu 

ao esvaziamento gradual das competências e do uso das cortes locais330 – inicialmente, pela 

indicação dos chamados local justices331, funcionários apontados diretamente pela coroa para 

auxiliá-los na aplicação da justiça, e que, em termos práticos, competiram com sua autoridade; 

 
327 Podendo referenciá-las como “as justiças em circuito”, novamente a tradução guarda imprecisões.  

328 NETO, Luiz Inácio Vigil; WIPRICH, Tassiane Andressa, 2011, p. 265.  

329 Chamado igualmente de Chief Justiciar.  

330 Ibidem., p. 264.  

331 As “Justiças Locais” (em tradução livre para o português) não resistiram o processo de centralização judiciária, 

ausentes integralmente, portanto, do common law, razão pela qual não se aprofundará em seus trabalhos (cf. VAN 

CAENEGEM, 1988, p. 14). 



81 
 

em seguida, a partir de 1166 – 1168, em decorrência do surgimento das cortes itinerantes e da 

centralização judiciária. A perda de relevância das autoridades locais tornou-se ainda mais 

notável com o chamado Inquérito dos Sheriffs promovido por Henrique II, ao fim do qual se 

deve a dispensa de cerca de vinte e seis oficiais.  

Nas cortes centrais, predominou a figura do administrador de justiça ou justiciar. Essa 

figura essencial com poderes de um magistrado, originalmente correspondia aos barrões de 

maior relevância, situação que se alterou conforme o critério adotado para sua seleção passou 

a corresponder ao mérito decorrente de serviços prestados na administração da coroa, de modo 

que este grupo relativamente heterogêneo – se considerado os padrões hierárquicos feudais – 

mas composto em grande parte pela aristocracia franco-normanda integrava-se única e 

exclusivamente a partir da figura do rei, para o qual prestavam seus serviços332. Desse modo 

tem-se o início da constituição de uma classe própria de aplicadores do direito, com seus 

próprios costumes e práticas, atuando com relativa autonomia em relação ao poder régio.  

Esse processo orgânico de desenvolvimento, centralização e profissionalização do 

Direito inglês não seria suspenso nos séculos subsequentes. Contudo, o especial destaque ao 

período que compreende a Conquista normanda até o fim do reinado de Henrique II se justifica 

precisamente porque não se pode, a partir deste momento, tratar de um Estado propriamente 

feudal. De fato, Van Caenegem333 corretamente aponta a natureza profundamente burocrática 

do Estado inglês, tanto em matéria política, quanto judiciária e militar – em maior ou menor 

grau – a partir do século XIII, restringindo o feudalismo estrito ao campo fiscal e às regras 

concernentes à propriedade de terras.  

4.2. O Estado semi-burocrático (1215 – 1457)  

 Se os dois primeiros séculos de dominação normanda foram caracterizados pela 

crescente centralização do poder, pelo surgimento de uma alta nobreza de origem francesa e 

pela prevalência do monismo jurídico simbolizado pela common law em oposição ao sistema 

plural de tribunais locais; a partir da ratificação da Magna Carta Libertatum em 1215, até a 

chegada de Henrique VII à coroa em 1457, duas questões principais seriam colocadas em pauta 

pela experiência histórica: os limites do território inglês e sob quem residiria o poder político. 

Logo será demonstrado que nem sempre tais questões foram tratadas de forma independente. 

 
332 VAN CAENEGEM, 1988, p. 23. 

333 Ibidem, p. 6 – 7.  



82 
 

 Deste modo, em primeiro lugar é preciso compreender a posição do rei dentro da cultura 

do medievo. O monarca diligente e politicamente forte não era tido como aquele com poderes 

absolutos, mas sim, aquele cuja habilidade o faria chamar o conselho dos principais nobres do 

reino em tempos de necessidade334. A ideia de um monarca com amplíssimos poderes, portanto, 

era tida como uma irresponsabilidade política, pois a própria segurança do reino seria colocada 

em risco ao negligenciar as posições e interesses dos principais barões. Era essa, portanto, a 

principal razão para a existência de conselhos consultivos desde o período anglo-saxônico.  

 De fato, o poder efetivo dos barões tornou-se evidente em duas situações críticas. A 

primeira foi a “Anarquia”, nome dado a guerra civil sucessória após a morte de Henrique I, um 

período em que notavelmente a autoridade central e o nascente sistema de justiça ruíram, em 

contraposição ao crescente acúmulo de influência por parte dos grandes proprietários, 

consequência do esforço das duas partes do conflito para angariá-los a sua causa. Mesmo 

empoderados, os barões foram incapazes de manter a ordem pública em seus domínios, como 

bem atesta a crônica anglo-saxônica335: 

“If two men, or three, came riding to a town, all the township fled for them, concluding 

them to be robbers. The bishops and learned men cursed them continually, but the effect 

thereof was nothing to them; for they were all accursed, and forsworn, and abandoned. 

To till the ground was to plough the sea: the earth bare no corn, for the land was all laid 

waste by such deeds; and they said openly, that Christ slept, and his saints. Such things, 

and more than we can say, suffered we nineteen winters for our sins”336. 

  Em outro momento, tal foi a pressão do baronato descontente com os impostos da coroa, 

que pressionaram o rei João a assinar a Magna Carta Libertatum. Esse documento era 

essencialmente uma solução de compromisso com o monarca, pois não se constituía 

propriamente em uma constituição vinculada ao Estado inglês, mas sim em uma promessa de 

 
334 WHITE, R. J. A short History of England. 1.ed. Nova Iorque: Cambridge University Press, 1967, p. 80 – 82.  

335 Disponível em: <https://avalon.law.yale.edu/medieval/ang12.asp> 

336 “Se dois homens, ou três, viessem cavalgando para uma cidade, todos os cidadãos fugiam por causa deles, 

concluindo que eram ladrões. Os bispos e homens cultos os amaldiçoavam continuamente, mas o efeito disso não 

era nada para eles. Pois eles eram todos malditos, renunciados e abandonados. Do chão ao mar eram reprovados: 

a terra não suportava o milho, os campos todos estavam desgastados por tais feitos; e diziam abertamente que 

Cristo e seus anjos dormiram. Por tais coisas, e muito mais, nós sofremos dezenove anos por nossos pecados”. 

Tradução livre.  



83 
 

caráter feudal que o rei fazia para seus súditos, e que deveria ser reiterada por cada novo 

monarca que assumisse o trono para efetivamente produzir efeitos. Não tarda, contudo, a 

anulação do documento pelo rei, levando à eclosão da Primeira Guerra dos Barões em 1215. 

No ano seguinte, morre João e é sucedido por seu filho, Henrique III. 

 Deve ser claro, que – especialmente após as reformas de Henrique II – a luta dos barões 

não visava à ruptura da ordem vigente, muito menos ao reconhecimento da autoridade soberana 

dos baronatos. De fato, não houve na Magna Carta – bem como nos documentos que a 

sucederam – nenhuma disposição que efetivamente questionasse a supremacia jurídica dos 

tribunais centrais337. Há, portanto, uma delimitação clara entre a forma de domínio político (o 

Estado centralizado) e os sujeitos que irão exercê-lo (o monarca ou o parlamento) no âmbito 

dos objetos disputados internamente.   

 Henrique III ratifica novas edições da Magna Carta três vezes: em 1216, 1217 e ainda 

em 1225. Mas isso não o impede de elevar taxas para financiar suas campanhas militares, 

consequentemente, resultando na pressão dos barões para que o rei ratificasse as chamadas 

Provisões de Oxford338. Este conjunto de documentos constituíram-se na forma de estatutos e, 

portanto, de efetiva legislação, impondo novamente limitações a autoridade real. Duas 

disposições são especialmente notáveis: em primeiro lugar, há a exigência de que o conselho 

dos barões seja reunido ao menos três vezes durante o ano; além disso, proibia-se a emissão de 

novos writs criadores de direito pelos tribunais reais, podendo apenas reconhecer aqueles já 

existentes. Tal como seu pai, o rei Henrique recusa as disposições e triunfa militarmente sobre 

a nobreza descontente na Segunda Guerra dos Barões (1264 – 1267). A derrota militar, em 

conjunto com as medidas adotadas pelo sucessor de Henrique, Eduardo I, provocam a distensão 

nas relações entre a coroa e a classe dos barões, prorrogando novos enfrentamentos por quase 

150 anos – isto é, até a deposição de Ricardo II em 1399, mas então sob circunstâncias diversas.  

 Acerca do segundo monarca mencionado, Eduardo, cabe uma breve exposição de suas 

medidas conciliatórias. Em um primeiro momento, ele foi responsável pela edição do Statute 

of Westminster II, o qual – dentre outras disposições legislativas que visavam a esclarecer e a 

 
337 Isso não significa, contudo, que não existissem críticas a determinados procedimentos, em especial à 

possibilidade das Cortes de Westminster emitirem writs de direitos previamente não reconhecidos.  

338 PAIXÃO, Cristinao; BIGLIAZZI, Renato. História constitucional inglesa e norte-americana: do 

surgimento à estabilização da forma constitucional. 1.ed. Brasília: Editora UnB, 2011 p. 39 – 41. 



84 
 

regular as instituições feudais ainda vigentes339 – efetivamente suspende a emissão de novos 

writs, assim como exigido nas Provisões de Oxford, porém autoriza a concessão de writs in 

consimili casu, isto é, o reconhecimento de direitos pré-existentes em casos novos, mas 

similares aos julgados previamente. A limitação imposta a emissão de writs levou ainda, no 

reinado de Eduardo, ao estabelecimento da Corte da Chancelaria340, que viria a atuar de maneira 

subsidiária às cortes de common law, apreciando casos não contemplados por estas e tendo 

como parâmetro a equidade. Esse tribunal não proferia em suas decisões, juízos acerca dos 

direitos das partes. Ao contrário, buscava, em um rito marcado pela ausência das formalidades 

dos writs, alcançar uma solução justa para ambos os litigantes, que não eram, portanto, tidos 

como adversários.  

 Não obstante, foi a partir de seu reinado que os chamados “Comuns” – isto é, 

representantes eleitos das cidades – passaram a ter voz no Parlamento, que veio a se tornar 

bicameral. Segundo White341, Eduardo foi um dos primeiros monarcas normandos a 

compreender que a influência e o poderio régio apenas teriam a ganhar com a estabilidade e 

pacificação das relações com os súditos notáveis do reino, sejam estes nobres ou burgueses.  

 A introdução desta última classe dentro do aparato político inglês era um sinal das 

mudanças sociais em operação desde o século XII. Esse fenômeno, que ficaria conhecido como 

o renascimento comercial e urbano, originou-se sobretudo após a renovação das rotas 

comerciais decorrentes do movimento cruzado que possibilitou aos países europeus 

estabelecerem novas relações com os povos do oriente. Como direta consequência, as cidades, 

enfraquecidas politicamente e esvaziadas do ponto de vista demográfico durante o auge do 

feudalismo, retomaram sua participação ativa na dinâmica econômica dos reinos europeus e 

seus membros, os burgueses por excelência, ganharam relevância política apesar de existirem 

fora do sistema social de vassalagem.  

 
339 Cabe ainda uma breve menção ao valor simbólico do chamado Inquérito Quo Warranto. Esse processo teve 

como objetivo investigar a natureza da jurisdição privada e das liberdades locais, sobretudo para compreender a 

melhor forma de agir quando estas entrassem em flagrante contradição com a jurisdição pública. A conclusão do 

inquérito, apesar de não conferir ampla liberdade para a atuação prática da coroa, indicou que a autoridade local 

derivava diretamente da coroa, reafirmando o caráter prevalecente do direito público e, consequentemente, da 

autoridade central (cf. WHITE, 2006, p. 93).  

340 NETO, Luiz Inácio Vigil; WIPRICH, Tassiane Andressa, 2011, p. 269 – 272.  

341 1967, p. 83. 



85 
 

 Do ponto de vista intelectual, igualmente relevante foram as mudanças verificadas no 

campo do Direito em toda Europa. Entretanto, enquanto no Continente os juristas voltaram-se 

para as obras romanas – em parte de maneira acessória ao processo de justificação jurídica da 

concentração de poder nas mãos do monarca – na Inglaterra, o common law, instituído a partir 

de Henrique II, possibilitou a modernização das instituições presentes sem uma grande ruptura. 

Como Van Cenegem342 coloca, enquanto o direito europeu continental era “novo, estrangeiro e 

romano”, aquele desenvolvido pelos monarcas ingleses era “tradicional, nativo e feudal”.  

 No campo da política externa, o reino inglês pouco vivenciou a estabilidade, com as 

primeiras disputas originadas ainda no período imediato à conquista, tanto com seus vizinhos 

do arquipélago – os galeses, irlandeses e escoceses – como também em relação aos franceses. 

Tratar-se-á com maior profundidade acerca desta última querela. Há de se ressaltar, 

primeiramente, que o monarca inglês detinha títulos contraditórios – por um lado, era ele o 

titular da coroa inglês e soberano, no topo da hierarquia feudal pautada na suserania e 

vassalagem; no entanto seus títulos na Normandia (e, após a chegada de Henrique II ao trono, 

em Anjou, Maine e Touraine) igualmente o posicionavam como vassalo do rei da França. Se a 

diferenciação territorial, era ambígua, não se poderia dizer outra coisa em relação à natureza 

cultural da própria aristocracia, pois esta detinha posses tanto em território inglês, quanto 

francês, sendo em grande parte de origem normanda e empregando o francês como língua 

oficial – tradição que, até o período descrito, mantinha-se inclusive nos tribunais ingleses. É em 

decorrência dessa configuração social e política peculiar, que se pode falar de um processo de 

separação e distinção entre os Reinos da Inglaterra e da França que culminaria no embrião dos 

respectivos Estados Nacionais. Esse processo tem como simbólico ponto de ruptura a Guerra 

dos Cem Anos.  

 Esse conflito intermitente teria início em 1337 no reinado de Eduardo III, e terminaria 

em 1453, com a perda de todas as possessões inglesas na França. Tendo suas origens remotas 

nas disputas territoriais constantes entre Ingleses e franceses, apresentou como causa imediata 

a apreensão do ducado da Gascônia por Felipe IV e as interferências da coroa francesa no 

comércio de lã com Flandres. A justificativa empregada, entretanto, era uma reclamação à coroa 

 
342 VAN CAENEGEM, R. C. Judges, Legislators and professor: chapters in european legal histroy. New York: 

Cambridge University Press, 2002, p. 124. 

 



86 
 

francesa por Eduardo III (e, portanto, seus sucessores) devido a sua linhagem materna – mais 

um indício do profundo entrelaçamento entre a nobreza dos dois Estados.  

 Outras mudanças significativas verificaram-se no período. Em meio as campanhas 

militares, ainda no século XIV a Peste Negra eclodiu em três sucessivas ondas de contaminação, 

o que teria resultado em uma redução de, aproximadamente, cinquenta porcento da população 

inglesa343, e uma profunda escassez de mão de obra. Já o exército inglês, embora, na maior 

parte do período, originário do sistema feudal de recrutamento, apresentaria significativos 

momentos de modernização, assumindo feições típicas dos exércitos modernos, sobretudo 

quando Henrique V leva à França uma força composta por soldados contratados344. 

 O fim do conflito internacional, porém, não significou um período de paz, pois logo rei 

Henrique VI Lancaster, politicamente fraco, passou a enfrentar oposição da casa de York, uma 

das dinastias derivadas daquela dos filhos de Eduardo III. A disputa entre os dois ramos 

familiares prolongar-se-ia em uma guerra civil que duraria trinta e dois anos, vindo a 

efetivamente findar-se após a morte do rei Ricardo III na batalha de bosworth fields contra as 

forças de Henrique VII, filho de Edmundo Tudor. Os Tudor eram outro ramo da família real, 

tendo origem Lancaster. Edmundo Tudor viria a se casar com Elizabete de York como maneira 

de selar politicamente a disputa entre as famílias, e dessa união nasceria o futuro monarca 

inglês. 

 Quando a paz finalmente reina na Inglaterra em 1485, o país e o contexto social eram 

inteiramente diversos daquele de dois séculos antes. A guerra e a peste trouxeram efeitos 

marcantes, como a redução populacional e a estagnação da agricultura nos latifúndios. Os 

barões, enfraquecidos, cederam seus poderes aos monarcas da dinastia Tudor, incapazes de 

resistir. Ao mesmo tempo, a aristocracia passou a arrendar a maior parte de suas terras, 

essencialmente aumentando o papel do pequeno e médio produtor rural em uma economia que 

se modernizava. Por outro lado, o dilema nacional não mais se colocava em questão: expulsos 

da França, à nobreza não restava outra opção senão aceitar sua condição enquanto parte da 

nação inglesa345. Assim, a chegada de Henrique VII ao trono da Inglaterra marca o efetivo fim 

 
343 WHITE, R. J, 1967, p 88. 

344Ibidem, p. 92.  

345 Haverá a partir do século XVI, uma tendência – da qual William Shakespeare foi o maior expoente– a trazer 

nas obras ficcionais um ideário do “nacionalista inglês” durante o período do medievo tardio, trata-se de uma 

postura anacrônica. Há de se pensar, entretanto, no sentido oposto: é a partir do surgimento dessas obras que se 



87 
 

daquilo que se optou por chamar neste trabalho de “O Estado semi-burocrático”, e o surgimento 

do Estado Moderno.  

4.3. A consolidação do Estado Moderno (1485 – 1688) 

 Dentro da historiografia inglesa, prevaleceu o consenso de que Henrique VII foi o 

principal responsável para a construção imediata do Estado Nacional sob as fundações 

estabelecidas nos séculos anteriores. Isso não significa, entretanto, que seu reino tenha sido um 

de ruptura. Pelo contrário, White346 ressalta a relevância da retomada de temas como a 

governança geral do reino e autoridade da coroa ainda no reinado de Eduardo IV e Ricardo III, 

o que teria pavimentado o terreno para a ascensão da dinastia Tudor. É, porém, Henrique aquele 

que, para Hume347, deteve os poderes mais discricionários desde a assinatura da Magna Carta.  

 Existem alguns indícios que corroboram com o pensamento do autor, pois durante seus 

vinte e três anos de reinado, o monarca contou com uma oposição quase ausente e, se 

manifestada, rapidamente reprimida pela via militar ou ainda judicial; o parlamento foi 

convocado a se reunir apenas oito vezes, com os temas relacionados ao dia a dia da 

administração do Estado delegados à funcionários da coroa indicados não com base em sua 

posição dentro da hierarquia social feudal, mas sim em razão de seus feitos e trabalhos em prol 

da máquina pública. O rei atuou ativamente para suprimir a as chamadas “liberdades 

feudais”348, restringindo de maneira reiterada a pratica da contratação de dependentes349 pelos 

barões. Outras limitações militares foram impostas, das quais vale ressaltar a instituição do 

monopólio da coroa sobre as peças de artilharia, importante arma nas guerras modernas.  

 Analisando também os tribunais e as leis de Henrique VII, logo se verifica um 

recrudescimento geral da legislação penal, especialmente daquela referente à fraudes ou crimes 

puníveis com a morte. A instituição que melhor simboliza o conjunto de transformações do 

direito é a chamada Corte da Câmara Estrelada (Star Chamber ou Starred-chamber). Esse 

 
pode aferir no período o surgimento de um “espírito nacional” ou ainda a tentativa de construí-lo culturalmente 

sob o patrocínio da monarquia inglesa.  

346 WHITE, 1967, p. 102 – 105. 

347 Ibidem, p. 133. 

348 Com “liberdades” refere-se exclusivamente aos direitos e privilégios da nobreza e do clero durante o medievo. 

349 O “dependente” é essencialmente um vassalo do senhor feudal em questão, ao qual se concedia um brasão de 

armas alistando-o nos serviços de seu suserano em tempos de belicosidade. Essa figura, portanto, simboliza a 

existência de uma milícia privada sob o comando dos barões.  



88 
 

tribunal, apesar de haver referências esparsas a sua existência em textos do século XIV, ganhou 

sua forma moderna – e de maior relevância para o presente trabalho – com o chamado Ato pro 

Camera Stellata de 1487, que conferiu a ele a jurisdição sobre a manutenção ilegal; a concessão 

de licenças, sinais e emblemas; e sobre grandes distúrbios ou assembleias, desde que tais casos 

fossem tidos como de grande importância para serem tratados em outras cortes350. Com o 

tempo, a reinterpretação dentro do próprio tribunal acerca das disposições deste ato e os 

estatutos parlamentares subsequentes viriam a expandir o alcance de sua jurisdição, alcançando 

temas como conspiração, fraude, perjúrio, suborno ou, ainda, falsificação e forja de 

documentos. Poderia, também, a corte atuar na censura por meio da concessão de licenças. 

Dado o caráter de relevância pública de todas as matérias das quais tratava, a Câmara Estrelada 

era composta pelos membros do Conselho Privado do Rei, bem como por juízes das cortes de 

common law, passando ainda a ter, com o tempo, a presença de eclesiásticos em sua banca. 

Assim, o monarca possuía sobre a corte influência direta, de tal modo que as decisões tomadas 

pelo tribunal eram, aos olhos públicos, tidas como a expressão da vontade própria do rei, mesmo 

quando este não fosse, necessariamente, o caso. 

 Não era, contudo, sua jurisdição ou composição que tornavam a corte simbolicamente 

relevante, mas os procedimentos empregados – os quais diferiam significativamente daqueles 

do common law e da corte da chancelaria. Em primeiro lugar, a ausência de interesse político 

fazia com que, na maioria das vezes, os casos sequer chegassem a julgamento351, sendo o 

trâmite dos processos demasiadamente lento.  Entretanto, quando efetivamente houvesse a 

necessidade de proferir uma decisão, apesar publicidade de suas audiências, a corte adotava um 

procedimento discreto e inquisitorial no qual apenas se considerava para fins de decisão a 

evidência documentada durante o andamento do caso. A defesa somente era convocada para 

comparecer em tribunal após ser proferido o julgamento e aqueles que confessavam seu crime 

perdiam o direito de serem acompanhados por um conselheiro legal. Não obstante, e talvez este 

seja o aspecto mais revelador acerca da natureza da corte, os oficiais subordinados ao tribunal 

eram encarregados de secretamente examinar as testemunhas e as partes, sem a presença de um 

advogado ou profissional para aconselhá-las. O próprio objeto da acusação dificilmente era 

 
350 ZANDE, Daniel L. Vande. Coercive Power and the Demise of the Star Chamber.  The American Journal of 

Legal History, Oxford, vol. 50, n° 3, 2010, p. 326 – 349. Disponível em: < 

https://www.jstor.org/stable/25734129>. Acesso em 8 de abril de 2021.  

351Ibidem, p. 333. 



89 
 

único, cerceando qualquer resquício da ampla defesa, pois o réu não era capaz de discernir as 

principais acusações que sobre ele recaíam.   

 Desse modo, se o tribunal não surge, inicialmente, como uma forma de exercício 

arbitrário do poder de repressão da coroa – mas sim para auxiliar o Conselho Privado na 

distribuição das matérias judiciais de sua competência – torna-se um aparato com tal finalidade 

com o precedente aberto a partir de Henrique VIII, que se utilizará de seus mecanismos, 

habilmente comandados pelo Chanceler Wosley, para silenciar discursos opositores. É notável, 

portanto, que às vésperas da revolução puritana e da extinção de tal corte por ato do parlamento, 

as grandes condenações davam-se em decorrência da chamada “difamação sediciosa tendendo 

a insurreição” ou ainda sob alegações de conspiração contra o monarca352. 

 Outro importante aspecto do reinado de Henrique VII é o tratamento dado tanto ao 

comércio quanto a economia em sentido amplo. Assim, perseguindo uma política notadamente 

mercantilista, elaborou leis contra a evasão de moedas bem como restringiu a exportação de 

determinados bens tidos como estratégicos; promoveu ainda um controle de preços de certas 

mercadorias (como arcos, casacos de lã, capas e chapéus353) e combateu a criação de leis 

paralelas por parte das corporações de ofício, sem a autorização prévia pelo Estado. Há ainda 

de sublinhar a posição tomada pelo Estado inglês frente ao comércio, pois buscou incentivar os 

empreendedores urbanos, adotando uma política de financiamento sem juros que, em última 

instância, colocava o Estado como credor da burguesia comercial nascente.  

 Não obstante, é preciso compreender os fatores que possibilitaram o processo de 

esvaziamento do poder dos barões e fortalecimento da autoridade real, bem como a ruptura 

efetiva com os últimos traços do feudalismo. Assim, em primeiro lugar há de se ressaltar o 

poder irresistível que subjugou a nobreza, pois esta, após sucessivas guerras estava arruinada e 

de modo geral indisposta a opor-se a figura de um “pacificador”, de modo semelhante ao 

fenômeno que se observara durante o reinado de Henrique II. Além disso, tendo alcançado o 

trono pela vitória militar, Henrique VII assegurou uma posição imediata poderosa ao, por vias 

legais – isto é, em decorrência da coleta de multas e da prática do confisco contra traidores e 

criminosos – aumentar consideravelmente o tesouro público e, portanto, conferiu meios ao 

 
352 Zande, 2010, p. 342.   

353 Hume, 2014, p. 139. 



90 
 

Estado para que este fosse capaz de impor-se de modo coercitivo, fortalecendo-o mesmo 

quando tinha sua autoridade questionada.  

 Para todos os efeitos, o reinado de Henrique VII inauguraria o absolutismo na Inglaterra, 

ao menos simbolicamente. Cabe ressaltar, porém, que nesse país, diferentemente daquilo que 

se verificará em outros Estados, como o Reino da França, jamais o monarca reinou sem a 

convocação, ao menos eventual, de um parlamento, mesmo diante da intervenção da autoridade 

régia. Assim, a principal característica que permite a classificação de “absoluto” ao regime dos 

monarcas ingleses é seu aspecto espiritual em convergência com a autoridade temporal. Nesse 

sentido, foi Henrique VII aquele que primeiro reconheceu que seu direito à coroa era uma 

concessão divina dada a ele durante a batalha de Bosworth Fields354.  

 No entanto, essa construção da legitimidade sobre aspectos temporais e espirituais 

confundidos na figura do monarca somente ganhará estrutura jurídica com as reformas de 

Henrique VIII e sua ruptura com o Vaticano. O sucessor de Henrique Tudor apresentou-se como 

um ferrenho defensor do catolicismo – inclusive sendo nomeado pelo papa Leão X, Fidei 

Defensor355 durante a reforma protestante – subitamente alterando seus posicionamentos após 

a recusa do Papa Clemente VII em conceder-lhe o divórcio. Adotando essa postura, o bispo de 

Roma indiretamente intervia em um assunto secular: a questão sucessória e – ao menos 

simbolicamente – reafirmava a supremacia de sua posição, enquanto chefe da Igreja Católica, 

frente aos desígnios do monarca.  

Até então, por séculos, a relação entre Roma e a corte inglesa foi estreita: os primeiros 

monarcas anglo-saxões tiveram o apoio político do clero em suas empreitadas contra os 

invasores dinamarqueses pagãos durante o século IX; Guilherme, o Conquistador, havia 

adquirido o consentimento papal antes de lançar sua empreitada; e mesmo os futuros monarcas, 

incluso Henrique VII, poucas vezes enfrentaram a autoridade eclesiástica e seus direitos feudais 

e, quando o fizeram, não o foi sem sofrerem as repercussões do caso356. Mesmo as decisões 

tomadas pelos tribunais centrais, poderiam ser apeladas diretamente ao chefe da Igreja.  

 
354 WHITE, 1967, p. 109.  

355 Defensor da Fé. Tradução livre.  

356 Talvez o maior exemplo tenha sido a controvérsia de Beckert, quando o assassinato do Arcebispo de Canteburry 

por um grupo de apoiadores do rei Henrique II levou o monarca a ter de submeter parte de sua autoridade ao 

papado – concedendo o direito aos seus súditos de apelarem judicialmente para a Curia em Roma – e a realizar 

penitência pública.  



91 
 

O processo de ruptura, por isso, seria lento e gradual, sendo conduzido em grande 

medida pela figura do chanceler Thomas Cromwell, que também assumiria a maior parte das 

tarefas relacionadas ao dia a dia do reino, visto que Henrique VIII – diferentemente de seu pai 

– foi um monarca distante do governo pessoal, delegando diversas tarefas diretamente aos 

funcionários da coroa. Cromwell buscou conferir legitimidade popular ao distanciamento em 

relação a Igreja, para isso tornando a matéria essencialmente política, e não teológica, ao utilizar 

o parlamento de composição anticlerical para aprovar sua legislação. 

 Assim, em 1529 a imunidade clerical em relação ao julgamento por um tribunal laico é 

extinta. Em 1533 é promulgado o Act in restraint of Appeals, que, já em seu preâmbulo, 

reafirma a autoridade suprema do rei357:  

“(...)This realm of England is an empire, and so hath been accepted in the world, 

governed by one supreme head and king having the dignity and royal estate of the 

imperial crown of the same (...)358”. 

A introdução é seguida por a uma prolongada referência a legislação antiga e ao costume 

de se levar a apelação de determinados casos à Santa Sé, em Roma, bem como à crítica a tal 

prática. Delibera, então, o documento359: 

“In consideration whereof the king's highness, his nobles and commons, considering the 

great enormities, dangers, long delays and hurts, that as well to his highness, as to his 

said nobles, subjects, commons, and residents of this his realm (...) do daily ensue, does 

therefore by his royal assent, and by the assent of the lords spiritual and temporal, and 

the commons, in this present parliament assembled, and by authority of the same, enact, 

establish, and ordain, that all causes (...) already commenced, moved, depending, being, 

happening, or hereafter coming in contention, debate, or question within this realm, or 

within any the king's dominions, or marches of the same, or elsewhere, whether they 

concern the king our sovereign lord, his heirs and successors, or any other subjects or 

residents within the same, of what degree soever they be, shall be from henceforth heard, 

 
357 KINGDOM OF ENGLAND. An act that the Appeals in such cases as have been used to be pursued to the 

see of Rome shall not be from henceforth had nor used but within this. In: ELTON, G. R. (org.). The Tudor 

Constitution. Cambridge: Cambridge University Press, 1968, p. 344. 

358 “(...) Esse reino da Inglaterra é um império, e assim foi aceito no mundo, governado por um chefe supremo e 

rei tendo a dignidade e a condição da mesma coroa imperial(...)”. Tradução livre.  

359 Ibidem, p. 345 - 346.  



92 
 

examined, discussed, clearly, finally, and definitively adjudged and determined within 

the king's jurisdiction and authority and not elsewhere”360.  

 Havendo-se definitivamente restringido a possibilidade de apelação a corte do Papa, ao 

mesmo tempo que reafirma a autoridade do direito nacional e a soberania do Estado inglês para 

aplica-lo, dá um grande passo para o rompimento com o Vaticano, que seria efetivamente 

formalizado com o Act of Succession de 1534, o qual redefiniria a linha sucessória, e, em 

especial, o chamado Act of Supremacy361 de 1534, que confirma a posição do monarca inglês 

enquanto chefe da Igreja da Inglaterra362. 

À morte de Henrique VIII, sucedeu-se monarcas breves – Eduardo VI, Jane Grey363 e 

Maria I – que pouco contribuíram para o desenvolvimento geral das instituições inglesas, 

conquanto há de se ressaltar a política de reconciliação com o vaticano de Maria I e a 

perseguição aos anglicanos empreendida por ela por meio  do Tribunal da Câmara Estrelada – 

abandonada, porém com a chegada de sua irmã ao trono.   

 Isabel I é coroada em 17 de novembro de 1558, marcando o início daquilo que os 

historiadores denominam o período Elizabetano (ou Isabelino). Analisando aspectos de política 

externa, é nesse espaço de tempo que a Inglaterra passa a ter maior projeção internacional, 

emancipando-se da esfera de influência espanhola e desenvolvendo um projeto ultramarino 

 
360 Em consideração à majestade do rei, seus nobres e comuns, considerando as grandes enormidades, perigos, 

atrasos e danos, que à sua majestade, bem como a seus ditos nobres, súditos, comuns e residentes de seu reino (...) 

provocam diariamente, assim portanto com seu consentimento real e com o consentimento dos senhores espirituais 

e temporais, e dos comuns, nesse presente parlamento reunido, e por sua própria autoridade, determina, estabelece 

e ordena que todas as causas (...) que já começaram, tramitaram, aguardam, existem, acontecendo ou ainda virão 

em contencioso, debate ou questão dentro deste reino, ou em qualquer dos domínios do rei ou suas marcas, sejam 

concernentes ao rei nosso senhor soberano, aos seus herdeiros e sucessores, ou a quaisquer outros súditos ou 

residentes no mesmo, independentemente do grau,  deverão portanto ser ouvidas, examinadas, esclarecidas, 

finalmente e definitivamente ajuizadas e determinadas dentro da jurisdição e autoridade do rei, e não em outro 

lugar”. Tradução livre. 

361 O texto na íntegra pode ser conferido em: <https://www.britainexpress.com/History/tudor/supremacy-henry-

text.htm>. 

362 White (cf. 1967, p. 112 – 128), aponta de maneira profundamente detalhada o processo gradual de conversão 

para o anglicanismo da Inglaterra. Segundo o historiador, o reinado de Henrique VIII não propiciou uma ruptura 

imediata, mas sim um processo de diferenciação em que a Igreja Católica veio a se transformar na “Igreja na 

Inglaterra” (Church in england) e por fim na “Igreja da Inglaterra” (Church of England).  

363 Cujo reinado durou aproximadamente nove dias. 



93 
 

embrionário. No campo interno, verifica-se a relativa paz conforme a rainha desenvolveu uma 

política de continuidade e consolidação das prerrogativas e estruturas legadas a si e, em certa 

medida, adotando uma postura conciliatória364 ao suspender a pena de morte para crimes de 

natureza religiosa, os quais passariam a ser punidos com multas pecuniárias365. A morte de 

Isabel I em 1603, bem como a ausência de um herdeiro direto ao trono, leva à escolha de Jaime 

I, rei da Escócia, membro da dinastia dos Stuarts, como sucessor à coroa. 

 O século XVII é o auge do absolutismo inglês, mas o país também vivenciará duas 

revoluções, uma experiência republicana e, por fim, irá se consolidar o sistema de governo da 

monarquia parlamentar366. Ainda assim, não se debruçará o presente trabalho a respeito desse 

período, pois já estava ao final da Era Tudor, plenamente formado o Estado Nacional: as últimas 

disputas se dariam no âmbito quase que exclusivo da titularidade do poder central, isto é, seriam 

importantes para determinar se a soberania residia no monarca ou no parlamento, sagrando-se 

este último vitorioso na disputa.  

  

 
364 NETO, Luiz Inácio Vigil; WIPRICH, Tassiane Andressa, 2011, p.  277 – 278. 

365 Não há de se falar em “liberdade religiosa” propriamente dita - a despeito do que diz NETO e WIPRICH (Cf. 

Ibidem) – mas certamente verifica-se um avanço nesse sentido, especialmente ao posicionar historicamente seu 

governo na sequência da perseguição política empreendida pelos monarcas anteriores.  

366 PAIXÃO, Cristinao; BIGLIAZZI, Renato, 2011, p. 59 

 



94 
 

CAPÍTULO 3 

O INSTITUTO DO JULGAMENTO POR COMBATE 

 

3.1. Origens remotas e transposição para o Direito inglês  

 Determinar precisamente em que momento a humanidade adotou para si o costume de 

utilizar o combate singular como uma via jurídica legítima para solucionar controvérsias é uma 

tarefa árdua. Essa dificuldade advém, sobretudo, de duas facetas do problema: a questão do 

emprego da violência e seus diversos significados e o estudo das fontes pelos historiadores. 

Notadamente, em primeiro lugar, o uso da agressão como um método para se alcançar 

determinado resultado em meio a um desentendimento entre diferentes partes tem sua origem 

em um passado demasiadamente remoto para que qualquer estudo chegue a uma conclusão com 

um mínimo grau de certeza quanto ao exato momento em que tal tradição têm início. Mesmo 

que se restrinja, como pretende o presente trabalho, o objeto de estudo a uma modalidade 

particular, qual seja a do combate singular entre indivíduos dentro de ritos jurídicos pré-

estabelecidos, ainda surgem dúvidas, como se verá mais adiante, dos casos mais antigos e 

limítrofes, que, portanto, trazem ao pesquisador o questionamento: se se trata de um mero duelo 

ou de um procedimento judicial. Fora do objeto, porém, há sempre a questão metodológica: 

aqueles que se propuseram a pesquisar o Julgamento por Combate, de maneira não diferente do 

presente trabalho, se debruçaram sobre uma miríade de fontes primárias e secundárias, literárias 

e jurídicas, de modo que, quanto mais se retrocede a análise, especialmente em direção aos 

povos da Antiguidade, tanto se verifica uma perda no grau de confiabilidade dos textos 

disponíveis.  

 O primeiro possível indício da prática refere-se a acontecimentos supostamente 

ocorridos no final da Idade do Bronze (entre 1300 e 1200 a.C.) e narrados por Homero no poema 

Ilíada, mais precisamente, o combate entre Paris e Menelaus presente no Canto III da obra. A 

lenda da Guerra de Tróia é de conhecimento comum, Menelaus, rei do povo Aqueu para 

recuperar Helena, sua mulher, que havia sido raptada pelo príncipe Troiano, Páris, une um 

exército com seus aliados e cerca a cidade de Tróia. Conta Homero que, tendo chegado a Tróia 

o exército dos Aqueus, Menelaus e Páris decidem travar um duelo, cabendo ao vencedor manter 



95 
 

a disputada Helena367. No momento anterior a luta, narra o poeta que os soldados de ambas as 

forças rogaram para Zeus que assegurasse a vitória ao justo: 

“Os Aqueus todos e os homens troianos desta arte imploravam: 

‘Zeus pai, que no Ida demoras, senhor poderoso e supremo! 

faze que venha a encontrar o fim triste e para o Hades afunde 

o causador desta guerra, que veio por sobre nós todos  

Mas, alcançada a concórdia, os demais amizade juremos’”368 

É o grego, e não o troiano que se encontra a beira de vencer o combate, mas sua sorte 

muda quando a deusa Afrodite intervém diretamente para salvar Páris.  

O grande defensor da tese segundo a qual a batalha travada entre os pretendentes 

constituiria verdadeiro exemplo de um julgamento por combate é Armstrong. O autor entende 

que o combate narrado atenderia a todos os três requisitos necessários para que se possa definir 

o duelo judicial: em primeiro lugar, deve ser um combate singular, isto é, travado 

individualmente e não entre exércitos; em segundo lugar, é necessário que haja uma 

determinada controvérsia que somente será solucionada a partir do resultado do combate e, por 

fim, a luta deverá de alguma maneira estar vinculada a um plano transcendental e divino369. O 

autor menciona ainda situações semelhantes presentes na literatura grega, isto é, momentos em 

que dois “campeões” teriam lutado cada qual por uma causa, de modo a substituir a luta entre 

exércitos: são os combates entre o rei de Tebas e Polinices, seu irmão, em meio a uma guerra 

civil; entre Oxylus e um guerreiro dos Epeus para determinar qual povo deveria dominar a 

cidade de Elis; e, por fim, a disputa entre Phrynon e Pittacus pelo controle de Achilleum370.  

 A tese de Armstrong, porém, padece de vícios insanáveis. Em primeiro lugar, sua 

definição de um julgamento por combate é demasiadamente ampla e incompleta. Falta à ela o 

aspecto jurídico da batalha, isto é, a presença de um rito judicial pré-definido que levasse 

 
367 HOMERO. Ilíada. Tradução em versos de Carlos Alberto Nunes. 5.ed. Rio de Janeiro: Edouros, 1996, p. 83 – 

86.  

368 Ibidem, p. 84 

369 ARMSTRONG, A. MacC. Trial by Combat among the Greeks. Greece and Rome, Cambridge, vol 19, n° 56, 

jun. 1950, p. 73 – 79. Disponível em: <https://www.jstor.org/stable/641095>. Acesso em 24 jan. 2022.  

370 Ibidem, p. 75 – 77.  



96 
 

eventualmente ao enfrentamento das partes ou de seus campeões. Não obstante, como Ariella 

Elema bem colocou, na tradição literária da Antiguidade (bem como em todos os futuros 

combates singulares celebrados para substituir a luta entre exércitos), está ausente a figura de 

um “garantidor” do resultado, uma terceira parte capaz de fazer valer a punição ao derrotado e 

a absolvição para o vencedor371.  

 Outra hipótese aventada é aquela referente ao suposto combate ocorrido entre os 

romanos e os albanos. Conta Tito Lívio que, quando a guerra entre Roma e Alba Longa teve 

início, após uma série de incursões e pilhagens promovidas por ambas as cidades contra sua 

vizinha, para evitar que ambos os exércitos sofressem pesadas baixas, concordou-se que dois 

grupos formados por trigêmeos, cada qual pertencente a uma cidade, os Horácios e os Curiácios, 

lutariam um duelo para decidir qual cidade deveria submeter-se372.  Durante a batalha, segundo 

o historiador romano, ambas as partes realizaram juramentos e pediram aos deuses que 

assegurassem os efeitos da vitória do combate: 

“Escuta, ó Júpiter, escuta, pater patratus de Alba, escuta também, ó povo albano. O 

povo romano não será jamais o primeiro a se afastar destas cláusulas, tais como foram 

lidas em voz alta, da primeira à última, de acordo com as tábuas de cera, sem má-fé, e 

tais como foram hoje claramente entendidas. Se ele for o primeiro a se afastar por 

decisão pública ou má-fé, então nesse dia, tu, ó Júpiter, golpeia o povo romano como eu 

vou agora golpear este porco, neste lugar e neste dia, e que o golpe seja tanto mais 

violento quanto maiores são tua força e teu poder”373 

 Há, nesse exemplo antigo, problema semelhante ao caso grego, isto é, a ausência de um 

procedimento propriamente jurídico e institucionalizado. Há ainda de se ressaltar, que no caso 

trazido, o divino atua não somente como árbitro, mas, também, como executor, garantindo que 

todos haveriam de respeitar o resultado da luta. Esse último aspecto é impróprio, e está 

inteiramente ausente do pensamento jurídico posterior ao tratar desse instituto374.   

 
371 ELEMA, A. Trial by Battle in France and England. Tese (doutorado em filosofia) – Centre for Medieval 

Studies, University of Toronto. Toronto. 2012, p. 23 – 31.  

372 LÍVIO, Tito. Livro I In:  História de Roma: Volume primeiro. Tradução de Paulo Matos Peixoto. 1.ed. São 

Paulo: Paumape, p. 49 – 53. 

373 Ibidem, p. 52 – 53.  

374 ELEMA, Op. cit., p. 23 – 31.  



97 
 

 Não restam outros fragmentos para apoiarem consistentemente a existência da prática 

do duelo judicial entre os romanos ou gregos – nem em seus primórdios, tão pouco nos séculos 

seguintes. Não obstante, há ainda no fim da Idade do Bronze, um último acontecimento ao qual 

se atribuiu a representação de um julgamento por combate, ou de maneira mais ampla de um 

iudicium Dei: trata-se do combate entre Davi e Golias, narrado no capítulo 17 do Livro de 

Samuel375. O evento, porém, assim como os demais já descritos, se resume a um combate 

singular para poupar o enfrentamento direto entre os exércitos dos israelitas e filisteus, 

incorrendo na mesma descaracterização já mencionada para os casos anteriores. 

 Por essa razão, a grande maioria dos autores376 tendem a concordar com a proposição 

segundo a qual a origem dessa forma peculiar de julgamento remonta aos chamados “povos 

bárbaros” da Europa, isto é, os celtas e germânicos. A primeira evidência nesse sentido 

novamente remonta a obra de Tito Lívio, quando este narra os acontecimentos na península 

ibérica durante as guerras púnicas. Mais especificamente, o autor conta que Cipião, ao chegar 

em Nova Cartago, realiza jogos de gladiadores em homenagem a seu pai e tio, mas se 

surpreende ao encontrar diversos voluntários interessados em participarem – seja para 

demonstrar coragem, ou ainda para solucionar rivalidades – o mais peculiar, porém, é o registro 

pelo historiador de indivíduos da região que decidiram solucionar seus conflitos por meio  da 

luta, seja porque não desejavam ou, ainda, porque não tinham sido capazes de solucionar os 

litígios por meio  das vias legais 377. A título de exemplo, traz Lívio a história de Corbis e 

Osua378:  

“Men also of no obscure family but conspicuous and distinguished, Corbis and Orsua, 

being cousins and competing for the post of chief of a city called Ibes, declared that they 

would contend with the sword. Corbis was the older in years. Orsua's father had lately 

 
375 O capítulo pode ser conferido em sua integridade no site: <https://www.bibliaonline.com.br/nvi/1sm/17>. 

Acesso em 26 jan. 2021.  

376 Cf. ELEMA, 2012, p. 31 – 46; NEILSON, George. Trial by Combat. 1.ed. Nova Iorque: Macmillan & Co., 

1891, p. 1 – 4; RUSSELL, M. J. Trial by Battle. Tese (doutorado). Universidade de Londres. Londres, 1977, p. 4 

– 5; LEA, Henry C. Superstition and Force: Essays on the Wager of Law, the Wager of Battle, the Ordeal, Torture 

(2). HeinOnline. Philadelphia, 1870, p. 91 - 98. Disponível em: 

<https://heinonline.org/HOL/P?h=hein.beal/supfc0001&i=17>. Acesso em 28 nov. 2020; entre outros.  

377 Lívio, Tito. Chapter 21 In: The History of Rome, Book 28. Disponível em: 

http://data.perseus.org/citations/urn:cts:latinLit:phi0914.phi00128.perseus-eng1:21. Acesso em 12 jan. 2022.  

378 Ibidem.  



98 
 

been chief, having succeeded to an elder brother's rank upon his death. When Scipio 

desired to settle the question by a hearing and to calm their anger, they both said they 

had refused that request to their common relatives, and that they were to have as their 

judge no other god or man than Mars”379. 

 Esse caso parece ter todos os elementos de um julgamento por combate – inclusive uma 

autoridade capaz de assegurar a obediência de todos ao resultado do combate, nomeadamente, 

Cipião. Há, porém, um sério problema percebido por Ariella Elema380, isto é, a descrição dos 

fatos – por si só duvidosa, dado que entre a obra de Lívio e os fatos narrados há um espaço de 

quase duzentos anos – leva um leitor mais atento a se questionar se o combate realmente era 

judicial dado que há clara menção a uma recusa das partes em resolver suas diferenças pelas 

vias institucionais. Mais do que provar a existência de um costume de adotar o combate como 

forma de solução, os acontecimentos em Nova Cartago revelam um defeito do próprio sistema 

judicial, que se revela incapaz de oferecer aos litigantes uma via de pacificação adequada aceita 

por eles. 

 A próxima referência a uma tradição de empregar um “combate judicial” é de Marco 

Veleio Patérculo. Esse historiador romano do século I d.C., ao recontar os recentes eventos da 

derrota de Varo na batalha da floresta de Teutoburgo, ocorrida apenas vinte anos antes da obra, 

alega que as tribos germânicas, como parte de sua estratégia de enganar e manipular os romanos 

para que estes não suspeitassem da conspiração contra seu jugo, passaram a expressar sua 

gratidão para o fato de que381:  

 
379 “Também os homens de famílias não obscuras, mas notáveis e distintas, Corbis e Orsua, sendo primos e 

competindo pelo posto de chefe de uma cidade chamada Ibes, declararam que eles iram disputar com a espada. 

Corbis era o mais velho. O pai de Orsua havia recentemente sido chefe, tendo sucedido o irmão mais velho em seu 

posto quando de sua morte. Quando Cipião tentou solucionar a questão através de uma audiência e de tentar 

acalmá-los, ambos disseram que haviam rejeitado essa possibilidade, que também fora oferecida por seus 

familiares, e que seriam julgados por não outro deus ou homem, que não Marte” (Tradução livre). 

380 ELEMA, 2012, p. 31 – 36.  

381 PATERCULUS, Velleius. Compendium of Roman History: Res gestae divi Augusti. Tradução para o inglês 

de Frederick W. Shipley. 1.ed. Londres: William Heinemann Ltd, 1961, p. 299.  



99 
 

“(...) Roman justice was settling these disputes, that their own barbarous nature was 

being softened down by this new and hitherto unknown method, and that quarrels which 

were usually settled by Arms were now being ended by law”382 

 Esse registro, contudo, também traz seus problemas, pois Patérculo não é claro o 

suficiente para que se determine se as tribos germânicas apresentavam um sistema jurídico 

próprio que incluía o combate como uma de suas soluções. Na verdade, o autor distingue o 

“Direito” do modelo empregado pelas tribos, de modo que, como reitera Elema383, essa 

passagem na verdade revelaria uma falha dos procedimentos judiciais locais em abarcar e 

solucionar as demandas.  

  Após o século I d.C. novas referências ao julgamento por combate somente surgirão no 

Código da Borgonha, datado do início do século VI384. Parece suficiente, portanto, supor, ao 

menos como um pressuposto para a presente pesquisa, que se não se pode definir exatamente 

qual povo e quando teve início a judicialização dos combates singulares, mas que possivelmente 

isso veio a ocorrer durante esse intervalo no qual as fontes permanecem caladas, de modo que, 

quando Gundebaldo apresentou sua compilação, havia entre os povos da Europa ocidental um 

costume bem estabelecido385 e relativamente difundido. Assim, é a partir da Lex Burgundionum 

que surge o primeiro registro escrito de uma norma jurídica destinada a regular os duelos 

judiciais e os ritos a eles associados e, por conseguinte, que possibilita ao pesquisador ter sua 

primeira certeza referente a existência da prática.  

  Para entender, porém, as disposições da Lei de Gundebaldo, é primeiro 

necessário retroceder e compreender com maior profundidade a chamada Compurgação 

(Compurgatio) entre os reinos germânicos da Alta Idade Média. Por isso, é necessário 

esclarecer que os tribunais medievais tinham dois desafios que necessitavam ser superados: em 

primeiro lugar, há o já comentado problema da solução jurídica ser considerada insuficiente 

pelas partes – o que poderia provocar uma fuga dos litígios386 do campo judicial para o pessoal, 

 
382 “(...) a Justiça Romana estava solucionando essas disputas, que sua própria natureza bárbara estava sendo 

amenizada por esse novo e até então desconhecido método, e que as disputas, que comumente eram solucionadas 

pelas armas, agora eram encerradas pelo Direito” (Tradução livre). 

383 ELEMA, 2012, p. 31 – 36. 

384 Ibidem.  

385 De fato, esse parece ser o caso, sobretudo porque há registros de São Patrício, na Irlanda, tendo de combater 

essa prática entre o clero (cf. LEA, 1870, p. 91 – 98).  

386 ELEMA, Op. cit., p. 40.  



100 
 

tensionando o tecido social e aumentando significativamente o número de litigantes que 

optavam satisfazer seus interesses pelo uso de meios próprios  – e, em segundo lugar, em parte, 

uma consequência da primeira questão, fazia-se necessário a apresentação de uma via 

satisfatória para que determinada controvérsia pudesse ser solucionada.  É nesse contexto que 

surge a prática denominada Compurgatio, a partir da qual, para defender-se de determinada 

acusação (ou ainda para elaborá-la), a parte haveria de reunir suas testemunhas e fazê-los jurar 

junto a si que diziam a verdade, seguindo um rito solene e, na maior parte das vezes, 

empregando relíquias e símbolos religiosos387.  

 O jurista inglês Blackstone traz em sua obra388 uma detalhada explicação do 

procedimento comumente empregado na Inglaterra: aquele que deseja apresentar um caso a 

determinado tribunal deveria trazer consigo onze de seus vizinhos para afirmarem sob 

juramento que a causa proposta é legítima e recai sob o autor a razão. Para defender-se, o 

acusado deveria fazer o mesmo. É peculiar, na descrição trazida por Blackstone, a diferenciação 

entre o juramento das partes (que denomina de fidelitate) e aquele das onze testemunhas 

(chamado de credulitate) – essa distinção se dá, precisamente pela relação que há entre a 

natureza das duas afirmações: se presume que as partes tem pleno conhecimento da verdade 

dos fatos, e, portanto, juram com fé ou confiança389, enquanto as testemunhas tão somente 

acreditam ou não nos fatos narrados390.  

 Não está claro os efeitos práticos, porém, dessa diferenciação, tão pouco se ela possuía 

alguma equivalência no Direito de outros reinos europeus. Sabe-se, porém, que, para todos os 

efeitos, era o perjúrio, isto é, o falso testemunho, a mentira sob juramento, um dos maiores 

riscos envolvidos na Compurgação. Por essa mesma razão, aquele que fosse identificado como 

autor desse crime haveria de sofrer graves consequências jurídicas, mas também sociais. 

Segundo Ariella Elema391, e a doutrina de Blackstone parece confirmar essa hipótese, os 

 
387 LEA, 1870, p. 20 – 27. 

388 BLACKSTONE, William. Chapter the twenty second: of the several species of trial In: Commentaries on the 

Laws of England: Book the third. Oxford: Clarendon Press, 1768, p. 325 – 348.  

389 GOFF, J. L.; SCHMITT, J.C. (org). Dicionário analítico do Ocidente Medieval: vol. 1. Coordenação da 

tradução de Hilário Franco Júnior. 1.ed. São Paulo: Editora Unesp, 2017, p. 241.  

390 “(...) for by the old Saxon conftitution every man’s credit in courts of law depended upon the opinion which his 

neighbours had of his veracity” (“nas antiga constituição Saxã, o crédito de um homem nos tribunais dependia da 

opinião que seus vizinhos tinham da sua veracidade”. Tradução livre). Cf. BLACKSTONE, 1768, p. 343.  

391 ELEMA, 2012, p. 83 – 89. 



101 
 

tribunais medievais operavam essencialmente a partir da reputação (fama) dos litigantes, 

poderiam, assim, determinar se certo indivíduo deveria ou não ser preso temporariamente antes 

de seu julgamento, se teria (e em que medida teria) direito de pronunciar-se a respeito do caso, 

ou mesmo se seria ou não elegível para prestar um juramento392. Em grande medida, portanto, 

um processo judicial durante a Idade Média era um julgamento a respeito da própria integridade 

de seus sujeitos parciais.  

 O perjúrio, portanto, elevado a um dos maiores horrores que poderiam acometer 

determinado tribunal, trazia consigo a necessidade de elaborar uma forma de saná-lo. Para 

Gundebaldo, e ao que tudo indica para os demais reis da Europa a adotarem o julgamento por 

combate como um método viável para a solução de controvérsias, era por meio do 

enfrentamento físico que a verdade haveria de ser provada. A disposição apresentada na Lex 

Burgundionum a respeito do julgamento por combate é completa no sentido de trazer suas 

razões, o procedimento empregado e as consequências para as partes a depender do resultado 

obtido, por essa razão, parece adequado transcrevê-la na íntegra393:  

“We know that many of our people are corrupted through inability to establish a case 

and because of instinct of greed, so that they do not hesitate frequently to offer oaths 

about uncertain matters and likewise to perjure themselves about known matters. To 

break up this criminal practice, we decree by the present law that as often as a case shall 

arise among our people and he who has been accused denies by offering oaths that that 

which is sought is owed by him, and that that has been done which is charged, it is fitting 

that an end be made to their litigation in this manner: if the party to whom oath has been 

offered does not wish to receive the oath, but shall say that the truthfulness of his 

adversary can be demonstrated only by resort to arms, and the second party (the one 

accused) shall not yield (the case charged), let the right of combat not be refused; with 

the further provision that one of the same witnesses who came to give oath shall fight, 

God being the judge. For it is just that if anyone shall say without delay that he knows 

 
392 “A man outlawed, attainted for falfe verdict, or for confpiracy or perjury, or otherwife become infamous, as by 

pronuncing the horrible word in a trial by battel, fhall not be permitted to wage his law” (“Um homem fora-da-lei, 

que pronunciou um falso veredito, ou por conspiração ou por perjúrio, ou que de outra forma se tornou infame, 

por exemplo pronunciando a palavra horrível em julgamento por batalha, não pode realizar a compurgação”. 

Tradução livre). Cf. BLACKSTONE, 1768, p. 343.  

393 The Burgundian Code. Tradução para o inglês de Katherine Fischer Drew. 1.ed. Pensilvânia: University of 

Pennsylvania Press, 1996, p. 52. 



102 
 

the truth of the matter and shall offer to take oath, he should not hesitate to fight. But if 

the witness of him who offered oath was overcome in that combat, let all witnesses who 

promised that they would take oath be compelled to pay a fine of three hundred solidi 

without any grant of delay. But if he who refused to receive the oath (the accuser) shall 

have been killed, let the victorious party be repaid ninefold the sum (debt) involved 

taken from his property (i.e., from the property of the dead man) as damages, so that as 

a result, one may delight in truth rather than falsehood”394. 

 Há nessa determinação do rei da Borgonha algumas disposições diferentes daquelas que 

estarão presentes na Inglaterra quase cinco séculos depois. Em primeiro lugar, nota-se que, para 

o caso apresentado, somente o acusado oferece suas testemunhas e que participa do combate 

tão somente uma dessas testemunhas, e não sua própria pessoa. Nesse sentido, aquele que acusa 

sempre haveria de lutar pessoalmente enquanto seu adversário teria um representante, um 

campeão. Essa configuração é estranha à tradição inglesa, na qual o combate seria, na mais das 

vezes, entre as partes ou entre campeões. Nota-se ainda que Gundebaldo faz referência tão 

somente a morte de um dos adversários como forma de pôr fim a luta. Isso é peculiar, dado que 

nas formas posteriores do instituto, haviam outras modos pelo qual o combate se encerraria, 

dentre as quais, o acordo entre as partes, a rendição de um dos combatentes ou mesmo a 

realização de um marco temporal (por exemplo o pôr do sol). Por isso, apesar do Código ser 

 
394 “Nós sabemos que muitos do nosso povo são corruptos pela inabilidade de estabelecer um caso e porque têm 

uma ganância instintiva, por isso eles não hesitam em, frequentemente, oferecer juramentos sobre assuntos incertos 

e, por isso mesmo, cometer perjúrio a respeito dessas matérias. Para acabar com essa prática criminal, nós 

decretamos pela presente lei que, sempre que um caso surgir entre nosso povo, e aquele que for acusado oferecer 

juramentos de que aquilo que é demandado é de sua propriedade, e aquilo de que foi acusado é falso, é adequado 

que o ao litigio seja posto um fim da seguinte maneira: se a parte a quem o juramento foi oferecido não deseja 

recepcioná-lo, mas irá dizer que a veracidade de seu adversário pode ser demonstrada apenas através das armas, e 

o a segunda parte (o acusado) não irá desistir (do caso trazido contra si), deixe que o direito de combate não seja 

rejeitado; com a provisão adicional de que uma das testemunhas que veio prestar juramento deverá lutar, Deus 

sendo o juiz. Pois é justo que, se alguém irá dizer sem demora que conhece a verdade a respeito dessa matéria e se 

oferecerá para prestar um juramento, ele não hesitará em lutar. Mas se a testemunha daquele que ofereceu o 

juramento for derrotada nesse combate, deixem que todas as testemunhas que prometeram prestar o juramento 

sejam compelidas a pagarem uma multa de trezentos solidi sem demora. Mas se aquele que recusou a recepção do 

juramento (aquele que acusa) for morto, deixe que à parte vitoriosa seja pago nove vezes o valor em questão a ser 

tirado de sua propriedade (ou seja, da propriedade do homem morto) como perdas e danos, para que, como 

resultado, alguém sempre haverá de se beneficiar da verdade e não da mentira” (tradução livre).   



103 
 

omisso a esse respeito, parece pouco provável que ao menos algumas dessas práticas não 

fossem adotadas pelos tribunais da Borgonha.  

 O último aspecto interessante é a punição para os derrotados. Há de se notar que, salvo 

para o derrotado em combate, as punições mencionadas tem natureza exclusivamente 

pecuniária. Como será visto posteriormente, esse não será o caso para a grande maioria dos 

combates ocorridos no judiciário inglês. Entretanto, permanecerá por muitos séculos no Direito 

dos povos germânicos a mistura entre aspectos de Direito privado e Direito público e, por isso, 

uma parcela das punições, especialmente na Idade Média Inicial e na Alta Idade Média tinha 

natureza reparatória395, é o chamado “preço apropriado” ou wehr-gild396, e visava a 

desestimular a vingança privada daqueles que estivessem ofendidos com determinada conduta. 

 A partir da Lex Gundebalda, surgem mais registros escritos de julgamentos por batalha, 

cada qual adotando procedimentos e regras significativamente distintos, empregando em maior 

ou menor medida o instituto. Assim, a título de exemplo, no Império Carolíngio o primeiro 

registro advém de uma das Capitulárias, datada de 803 d.C.397. Isso não significa, porém, que a 

prática não era realizada antes, pelo contrário, visto que a lei tinha por objetivo reduzir o número 

de casos em que ambas as partes morriam durante o combate, ao substituir o uso de lanças ou 

espadas pelo de um escudo e um bastão (fustis). Essa prática, como se verá posteriormente, irá 

se difundir pela Europa e adentrar a tradição inglesa do duelo judicial.  

 Apesar de ser um costume germânico, a ausência de registros a respeito de combates 

judicias na crônica anglo-saxônica398 ou nas leis dos reis saxões399 antes da conquista levou a 

formação de uma posição majoritária na historiografia segundo a qual, no país, essa prática 

jurídica foi introduzida pelas reformas de Guilherme, o Conquistador, em 1066. No entanto, 

Lea especula que, na verdade, seria possível que os povos britânicos fizessem uso do duelo 

judicial antes da ocupação romana – falta, porém, a esse argumento as provas necessárias para 

aceitá-lo como plausível; na verdade, seguindo a premissa estabelecida no início deste capítulo, 

é pouco provável que qualquer povo europeu apresentasse esse instituto antes do século I d.C.  

 
395 Cf. LEA, 1871, p. 99 – 104.  

396 Ibidem, p. 14 – 19.  

397 ELEMA, 2012, p. 46 – 48. 

398 RUSSELL, M. J. Trial by Battle. Tese (doutorado). Universidade de Londres. Londres, 1977, p. 4 – 5.  

399 NEILSON, 1891, p. 19 – 25.  



104 
 

Porém, como Neilson aponta400, o julgamento por combate parece ter sido utilizado 

amplamente pelos vizinhos da Inglaterra: em Gales, admitia-se o duelo para solucionar casos 

de roubo, traição ou ainda homicídio, sendo denominado Ornest; e, na Irlanda, como já 

mencionado, a prática remontava ao século V d.C. O maior sucesso desse costume, contudo, se 

deu entre os povos da Escandinávia, inclusive entre aqueles que posteriormente migraram para 

outras regiões na Europa continental, como os Normandos. Referindo-se genericamente a estes 

como norsemen, Neilson atribui aspectos culturais como fatores decisivos para que seu uso 

contasse com grande popularidade401:  

“The norseman was a fatalist; renown for valour was the jewel of his soul, and battle the 

breath of his nostrils; his very heaven was a valhalla of Warriors spending eternity in 

feast and fight; with him revenge was a virtue; and supreme in his pantheon was Odin, 

the God of Battles, whose will alone could give him the victory, whether the cause he 

fought for was public or private, his nation’s or his own”402 

 Essa afirmação, porém, deve ser tomada com cuidado: não há uma relação de 

necessidade entre o paganismo escandinavo e o duelo judicial, pelo contrário, a sociedade cristã 

não rejeitou a prática desde sempre, os próprios Normandos, ao menos desde a conversão de 

Rolão no século X, seguiam majoritariamente o catolicismo.  

 As leis de Guilherme I, como já foi exposto nesse trabalho, distinguiam o inglês do 

normando e admitiam que diferentes normas jurídicas fossem aplicadas conforme a 

nacionalidade das partes. Evidentemente, essa distinção perde o sentido conforme se verifica o 

processo de convergência e integração cultural na constituição do povo inglês. Ainda assim, 

nesse primeiro momento, um inglês que fosse acusado de perjúrio, assassinato, ou ainda de um 

roubo violento403, poderia optar pelo julgamento por combate ou defender-se por meio da 

ordália do ferro quente. Já um normando, na hipótese de defender-se da acusação trazida por 

um inglês, poderia além dessas duas opções, inocentar-se a partir da compurgatio nos termos 

 
400 NEILSON, 1891, p. 19 – 25. 

401 Ibidem, p. 10.  

402 “O norseman era um fatalista; renome pelo seu valor era a jóia de sua alma, e a batalha, a respiração de suas 

narinas; mesmo seu paraíso era a Valhalla dos guerreiros passando a eternidade em banquetes e lutas; com ele a 

vingança era uma virtude; e supremo em seu panteão era Odin, o Deus das Batalhas, cuja vontade era suficiente 

para dar a ele a vitória, seja a causa pela qual lutava fosse pública ou privada, de sua nação ou sua própria” 

(Tradução livre). 

403 Ibidem, p. 31 – 36.  



105 
 

dos costumes de sua pátria404. Dessas regras, duas importantes conclusões podem ser extraídas: 

em primeiro lugar, havia, inicialmente, uma intenção clara de privilegiar a nobreza da 

Normandia que apoiara a guerra de 1066405; em segundo lugar, ainda que enfrentassem uma 

prática estrangeira e com a qual tinham pouca familiaridade, os ingleses parecem ter aceito 

rapidamente o julgamento por batalha como uma forma eficiente de solucionar os suas disputas 

e o fizeram, em grande medida, para rejeitar o tratamento desigual que lhes era oferecido406. 

 3.2. Julgamento por combate e o Writ of Right 

 No Direito inglês, o julgamento por combate foi prática empregada tanto na jurisdição 

civil quanto na penal – inicialmente, de maneira ampla, posteriormente, sofrendo restrições aos 

tipos de casos nos quais se haveria de admitir essa modalidade de prova ao invés de outra407. 

Entretanto, cabe ressaltar que mesmo essa separação é problemática, já que a esfera do direito 

privado no sistema medieval inglês, em grande medida restringia-se a alguns direitos pessoais 

e reais408. Por essa razão, Elema menciona que os autores medievais optavam por uma distinção 

entre casos nos quais se admitia o uso de campeões, e aqueles nos quais a parte teria de 

participar pessoalmente.  

 Feita essa ressalva, porém, o presente trabalho optou pelo uso da classificação de 

Russel409, que separa o Julgamento por Combate em três modalidades distintas: aquela utilizada 

no Writ of Right, o combate nos Appeals criminais dentro das cortes de Common Law e, por 

fim, os Appeals ocorridos dentro do Tribunal da Cavalaria a partir da segunda metade do século 

XIV. Isso não significa, porém, que outros casos não admitiram o uso do combate, ao menos 

durante os primeiros séculos da alta Idade Média. Nesse sentido, sabe-se que, quando Glanvill 

foi escrito, durante o reinado de Henrique II, no final do século XII, o duelo judicial poderia ser 

empregado para tratar de litígios nos quais estivesse em jogo realização ou não de determinada 

homenagem no passado410; para provar a existência de uma dívida411; para solucionar situações 

 
404 NEILSON, 1891, p. 31 – 36.  

405 ELEMA, 2012, p. 68 – 72.  

406 NEILSON, op. cit. 

407 ELEMA, op. cit., p. 83 – 89.  

408 Ibidem.  

409 RUSSEL, 1977, p. 1 – 3.  

410 GLANVILL, Ranulf de. The Treatise on the Laws and customs of the realm of England commonly called 

Glanvill. Edição e tradução de C.D.G. Hall. 1.ed. Oxford: Clarendon Press, 1993, p. 78.  

411 Ibidem, p. 126. 



106 
 

nas quais um fiador, no contrato de compra e venda, inadimple sua obrigação412; ou mesmo 

para provar que determinado servo fora libertado por seu senhor em algum momento do passado 

(desde que houvesse uma testemunha que se dispusesse a ser campeã daquele cuja liberdade se 

encontra em questão)413, apesar de não se admitir o combate em situações nas quais o objeto da 

disputa é o status de liberdade desde o nascimento414. Na verdade, para além desses exemplos, 

o autor é claro ao afirmar que o método costumeiro de prova nos tribunais é a apresentação de 

documentos escritos ou a própria batalha415. Russel traz ainda casos envolvendo patrocínio, 

pedágios e dote416. Entretanto, foi no chamado Writ of Right que, dentro das disputas civis, a 

maior parte dos litígios parece ter se desenvolvido, dado que grande parte dos registros fazem 

referência a esse processo específico. Desse modo, é apropriado que o presente trabalho dê 

especial destaque a este writ do Direito inglês medieval.  

O processo que se iniciava com um Writ of Right dizia respeito essencialmente a lides 

ocorridas no âmbito do direito de propriedade de determinada porção de terra417. Estima-se que 

até 1166, quando houve a Assize de Clarendon, a única forma de provar o direito alegado era 

por meio  do combate418. Nessa espécie de lide, o polo ativo da relação jurídica de direito 

processual era denominado demandante (demandant ou plaintiff)419, enquanto aquele contra o 

qual se dirigia a ação era denominado de tenant, uma designação genérica que pode ser 

traduzida para possuidor. Assim, as ações envolvendo o Writ of Right envolviam 

necessariamente uma parte que alegava seu direito de propriedade, mas que não dispunha da 

posse da terra, e o real possuidor do terreno em questão. 

 Esse direito de propriedade, levando em consideração o caráter sólido dos estamentos 

medievais, haveria de ser auferido, na maior parte das vezes, a partir do grau de ancestralidade 

a partir do qual se era possível alegar a pretensão jurídica. Em suma, o demandante haveria de 

se dirigir a corte e realizar seu pedido a partir do argumento segundo o qual aquela terra fora 

lhe deixada de herança por seu ancestral, na maior parte das vezes, seu pai. Dessa forma, as 

 
412 GLANVILL, 1993, p. 131. 

413 Ibidem, p. 57. 

414 Ibidem, p. 56.  

415 Ibidem, p. 132.  

416 RUSSEL, 1977, p. 78. 

417 ELEMA, 2012, p. 96 – 98.  

418 Ibidem.  

419 Ibidem.  



107 
 

disputas centravam-se na verificação de qual das partes, efetivamente, deteria maior direito à 

posse daquelas terras (e, portanto, à propriedade delas, dado que os dois conceitos, apesar de 

apartados, não por isso perdiam uma profunda conexão no Direito medieval inglês), a partir da 

determinação daquele cujo laço de ancestralidade que o ligava ao bem imóvel era mais forte e 

evidente. 

 Por essa razão, é que, segundo Glanvill420, o demandante, ao propor seu caso perante o 

tribunal e o tenant, haveria de formulá-lo da seguinte maneira (a título de exemplo):  

“I claim against this N. the fee of half a Knight and two carucates of land in such-and-

such a vill as my right and my inheritance, of which my father (or grandfather) was 

seized in his demesne as of fee in the time of King Henry the First (or since the first 

coronation of the lord King), and from which he took profits to the value of five shillings 

at least, in corn and hay and other profits”421 

Tendo apresentado seu caso, o demandante então tinha uma tarefa árdua: provar o seu 

direito ancestral. Para tanto, só haveria uma forma, seria necessário que se convocassem 

testemunhas, em sua grande maioria homens da vizinhança que, por alguma razão, haveriam de 

ter conhecimento do fato alegado. Essa necessidade da prova testemunhal introduz no processo 

a questão do perjúrio e do valor da palavra dada – pois a testemunha que corroborasse a alegação 

de qualquer uma das partes, colocava em questão seu próprio status de honra e 

confiabilidade422. Tendo sua testemunha, o demandante então teria de colocá-la à disposição do 

tribunal para que ela provasse da forma que melhor aprouvesse à corte – em última instância, 

para que provasse com o seu corpo – que suas palavras eram verdadeiras423:  

“and this I am ready to prove by this free man of mine, H., and if any evil befalls him 

then by this other man or by this third man, who saw and heard it”424. 

 
420 GLANVILL, 1993, p. 22 – 23.  

421 “Eu exijo de N o pagamento de meio cavaleiro e duas carucata [unidade de medida medieval] de terra, como 

parte de meu direito e minha herança, a qual foi dada ao domínio de meu pai nos tempos do rei Henrique I (ou 

desde a coroação do senhor rei), e da qual ele teve lucros no valor de pelo menos cinco shillings, em milho, feno 

e outros produtos”. Tradução livre.  

422 ELEMA, 2012, p. 83 – 89.  

423 GLANVILL, op. cit., p. 22 – 23. 

424 “E isso eu estou pronto para provar a partir deste meu homem livre, H., e se algum mal sobre ele se abater, 

então provarei a partir deste outro homem, ou por esse terceiro homem, que viram e ouviram”. Tradução livre.  



108 
 

Ou ainda425:  

“And this I am ready to prove by this free man of mine, H., whose father in his last 

minutes enjoined him, by the faith binding son to father, that if ever he heard of a suit 

concerning this land, he should offer to prove it as something seen and heard by the 

dying man”426. 

 Essas duas hipóteses, que em última instância qualificam o que é uma testemunha – isto 

é, alguém que ou presenciou a atribuição do direito sobre aquela terra, ou cujo pai ou avô esteve 

presente – possibilitaram uma grande abertura do processo. A ampla gama de pessoas às quais 

poderiam ter acesso ao processo por essa via correspondia, ao menos inicialmente, ao círculo 

de indivíduos que guardavam com as partes um certo grau de proximidade, sejam vizinhos, 

outros parentes427, ou, ainda, amigos – de modo que se revela uma crença na premissa, 

posteriormente fundamental para a criação do procedimento do júri durante a Grand Assize, 

segundo a qual a solução jurídica mais adequada seria alcançada por meio da participação 

daqueles que teriam algum conhecimento pessoal a respeito do objeto do litígio.  

 Para opor-se ao demandante, o possuidor da terra teria de, primeiramente, optar pela 

forma de solução da disputa428. Essa opção de escolha é uma inovação do século XII que 

permitia ao tenant escolher o julgamento por meio da Grand Assize ao invés do combate.  

 O procedimento da Assize é definido por Glanvill como “um benefício real que foi 

concedido ao povo pela bondade do rei, agindo conforme os conselhos dos magnatas”429. Nesse 

modelo, o tribunal haveria de convocar doze testemunhas, que atuariam também como juradas, 

a serem escolhidas a partir de um critério qualitativo: a probabilidade de terem um bom 

conhecimento a respeito daquele sobre o qual efetivamente haveria de recair o direito sobre a 

 
425 GLANVILL, 1993, p. 22 – 23. 

426 “E isso eu estou pronto para provar a partir deste meu homem livre, H., cujo pai, em seus últimos minutos 

confiou-lhe, pela fé que ne um filho a seu pai, que se ele ouvisse falar de um processo envolvendo essa terra, ele 

deveria oferecer provar como algo visto e ouvido por seu pai em seu leito de morte”. Tradução livre. 

427 Segundo Russel, parentes próximos não eram permitidos, dado que a proximidade sanguínea era tida como um 

obstáculo à verdade de seu juramento (cf. RUSSEL, M.J. Hired Champions. The American Journal of Legal 

History, vol. 3, n° 3, jul. 1959, p. 242 – 259).  

428  GLANVILL, op. cit., p. 23 

429 “This assize is a royal benefit granted to the people by the goodness of the king acting on the advice of his 

magnates” (cf. Ibidem, p. 28).  



109 
 

terra disputada. Essa é, indubitavelmente, a forma mais adequada, aos olhos de Glanvill, para 

que se chegue a um resultado justo, já que leva em consideração as peculiaridades das partes e 

evita as penalidades severas que resultam do combate judicial430. Elema denomina essa forma 

de julgamento de “Ordália pela opinião pública”, já que seus métodos eram certamente não 

científicos sob uma ótica no direito contemporâneo, mas havia um respeito pelas decisões 

tomadas, pois fundadas na respeitabilidade dos jurados escolhidos431.  

 Essa questão da respeitabilidade parece ter sido fundamental, como revela a presença 

desse elemento no writ de convocação dos jurados-testemunhas da Assize que Glanvill 

apresenta432:  

“The king to the sheriff, greeting. Summon by good summoners four lawful knights 

from the neighborhood of Stoke, to be before my justices at Westminster on the Sunday 

after Easter to elect on oath Twelve lawful knights from the same neighborhood who 

best know the truth of the matter, and who are to declare on oath whether N. or R. has 

the greater right in one hide of land in Stoke, which N. is claiming against R. by my 

writ, and in respect of which R. the tenant has put himself upon my assize and seeks a 

recognition to determine which of them has the greater right in the land (...)”433 

 Uma vez que os doze cavaleiros fossem selecionados, haveria de se buscar um veredito 

consensual. Se este não fosse possível, mais doze seriam convocados até que se obtivesse um 

resultado acordado por ao menos uma dúzia dos jurados434. Qualificá-los como testemunhas, 

além disso, é correto não somente porque proferem seu veredito sob juramento de falarem 

apenas a verdade, mas, também, porque Glanvill traz como exigência que o conhecimento dos 

 
430 GLANVILL, 1993, p. 28.  

431 ELEMA, 2012, p. 218 – 226.  

432 GLANVILL, op. cit., p. 30 – 31.  

433 Do rei para o xerife, saudações. Convoque com bons oficiais quatro bons cavaleiros da vizinhança de Stoke, 

para, perante meus juízes em Westminster, no sábado após a Páscoa, elegerem sob juramento doze bons cavaleiros 

da mesma vizinhança que melhor conhecem a verdade a respeito do caso e que haverão de declarar sob juramento 

se N. ou R. tem maior direito sobre determinado pedaço de terra em Stoke, o qual N. demanda de R. por meio de 

meu writ, e a respeito do qual R. o possuidor, colocou-se sob a minha Assize e busca o reconhecimento para 

determinar qual deles possui maior direito sobre a terra (...)”. Tradução livre.  

434 Ibidem, p. 26 – 37. 



110 
 

jurados a respeito do caso advenha ou de sua própria experiência, isto é, daquilo que viram ou 

ouviram, ou, ainda, da experiência que seu pai havia transmitido435.  

 Como segunda possibilidade (e durante muitos anos, única), o tenant poderia provar seu 

direito por combate, ao que ele haveria de negar palavra por palavra aquilo que havia dito o 

demandante e, em seguida, declarar se provaria com seu próprio corpo ou por meio de um 

terceiro que pudesse ser qualificado como testemunha. Essa segunda hipótese, ou seja, a luta 

por meio de campeões, certamente predominou sobre a primeira, dado que as consequências 

que recaíam sob aquele derrotado em combate eram mais terríveis que aquelas destinadas à 

parte que apenas perdesse o processo.  Este “terceiro” que luta por qualquer uma das partes é 

denominado “campeão”.  

 Como dito, tradicionalmente o campeão haveria de ser uma “testemunha” do caso, mas 

essa regra logo se tornou mera ficção. Segundo Russel436, muito provavelmente até o início do 

século XII a maior parte dos campeões realmente tinham alguma ligação pessoal com o caso e 

as partes, mas, com o tempo, a possibilidade de solucionar disputas jurídicas a partir dos 

combates levou ao surgimento da demanda por campeões profissionais, que logo suplantaram 

as reais testemunhas. Do ponto de vista legal, haviam algumas exceções à proibição do campeão 

contratado: em primeiro lugar, era comum que paróquias ou outras instituições religiosas 

tivessem consigo um campeão, pois nos casos de Writ of Right, o benefício do clero, que os 

excluía do rol daqueles aos quais se faria necessário participar do combate, não era válido437, e 

semelhante ocorria com alguns burgos. Por fim, um último risco associado a contratação de um 

campeão era a sua morte antes que a batalha ocorresse, se tal evento se desse em razão de causas 

naturais, poderia a parte escolher um substituto, no entanto, se a morte viesse em razão de fato 

que pudesse ser atribuído ao campeão, a causa estava perdida438. 

 Uma vez que a escolha fosse feita pelo combate, havia a chamada promessa de batalha 

(ou ainda Wager of Battle). Durante essa fase do processo, o juiz haveria de perguntar primeiro 

ao campeão do tenant se ele estava disposto a lutar. Se este respondesse que sim, tinha de 

entregar sua luva ao juiz. O mesmo rito, então, se dava em relação ao campeão do demandante. 

O magistrado responsável então designaria a data e o local em que a luta haveria de ocorrer, 

 
435 GLANVILL, 1993, p. 34 – 35.  

436 RUSSEL, 1959, p. 242 – 243.  

437 NEILSON, 1891, p. 50 – p. 53.  

438 RUSSEL, 1977, p. 16 – 24.  



111 
 

pedindo, por fim, aos campeões para que rezassem à Deus para que Este os protegesse do 

perigo439. Segundo Elema, o objeto oferecido ao juiz pelos participantes, porém, poderia ter 

sido outras peças de roupa ou uma certa quantia em dinheiro440.  

 No século XIII, quando a batalha era prometida os campeões certamente haveriam de 

estar trajando um casaco desabotoado e, de maneira geral, não poderiam cobrir suas mãos, 

braços e pés441. Esse código rígido de vestimenta, apesar de sofrer alterações ao longo dos anos, 

manteve uma característica essencial, que muito diferiu os duelos judiciais ingleses daqueles 

praticados no continente, isto é, a vedação ao uso de armaduras e a preferência por túnicas e 

roupas de couro – mesmo no século XV, quando surgem registros do uso de armaduras de 

couro, os combatentes haveriam de necessariamente estar despidos abaixo do joelho e do 

cotovelo, não podendo também utilizar um capacete ou outra vestimenta que protegesse sua 

cabeça. 

 O momento em que a batalha era prometida era essencial pois, a partir dele, não 

poderiam as partes selecionar um outro método de prova e tampouco poderiam, sem primeiro 

pagar uma multa, transacionar e chegar a um acordo para pôr fim ao caso442. Igualmente, nessa 

fase do processo, era comum que se oferecessem as chamadas sureties, isto é, indivíduos que 

seriam multados caso a parte principal do processo não comparecesse para o duelo, ou ainda se 

o fizesse de maneira inadequada, bem como se fosse derrotada em combate443.   

Em 1275444, um estatuto de Eduardo I abole a proibição dos campeões profissionais, 

pois a prática havia se difundido tanto, que lei se tornara mera ficção legal e, na prática, fazia 

com que o perjúrio se tornasse prática recorrente nos tribunais ingleses445. A profissionalização 

dos combatentes chegara a tal ponto que um campeão de um duelo judicial era, muitas vezes, 

acompanhado de um magister. Muito já se discutiu o significado real do termo: enquanto a 

 
439 RUSSEL, M. J. Trial by Battle Procedure in Writs of Right and Criminal Appeals. Legal History Review, vol. 

51, 1983, p. 123 – 134. Disponível em: < https://brill.com/view/journals/lega/51/1/article-p123_4.xml>. Acesso 

em 8 de fevereiro de 2022.  

440 ELEMA, 2012, p. 225.  

441 RUSSEL, 1977, p. 34 – 36.  

442 Ibidem.  

443 Ibidem, p. 34 - 36.  

444 RUSSEL, 1959, p. 243 –244.  

445 ELEMA, op. cit., p. 204 – 214.  



112 
 

historiografia tradicionalmente equiparava o magister a um gerente que haveria de ser contatado 

para que se requisitasse os serviços do campeão, Russel, inicialmente, propôs que este seria 

meramente o empregador do duelista em seu ofício tradicional e não-violento. A hipótese mais 

recente, porém, é do próprio M. J. Russel, que, revisando sua teoria, concluiu que a tradução 

mais correta seria aquela que retomasse o significado latino do termo, sendo magister, um 

mestre ou professor, responsável por ensinar o campeão (ou mesmo a parte que optasse por 

enfrentar o duelo pessoalmente) a lutar446.  

  O ofício de um campeão profissional parece ter sido relativamente lucrativo e seguro. 

Como revelou a pesquisa de Russel447, há diversos campeões que sequer chegaram a participar 

de um combate, pois, como há de se ver no próximo capítulo deste trabalho, poucos julgamentos 

por batalha efetivamente resultaram em um duelo, com as partes alcançando um acordo em 

alguma das fases anteriores do processo448. Esse parece ser o caso de um certo Robert de 

Clopton, que, de todos os processos nos quais atuou como “testemunha”, entre 1212 e 1222, 

jamais teve de lutar449. Semelhante ocorreu com Philip de Beaumont450, cuja aparição se 

verifica em dois casos, um em 1201 e o outro em 1207. Peculiar, ainda, é o campeão Simon 

Fot, presente no acaso Aguillun v. Clere (1220)451, que teve sua luta, já em curso, interrompida 

após as partes chegarem a um acordo. No entanto, o único caso de morte em combate registrado 

na Inglaterra envolve também um campeão em Croke v. Abade de St. Edmundsburry (1287)452, 

um lembrete dos perigos da profissão.  

 Em relação às formas de pagamento, dois parecem ter sido os modelos principais. 

Primeiramente, havia a chamada anuidade: mais comumente, bispos pagavam anualmente a um 

determinado campeão para que este se colocasse à disposição dos tribunais para provar por 

combate em situações envolvendo a diocese nas quais não fosse possível rejeitar o duelo. Esse 

 
446 RUSSEL, M. J. The Champion’s Master in Trial by Battle. Journal of Legal History, Hein Online, vol. 5, n° 

1, 1984, p. 76 – 78. Disponível em: <https://heinonline.org/HOL/P?h=hein.journals/lglhis5&i=76>. Acesso em 7 

de fevereiro de 2022.  

447 RUSSEL, 1959, p. 243 – 253.  

448 Ibidem.  

449 Ibidem, p. 246 – 247.  

450 Ibidem, p. 250 – 251.  

451 RUSSEL, 1959, p. 251.  

452 RUSSEL, 1977, p. 64 – 65.  



113 
 

parece ser o caso de Thomas de Bruges, campeão pago pelo Bispo de Hereford453. 

Alternativamente, era possível que um oficial da coroa responsável por um dos tribunais 

inferiores empregasse nesse modelo um indivíduo disposto a defender em combate o registro 

de sua corte, quando da contestação nos tribunais superiores454. Em uma segunda variação, ao 

invés de realizar o pagamento por meio de prestações anuais, o contratante acordava com a 

participação do campeão somente em um caso específico, de modo que o pagamento haveria 

de ser parcelado, normalmente, em três vezes: uma parte a ser paga quando a batalha era 

prometida – isto é, durante o wager of Battle – outra quando o campeão se apresentava para o 

combate e, por fim, uma última ao final do duelo455.  

 Entre a promessa e o dia da batalha, diversos preparativos precisavam ser tomados. Em 

primeiro lugar, os registros apontam para a necessidade de os combatentes aparecerem no dia 

da luta com o cabelo raspado – inclusive para que este não se tornasse um ponto de 

vulnerabilidade – apesar de ser possível, segundo Russel, que essa regra tenha sido flexibilizada 

a partir do século XIII (ou mesmo que a regra mais comum fosse simplesmente o corte acima 

das orelhas)456. Havia, ainda, segundo Elema457, um preparo espiritual dos duelistas – 

especialmente a partir da Baixa Idade Média – mas que se dava, ao menos na Inglaterra, no 

âmbito privado – por exemplo, com a permissão de que ambos os combatentes confessassem 

ou se aconselhassem espiritualmente junto ao monarca. Os grandes ritos públicos, portanto, 

parecem ter sido muito mais um produto da ficção literária que da realidade – mesmo casos de 

benção das armas são, na Inglaterra, raros, tendo apenas um caso sido encontrado por Elema458. 

Evidentemente, esse preparo espiritual afetava a moral e, consequentemente, influenciava o 

desempenho prático e psicológico dos participantes.  

 O tribunal que sediaria o combate, teria ainda o dever de preparar a arena dentro da qual 

os combatentes teriam de lutar. O melhor registro, entretanto, desses espaços é do caso Lowe v. 

Paramour (1571)459, isto é, de um período no qual os combates haviam se tornado tão raros, 

que cerca de quatro mil pessoas vieram assistir à luta. Nesse período, a arena era construída no 

 
453 RUSSEL, 1959, p. 253.  

454 Ibidem.  

455 Ibidem, p. 254 – 255.  

456 RUSSEL, 1977, p. 42 – 47.  

457 ELEMA, 2012, p. 233 – 239.  

458 Ibidem, p. 233 – 239.  

459 RUSSEL, 1977, p. 48.  



114 
 

nível do chão e tinha aproximadamente 16 metros quadrados, tendo ainda um andaime para que 

o público observasse o duelo, bem como tendas posicionadas atrás de estrados para que os 

combatentes as utilizassem. Nos estrados, por sua vez, ficavam os juízes responsáveis por 

supervisionar a luta, bem como uma área designada para os sargentos. Era comum, 

especialmente a partir do final do século XII, que as cortes posicionassem barreiras entre a 

audiência e o campo do duelo, e que o xerife designasse alguns cavaleiros para assistirem a 

manutenção da ordem no local460.  

Essa preocupação demasiada com a separação entre audiência e duelistas parece ter se 

justificado à medida que tinha por finalidade impedir a intervenção externa no resultado do 

julgamento.  Os medos se confirmaram ao menos em dois casos: em primeiro lugar, em um 

Appeal461 de 1199 (Bristol v. Bloc), quando o apellor, isto é, o acusante (ou autor da ação), 

alegou que havia participado de um processo do Writ of Right na condição de campeão e que, 

em meio a luta, ao lançar seu adversário ao chão, o tenant teria invadido a arena, surrupiado o 

bastão do oponente derrubado e acertado a cabeça do campeão adversário462. O segundo 

exemplo de interferência direta durante os ritos do combate é ainda mais grave e foi descrito no 

caso Burdun v. Brickesworth (1271), no qual o campeão do demandante alegou que, em meio 

a batalha, a multidão invadiu o campo no qual ocorria o combate, correu em sua direção e o 

acusou de gritar “craven”, a palavra que simbolizava a rendição no duelo judicial. O juiz 

presente durante os acontecimentos, perante um tribunal superior, confirmou os fatos 

descritos463. Ainda assim, não se admitia a proibição de um público, pois, em grande medida, 

era a presença deste que legitimava o procedimento464. 

Os tribunais eram aqueles que deveriam fornecer os equipamentos para que o combate 

acontecesse. Delegar essa tarefa para o juiz era, evidentemente, uma forma de buscar a paridade 

de armas, ao mesmo tempo que conferia mais poder para as autoridades estatais. Nesse sentido, 

difere o modelo inglês do francês, pois nos tribunais deste último reino, cabia aos juízes tão 

 
460 ELEMA, 2012, p. 239 – 245.  

461 Appeal é o processo penal privado empregado no Direito Inglês medieval, ele será tratado com maior 

profundidade no tópico 3.3.  

462 RUSSEL, 1977., p. 40.  

463 Ibidem, p. 40 – 42.  

464 ELEMA, op. cit. 



115 
 

somente aprovarem ou rejeitarem o armamento trazido pelos duelistas465. Ao menos desde 

1272466, as lutas ocorriam com o uso de um bastão pontiagudo467 e um escudo.  

No dia marcado para o combate, as partes primeiro compareciam ao tribunal juntamente 

aos seus campeões, os quais já deveriam estar armados. Lá, realizavam o primeiro juramento. 

No tribunal, o campeão do tenant jurava primeiro, sempre prostado para o norte do bar468 e à 

direita de seu oponente. Teria então de segurar com a mão esquerda a mão direta do adversário, 

sem, porém, apertá-la, ao mesmo tempo que colocaria sua mão direita sobre a Bíblia469. O 

conteúdo de seu juramento, apesar de simples, trazia consigo alguns problemas, pois, como 

Elema470 coloca, jurar a verdade de sua causa poderia, em diversas hipóteses, ser feito com o 

uso de meias-verdades e subterfúgios:  

“The order of speaking was important because the person making the first oath could 

frame the question. He began with some variation of the words ‘Hear this, o man whom 

I hold by the hand...’ and he went on either to name his opponent’s offence or to deny 

that he himself had committed an offence. Attention had to be paid to the wording. A 

common trope in high medieval literature was the litigant who swore an equivocal oath 

before an ordeal. The words were literally true but nevertheless deceptive. Since the 

outcome of a trial by battle theoretically relied on a judgement of God, such an oath 

raised the sticky question of whether God would be obliged to play along with the 

deception”471. 

 
465 ELEMA, 2012, p. 247 – 257.  

466 RUSSEL, 1977., p. 26 – 33.  

467 Baculus cornutus (cf. ibidem, p. 26).  

468 O termo bar não possui tradução apropriada para o português. Em inglês, designa a linha divisória nos tribunais 

que delimita o espaço destinado aos espectadores daquele destinado aos sujeitos do processo (juiz, autor e réu).  

469 RUSSEL, 1983, p. 123 – 127.  

470 op. cit., p.  259 

471 “A ordem de fala era importante porque a pessoa fazendo o primeiro juramento poderia delimitar a questão. 

Ele começava com alguma variação das palavras ‘Ouça isso, ó homem que seguro pelas mãos...’ e então ele ou 

nomearia a ofensa de seu oponente ou negaria ele próprio que havia cometido uma ofensa. Atenção tinha de ser 

prestada ao palavreado. Um lugar-comum na literatura do alto medievo era o litigante que jurava de maneira a 

enganar perante uma ordália. As palavras eram literalmente verdade, mas ainda assim, enganosas. Como o 

resultado de um julgamento por batalha teoricamente dependia do julgamento de Deus, esse juramento 

possibilitava a pergunta complicada a respeito de Deus ser ou não obrigado a seguir com a enganação”. Tradução 

livre. 



116 
 

 Uma vez feito o primeiro juramento, os combatentes trocavam de posição e o campeão 

do demandante alegava que o primeiro havia cometido perjúrio. Para Elema, essa afirmação era 

fundamental, pois independentemente da disputa original, ao acusar o outro de perjúrio, 

tornava-se este o objeto central da controvérsia472 – e, portanto, somente a partir de sua solução, 

o caso principal chegaria a uma conclusão verdadeira.  

 O segundo juramento era feito já na arena, e as partes deveriam jurar não empregar 

feitiços ou poções. Esse juramento, na maior parte dos casos, se fazia enumerando uma série de 

itens e alegando não os ter em sua posse473, bem como rejeitando o uso de qualquer artefato 

“mágico” em geral474. Há, ainda, relatos, como em Whitehorn v. Fisher (1456)475, de uma 

proibição tão severa, que os campeões foram proibidos de ingerir alimentos ou bebidas por um 

certo período imediatamente anterior a batalha – no entanto, regras como essa parecem ter sido 

a exceção. Apesar das vedações, entretanto, existem registros do campeão do Bispo de 

Salisbury476  trazendo consigo uma série de pergaminhos com rezas e feitiços por escritos.  

 Feitos os juramentos, lia-se uma proclamação contra a interferência de terceiros e os 

combatentes eram posicionados, preferencialmente, de modo que nenhum tivesse qualquer 

vantagem do sol e do terreno477. Autorizava-se então o início do duelo.  

 As batalhas poderiam ser curtas ou longas. A regra geral era que os combatentes se 

apresentassem ao meio-dia, pois se tratava de um horário fácil de referenciar, e que a luta se 

encerrasse antes do pôr-do-sol478 ou, mais precisamente, antes de aparecerem as primeiras 

estrelas no céu. As lutas poderiam ser brutais, com o uso de mãos, dentes e pernas, se fosse 

necessário ou, ainda, se o bastão quebrasse, como revela o caso Whitehron479. Especialmente 

nos combates do Writ of Right, no qual o uso de campeões era comum, uma luta prolongada 

poderia ser interessante para que as partes na arena negociassem. A partir do século XIV, 

surgiram casos de juízes que interrompiam o combate forçando essa negociação ou mesmo 

 
472 ELEMA, 2012, p. 259.  

473 Ibidem, p. 260 – 262.  

474 RUSSEL, 1977, p. 37 – 38.  

475 Ibidem.  

476 Bispo de Salisbury v. Ear de Salisburry (1355), cf. Ibidem.  

477 ELEMA, op. cit., p. 261 – 262.  

478 Ibidem, p. 244 -247 e p. 262 – 271.  

479 RUSSEL, 1977, p. 31.  



117 
 

proferindo um julgamento a respeito do caso, principalmente quando um dos campeões estava 

em clara vantagem em relação ao outro480.  

 O combate somente se encerrava em três hipóteses: a primeira, era quando o 

representante do polo passivo, no Writ of Right, o campeão do tenant, era capaz de resistir até 

o final do dia. Nessa situação, atribuía-se a ele a vitória. A segunda hipótese consistia na 

raríssima possibilidade da morte de um dos combatentes pela parte vencedora. Por fim, havia o 

caso mais comum, a rendição do duelista ao gritar a palavra “craven”.  

 Em relação a esta última possibilidade, tratava-se, certamente, daquela com maior 

desonra, um verdadeiro sinal de covardia que manchava a reputação do duelista, pois aquele 

que se rendia, ao mesmo tempo, aceitava que havia feito um falso testemunho. Em verdade, 

Glanvill sequer menciona o vocábulo, falando apenas a respeito da “desgraça perpétua que se 

segue a palavra proferida com vergonha e em situação de perigo que soa tão desonrosa na boca 

do vencido”481. Para além da honra maculada, no entanto, o campeão derrotado sofria ainda a 

perda de diversos direitos civis e uma marca de infâmia, que o tornaria inapto a ser testemunha 

em casos futuros482, salvo em sua própria defesa ou se ele próprio trouxesse um caso483.  

 Uma vez que a batalha chegasse a sua conclusão, as consequências para os derrotados 

variavam conforme sua posição na relação jurídica de direito processual, isto é, se era parte do 

polo ativo ou passivo, bem como se havia combatido ou se se tratava de um campeão. Dentro 

do Writ of Right, a principal punição para um campeão era a já mencionada infâmia – podendo, 

no entanto, haver punições subsequentes caso se comprovasse que o campeão havia cometido 

algum crime, isso parece ter sido raro – enquanto a parte derrotada provavelmente teria de pagar 

uma multa (o mesmo ocorria com suas sureties)484. A consequência mais ampla, contudo, era a 

perda da pretensão sobre a propriedade ou direito disputado.   

3.3. Julgamento por combate e o Appeal  

 Fora dos litígios civis, adentrando o campo do direito penal, duas foram as principais 

espécies de processos nos quais o combate foi empregado como método de prova: o primeiro, 

 
480 ELEMA, 2012, p. 262 – 271.  

481 GLANVILL, 1993, p. 28 (“the perpetual disgrace which follows that distressed and shameful word which 

sounds so dishonourably from the mouth of the vanquished”). Tradução livre. 

482 NEILSON, 1891, p. 38.  

483 RUSSEL, 1977, p. 242 – 243.  

484 ELEMA, op. cit., p. 272 – 280.  



118 
 

do qual tratar-se-á este tópico, é o Appeal criminal nas cortes de Common Law; o segundo, 

compreende a miríade de casos que estiveram sob a jurisdição do Tribunal da Cavalaria.  

 O Appeal no sentido técnico-jurídico da Idade Média não se confunde (apesar de guardar 

relação) com o Appeal moderno, isto é, com a ideia de recorrer de determinada decisão tomada 

por um tribunal inferior perante um tribunal superior àquele (também chamada de apelação)485. 

Assim, na terminologia medieval, Appeal é uma espécie de processo penal privado, no qual o 

polo ativo é ocupado pelo appellor, um indivíduo que tem algum interesse na matéria em 

questão, mais comumente, a vítima, um criado ou, ainda, um parente próximo desta486. Nessa 

espécie de processo, o polo passivo é denominado appellee.  

 O primeiro registro formal de uma norma jurídica referente ao julgamento por combate 

no direito inglês diz respeito, em verdade, aos Appeals criminais. Trata-se da já mencionada 

lei487 introduzida por Guilherme I que trazia para os ingleses a opção de defenderem-se de uma 

acusação grave por meio da ordália ou do combate:  

“It was also decreed there that if a Frenchman summon an Englishman for perjury or 

murder, theft, homicide, or "ran" – as the English call evident rape which cannot be 

denied – the Englishman shall defend himself as he prefers, either through the ordeal of 

iron, or through wager of battle. But if the Englishman be infirm, he shall find another 

who will do it for him. If one of them shall be vanquished he shall pay a fine of forty 

shillings to the king. If an Englishman summon a Frenchman, and be unwilling to prove 

his charge by judgment or by wager of battle, I will, nevertheless, that the Frenchman 

purge himself by an informal oath”488. 

 
485 ELEMA, 2012, p. 83 – 89.  

486 RUSSEL, 1977., p. 89.  

487 KINGDOM OF ENGLAND. Statutes of William The Conqueror. The Avalon Project, 2008. Disponível em: 

<https://avalon.law.yale.edu/medieval/lawwill.asp>. Acesso em 7 de fevereiro de 2022.  

488 “Também foi decretado que, se um francês convoca um Inglês [para o tribunal] por perjúrio ou assassinato, 

roubo, homicídio ou ‘ran’ – como os ingleses chamam o estupro evidente que não pode ser negado – o inglês 

deverá defender-se como preferir, seja pela ordália do ferro quente, ou ainda por meio da promessa de batalha. 

Mas se o inglês estiver doente, ele deverá encontrar outro que fará isso em seu lugar. Se um deles for derrotado 

[em combate] ele deverá pagar uma multa de 40 shillings para o rei. Se um inglês convoca um francês, e está 

disposto a provar sua acusação por meio de um julgamento ou por meio da promessa de batalha, é minha vontade, 

ainda assim, que o Francês limpe seu nome por meio de um juramento informal”. Tradução livre. 



119 
 

 Diversos elementos que podem ser extraídos dessa passagem são essenciais para 

compreender o uso do julgamento por batalha no direito penal inglês. Em primeiro lugar, 

destaca-se o rol de crimes elencados, todos considerados graves. Com o tempo, a essa lista 

somou-se ataques violentos (assaults) que resultassem em ferimentos graves, bem como alguns 

casos de incêndios criminosos e roubos – em relação a estes últimos, admitia-se o combate 

quando a motivação do ato tivesse origem em afrontas pessoais – e, também, os casos de 

invasão domiciliar nos quais havia roubo e violência física (hamsoken)489. Esses crimes eram 

agrupados sob a categoria de felony e seu elemento comum era o entendimento de que feriam 

a paz do rei. Portanto, um combate não poderia se dar sobre matérias triviais490.  

 Esses Appeals de felony seriam complementados, posteriormente, pela possibilidade de 

se utilizar o julgamento por combate para solucionar os Appeals em que uma parte acusava a 

outra de traição491. No entanto, o combate raramente foi empregado nessas situações no período 

anterior a Peste Negra, isto é, até a primeira metade do século XIV – por isso, boa parte dessas 

situações recaiu, historicamente, sob a jurisdição do Tribunal da Cavalaria, de modo que tratar-

se-á com maior profundidade do crime de traição no próximo subcapítulo. Também sob a corte 

da cavalaria, deu-se o processo da maior parte dos casos envolvendo a difamação.  

 O segundo aspecto essencial para que se compreenda o Appeal em sua integralidade, é 

a vedação geral ao uso de campeões nesses casos. Segundo Neilson492, a essa regra 

contrapunha-se uma flexibilização para o caso de as partes serem, por alguma razão, incapazes 

de participar do combate. Na lei mencionada, a única exceção apresentada é um homem que se 

encontra doente, mas as hipóteses foram bem mais amplas, atingindo mulheres, crianças, 

idosos, pessoas com grandes ferimentos entre outros.  

 O procedimento do Appeal era – salvo certas diferenças próprias da natureza do 

processo – semelhante ao Writ of Right no que tange às formalidades necessárias para que se 

chegasse ao combate. Em primeiro lugar, um representante legal apresentava-se à corte junto 

com o appellor, narrava os fatos e afirmava que seu representado estava disposto a provar a 

verdade de suas palavras com o próprio corpo e, caso fosse acometido por uma doença, que 

 
489 ELEMA, 2012, p. 109 – 121.  

490 Ibidem.  

491 Ibidem, p. 121 – 131.  

492 1891, p. 46 – 50.  



120 
 

algum familiar da vítima tomaria seu lugar493. Ao expor os acontecimentos, dever-se-ia declarar 

o ano, a data, a hora e o local do crime, assim como as armas empregadas, os danos causados e 

os bens que, por ventura, poderiam ter sido roubados494. O acusado, então, teria de defender-se 

perante o tribunal antes de buscar um aconselhamento legal, mas, uma vez que o fizesse, poderia 

repetir sua defesa em termos mais técnicos. Era o réu, da mesma forma que o tenant no Writ of 

Right, aquele responsável por decidir a maneira pela qual haveria de provar sua inocência, seja 

por meio do combate, da ordália, ou, ainda, futuramente, do júri. Curiosamente, mesmo em 

casos criminais nos quais o combate não fosse permitido, o appellor também deveria oferecê-

lo.  

 O tribunal teria, então, a tarefa de decidir se, no decorrer do processo, o acusado seria 

preso de maneira preventiva. Era nesse ponto que a reputação do indivíduo perante seus 

vizinhos se tornava essencial para o processo decisório interno da corte. Além disso, um grande 

espaço de tempo poderia separar o início do rito processual para o combate em si, não havendo 

dúvida, portanto, que um réu que tivesse sua prisão ordenada pelo tribunal certamente não 

estaria nas mesmas condições físicas e psíquicas que aquele que aguardasse em liberdade. A 

título de exemplo, cabe mencionar o caso de um Judeu chamado Isaac, filho de Isaac de Pulet, 

que foi acusado por um certo John de Prene de ter assassinado o irmão do autor. O processo 

teve início em um tribunal em Oxford no ano de 1285495. O réu rejeitou o combate e pediu a 

transferência do caso para Londres, bem como que tivesse seu caso apreciado por um júri 

composto de cristãos e judeus. Enquanto a corte deliberava a respeito do tema, optou-se por 

solicitar a prisão do acusado, e, apesar de não sobrarem registros a respeito do resultado desse 

litigio, sabe-se que cinco anos depois, quando os judeus foram expulsos do país por um decreto 

de Eduardo I496, Isaac ainda aguardava em sua cela.  

 Uma vez que o réu escolhesse defender-se por meio da batalha e o tribunal assim 

autorizasse, havia, tal qual no litigio civil, a promessa, ou wager. Provavelmente, nesse rito, os 

participantes entregavam suas luvas direitas ao juiz497. Durante o wager do Appeal, as partes 

deveriam ainda produzir pledges, isto é, garantias pessoais, por meio do juramento de terceiros, 

 
493 RUSSEL, 1977, p. 90 – 91.  

494 ELEMA, 2012, p. 200 – 202.  

495 Ibidem, p. 167.  

496 Ibidem, p. 166.  

497 RUSSEL, op. cit., p. 91. 



121 
 

de que compareceriam ao duelo no dia, data e hora determinados pelo tribunal. Ao que tudo 

indica, se o réu fosse incapaz de angariar apoiadores, era imediatamente detido e preso até o 

dia do combate, enquanto o appellor poderia ir para a casa apenas com uma promessa solene498. 

Diferentemente do processo civil, porém, na esfera criminal não se autorizava, via de regra, que 

as partes chegassem a um acordo que pusesse fim ao processo antes que a batalha fosse 

lutada499. As promessas realizadas pelas partes, porém, eram mais simples, enquanto o réu 

prometia defender-se, o apellor prometia provar por meio do combate que sua causa era 

verdadeira.  

 O dia designado para a luta era, na maior parte dos casos, o dia seguinte àquele em que 

a promessa era feita500. Era também nesse dia aquele em que as partes, armadas, compareciam 

ao tribunal para realizar o primeiro juramento. Do mesmo modo que ocorria no Writ of Right, 

o polo passivo da relação jurídica (isto é, o réu ou appelee) jurava primeiro, colocando sua mão 

direita sobre a Bíblia e sua mão esquerda na mão direita do oponente, negaria, assim, os fatos. 

Russel501 traz um exemplo de juramento: 

“Hear this, you whom I hold by the hand, who call yourself A by the name of baptism, 

that I P [at such and such a time, at such and such a place] did not feloniously cause nor 

compass the death of T your father, nor did to this felony assent, as you have before 

supposed, nor have you seen this, so help me God and the Saints”502 

 Há de se notar que nesse juramento feito pelo acusado, há menção ainda ao fato do 

appellor se dizer testemunha do caso. Esse requisito, porém, assim como no Writ of Right 

deixou de existir a partir do Estatuto de Westminster de 1275503. Ainda assim, manteve-se a 

exigência de que aquele que propusesse a ação deveria ter uma relação forte o suficiente com a 

vítima para substituí-la (substituição que seria possível apenas se ela não fosse capaz de lutar o 

combate), de modo a se evitar que o Appeal sofresse a mercantilização pela qual passou o litigio 

 
498 RUSSEL, 1977, p. 92.  

499 Ibidem.  

500 Ibidem, p. 94.  

501 Ibidem.  

502 “Ouça isso, você que eu seguro pela mão, que se chama A pelo nome de batismo, que eu P [em determinada 

hora e local] não causei dolosamente ou desejei a morte de T seu pai, nem consenti com esse crime grave (felony), 

como você antes supôs, tão pouco você foi testemunha desse fato, então me ajude Deus e os santos”. Tradução 

livre.  

503 Ibidem, p. 94 – 97.  



122 
 

civil, com a introdução dos campeões contratados. A própria figura do campeão, apesar de 

presente na maior parte dos casos do Writ of Right, era associada à de um homem sem honra, 

que não hesitava em mentir. Por essa razão, diferentemente da punição atribuída aos campeões 

nos casos civis, da situação na qual um apellor fosse descoberto como se tratando não de um 

parente próximo da vítima ou sequer uma parte interessada, mas tão somente de um terceiro 

que foi pago ou instigado a propor aquela ação, poderiam surgir duas consequências. Em 

primeiro lugar, o caso poderia ser rejeitado pelo tribunal por defeito de forma, esse foi o caso 

Stokes v. Percy (1224)504 no qual Robert de Percy apresentou um Appeal contra quatro homens 

por roubos e ainda instigou seus criados a fazerem o mesmo. Nessa situação, somente o Appeal 

de Percy foi mantido pela corte. Uma segunda hipótese, mais severa (e também rara), era a 

punição para o apellor contratado derrotado em batalha que, nesse caso, poderia sofrer, por 

exemplo, a perda de uma mão e um pé505. 

 Após o juramento do réu, o apellor jurava, trazendo em suas palavras a acusação 

segundo a qual seu adversário havia cometido perjúrio, bem como descrevendo novamente os 

fatos. Também por meio de Russel, sabe-se de um modelo de juramento506:  

“Hear this [etc.] that you are perjured, and on this account perjured, because [at, etc.] 

you did wickedly and feloniously, with malice aforethought, with [such and such a 

weapon] give a deadly wound in [the head] of T my father, whereby he died within the 

hour, as I have before alleged against you, and I have seen this, so help me God and the 

saints”507.   

 Em seguida, eram designados dois cavaleiros ou homens de boa reputação para 

escoltarem os participantes até o campo de batalha508. Possivelmente, nesse momento, os 

combatentes tinham de entregar suas armas à escolta, dado que uma vez que jurassem na arena, 

 
504 RUSSEL, 1977, p. 138 

505RUSSEL, 1959, p. 258 

506 RUSSEL, op. cit., p. 94 – 95.  

507 “Ouça isso [etc] que você é um perjurado, e por isso perjurou, porque [em certo lugar] você perversamente e 

gravemente, com malícia premeditada, com [esta ou aquela arma] causou uma ferida morta na cabeça de T meu 

pai, razão de sua morte imediata, como eu já aleguei contra você. E eu vi isso, então me ajude Deus e os Santos”. 

Tradução livre.  

508 Ibidem, p. 94 – 95. 



123 
 

os registros apontam para a devolução desses bens aos participantes509. Tendo chegado ao local 

designado para que a luta ocorresse, juravam que não empregariam magia ou feitiços, do mesmo 

modo que no Writ of Right. A ordem, novamente, respeitava o preceito de que o polo passivo 

haveria de se pronunciar primeiro510. Por fim, um arauto leria uma proclamação contra a 

interferência de terceiros511.  

 Apesar do Appeal nas cortes de Common Law apresentar regras idênticas àquelas do 

Writ of Right no que se refere ao equipamento autorizado para o combate, as lutas poderiam ser 

mais brutais, especialmente porque, em um caso criminal, as penalidades – em especial aquelas 

destinadas ao réu derrotado – poderiam ser graves. Um exemplo é o caso Nithewey v. Nithewey 

(1221)512, a luta foi tão intensa, que o réu teve de render-se gritando “craven” quando seu olho 

direito havia sido quase inteiramente arrancado e ele se encontrava estirado no chão. Como 

consequência, o Tribunal decidiu que o outro olho do réu fosse arrancado, bem como que o 

castrassem.  

Assim como nos processos do Writ of Right, havia quatro formas de conclusão de uma 

batalha: a morte ou rendição de um dos participantes, a permanência do combate até o cair da 

noite (situação na qual o réu era considerado vitorioso), ou, por fim, a chegada a um acordo. 

Em relação ao acordo que extinguia o Appeal, diferentemente do processo civil, no qual a 

autocomposição do conflito era admitida em todas as etapas do processo, uma vez que a batalha 

fosse prometida necessariamente teria de ser lutada, podendo um acordo ser alcançado somente 

após o início do combate. Nessa situação, uma multa deveria ser paga ao rei513. 

 A punição para os derrotados variava, assim como no processo civil, conforme a posição 

ocupada na relação jurídica processual. Via de regra, o réu condenado sofria a punição 

“comum” de um criminoso na Inglaterra Medieval, qual seja, a pena de morte. 

Tradicionalmente, findo o combate, o réu seria amarrado a um cavalo e guiado até o cadafalso, 

no qual a pena haveria de ser executada514. Em uma situação alternativa, porém, nos Appeals 

 
509 RUSSEL, 1977, p. 97.  

510 Ibidem, p. 96.  

511 Ibidem.  

512 Ibidem, p. 98 – 99.  

513 Ibidem, p. 98 – 100. 

514 ELEMA, 2012, p. 272 – 280.  



124 
 

envolvendo o assassinato, a viúva e os parentes da vítima recebiam o “privilégio”515 de levar o 

condenado à forca. É importante ressaltar, porém, que não raramente a pena de morte era 

substituída, por misericórdia dos tribunais, por outra menos gravosa – como a mutilação, como 

presente no caso Nithewey v. Nithewey (1221). À pena física haveria ainda de se somar, em 

alguns casos, a perda dos bens bem e a deserdação dos herdeiros516. O apellor derrotado, porém, 

era tratado com maior leniência, apesar do entendimento de que havia perjurado. Segundo 

Glanvill517, haveria de ser multado e ainda recairia sobre si a mesma pena de infâmia que atingia 

um campeão derrotado no Writ of Right. Após o século XII, o confisco de seus bens, ou ainda 

o aprisionamento, haviam se tornado outras possibilidades que poderiam ser impostas ao 

vencido518.  

 O procedimento exposto refere-se a um Appeal em sentido próprio, isto é, dos casos nos 

quais a vítima ou um terceiro interessado propõe determinada ação de natureza penal e, por 

envolver alguma denúncia grave, oferece para provar pessoalmente pela via do combate o seu 

caso. Existiram, porém, outras modalidades diferentes de Appeal que alteraram 

significativamente alguns elementos dessa configuração inicial.  

 A primeira delas é o Appeal dirigido a determinado tribunal, feito para questionar a 

sentença proferida. Durante a maior parte da Idade Média, a única maneira por meio da qual 

era possível recorrer de determinada decisão era a propositura de uma ação penal dirigida ao 

juiz (ou aos juízes), ou mesmo ao tribunal enquanto instituição. Trata-se, portanto, ou da 

contestação da sentença, que era tida como um perjúrio519, ou da contestação dos registros 

guardados pelo tribunal520. Esse processo seria dirigido, ao que tudo indica, à Curia Regis521, e 

o tribunal inferior poderia escolher defender-se por meio do combate ou de outra forma522. É 

 
515 RUSSEL, 1977., p. 100.  

516 ELEMA, 2012, p. 273. 

517 GLANVILL, 1993, p. 172 

518 ELEMA, op. cit., p. 272 – 280.  

519 Ibidem, p. 106 – 109.  

520 RUSSEL, op. cit., p. 75 – 77.  

521 ELEMA, op. cit. 

522 Glanvill explica que “(...) although a court is not bound to defend its record by battle, it is, however, bound to 

uphold its own judgement” (“apesar de uma corte não ser obrigada a defender seus registros por meio da batalha, 

ela é obrigada a sustentar a legalidade de seu próprio julgamento”). Tradução livre. (cf. GLANVILL, op. cit., p. 

101).   



125 
 

incerto, porém, na hipótese das batalhas, a forma adotada para que ocorra a defesa da corte 

quando se escolhe o combate, isto é, se seria preferível o tribunal eleger um campeão para 

representá-lo na causa, ou se o próprio juiz que proferiu a sentença deveria fazê-lo. Glanvill 

entende que a segunda hipótese é aquela mais adequada523, mas a sua incerteza somente 

comprova que ambas as soluções eram admitidas, de modo que surge uma importante exceção 

à proibição do uso de campeões nos casos criminais. A segunda diferença importante está na 

natureza da pena imposta ao réu, qual seja, o juiz e o próprio tribunal – o primeiro haveria de 

ser exonerado do cargo, podendo, ainda, ser-lhe aplicada uma multa – esta última, poderia 

também ser aplicada à corte em questão524.  Por fim, se o autor do Appeal, isto é, aquele que 

recorre da decisão, perdesse esse processo, imediatamente é condenado em seu litigio 

principal525. 

 A segunda espécie de Appeal abarca os casos envolvendo os chamados approvers. Essa 

figura peculiar, chamada ainda de probator, é um produto do século XII e consiste em um réu, 

que, para escapar a aplicação da pena original e ser-lhe permitido o exílio526, confessaria sua 

participação no ato ilegal e tomaria para si o dever de processar todos aqueles que haviam feito 

associação consigo para a prática criminosa em questão527. Inicialmente, esse procedimento 

parece ter sido criado para que notáveis criminosos fossem processados sem a necessária 

participação das vítimas528, mas, certamente, também atuava para desarticular redes criminosas. 

Esses casos eram sempre de jurisdição dos tribunais régios529, sendo ainda comum que se 

designassem juízes especiais somente para lidar com os processos movidos pelos approvers530.  

 Um réu vitorioso em um duelo contra um approver seria libertado, exceto se os juízes o 

considerassem, ainda assim, suspeito. Nessa situação, ele teria de conseguir angariar um 

número de apoiadores para apoiar o juramento de que, caso requisitado, compareceria a um 

novo julgamento. Se não conseguisse, ele poderia optar pelo exílio ou a permanência na prisão. 

Enquanto isso, um approver derrotado necessariamente era punido com a morte e, se essa 

 
523 GLANVILL, 1993, p. 101 

524 Ibidem.  

525 Ibidem.  

526 RUSSEL, 1977, p. 149 – 150.  

527 ELEMA, 2012, p. 192 – 197.  

528 Ibidem, p. 192 – 197.  

529 Ibidem.  

530 RUSSEL, op. cit., p. 149 



126 
 

derrota ocorresse antes que todos os combates tivessem sido realizados, aqueles que ainda não 

haviam tomado parte na luta seriam liberados, mas também deveriam conseguir apoiadores para 

jurarem que haveriam de comparecer no tribunal se uma nova acusação fosse trazida531. As 

penalidades para o réu derrotado, porém, eram severas, sendo este enforcado e seus bens 

confiscados pela coroa532.  

 O dever de um probator ia muito além da mera vitória em combate. A obrigação que 

assumia era perante o resultado útil do processo, de modo que a forca o aguardaria mesmo se 

os acusados não fossem encontrados, ou ainda se seu Appeal padecesse de algum defeito 

formal533. Em parte, pela dificuldade de seu dever, mas também pela transformação de seu papel 

ao longo do século XII, ao approver era pago um salário diário até que fosse vitorioso em todos 

os combates534. Ainda, passou-se a esperar, nos séculos seguintes, que um approver desafiaria 

ao menos cinco de seus “associados”535, sendo notório, a título de exemplo, um approver 

chamado Nicholas de Thropewell, que acusou um total de setenta pessoas536. É evidente, 

portanto, que, se inicialmente a sua figura era semelhante àquela de um delator, com o tempo, 

essa posição foi explorada pelo Estado inglês para que outros criminosos não relacionados ao 

approver fossem, por essa via, processados como se comparsas fossem, de modo que a figura 

do probator se tornou um verdadeiro instrumento do processo penal público embrionário no 

Direito medieval inglês537. 

3.3. Julgamento por combate e o Tribunal da Cavalaria 

 Ainda dentro dos casos penais, a terceira categoria de hipóteses nas quais se admitia o 

uso do duelo judicial como um método válido de prova abrangia a extensão da jurisdição do 

Tribunal da Cavalaria (ou dos Cavaleiros), chamada também de Tribunal do Marechal 

 
531 RUSSEL, 1977, p. 149 – 151.  

532 Ibidem.  

533 Ibidem, p. 151 – 155.  

534 Ibidem. 

535 Ibidem, p. 155 – 158.  

536 Ibidem, p. 158.  

537 ELEMA, 2012, p. 192 – 200.  



127 
 

(Marshal’s court) ou ainda Tribunal do Marechal e do Constable538                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            

(Constable and marshal’s Court)539.   

 Para entender esse tribunal militar, porém, é primeiro retroceder para o estudo da 

Cavalaria, enquanto classe social, mas, também, ethos cultural, surgida na Europa Medieval 

após o fim das invasões bárbaras e o início da Baixa Idade Média. Traçar a origem dessas ideias 

é um trabalho árduo. Larner540 entende que esse aspecto antropológico, moral e ético da 

sociedade europeia nesse período tem suas raízes ligadas ao desenvolvimento literário e cultural 

da península Ibérica, da França e da Hungria. Em todas as tradições cavaleirescas, alguns 

elementos tendem a ser predominantes541:  

“There is the same exaltation of pro (impetuous courage), balanced by sen (intelligence) 

to produce mezura (a mean). Men show their cortesia by their joi (delight in life), solatz 

(cheerfulness), larguesa (munificence and contempt for wealth as such), saber 

(knowledge of poetry and music), and domney (service to ladies)”542 

 Essa visão de Larner, contudo, é demasiadamente redutora, quando contraposta a 

Dominique Barthélemy. Para esse autor, as origens ideológicas da cavalaria não estão na 

literatura do século XII e XIII, mas na Germânia do ano 100, descrita por Tácito, ou ainda na 

Gália de Estrabão e Júlio Cesar543, caracterizada pelos valores de coragem, prodigalidade e 

 
538 A palavra “Constable” admite uma série de traduções. Atualmente, corresponde a um oficial de polícia de baixa 

patente. No entanto, na Europa Medieval era um dos oficiais-chefes do exército, bem como funcionário de 

determinada casa senhorial. A ele caberia uma série de funções administrativas, inclusive levantar tropas na área 

sob sua jurisdição quando assim solicitado.  

539 RUSSEL, M. J. Trial by Battle in the Court of Chivalry. Journal of Legal History, vol. 29, 2008, p. 335 – 358.  

540 LARNER, John. Chivalric culture in the age of Dante. Renaissance Studies, vol. 2, n° 2, 1988, p. 117 – 130. 

Disponível em: <https://www.jstor.org/stable/24409388>. Acesso em 15 de fevereiro de 2022.  

541 Ibidem, p. 119 

542 Há a mesma exaltação do pro (a coragem impetuosa), ponderada pela sem (a inteligência) para produzir mezura 

(um meio). Homens mostram sua cortesia através de sua joi (deleite na vida), solatz (alegria), larguesa 

(generosidade e desprezo pela riqueza enquanto fim em si mesma), saber (conhecimento da poesia e da música) e 

domney (colocar-se à serviço das damas)”. Tradução livre.  

543 BARTHÉLEMY, Dominique. A Cavalaria: da Germânia antiga à França do Século XII. Tradução de Néri 

de Barros Almeida e Carolina Gual da Silva. 1.ed. Campinas: Editora Unicamp, 2020, p. 21 – 23. 

 



128 
 

devoção ao senhor de guerra544. A principal semelhança, porém, entre os “povos bárbaros” nas 

fronteiras de Roma e os reinos medievais, estaria precisamente na exaltação do guerreiro, 

ideologia típica de agrupamentos sociais nos quais o poder dos chefes é medíocre, ainda que 

não insignificante, uma vez que dependente da manutenção dos laços de lealdade e do 

voluntarismo545. 

 Há, contudo, uma distância grande entre os guerreiros germânicos e a constituição de 

uma verdadeira classe de cavaleiros, reconhecida como tal, a ser percorrida durante o período 

carolíngio e a chamada “mutação cavaleiresca”. No primeiro momento, verifica-se um 

progresso técnico, associado a expansão agropecuária, que possibilitará classificar aquele que 

tem à disposição um cavalo, ainda que não propriamente equipado para a guerra, como parte 

da elite. Em um capitulário Carolíngio de 792, conforme registrado por Barthélemy, servir a 

cavalo é possível para aquele que possui doze mansos de terra, enquanto para a infantaria, 

bastaria possuir quatro mansos546. 

 Outro aspecto do período Carolíngio, que seria posteriormente retomado durante a 

Reforma Gregoriana e o estabelecimento da chamada “trégua de Deus”, entre os séculos XI e 

XII, é a condenação moral ao homicídio entre cristãos. Esse ideal, ainda que longe de ter tido 

aplicabilidade perfeita durante o período medieval, concedeu uma justificativa ideológica para 

o estabelecimento de normas de sociabilidade entre os cavaleiros, e mesmo entre rivais547.  

 Nesse sentido, vale ressaltar que a sociedade medieval, ao menos da maneira que se 

manifestou na França e no Reino da Inglaterra, é marcada profundamente pelas disputas por 

reputação e honra, caracterizando uma verdadeira “sociedade de vingança”. O abrandamento 

das guerras e conflitos a partir dos Carolíngios, em movimento que seria continuado nos séculos 

seguintes, trouxe como principal consequência a transformação das guerras civis em 

 
544 BARTHÉLEMY, 2020, p. 27. 

545 Nesse sentido, segundo Barthélemy (Ibidem, p. 31), “[o] chefe de guerra só pode recrutar voluntários homens 

aos quais ele agrada, entre aqueles aos quais faz promessas de butim ou cujo orgulho ele infla. Ninguém é obrigado 

a segui-lo. Pode ser suficiente para alguns fazer o elogio da guerra e depois voltar para casa. E quanto aos que 

desistem, faltando com sua promessa, certamente uma desonra ou um descrédito os atinge [...] Em outras palavras, 

esses guerreiros não devem uma obediência estrita, automática a um chefe, a um Estado digno desse nome. 

Certamente, para mobilizá-los, a pressão social é forte [...] Mas é sempre necessário que eles partam e guerreiem 

de sua plena vontade, e por uma virtude da qual eles têm o mérito pleno que os honra.” 

546 Ibid., p. 93 – 97.  

547 Ibid., p. 104; p. 317 – 318.  



129 
 

empreendimentos sazonais, acompanhados de grandes assembleias, caracterizados pela 

vingança indireta (ou seja, pelo ataque às vilas de camponeses), por traições e por capturas de 

nobres548, mas também pelo aumento das salvaguardas. Anteriormente, um nobre capturado 

frequentemente seria denunciado ao rei por traição, agora, porém, seria mantido como refém 

ou hóspede pelo vencedor. Assim, explica o autor: 

“Os senhores encarceradores pretendem obter, por meio dos cativos que detêm em seus 

castelos – frequentemente em torres altas de madeira ou, mais a Leste, em promontórios 

escarpados, dominando os vales do maciço central – concessões mais do que resgates. 

Isso quer dizer que eles tratam esses Cavaleiros cativos de maneira mais ou menos 

amigável, alternando oferta s e ameaças, indo às vezes a ponto de cegá-los, mas temendo 

mata-los por medo de represálias e da desaprovação da nobreza”549. 

Essas transformações na guerra, revelam muito sobre a realidade por trás do pano de 

fundo ideológico da Cavalaria. Em primeiro lugar, esses aristocratas fazem parte da nobreza, 

são filhos de proprietários de terras, de modo que não convém o derramamento exagerado de 

sangue. Por essa razão, as principais vítimas do conflito são os camponeses, que são mortos, 

violentados ou têm suas terras pilhadas pelo senhor vizinho. O seu senhor, ao qual cabe o dever 

de protegê-lo, recebe assim uma justificativa legítima para ele próprio pilhar as terras dos servos 

de seu rival. Em verdade, as guerras de vingança combinadas ao discurso moralizante cristão, 

permite disfarçar a opressão feudal na narrativa de defesa cavaleiresca “das viúvas e dos órfãos, 

das mulheres e dos camponeses desarmados”550, ao mesmo tempo em que reitera a posição 

social privilegiada dos Cavaleiros e consagra a violência simbólica aos estratos mais 

vulneráveis da sociedade.  

A partir da chamada “mutação cavaleiresca”, no século XI, há um reforço desse aspecto 

instrumental da Cavalaria, por meio do desenvolvimento daquilo que seria considerado por 

autores subsequentes como as práticas de cavalaria clássicas: o adubamento, a exaltação da 

proeza individual, a realização de belos gestos entre Cavaleiros e a prática dos jogos, sobretudo 

nos torneios medievais sazonais551. O adubamento é um ritual cerimonial de entrega de armas 

ao jovem cavaleiro, comumente celebrado na corte de um príncipe regional, e possui dupla 

 
548 BARTHÉLEMY, 2020, p.143 – 154. 

549 Ibid., p. 178. 

550 Ibid., p. 585 

551 Ibid., p. 205 – 288.  



130 
 

função: marcar a maioridade do adubado, e estabelecer entre adubado e autoridade adubadora, 

uma relação de fidelidade552, ainda que esta não se confunda com a vassalagem, a qual exige a 

prestação da chamada homenagem. A exaltação da proeza individual, por sua vez, viu-se cada 

vez mais presente com o desenvolvimento da heráldica, que permite distinguir, seja no campo 

de batalha, seja em tapeçarias e gravuras posteriores, as façanhas individuais dos Cavaleiros, 

em oposição às façanhas coletivas553.  

Essa consagração dos cavaleiros, será, ainda muito estimulada nas cortes regionais, 

sobretudo por meio da realização de torneios e festas patrocinados pelos príncipes554. Não se 

trata de uma ação ingênua ou sem propósito. No contexto do fortalecimento dos poderes reais, 

e de ascensão da burguesia como um grupo de interesse que não mais poderia ser ignorado, e 

que buscava a pacificação das rotas comerciais e a proliferação do comércio555, a prática dos 

jogos e dos torneios, o aumento das solenidades cavaleirescas, a construção de um ambiente de 

incentivo às práticas esnobes da Cavalaria e, ainda, a elaboração de romances e poemas que 

exaltam as virtudes do guerreiro aristocrata, como a Canção de Rolando (escrito entre 1130 e 

1170), Tristão e Isolda (escrita durante o século XII), as histórias de Lancelote e do Ciclo 

Arturiano, não podem ser dissociados de um esforço dos príncipes em compensar a perda do 

poder da nobreza, a partir do incentivo às prodigalidades e da concessão de privilégios556. 

É nesse contexto, de uma nobreza guerreira em uma sociedade de vingança, detentora 

de privilégios e formalidades próprias, que se posiciona a instituição do Tribunal da Cavalaria. 

Esse Tribunal era, em seus vários aspectos, uma anomalia no sistema jurídico inglês: quase 

inteiramente um modelo importado do continente (sobretudo de ascendência francesa), o 

tribunal estendia a sua jurisdição a todos os casos envolvendo os chamados “duelos de 

cavalaria”. Para que um combate fosse assim caracterizado alguns elementos comuns poderiam 

ser identificados: primeiramente, o fato em questão precisa de alguma forma versar sobre temas 

envolvendo guerra ou traição557 – em diversos casos, esses núcleos se entrelaçavam – em 

 
552 Barthélemy, 2020, p. 214. 

553 Ibid., p. 255.  

554 Ibid., p. 359 

555 Ibid., p. 363. 

556 Ibid., p. 588.  

557 RUSSEL, 1977, p. 176 – 177.  



131 
 

segundo lugar, o litígio poderia (ou não) envolver fatos ocorridos no exterior558; por fim, 

comumente, as partes se enfrentando eram nobres ou cavaleiros559. 

A origem desse tribunal está na necessidade de solucionar os litígios que surgiam em 

meio a um exército em campanha, cuja competência recaía sobre os oficiais em comando. Os 

costumes e práticas desses oficiais padronizaram-se, dando origem a um ius armorum560, um 

direito comum dos cavaleiros, que paulatinamente se difundiria e alcançaria seu ápice a partir 

da criação das cortes marciais no século XIV.  

A abrangência da jurisdição desses tribunais, no início, para  engolfar todos os casos 

envolvendo crimes cometidos no exterior é bem exemplificada pelo caso Jean Visconti v. 

Thomas de La Marche (1350)561: Visconti era um cavaleiro cipriota que acusou La Marche, 

filho bastardo do rei francês à serviço do rei da Sicília, de traição contra este, por ter 

conhecimento de uma conspiração para sequestrar o rei e seu juiz-chefe, mas não cumprir o seu 

dever de denunciar o fato, bem como por trazer notícias falsas em suas cartas a respeito dos 

acontecimentos na Sicília. O duelo foi sediado em Westminster, sob a vista do rei Eduardo III 

da Inglaterra e o cavaleiro cipriota foi derrotado, sua vida sendo poupada tão somente por uma 

intervenção do monarca.  

 O caso descrito traz ainda uma segunda peculiaridade: a natureza do crime de traição no 

Direito medieval europeu. A constituição desse delito ao longo dos séculos é uma verdadeira 

colcha de retalhos fundada em dois conceitos provenientes de sistemas político-jurídicos 

distintos. Em primeiro lugar, há a ideia germânica de seditio, isto é, da quebra da confiança 

entre um vassalo e seu senhor; em segundo lugar, o conceito romano de majestas associado ao 

crime de lesa maiestatis, isto é, um insulto àquele investido com poderes da autoridade pública, 

particularmente na Europa do medievo, o rei562.  Assim, tanto no processo romano dos casos de 

traição quanto no processo medieval, se verificavam alguns aspectos: a possibilidade de julgar 

um acusado após a morte, a condenação da memória do traidor a partir da infâmia, o confisco 

de seus bens e a extensão da punibilidade a seus filhos, em alguns casos, a partir da pena capital, 

 
558 ELEMA, 2012, p. 77 – 82.  

559 RUSSEL, 1977, p. 176 -177.  

560 Ibidem, p. 77 – 82.  

561 Ibidem, p. 81.  

562 BELLAMY, J. G. The Law of Treason in England in the Later Middle Ages. 1.ed. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2004, p. 1 – 10.  



132 
 

em outros, deserdando-os. Outro aspecto essencial desse processo, foi a equivalência entre o 

ato de traição em si e a falha no dever de informar determinada conspiração quando dela se 

toma conhecimento, como no caso proposto contra La Marche.  

Há, ainda, uma correlação entre a expansão dos delitos considerados como traição, a 

incorporação dos conceitos romanos e uma mudança de paradigma na figura real. Durante o 

início da Idade Média, entendia-se que um súdito devia lealdade a seu soberano, o que não 

necessariamente significa obediência plena. Há, entre ambos, uma relação de confiança, de 

modo que os dois teriam de se submeter à lei do reino. Por essa razão, antes do século XIII, 

segundo Bellamy:563 

“It was even argued that a man wronged by his king had a duty, after offering formal 

defiance [diffidatio], to seek justice through rebellion. Who was in the right would be 

decided by judgement of God as revealed by victory in pitched battle. By no accident 

did the baronial rebels in England in 1215 call themselves the 'army of God'”564. 

É a partir do entendimento de que os reis eram “soberanos”, isto é, de que não se 

submetiam, no plano temporal, a nenhuma outra autoridade – ao mesmo tempo em que se 

aproximavam, em uma aspiração teocrática, a postura de vice-reis de Deus565 – que essa visão 

passa a mudar e surge, portanto, o entendimento de que o súdito deve obediência ao monarca, 

que é também leges solutus. Na Europa continental, para a constituição dessa nova monarquia, 

houve um movimento intencional da realeza de apropriação das estruturas jurídicas romanas, 

que paulatinamente ocuparam o Direito germânico pré-existente566 – em uma tentativa de imitar 

os imperadores de outrora. Entretanto, na Inglaterra, a influência romana permeou o sistema 

jurídico sobretudo por meio da Igreja e dos doutrinadores567, com as grandes reformas na 

 
563 BELLAMY, 2004, p. 10 – 11.  

564 “Alegou-se que um homem injustiçado por seu rei, tinha o dever, após oferecer o desafio formal [diffidatio], de 

buscar justiça através da rebelião. Aquele que tivesse consigo o Direito, seria decidido por meio do Julgamento de 

Deus como revelado pela vitória em uma batalha campal. Não foi por acidente que os barões rebeldes na Inglaterra 

em 1215 chamavam-se de ‘o exército de Deus’”. Tradução livre.  

565 Ibidem, p. 10 – 14.  

566 Ibidem, p. 1 – 10.  

567 Ibidem.  



133 
 

maneira pela qual a traição por meio da rebelião foi tratada, surgindo a partir do reinado de 

Eduardo I – após as rebeliões galesas e escocesas568. 

No final do século XIII, uma miríade de atos compunha o tipo penal da traição: o 

assassinato do rei, de sua mãe, de seu pai, da consorte, de seus filhos ou filhas, bem como o 

planejamento para fazê-lo. Poderia, ainda, ser considerado um criminoso aquele que buscasse 

adivinhar a morte do rei, planejasse usurpar o trono ou traísse o exército real. A essa lista, 

haveria de se somar crimes de natureza financeira, como a falsificação de moedas ou do selo 

real569. Em 1279, cerca de duzentas e noventa e seis pessoas foram condenadas à morte por 

enforcamento, como penalidade por terem extraído da borda das moedas reais uma parcela do 

metal que as compunha – um delito que poderia, em última instância possibilitar a cunhagem 

de novas moedas por pessoas não autorizadas a fazê-lo570. A primeira codificação dos crimes 

de traição no Direito Inglês remonta ao Estatuto das Traições de 1352571.  

Antes da Peste Negra572, a maneira comum de acusar alguém de alta traição era via o 

Appeal573 nas cortes de Common Law, e o julgamento seria feito, normalmente, por meio do 

júri. Se proposto o combate, ainda que raro, um acordo somente poderia ser alcançado com o 

consentimento do monarca574. A lista de pessoas aptas a propor um Appeal de traição era ampla, 

abrangendo, inclusive, menores de idade e servos – mas havia restrições a quem participara do 

fato como conspirador e àqueles que, apesar de não tomarem parte, com ele consentiram575.  

 Há alguns casos de traição julgados por meio do combate nas cortes de Common Law 

no período anterior ao estabelecimento do Tribunal da Cavalaria. Dois desses casos, ao que 

tudo indica, datam aproximadamente do ano de 1096576. No primeiro Appeal, William de Eu 

 
568 BELLAMY, 2004, p. 23 – 59.  

569 Ibidem, p. 15 – 19.  

570 Ibidem, p. 17.  

571 ELEMA, 2012, p. 128.  

572Ibidem, p. 121 – 128.  

573 BELLAMY, Op. cit., p. 19 – 20.  

574 Ibidem.  

575 Ibidem, p. 19 – 20. 

576 Apesar de Neilson colocar o caso Orgar v. Edgar the Atheling como sendo de “aproximadamente” 1096. A 

evidência de que Edgar não lutou por conta própria, mas por intermédio de um campeão, devido a sua idade 

avançada, bem como o fato de se desconhecer exatamente quando nasceu Edgar, torna provável que a disputa 

tenha ocorrido posteriormente, inclusive já nos primeiros anos do século XII.  



134 
 

foi acusado de traição, lutou um duelo judicial e, derrotado, teve seus olhos retirados. A 

mutilação, então, haveria de servir como prova para todos de sua “traição e iniquidade”577. O 

segundo caso é Orgar v. Edgar the Atheling578. Edgar era o um membro da casa de Wessex, 

tendo sido eleito ao trono em 1066, porém, em razão subida ao poder de Guilherme I, não fora 

coroado. Orgar, que também era inglês, acusou o réu de alegar que a cora pertencia a si e a seus 

filhos por direito. Em razão de sua idade avançada, o tribunal permitiu a Edgar a seleção de um 

campeão, ocasião rara nos Appeals. Em combate, Orgar foi derrotado por outro inglês, Godwin 

de Winton, que o teria esfaqueado com uma adaga que o appellor escondera em suas botas 

ilegalmente, mas que seu adversário conseguira tomar durante o embate.   

 O terceiro caso de traição no qual efetivamente ocorreu uma batalha entre as partes foi 

Henrique de Essex v. Robert de Montford (1163)579. Henrique era o porta-estandarte do rei na 

guerra no País de Gales e, durante uma batalha em 1157, supostamente gritou que o monarca 

havia sido morto e jogou no chão o estandarte real. O evento, ainda que aparente se tratar de 

uma confusão ocorrida no calor do combate, foi suficiente para que o nobre fosse acusado de 

traição, sob a premissa de que seus atos desmoralizaram as tropas e poderiam ter resultado em 

uma humilhante derrota para a coroa inglesa. O appellor, Robert de Montford, enfrentou-o em 

uma ilha no rio Tâmisa, próxima a Abadia Reading. Henrique foi derrotado e dado como morto, 

seu corpo dado aos monges da abadia para que fosse preparado aos ritos funerários. Conta-se, 

então, que, passado algum tempo, Henrique despertou, ao que rei optou por demonstrar-lhe 

misericórdia e aceitou que o réu condenado se tornasse um monge. Esse caso é interessante 

precisamente porque novamente entrelaça os aspectos espirituais e temporais de um julgamento 

por batalha: Henrique, derrotado em combate, é condenado perante pelo juízo divino, ao que 

lhe resta somente a pena de morte. Entretanto, “revivido”580, sua pena é abrandada pelo mesmo 

Deus que o condenou, e cabe ao rei, nessa situação, ser misericordioso.  

 Entre o final do século XII e durante a maior parte do século XIII os Appeals de traição 

parecem cair em desuso, somente para ressurgirem em 1294 no caso Normaund v. Renulf581. 

Apesar desse litigio não deter grande importância, o fato de ser o primeiro caso criminal de 

 
577 NEILSON, 1891, p. 59.  

578 Ibidem, p. 59 – 60.  

579 Ibidem, p. 61 – 62.  

580 Ibidem, p. 62.  

581 RUSSEL, 1977, p. 180 – 181.  



135 
 

traição em aproximadamente cem anos, pode indicar um ressurgimento da prática na esteira da 

popularização e difusão dos ideais de cavalaria582. Isso parece se confirmar pelo Appeal Vescy 

v. John (1294)583, que possui características absolutamente distintas de casos criminais 

anteriores. Nesse litígio, o appellor processou um nobre irlandês por difamação, pois este o 

havia acusado de traição. O rei Eduardo I ordenou que o caso fosse transferido para 

Westminster, e, em seguida, rejeitou o processo como um todo alegando que: a promessa de 

batalha havia sido feita antes que o combate fosse devidamente adjudicado pelo tribunal, bem 

como que o tribunal não julgaria um caso envolvendo difamação. Chama atenção, nessa disputa, 

a menção ao uso de armaduras e lanças, presentes desde muito cedo no julgamento por combate 

francês, mas inéditos no Inglês584, bem como a alegação de uma ação direcionada de maneira 

clara e inequívoca contra a honra do oponente (qual seja, a difamação), que busca adentrar o 

sistema jurídico e justificar uma lide por meio do seu entrelaçamento (mas não de sua 

equivalência) com crime de traição. O caso traz, ainda, uma marca que se irá verificar em 

disputas subsequentes, isto é, a presença da intervenção real. 

Cabe ressaltar que, apesar da intervenção do rei nos assuntos jurídicos não ser uma 

novidade para a monarquia centralizada da Inglaterra, especialmente no tocante aos casos de 

traição, é inegável que a postura de Eduardo I, rejeitar os excessos dos duelos de honra da 

cavalaria e impedir a realização do julgamento por combate com base em alegações de vícios 

formais no processo, era relativamente incomum – mas viria a tornar-se cada vez mais rotineira 

ao longo das décadas subsequentes. Um exemplo, é o caso Punchardon v. Castel (1351), um 

Appeal de traição entre dois cavaleiros, envolvendo fatos ocorridos na Bretanha, no qual o rei 

interviu para conceder a vitória ao polo passivo585.  

Contudo, isso não significa que os monarcas atuaram ativamente para coibir, desde o 

início, os duelos de cavalaria. Pelo contrário, os sucessores de Eduardo I não só estimularam-

nos, como também buscaram tomar parte neles. Assim, tanto Eduardo III, como Ricardo II e 

Henrique V propuseram duelos contra o rei da França para decidir o destino deste reino e pôr 

um fim à hoje denominada Guerra dos Cem Anos586 – ainda que, há de se ressaltar, tais duelos 

 
582 RUSSEL, 1977, p. 180 – 181.  

583 Ibidem, p. 181.  

584 ELEMA, 2012, p. 252 – 257.  

585 RUSSEL, op. cit., p. 182 – 183.  

586 Ibidem, p. 182.  



136 
 

propostos, pelos requisitos citados no início deste capítulo, não constituem duelos judicias em 

sentido próprio. É, porém, nesse contexto de busca por honra, glorificação dos combates 

pessoais e difusão acelerada dos ideais cavaleirescos, em que se posiciona o surgimento do 

Tribunal da Cavalaria durante o século XIV. O primeiro caso que certamente se desenvolveu 

sob sua jurisdição é Burnel v. Morley (1346)587.  

Há uma profunda discussão a respeito da data de criação e as condições nas quais surgiu 

essa corte. Segundo Squibb588, o mais provável é que seus poderes jurisdicionais lhe tenham 

sido delegados pelo Conselho do Rei, já que somente esse órgão, anteriormente, poderia lidar 

com casos nos quais a Common Law, por suas limitações territoriais e pessoais, não poderia ser 

aplicada. Essa tese é rejeitada por Keen589, para quem o Tribunal foi uma consequência natural 

da extensão dos poderes do Constable e do Marechal da Inglaterra nos exércitos reais e, 

precisamente por essa razão, o corpo jurídico aplicado era o ius armorum.  

As principais razões por trás da disputa, porém, estão fundadas no entendimento da 

amplitude da jurisdição da qual gozava o tribunal. Na avaliação de Squibb590, há um equívoco 

na tradução do termo Curia Militaris empregado pelos autores medievais para se referir a essa 

corte. Ao invés de se referir a um tribunal marcial em sentido amplo, o termo miles 

possivelmente está sendo empregado no sentido de “cavaleiro” de modo que seria um Tribunal 

dos Cavaleiros (e não um Tribunal dos Cavaleiros e uma corte marcial). Nesse sentido, a falta 

de disciplina dos soldados em campanha, bem como outras atribuições que o Constable e o 

Marechal teriam, em tempos de guerra, junto aos exércitos reais não se confundiam com os 

trabalhos do Tribunal da Cavalaria.  

Para Keen591, porém, a jurisdição da Cavalaria e a jurisdição dos oficiais militares em 

geral, apresentavam intersecções. Um dos exemplos trazidos pelo autor, são os casos 

envolvendo disputas a respeito de brasões de armas. Sabe-se que o Tribunal da Cavalaria tinha 

competência para solucionar esses casos e, ao mesmo tempo, que os oficiais em campo 

 
587 RUSSEL, 1977, p. 182.  

588SQUIBB, G. D. The origin and medieval jurisdiction of the Court. In: The High Court of Chivalry: A Study 

of the Civil Law in England. Oxford: Clarendon Press, 1997, p. 1 – 28.  

589 KEEN, Maurice. The Jurisdiction and Origins of the Constable’s Court. In: Nobles, Knights, and Men-At-

Arms in the Middle Ages. Londres: The Hambledon Press, 1996, p. 135 – 148. 

590 SQUIBB, 1997, p. 3 – 10.   

591 KEEN, op. cit., p. 138 – 145.  



137 
 

poderiam conceder aos soldados tais brasões. Assim, não é absurdo propor que os mesmos 

oficiais poderiam também resolver as disputas envolvendo os brasões concedidos por eles.  

Uma evidência mais contundente para sustentar o argumento de Keen, porém, está na 

miríade de casos nos quais o Tribunal da Cavalaria julgou decisões que haviam sido tomadas 

por comandantes do exército592. Assim, conclui o autor que a jurisdição do Tribunal da 

Cavalaria era apenas um pouco maior que aquela dos oficiais do exército real, sendo as 

principais diferenças a possibilidade de trazer causas que envolviam valores maiores ou 

acusações mais graves para a Corte dos Cavaleiros593, bem como a perenidade do Tribunal da 

Cavalaria quando comparada ao tribunal ad hoc estabelecido em cada séquito militar durante 

campanhas.  

Um último problema referente aos poderes do Tribunal da Cavalaria foi a expansão não 

só de sua jurisdição, mas também de seu uso a partir da segunda metade do século XIV. Em 

especial, aponta-se o maior número de litigantes a partir desse período como uma consequência 

não só da propaganda dos ideais cavaleirescos promovida, sobretudo, no reinado de Eduardo 

III, mas também pelas diversas campanhas da Guerra dos Cem Anos, que foram responsáveis 

por aumentar a participação de soldados ingleses em territórios fora da jurisdição da Common 

Law594, e a aparição de problemas envolvendo a distribuição dos espólios de guerra, o direito 

de manter prisioneiros e receber o resgate, a observância de cartas de salvo-conduto, entre 

outras questões militares que viriam a ser resolvida pelo Constable e o Marechal. Desse modo, 

sabe-se que, além de julgar os chamados “feitos de armas” e de guerras dentro e fora do reino, 

em 1389, a Corte recebia petições envolvendo contratos, empréstimos, dividas, invasões de 

propriedade e até mesmo furto de bens595. Mesmo Ricardo II, uma vez deposto, foi acusado de 

abusar de suas prerrogativas reais para levar Appeals que poderiam ser julgados pelos Tribunais 

de Common Law para a Corte dos Cavaleiros596.  

 
592 Cf. KEEN, 1996, p. 141.  

593 Ibidem, p. 142.  

594 Ibidem, p. 147;  

595 SQUIBB, 1997, p. 18 – 21.  

596 KEEN, Op. cit., p. 135 – 138.  



138 
 

            Esse tribunal era presidido por dois funcionários da coroa, o Lorde Marechal (Earl 

Marshal) e o Alto Lorde Constable597 (Lord High Constable)598, dos quais o segundo detinha 

maior autoridade599, dado que sua competência derivava das atribuições e do escritório do 

Vicário Geral sob o Rei600. Apesar dos procedimentos serem semelhantes àquele de um Appeal 

trazido perante as cortes de Common Law, alguns elementos eram visivelmente distintos, 

reiterando que o tribunal fora, em grande medida, uma importação do modelo francês.  

O appellor601 (ou ainda o polo ativo da relação jurídica processual, em sentido amplo) 

que desejasse provar seu caso perante o tribunal da cavalaria primeiro deveria peticionar o Rei-

em-Conselho, apresentando um documento com a lista das reclamações602. Em seguida, o caso 

seria transferido para o Tribunal da Cavalaria. Uma vez que estivesse nessa corte, perante o 

Constable deveria apresentar os detalhes de seu caso, oferecendo-se provar por meio do duelo 

– mais especificamente, oferecendo a prova “a partir de seu corpo”603, assim como nos Appeals 

de Common law, desde que não fosse possível provar de outra maneira. Então, entregava sua 

luva (gauntlet) para o tribunal. O réu, por sua vez, haveria de dizer que iria defender a sua 

honra, podendo então optar pela entrega de sua luva ao tribunal ou pela aceitação da luva de 

seu oponente.  

Algumas alterações no procedimento tradicional do julgamento por batalha são 

encontradas nesse procedimento inicial: notadamente, a cerimônia das luvas, parte da promessa 

de batalha, se encontra, no Tribunal da Cavalaria, no momento da oferta da batalha. Está 

ausente, ainda, a opção do réu de optar pelo júri ou outra forma de prova, precisamente porque 

o combate só seria autorizado pela corte se esta entendesse que não havia outro método 

 
597 ELEMA, 2015, p. 77 – 82.  

598 Na Inglaterra Medieval, existiam diversos oficiais denominados “Marechal” e “Constable”, mas somente um 

Lorde Marechal (Marechal da Inglaterra, ou Earl Marshal) e somente um Alto Lorde Constable, ou Constable da 

Inglaterra (Lord High Constable). Ao se referir a “Marechal” e “Constable” ao longo dessa pesquisa, sempre se 

estará fazendo referência a esses oficiais maiores (cf. SQUIBB, 1997, p. 1 – 11).  

599 Na verdade, em muitos autores, o Marechal é definido como um “tenente” do Constable (cf. ibidem, p. 1). 

600 RUSSEL, 1977, p. 176 – 177.  

601 Um outro aspecto interessante do processo penal na jurisdição da Corte da Cavalaria, é a autorização de cross-

Appeals (ou processos cruzados), isto é, acusações simultâneas (mas não necessariamente envolvendo o mesmo 

tipo penal) entre as partes. Assim, um réu acusado por um appellor, poderia, no mesmo processo, acusar seu 

adversário de ter cometido um crime (cf.  Ibidem, p. 218). 

602 SQUIBB, op. cit., p. 22 – 25.  

603RUSSEL, op. cit., p. 184.  



139 
 

probatório adequado. Entretanto, o réu poderia optar pela rejeição do duelo se aquele que o 

acusava era infame604. 

A promessa da batalha seria feita durante a fase instrutória do processo, assim como nos 

casos civis e penais, mas seu modelo era distinto. Em primeiro lugar, o Constable deveria 

designar uma data e um local para que a batalha fosse lutada, com a adição de um prazo mínimo 

de quarenta dias distando a promessa e o combate prometido, bem como designar as armas que 

seriam utilizadas. Por fim, as partes deveriam coletar pledges, isto é, pessoas dispostas a jurarem 

que os litigantes compareceriam na data estipulada pelo tribunal e não emboscariam, seja 

pessoalmente, seja por meio de terceiros que os apoiassem, seu adversário605. Esses pledges 

poderiam ser multados não só na hipótese de ausência de uma das partes, mas também se aquele 

que garantiam viesse a morrer em razão de causas não naturais, isto é, se em decorrência de sua 

própria ação e, portanto, com culpa, falece606.  

 A arena era, então, construída, e sua estrutura apresentava distinções daquela utilizada 

nas cortes de Common Law. Haveria de ter aproximadamente 18,28 metros de extensão e 12,19 

metros de largura, adotando, portanto, um formato retangular. Ao seu redor, seriam colocadas 

grades de ao menos 2,13 metros – altura necessária para que nenhum cavalo saltasse por ela – 

sendo instalados portões nas extremidades leste e oeste607. Montar-se-ia um estrado, sobre o 

qual sentaria o monarca, caso se fizesse presente, e abaixo do qual seriam posicionados o Lorde 

Marechal e o Constable. Fora esses oficiais, sargentos-de-armas deveriam estar posicionados 

em ambos os portões. Por fim, seriam ainda organizadas tendas para os participantes.  

 Diferentemente do procedimento nas hipóteses do Writ of Right e do Appeal nos 

tribunais de Common Law, os participantes não se dirigiam primeiro à corte para realizarem 

seus juramentos. Ao contrário, haveriam de fazê-lo na arena608. Assim, o Appellor seria o 

 
604 RUSSEL, 1977, p. 184. 

605 Ibidem.  

606 Russel (cf. Ibidem, p. 208) traz o exemplo de um acusado que morreu após uma rebelião e, mesmo assim, houve 

a condenação ao pagamento de uma multa ao appellor.  

607 RUSSEL, 1977, p. 184 – 185.  

608 Isso não significa, porém, que o rito do dia se iniciasse necessariamente no campo de batalha. Sabe-se que ao 

menos o Apellor, no início da manhã, dirigia-se a Igreja para que seus equipamentos fossem benzidos (cf. Ibidem, 

p. 197). É plenamente possível que o réu fizesse o mesmo.   



140 
 

primeiro a adentrar o campo a partir do portão leste609, trajando armadura completa e com seu 

visor abaixado, onde seria encontrado pelo Marechal e o Constable, devendo este último 

questionar quem era o cavaleiro e porque ele viera armado para aquele local. A resposta do 

appellor é registrada por Russel610: 

“I am such a man A of B, the appellant, who am come armed and mounted, as you see, 

to the door of these lists to demand an entry, to make and endeavour to prove mine intent 

against X of Y and to acquit my pledges”611. 

 O Constable deveria verificar a identidade do cavaleiro e autorizar a sua entrada. O 

appellor era levado ao rei, junto ao seu conselheiro jurídico, e pedia ao Marechal e ao Constable 

que o liberassem de seu juramento de que compareceria em determinada hora e local. Os 

oficiais, entretanto, não eram aqueles que deveriam fazê-lo se na presença do rei estivessem – 

de modo que apenas aconselhavam o monarca a libertar o participante de suas promessas. O rei 

poderia optar por fazê-lo naquele momento, ou posteriormente, mas, ainda assim, antes do 

combate612. O réu então comparecia pelo portão oeste, e o mesmo procedimento era realizado. 

 Durante essa cerimônia, um oficial do Constable tomava nota, nos registros do tribunal, 

a respeito da ordem, do tempo, do modo, das armas e do cavalo que os participantes traziam 

consigo quando chegaram ao tribunal. A cada participante deveria ser atribuído um conselheiro 

para fiscalizar as partes no momento anterior ao combate. Por fim, cada um dos participantes 

teria suas armas fiscalizadas e, segundo Russel613, mesmo suas lanças seriam cortadas para 

assegurar que nenhuma fosse maior ou menor que o outra, demonstrando a preocupação 

existente no combate judiciário para que nenhum participante estivesse em uma situação 

desvantajosa.  

 
609 Segundo Russel (1977, p. 197), os participantes não compareciam sozinhos a arena, pelo contrário, mais 

comumente trazia consigo um séquito, composto pelo conselheiro jurídico, um armeiro e alguns servos. O autor 

extrai essas informações de um relato datado do século XV de John Hill, um sargento real. Essa postura apenas 

ressalta como as batalhas de cavalaria eram um fenômeno jurídico que envolvia, acima de tudo, a nobreza.  

610 Ibidem, p. 185.  

611 “Eu sou o homem A de B, o apelante, que vem armado e montado, como você vê, para o portão dessas listas 

para exigir a entrada, para que eu possa fazer minha jornada para provar minha intenção contra X de Y e para 

libertar os meus juramentos”. Tradução livre.  

612 Ibidem., p. 186. 

613 Ibidem, p. 188.  



141 
 

 Os juramentos poderiam ser feitos perante o rei ou já no local designado para o combate, 

as listas, sendo que a presença do Constable para supervisionar os juramentos era 

imprescindível. O appellor jurava primeiro, colocando sua mão direita sobre um símbolo 

religioso (um crucifixo e a Bíblia). Poderia, ainda, ser exigido que se ajoelhasse. O conteúdo 

de seu juramento era simples, seguia a fórmula do Appeal de alegar a verdade do caso. Uma 

vez que tivesse terminado, deveria se retirar e o réu seria chamado a frente, para que fizesse ele 

próprio seu juramento a respeito de sua causa ser verdadeira614. Há de se notar que esse 

juramento do Tribunal da Cavalaria possuía distinções tanto na ordem em que os participantes 

se pronunciavam, quanto em sua posição, dado que não se recorria a tradicional fórmula de se 

colocar a mão esquerda sobre a mão direita do oponente.  

 Um segundo juramento era feito. Nesse segundo rito, porém, não só as partes juravam 

que não empregariam feitiços e artifícios mágicos, mas também que haviam comparecido no 

dia estabelecido e com as armas e equipamentos autorizados pela corte. Novamente, jurava 

primeiro o appellor e depois o acusado. Finalmente, as partes eram novamente reunidas perante 

o Constable, suas mãos direitas unidas, para que uma proclamação fosse feita615:  

“Take each Other by the right hand, and I declare in the king’s name that neither of you 

be so hardy violently to handle the other upon your peril”616. 

 Esse comentário peculiar dirigido aos participantes chama a atenção do pesquisador. 

Como já dito, e evidenciado anteriormente, apesar da morte ser um resultado raro nos duelos, 

as lutas frequentemente tornavam-se brutais, sobretudo em casos criminais, em razão de pairar 

sobre estes a possibilidade da aplicação da pena capital. Ao declarar, entretanto, que os 

adversários não serão violentos em excesso, o Constable revela uma visão do duelo a partir do 

ideal cavaleiresco, em que os participantes, apesar de adversários, mantêm a todo momento 

uma postura honrosa que os deveria separar da barbárie. Isso, evidentemente, é uma visão 

romântica que não correspondia, necessariamente, à realidade.  

 
614 RUSSEL, 1977, p. 190.  

615 Ibidem, p. 191.  

616 “Apertem a mão direita um do outro, e eu declaro em nome do rei que nenhum de vocês será tão violento para 

colocar o outro sobre um grave perigo”. Tradução livre.  



142 
 

Um bom exemplo é o caso Sir John Annesley v. Thomas Katrington (~1380)617. 

Katrington era um escudeiro que fora acusado de vender o castelo de seu senhor aos franceses 

no contexto da Guerra dos Cem Anos. O caso foi adiado diversas vezes até que fora decidido 

definitivamente que o Tribunal da Cavalaria teria plenos poderes para julgar casos ocorridos no 

exterior618. O combate, segundo Neilson619, foi intenso e duradouro, com os participantes 

usando suas lanças, seguido de suas espadas e, por fim, as adagas. O esgotamento de ambos os 

participantes era tão evidente, que Sir John Annesley tropeçou enquanto investia para um ataque 

contra o escudeiro, sendo incapaz de enxergar devido ao suor que escorria sobre o seu rosto. O 

réu, então, aproveitou-se do momento para tentar derrotar no combate corpo a corpo o seu 

adversário, mas ele também caiu, dessa vez sobre o corpo do outro, incapaz de se mover. O rei 

interviu e parou a luta para examinar os participantes. O escudeiro estava tão exausto, que era 

incapaz de falar ou ficar de pé sem auxilio. Eventualmente, o monarca optou por retomar a luta, 

inclusive posicionando os adversários na exata posição em que se encontravam quando o duelo 

fora interrompido. No entanto, enquanto o cavaleiro foi capaz de se dirigir ao campo de batalha 

sem muitas dificuldades, Katrington colapsou ao se levantar da cadeira onde estava sentado. 

Em pouco tempo, foi declarado que o escudeiro havia perdido o combate. Ele morreu no dia 

seguinte, delirando em razão da exaustão de seu corpo.  

 O primeiro pronunciamento do Constable seria seguido por uma fala dirigida 

individualmente a cada participante, conclamando-o a utilizar de todos os meios a disposição 

para provar-se correto na disputa e estabelecendo, ainda, que o combate teria fim quando um 

dos participantes se rendesse ou estivesse morto620. Provavelmente, os combates no Tribunal 

da Cavalaria adotavam a regra segundo a qual, se o réu permanecesse lutando até o aparecer 

das primeiras estrelas, seria declarado inocente. Por fim, um arauto leria uma proclamação dos 

oficiais encarregados da corte determinando que ninguém poderia interferir no resultado da 

batalha.  

 Durante o combate, os participantes lutariam vestidos com armadura completa e 

montados a cavalo (exceto em Appeals de homicídio trazidos perante a corte621), podendo 

 
617 A respeito da data, é incerta, mas sabe-se que ocorreu por volta de 1380, após uma série de adiamentos. Cf. 

NEILSON, 1891, p. 171 – 176.  

618 Ibidem, p. 172.  

619 Ibidem, p. 174 – 175.  

620 RUSSEL, 1977, p. 191.  

621 Ibidem, p. 201. 



143 
 

utilizar uma série de armamentos, que variavam conforme o período em que o combate foi 

lutado. Assim, se nos primeiros casos fala-se no uso de machados de guerra622, posteriormente, 

a espada longa torna-se mais comum. Os desafiantes poderiam empregar mais de uma arma, 

desde que assim fosse autorizado pelo tribunal. Jamais, no entanto, um duelista poderia ser 

favorecido pelo armamento que trazia consigo, deveria haver plena paridade623. Por fim, a luta 

poderia ser interrompida caso uma das partes desejasse confessar, bem como caso requisitassem 

bebida ou algum alimento.  

 O resultado de um duelo no Tribunal da Cavalaria teria diferentes consequências 

conforme o crime alegado pelo appellor – isto é, se tratasse de traição ou não. Na primeira 

hipótese, a parte que fosse derrotada seria desarmada, amarrada a um cavalo e arrastada até o 

local de sua execução. Ainda, seria quebrado uma das extremidades das listas como um símbolo 

de infâmia624. Para delitos menores625, as únicas diferenças eram a ausência do rito de destruição 

de parte da lista e a maneira pela qual o derrotado seria levado ao local de sua execução, dado 

que não era amarrado a um cavalo. É notável, que, diferentemente do Appeal nas cortes de 

Common Law, tanto o appellor quanto o réu estavam sujeitos ao risco da pena capital – isso 

não significa, porém, que não houvessem casos nos quais uma penalidade menos severa seria 

aplicada. Ainda que a exata razão pela qual havia tal diferença não esteja clara, é possível 

especular que, dada natureza do Tribunal da Cavalaria, isto é, de uma corte marcial cavaleiresca, 

havia o entendimento de que o derrotado, seja appellor ou réu, extirpado de sua honra e 

descoberto criminoso, teria como punição justa a morte, já que havia violado gravemente o 

código de conduta ao qual lhe associava a expectativa social em vida. Evidentemente, isso não 

significa que elementos de honra não estivessem presentes em outros processos do Direito 

medieval inglês, mas é certo que, nas disputas entre cavaleiros, este se destacava fortemente.  

  

  

 
622 RUSSEL, 1977, p. 199.  

623 Ibidem, p. 199 – 200.  

624 Ibidem, p. 194.  

625 Nem toda punição de um julgamento no Tribunal da Cavalaria resultaria necessariamente em morte ou alguma 

penalidade corporal, isso era uma peculiaridade do Appeal. Como já foi visto, a jurisdição dessa corte era ampla e 

envolvia inclusive disputas menores. Assim, por exemplo, segundo Squibb (1997, p. 22 – 25), disputas envolvendo 

um feito de armas teria como penalidade principal o desarmamento do cavaleiro derrotado e sua expulsão da arena.  



144 
 

CAPÍTULO 4  

DECLÍNIO E QUEDA DO JULGAMENTO POR COMBATE  

 

4.1. A Crise das Ordálias: explicações funcionalistas 

 Investigar as causas da decadência e posterior abolição formal do Julgamento por 

Combate, seja na Inglaterra, seja em outros países europeus, pressupõe, primeiramente, 

retroceder para o problema das ordálias, em específico, das ordálias unilaterais e de seu rápido 

desaparecimento da maior parte dos sistemas jurídicos medievais ainda no século XIII. É 

necessário, assim, determinar se há ou não uma relação entre a crise atravessada por esse 

instituto jurídico e aquela do duelo judicial, bem como estabelecer, em caso afirmativo, em que 

medida e sob quais termos essa relação se travou.  

 Nesse sentido, é fundamental compreender que o julgamento por combate, por estar 

fundado na ideia de um juízo divino, é uma espécie do gênero “ordália”, mas que se encontra 

sob o rol pouco extenso das ordálias bilaterais, junto a ordália da cruz, na qual dois indivíduos, 

sejam as partes, sejam seus campeões, tomam parte em uma prova competitiva cuja vitória, 

presume-se, será atribuída àquele que trouxer a causa verdadeira aos olhos de Deus. A crise a 

qual esse subcapítulo se refere, porém, diz respeito quase que exclusivamente às ordálias 

unilaterais, isto é, aquelas nas quais somente uma das partes, em geral o polo passivo da relação 

jurídica processual, coloca-se sob determinada prova, e que dependem, na maior parte das 

vezes626, de uma resposta involuntária do corpo humano, razão pela qual John M. Roberts627 

denominou-as “autonômicas”, ainda que o uso desse termo para caracterizá-las não seja usual 

na literatura especializada.  

 Em relação a história da Ordália na Europa Medieval, Bartlett traça uma distinção entre 

dois períodos: uma “pré-história”, na qual os registros são escassos e começam a surgir a partir 

 
626 Um exemplo de ordália unilateral não autonômica seria a chamada “Ordália do Caldeirão”, presente na tradição 

dos povos francos e, posteriormente, difundida para outros reinos Europeus. Nesse modelo, colocava-se sobre o 

fogo um caldeirão com água e atirava-se um anel a este. O participante, então, deveria, com seus braços e mãos 

descobertos, retirar o anel da água para vencer a prova. Cf. BARTLETT, Robert. Trial by Fire and Water: the 

Medieval Judicial Ordeal. 1.ed. Vermont: Echo Points Books & Midia, 2014, p. 4 – 10.   

627 ROBERTS, John M. Oaths, Autonomic Ordeals, and Power. American Anthropologist, Nova Jersey, vol. 67, 

n° 6, 1965, p. 186 – 212.   



145 
 

de 500 d.C., e uma “história”, que tem início com as reformas do Império Carolíngio, a difusão 

e expansão do uso das ordálias, bem como do registro desses usos a partir de 800 d.C.628. 

Segundo esse autor, há duas tradições claramente distinguíveis do uso da ordália, a primeira, 

mais antiga, seria aquela dos Francos, e se difundiu para os sistemas jurídicos dos saxões do 

oeste (isto é, dos grupos saxões que habitavam o sul da Grã-Bretanha), dos visigodos, dos 

lombardos e dos frísios a partir do século VII; a segunda, mais recente, teria se desenvolvido 

na Irlanda de maneira mais ou menos autônoma. Na Inglaterra, as duas principais formas de 

ordália também tinham origem francesa: eram a ordália da água fria, proveniente das inovações 

do reinado de Carlos Magno, e a ordália do ferro quente, desenvolvida durante o governo de 

Luís, o Piedoso, no século IX.  

 Forsyty, Kerr e Plyley629 trazem relatos do ritual empregado para essas ordálias na 

Inglaterra entre os séculos XI e XIII. Em relação à ordália do ferro quente630, três dias de orações 

deveriam anteceder a realização da prova, seguido por uma benção, pelo padre, do ferro a ser 

utilizado na cerimônia, inclusive com a aplicação de água benta enquanto se esquentava o 

material. Em seguida, o ferro era retirado do fogo e posto em um pedaço de madeira. O padre, 

então, leria o evangelho e novamente derramaria água benta sob o ferro. O participante, deveria, 

em seguida, pegar o material e carregá-lo por nove passos. Ao soltar o ferro, sua mão seria 

coberta por três dias e se, passado esse prazo, ele não apresentasse “a marca do ferro”631, isto é, 

um sinal claro da queimadura, muito provavelmente uma infecção, seria inocentado.  

O ritual envolvendo a ordália da água fria era mais detalhado632, com o acusado devendo 

comparecer na Igreja terça-feira trajando roupas de lã e tendo de jejuar entre essa data e o 

sábado, quando ocorreria a prova, alimentando-se apenas de pão, água, sal e agrião, sob 

custódia. No sábado, após a missa, o participante tiraria suas roupas e receberia vestes para 

cobrirem suas genitálias e uma capa para protege-lo do frio. Em seguida, seria preparada uma 

piscina com ao menos doze pés de profundidade e vinte de largura. O padre deveria abençoar a 

 
628 BARTLETT, 2014, p. 4 – 10.  

629 FORSYTH, R.D.; KERR, M. H.; PLYLEY, M.J. Cold Water and Hot Iron: Trial by Ordeal in England. The 

Journal of Interdisciplinary History, vol. 22, n° 4, 1992, p. 573 – 595. Disponível em: 

<https://www.jstor.org/stable/205237>. Acesso em 25 jan. 2022. 

630 Ibidem, p. 588. 

631 No original, “the mark of the iron” (Tradução livre). Cf. Ibidem.  

632 Ibidem, p. 582 – 583.  



146 
 

água e, por meio de uma corda, colocar-se-ia o participante nela. Se este afundasse até o nó da 

corda posto na altura da parte mais longa de seu cabelo, seria considerado inocente, do 

contrário, culpado.  

 Introduzidas as espécies de ordálias empregadas na Inglaterra, bem como um breve 

histórico do instituto, cabe dar início ao estudo de sua eliminação dos sistemas jurídicos 

medievais a partir do século XIII. Nesse sentido, existem três correntes teóricas essenciais.  

A primeira delas, é aquela iniciada com Henry C. Lea633 e apoiada, em grande medida, 

por Van Caenegem634, segundo a qual o uso das ordálias unilaterais e bilaterais, assim como da 

compurgação era fundado em crenças irracionais que foram paulatinamente abandonadas no 

processo civilizatório europeu. Essa tese, que contrapõe provas irracionais à provas racionais, 

permanece presente no pensamento acadêmico até os dias atuais, mas vem perdendo força para 

duas outras correntes: a primeira, chamada por Bartlet de funcionalista635, apesar do termo 

antropológica também ser adequado, tenta estabelecer um nexo de causalidade entre as 

mudanças na estrutura da sociedade feudal e aquelas ocorridas dentro do ordenamento jurídico, 

em especial em relação às ordálias. A segunda corrente, por sua vez, defende sobretudo a 

correlação e causalidade entre uma mudança no pensamento e na teologia medieval às 

alterações sofridas pela ordália.  

Esse trabalho não irá se aprofundar nas ideias de Lea por duas razões: em primeiro lugar, 

porque a “irracionalidade” das provas medievais é alegada como um pressuposto e, portanto, 

não há a apresentação de evidências comprovatórias; em segundo lugar, porque esta tese é um 

produto direto das crenças cientificistas do século XIX que olhavam para a história da 

humanidade como um grande caminho em direção ao progresso, à razão e à ciência, sem se 

perguntar, em primeiro lugar, o que seria essa “razão” e como ela poderia ser empregada como 

um critério diferenciador entre os diferentes métodos de prova. É nesse sentido que Rebecca V. 

 
633 Cf. LEA, Henry C. Superstition and Force: Essays on the Wager of Law, the Wager of Battle, the Ordeal, 

Torture (2). HeinOnline. Philadelphia, 1870. Disponível em: 

<https://heinonline.org/HOL/P?h=hein.beal/supfc0001&i=17>. Acesso em 28 nov. 2020.  

634 BARTLETT, 2014, p. 34 e VAN CAENEGEM, R.C. Evolved methods of proof in the law of the later Middle 

Ages (12th – 15th centuries) In: Legal History: an European perspective, 1.ed., Londres: Bloomsbury 

Publishing, 1990, p. 88 – 111.  

635 Ibidem. 



147 
 

Colman636 acusa esses autores de empregarem parâmetros “pseudo-objetivos” para esconderem 

meros juízos de valor que tomam como referência a realidade moral, ética, teológica e 

epistemológica da contemporaneidade e não aquela do homem medieval. As demais teses, 

porém, revertem essa perspectiva.  

O início do estudo da tese funcionalista, tradicionalmente se faz a partir da reflexão e 

exposição das ideias de Peter Brown, dada a sua análise mais extensa do processo de extinção 

das ordálias a partir de uma leitura da estrutura social. Entretanto, tanto do ponto de vista 

cronológico quanto a partir da perspectiva de primeiro se estabelecer as bases que 

possibilitaram o desenvolvimento de sua tese, estudar-se-á, primeiro, a pesquisa desenvolvida 

pela já mencionada Rebecca V. Colman e a investigação antropológica de John M. Roberts637.  

A pesquisa de Roberts é centrada no estudo do desenvolvimento da ordália entre os 

povos nativos da África, da Ásia e das Américas, sem, porém, investigar o desenvolvimento da 

ordália, ou sua aparição, na Europa. O estudo encontrou, ainda, outras dificuldades 

metodológicas638, destaca-se aqui a alta concentração das ordálias na África e sua pouca 

aparição nas Américas nos registros presentes. Ainda assim, boa parte da tese funcionalista 

consistirá em adequar o modelo europeu aos resultados encontrados por esse autor em outros 

povos. Por essa razão, cabe expor as três relações essenciais que o trabalho foi capaz de 

estabelecer, quais sejam, a conexão entre a presença da ordália e o tamanho das comunidades, 

o grau de estratificação social e o grau de integração política.  

Em primeiro lugar, Roberts encontrou uma clara correlação entre o tamanho da 

comunidade e o emprego ou não das ordálias. Como se vê na Tabela 1, sociedades menores, 

em sua grande maioria, não empregam juramentos (como a compurgação) ou ordálias, mas 

conforme seu tamanho aumenta, há uma tendência de adotarem primeiro as formas de 

juramento solene e, em seguida, as ordálias. Ainda assim, nota-se que a presença exclusiva da 

ordália, isto é, desacompanhada do modelo de compurgação, é algo raro. Em segundo lugar, 

como se pode verificar na Tabela 2, o autor descobriu que, em sua amostra, sociedades com 

uma estratificação social fundada na ideia de uma aristocracia hereditária tendem a ser aquelas 

 
636 COLMAN, Rebecca V. Reason and Unreason in Early Medieval Law. The Journal of Interdisciplinary 

History. vol. 4, n° 4, 1974, p. 571 – 591.  

637 ROBERTS, 1965, p. 186 – 212.   

638 Ibidem, p. 205 



148 
 

nas quais o uso das ordálias e dos juramentos se faz mais presente, em comparação com outras 

comunidades que adotam outras espécies de divisões sociais. Por fim, na Tabela 3, é evidente 

que formas de maior integração política estão mais associadas às ordálias e aos juramentos que 

formas de menor integração. No entanto, e essa é uma ressalva feita pelo próprio autor639, as 

sociedades estudadas e, em especial, aquelas presentes no continente africano, sofrem com 

problemas sérios de manutenção da autoridade constituída ao longo do tempo. 

Tabela 1. Tamanho das Comunidades e presença ou não das ordálias640 

Tamanho das 

Comunidades (em 

número de 

indivíduos) 

Ausência das 

ordálias 

autonômicas ou dos 

juramentos 

Presença apenas 

dos juramentos  

Presença apenas 

das ordálias 

autonômicas 

Presença das 

ordálias 

autonômicas e dos 

juramentos. 

49 ou menos 75% 20% 0% 5% 

50 a 99 71% 21% 4% 4% 

100 a 199 57% 4% 11% 28% 

200 a 1000 43% 9% 9% 39% 

Maior que 1000 20% 40% 0% 40% 

 

Tabela 2. Estratificação social e presença ou não das ordálias641 

Estratificação 

social 

Ausência das 

ordálias 

autonômicas ou dos 

juramentos 

Presença apenas 

dos juramentos 

Presença apenas 

das ordálias 

autonômicas 

Presença das 

ordálias 

autonômicas e dos 

juramentos. 

Ausente  80% 6% 5% 9% 

Por diferença de 

idade 

40% 30% 20% 10% 

Por distribuição de 

renda 

64% 16% 0% 20% 

Aristocracia 

Hereditária 

52% 9% 22% 17% 

Complexa 33% 29% 10% 29% 

 
639 ROBERTS, 1965, p. 209.  

640 A partir dos dados coletados por Roberts (cf. Ibidem, p.196).   

641 Ibidem, p. 197 



149 
 

Tabela 3. Integração política e a presença das ordálias642 

Integração Política  Ausência das 

ordálias 

autonômicas ou dos 

juramentos 

Presença apenas 

dos juramentos 

Presença apenas 

das ordálias 

autonômicas 

Presença das 

ordálias 

autonômicas e dos 

juramentos. 

Ausente 85% 8% 0% 8% 

Comunidades 

locais autônomas 

82% 7% 2% 9% 

Estados Mínimos 52% 24% 12% 12% 

Grupos de Paz 33% 67% 0% 0% 

Sociedades 

dependentes  

29% 20% 20% 40% 

Estados Pequenos 15% 23% 31% 31% 

Estados  24% 24% 6% 47% 

 

 A tese de Roberts, concluiria que as ordálias e os juramentos, apesar da alegada 

“irracionalidade”, continham, na verdade, mecanismos psicológicos muito efetivos643. Esse 

argumento é justificado pela relação que encontrou entre sociedades com um grande 

treinamento de responsabilidade (responsability training644), que levaria os seus membros a 

agir em conformidade com as normas culturais – de modo que, mesmo na ausência de 

supervisores, como é o caso do juramento solene realizado no âmbito judicial, os indivíduos 

dificilmente cometeriam perjúrio; outro pilar de sustentação para a eficácia psicológica seria a 

correspondência entre a presença de ordálias autonômicas e treinamentos de obediência que 

também estimulam a ansiedade (obedience training and anxiety)645, em parte porque apenas 

uma comunidade mais ou menos obediente aceitaria que sobre si fossem impostas as provas da 

ordália, mas isso também poderia revelar que pessoas culpadas, por estarem mais nervosas, 

poderiam responder de modo distinto às ordálias quando comparadas a pessoas inocentes. Essa 

última alegação poderia, em um primeiro momento, ser contestada a partir da própria premissa 

levantada pelo autor de que as respostas são involuntárias nas ordálias autonômicas. No entanto, 

 
642 A partir dos dados coletados por Roberts (cf. ROBERTS, 1965, p. 197).   

643 Ibidem, p. 205.  

644Ibidem, p. 205 – 206.  

645 Ibidem, p. 206.  



150 
 

Roberts menciona que mesmo essas respostas, por serem controladas pelo sistema nervoso 

autônomo, podem sim sofrer influências de fatores externos e sugestões646.  

 O último aspecto de maior relevância, é a relação entre a ordália e o poder, que constitui, 

na verdade, o aspecto central da pesquisa. Segundo o autor, o uso da ordália e dos juramentos, 

enquanto um aspecto cultural, estão vinculados, em essência, a situações nas quais o poder 

existente é insuficiente para assegurar o cumprimento das decisões judiciais, seja por ser 

incapaz de exercer a coerção física plena, ou por outras razões647. Algumas evidências nesse 

sentido seriam, por exemplo, o uso subsidiário da ordália, característica comum a quase todos 

os ordenamentos, a associação desse uso a grupos nos quais as entidades familiares são fortes, 

de modo que a autoridade pode encontrar resistência para agir e a já mencionada correlação 

entre a alta integração política e a prática do iudicium Dei648. Nesse sentido, apelar ao divino 

seria não só conceder legitimidade à decisão jurídica, mas também desobrigar os familiares a 

agir em razão de seu laço, como ocorreria perante uma ameaça estritamente humana e secular.  

 Essa importância da ordália em constituir uma sociedade responsiva ao sistema judicial 

do período foi, enquanto tese, aceita integralmente por Rebecca V. Colman649, para quem a 

comunidade medieval, pequena e relativamente autônoma, desenvolvera mecanismos para lidar 

com as pressões externas e internas – tais quais guerras, feudos de sangue, crimes entre outros 

atos de violência – internalizados à própria vida social. É nesse sentido que a autora defende a 

hipótese segundo a qual o Direito era indistinguível de outros aspectos da convivência em 

comunidade, internalizando, inclusive, a crença religiosa em sua estrutura e possibilitando 

soluções céleres e participativas650. Essa participação da comunidade no processo seria 

verificável, sobretudo, pela exigência da boa reputação tanto daqueles que testemunhariam 

quanto daqueles que iriam compor o júri, bem como pela presunção de que todos os envolvidos 

no processo, seja o juiz local, os oath-helpers ou ainda os jurados, teriam, em alguma medida, 

um conhecimento pessoal da causa suficiente para dispensar a prova formal e possibilitar a 

 
646 ROBERTS, 1965, p. 206.  

647 Ibidem, p. 207.  

648 Ibidem, p. 209. 

649 COLMAN, 1974, p. 573 – 575.  

650 Ibidem, p. 575 – 580.  



151 
 

conciliação e o acordo651, dado que a punição era uma possibilidade, mas jamais a preferência 

do ordenamento jurídico europeu durante o medievo.  

 As ordálias, portanto, seriam, nesse modelo, o último recurso, sendo utilizadas em 

situações nas quais não era possível encontrar outra maneira viável de solucionar o caso 

concreto, seja porque o crime era tão grave que estava além da compensação, e, portanto, um 

culpado deveria ser determinado e punido, seja porque uma das partes não era qualificada, por 

uma condição pessoal, a adotar outras formas de prova, mas ainda assim subsistia a necessidade 

de pôr fim ao litígio652.  

Dessa configuração, três consequências são extraídas. Em primeiro lugar, crimes graves, 

como o perjúrio, o uso da magia, o incêndio criminosamente provocado, o assassinato, a invasão 

de domicílios e a traição contra o senhor feudal, se não solucionados, trariam um grande risco 

para a coesão social interna do grupo. Em segundo lugar, para aqueles que não poderiam 

participar da compurgatio ou do júri, a ordália era uma verdadeira chance de limpar o próprio 

nome e recuperar seu status653. Finalmente, a ordália, inclusive o julgamento por combate, era 

uma solução suficientemente razoável para aqueles que não teriam, em outras soluções, a 

garantia de alcançar um resultado justo654. 

 O grande responsável por sistematizar a teoria funcionalista das ordálias, no entanto, foi 

Peter Brown. Esse pesquisador, em seus estudos, concluirá que, até o século XII, 

aproximadamente, o pouco poder coercitivo do Estado e a presença de agrupamentos e 

comunidades relativamente distantes, traria a necessidade de um método judicial capaz de criar, 

em alguma medida, um consenso formado a partir do uso de um dispositivo teatral655 (a ordália) 

apto para conter conflitos que pudessem romper o tecido social. Nesse sentido, seria 

interessante, ao contrário do que propõe Colman, que o rito da ordália fosse lento e permitisse 

manobras e negociações entre os interessados. Ainda assim, por meio desse procedimento, uma 

vez ocorrida a prova, aquele que fosse favorecido pela ordália não só teria a verdade de sua 

 
651Colman, 1974, p. 579.  

652 Ibidem, p. 583.  

653 Ibidem, p. 584 – 585.  

654 Ibidem, p. 585 – 586.  

655BROWN, Peter. Society and the Supernatural: A Medieval Change. Dedalus, Cambridge vol. 104, n° 2, 1975, 

p. 133 – 151.  



152 
 

afirmação aceita, mas seria também vencedor656 – ainda que sua vitória precisasse ser contida 

dentro do aparato institucional. Afinal, uma disputa mal resolvida poderia significar a origem 

de rancores e buscas por vingança entre as partes, ameaçando a paz social.  

 Nesse contexto, a ordália, enquanto um artifício lento, solene e religioso rompia as 

fronteiras entre o sagrado e profano657 e maximizava a certeza a partir de um juízo divino. 

Paradoxalmente, porém, o modelo cria flexibilizações que permitem ao grupo, em certa medida, 

manter algum grau de iniciativa658 – como se há de inferir, sobretudo, pela ausência de aspectos 

objetivamente verificáveis para que se determinasse o veredito. É por isso, que Brown entende 

que há, no cerne desse instituto, uma ambiguidade criada pelas aberturas do processo: por 

exemplo, se, na ordália do ferro quente, seria punido somente aquele que apresentasse claras 

marcas de queimadura, preferencialmente com uma infecção, era incerta a linha demarcatória 

entre uma simples ferida e uma ferida infeccionada – especialmente passados apenas três dias 

desde a queimadura659. Para comprovar sua argumentação, isto é, de que a ordália, em grande 

medida, replica a opinião pública ou, ainda, que atuaria como uma ferramenta de consenso, o 

autor traz ainda o caso de um indivíduo acusado de heresia em Soissons que, após a condenação 

pela ordália da água fria, foi vaiado com grande alegria pela multidão que havia se reunido na 

Igreja para assistir ao seu teste660.  

 A ambiguidade das ordálias, porém, não se resumia ao seu resultado, mas, também, à 

sua própria natureza. Apesar de ser indiscutível que sua razão primordial era o funcionamento 

como uma forma de comprovar uma certa versão dos fatos quando nenhuma outra forma de 

evidência estava disponível, o teste pelo qual passava aquele sob provação poderia, por vezes, 

equivaler até mesmo a uma punição661. Isso era especialmente notável na ordália do ferro 

quente, cuja severidade possivelmente significava que sua aplicação era excepcional, reservada 

a casos extremos, havendo uma clara preferência pela ordália da água fria. Essa é, na verdade, 

uma das principais questões investigadas por Forsyth, Keer e Plyley662, que questionam o 

 
656 BROWN, 1975, p. 137. 

657 Ibidem, p. 135 – 136. 

658 Ibidem, p. 138 – 140.  

659 Ibidem, p. 139.  

660 Ibidem.  

661 FORSYTH, R.D.; KERR, M. H.; PLYLEY, M.J., 1992, p. 580 – 581.  

662 Ibidem.  



153 
 

porquê da disparidade entre as espécies de provas aos quais eram submetidos os homens em 

comparação com àquelas atravessadas por mulheres, como indicado pela tabela 4. 

 

Tabela 4. As espécies de ordálias unilaterais e o gênero dos participantes na Inglaterra 

entre 1166 e 1219663.  

 Total de 

Ordálias  

Água Fria Ferro Quente Desconhecido 

Homens 84 78 1 4 

Mulheres 7 0 7 0 

 

 A conclusão alcançada por esses pesquisadores é meritória e revela um aspecto essencial 

para a compreensão da ordália em seu papel de solução de disputas e pacificação social: a 

distribuição desigual, bem como as regras específicas de cada ordália unilateral eram 

propositalmente engendradas para que o réu, ao participar da prova, tivesse uma alta 

probabilidade de sucesso. Os autores concluíram, assim, que caso as mulheres fossem 

submetidas a ordália da água fria, em razão da composição física do corpo feminino (com maior 

percentual de gordura em relação a massa corporal), seriam mais propensas a boiar e, portanto, 

falhar a prova; situação diferente ocorreria com os homens, que apresentam um maior 

percentual de músculos na composição de sua massa corporal664. Além disso, a prova 

envolvendo as ordálias de fogo, em geral, não era improvável de ser executada sem que o réu 

fosse condenado, não só porque dificilmente no terceiro dia após a queimadura, teria ela 

infeccionado, mas também porque muitas queimaduras de terceiro grau, para o exame, eram 

similares a pele não marcada665. Por fim, não era nula a possibilidade de o indivíduo não se 

queimar durante a prova, como é explicado pelos autores666:  

“The ordeal of hot iron is akin to the ancient but still-practiced arts of fire walking and 

fire handling, which usually occur in a religious or mystical context; and there is a 

possibility that the proband might not be harmed, just as fire walkers are generally not 

 
663Conforme dados coletados por FORSYTH, R.D.; KERR, M. H.; PLYLEY, M.J., (cf.  1992, p. 581) 

664 Ibidem, p. 581 – 588.  

665 Ibidem, p. 590 – 595.  

666 Ibidem, p. 590.  



154 
 

harmed. This phenomenon may be associated with the "Leidenfrost effect," which 

causes water droplets to skip across a hot pan rather than turn instantly to steam: the 

intense heat of the pan's surface vaporizes the underside of the water droplet, providing 

a protective buffer. It can be assumed without much argument that people who knew 

they were about to walk across a bed of burning coals, or pick up a piece of glowing 

iron, would be perspiring on the soles of their feet and the palms of their hands”667. 

Essa tese apenas reitera o aspecto instrumental do instituto jurídico na construção do 

consenso, pois tornar a ordália um teste criado para absolver, em última instância, aumenta a 

certeza produzida no corpo social quando um veredito condenando o réu é encontrado. Nessas 

circunstâncias, a própria prova, por sua severidade aparente, capaz de deixar perplexos os 

estudiosos contemporâneos, operaria como uma verdadeira ferramenta de piedade668 ao mesmo 

tempo que produziria um espetáculo, uma experiência catártica para aqueles que assistissem ao 

desafio669.  

 Essa sociedade marcada pelo consenso, a partir do século XII, entra em crise670. Em 

primeiro lugar, há um grande crescimento populacional e uma redução das pressões centrípetas 

existentes, levando a uma maior interconexão entre os diversos agrupamentos. Essas mudanças 

sociais alteram também o padrão de dominação, do consenso à autoridade do monarca que, para 

além de um pacificador, é um impositor da ordem e do Direito – dessas modificações, surge 

uma sociedade mais impessoal, associada ainda a um processo de delimitação do sagrado e do 

profano, como parte da estratégia cristã de separação e hierarquização entre o poder temporal e 

o espiritual, mas que, paradoxalmente, enfraquece a influência deste último no cotidiano das 

 
667 “A ordália do ferro quente é semelhante a prática antiga, mas ainda praticada, de andar sob o fogo ou manipular 

o fogo, que normalmente ocorrem em contextos religiosos ou místicos; e há uma possibilidade de que aquele que 

realiza a prova pode não ser ferido, assim como aqueles que caminham sob o fogo, em geral, não são feridos. Esse 

fenômeno está associado ao ‘Efeito Leidenfrost’ que causa gotículas de água atravessarem uma panela quente ao 

invés de vaporizar-se imediatamente: o calor intenso da superfície da panela vaporiza a parte de baixo da gota 

d’água criando uma camada protetiva. Pode ser assumido, sem muita discussão, que as pessoas que sabiam que 

teriam de andar sob uma camada de carvão em brasa, ou pegar uma vara de ferro incandescente, estariam 

transpirando na solas de seus pés ou nas palmas de suas mãos”. Tradução livre.  

668  668 FORSYTH, R.D.; KERR, M. H.; PLYLEY, M.J., 1992, p. 595.  

669 HO, H. L. The Legitimacy of Medieval Proof. Journal of Law and Religion, vol. 19, n. 2, 2003 – 2004, p. 259 

– 298. Disponível em: <https://www.jstor.org/stable/3649177>. Acesso em 08 mar. 2022. 

670 BROWN, 1975, p. 142 – 146.  



155 
 

comunidades leigas. No plano individual, a constituição de uma sociedade secularizada e 

impessoal produz a concepção subjetivista de que a penitência e a redenção, tal qual a 

felicidade, é um produto da experiência individualizada; por meio do autoconhecimento e da 

confissão, rejeita-se, sobremaneira, que a única forma de experiência seja aquela espetacular e 

coletiva. Reduz-se, em última instância, a pressão que o corpo social exerce sobre suas 

unidades. Sintetiza-se, assim, a tese funcionalista segundo a qual, a partir do século XII, a 

ordália enfrenta uma crise muito particular, pois não oferece mais as respostas demandadas pela 

estrutura social, em razão das transformações operadas neste período.  

4.2. A Crise das ordálias: uma crise de mentalidade? 

 Insurgindo-se contra a tese funcionalista, Robert Barlet formula oito críticas às 

premissas que sustentam essa hipótese.  

 Em primeiro lugar, esses estudiosos superestimam a coesão e a autonomia das 

comunidades europeias medievais. Diferentemente do padrão das sociedades africanas e da 

Ásia-pacífico estudado por Roberts, a sociedade europeia era profundamente hierarquizada, 

com uma autoridade relativamente estabelecida dentro do sistema de suserania e vassalagem671. 

Desse modo, as ordálias tinham também um uso político, sendo destinadas, em especial pelos 

monarcas ingleses, como formas cruéis de prova para os crimes de traição, mormente, os de 

cunhagem de moeda falsa e de conspiração contra o rei672.  

Em segundo lugar, na esteira da relação entre o uso da ordália e a afirmação de uma 

autoridade, está o fato da ordália ser empregada como um instrumento judicial também para 

reforçar a legitimidade do poder dos monarcas673 - pois mostrava que mesmo o rei, apesar de 

poderoso, deveria se submeter a autoridade divina.  

Em terceiro lugar, as ordálias unilaterais foram empregadas principalmente para lidar 

com os chamados outsiders, ou seja, com aqueles que estavam excluídos de outros métodos de 

prova por um problema de status, ou porque eram estrangeiros, ou porque não tinham liberdade 

ou recaía sobre si a infâmia decorrente da condenação por perjúrio674. Na prática, isso significa 

que seu uso não estava relacionado à necessidade de produzir o consenso dentro da comunidade, 

 
671 BARTLETT, 2014, p. 35 – 36.  

672 Ibidem.  

673 Ibidem.  

674 Ibidem, p. 37.  



156 
 

mas de processar e solucionar os litígios que guardavam com ela uma relação, ainda que parcial, 

de externalidade675. 

 Em quarto lugar, presumir que a ordália era um instrumento para a produção do 

consenso e admitia, a partir da flexibilização da interpretação de seus procedimentos, que o 

grupo intervisse no processo judicial, enfrenta forte resistência dos casos históricos nos quais o 

resultado judicial foi contrário à opinião pública. O autor traz um caso ocorrido em Vézelay em 

1167, no qual a ordália da água fria não condenou aquele que a multidão acreditava ser culpado, 

enquanto o fez em relação ao que todos pensavam ser inocente676 – evidenciando que há, no 

teste, elementos que são objetivos e não estão sujeitos a interpretação conforme o resultado 

conveniente.  

 Em quinto lugar, a flexibilidade presente em parte dos testes das ordálias não seria uma 

evidência da importância do consenso e da participação social na elaboração do veredito das 

disputas, mas, sim, da existência de um instrumento que conferiria poder ao intérprete, 

nomeadamente, aos juízes e tribunais677 – em outras palavras, nobres, funcionários da coroa e 

membros do clero, e não autoridades que simbolizavam a comunidade local.  

 Em sexto lugar, a tese da crise das ordálias ocorrida a partir do século XI simplesmente 

não encontra correspondência na história do instituto, que, ao invés de esmiuçar-se no período, 

assistiu entre 1000 e 1215 um processo de rápida difusão e florescimento, sendo empregado 

desde a Península Ibérica até a costa do mar Báltico678, inclusive como parte do processo de 

conversão dos povos germânicos e eslavos ao cristianismo. Essa ligação entre a ordália 

unilateral e a religião cristã se viu ainda representada pelo movimento da “Paz e Trégua de 

Deus”, sendo propagada como uma alternativa à solução violenta das disputas, inclusive em 

relação ao Julgamento por Combate679. Mesmo a concessão de isenções para membros do clero 

e da burguesia, tema do qual se haverá de tratar com maior profundidade no subcapítulo 

seguinte, não são interpretados por Bartlett680 como um sinal do enfraquecimento do instituto, 

 
675 BARTLETT, 2014, p. 37.  

676 Ibidem, p. 39 – 40.  

677 Ibidem, p. 41 

678 Ibidem, p. 42.  

679 Segundo Bartlett, os Dinamarqueses substituíram o Julgamento por Combate pela ordália unilateral quando de 

sua conversão ao catolicisimo (cf. Ibidem, p. 44).  

680 BARTLETT, 2014, p. 47.  



157 
 

mas sim como a ação relativamente limitada de segmentos sociais privilegiados que buscavam 

reagir a severidade desse método probatório.  

 Em oitavo lugar, Bartlett questiona a afirmação de que a ordália seja um procedimento 

de transferência decisória para o divino, citando como principal argumento o caso inglês. 

Segundo o autor, após as Assizes de Clarendon, mesmo aquele que fosse inocentado por meio 

da ordália precisaria apresentar garantias e, em algumas circunstâncias, poderia ser exilado681:  

“Other factors – the nature, the status – would be weighed alongside the verdict of the 

ordeal. This may not be very pleasing to those who would see the ordeal as a dramatic 

transfer of events on to a completely different level, the level of the supernatural, but it 

seems to have been how the system worked”682 

 Para oferecer uma resposta as teses sociológicas, Bartlet colocará que a ordália pode ter 

seu fim explicado estritamente a partir de um problema na crença da população medieval. 

Segundo essa tese, há, no procedimento, uma grande margem de dúvida em relação a 

intervenção ou não de Deus no resultado das ordálias683, sejam estas unilaterais, ou ainda 

bilaterais. Entre os primeiros críticos registrados, nesse sentido, está o rei lombardo 

Liuprando684 e o bispo de Lyon, Agobardo. O argumento deste último, em especial, merece 

destaque, pois é realizado a partir de premissas teológicas: em primeiro lugar, afirma que se 

Deus alegou a necessidade de se estabelecer oficiais e tribunais, então não haveria porque 

buscar seu julgamento nas matérias mundanas que poderiam ser investigadas a partir de outros 

métodos probatórios; em segundo lugar, o juízo divino jamais seria plenamente compreendido 

pelos seres humanos685.  

Os teólogos críticos do instituto receberiam, ainda no século IX, apoio do Papa Estêvão 

V686, que condenará, em carta, as ordálias de água e fogo, alegando que estas não passavam de 

 
681 Ibidem, p. 68. 

682 “Outros fatores – a natureza, o status – seriam pesados juntos ao veredito da ordália. Isso pode não ser muito 

agradável àqueles que desejariam ver a ordália como uma dramática transferência de eventos para um nível 

completamente diferente, o nível do supernatural, mas parece ter sido assim que o sistema funcionava”. Tradução 

livre.  

683 Ibidem, p. 72.  

684 Ibidem.  

685 Ibidem, p. 73.  

686 BARTLETT, 2014, p. 74 – 75.  



158 
 

uma criação supersticiosa que precisaria ser abondada em prol da prova testemunhal ou da 

confissão. A carta é interessante pois afirma que os crimes que não possam ser provados por 

meio desses métodos seculares sequer deveriam ser julgados pelos tribunais, visto que Deus 

exerceria seu próprio juízo quando e da forma que Lhe fosse mais adequado.  

 Segundo Radding687, outros fatores poderiam ainda ser incluídos nessa crise da 

mentalidade medieval, como o declínio nas concepções de punição divina e justiça imanente, a 

partir do fortalecimento de uma tendência para enxergar as relações causais como decorrentes 

de outros fatores que se somariam à vontade divina688. O século XII, nesse sentido, seria, ao 

menos em parte uma verdadeira revolução científica que alterou os paradigmas da hermenêutica 

dos fenômenos, ao mesmo tempo que foi além dessa concepção, não somente superando 

categorias, mas introduzindo uma lógica distinta ao sistema.  

A posição crítica, contudo, somente ganharia um corpo mais robusto de adeptos, a partir 

do século XI e XII, em especial com o desenvolvimento da canonística e da teologia enquanto 

disciplinas sob grande escrutínio acadêmico689, possibilitando a solução definitiva de diversas 

questões que haviam ficado em aberto nos séculos anteriores, dentre as quais o problema da 

ordália.  

Essas transformações que ocorreram no seio da Igreja já foram objeto de debates 

acalorados no século XX e constituem a historiografia da chamada Revolução ou Reforma 

 
687 RADDING, Charles M. Superstition to Science: Nature, Fortune, and the Passing of the Medieval Ordeal. The 

American Historical Review. Vol 84, n° 4, 1979, p. 945 – 969.  

688 Ibidem, p. 962 – 964.  

689 BARTLETT, 2014, p. 83.  



159 
 

Gregoriana690. A reforma, na definição de Greta Austin691 e Kathleen Cushing692, constituiu 

uma miríade de movimentos centrados em Roma, ainda que não exclusivamente, sobretudo 

durante o século XI, voltado para uma “reorientação de lealdades”, com o combate à simonia, 

ao casamento clerical, mas também à defesa da propriedade eclesiástica e da separação clero, 

que ver-se-ia livre controle pelas autoridades seculares – notadamente os príncipes, reis e 

imperadores cristãos. Com o fim da Reforma, a Igreja Católica viria a emergir sob uma estrutura 

verticalizada e juridicamente unificada sob a figura de um “monarca papal”693. 

Entender as origens da reforma, porém, perpassa necessariamente por um estudo da 

Igreja do ano 1000. Primeiramente, é preciso abandonar a ideia segundo a qual essa instituição 

seria uniforme e poderosa desde a difusão do cristianismo e a queda do Império Romano694. 

Pelo contrário, as evidências sugerem um processo gradual e lento de substituição dos valores, 

comportamentos e crenças tradicionais, mesmo após a adoção do oficial do Cristianismo pelas 

monarquias francas, germânicas e anglo-saxãs, caracterizado, ainda por interações recíprocas: 

enquanto o Cristianismo afetava as formas tradicionais, era ele próprio por elas transformado, 

em um processo que ainda encontrava repercussões no século XI695.  

Nesse Cristianismo do ano 1000, a relação com Deus era marcada por poderosas 

expressões de fé, como a realização de serviços eclesiásticos altamente ritualísticos e dignos 

em edifícios impressionantes, construídos somente para essa finalidade, bem como pela 

realização de doações ao patrimônio eclesiástico, seja por meio patrocínio de monastérios e 

igrejas pela aristocracia, ou pela doação de cera para as velas por parte da população camponesa. 

 
690 O termo “revolução” remete à uma revolução científica marcada pela “redescoberta” dos textos romanos e a 

sistematização do direito canônico, que teria dado origem ao Direito Ocidental moderno. Pesquisadores 

contemporâneos, porém, preferem o termo “reforma”, que salienta a ocorrência de importantes transformações, 

mas não se propõe a afirmar uma ruptura completa com a tradição católica anterior, vinda do período Carolíngio, 

Otoniano e Sálico (cf. AUSTIN, Greta. New Narratives for the Gregorian Reform. In: ROLKER, Christof (org.). 

New Discourses in Medieval Canon Law Research: Challenging the Master Narrative. Leiden: BRILL, 2019, p. 

44 – 57).  

691 AUSTIN, 2019, p. 57. 

692 CUSHING, Kathleen G. Reform and Papacy in the Eleventh Century: Spirituality and Social Change. 

Manchester: Manchester University Press, 2005, p. 33. 

693 AUSTIN, 2019, p. 58.  

694 CUSHING, 2005, p. 8.  

695 Ibidem.  



160 
 

Assim, seja no Céu, como na Terra, a religião cristã, com sua ritualística, constituía uma 

verdadeira “mágica”, que conferia distração e significado a uma existência por vezes 

aterrorizante, marcada pela arbitrariedade, a violência e a morte696. 

 Ainda que os ideais universais da cristandade conferissem algum grau de uma 

“identidade comum” aos diferentes povos da Europa, os acontecimentos dos últimos séculos 

haviam assistido à fragmentação do Império Carolíngio e à formação de múltiplos centros de 

poder regional697, ocupados por uma aristocracia leiga e clerical, constituída por laços de 

lealdade698. Na Europa Ocidental, ainda ressoava a nostalgia pelo período Carolíngio, que havia 

criado uma aparência de estabilidade política, enfatizado o papel de língua franca do latim, e 

promovido a uniformidade monástica a partir da Regra de São Benedito699. No limite da Europa 

Latina, porém, em razão do profundo intercâmbio cultural, comercial, religioso e político com 

o oriente Bizantino, que perduraria mesmo após o grande Cisma de 1054, permanecia a disputa 

pela custódia da romanitas, ou seja, da posição de herdeiro do Império, tanto no sentido político, 

quanto eclesiástico. Ainda, seja no leste, ou na península Ibérica, os principados cristãos 

sofriam com as ameaças das invasões, ora vindas dos povos pagãos eslavos, ora dos califados 

islâmicos700.  

 Essa fragmentação política se traduziu na fragmentação e localização da própria Igreja 

do Ocidente, constituindo comunidades eclesiásticas “quase-autônomas”701 e profundamente 

dependentes dos laços de proximidade e parentesco com a aristocracia local702. Esse é um 

período de pouca formação teológica dos párocos locais, em geral casados, com um 

conhecimento rudimentar do latim e que, portanto, se voltavam para um culto altamente 

cerimonialístico, em observância ao ano litúrgico da Igreja. Do outro lado, haviam os bispos, 

 
696 CUSHING, 2005, p. 8 – 9.  

697 Segundo CUSHING (Ibid), “While most people were undoubtedly aware that they were the emprero’s or the 

king’s subjects, their understanding of this probably took a local form, that is, as the subject of the immediate duke, 

Count, Bishop or abbot” (“Ainda que a maior parte das pessoas sem dúvida soubessem que eram súditas do 

Imperador ou do Rei, seu entendimento acerca desse assunto provavelmente tomava uma forma local, isto é como, 

súdita imediata do duque, do conte, do bispo ou do abade”. Tradução Livre).  

698 Ibid., p. 9 – 12.  

699 Ibid., p. 10.  

700 Ibid., p. 10 – 11.  

701 Ibid., p. 12.  

702 Ibid., p. 14.  



161 
 

quase sempre vindos da aristocracia e que obtinham seus cargos graças à sua estirpe e conexão 

política, possuidores de uma condição e estilo de vida condizentes com aqueles da nobreza de 

terras secular, inclusive participando de caçadas, portando armas e tomando parte em lutas703. 

Ademais, eram os bispos que concentravam em si as funções de maior prestígio do clero, como 

a consagração de Igrejas, altares e a realização de concílios704.  

 O Papa, na qualidade de Bispo de Roma, era considerado primus inter pares, pois 

presidia sobre o local onde teria ocorrido o martírio do apóstolo Pedro. Contudo, o título havia 

se tornado principalmente nominal, conforme Roma, ainda que um forte centro turístico 

religioso, tornou-se uma sombra de seu passado nos tempos do Império, com a maior parte de 

seus habitantes vivendo em uma pequena área na região interna das Muralhas de Aureliano. 

Mesmo o Papa, por vezes via-se envolvido, e em parte dependente, das grandes famílias da 

aristocracia romana705. 

 No século XI, porém, algumas mudanças começaram a ser observadas no quadro-geral 

do ocidente europeu. De um lado, as invasões de magiares, eslavos, escandinavos e 

mulçumanos diminuíram ou cessaram completamente, possibilitando a recuperação econômica 

e o crescimento populacional. Não se trata, propriamente, do fim da violência ou da percepção 

da anarquia, mas de um período de maior estabilidade que o anterior706.  

 Tem-se, também, o surgimento das escolas de Catedrais como grandes centros de 

produção intelectual, anteriormente reservada quase que de modo integral aos monastérios, 

atraindo alunos de toda Europa Ocidental para o norte da França e da Itália, e levando ao 

surgimento de grandes figuras intelectuais no plano da teologia e da canonística, como Gerbert 

d’Aurillac (o futuro Papa Silvestre II), Fulberto de Chartres, Anselmo de Laon, Lanfranco de 

Cantuária, Berengário de Tours, Pedro Abelardo e outros707.  

 
703 A nobreza assume, nesse período, uma relação simbiótica com o clero. Fala-se em condes e duques como 

“defensores" ou “protetores” de abadias e bispados, ao mesmo tempo em que tinham poderes para indicar seus 

protegidos para posições eclesiástica, tomavam parte na divisão da arrecadação e comercializavam certos direitos, 

cargos e privilégios eclesiásticos, cf. HOWE, John. The Nobility’s Reform of the Medieval Church. The 

American Historical Review, Oxford, vol. 93, n. 2, abril 1998, p. 317 – 339.  

704 CUSHING, 2005, p. 14.  

705 Ibid., p. 18 – 24.  

706 Ibid., p. 25.  

707 Ibid. 



162 
 

 Esse período de estabilidade deu-se concomitantemente ao aumento das propriedades 

da Igreja, sobretudo por meio de doações advindas dos nobres menores, mas também pela 

reconstrução de monastérios e igrejas destruídos ou abandonados na turbulência dos séculos 

anteriores, ou ainda pela construção de novos espaços. Assim, por exemplo, no século XI foi 

reconstruído o monastério de Montecassino. Por volta de 1052, o Conde Bonifácio de Canossa, 

junto à sua filha Matilda, fundaram o monastério de San Benedetto Pollirone, bem como 

financiaram construção de sua basílica708. Segundo Howe709, não haviam monastérios na 

Normandia em 950; menos de um século depois, existiam trinta e três. Ainda, diversas igrejas 

e monastérios que se tornariam centros de reforma nos anos subsequentes, foram fundadas no 

século X graças ao apoio da nobreza710. 

 Também a nobreza forneceria a mão-de-obra da Reforma, com muitos dos quadros 

reformadores tendo origem na aristocracia, de monges à bispos. Ademais, atuariam na defesa 

militar do Papado, primeiro contra o Imperador Henrique IV do Sacro Império Romano-

Germânico e, posteriormente, pela reconquista da península Ibérica e da Terra Santa711. Durante 

a querela das investiduras e a crise do antipapa nomeado pelo Imperador, foi com o apoio do 

nobre normando Ricardo de Cápua, que o Bispo Anselmo de Lucca foi eleito Papa e tomou 

para si o nome de Alexandre II712. De modo semelhante, Urbano II retornou à Roma e destronou 

o antipapa do Imperador graças ao apoio de uma rede de associados, liderados pela poderosa 

Matilda da Toscana713. Mesmo antes dessas crises, quando os reformadores ainda buscavam 

reafirmar sua autonomia em relação à nobreza de Túsculo, foi com o apoio do Duque Godfrey 

da Baixa Lotaríngia, irmão do Arquidiácono Frederico de Liège, que o Papa reformador 

Nicolau II foi entronado e depôs o favorito da aristocracia local, Benedito X714.  

 Vê-se, por conseguinte, que a Reforma não se deu em oposição à nobreza, mas com o 

apoio de parcela considerável desta, ainda que reformadores e aristocratas nem sempre 

estivessem com seus objetivos perfeitamente alinhados. As razões para esse trabalho conjunto 

são diversas. Por um lado, havia um desejo de “comprar” a salvação ao apoiar a ação do clero, 

 
708 HOWE, 1998, p. 321 – 324.  

709 Ibid., p. 323.  

710 Ibid., p. 325 – 326.  

711 Ibid., p. 328 – 332. 

712 CUSHING, 2005, p. 74 – 76.  

713 Ibid., p. 81.  

714 Ibid., p. 68.  



163 
 

mas a demonstração de piedade representava, também, uma ação magnânima, na esteira da 

constante busca por status, estimulada por uma vida na corte que se desenvolvia rapidamente 

nos séculos X e XI715. Essa busca por status e reconhecimento social ganhava novos contornos, 

conforme tradicionais e poderosas famílias viram seu patrimônio ser lapidado pelas ineficientes 

e arcaicas regras sucessórias, bem como pelas crises políticas das décadas anteriores716. 

Também, séculos de guerras, redefinição de alianças e linhagens, colonização e 

construção de castelos e fortificações haviam redesenhado as fronteiras políticas e, por vezes, 

verificou-se a existência de dioceses e monastérios que haviam se tornado anacrônicos à 

realidade territorial nova. A construção e expansão de novos templos poderia, assim, ajudar no 

processo de unificação das linhagens e dos territórios717. Também, a aliança com a Igreja 

poderia se mostrar muito lucrativa aos patronos, uma vez que parte da renda eclesiástica era 

direcionada aos proprietários das terras, que adiante gozariam da possibilidade de obterem de 

empréstimos das paróquias e catedrais em caso de urgência718.  

 A aristocracia de terras, contudo, não foi a única a participar do movimento reformador. 

A Reforma, a despeito da linha historiográfica clássica, que colocou no centro do palco da 

reforma os “Grandes Homens” e a cidade de Roma, foi um movimento complexo, com ampla 

participação das comunidades – em outras palavras, foi feita de baixo para cima, e não de cima 

para baixo719. Ademais, as iniciativas reformadoras não foram, em sua totalidade, normativas, 

mas constituíram um processo de formação de padrões práticos a partir de uma visão idealizada 

da sociedade e do clero, pregada pelos reformadores. Para usar a expressão de Cushing720, a 

reforma foi um “exercício na disciplina” do clero, mas também uma tentativa de construir uma 

nova ordem social, que seria caracterizada pela divisão firme entre a esfera religiosa e 

secular/leiga.  

 A primeira iniciativa reformadora claramente identificada, deu-se na forma dos 

concílios da “Paz de Deus” no fim do século X e, posteriormente, da chamada “Trégua de 

Deus”. Assim, a partir do ano de 975, surge, em resposta às demandas locais, concílios para 

 
715 HOWE, 1998, p. 332 – 333.  

716 CUSHING, 2005, p. 141 – 143.  

717 HOWE, op. cit., p. 334.  

718 Ibidem, p. 335 – 336.  

719 CUSHING, op. cit., p. 30 – 35.  

720 Ibid., p. 36.  



164 
 

promover a Paz entre os cristãos, que, na prática, visaram a salvaguardar a propriedade da Igreja 

e a vida dos servos em tempos de guerra721. Tradicionalmente, esses concílios foram vistos pela 

historiografia como uma “guerra à guerra” – ou seja, uma reação dos poucos poderosos à 

aristocracia do século. Contudo, o que se verificou, de fato, foi a participação ativa dos príncipes 

e senhores regionais na convocação dos concílios. Nessa toada, o Rei Roberto, O Piedoso, por 

exemplo, buscou ampliar sua posição política e territorial ao associar-se à Igreja722. Vê-se, 

portanto, um esforço conjunto das duas ordens na promoção, contenção e canalização das 

mudanças sociais decorrentes da fragmentação do Império Carolíngio. 

 Essa reação ao colapso do Império e à maior instabilidade europeia não encontrava 

necessariamente substrato na realidade passada, pois não se deve superestimar a capacidade da 

máquina administrativa imperial na manutenção da paz. Tratava-se, na verdade, sobretudo de 

uma percepção de desordem acentuada: a partir dos séculos X e XI, a Igreja assistiu ao aumento 

significativo de sua prosperidade financeira, decorrentes das doações dos aristocratas. Contudo, 

o colapso Carolíngio foi acompanhando de uma preocupação acentuada dessa mesma 

aristocracia em consolidar suas propriedades, alterar leis sucessórias e até mesmo reverter as 

doações. Era necessário, portanto, uma nova narrativa723.  

 Essa nova narrativa seria promovida por meio da mobilização do povo, que não só 

atuaria como grupo de pressão nos concílios, mas também realizaria atos comunais de 

penitência e jejum724. O “povo” é um termo indefinido, mas que não se confundia com a classe 

de guerreiros ou aristocratas proprietários, e, portanto, encontrava-se tão vulnerável quanto à 

Igreja às guerras de vizinhança feudais725. Assim, nos Concílios de Charroux (989), Limoges 

 
721 CUSHING, 2005, p. 39 – 40.  

722 Ibid., p. 42 – 43.  

723 Ibidem, p. 45 – 47.  

724 Ibidem, p. 94.  

725 Ibidem, p. 47 – 51. É preciso enfatizar o aspecto inédito dessa mobilização, mas também suas consequências 

de longo prazo, cf. CUSHING (ibid.) explica, “giving a voice, or at least a role – albeit chiefly an indirect one as 

witnesses rather than as agents of change – would also prove dangerous for the Church. For the raising of hope 

amongst the laity of a more moral and conscientious clergy reflecting God’s peace on earth created an atmosphere 

of expectation that could not ever be fully met. As a consequence, many sections of the populus inevitably and 

ultimately drifted into heterodoxy and heresy” (“dar uma voz, ou ao menos um papel – ainda que majoritariamente 

indireto, como testemunhas e não agentes da mudança – também se provaria perigoso para a Igreja. Ao aumentar 

a esperança entre a laicidade de um clero mais moral e consciente, reflexo da Paz de Deus na Terra, criou-se a 



165 
 

(994), Poitiers (1000 e 1014) e Elne-Tolougnes, foram firmadas regras não só para proteger a 

integridade física do clero e a propriedade da Igreja, mas também para condenar o roubo de 

gado dos camponeses e pobres726.  

 Contudo, se o tema da paz foi o catalisador para a convocação dos primeiros concílios, 

logo outros temas, típicos da Reforma, passaram a ser abordados, como a proibição da simonia, 

do incesto, da fornicação, da comunhão com excomungados, ou mesmo a condenação de 

heresias727. Nos Concílios de Poitiers (1000 e 1014), fora os temas já citados, discutiu-se ainda 

a elaboração de procedimentos para a resolução de disputas, mas, também, a vedação ao 

oferecimento de presentes, pelos leigos, à padres ou bispos em troca de confirmação ou 

penitência. No Concílio de Elne-Toulouges (1027), por sua vez, abordou-se os temas típicos da 

proteção ao clero e a propriedade clerical, e estendeu-se a proteção àqueles que se deslocavam 

à ou saíam de Igrejas. Ainda, reiterou-se a vedação à casamentos entre parentes de até 6° grau, 

e ao contato com excomungados. Finalmente, no Concílio de Rheims, organizado pelo Papa 

Leão IX, em 1049, não só haveria a proclamação universal da Paz de Deus, mas também a 

emissão de uma série de cânones disciplinares direcionados à laicidade e ao clero728 – a 

culminação de quase um século de esforços individuais, verdadeiramente reformadores, dos 

Concílios de Paz.  

 Concomitantemente aos esforços da Paz de Deus, estão aqueles da chamada “Trégua de 

Deus”, que, “consiste em interditar todo ato de guerra e mesmo todo constrangimento judiciário, 

durante as épocas mais importantes do ano cristão – que são o Advento, a Quaresma e 

Petecostes -, e também durante quatro dias de cada semana, de quinta a domingo, os mesmos 

em que se deram a Paixão e a Ressureição de Cristo”729. Esse movimento teria início na 

Catalunha, por volta de 1027 ou 1033, e ressaltaria a posição de um clero cada vez mais 

preocupado em conter o homicídio entre cristãos – ainda que nem sempre essa preocupação se 

refletisse na aristocracia do século.  

 
atmosfera de uma expectativa que jamais poderia ser inteiramente alcançada. Como consequência, muitas porções 

da população, inevitavelmente, e por fim, desviou-se para a heterodoxia e a heresia”. Tradução livre).  

726 CUSHING, 2005, p. 40 – 41.  

727 Ibid., p. 43 – 44.  

728 Ibid., p. 48 – 49.  

729 BARTHÉLEMY, 2020, p. 317.   



166 
 

 Esses movimentos de “paz” refletiam o ambiente geral de reconstrução material e 

reforma espiritual presente no clero do ano 1000, mas, sobretudo, de um esforço cada vez maior 

pela preservação do patrimônio da Igreja. Em alguns casos, como no caso bispo Ermengol de 

Urgell, a preservação assumia um sentido literal. Esse integrante do alto clero, seria conhecido 

pelo título de episcopus athleticus, em razão de tomar parte em diversos trabalhos públicos de 

construção730. O bispo morreria em 1035, enquanto supervisionava a construção de uma ponte 

e seria, posteriormente, canonizado731. Esforços de reconstrução material também seriam vistos 

na Inglaterra, após a conquista Normanda, e na Península Ibérica, onde o clero também atuaria 

na supressão do rito litúrgico visigótico732. 

 Se está claro que, antes de um centro reformador, havia a reforma propriamente dita733, 

também não se deve menosprezar o papel do papado como um promotor e o principal 

beneficiado desse movimento de renovação. O século XI assistiria à reafirmação da autoridade 

dos Papas – então tidos como primus inter pares – mediante confirmação de imunidades e a 

concessão de tuitio aos monastérios – em uma lógica muito bem descrita por Cushing734, 

segundo a qual quanto mais o papado oferecia simbolicamente, mais era procurado e, ao ser 

mais requisitado, reiterava-se implicitamente a sua autoridade. 

O ponto de virada na reforma, porém, viria com o pontificado de Leão IX, que não só 

reiteraria as prerrogativas legislativas do clero, reconhecendo a importância de promover o 

direito canônico como um instrumento da reforma, mas também realizaria diversos concílios 

reformadores e reuniria um verdadeiro “partido reformador” ao seu redor, composto por 

Umberto de Moyenmoutier (futuro cardeal-Bispo de Silva-Candida), Arquidiácono Frederico 

de Liège (futuro papa Estevão IX), Hugo o Branco (futuro legatário papal e cardeal-padre de 

St. Clemente), Arcebispo Halinard de Lyons, Pedro Damião (eremita) e Hildebrando (elevado 

 
730 CUSHING, 2005, p. 93.  

731 A canonização de Ermengol reflete também uma mudança importante para os reformadores, como o papa  

Gregório VII – a santidade derivaria não mais apenas de milagres, ou de uma morte pela fé, tampouco pelo 

testemunho contra os abusos, mas também da ação efetiva, da transformação dos ideais de reforma em uma prática 

concreta. Em outras palavras, passa a importar mais o modo pelo qual se vivia, do que aquele pelo qual se morria 

(cf. CUSHING, 2005, p. 102). 

732 Ibid.  

733 Ibid., p. 91.  

734 2005, p. 59.  



167 
 

ao cargo de arquidiácono e colocado na igreja de São Paulo Sem as Muralhas)735. A constituição 

desse grupo de indivíduos que pensavam de maneira semelhante seria fundamental para travar 

a “batalha pelos corações e mentes” do clero, da aristocracia secular e do populacho, a ser 

empreendida por meio de cartas, concílios regionais e gerais, da promulgação de novos cânones, 

produção de tratados ou hagiografias736 e, ainda, na atividade cada vez mais intensa de 

legatários papais737.  

 Do ponto de vista institucional, a reforma apresentaria três frente de batalha: a disputa 

pelo fim do casamento clerical e a garantia do celibato do clero, o combate contra as simonias 

e a busca pela proibição da investidura leiga – a chamada “querela das investiduras”.  

 A simonia era a prática de adquirir ou vender cargos, benefícios ou sacramentos próprios 

da Igreja, e condenação teria origem na passagem bíblica de Atos dos Apóstolos 8: 18 – 20738. 

Ainda que tivesse sido coibida expressamente ao menos desde o Concílio da Calcedónia (431), 

havia se tornado inevitável em uma sociedade marcada por redes regionais de poder e influência 

e, portanto, combatida com ênfase apenas durante a reforma. A preocupação parece surgir não 

no clero, mas no Século, em 1014, quando o Duque Guilherme V da Aquitânia, presidindo 

sobre o Concílio de Poitiers expulsou o abade Pedro do Monastério de Charroux, sob a acusação 

de que o pároco havia obtido seu cargo pela heresia simoníaca. No mesmo ano, o Imperador 

Henrique II, ao presidir o Sínodo de Ravenna proibiu a ordenação do clero em troca de presentes 

monetários. Na Igreja, a vedação seria reiterada em Bourges (1031), Roma (1049), Mainz 

(1049) e Rheims (1049). Neste último concílio, promovido pelo Papa Leão IX, a preocupação 

teria sido tamanha que, no primeiro dia, todos os bispos e abades tiveram de prestar juramentos 

de que não haviam incorrido em simonia, tendo boa parte do concílio passado os dias seguintes 

analisando a veracidade dos juramentos prestados739.  

 
735 CUSHING, 2005, p. 65 – 67.  

736 Especificamente acerca do papel da hagiografia na Reforma gregoriana, cf. GENKA, Tatsushi. The Role of 

Hagiography in the Development of Canon Law in the Reform Era. In: ROLKER, Christof (org.). New Discourses 

in Medieval Canon Law Research: Challenging the Master Narrative. Leiden: BRILL, 2019, p. 83 – 104. 

737 CUSHING, op. cit., p. 111 – 112.  

738 “18. E Simão, vendo que pela imposição das mãos dos apóstolos era dado o Espírito Santo, lhes ofereceu 

dinheiro, 19. Dizendo: ‘Dai-me também a mim esse poder, para que aqueles sobre quem eu puser as mãos receba 

o Espírito Santo’”. 20. Mas disse-lhe Pedro ‘Vá tua prata contigo à perdição, pois cuidaste adquirir com dinheiro 

o dom de Deus’”. 

739 Ibidem, p. 95 – 98.  



168 
 

 A questão do casamento clerical remonta aos Concílios de Elvira (306-14) e Nicéia 

(325), em que se proibia a introdução de mulheres nas casas do clero para fins sexuais. 

Vedações semelhantes aparecem nas coleções canônicas carolíngias, até então predominando a 

tese segundo a qual ao ingressar nos quadros da Igreja, o marido não poderia abandonar a sua 

esposa, que então deveria viver em “fraternidade caridosa” com ele740. Esse tema se mostrou 

proeminente para o Papado ao menos desde 1022, quando, no sínodo de Paiva, houve a 

condenação ao casamento clerical, a partir de uma interpretação distorcida do cânone de Nicéia, 

seguida por proibições em Mainz (1049), Covaca (1050), Girona (1068), Roma (1059) e 

Tolouse (1056)741.  

 Havia, por fim, a questão das investiduras, mais especificamente, da chamada 

investidura leiga. A prática da investidura real era aquela pela qual um bispo ou abade receberia 

do monarca propriedades temporais adequadas ao seu bispado ou monastério, sendo um 

importante indicador do papel do rei Cristão na Igreja742. Ainda que o bispo-eleito precisasse 

ser consagrado por outros bispos, o ritual da investidura parecia sugerir que o rei tornava um 

padre, bispo. Paralelamente à questão das investiduras, e por vezes com ela emaranhada, havia 

aquela da interferência dos leigos no papado, especialmente por parte do Imperador Romano-

Germânico. Assim, por exemplo, os papas Clemente II e Leão IX ascenderiam ao pontificado 

pela intervenção direta do imperador Henrique III (1046 e 1048, respectivamente). Alexandre 

II, por sua vez, seria eleito diante da oposição da corte alemã, que elegeria um antipapa próprio, 

Honório II. Gregório VII, seria expulso de Roma por Henrique IV da Alemanha, que então 

nomearia Clemente III ao posto – apenas para ver este deposto por Urbano II, com o apoio da 

nobreza normanda743.  

 Ainda no pontificado de Clemente II, verificou-se a presença de críticos à intervenção 

real na Igreja, com a publicação do texto anônimo De ordinando pontifice, que descreveria 

Henrique III como nequissisimus744. Posteriormente, durante o pontificado de Nicolau II, foi 

publicado um decreto no âmbito do Sínodo de 1059, que passou a conter regras bem definidas 

para a eleição de um Papa, a partir da proposta de Pedro Damião, importante teólogo 

 
740 CUSHING, 2005, p. 98.  

741 Ibid., p. 99.  

742 Ibid. p. 105 – 106.  

743 Ibid., p. 63 – 75.  

744 Ibid., p. 64.  



169 
 

reformador, segundo o qual, em razão da posição especial da Basílica de Latrão, ecclesia 

Salvatoris, seriam os seus cardeais-bispos quem teriam os poderes litúrgicos para eleger e 

consagrar um novo pontífice – a chamada ideologia de Latrão. Ainda que esse decreto não 

viesse a ser integralmente aplicado até meados do século XII, ele conferiu um precedente 

poderoso para afirmar a autonomia do papado em relação ao poder secular, especialmente 

durante a querela das investiduras745.  

 Em relação a questão da investidura leiga em específico, foi condenada em 1031, 

durante o Concílio de Bourges, e, talvez, durante o Sínodo de Lentem em 1075746. O Papa 

Gregório VII produziria uma legislação mais contundente em novembro de 1078, direcionada 

ao clero e, em março de 1080, condenando também os leigos que adotassem a prática. A 

questão, contudo, enfrentaria forte oposição do Imperador, e seria resolvida definitivamente 

apenas com a Concordata de Worms, em 1122747. 

 Ideologicamente, a reforma se preocuparia com a elevação moral do clero, a partir de 

uma retórica de purificação e poluição, a fim de delinear a superioridade de uma esfera 

eclesiástica “pura” perante um século “poluído”, o que justificaria a maior autonomia e 

independência da Igreja diante dos laços tradicionais de lealdade748. Nesse sentido, esperava-se 

 
745 CUSHING, 2005., p. 70 – 72.  

746 Cf. CUSHING (Ibid., p. 106): “Much seems to depend on the question of whether or not a prohibition against 

lay investiture was issued by Gregory at the Lenten synod of 1075. While no such decree is extant, many historians, 

citing Arnulf of Milan’s Book of Recent Deeds, have subscribed to the view that investiture was in some way 

banned in 1075. If such legislation was enacted, however, it seems not to have been a universal prohibition but 

one aimed especially at Milan and the northern Italian bishoprics, though as Cowdrey argues, Gregory’s position 

on the issue was clearly hardening from 1075” (“Muito parece depender da questão de se foi ou não promulgada 

por Gregório uma proibição contra a investidura leiga no Sínodo de Lentem de 1075. Ainda que nenhum decreto 

tenha sido preservado, muitos historiadores, citando o Livro de Milagres Recentes, de Arnulfo de Milão, se 

posicionam pela existência de algum tipo de banimento da investidura em 1075. Se tal legislação foi promulgada, 

porém, parece não ter sido uma proibição universal, mas direcionada especialmente à Milão e aos bispados do 

norte da Itália, ainda que, como argumenta Cowdrey, a posição de Gregório sobre o assunto tenha claramente se 

endurecido a partir de 1075”). Tradução livre.  

747 Ibid., p. 107.  

748 Como CUSHING (2005, p. 112) explica ““By increasingly emphasizing the potential for contagion, and by 

reiterating the paramount need to cleanse the sacred from contamination by the secular, the reformers used the 

language of purity and pollution, in particular the rhetoric of sexual separation, both to delineate and more sharply 

enforce what they deemed to be the appropriate spheres of activity both for themselves and for lay society” (“Ao 

aumentar a ênfase do potencial para contágio e reiterar a necessidade suprema de limpar o sagrado da contaminação 



170 
 

do clero a posição de uma casta separada, cujo status especial decorreria de seu serviço à Deus 

e do contato com os sacramentos – e, portanto, far-se-ia necessário que não se casassem, 

permanecessem celibatos e, idealmente, castos, bem como que não portassem armas ou outros 

objetos típicos do século. Ademais, não poderiam comprar ou vender cargos ou benefícios de 

sua Igreja, pois não poderiam ser afetados pelas circunstâncias terrenas. Em outros termos, a 

expressão de “pureza” e “poluição” surgiu precisamente para explicar uma sociedade que se 

encontrava, no século XI, em guerra contra si mesma e contra muitos dos valores que até então 

predominavam749. 

 O esforço dos reformadores não produziu resultados decisivos imediatos, mas é inegável 

que atingiu, no longo prazo, a reinvenção completa da sociedade europeia latina, ao conseguir 

separar, de maneira decisiva, o sagrado do secular.  Como explica, Cushing750:  

“The reform movement left an indelible mark on western European society, and its 

repercussions would be felt for centuries. The development of the Roman papacy as an 

institution with the capacity to make its authority felt more consistently beyond Rome 

increasingly enabled eleventh-century popes to take a decisive role not only in 

impressing reform measures but also in demanding adherence to them. Although there 

can be no denying that simony, clerical marriage and concubinage, as well as lay control 

over churches and ecclesiastical appointments, continued after the end of the eleventh 

century, these would no longer be seen as acceptable or justifiable practices, even if they 

were often inevitably tolerated in reality, especially at lower levels. Moreover, it is 

evident that the privileging of the status of the clergy on account of their celibacy and 

service at the altar, over both the ‘fighters’ and the ‘workers’, had contributed to an 

increasing recognition that their identities lay first and foremost in the ecclesiastical 

sphere”751. 

 
pelo secular, os reformadores usaram a linguagem de pureza e poluição, em particular, a retórica da separação 

sexual, para tanto delinear, quanto mais assiduamente assegurar aquilo que julgavam ser as a esferas de atividade 

apropriadas tanto para si próprios, quanto para a sociedade leiga”. Tradução livre).  

749 CUSHING, 2005, p. 116.  

750 Ibid., p. 161.  

751 “O movimento de reforma deixou uma marca indelével na sociedade da Europa Ocidental, e suas repercussões 

seriam sentidas por séculos. O desenvolvimento do papado romano como uma instituição com a capacidade de 

fazer com que sua autoridade fosse sentida de forma mais consistente fora de Roma permitiu que os papas do 

século XI assumissem um papel decisivo não apenas na impressão de medidas de reforma, mas também na 



171 
 

É precisamente uma cristandade reformada, dotada de novos valores, de uma autoridade 

verticalizada no seio da Igreja e, ainda, de robustos compilados canônicos de teor moralizante, 

que avançou contra as ordálias.   

Nesse sentido, o primeiro marco relevante é a proibição da participação do clero nas 

ordálias, determinada pelo Papa Alexandre II em 1063752. Dentre os argumentos que passaram 

a ser utilizados, dois se encontravam no centro da discussão: em primeiro lugar, que a ordália 

não seria canônica, pois os Evangelhos não trariam menção a ela e, em segundo lugar, que seria 

uma forma de tentar o Divino, utilizando de artífices para forçar uma intervenção divina. Ou 

seja, a ordália seria um pecado.  

O primeiro desses argumentos logo teve de lidar com o problema do uso da ordália no 

livro dos Números, adotando para isso a solução do século XII segundo a qual não só os cristãos 

não estavam vinculados a todas as normas trazidas pelo Velho Testamento753, como, também, 

a análise das regras emitidas por autoridades do passado deveria levar em conta o contexto e as 

circunstâncias nas quais tais mandamentos haviam sido enunciados754. Subsidiariamente, 

utilizou-se a ausência da ordália do Direito romano como um sinal de que esta não deveria gozar 

de prestígio e autoridade755. Tampouco se poderia alegar que a ordália era um costume, pois, 

na concepção canônica, este não poderia contrariar a lei escrita ou a fé cristã, para ser 

considerado juridicamente vinculante – subordinando essa discussão à questão da 

conformidade ou não da ordália a teologia cristã756.  

 
exigência de adesão a elas. Embora não se possa negar que a simonia, o casamento clerical e o concubinato, bem 

como o controle leigo sobre as igrejas e as nomeações eclesiásticas, continuaram após o final do século XI, eles 

não seriam mais vistos como práticas aceitáveis ou justificáveis, mesmo que, na realidade, fossem inevitavelmente 

tolerados, especialmente nos níveis mais baixos. Além disso, é evidente que o privilégio do status do clero por 

conta de seu celibato e serviço no altar, em relação aos ‘lutadores’ e aos ‘trabalhadores’, contribuiu para um 

reconhecimento cada vez maior de que suas identidades estavam, antes de tudo, na esfera eclesiástica” (Tradução 

livre).  

752 BARTLETT, 2014, p. 82.  

753 Essa posição era consensual mesmo antes do século XII (cf. Ibidem, p. 84).  

754 Ibidem.  

755 Ibidem, p. 85.  

756 MCAULEY, Finbarr. Canon Law and the End of the Ordeal. Oxford Journal of Legal Studies, Oxford, vol. 

26, n° 3, 2006, p. 473 – 513.  



172 
 

 O segundo argumento, por sua vez, partia da diferenciação entre o milagre e o Iudicium 

Dei, a partir do critério da espontaneidade. O milagre, acreditavam os teólogos reformistas, era 

um ato livre de Deus e, portanto, não poderia ser obtido por meio de um procedimento. Nesse 

sentido, a ordália se aproximava mais de um sacramento. No entanto, para que um sacramento 

fosse válido ele precisaria estar presente nos cânones, e este não era o caso757. Assim, do ponto 

de vista teológico, não haveria razão para alegar que o resultado da ordália sempre 

corresponderia a vontade divina, confrontando sua utilidade jurídica758.  

 A principal resistência à mudança viria das paróquias e bispados locais, que viam no 

abandono da ordália não só uma redução de seus poderes jurisdicionais exclusivos que os 

diferenciavam de outras tribunais759, como também uma ameaça às receitas obtidas pelo 

tribunal com o recebimento das custas processuais dos procedimentos que envolviam o 

Iudicium Dei760.  

 Em 1215, quando finalmente as ordálias foram expurgadas da ordem jurídica medieval, 

três pré-requisitos foram preenchidos: em primeiro lugar, a Igreja tinha em seus quadros 

superiores uma elite reformista, reunida da figura do Papa Inocêncio III; em segundo lugar, 

havia uma parte significativa do clero que condenava a ordália; e em terceiro lugar, as reformas 

de Gregório e seus sucessores levaram a formação de um corpo sistematizado e hierárquico 

dentro da burocracia oficial dessa instituição, que passou a ser capaz de impor com maior 

eficácia as deliberações tomadas pelo papado nas diversas igrejas locais espalhadas pela 

Europa761. Assim, a ordália foi oficialmente banida, no Quarto Concílio de Latrão, por meio de 

uma proibição oficial do clero em tomar parte nos preparativos dessas cerimônias – minando, 

assim, um elemento essencial para as ordálias unilaterais que é a intervenção dos membros da 

Igreja para benzer o instrumento ou meio da prova.  

A decisão tomada pelo Concílio, no entanto, não foi acatada de maneira imediata e 

uniforme pela Europa. Na verdade, como Bartlett reconhece762, foi apenas o começo de um 

processo de implementação das mudanças após cento e cinquenta anos de um intenso 

 
757 BARTLETT, 2014, p. 88.  

758 Ibidem, p. 79.  

759 Ibidem, p. 91.  

760 Ibidem, p. 93.  

761 Ibidem, p. 100.  

762 Ibidem, p. 127.  



173 
 

movimento reformista. Nesse sentido, foram os reinos menores e mais centralizados, com boas 

relações com a Santa Sé, aqueles que primeiro adotaram essa mudança, com a Dinamarca 

abolindo a ordália em 1216 e a Inglaterra, em 1219. Em alguns outros reinos, porém, a ordália 

sobreviveria mais alguns séculos, ainda que seu uso se tornasse mais raro – a título de exemplo, 

em Hanover, a ordália estava presente no seu corpo jurídico em 1436763. 

 Como parte das reformas de Inocêncio III, elaborou-se, entre 1198 e 1212, um 

procedimento alternativo para lidar com os casos nos quais o uso dos demais métodos 

probatórios se mostrasse insuficiente, o processo inquisitorial764. Nesse sistema, o juiz atuaria 

como um verdadeiro investigador – dando continuidade ao processo somente se entendesse que 

a suspeita que recaía sobre o réu era provável, difundida e persistente – interrogando-o e 

contando com amplos poderes instrutórios para convocar testemunhas e realizar um exame 

cruzado e retirando dos procedimentos a figura do acusante. O principal objetivo desse processo 

não era propriamente a produção de evidências, mas a obtenção de uma confissão por parte do 

réu. Do procedimento inquisitorial, também surgiu a possibilidade de submeter o réu à tortura 

desde que contra ele houvesse alguma evidência substancial ou ainda uma grande suspeita765. 

É nesse contexto que, o papa João XXIII, por exemplo, autorizou a tortura do Abade de Autun 

e do dominicano João Alberico766. 

Uma das grandes consequências desse modelo, foi o posicionamento, no centro do 

modelo probatório, do uso de meios da razão para combinar as chamadas “provas parciais” (por 

exemplo, um testemunho, um documento, um simples sermão) de modo a constituir uma 

evidência suficientemente forte para que o magistrado tivesse um juízo de certeza sem, 

necessariamente, precisar de evidências diretas relacionadas ao litigio767, trata-se de uma 

redução do standard probatório significativa.  

Também a partir do processo inquisitório, leva-se o processo penal da esfera 

eminentemente privada, em especial do interesse da vítima e de seus familiares, para aquele da 

 
763 BARTLETT, 2014, p. 131.  

764 MCAULEY, 2006, p. 489 – 493.   

765 BARTLETT, Op. Cit., p. 141.  

766 BOREAU, Alain. Satã Herético: o nascimento da demonologia na Europa medieval (1280 – 1330). 

Tradução de Igor Salomão Teixeira. Campinas: Editora Unicamp, 2022, p. 49. 

767 MCAULEY, 2006, p. 495 – 500 e BOREAU, 2022, p. 46 – 48. 



174 
 

do interesse público representado pela necessidade, advinda da utilidade pública, de punir os 

crimes768.  

 É evidente, portanto, que a tese oposta àquela funcionalista, é de grande mérito ao 

apontar uma série de críticas válidas a capacidade das ordálias em operar o consenso nas 

comunidades; ao oferecer uma explicação fundada na crença medieval para o fim do instituto 

jurídico e, por fim, em estabelecer uma conexão entre o fim dos Iudicium Dei e as revoluções 

operadas dentro do Direito Canônico que, inclusive, ofereceram a sociedade medieval europeia 

um instrumento substituto àquele que se pretendia abolir, qual seja, o processo inquisitorial.  

 Por outro lado, os adeptos da teoria de Bartlett oferecem uma explicação insuficiente 

para a crise geral do instituto do Iudicium Dei, afinal, se as ordálias unilaterais de fato foram 

extintas da maior parte dos ordenamentos jurídicos europeus a partir de 1215, as ordálias 

bilaterais, e especificamente, o julgamento por combate, permaneceram sendo utilizadas por ao 

menos mais duzentos anos na maior parte dos países europeus. Formular, assim, uma teoria a 

respeito da extinção do duelo judicial, envolve, por conseguinte, uma análise própria do 

processo de restrição e desuso.  

4.3. Participantes e restrições 

 Um dos ângulos possíveis para a análise do gradual abandono e deliberada exclusão do 

julgamento por combate no Direito inglês medieval é a partir das restrições introduzidas aos 

participantes e às causas que poderiam ser julgadas a partir desse método. Algumas dessas 

vedações remontam a própria introdução do instituto na Inglaterra, outras, foram incorporadas 

a partir do desenvolvimento de outros métodos probatórios769, especialmente a partir do final 

do século XII, com a introdução do júri.  

 Para compreender, principalmente, as proibições referentes aos participantes, é primeiro 

necessário reiterar a importância de se assegurar disputas justas. A preocupação com essa noção 

 
768 MCAULEY, 2006, p. 493 – 495.  

769 Cabe ressaltar que, para os juristas ingleses medievais, o julgamento por Júri era sim uma forma de “prova”, 

não só porque, inicialmente, confundia-se o papel do júri e da testemunha, mas também em razão do júri buscar 

solucionar controversas alcançando a verdade dos fatos, assim como um julgamento por ordália ou por batalha. É 

somente a partir desse entendimento que expressões como Trial by juri podem ser equiparadas a Trial by Combat, 

Trial by ordeal, Trial by Record etc (cf. BLACKSTONE, William. Chapter the twenty second: of the several 

species of trial In: Commentaries on the Laws of England: Book the third. Oxford: Clarendon Press, 1768, p. 325 

– 348).  



175 
 

de “justiça” esteve presente, como já visto no capítulo 3 dessa pesquisa, especialmente ao longo 

dos procedimentos, proibindo-se a intervenção de terceiros durante a luta e assegurando 

paridade de armas, por exemplo. Em uma etapa anterior, porém, os tribunais ingleses buscaram 

evitar que ações nas quais os participantes tivessem alguma diferença pessoal fundamental 

fossem levados ao método de prova do combate770 – seja por aspectos físicos ou ainda pelo 

status ou situação especial das partes.  

Uma das primeiras restrições, muito provavelmente, é a isenção conferida à indivíduos 

que teriam desvantagens naturais com o duelo, em razão da idade. Por essa razão, idosos771 e 

menores de 21 anos772 eram isentos do combate. Isso não significa, porém, que não pudessem 

tomar parte no julgamento em si. Em verdade, a isenção era uma faculdade, podendo um idoso 

participar por meio do emprego um campeão773 e, nos casos de Appeal, o appelor infante 

poderia esperar a sua maioridade para propor a ação. A exceção da idade que poderia ser 

levantada para escapar ao duelo era, ainda, uma prerrogativa exclusiva do polo passivo da 

relação jurídica774. 

 Além da idade, também o status pessoal poderia ser um entrave para que o combate 

ocorresse. Nesse sentido, tanto Elema775 quanto Russel776 concordam que a batalha entre 

pessoas de estamentos diferentes era proibida. Assim, por exemplo, um nobre não poderia 

enfrentar um vilão, e um camponês não poderia desafiar o seu senhor. A principal razão para 

essa proibição, provavelmente, considerando que os duelos judiciais eram também uma disputa 

de honra, era evitar que tais litígios fosse empregados como um meio de desestabilizar (e 

 
770 ELEMA, 2012, p. 133.   

771 Um “idoso”, para fins jurídicos, teria sessenta anos, segundo Glanvill, Fleta e Bracton (cf. ibidem, p. 176 – 

181). 

772 Registros do Britton, um Tratado de aproximadamente 1291, diz que a idade mínima para que um participante 

optasse pelo duelo judicial era catorze anos, mas outras fontes do século XIV tendem a concordar com a idade de 

vinte um ano (cf. Ibidem, p. 176 – 181). Glanvill, por sua vez, não traz referência alguma a idade, referindo-se 

apenas a necessidade da “maioridade” das partes. Por essa razão, não é possível determinar exatamente quando 

essa maioridade era atingida. Uma tese suscitada por Elema (cf. ibidem) é a de que alguns nobres poderiam ser 

emancipados aos catorze anos, excepcionalmente, outros aos vinte um – enquanto entre os comuns, a maioridade 

haveria de ser delimitada a partir do consenso de determinada comunidade.   

773 Ibidem.  

774 RUSSEL, 1977, p. 120 – 121.  

775 2015, p. 134.  

776 Op. cit., p. 61.  



176 
 

desafiar) a estrutura social feudal777. Isso não significava, porém, que casos excepcionais nos 

quais as partes fossem de classes sociais distintas não existissem nos tribunais ingleses, mas, 

para isso, poderia ser necessária uma autorização especial da coroa778. 

 Além do status em relação ao estamento, não também o status de liberdade poderia ser 

um empecilho para as disputas. Nesse sentido, servos não podem participar de combates (seja 

como parte ou como campeão) pois não possuíam capacidade jurídica para serem testemunhas 

fora das cortes senhoriais, ou em casos civis nos tribunais régios. Essa preocupação foi tão 

grande que, como já exposto, a servidão desde o nascimento sequer poderia ser questionada por 

meio do combate, enquanto a manumissão de um servo ocorrida no passado, se alegada 

judicialmente, teria necessariamente de ser provada por meio de um campeão, e não por aquele 

que tem sua liberdade como fato controvertido779. Esse modelo difere bastante daquele presente 

na Lei dos Lombardos e dos Frísios, nas quais até mesmo os escravos poderiam exigir sua 

liberdade por meio do combate em dadas condições780.  

 Uma última restrição referente ao status dizia respeito a algumas cidades do reino, que 

pela graça do rei recebiam uma carta de autorização que conferia aos habitantes do burgo o 

privilégio de recusarem o combate para a maior parte dos casos781. Em sua pesquisa, Russel782 

encontrou cartas de isenção das cidades de Bedford, Berwick-on-Tweed, Canterbury, Devizes, 

Lincoln, Londres, Melcombe, Newcastle, Montgomery, Northampton, Norwich, Oxford, 

Rochester, Warenmouth e Winchester. As primeiras cartas são datadas do século XII783.  

 Um terceiro fator de restrição estava vinculada à pessoalidade do Direito inglês, de 

modo que estrangeiros não familiarizados com o julgamento por combate não seriam obrigados 

a participar de duelos, podendo optar por outras formas de prova784. Esse era o caso da 

alternativa da ordália do ferro quente apresentada aos ingleses conquistados durante o reinado 

de Guilherme I. Nessa categoria, poder-se-ia incluir, também, os judeus. Segundo Elema, a 

 
777 ELEMA, 2012., p. 134 – 141.  

778 Ibidem.  

779 GLANVILL, 1993, p. 57 

780 LEA, 1870, p. 116 – 118.  

781 ELEMA, op. cit., p.  73 – 76.  

782 RUSSEL, 1977, p. 69 – 70.  

783 Ibidem., p. 71.  

784 ELEMA, op. cit., p. 165 – 174.  



177 
 

comunidade judaica inglesa atingiu em seu ápice um total de cinco mil pessoas785 e sua posição 

na estrutura jurídica inglesa era a de “servos do tesouro real”, de modo que todas as suas 

atividades econômicas eram constantemente monitoradas pela coroa. Desse monitoramento 

surgiu em 1194 uma ordenança de Henrique II que exigiu que todos os contratos nos quais uma 

das partes fosse um judeu fossem devidamente registrados, de modo que haveria ampla 

evidência documental e seria dispensado o combate como meio de prova. Dessa prática é 

possível extrair a enorme proteção conferida a esse grupo social, associada aos interesses 

econômicos da monarquia inglesa. Os registros indicam ainda que o duelo entre judeus e 

cristãos, além de raros, foram restringidos (um judeu somente poderia lutar contra um cristão 

recém-convertido) e, por fim, proibidos786.  

 O quarto elemento que poderia interferir no rol de pessoas aptas a tomarem parte no 

combate era o gênero. O duelo, segundo Elema, era essencialmente um privilégio masculino787, 

seja aquele judicial, seja a disputa de armas ocorrida em torneios ou guerras – ainda assim, é 

possível que ao menos algumas mulheres da nobreza tivessem contato com algum treinamento 

militar que ocorria nos lares desse estrato da população. O Common Law trazia um sistema no 

qual mulheres solteiras detinham uma independência muito maior que aquelas casadas: 

enquanto as primeiras poderiam ter propriedades de terras e seriam capazes de mover processos 

que envolvessem direitos reais e pessoais; as segundas assistiam à sua propriedade sendo unida 

a do marido e somente poderiam mover processos (ou mesmo ser alvo de processos) 

envolvendo disputas de terra ou direitos pessoais, caso seu cônjuge fosse também chamado 

como parte do processo. Mesmo sua capacidade de ser polo ativo de um Appeal era restringida 

a algumas espécies de crimes. Por essa razão, os registros apontam um número maior de 

mulheres em processos do Writ of Right que nos casos criminais, com sua participação nos 

julgamentos por combate entrando em franco declínio (e posteriormente desaparecendo) a partir 

do século XIII com a expansão do Julgamento por Júri788. Cabe ressaltar que as mulheres, no 

Direito inglês, lutavam sempre por meio de campeões789. 

 
785 ELEMA, 2012, p. 165 – 174.  

786Ibidem, p.  165 – 174.  

787 Ibidem, p. 141 – 155.  

788 Ibidem.   

789Ibidem, p. 184 – 185.  



178 
 

 Também o clero era isento de participar dos julgamentos por combate, precisamente 

porque constituía um estamento relativamente apartado das cortes seculares790. Não obstante, 

muitos tomaram parte nessas disputas, especialmente naquelas do Writ of Right, sendo o único 

caso de morte registrada em um Tribunal Inglês em decorrência de um duelo judicial, aquele 

do campeão do abade de St. Edmundsburry em 1287791. Ainda assim, a prática foi fortemente 

combatida pelo Papado em Roma, com uma bula de 1216 proibindo a participação das 

autoridades religiosas nesses julgamentos792, como parte do já descrito movimento da Igreja de 

afastamento e condenação das ordálias e outras formas de Iudicium Dei.  

 A última hipótese de isenção do combate era o mayhem, um termo genérico para 

designar “ferimentos incapacitantes”. Essa exceção consistia na alegação por parte de um 

apellor de que se encontrava incapacitado de provar seu caso por combate, precisamente porque 

os ferimentos causados contra si pelo réu durante o fato gerador da disputa o prejudicariam em 

batalha793. Se por um lado é certo que, nessa hipótese, a vítima poderia optar por outra forma 

que não o combate794, é incerto se, ao optar pelo duelo judicial, poderia ser representada por 

meio de um campeão. Segundo Elema, essa é a hipótese mais correta795, mas o caso Alice v. 

Coventry (1212) trazido por Russel796 parece sugerir que nas hipóteses de um Appeal de 

ferimentos graves, o mais adequado seria o parente mais próximo da vítima processar o autor 

do fato. Isso não significa, porém, que em outros processos nos quais o ferimento ou condição 

física não tivesse relação direta com o fato gerador (por exemplo, no caso de deficiências físicas 

congênitas) a solução do campeão não pudesse ser adotada797. A hipótese de mayhem trazia 

ainda consigo todo um conjunto de ferimentos e condições que poderiam ser enquadrados nesse 

rol, desde um osso quebrado, passando por uma fratura craniana, um dente perdido798, a perda 

de algum membro, ou até mesmo, portadores da lepra799. O consenso, ao que tudo indica, era 

abranger nesse rol tudo aquilo que significativamente pudesse tornar mais difícil ao participante 

 
790 ELEMA, 2012, p. 155 – 165.  

791 RUSSEL, 1977, p. 64 – 65.  

792 Ibidem, p. 122 – 123.  

793 Ibidem, p. 110 – 111.  

794 Ibidem.  

795 ELEMA, op. cit., p. 181 – 184.  

796 Op. cit.  

797 ELEMA, op. cit., p. 141 – 155. 

798 RUSSEL, op. cit., p. 118 – 119.  

799 ELEMA, op. cit., p. 182.  



179 
 

combater. A partir de 1215, com a abolição das ordálias, o tribunal do júri se tornou a principal 

alternativa ao combate nessas situações800.  

 Além das isenções, outra categoria de restrição que o instituto enfrentava era aquela que 

se referia aos elementos da demanda: o pedido, a causa de pedir e a relação existente entre as 

partes. Na primeira dessas hipóteses, está a proibição do duelo judicial para solucionar disputas 

no Writ of Right ou, até o século XII801, nos litígios envolvendo dívidas, nos quais o valor em 

questão fosse inferior a cinquenta pence802.  

Em relação aos litigantes, o grau de parentesco parece ter sido um fator que ganhou 

maior importância a partir da segunda metade do século XIII. Inicialmente, a única restrição 

consistia na obrigatoriedade do uso de campeões em disputas envolvendo irmãos dentro do Writ 

of Right803. Segundo Russel804, parentes considerados até o terceiro grau poderiam participar 

do combate somente na hipótese de alegarem seu direito a partir de diferentes ancestrais. 

Posteriormente, no entanto, a vedação tornou-se absoluta e, inclusive, bloqueou o acesso ao 

Writ of Right de litígios entre esses familiares próximos. Segundo Elema, uma das razões para 

essa proibição pode ter sido a necessidade de evitar que a estrutura hierárquica familiar fosse 

perturbada805. Essa hipótese é sustentada pela possibilidade, nos séculos anteriores, de um 

irmão relativamente prejudicado na herança utilizar um campeão para tomar para si parte das 

terras distribuídas durante a partilha dos bens. Outra possibilidade, não mutuamente excludente, 

é a condenação teológica dessa espécie de combate a partir do excerto Bíblico no qual, por 

inveja, Caim matou Abel, seu irmão806. Essa vedação, porém, estava ausente do Appeal. 

Dentro do processo penal, as principais restrições eram versavam sobre a vedação do 

combate nas hipóteses do réu apreendido após um flagrante, bem quando o crime cometido era 

o de estupro. Em relação a essa segunda possibilidade, Russel destaca que, apesar de permitido 

 
800 RUSSEL, 1977, p. 118 – 119.   

801 Até o século XII, na Inglaterra, a dívida era entendida como sendo um “bem” do credor, de modo que seu 

direito poderia ser defendido por meio da batalha. Após esse período, predomina a tese segundo a qual as 

obrigações jurídicas em geral estão no campo dos direitos pessoais, e não dos direitos reais, de modo que o uso da 

batalha nesses casos é proibido em algum momento anterior ao século XIII (cf. Ibidem., p. 79 – 80).  

802 Ibidem.  

803 ELEMA, 2012 p. 174 – 176.  

804 RUSSEL, Op. cit., p. 52 – 53.  

805 Op. cit. 

806 Ibidem.  



180 
 

quando da introdução do julgamento por combate na Inglaterra pelas leis do Conquistador, após 

a introdução do júri o duelo judicial foi extinto como modalidade de prova para um Appeal 

dessa natureza807. Nesse sentido, Lea808 coloca que, na Inglaterra, a tendência geral foi a 

substituição do combate pelo júri nos casos envolvendo crimes violentos, salvo quando as 

acusações traziam consigo a possibilidade de assassinato por envenenamento ou a prova não 

pudesse ser obtida de outra maneira. 

Uma última questão preliminar que poderia ser colocada perante o Tribunal para evitar 

o duelo judicial durante um Appeal era a acusação de que a parte havia proposto a ação com 

ódio e malícia ou, na expressão latina, de odio et atia809. Essa era uma alegação que somente 

poderia ser feita, por óbvio, pelo réu, e consistia na afirmação de que o appellor estava 

utilizando o poder judiciário como um instrumento para satisfazer um feudo pessoal, difamando 

e acusando o réu de um crime que não cometera. O juiz poderia rejeitar de ofício a preliminar, 

no entanto, o mais comum – especialmente ao longo do tempo – era a instauração de um 

inquérito e o julgamento da preliminar por júri. O caso Peche v. Harang (1204)810 revela ainda 

que, se julgada procedente, o Appeal seria vencido pelo réu, que então poderia, separadamente, 

ajuizar um pedido de reparação por perdas e danos contra o appellor.  

4.4. Lentidão e ineficiência dos procedimentos 

 Uma outra questão que pode ser levantada a respeito do Julgamento por Combate era a 

lentidão e, muitas vezes, ineficácia das medidas adotadas para assegurar que o resultado do 

processo fosse útil à parte vencedora. Essas dificuldades se mostravam latentes sobretudo nos 

adiamentos de casos civis e penais, bem como na limitação dos poderes conferidos ao Tribunal 

da Cavalaria. 

 Nesse sentido, o processo inglês era extremamente aberto à possibilidade de adiamentos, 

principalmente por meio das Essoins. Nas regras processuais trazidas por Glanvill811, dentro do 

Writ of Right, perdurava o preceito segundo a qual, se uma das partes faltava a audiência, não 

respondendo ao writ de convocação durante a fase postulatória do processo, deveria enviar um 

representante ou ainda um essoiner, é a respeito deste último que se irá tratar no momento. O 

 
807 RUSSEL, 1977, p. 112 – 113.  

808 1870, p. 108 – 111.  

809 RUSSEL, op. cit., p. 127 – 128.  

810 Ibidem, p. 127.  

811 GLANVILL, 1993, p. 5. 



181 
 

essoiner é um núncio da parte que traz ao tribunal uma justificativa legal para a ausência desta, 

de modo a evitar que sejam produzidos os efeitos da revelia. Segundo o doutrinador inglês, as 

essoins podem estar relacionadas às doenças, mas também a outros acontecimentos812. Entre as 

justificativas, menciona Glanvill, a essoin para o caso de uma doença acometeu o indivíduo 

enquanto este se dirigia ao tribunal (essoin for sickness on the way to court), ou ainda para a 

hipótese de doença tê-lo acometido em seu próprio lar (essoin for house-sickness)813. Outras 

justificativas para o não comparecimento, também, em razão da parte se encontrar no 

estrangeiro (essoin for being onverseas), à serviço do rei (essoin for being in the servisse of the 

Lord king), em peregrinação (essoin for being on a pilgrimage) ou ainda uma essoin que adia a 

audiência em quatro dias para a hipótese de um caso fortuito imprevisível, como uma enchente 

(essoins to save the four days during which the other party is waited for in court)814. 

 A falta de um representante ou essoin, porém, não acarretava, imediatamente, a perda 

do processo. Na ausência do tenant, Glanvill815 afirma que o demandante deveria postular o 

caso perante o tribunal e aguardar três dias. No quarto dia, os oficiais responsáveis pela 

convocação do réu deveriam jurar que ele havia sido convocado e oferecer, ainda, provar o fato 

judicialmente. Nessa situação, a corte irá determinar que novamente ocorra a convocação para 

nova audiência contados quinze dias ou mais. Esse procedimento poderia ainda se repetir três 

vezes. Decorrido esse prazo, poderia, finalmente, o demandante solicitar que a terra fosse 

confiscada pelo tribunal, devendo então, essa, permanecer “sob a mão do rei”816. Ainda assim, 

se o réu comparecesse em um período de quinze dias contados desde o confisco, dar-se-ia 

seguimento ao processo. Se, passado esse prazo, novamente não comparece, a revelia produz 

os seus efeitos e a posse é transferida ao demandante. Isso não significa, porém, que o réu não 

possa, posteriormente, abrir novamente o caso, mas somente por meio de um Writ of Right e 

alegando o seu direito sobre a propriedade817. 

 Ainda que o processo continuasse, uma vez prometida a batalha, o tenant poderia 

oferecer um total de seis essoins, três para justificar ausência sua e outras três para justificar a 

 
812 GLANVILL, 1993, p. 7  

813 Ibidem, p. 8 – 11 

814 Ibidem, p. 11 – 16.  

815 Ibidem, p. 5 – 7.  

816 Ibidem, p. 6.  

817 GLANVILL, 1993, p 6.  



182 
 

ausência de seu campeão818. Esse procedimento, ainda que a título de exemplo, evidencia a 

proposição de Elema de que o maior desafio para os litigantes ingleses era fazer com que seu 

adversário comparecesse ao tribunal819. Para burlar esses adiamentos, tornou-se prática comum 

que a acusação fosse feita publicamente, em especial na corte do rei820.  

No entanto, não se deve supor que apenas o adiamento atrasava os procedimentos do 

julgamento por combate inglês, também o espaço de tempo entre a primeira audiência, a 

promessa da batalha e a data do combate poderia ser dilatado em razão das questões 

preliminares levantadas pelas partes. Novamente a título de exemplo, dentro do Writ of Right, 

o tenant pode solicitar antes que a batalha seja prometida que se realize o chamado view of the 

land, um procedimento autorizado para que o xerife do condado no qual está a terra disputada 

envie um grupo de homens livres para verificar a terra sob disputa e traçar as devidas distinções 

entre o objeto do litigio e as demais terras pertencentes ao réu. Esse adiamento poderia ser 

interessante, pois concedia ao tenant mais três essoins para não comparecer às audiências 

futuras821. Dentro das preliminares, inquéritos poderiam ainda ser solicitados pelas partes para 

esclarecer situações nas quais, comprovada determinada situação, o julgamento haveria de ser 

antecipado sem a necessidade do combate (como na hipótese do inquérito para investigar se 

determinada ação penal foi proposta maliciosamente)822.  

É evidente, portanto, que o processo inglês, em relação ao julgamento por combate, 

poderia se estender muito além do previsto e querido pelos participantes, o já mencionado Isaac, 

filho de Isaac de Pulet823 foi alvo de um processo que durou pelo menos cinco anos, período 

este que passou preso. Um segundo problema, porém, vinha da incapacidade dos tribunais de 

oferecerem uma solução útil mesmo após o combate. Essa dificuldade é latente, sobretudo, no 

Tribunal da Cavalaria, que, por sua peculiaridade, isto é, por ser uma corte que adotava, em 

 
818 GLANVILL, 1993, p. 23 – 24.  

819 ELEMA, 2012, p. 202 – 204.  

820 O vocábulo “corte” é empregado aqui em sentido político, e não como sinônimo de “tribunal”. Assim, corte é 

o termo genérico para designar o local no qual o monarca reside, permanentemente ou temporariamente (cf. 

Ibidem).  

821 GLANVILL, op. cit., p. 22.  

822 RUSSEL, 1977, p. 127 – 128.  

823 ELEMA, op. cit., p. 167. 



183 
 

grande medida, o Direito Civil continental, sobretudo aquele moldado na França, em oposição 

ao Common Law, não poderia executar as terras do derrotado (e condenado)824. 

4.5. Desuso e abolição 

 O espaço de mais de quatrocentos anos entre o fim das ordálias na Inglaterra em 1219 e 

a última discussão a respeito da possibilidade da batalha, por volta de 1650, antes do derradeiro 

caso Ashford v. Thornton (1818), bem como as mudanças graduais atravessadas pelo instituto 

no que diz respeito a quem poderia participar e em que casos a solução do duelo judicial era 

admissível, leva a inevitável conclusão de que há sim, um processo de decadência e desuso do 

combate judicial, e não um ato decisivo que pois fim a uma prática até então recorrente, como 

ocorrera no caso das ordálias após o Quarto Concílio de Latrão. Esse subcapítulo, pretende, 

assim, investigar outras razões para o desuso do instituto, bem como a sequência de eventos 

que levaram a sua abolição pelo Parlamento inglês em 1819.  

 O ponto de partida para essa investigação é a tabela 5, baseada nos dados coletados por 

M. J. Russel, relacionando temporalmente as espécies de casos nos quais a batalha efetivamente 

ocorreu e as situações nas quais a batalha foi mencionada ou prometida.   

 

Tabela 5. Discussões, promessas de batalha e duelos judiciais na Inglaterra825 

Intervalo 

temporal 

Apenas 

discussões 

sobre a 

batalha  

Apenas 

promessa de 

batalha 

Batalha no 

Writ of Right 

Batalha no 

Appeal 

Batalha 

ocorrida na 

Corte da 

Cavalaria 

Batalha 

ocorrida em 

processo 

incerto 

1050826 2 2 0 1 0 0 

1100 12 0 1 1 0 0 

1150 222 27 19 107 0 61 

1200 372 103 38 82 0 3 

1250 34 0 4 16 0 0 

1300 64 7 2 6 0 0 

1350 12 4 0 11 5 0 

1400 3 6 0 0 5 0 

 
824 SQUIBB, 1997, p. 25.  

825 RUSSEL, 1977, p. 273 

826 Cabe ressaltar que apesar do marco temporal ser 1050, o Julgamento por Combate só foi introduzido no Direito 

Inglês em 1066, com a Conquista Normanda.  



184 
 

1450 0 1 0 1 0 0 

1500 0 0 0 0 0 0 

1550 2 1 0 0 0 0 

1600 0 3 0 0 0 0 

1650 1 0 0 0 0 0 

 

 Vale salientar que a tabela foi elaborada a partir dos registros históricos e que, portanto, 

está sujeita a um viés muito claro que é a disparidade da quantidade de registros entre os séculos 

XI e XIII no judiciário inglês e que sobreviveram até o século XX827. No entanto, é plenamente 

possível, a partir dos dados coletados, elaborar alguns juízos. 

Em primeiro lugar, está claro que as batalhas, ainda que muito discutidas, eram um 

fenômeno relativamente raro. Apesar da tabela apresentar um total de 1241 casos, ao longo de 

quase seiscentos anos, nos quais há alguma referência ao julgamento por combate, somente em 

363 desses casos, efetivamente a batalha foi lutada. Isso significa que o processo, por essa via 

de prova, chegou a sua conclusão derradeira, o duelo judicial, apenas em cerca de 30% das 

vezes. Essa informação levaria tanto Russel828 quanto Elema829, a concluírem que a maior parte 

dos casos se encerrava com um acordo entre as partes, o que em certa medida reforça o 

argumento funcionalista de que os iudicium Dei, eram, essencialmente, uma forma de 

pressionar às partes a alcançarem a solução negociada, ou ao menos atingir alguma espécie de 

consenso. 

Em sociedades de vingança, como aquela do medievo, a presença de rituais e práticas, 

da ordália, passando pelo julgamento por combate, ou até mesmo soluções menos violentas, 

como o juramento, podem ser considerados mecanismos para conter o que, de outra forma, 

resultaria no desencadeamento generalizado da violência e da consumação de sangue de rixas 

pessoais. O apelo ao sagrado cria o pretexto necessário para a abertura à negociação sem que 

se sacrifique a honra e reputação dos contenciosos. Dois exemplos narrados por Barthélemy 

são relevantes para demonstrá-lo, ainda que ausentes neles, o duelo judicial830. 

 
827RUSSEL, 1977, p. 271.  

828 Ibidem, p. 62 

829 ELEMA, 2012, p. 262 – 271  

830 BARTHÉLEMY, 2020, p. 320 – 323.  



185 
 

O primeiro, ocorrido em Flandres, no ano de 1060, diz respeito a região de Strazeele, 

onde a animosidade entre os Cavaleiros era muito elevada e as famílias nobres guardavam umas 

com as outras grandes rixas de sangue, que já haviam ceifado gerações. Conta-se, então, que os 

monges de Lobbes, a pedido do conde Balduíno V, trouxeram as relíquias de Santo Ursmer 

para, junto delas, mediarem as relações entre os diversos grupos inimigos. Ao trazer o elemento 

sagrado, há uma pressão social forte para a negociação, a qual deixa de ser sugerida pelo ofensor 

ao ofendido, e passa a ser um verdadeiro comando divino.  

Em outro acontecimento ocorrido por volta da mesma época, no castelo de Blaringhem, 

dois Cavaleiros trocaram ofensas e foram compelidos pelo senhor do castelo a se reconciliarem. 

A pressão do suserano, porém, não se faz suficiente, visto que um assassina o outro e, depois, 

busca refúgio em uma igreja, um local sagrado que não poderia ser violado pelos soldados do 

senhor feudal que teve sua justiça ultrajada. O assassino, porém, conta com um outro senhor, 

que intercede em seu favor e consegue mediar uma trégua de dez dias. Nesse ínterim, são 

chamados os monges de Lobbes e, novamente, com as relíquias de Santo Ursmer e, novamente, 

consegue-se uma solução negociada.  

Esses dois episódios revelam, mais do que os poderes de persuasão das relíquias do 

santo, que o “medo de Deus e o amor para com o santo são bons pretextos oficiais para renunciar 

a uma vingança de honra, evitando parecer covarde ou fraco [...] os assassinos que suplicam a 

negociação aos próximos das vítimas transferem a responsabilidade desse pedido ao santo, 

como se pode fazê-lo a um senhor, a um conde. Depois disso, os monges em seu nome se 

prosternam diante dos próximos da vítima, para os quais esse torna mais difícil recusar o pedido: 

isso provocaria um crime contra a paz, uma ofensa ao santo e a Deus”831. A sociedade de honra 

e vingança, ou ainda, para usar a expressão dos funcionalistas, a sociedade de consenso, é 

marcada pelas aparências, e precisam que os seus mecanismos de solução de conflitos se 

adaptem a essa realidade.  

Essa tendência a pressionar a negociação, sem forçar a abdicação da honra por uma das 

partes, explicaria ainda a regra segundo a qual, mesmo no campo de batalha (e, em alguns casos, 

apenas no campo de batalha) as partes poderiam encerrar o processo celebrando um acordo 

vinculante832, bem como a razão de ser das diversas essoins e justificativas para que se adiasse 

 
831 BARTHÉLEMY, 2020, p. 320 – 321.  

832 RUSSEL, 1977, p. 62 e p. 98 – 100; ELEMA, 2012, p. 262 – 271.  



186 
 

a conclusão do processo, isto é, o duelo, oferecendo as partes mais tempo para a negociação833. 

No século XIV, essa situação é tão evidente que os juízes poderiam interromper a batalha para 

pressionar as partes a alcançarem um acordo834, em especial nas situações nas quais o monarca 

estivesse presidindo o tribunal, assim, sua posição seria a de um verdadeiro árbitro entre as 

partes.  

Em segundo lugar, é evidente que o instituto perdeu primeiro força nas ações civis do 

Writ of Right, com o último duelo ocorrendo entre 1300 e 1350. Nesse sentido, o principal vetor 

contrário ao duelo judicial foi o desenvolvimento do Julgamento por Júri a partir do século XIII. 

A origem do júri, segundo Coleman835, pode ser traçada à prática carolíngia de enviar 

comissários para as diversas províncias imperiais com o intuito de conhecerem melhor a 

realidade local, possibilitando uma maior efetividade para a administração do reino e a 

aplicação da justiça. Esse uso, denominado inquest foi incorporado pelos Normandos ao 

processo judicial e trazidos para a Inglaterra com a Conquista, sendo inclusive empregado para 

a elaboração do Domesday Book836 e utilizado, no processo judicial, na forma de um privilégio 

concedido aos bispos (e comercializado a alguns nobres), que possibilitava a utilização do 

veredito de seus vizinhos para provar seu direito a determinada porção de terra837. 

 É no reinado de Henrique II, porém que o uso do júri ganha força na forma da assize, 

caracterizada pela necessidade de uma decisão unânime “por doze homens justos”838. Seu 

primeiro uso, ao que tudo indica, foi em uma disputa surgida entre a Igreja e a coroa, no qual 

era incerto se o caso deveria ser julgado por um tribunal secular ou religioso. Assim passam a 

surgir as diversas espécies de assizes, como por exemplo, a assize of novel disseisin, utilizada 

para as hipóteses nas quais o autor sofresse um esbulho de sua terra, a assize of mort d’ancestor, 

na qual o herdeiro do possuidor de uma terra falecido, desde que este não fosse titular de um 

usufruto vitalício, poderia exigir em juízo a manutenção da posse e, a mais importante, a Grand 

Assize, empregada nas disputas envolvendo o direito de propriedade839. Segundo Coleman, o 

 
833RUSSEL, 1977., p. 58 – 61.  

834 ELEMA, 2012, p. 271.  

835 COLEMAN, C. T. Origin and Development of Trial by Jury. Virginia Law Reveiw. vol. 6, n. 2, nov 1919, p. 

77 – 86.  

836 Ibidem, p. 80.  

837 Ibidem, p. 80 – 81.  

838 Ibidem, p. 81 – 84.  

839 Ibidem.  



187 
 

modelo da assize era distinto do júri contemporâneo, pois o corpo deliberativo era composto 

por partes que se presumiam serem testemunhas do caso, e, portanto, teriam um conhecimento 

suficiente para decidirem qual lado trazia a justa demanda840 – com o passar do tempo, porém, 

passar-se-ia a admitir que se admitisse a obtenção, por parte do júri, tem informações externas, 

até que o requisito de serem testemunhas desapareceu completamente.  

Se por um lado, o abandono das ordálias e do julgamento por combate em razão do 

aparecimento do júri contou, sim, com amplo apoio popular841, em parte por oferecer uma 

solução mais segura que aquela dos iudicium Dei, por outro, ganhou forte apoio dos 

doutrinadores e dos tribunais, de modo que, cada vez menos uma escolha do réu, as cortes 

passaram a pressionar pela adoção dessa forma de prova, ameaçando declarar vitoriosa a parte 

adversária àquela que recusasse o uso desse método alternativo ao combate842.  

Segundo Russel, a adoção precoce da Grand Assize, possivelmente já a partir de 1179, 

tornou o combate algo pouquíssimo usual para as disputas de terra843. Sabe-se ainda que, em 

razão de relatos mais detalhados da época, possivelmente já no século XIV, seu uso era uma 

raridade. O penúltimo registro da escolha do combate como método de prova dentro do Writ of 

Right, possivelmente, foi o caso Lowe v. Paramour (1571), mas que foi solucionado por acordo 

após a intervenção da rainha Isabel I, antes mesmo que o duelo ocorresse844. O caso foi 

extremamente polêmico para os juristas do período e levou a tentativas de abolir o instituto em 

1620 por meio do Parlamento. Essas inciativas, no entanto, foram malsucedidas.  

O último caso envolvendo uma promessa de batalha no Direito Inglês referente a uma 

disputa do Writ of Right, foi Claxton v. Lilburn (1638), a hesitação das autoridades no período, 

porém, levaram o caso a se arrastar por anos, até que o demandante tentou peticionar à Câmara 

dos Lordes para que o réu tivesse de justificar o porquê de ter recusado o julgamento pela 

assize845. Apesar do resultado do processo ser incerto, sabe-se que as partes nunca duelaram. 

 
840 COLEMAN, 1919, p. 84 – 85.  

841 VAN CAENEGEM, R.C. The Birth of the English common law.  2.ed. Cambridge: Cambridge University 

Press, 1988, p. 63.  

842 COLEMAN, Op. cit., p. 85.  

843 RUSSEL, 1977, p. 82 

844 Ibidem, p. 83 – 84.  

845 Ibidem, p. 86 – 87.  



188 
 

Esse litígio deu origem a uma nova tentativa do parlamento de abolir a prática do combate 

judicial, novamente sem sucesso.  

Em terceiro lugar, a Tabela 5 revela que o Tribunal da Cavalaria, ao menos em parte, 

reviveu a prática do Julgamento por Combate entre os séculos XIV e XV, ainda que só reste a 

certeza de cerca de dez momentos nos quais o processo resultou em um duelo nesse período. 

Nesse caso, porém, mais que o júri, a corte dos cavaleiros enfrentou pressões tanto do 

Parlamento quanto dos juízes dos tribunais de Common Law para restringir seus poderes e o 

alcance de sua jurisdição. Assim, tanto em 1379 quanto em 1429, estatutos foram apresentados 

pelo Parlamento para proibir que o crime de traição fosse processado por essa via – mas a 

necessidade da edição de dois estatutos com o mesmo conteúdo indica que o tribunal só acatou 

essa disposição a partir do século XV846. Problema semelhante foi enfrentado com a limitação 

da competência da Cavalaria para julgar apenas os casos ocorridos fora do reino em 1399, 

decisão tomada em decorrência da repercussão política do caso Bolingbrooke v. Mowbray 

(1398)847.  

O último duelo judicial do Tribunal da Cavalaria foi o caso Newton v. Hammelton 

(1548)848, que, apesar de ter ocorrido sob a jurisdição inglesa, foi lutado na Escócia. Nesse 

litigio, após a queda de um castelo próximo a Haddington, um escocês chamado Newton, 

defensor do castelo, foi acusado de ter ofendido o rei inglês. Como matéria de defesa, porém, 

acusou o inglês chamado Hammelton. Após uma luta difícil, Newton venceu seu adversário e 

foi liberado, sendo, porém, morto algum tempo depois na fronteira com a Inglaterra. Esse caso, 

ainda que tardio, é uma disputa típica da cavalaria já com seus poderes limitados, dado que 

ocorreu em uma campanha militar, envolvendo um appellor que sequer era inglês.  

Entretanto, não foi esse caso o último no qual se haveria de mencionar a possibilidade 

de um combate ocorrer, isso ocorreria no caso Lord Rea v. Ramsey (1631)849. Esse caso é 

notável pois, na petição inicial, o appellor deixou claro que o combate seria uma solução 

possível, mas não a sua prioridade, inclusive referindo-se a ela como ultimum remedium850, os 

 
846 SQUIBB, G. D., 1997, p. 26. 

847 RUSSEL, 1977, p.  224. 

848 Ibidem, p. 224 – 226.  

849 Ibidem, 1977, p. 227 – 233.  

850 Ibidem, p. 227 



189 
 

procedimentos seguiram, no entanto, e a batalha foi prometida. Porém, o rei interviu para 

impedir o combate e o réu foi absolvido.  

Já no século XVII, a maior parte das disputas envolviam “palavras escandalosas”851, de 

modo que dificilmente as partes optavam pela batalha. A verdade é que o duelo, com o 

desenvolvimento de novos métodos probatórios e formas de julgamento, em especial os 

métodos inquisitivos e o júri, havia se tornado um sistema em que seria possível “perder muito, 

e apenas ter ganhos moderados”852.  

Em quarto lugar, é evidenciado pela tabela 5 que o Julgamento por Combate sobreviveu 

até o século XV, sobretudo, pela via do Appeal, seja aquele desenvolvido nas cortes de Common 

Law, seja aquele presente no Tribunal da Cavalaria. Ainda assim, mesmo nos casos penais, o 

júri produziu uma mudança significativa, com cada vez menos réus oferecendo a batalha. 

Mesmo com essa barreira, o sistema de approvers instituído pela coroa para assegurar alguma 

espécie de acusação pública dentro do modelo privado manteve o duelo judicial uma prática 

em uso até a segunda metade do século XV.  

Nesse sentido, Russel853 aponta que o último duelo judicial resultante do processo 

criminal ocorreu no caso Whitehorn v. Fisher (1456), cerca de 150 anos após o último duelo 

civil. Nessas circunstâncias, um approver acusou cerca de dezenove pessoas de serem 

cúmplices em um roubo, sendo mantido prisioneiro por três anos, até que um dos réus ofereceu 

a batalha para provar sua inocência. Houve certa comoção popular relativa aos vizinhos e 

conhecidos do réu, que afirmaram que o acusador era forte demais e a luta seria injusta – esse 

argumento, porém, foi rejeitado pelo tribunal, uma vez que o próprio acusado havia ofertado a 

batalha como método de prova. Durante o combate, o bastão do réu quebrou e o approver, 

portanto, teve sua arma retirada pelos oficiais da corte – uma situação emblemática que 

comprova que, ao menos no duelo judicial do século XV, era sim possível que a perda da arma 

por um dos oponentes resultasse na cessão desta pelo outro, em prol da paridade de armas. A 

luta, então, seguiu corpo-a-corpo e o approver se rendeu após o réu pressionar o olho do 

adversário com seus dedos.   

 
851 RUSSEL, 1977, p. 233.  

852 ELEMA, 2012, p. 185.  

853 RUSSEL, Op. cit., p. 165 – 166.  



190 
 

 A discussão envolvendo o Julgamento por Combate, nos séculos seguintes, seria 

interligada àquela envolvendo a própria existência do Appeal. Nesse sentido, o principal debate 

ocorreu na sequência da “Festa do Chá de Boston”, quando rebeldes das Treze colônias 

Britânicas destruíram o carregamento de chá presente no porto após a publicação do Tea Act de 

1773. Nesse momento, o Parlamento, por meio da Câmara dos Comuns, buscou abolir o Appeal 

de assassinato na Nova Inglaterra como parte de uma série de reformas na justiça local854, os 

principais críticos do instituto alegaram tanto que o Appeal, na prática, era uma forma de 

simplesmente obter dinheiro da outra parte, quanto que a prática do duelo judicial autorizada 

por esse instituto era bárbara e, mais importante que era um método de interferir com as 

prerrogativas da coroa de aplicar a justiça855; essa reforma, no entanto, falhou, em parte pela 

oposição liberal, segundo a qual o processo penal privado era um dos pilares do modelo de 

Common Law.  

 O ponto final derradeiro na história do instituto medieval do julgamento por combate, 

seria, porém, o caso Ashford v. Thornton (1818). Segundo Woodal856, durante o fim de tarde de 

26 de maio de 1817, Mary Ashford e sua amiga Hannah Cox foram dançar em um estabelecido 

chamado Tyburn. Por volta da meia-noite Mary saiu acompanhada de Thornton. Porém, sabe-

se que entre três e quatro horas da manhã ela estava sozinha na casa de sua amiga. Apesar de 

faltarem evidências concretas a respeito do trajeto e dos eventos ocorridos a partir de então, seu 

corpo foi descoberto em um poço de água às seis e meia da manhã.  

A tese da acusação, naquele momento, era que Thorton havia seguido Mary após esta 

deixar a casa de Cox, por volta das quatro horas da manhã, a teria violentado e em seguida 

assassinado. Durante o julgamento por júri, Thorton foi inocentado após apresentar um álibi 

relativamente fraco e dependente da presunção de que os relógios da região estavam todos 

acertados para o horário correto, algo muito improvável dada a imprecisão dos relógios da zona 

 
854 RUSSEL, 1977, p. 168 – 169.  

855 SCHOENFIELD, Mark. Waging Battle: Asford v. Thornton, Ivanhoe, and legal violence. Prose studies: 

History, Theory, Criticism, vol. 23, n° 2, 2000, p. 61 – 86. Disponível em: 

<http://dx.doi.org/10.1080/01440350008586705>. Acesso em 23 de março de 2022.  

856 WOODALL, William Otter. The Trial of Abraham Thornton for the muder of Mary Ashford at the Warwick 

Summer Assizes, before Mr. Justice Holroyd, on August 8th, 1817 In: Collection of Reports of Celebrated 

Trials, Civil and Criminal. 1.ed. Cambridge: Cambridge University Press, 2012, p. 39 – 74.  



191 
 

rural naquele período histórico, ainda que pesassem contra ele fortes evidências, como o rastro 

de suas pegadas próximo ao local no qual a vítima fora encontrada.  

A opinião pública desgostou profundamente do veredito: não só os jornais da época, 

como o The times, alardavam que a absolvição havia decepcionado pessoas de todas as classes 

no país inteiro, como Mary se tornou uma das personagens na peça The Mysterious Muder, Or, 

What’s the clock, Founded on a Tale too True, colocando a vítima como uma dama idealizada 

e virtuosa857. Após o veredito, William Ashford, irmão de Mary e seu herdeiro, foi aconselhado 

por seus advogados a usar o Appeal de Assassinato para trazer novamente Thorton ao tribunal. 

Em 1818, o Appeal, ainda que versasse sobre fatos tidos como crime na esfera penal, passara a 

esfera civil, de modo que, por meio do júri, a única sanção para o réu que perdesse o processo 

seria a indenização pecuniária858.  

Para a surpresa de todos, porém, Ashford, ao se defender, retirou sua luva e ofereceu a 

batalha ao appellant. Esse acontecimento deu origem a uma série de discussões entre os 

membros da corte a respeito da admissibilidade ou não do duelo judicial como método de prova. 

Decidiu-se, por fim, que o duelo poderia sim ser admitido, visto que não fora abolido por um 

ato do parlamento e que Ashford teria de lutar pessoalmente859. Temendo por sua vida, o 

appellant decidiu desistir do processo, muito para a indignação pública. Os acontecimentos, 

então, levariam, em 1819 a abolição do Julgamento por Combate pelo Parlamento, exatos 

seiscentos anos do fim das ordálias.   

  

 
857 SCHOEFIELD, 2000, p. 64 

858 Ibidem, p. 64 – 65.  

859 ELEMA, 2012, p. 321. 



192 
 

CONCLUSÃO 

 

 Na introdução deste trabalho foi estabelecido como objetivo do trabalho a busca pela 

relação entre a abolição desse julgamento por combate e o processo de formação do Estado 

Moderno, a partir da ótica da formação do monopólio do exercício legítimo da violência, mas 

também da secularização das instituições políticas e da vida pública no medievo, tendo como 

base os acontecimentos transcorridos no Reino da Inglaterra. A sistematização da pesquisa, 

levou em consideração, para satisfazer seu escopo, três núcleos diferentes que precisaram ser 

trabalhados. Em primeiro lugar, buscou-se compreender a relação entre o Estado Moderno e a 

violência a partir dos binômios, violência e paz; violência e política e, por fim, violência e 

Direito. Em segundo lugar, firmou-se o entendimento, ainda que superficial, do processo 

histórico atravessado pelo Estado inglês e suas instituições político-jurídicas que levaram 

paulatinamente à centralização a partir da Conquista Normanda. Em terceiro lugar, esmiuçou-

se em detalhes a operacionalidade do julgamento por combate no Direito inglês e os fatores e 

decisões que paulatinamente contribuíram para o seu desuso e abolição em 1819 após as 

repercussões de Ashford v. Thornton.  É natural, portanto, que a avaliação dos resultados obtidos 

siga a mesma distribuição e ordenação que aquela empregada para a elaboração da pesquisa.  

 Nesse sentido, primeiro avaliando a relação entre violência e paz, o trabalho tomou 

como base os trabalhos de Nicolau Maquiavel e Thomas Hobbes, dando enfoque tanto a uma 

visão pragmática desse nexo, presente no pensamento do autor florentino, quanto à posição 

contratualista do teórico inglês. 

Em Maquiavel, observou-se que o uso da violência apresenta uma dimensão ambígua, 

ele é ao mesmo tempo risco à estabilidade e a manutenção do Estado nas mãos do Príncipe, 

como também meio para que este pacifique o Estado e defenda-se contra potenciais agressores. 

Nesse sentido, o Estado maquiavélico é teleológico, estando orientado para o alcance do bem-

comum, que, no particular caso italiano, seria representado pela unificação dos diversos reinos 

e cidades-estados em uma única comunidade política. Também a política tem uma finalidade, 

em certa medida autorreferencial, que é a manutenção do poder. Conciliar e atingir os dois 

desígnios exige do Príncipe uma capacidade de superar a moral cristã e os valores de caridade, 

benevolência, humildade e honestidade e alcançar a vrtù, um código moral distinto fundado nas 

necessidades pragmáticas, que confere à ação do governante, e, portanto, do Estado, uma certa 

maleabilidade de agir. Em outras palavras, Maquiavel emancipa a política e o Estado, 



193 
 

conferindo-lhes autonomia, inclusive moral, tema que será retomado posteriormente, com 

especial destaque, por Schmitt.  

Outra consequência do pensamento de Maquiavel está na presunção revolucionária de 

que o estado de conflito, mais que um momento de ruptura excepcional, é parte integrante e 

permanente da política. O Príncipe age para reduzir esses conflitos e tende a pacificação, mas 

jamais é capaz de afastar completamente os riscos envolvidos nas lutas por poder dentro do 

Estado. Há, portanto, um claro limite à capacidade de efetivamente concretizar as finalidades 

do corpo político.  

Das ações que podem ser tomadas para mitigar os riscos que a violência empregada por 

terceiro traz ao governante, em especial aquele que é também parte do principado, o autor 

florentino destaca elaboração de uma classe administrativa que detém o poder tão somente em 

razão de uma decisão do soberano, bem como a importância de constituir um exército nacional 

próprio e leal a si. Ainda que trate desses temas, porém, Maquiavel não traz consigo uma 

formulação expressa da necessidade, ou não, do ente político buscar concentrar em si o direito 

e poder de dispor da violência exclusivamente. Esse trabalho será, porém, desenvolvido por 

Thomas Hobbes.  

O autor inglês rejeita a tese maquiavélica de que, no interior do corpo político, o conflito 

perpétuo é a única solução possível – pelo contrário, a finalidade do Estado, sua própria razão 

de ser, é atuar não como locus das lutas, mas como impositor da paz e da ordem. Na concepção 

hobbesiana, o Estado (e a própria política) são o fruto do trabalho – originado no medo da 

morte, mas também na esperança que advém da possibilidade de um futuro melhor. O Homem, 

por natureza, é um ser passional e, fora da organização política, luta contra seus semelhantes 

para satisfazer os seus desejos – é a “guerra de todos contra todos”. Surge, porém, com o 

contrato social, uma entidade com poderes e direitos quase que absolutos, restringidos tão 

somente por sua própria finalidade, preservar a vida humana – é o Estado. Em outras palavras, 

para que possam viver, os seres humanos devem abdicar de seu direito a natural a todas as 

coisas e submeter-se ao direito positivo imposto pelo Leviatã, essa pessoa fictícia que 

concentrará em si a violência para que esta não se difunda pelo corpo social.  

Do contrato social, surge, ainda, a soberania, uma posição fático-jurídica que atribui ao 

seu titular, denominado soberano, certas prerrogativas.  Apesar do aspecto fático predominar, 

pois soberano é aquele que efetivamente detém o poder, há também um aspecto jurídico dado 

que este não só age, como também pode (e, muitas vezes, deve) agir segundo os direitos e 



194 
 

poderes que lhe foram transmitidos por meio do pacto. Em síntese, a partir da composição da 

soberania, segundo a finalidade primária do contrato social, Hobbes legitima que o seu titular 

empregue do uso da força para coagir os membros do corpo social a obedecerem às normas 

elaboradas pelo Estado e protegê-los de suas próprias paixões.  

Nesse sentido, o inimigo da concepção de Hobbes é o Don Juan político, ou seja, o 

homem que é incapaz de se adequar às necessidades e normas do corpo social, é um sedutor no 

sentido de ser um homem de honra, cuja principal preocupação reside na promoção do conflito 

contra os seus pares nos termos do “estado de natureza” e valora sua própria vida em uma 

posição secundária à promoção de seu nome. Em outras palavras, o inimigo é o ambicioso que 

deseja tomar para si o poder, mas é também o duelista e o romântico. Ao agir com base no seu 

próprio quadro referencial de valores, o sedutor atinge o interesse público e dá margem para a 

sedição e a guerra civil.  

 Um dos efeitos naturais da soberania é a atribuição ao Estado do “direito de judicatura”, 

ou seja, da competência exclusiva para apreciar as disputas surgidas dentro do ordenamento 

jurídico que dizem respeito a apreciação de fatos e das normas jurídicas materiais. Essa 

exclusividade haveria de ser, na concepção do autor, uma consequência do fato de que somente 

o poder soberano pode agir (ou ameaçar agir) com a violência, de modo que sua atuação coage 

os indivíduos a acatarem suas decisões. As decisões judiciais, porém, na maior parte das vezes, 

são apenas indiretamente tomadas pelo soberano, que atua por meio de núncios, os funcionários 

estatais. Assim, tanto Maquiavel quanto Hobbes admitem a existência de uma administração 

burocrática, a qual atua, porém, estritamente nos limites autorizados pelo real detentor do poder.  

 Apesar de se poder alegar que tanto Hobbes quanto Maquiavel, em certa medida, já 

preconizavam a primazia do poder político (e do poder de fato) no âmbito estatal, em especial 

como meio de determinar quando se empregaria o poder coativo, ainda predomina na visão 

desses autores o aspecto teleológico do uso da violência. A partir de Rousseau, no entanto, o 

controle político da coação se torna mais evidente.  

Na concepção do pensador iluminista, o poder, para existir, precisava de um fator de 

legitimidade, qual seja, a convenção na qual o indivíduo assente à sua submissão de modo livre 

e informado – e não com base no temor, como é o caso do contrato hobbesiano – sem, no 

entanto, abdicar de alguns direitos fundamentais, como a liberdade. Mais que a submissão pura 

e simples, porém, o cidadão do Estado, nessa concepção, é um participante da autoridade, na 

medida em que se forma, por meio do contrato, um “corpo moral e coletivo” guiado pela 



195 
 

vontade geral – que é também a vontade soberana – segundo direitos e deveres limitados pelas 

leis.  

À vista disso, é necessário entender em que grau a lei de fato controla a atuação do 

Estado, bem como a relação que ela trava com a chamada “vontade geral”. Nesse sentido, a 

produção legislativa atuaria como limitador natural, pois é o produto da manifestação do corpo 

político – e, portanto, pode ter seus mandamentos garantidos por meio do uso da coação. Essa 

vontade, que guia a elaboração das leis e a própria existência da comunidade política, é a 

chamada vontade geral, que também é expressão de soberania, e não se confunde com a 

somatória dos interesses individuais, mas com a conciliação de tais interesses, razão pela qual 

não deve, jamais, o Estado dispor de tal forma que prejudique o coletivo.  

 Outro autor a contribuir com as teorias que explicam o exercício da violência a partir da 

política é Max Weber. A principal contribuição, nesse sentido, do sociólogo alemão, é tornar, 

mais claramente que em qualquer outro autor que o antecedeu, o monopólio da violência física 

legítima uma característica constitutiva (e, portanto, presente na própria identidade) do Estado 

Moderno, que consegue, pela primeira vez na história, reunir as condições materiais e de 

legitimidade necessárias para assegurar a exclusividade desse poder. Na construção weberiana, 

essa legitimidade pode, genericamente, dar-se de três modos: a partir do costume ou da tradição, 

do carisma da autoridade, ou, ainda, da existência de um aparato legal-racional que os 

indivíduos acreditam que, precisamente por ser composto por regras impessoais, gerais e 

abstratas, deve ser seguido por todos.  

 Na dominação fundada no carisma, o líder é reconhecido pelos demais como tendo 

consigo um atributo sobrenatural ou especial que permite a sua separação dos demais membros 

daquela sociedade. Nas sociedades que tem como base o carisma, predominam as soluções de 

consenso de modo que, quando há uma ruptura e questiona-se a posição da autoridade, deve 

haver uma disputa, normalmente de caráter ritualístico, para que se afira sobre quem recai a 

verdade/a mentira e, portanto, quem de fato detém o carisma necessário para comandar. Weber 

aponta ainda que, em razão da necessidade de os sistemas fundados na autoridade carismática 

estabilizarem-se e perdurarem no tempo, comumente estes passam por uma transição que 

confere a eles bases tradicionais ou mesmo legais-racionais.  

 Max Weber caracteriza o Estado Moderno como um grupo corporativo político e que, 

portanto, não somente apresenta um sistema de controle imperativo de seus membros e daqueles 

que se encontram em determinado limite espacial (o território), como também é fundado na 



196 
 

necessidade de um quadro administrativo, a chamada burocracia. Enquanto nos sistemas de 

dominação tradicional esses burocratas são comumente selecionados a partir de critérios 

pessoais, como laços de parentesco com o chefe político, a burocracia em sentido próprio (e 

puro) predomina nos modelos de dominação racional-legal, como é o caso do Estado Moderno. 

Nessa tipologia, o burocrata racional-legal é escolhido a partir de critérios técnicos, e está 

submetido às regras de competência e normas disciplinares e hierárquicas, postas pela 

autoridade política. Assim, o fundamento de sua obediência, do mesmo modo que aquela dos 

cidadãos em relação às autoridades públicas, é a crença na validade de uma ordem tida como 

impessoal, racional e eficiente, a qual todos estariam submetidos. 

 Contudo, o Estado weberiano é tido como apenas um ordenamento, dentre tantos outros 

grupos corporativos, encontrando-se, portanto, sempre em disputa. . É possível, inclusive, que 

um mesmo sujeito se vincule a dois ordenamentos distintos, atuando em conformidade com 

ambos, ou segundo às prescrições de um e contrário às prescrições do outro, sem, porém, negar 

a existência e validade de qualquer um destes. É o caso do duelo, dado que o duelista não só 

reconhece e age segundo um código de honra, mas também comete um crime e reconhece sua 

ação como um ilícito dentro da ordem jurídica estatal.  

 Uma solução para esse problema vem na teoria de Carl Schmitt. Segundo este autor, em 

parte retomando a concepção maquiavélica de que o conflito é inerente ao fenômeno político, 

a política sempre pressupõe uma dicotomia fundada na distinção “amigo” e “inimigo”, não 

como concepções subjetivas, mas objetivas. Ou seja, por meio da política distingue-se aliados 

de inimigos públicos. Além disso, contra a inimizade objetiva há sempre a potencialidade do 

conflito – que não haverá de ser econômico, simbólico ou metafórico, mas concreto e permeado 

pela possibilidade de atingir a integridade física do adversário.  

 Desse modo, o Estado, enquanto soberano, o é precisamente pois tem o poder exclusivo 

de decidir a quem será imputada a inimizade, isto é, contra quem serão dirigidos os esforços 

coletivos. Esse é o jus belli, ou seja, a competência para fazer a guerra e dispor da vida humana, 

não só diretamente, por meio da eliminação dos adversários, mas também indiretamente, 

exigindo que os “amigos” sacrifiquem sua vida em prol da causa. Nesse sentido, a decisão de 

ir à guerra é exclusivamente política e independe de juízos de valor de qualquer outra ordem.  

 A última ampla gama de teorias lida com o controle da violência em especial pelas vias 

jurídicas. O primeiro dos autores a lidar com esse aspecto do Estado é Kant. Ao escrever sua 

proposta para uma paz perpétua entre os Estados, o filósofo alemão retoma a ideia hobbesiana 



197 
 

de que a paz deve ser construída, pois o estado natural é a guerra – propondo para isso 

disposições que são exclusivamente jurídicas. Apenas a partir do Direito é possível pacificar a 

sociedade, precisamente porque ele oferece os métodos para a solução de controvérsias que não 

exigem a disputa física, seja no plano interno, seja no plano externo. Admitir a supremacia do 

Direito, assim, aplicando-o mesmo quando seu uso pode parecer pouco conveniente, é o passo 

fundamental que possibilita pôr fim ao estado de guerra.  

 Dando continuidade à tradição Kantiana, Jellinek será o primeiro autor a delimitar 

claramente o objeto da teoria jurídica do Estado. Nessa concepção, o Estado é concebido como 

um sujeito de direito, dotado, portanto, de personalidade jurídica – o que significa que este ente 

é capaz de travar com o ordenamento jurídico uma relação pautada nas normas do Direito. 

Assim, seus elementos – o território e o povo, na concepção de Jellinek – tal qual o uso do 

poder coativo, ganham contornos jurídicos. Nessa compreensão, o território atua como 

fundamento espacial da autoridade estatal, dado que em um mesmo espaço delimitado não 

podem haver dois polos de autoridade, e o povo passa a ser diferenciado a partir de duas 

dimensões, ora como objeto da atividade do Estado, ora como elemento da associação estatal.  

Diferentemente de outros autores que o sucederão, Jellinek não considera a soberania 

como um elemento constitutivo do Estado, mas, sim, como uma decorrência do poder estatal 

(este sim condição necessária para a existência da organização estatal) presente no Estado 

Moderno, mas ausente na organização política medieval. A soberania, assim, é também 

conceituada juridicamente, como a capacidade que tem o Estado de determinar-se juridicamente 

e criar para si próprio obrigações jurídicas. Dessa forma, não só o Estado atua de forma monista 

impondo àqueles que habitam seu território o cumprimento e a aceitação da ordem jurídica, 

como também ele próprio se submete a ela.  

 Miguel Reale, assim como Jellinek, ainda tratará o Estado a partir de uma perspectiva 

que combina aspectos jurídicos e sociológicos, a partir do entendimento de que este é, na 

verdade, uma realidade cultural que ordena as relações sociais a partir de uma série de valores 

que são reconhecidos pela comunidade jurídica não só na elaboração, como também na 

aplicação das normas pelos “centros diretores da sociedade”. O Poder, em Reale, de modo 

muito semelhante ao que propaga Schmitt, consiste precisamente nessa capacidade de decidir 

e fazer valer sua decisão, não no campo da guerra, porém, mas no espectro axiológico. 

Diferentemente do autor alemão, porém, defende que o poder, ao longo da história humana, 

atravessou um processo de juridicização, deixando de ser uma mera situação de fato, para 



198 
 

ganhar contornos jurídicos e se expressar por meio da coatividade que assegura a execução das 

normas estatais bem como a exclusividade deste Direito.  

 Da definição de poder, é possível delimitar a soberania em sua dupla dimensão: em 

primeiro lugar, a partir de um sentido político-social no qual esta é entendida como o conjunto 

das forças capazes de criar e desenvolver o Estado; e, em segundo lugar, em um sentido jurídico, 

como o poder cujo titular é o Estado, enquanto sujeito de direito, e que tem por forma o próprio 

ordenamento jurídico. Da conceituação de soberania e poder, porém, não se segue, no 

pensamento da teoria tridimensional, o monismo jurídico necessariamente – há, na verdade, 

“diferentes graus de positividade”, de modo que o Estado não detém um monopólio da criação 

do Direito, somente do poder jurídico de dispor da violência para assegurar suas normas.  

 O principal autor, entretanto, a representar as teorias que destacam o elemento jurídico 

no interior do Estado é, sem sombra de dúvida, Hans Kelsen. Para o criador da chamada Teoria 

Pura do Direito, a realidade estatal é a de uma ordem normativa, que contém em si regras de 

dever-ser dirigidas às condutas humanas, cuja garantia depende principalmente de seu caráter 

coativo. Em Kelsen, a eventualidade do emprego da violência física, isto é, a coerção, é 

elemento constitutivo da própria normatividade. Desse modo, estabelece um nexo necessário 

entre Direito e violência e resumindo a realidade estatal ao ordenamento jurídico. Portanto, 

segue-se, logicamente, que os atos estatais devem ser sempre avaliados a partir dos requisitos 

de validade e eficácia que o ordenamento impõe. 

 Um importante desdobramento do domínio exclusivo da capacidade de coativamente 

impor a ordem, detido pelo Estado, é o problema do chamado “bando de salteadores”. Em outras 

palavras, de dois grupos organizados que buscam impor um dever-ser sistematicamente para 

determinada comunidade, somente será considerada “estatal” aquela ordem que atingir uma 

eficácia geral, sendo reconhecida como autoridade pelos sujeitos-destinatários. Esses sujeitos 

são, por definição, o povo, que, excluído o sentido subjetivo de nação pela teoria pura, 

resumem-se ao conjunto de indivíduos cuja conduta é objeto da ordem normativa.  

 Do estudo de todos os autores, alguns elementos comuns e conclusivos podem ser 

extraídos. Em primeiro lugar, verificou-se que o Estado Moderno tem por finalidade pacificar 

o território sobre o qual pretende atuar, utilizando-se, para tanto, de um poder coativo. Em 

segundo lugar, tornou-se evidente que, ainda que sob alguma forma de controle, o poder coativo 

estatal deve ser exclusivo, ou ao menos aproximar-se de tal situação ideal, para que seja possível 

alcançar a pacificação a que se almeja.  Em terceiro lugar, tanto a partir dos estudos de 



199 
 

Rousseau, quanto a partir dos pensadores que valorizavam o Direito, observou-se que a ação 

do Estado, bem como seu poder, não é incontrolável, estando submetidos, em larga medida, à 

ordem jurídica. Em quarto lugar, foi possível concluir que, ao menos em alguma medida, há 

decisões tomadas pelo Estado Moderno que escapam a esse controle, mesmo quando referentes 

ao uso da força – é o caso proposto por Schmitt do jus bellum. Em quinto lugar, concluiu-se 

que a organização estatal moderna, adotando a tipologia weberiana, organiza-se sobretudo 

segundo um padrão racional-legal fundado na obediência à uma ordem tida como impessoal, 

geral e imperativa, e que depende, em grande medida, para sua concretização material, de uma 

organização administrativa técnica e hierarquizada, a burocracia.  

  As conclusões encontradas pelos autores a escreverem a respeito do Estado 

Moderno, claramente encontram correspondência na História da Inglaterra. Nesse país, a 

pacificação veio não como um processo orgânico, mas como uma escolha deliberada, a partir 

da conquista Normanda em 1066 d.C., de centralizar a autoridade central em Westminster e 

reduzir a influência da nobreza, principalmente dos barões, ainda que adotando, a princípio, um 

modelo político feudal. Em grande medida, o sucesso de Guilherme I foi possível pois, além 

das inovações trazidas em seu reinado, incorporou parte das instituições do povo conquistado.  

 Observou-se ainda que, na Inglaterra, a principal revolução que levou ao surgimento do 

Estado Moderno não se deu no campo político, social ou militar, mas nas reformas judiciárias 

introduzidas com a Conquista e aperfeiçoadas, sobretudo entre os séculos XI e XII pelos 

monarcas subsequentes, dos quais se destaca Henrique II. Havia, no período, uma clara 

dicotomia entre os tribunais locais e as cortes reais, cada qual aplicando regras que, ainda que 

fizessem parte do costume, variavam em conteúdo dado que as tradições do povo inglês eram 

pouco uniformes. Esse problema, somado ao constante conflito de competências, em razão da 

jurisdição mal delimitada, paulatinamente levou a necessidade de se obter um writ, isto é, um 

comando real, para que houvesse o acesso judiciário – essencialmente dando o primeiro passo 

em direção a centralização. Também o tribunal real, a King’s Bench, especializou-se e 

subdividiu-se em outros tribunais, aumentando a sua eficiência em processar as demandas que 

lhe eram formuladas.  

  Como consequência do desenvolvimento dos tribunais reais, elaborou-se também uma 

rede de funcionários públicos indicados por mérito, nos termos de uma incipiente burocracia 

weberiana, que comporiam as cortes e cuidariam de suas tarefas rotineiras. Com esse processo 

de profissionalização, surgiu uma classe relativamente heterogênea (para os padrões feudais) e 



200 
 

autônoma de aplicadores do Direito à serviço da coroa a partir do século XIII – fenômeno este 

que iria ainda se espalhar para outros campos da administração pública – de modo que Van 

Caengem alega que, neste momento, o surgimento de um verdadeiro Estado semi-burocrático.  

 A partir de 1215, as principais disputas atravessadas pelo Reino da Inglaterra diziam 

respeito a titularidade do poder político e os limites territoriais. A primeira dessas questões, 

vale ressaltar, não tratava propriamente da dialética entre centralização e descentralização, mas 

sim, da autoridade centralizada no parlamento frente a autoridade centralizada nas mãos da 

coroa. Em outras palavras, pelos próximos duzentos anos, salvo em curtos períodos de tempo, 

não se afetou significativamente a marcha que se havia iniciado no nos séculos anteriores. Em 

relação às disputas territoriais, por sua vez, destaca-se a Guerra dos Cem Anos, que não somente 

delimitaria os territórios inglês e francês, como também levaria ao abandono, por parte da elite 

política normanda, de sua identidade com o país rival, permitindo ao menos a delimitação de 

um povo em sentido subjetivo, não mais dividido entre anglo-saxões e normandos. 

 A última grande mudança que possibilitaria a afirmação de que se havia formado na 

Inglaterra, verdadeiramente, um Estado Moderno, seria com a constituição do país em um 

verdadeiro império. Essa transformação, por um lado, estaria relacionada a emancipação da 

esfera de influência espanhola durante o reinado de Isabel I, por outro, residiria no rompimento 

da coroa inglesa com a Igreja Católica durante a reforma anglicana de Henrique VIII, proibindo, 

inclusive, que as decisões tomadas por tribunais do país fossem recorridas às autoridades 

eclesiásticas de Roma.  

 Dando seguimento a pesquisa, adentrou-se o tema do julgamento por combate 

in se. Verificou-se, em primeiro lugar, que há uma grande divergência a respeito do momento 

em que esse método de prova foi adotado pelos sistemas jurídicos europeus. Enquanto alguns 

autores são capazes de traçar as origens do instituto às civilizações gregas e romanas da 

Antiguidade Clássica, a partir das obras de Homero e Tito Lívio, outros preferem relegar sua 

criação aos chamados “povos bárbaros”. Esse problema, no entender do presente trabalho, pode 

ser solucionado, ao menos em parte, adotando-se um critério definidor para o que de fato, se 

pode denominar um “julgamento por combate”.  

Para tanto, optou-se por adotar a proposta de Ariella Elema, segundo a qual esse instituto 

se caracteriza por uma disputa que tem natureza jurídica, comumente convergindo as acusações 

para o perjúrio, e é solucionada no âmbito do processo jurisdicional, de modo que sempre 

haverá uma parte arbitradora, investida de poderes suficientes para assegurar que o veredito do 



201 
 

julgamento seja cumprido e aceito pelas partes, bem como para tornar juridicamente vinculante 

o resultado do duelo. Exige-se ainda que a prática não seja algo esporádico e extraordinário, 

mas, ao menos prevista sistematicamente na ordem jurídica tratada. Por essa razão, rejeitou-se 

todos os indícios anteriores ao século I d.C., para tomar como único ponto de partida o 

aparecimento, no século VI d.C., do instituto no Código da Borgonha. Concluiu-se, assim, que 

muito provavelmente, sua difusão deu-se entre o período decadencial de Roma e a promulgação 

da Lei de Gundebaldo, entre os reinos germânicos que sucederam ao Império, como uma forma 

de lidar com dois problemas do sistema jurídico medieval: a erosão da autoridade e o perjúrio.  

A respeito da primeira questão, assumindo que a finalidade última do processo e da 

ordem jurídica estatal é processar as demandas propostas e assegurar um resultado útil que 

pacifique os conflitos, o julgamento por combate seria uma forma de institucionalizar e, 

portanto, controlar os feudos de sangue e o duelo extrajudicial. Em relação a segunda 

dificuldade, diz-se que o julgamento por batalha é uma solução para os “casos difíceis” nos 

quais o risco de perjúrio era alto e a prova por meio da compurgação, portanto, insuficiente.  

Há, nessa visão, um primeiro aspecto que deve ser ressaltado como uma das premissas 

que possibilitaram a continuidade da investigação proposta, qual seja, a visão instrumental e, 

em grande medida, funcionalista, desse método de prova medieval. Essa visão que, em um 

primeiro momento, possibilita a associação entre o julgamento por batalha e a necessidade de 

afirmação da autoridade, encontra ainda substrato na história inglesa – tendo sido introduzido 

por Guilherme I, após a Conquista normanda do território. 

O presente trabalho investigou também o fenômeno do duelo judicial e de seus 

procedimentos nas disputas envolvendo o direito real de propriedade dentro do Writ of Right; 

no processo penal privado, o Appeal; e nas disputas do chamado Tribunal da Cavalaria. 

Observou-se que o instituto estava longe de se apresentar de maneira uniforme, com suas regras, 

juramentos e procedimentos variando significativamente a depender da natureza do litígio. Foi 

possível, entretanto, perceber, alguns aspectos comuns, notadamente a necessidade de jurar 

contra o uso de artifícios sobrenaturais, o uso, na grande maioria dos casos, de armas não letais 

– como o bastão – e a elaboração de longos procedimentos que separariam a proposição da 

demanda, do dia da batalha.  

Verificou-se, também, que o duelo judicial era uma forma de ordália bilateral, isto é, um 

método fundado na tese segundo a qual a verdade seria obtida por meio do resultado de um 

teste, no qual acusado e acusante (ou ainda seus campões) participariam e clamariam pela 



202 
 

intervenção divina. As disputas, no entanto, guardariam consigo não só elementos de Direito e 

até mesmo aspectos teológicos, mas envolveria também a luta pela honra.  

A respeito desse último caso, é impossível não relacionar o duelo judicial com a tese 

weberiana do teste de carisma presente em sociedades de dominação carismática. Ainda que 

em menor escala, por trás da acusação de perjúrio, há, na verdade, uma questão de honra e 

disputa por status. Em outras palavras, o duelo judicial é um teste de carisma, e a intervenção 

divina, uma fez convocada, apresenta um resultado tido pela comunidade como suficiente. Essa 

alegação é ainda comprovada pela vedação geral da participação de indivíduos de posições 

sociais muito dispares, claramente uma forma do sistema evitar tensionamentos entre as classes 

sociais. Há, portanto, na própria natureza do duelo um elemento que é estranho ao Estado 

Moderno racional-legal – um convite ao don juanismo político.  

Ao investigar o mecanismo social do julgamento por combate, a pesquisa se defrontou 

com a crise atravessada pelas formas de juízo divino a partir de 1215, analisando as perspectivas 

funcionalistas e a teoria da chamada “crise de mentalidade”.  

 As teses funcionalistas, como exposto, tem origem no pensamento de Roberts, Brown, 

Colman, entre outros, e está fundada na pressuposição de que o uso das ordálias estaria 

associado à grupos sociais pequenos, relativamente autônomos entre si, e que operariam por 

meio do consenso para produzir a sua coesão social interna. Nesse sentido, o juízo divino seria 

precisamente um instrumento, viabilizado pela crença na justiça imanente do homem medieval, 

para que se alcançasse essa concordância entre os membros do grupo em meio aos casos de 

difícil solução. Em outras palavras, seria uma alternativa que não só os levaria a acessar o poder 

judiciário fraco, como também a aceitar o resultado, descartando a busca de soluções 

alternativas para a satisfação de suas pretensões. Assim, o abandono do Iudicium Dei estaria 

diretamente relacionado a uma mudança no quadro social e político, em primeiro lugar, pela 

formação de um Estado capaz de impor sua autoridade a despeito do consenso e, em segundo 

lugar, pelo crescimento populacional e a formação de comunidades maiores e interconectadas.  

 Essa corrente tem como principal crítico, Bartlett, que rejeita que a ordália tenha sido 

um instrumento de consenso e posiciona-a, como uma ferramenta que impunha, por meio do 

medo, a ordem vigente e a autoridade. Além disso, questiona ainda a narrativa da “crise”, dado 

que não há, na história europeia, um processo gradual de abandono e desuso das ordálias 

unilaterais até a sua eventual abolição no Quarto Concílio de Latrão.  



203 
 

Nesse sentido, haver-se-ia de posicionar o fim das ordálias a partir de uma mudança 

tanto na estrutura da Igreja, que buscou cada vez mais separar temporalidade e espiritualidade 

como uma forma de alegar a predominância desta última em relação a primeira, como também 

por uma alteração na mentalidade medieval, que passou a acreditar cada vez menos nos juízos 

divinos alcançados por meio de testes humanos.  

Reconhece-se que, de fato, o julgamento por combate, longe de ser meramente uma 

ferramenta de consenso, foi empregado como um aparato da autoridade que ainda não dispunha 

dos meios materiais necessários para assegurar um resultado que fosse tido, ao menos por parte 

relevante da comunidade, como justo e legítimo. Essa hipótese é ainda reiterada pelo fato de 

que, na grande maioria dos casos nos quais a possibilidade de combate era mencionada e tida 

como real, as partes alcançavam um acordo antes que o duelo ocorresse. 

Ao estudar-se a tese de Bartlet, a presente pesquisa se deparou com o profundo impacto 

da reforma gregoriana, transcorrida entre os séculos XI e XII, na reconstituição do imaginário 

e do pensamento europeu ocidental. Esse “exercício de disciplina” do clero, logo transbordou 

para um movimento maior de questionamento dos valores sociais do período, de negação da 

violência e, mais do que isso, de uma separação cada vez mais acentuada entre a autoridade 

espiritual e temporal. É inegável, portanto, o impacto sofrido por todas as formas de juízo 

divino, ao menos no campo doutrinário, por essa nova racionalidade moderna que emergia, e 

daria origem a outros métodos de prova ou julgamento mais eficientes, capazes de superar as 

limitações intrínsecas ao duelo – como a lentidão e a incerteza do procedimento – em destaque, 

o júri e os procedimentos inquisitoriais. Se não havia propriamente uma crise das ordálias antes 

do Quarto Concílio de Latrão de 1215, certamente passou a existir depois.  

 Contudo, essas transformações não foram suficientes para extinguir, de plano, o duelo 

judicial. Como se buscou demonstrar nessa pesquisa, o fenômeno de abolição do julgamento 

por combate, é, em verdade um processo lento e gradual de desuso, marcado pelo aumento das 

restrições impostas aos participantes – muitas vezes sob a égide da justiça, tida a partir da 

concepção de que para algumas pessoas, o combate não haveria de ser paritário e, portanto, 

deveria ser evitado – às demandas que admitiriam a prova por meio  desse método, e mesmo à 

jurisdição dos tribunais que mais frequentemente utilizaram o duelo judicial – como é o caso 

do Tribunal da Cavalaria.  

 Em síntese, alega-se, na presente pesquisa, que há uma semelhança notável entre a 

legítima defesa e o duelo judicial. Em ambos os casos, haveria uma autorização por parte do 



204 
 

Estado para que os particulares empregassem a violência para lidar com situações nas quais 

outra solução parece impossível – enquanto no primeiro caso, ainda presente nas legislações 

contemporâneas, há evidente estado de perigo, no qual a omissão própria e o abandono à 

autotutela colocam em risco a integridade do agente; no segundo, trata-se meramente da 

constatação de que a demanda, se não apresentada a possibilidade do combate judicialmente 

supervisionado, haveria de se resolver por meio  da vingança e da ilicitude. Assim como não se 

poderia exigir comportamento diverso daquele que age nos limites da legítima defesa, também 

não se poderia negar o instrumento do combate sem que antes surgissem alternativas capazes 

de resolver, de modo tão ou mais eficiente, a controvérsia dentro dos limites do próprio Estado.  

Em ambos os casos, portanto, há uma clara exceção à regra do monopólio do exercício 

legítimo da violência pelo Estado. No entanto, somente no instituto medieval mencionado está 

em jogo o direito de decisão, tão propagado pelos autores a escreverem a respeito do Estado. 

De fato, pela própria natureza do Iudicium Dei, ainda que haja alguma margem de manobra 

para a interpretação, não é o juiz, o funcionário de Estado, quem oferece a resposta e pronuncia 

o veredito, apela-se ao sobrenatural. Como visto, uma das grandes mudanças atravessadas pelo 

instituto foi o alargamento, sempre que possível, dessa “margem de interpretação” e dos 

poderes instrutórios do juiz no curso do processo. Não por outro motivo, vê-se claramente uma 

tendência a incentivar a conciliação, rejeitar o duelo com argumentos formalísticos não 

empregados anteriormente ou, ainda, a depender do resultado do combate, não isentar 

completamente o vencedor do ônus que cairia sobre si se derrotado fosse. Essa participação 

mais ativa está presente, por exemplo, no afora mencionado caso Hereford v. Norfolk (1398), 

cujo combate jamais ocorreu, pois Ricardo II, rei da Inglaterra, interviu pessoalmente e 

determinou o banimento de ambos os litigantes.  

 Feita a exposição, parece indiscutível a incompatibilidade entre o Estado Moderno e o 

julgamento por combate. Essa incompatibilidade, por si só, porém, não foi suficiente para dar 

ensejo a sua abolição, mostrou-se necessário uma verdadeira mudança na mentalidade humana 

e no desenvolvimento de soluções alternativas que tornassem esse método de prova 

desnecessariamente oneroso a qualquer um que pretendesse utilizá-lo.  

Em parte, fruto de decisões políticas claramente orientadas nesse sentido, mas em parte 

um produto do desenvolvimento orgânico das instituições do Direito inglês, não restam dúvidas 

de que há sim uma intrínseca relação entre a secularização das instituições, a formação do 

monopólio estatal do exercício legítimo da violência física e a abolição do duelo como uma via 



205 
 

para a solução de conflitos no âmbito jurisdicional. Há, efetivamente, a partir do século XVI e 

XVII a aparição de uma entidade política que, pela primeira vez na história da humanidade, 

concentrando em si o poder de dispor dos meios coativos buscou, alcançando com um grau 

razoável de sucesso, a construção de um espaço territorial subordinado a um poder soberano 

que, em última instância, pacifica o corpo social e a própria esfera das decisões judiciais.  

  

 

  



206 
 

BIBLIOGRAFIA 

 

ARMSTRONG, A. MacC. Trial by Combat among the Greeks. Greece and Rome, Cambridge, 

vol 19, n° 56, jun. 1950, p. 73 – 79. Disponível em: <https://www.jstor.org/stable/641095>. 

Acesso em 24 jan. 2022.  

 

BADIE, B. Da soberania à competência do Estado, In Marie-Claude Smouts (org.) As novas 

relações internacionais, práticas e teorias, Fundação Universidade de Brasília, 2004, p. 35 -56. 

 

BARTHÉLEMY, Dominique. A Cavalaria: da Germânia antiga à França do Século XII. 

Tradução de Néri de Barros Almeida e Carolina Gual da Silva. 1.ed. Campinas: Editora 

Unicamp, 2020.  

 

BARTLETT, Robert. Trial by Fire and Water: the Medieval Judicial Ordeal. 1.ed. 

Vermont: Echo Points Books & Midia, 2014.  

 

BELLAMY, J. G. The Law of Treason in England in the Later Middle Ages. 1.ed. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2004. 

 

BLACKSTONE, William. Chapter the twenty second: of the several species of trial In: 

Commentaries on the Laws of England: Book the third. Oxford: Clarendon Press, 1768, p. 

325 – 348.  

 

BLUMENTHAL, Uta-Renate. The Papacy and Canon Law in the Eleventh-Century 

Reform. The Catholic Historical Review, Washington, D.C., vol. 84, n. 2, abril 1998, p. 201 – 

218. 

 

BOBBIO, Norberto. Estado, governo, sociedade: fragmentos de um dicionário político. 

Tradução de Marco Aurélio Nogueira. 23.ed. Rio de Janeiro/São Paulo: Paz & Terra, 2020.  



207 
 

_________________. Dicionário de Política. 11. ed. Brasília: Editora UnB, 1998.  

 

BOREAU, Alain. Satã Herético: o nascimento da demonologia na Europa medieval (1280 

– 1330). Tradução de Igor Salomão Teixeira. Campinas: Editora Unicamp, 2022.  

 

 

BLOCH, Marc. A sociedade feudal. Tradução de Laurent De Saes. 1.ed. São Paulo: Edipro, 

2016 

 

BLOOMFIELD, Morton W. Beowulf, Byrhtnoth, and the Judgement of God: Trial by Combat 

in Anglo-Saxon England. Speculum, Chicago, v. 44, n° 4, out. 1969, p. 545 – 559. Disponível 

em: <https://www.jstor.org/stable/2850382>. Acesso: em 09 out. 2021. 

 

BROWN, Peter. Society and the Supernatural: A Medieval Change. Dedalus, Cambridge vol. 

104, n° 2, 1975, p. 133 – 151.   

 

COKAYNE, George Edward. Complete peerage of England, Scotland, Ireland, Great 

Britain and the United Kingdom, extant, extinct, or dormant. Vol 5. 1.ed. Londres: William 

Pollard & Co., 1893. Disponível em: 

<http://www.familysearch.org/library/books/idurl/1/253595>. Acesso em 09 out. 2021.  

 

COLMAN, Rebecca V. Reason and Unreason in Early Medieval Law. The Journal of 

Interdisciplinary History. vol. 4,  n° 4, 1974, p. 571 – 591.  

 

COLEMAN, C. T. Origin and Development of Trial by Jury. Virginia Law Review. vol. 6, n. 

2, nov 1919, p. 77 – 86.  

 



208 
 

CUSHING, Kathleen G. Reform and Papacy in the Eleventh Century: Spirituality and 

Social Change. Manchester: Manchester University Press, 2005.  

 

DAVID, René. Os Grandes sistemas do Direito contemporâneo. 4.ed. São Paulo: Martins 

Fontes, 2002.  

____________. O Direito inglês. 1.ed. São Paulo: Martins Fontes, 1997.  

 

ELEMA, A. Trial by Battle in France and England. Tese (doutorado em filosofia) – Centre 

for Medieval Studies, University of Toronto. Toronto. 2012.  

 

FORSYTH, R.D.; KERR, M. H.; PLYLEY, M.J. Cold Water and Hot Iron: Trial by Ordeal in 

England. The Journal of Interdisciplinary History, vol. 22, n° 4, 1992, p. 573 – 595. 

Disponível em: <https://www.jstor.org/stable/205237>. Acesso em 25 jan. 2022 

 

GLANVILL, Ranulf de. The Treatise on the Laws and customs of the realm of England 

commonly called Glanvill. Edição e tradução de C.D.G. Hall. 1.ed. Oxford: Clarendon Press, 

1993. 

 

RIBEIRO, Renato Janine. A marca do leviatã: Linguagem e poder em Hobbes. 1.ed. São 

Paulo: Ateliê Editorial, 2003.  

_____________________. Ao Leitor sem medo: Hobbes escrevendo contra o seu tempo. 

2.ed. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2004. 

 

ROBERTS, John M. Oaths, Autonomic Ordeals, and Power. American Anthropologist, Nova 

Jersey, vol. 67, n° 6, 1965, p. 186 – 212.   

 

GENKA, Tatsushi. The Role of Hagiography in the Development of Canon Law in the Reform 

Era. In: ROLKER, Christof (org.). New Discourses in Medieval Canon Law Research: 

Challenging the Master Narrative. Leiden: BRILL, 2019, p. 83 – 104. 



209 
 

GILPATRICK, M. S. Wager of Battle. Green Bag, vol. 14, n. 7, Jul. 1902, p. 321-

334. Disponível em: <https://heinonline.org/HOL/P?h=hein.journals/tgb14&i=357>. Acesso 

em: 09 out. 2021. 

 

HARDY. Stephen H. The Medieval Tournament: A Functional Sport of the Upper Class. 

Journal of Sport History, Illinois, vol. 1, n° 2, 1974, p. 91 – 105. Disponível em: 

<https://www.jstor.org/stable/43609164>. Acesso em 26 out. 2021. 

 

HO, H. L. The Legitimacy of Medieval Proof. Journal of Law and Religion, vol. 19, n. 2, 2003 

– 2004, p. 259 – 298. Disponível em: <https://www.jstor.org/stable/3649177>. Acesso em 08 

mar. 2022. 

 

HOBBES, Thomas. Leviatã: ou matéria, forma e poder de um Estado Eclesiástico e Civil. 

Tradução de Rosina D’Angina. 1.ed. São Paulo: Editora Martin Claret Ltda, 2019.  

 

HOWE, John. The Nobility’s Reform of the Medieval Church. The American Historical 

Review, Oxford, vol. 93, n. 2, abril 1998, p. 317 – 339.  

 

HUIZINGA, Johan. O Outono da Idade Média: estudo sobre as formas de vida e de pensamento 

dos séculos XIV e XV na França e nos Países Baixos. São Paulo: Cosac Naify, 2010 

 

HUME, David. História da Inglaterra: Da invasão de Júlio César à Revolução de 1688. 

Seleção, Tradução, apresentação e notas de Pedro Paulo Pimenta. 2. ed. São Paulo: Editora 

Unesp, 2014. 

 

JELLINEK, Georg. Teoría general del Estado. Tradução de Fernando de los Ríos. 2.ed. 

Cidade do México: Fondo de Cultura Económica, 2004. 

 



210 
 

KANT, I. Para a paz perpétua. Tradução de Bárbara Kristensen. 1.ed. Galiza: Instituto Galego 

de Estudos de Segurança Internacional e Paz, 2006.  

 

KEEN, Maurice. The Jurisdiction and Origins of the Constable’s Court. In: Nobles, Knights, 

and Men-At-Arms in the Middle Ages. Londres: The Hambledon Press, 1996, p. 135 – 148. 

 

KELSEN, H. Teoria Geral do Estado. Tradução de Fernando de Miranda. 1.ed. São Paulo: 

Saraiva & Cia, 1938. 

___________. Teoria Pura do Direito. Tradução de João Baptista Machado. 5.ed. São Paulo: 

Martins Fontes, 1996, 

___________. Teoria pura do Direito. Tradução de João Baptista Machado. 6.ed. São Paulo: 

Martins Fontes, 1999, 

 

KINGDOM OF ENGLAND. Act of Supremacy from 1534. Disponível em < 

https://www.britainexpress.com/History/tudor/supremacy-henry-text.htm>. Acesso em 9 de 

abril de 2021.  

________________________. An act that the Appeals in such cases as have been used to 

be pursued to the see of Rome shall not be from henceforth had nor used but within this. 

In: ELTON, G. R. (org.). The Tudor Constitution. Cambridge: Cambridge University Press, 

1968, p. 344 – 347. 

________________________. The Magna Carta. 2.ed. [s.l.]: Project Gutenberg, 2006. 

Disponível em: <https://www.gutenberg.org/cache/epub/10000/pg10000.txt>. Acesso em: 7 de 

março de 2021. 

________________________. Statutes of William The Conqueror. The Avalon Project, 

2008. Disponível em: <https://avalon.law.yale.edu/medieval/lawwill.asp>. Acesso em 7 de 

fevereiro de 2022.  

_________________________. Assize of Clarendon. The Avalon Project, 2008. Disponível 

em: <https://avalon.law.yale.edu/medieval/assizecl.asp>. Acesso em 7 de fevereiro de 2022.  



211 
 

 

LARNER, John. Chivalric culture in the age of Dante. Renaissance Studies, vol. 2, n° 2, 1988, 

p. 117 – 130. Disponível em: <https://www.jstor.org/stable/24409388>. Acesso em 15 de 

fevereiro de 2022.  

 

LÍVIO, Tito. Livro I In:  História de Roma: Volume primeiro. Tradução de Paulo Matos 

Peixoto. 1.ed. São Paulo: Paumape, p. 21 – 105.  

__________. The History of Rome, Book 28. Disponível em: 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.02.0159%3Abook

%3D28%3Achapter%3D1. Acesso em 12 jan. 2022.  

 

LEA, Henry C. Superstition and Force: Essays on the Wager of Law, the Wager of Battle, the 

Ordeal, Torture (2). HeinOnline. Philadelphia, 1870. Disponível em: 

<https://heinonline.org/HOL/P?h=hein.beal/supfc0001&i=17>. Acesso em 28 nov. 2020.  

 

MCAULEY, Finbarr. Canon Law and the End of the Ordeal. Oxford Journal of Legal Studies, 

Oxford, vol. 26, n° 3, 2006, p. 473 – 513.  

 

MAQUIAVEL, Nicolau. O Príncipe. Tradução de Maria Júlia Goldwasser. 4. ed. São Paulo: 

WMF martinsfontes, 2017. 

NETO, Luiz Inácio Vigil; WIPRICH, Tassiane Andressa. De legibus et de consuetudinibus: 

estudos sobre a história do Direito na Inglaterra. Revista do Ministério Público do RS, Porto 

Alegre, vol. 70, 2011, p 247 – 281. Disponível em: < 

https://www.amprs.com.br/public/arquivos/revista_artigo/arquivo_1325166980.pdf>. Acesso 

em 6 de março de 2021. 

 

NEILSON, George. Trial by Combat. 1.ed. Nova Iorque: Macmillan & Co., 1891.  

 



212 
 

PAIXÃO, Cristiano; BIGLIAZZI, Renato. História constitucional inglesa e norte-

americana: do surgimento à estabilização da forma constitucional. 1.ed. Brasília: Editora 

UnB, 2011. 

 

PATERCULUS, Velleius. Compendium of Roman History: Res gestae divi Augusti. 

Tradução para o inglês de Frederick W. Shipley. 1.ed. Londres: William Heinemann Ltd, 1961.  

 

PEDROSO, Dário. V Centenario do Nascimento de Maquiavel. Revista Portuguesa de 

Filosofia, Braga, vol. 25, Fasc. 2, 1969, p. 197 – 201. Disponível em: 

<https://www.jstor.org/stable/40334925>. Acesso em 17 set. 2021. 

 

PINTO, F. M; BENEVENUTO, F (org.). Filosofia Política e cosmologia: ensaios sobre o 

renascimento. 1.ed. São Bernardo do Campo: Editora UFABC, 2017.  

 

POPPER, Karl R. A lógica da pesquisa científica. Tradução de Leonidas Hegenberg e Octanny 

Silveira da Mota.16.ed. São Paulo: Editora Cultrix, 2008. 

 

RADDING, Charles M. Superstition to Science: Nature, Fortune, and the Passing of the 

Medieval Ordeal. The American Historical Review. Vol 84, n° 4, 1979, p. 945 – 969.  

 

REALE, Miguel. Teoria do Direito e do Estado. 5.ed. São Paulo: Saraiva, 2000. 

 

ROBERTS, John M. Oaths, Autonomic Ordeals, and Power. American Anthropologist, Nova 

Jersey, vol. 67, n° 6, 1965, p. 186 – 212.   

 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. O contrato social: princípios do direito político. Tradução de 

Antonio de Pádua Danesi. 3.ed. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 



213 
 

 

RUSSELL, M. J. Hired Champions. The American Journal of Legal History, vol. 3, n° 3, 

jul. 1959, p. 242 – 259.  

___________. The Champion’s Master in Trial by Battle. Journal of Legal History, Hein 

Online, vol. 5, n° 1, 1984, p. 76 – 78. Disponível em: 

<https://heinonline.org/HOL/P?h=hein.journals/lglhis5&i=76>. Acesso em 7 de fevereiro de 

2022.  

_____________.  Trial by Battle. Tese (doutorado). Universidade de Londres. Londres, 1977. 

_____________.  Trial by Battle in the Court of Chivalry. Journal of Legal History, Hein 

Online, vol. 29, 2008, p. 335 – 358. Disponível em: < 

https://heinonline.org/HOL/P?h=hein.journals/lglhis29&i=353>. Acesso em 8 de fevereiro de 

2022.  

 

SCHOENFIELD, Mark. Waging Battle: Asford v. Thornton, Ivanhoe, and legal violence. Prose 

studies: History, Theory, Criticism, vol. 23, n° 2, 2000, p. 61 – 86. Disponível em: 

<http://dx.doi.org/10.1080/01440350008586705>. Acesso em 23 de março de 2022.  

 

SHAKESPEARE, William. Grandes obras de Shakespeare: peças históricas. Org. Liana de 

Camargo Leão. Tradução de Barbara Heliodora. 1.ed. Rio de Janeiro: Editora Nova Fronteira, 

2017. 

________________________. Richard II. Disponível em: 

<http://shakespeare.mit.edu/richardii/full.html>. Acesso em 09/10/2021. 

 

SQUIBB, G. D. The origin and medieval jurisdiction of the Court. In: The High Court of 

Chivalry: A Study of the Civil Law in England. Oxford: Clarendon Press, 1997, p. 1 – 28. 

 

STRAUSS, Leo. Thoughts on Machiavelli. 1. ed. Illinois: The Free Press, 1958. 

 



214 
 

The Burgundian Code. Tradução para o inglês de Katherine Fischer Drew. 1.ed. Pensilvânia: 

University of Pennsylvania Press, 1996. 

 

The Code of Hammurabi. Tradução para o inglês de  L.W.King. Online. Disponível em: 

<https://avalon.law.yale.edu/ancient/hamframe.asp>. Acesso em 09 out. 2021.  

 

VAN CAENEGEM, R.C. Evolved methods of proof in the law of the later Middle Ages (12th 

– 15th centuries) In: Legal History: an European perspective, 1.ed., Londres: Bloomsbury 

Publishing, 1990, p. 88 – 111.  

____________________. Judges, Legislators and professors: chapters in european legal 

histroy. New York: Cambridge University Press, 2002. 

____________________. The Birth of the English common law.  2.ed. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1988. 

 

WEBER, Max. Política como vocação e ofício. Tradução de Gabriel Philipson. 1.ed. 

Petrópolis: Editora Vozes, 2020. 

___________. The Nation State and Economic Policy In: Political Writings. Tradução de 

Ronald Speirs. Cambridge: Cambridge University Press [1994?], p. 1 – 28. 

___________. The theory of Social and Economic Organization.  Tradução de A.M. 

Henderson e Talcott Parsons. 1.ed. Nova Iorque: Oxford University Press, 1947. 

 

WHITE, R. J. A short History of England. 1.ed. Nova Iorque: Cambridge University Press, 

1967. 

 

WOODALL, William Otter. The Trial of Abraham Thornton for the muder of Mary Ashford at 

the Warwick Summer Assizes, before Mr. Justice Holroyd, on August 8th, 1817 In: Collection 

of Reports of Celebrated Trials, Civil and Criminal. 1.ed. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2012, p. 39 – 74.  



215 
 

 

ZANDE, Daniel L. Vande. Coercive Power and the Demise of the Star Chamber.  The 

American Journal of Legal History, Oxford, vol. 50, n° 3, 2008 – 2010, p. 326 – 349. 

Disponível em: <https://www.jstor.org/stable/25734129>. Acesso em 8 de abril de 2021. 

 

 

 

 


