
UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO

FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIÊNCIAS HUMANAS (FFLCH)

CURSO DE GEOGRAFIA

ANA VIRGINIA DANTAS ALVES

SÓ EXU DESPACHA O CARREGO COLONIAL: POR UMA GEOGRAFIA VIVA E

DIASPÓRICA

São Paulo

2024



ANA VIRGINIA DANTAS ALVES

SÓ EXU DESPACHA O CARREGO COLONIAL: POR UMA GEOGRAFIA VIVA E

DIASPÓRICA

Trabalho de Conclusão de Curso entregue à coordenação do

curso de Geografia como pré-requisito para obtenção do

título de Bacharel em Geografia.

Discente: Ana Virginia Dantas Alves. nºUSP: 9899819.

Orientador: Rodrigo R.H.F. Valverde.

São Paulo

2024



AUTORIZO A REPRODUÇÃO E DIVULGAÇÃO TOTAL OU PARCIAL DESTE
TRABALHO, POR QUALQUER MEIO CONVENCIONAL OU ELETRÔNICO, PARA
FINS DE ESTUDO E PESQUISA, DESDE QUE CITADA A FONTE.

Assinatura: _______________________________________

Data: ___/___/____



FICHA CATALÓGRAFICA



Nome: ALVES, Ana Virginia Dantas

Título: SÓ EXU DESPACHA O CARREGO COLONIAL: POR UMA GEOGRAFIA VIVA

E DIASPÓRICA.

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à Faculdade De Filosofia, Letras E Ciências
Humanas (FFLCH) da Universidade de São Paulo como pré-requisito para a obtenção do
título de Bacharel em Geografia.

Aprovado em:

Banca Examinadora

Prof. Dr. _______________________________________________

Instituição _______________________________________________

Julgamento _______________________________________________

Prof. Dr. _______________________________________________

Instituição _______________________________________________

Julgamento _______________________________________________

Prof. Dr. _______________________________________________

Instituição _______________________________________________

Julgamento _______________________________________________



DEDICATÓRIA



EPÍGRAFE



RESUMO

As religiões de matriz africana foram e são de suma importância para a construção da

identidade cultural brasileira. A contribuição dos povos negros vindo para o Brasil durante a

colonização contribuiu para imprimir ao Brasil suas características diversas. Acontece que,

como essa vinda não foi pacífica, mas sim através de violências em suas diversas faces, o

conhecimento que os nagôs trouxeram consigo continua sendo deslegitimado pois não se

enquadra na forma colonial do saber. A presente pesquisa visa deslocar Exu do sentido

demonizado que foi relegado a ele durante o período de colonização e promovê-lo aqui como

uma esfera do saber. Partindo desse contexto, será trazido o orixá Exu para o centro da

pesquisa, pois ele foi um das figuras mais afetadas no processo colonial de subjugação dos

deuses negros, processo em que fora transformado em diabo. Divindade cultuado em terras

iorubanas, Exu é o guardião do princípio dinâmico da vida, o axé, a partir do axé e dos

conceitos de Encruzilhada, Oralidade e Ancestralidade, Exu é colocado aqui como centro da

pesquisa para a promoção de uma geografia viva e diaspórica.



ABSTRACT

African-based religions have been and continue to be of utmost importance to the

construction of Brazilian cultural identity. The contributions of Black peoples brought to

Brazil during colonization have imprinted diverse characteristics on the country. However, as

their arrival was not peaceful but marked by various forms of violence, the knowledge

brought by the Nagô people remains delegitimized, as it does not conform to the colonial

framework of knowledge. This research aims to reposition Exu, moving away from the

demonized interpretation imposed upon him during the colonial period, and promote him

here as a sphere of knowledge. Within this context, the orixá Exu will be brought to the

center of the study, as he was one of the figures most affected by the colonial process of

subjugating Black deities, during which he was transformed into the devil. As a divinity

worshiped in Yoruban lands, Exu is the guardian of the dynamic principle of life, axé.

Through the concepts of axé, Crossroads, Orality, and Ancestrality, Exu is positioned here as

the focal point of the research to promote a living and diasporic geography.



LISTA DE FIGURAS

Figura 1 - Interior do Asé Egbe Omo Ogun Marwo. São Paulo, 2024. 34

Figura 2 - Asé Egbe Omo Ogun Marwo. São Paulo, 2024. 35

Figura 3 - Bandeira de Tempo ou Kidembo. São Paulo, 2024. 36

Figura 4 - Casa do orixá Ossain e ato de preparação das Sassanha. São Paulo, 2024. 37

Figura 5 - Casa do orixá Ossain e ato de preparação das Sassanha. São Paulo, 2024. 37

Figura 6 - Finalização do ritual de Ibori e lavagem dos Igbás Ori. São Paulo, 2024. 38

Figura 7 - Finalização do ritual de Ibori e lavagem dos Igbás Ori. São Paulo, 2024. 38

Figura 8 - Comidas as Yabás Oyá e Oxum, Akará e Omolocum, respectivamente e exemplo de uma

marcação de uma árvore sagrada. São Paulo, 2024. 39

Figura 9 - Comidas as Yabás Oyá e Oxum, Akará e Omolocum, respectivamente e exemplo de uma

marcação de uma árvore sagrada. São Paulo, 2024. 39

Figura 10 - Confecção de elekes e Igba Coletivo do orixá Ibeji. São Paulo, 2024 40

Figura 11 - Confecção de elekes e Igba Coletivo do orixá Ibeji. São Paulo, 2024. 40

Figura 12 - Esú segura um Ogò. São Paulo, 2024. 45



SUMÁRIO

INTRODUÇÃO 12

CAPÍTULO UM - Laroyê, Exú: Guardião dos inícios 14

CAPÍTULO 2 - Encruzilhada: morada de Exu, território ancestral 26

CAPÍTULO 3 - Conhecimentos diaspóricos: uma Geografia Viva 41

Considerações Finais 52

REFERÊNCIAS 54



12



13

Agô, Laroyê! Abrindo os caminhos

A relação entre o humano e a natureza e as nuances e consequências que esta produz é

um ponto de partida para entender a Geografia enquanto ciência humana. Esta, que

desempenha um papel imponente na compreensão do mundo, oferece uma diversidade de

perspectivas que exploram a riqueza da complexidade humana. Desenvolvida como fonte de

conhecimento e posteriormente, como disciplina acadêmica, a Geografia é de acentuada

importância na gestão de recursos naturais e sociais por se configurar como uma perspectiva

que abrange as interações entre esses dois e mais pontos. A Geografia em sua essência, parte

da integração entre as esferas naturais e sociais, podendo integrar o impacto do humano na

natureza e vice-versa. No entanto, no seio das ciências modernas, os conhecimentos tendem a

se estabelecer por meio da especialização de conhecimentos isolados de uma esfera e de

outra. Nos ambientes acadêmicos, essa distinção e distanciamento dos conhecimentos são

mais evidentes.

Partindo desse contexto, o presente trabalho visa apresentar uma perspectiva que

desafia os conceitos engessados de uma ciência humana ocidentalizada assegurada por uma

estrutura colonial que visa o apagamento dos conhecimentos de fresta, da oralidade e dos

conhecimentos das ruas que partem de corpos negros, corpos esses que fazem parte da

construção da identidade brasileira, mas que a política de extermínio insiste em

descredibilizar ou relegar ao senso comum. O pilar da argumentação será a encruzilhada,

Orita Meta, morada do Orixá Exu, divindade que durante o processo de colonização foi

vestido nas roupagens de Diabo pela ideologia dominante. Mas o Diabo não dá conta de ser

Exu. Guardião da dualidade, esse Orixá pertencente à cosmovisão Yorubá, é o princípio da

contradição, da multiplicidade, comunicação, o grande mensageiro entre Orum e Aiyê.

Enquanto mensageiro, ele guarda também os processos de oralidade, ação necessária na

manutenção da sobrevivência do sistema nagô.

“Se a política colonial produziu uma tragédia construindo ao longo de séculos desvios

ontológicos, subalternizações, epistemicídios, hierarquização de saberes,

invisibilidade/descredibilidade, monoculturalização e monorracionalismo, sugiro, a

partir da emergência de um projeto transgressivo e resiliente, praticar ebós nas raízes

do edifício colonial.” (RUFINO, 2019 p. 89)

Mais que uma divindade, Exu se firma como guardião de uma cosmovisão, exercendo

o papel de guardião do axé, o princípio dinâmico. Aqui, estarão relacionados a encruzilhada,

a oralidade, o axé, a ancestralidade e a divindade Exu, sintetizando-as como conhecimentos

exuisticos, que fazem parte do escopo teórico da cosmovisão ioruba. A fragmentação do



14

conhecimento acarreta em apagamentos significativos na compreensão integrada dos saberes,

podendo omitir ligações complexas entre os fenômenos. Sendo assim, a proposta de uma

ligação entre a geografia a partir dos saberes exuisticos é uma tentativa de potencializar esses

duas fontes de saberes, traçando um caminho de uma Geografia Viva que desafia a

linearidade e um saber baseado na centralidade da escrita e literatura ocidental. A proposta

não é dicotomizar uma versão e outra, mas tecer uma análise crítica sobre as estruturas que

sustentam os conhecimentos ocidentais e deslegitimam conhecimentos ancestrais, enquanto

uma perspectiva de fresta se coloca como possibilidade de uma via de um saber

afrobrasileiro.

A oralidade é um dos pilares do conhecimento exuístico e se estabelece como

tecnologia que mantém viva uma cultura em que a fala é o principal disseminador de valores,

conhecimentos e atravessa tempos e espaços. É a partir da fala que se recria os espaços rituais

dentro do sistema nagô, formando sua identidade e memória coletiva. Os tempos e saberes

que são transmitidos pela oralidade são impulsionados por Exu, o mediador dos mundos e são

mais que mera troca de palavras, mas o som em sua magnitude. A oralidade transmite axé,

princípio dinâmico que dá vida e movimento a tudo que é orgânico e é essa comunicação que

Exu guarda, a comunicação que transmite axé, vida, transformação e atravessa territórios e

temporalidades. A encruzilhada aqui, tem o papel de território teórico e prático para a

retomada dos complexos saberes ancestrais vivos através dos corpos em diáspora.

Assim, este trabalho tem como proposta expor e analisar como essas práticas culturais

e formas de conhecimento ancestrais remodelam o espaço, formando espaços de resistência e

enfrentamento às imposições coloniais e através de ações educativas assimilar os

conhecimentos ancestrais ao fazer geográfico. Nesse sentido, a apresentação de uma

Geografia Viva, que parte da visão exuística e se utiliza da encruzilhada como ponte do saber,

surge como um questionamento à lógica fragmentada das perspectivas cientificistas. Ao

incorporar os saberes exuisticos, realiza-se uma quebra com a abordagem reducionista que

isola os componentes do estudo geográfico promovendo uma visão complexa e sistêmica,

onde o conhecimento é construído a partir de pontos de vista múltiplos baseado numa

cosmologia que sobrevive nos conhecimentos do cotidiano e das margens sobre o

espaço-terra. A partir dessa fundamentação, a presente pesquisa busca explorar as

implicações e aplicações de uma Geografia Viva, integrando saberes tradicionais e científicos

para uma compreensão mais integrada e transformadora do mundo.

Metodologia 



15

Este presente estudo é formado a partir da valorização de metodologias qualitativas e

decoloniais, que, por sua vez, argumentam sobre o predomínio das abordagens quantitativas e

eurocêntricas no campo científico. De tal modo, a presente pesquisa visa contribuir para o

debate de uma geografia viva, trazendo à tona questões relacionadas à Oralidade,

Ancestralidade, ao pertencimento territorial e à construção de identidades por meio de Exu,

caracterizado aqui, como uma esfera de saber. Este presente estudo visa apresentar por

métodos qualitativos a construção cultural brasileira a partir dos conhecimentos orais das

religiões de matriz africana, utilizando a encruzilhada como um conceito filosófico e crítico

para pensar como se deu a constituição dos espaços religiosos e como estes espaços,

enquanto núcleos civilizatórios, são formadores de conhecimentos ricos para a cultura

brasileira e para a proposição de uma geografia complexa e diaspórica. 
“Ao dialogar com o passado e o presente através da memória, as tradições orais exercitadas

pelas práticas religiosas afro-brasileiras compõem um relevante celeiro de sensibilidades e

experiências construídas e em constante diálogo com outras práticas e formas de ver e

experimentar o mundo contemporâneo, que podem permitir ao campo historiográfico, a

produção de narrativas e interpretações mais diversificadas e ampliadas, respeitando-se, assim,

c complexidade das formas de se sentir e perceber o mundo, inerentes à própria subjetividade

do pensamento e das relações humanas.” (PINHEIRO, p 10)

A encruzilhada pode ser compreendida como um ponto de confluência entre

diferentes caminhos e fluxos. Para a mobilidade, a encruzilhada é um ponto crucial para a

organização do trânsito e fluxo de pessoas, mercadorias e informações. No modo social,

simboliza um espaço de encontro onde diferentes culturas, dinâmicas sociais se entrelaçam e

transformam o território. Na compreensão yorubana, espacialmente a encruzilhada é a Orita

Meta, morada de Exu e seu ponto de força. Na encruzilhada é onde é celebrado e presenteado

essa grande divindade que é o Senhor dos Caminhos, seu ponto de força é a confluência dos

diversos caminhos, físicos e espirituais, que estão sob seu domínio. Mensageiro entre Orum e

Aiyê, Exu guarda as encruzilhadas como seu templo. 

Local sagrado para as comunidades religiosas de matriz africana, a encruzilhada aqui

se manifesta como local de poder, realização de trocas de culturas, de pensamentos e de

quebra da linearidade em que se constituiu o pensamento colonizador. Na polissemia

exuistica, a encruzilhada é ponto de disseminação do poder, lugar onde as possibilidades são

infinitas, longe da compreensão do senso comum de que a encruzilhada é um ponto onde as

pessoas se perdem, na compreensão nagô a encruzilhada é local de encontro, um templo que

transgride tempo e espaço, a encruza é plural, pungente, abrigadora do poder de



16

movimentação, do poder de Exu. A encruzilhada transcende o espaço do território-terreiro e

leva o encantamento a esse símbolo sagrado presente nas ruas.

Esta pesquisa foi construída através de diversos vieses, da oralidade à literatura. A

construção do texto argumentativo propõe nele mesmo assimilar diferentes formas de

conhecimento para traçar um caminho de conhecimento vivo, uma espécie de saber que

considera não só as literaturas datadas, mas o que está acontecendo no espaço de forma

contínua.
 “As experiências dos povos de religiões afro-brasileiras, nesse caso, transmitem os

fundamentos religiosos não só através de conversas ou contação de histórias relacionadas à

mitologia dos orixás. A própria ritualística é permeada por esse processo de memorização dos

fundamentos e preceitos, que se repetem nas práticas mágico religiosas expressas em gestos e

música (canto e dança). Esse processo é imbuído de circularidade, presente nos rituais, que

procuram evocar a ancestralidade de um tempo passado, aproximando-os ao presente.”

(PINHEIRO, p.3)

As bases que fundamentam o presente estudo contam com o embasamento teórico dos

autores Luiz Rufino que propõe uma Pedagogia das Encruzilhadas onde ele expõe a

potencialidade de um espaço rico para as religiões de matriz africana ser um conceito também

filosófico e crítico para pensar a formação cultural brasileira, trazendo a encruzilhada,

morada de Exu, como centro do debate. Para a elucidação sobre o que vem a ser o Axé e a

Oralidade dentro desses espaços religiosos, a antropóloga Juana Elbein dos Santos decifrou e

descreveu em Os Nagô e a Morte como esses dois conceitos são de extrema importância para

compreender também a forma organizacional da sociedade que se estabelece dentro dos Ilês

Axés.

Junto a tudo isso, é evocada também a Aureanice de Mello Corrêa que traz em seu

bojo teórico a compreensão dos geossímbolos dentro dos espaços de realização das culturas

de matriz africana. Esses símbolos trazem ao espaço de realização uma transposição dos

tempos, sendo dentro dos terreiros, os tambores, os elekês, as esteiras de palha, a organização

das construções etc., onde forja-se de forma estética a forma primordial de culto e dessa

forma, a celebração da ancestralidade. Esses são os principais autores utilizados aqui, mas

outras fontes também são utilizadas como os conhecimentos orais do sacerdote Togun Fadè

Ifakolade que contribuiu com os ensinamentos sobre Exu e suas mitologias que explicam seu

axé e autores que debruçaram seus olhares sobre a construção da cultura de terreiro e da



17

cultura negro-ancestral no Brasil, revelando as formas complexas como um povo, repleto de

nações, se estabeleceu aqui.

Nas leituras acerca das geografias das religiões afrobrasileiras são consideradas as

formas, sim, de como o olhar sobre a terra e os elementos naturais são tratadas sob a ótica das

religiões de matriz africana, no entanto, há um descompasso quando não trazem as

cosmogonias e filosofias dos Orixás, como Exu é utilizado nesta presente pesquisa, como

uma amálgama de conceitos que enriquecem o debate sobre os conhecimentos afrobrasileiros.

A construção dos textos não captura o deslocamento de uma visão colonial para uma visão

diaspórica e tende a se utilizar de formas coloniais de elaboração de saberes. Por isso, nessa

pesquisa Exu é utilizado como fonte de saber que está em constante movimento e considera

diversas faces e é colocado como ponto de partida para a criação de uma geografia viva. A

cosmogonia dos orixás expõe conceitos de um mundo onde a ancestralidade é o norte para o

bem-viver e por não ser catalogados em livros e em grandes bibliotecas é constantemente

deslegitimado, a intenção aqui é de subverter essa lógica colonizadora e trazer essa visão não

para o centro, mas para a encruzilhada.

No primeiro capítulo, é apresentado o orixá Exu, deus iorubano que rege a

comunicação, o movimento e o axé. No primeiro capítulo apresenta-se uma sistematização

sobre Exu, Axé, Oralidade e Ancestralidade, conceitos importantes para compreender a

formação e permanência das religiões de matriz africana no Brasil. O segundo, a

encruzilhada, morada de Exu, é mostrada para além de um lugar físico, mas como um

geossímbolo e um conceito que pode ser utilizado como ponto de partida para a proposição

de conhecimentos geográficos complexos e uma análise rica dos atravessamentos

geográficos, históricos, culturais e sociais. Por último, o terceiro capítulo versa como a

encruzilhada e os conhecimentos exuisticos podem contribuir para a formação de uma

geografia viva e diaspórica. 



18

CAPÍTULO UM - Laroyê, Exú: Guardião dos inícios

O primeiro capítulo é oferenda. Aquele que abre caminhos que é ponte, mensageiro e

guardião dos inícios. Na cultura nagô é sempre evocado quando se pede uma jornada

pacífica, benéfica e com trocas expansivas. Ele quem designa se dará boa passagem para o

que vai e o que chega, guardião da palavra. Um de seus muitos atributos, Exu é chamado,

dentro de suas infinitas definições, de organizador do universo, nada acontece sem passar por

ele, é o objeto e a própria dinâmica. Essa força que precisa ser ativada e reverenciada para

que a criação aconteça, são diversas as construções que narram sua relação com a energia

primordial e explicam que o Axé, a força vital guardada por Exu é a potência dinâmica,

executora e propulsionadora no mundo Yorubá.

A partir dos conhecimentos básicos que estão disponibilizados sobre os saberes da

ancestralidade africana, principalmente yorubana, Exu se sumariza a orixá, um deus que faz

parte da mitologia que foi destruída através de um processo de genocídio promovido pela

colonização e escravização de corpos negros. Isto não está de todo errado, de forma objetiva

e vaga ele poderia se resumir a isso, no entanto, nas cosmogonias nas quais influencia e é

reverenciado ele atravessa as dimensões do físico, espiritual, político, ritualístico e define as

formas de vida e sobrevivência

Exu é mais velho que a própria mãe, recria e dá vida a espaços quando ele mesmo é o

espaço a ser criado, a ideia a ser elaborada, mas que já existe. Conhecido como aquele que

faz o erro virar acerto e o acerto virar erro, Exu e seus epítetos Bará, Legba, Eleguá

acumulam saberes que transcendem tempo e espaço e se mantém vivo nas práticas ancestrais

cotidianas. Definir o que é Exu vira tarefa árdua, porque é a força que não cabe uma

definição cientificista, tecnicista ou apenas filosófica, pois dentre as redes de conhecimentos

onde Exu é tomado como referencial de conduta podemos utilizar seus saberes como

cosmovisão, uma organização de mundo e de olhar para o mundo de uma forma única,

integrada, mas ao mesmo tempo dinâmica, complexa.

Para Muniz (2006), Exu implica uma concepção não subjetivista da personalidade,

portanto, algo distante da “individualização” (p.118). Ele é tempo, espaço de criação e

destruição, é tudo que dá pra ver e o que não dá. Pensar numa dinâmica de tempo linear é

algo que limita a força dessa natureza para e sua compreensão, a encruzilhada é a síntese do

espaço-tempo de Exu, onde ele atua de formas diversas e sendo a diversidade de caminhos

sua potência disseminadora. Para Rufino (2019):



19

Exu é também o primeiro a ser criado e aquele que fundamenta toda e qualquer
forma de existência. Assim, compreende-se como um princípio radical que
transgride as dimensões explicativas assentes no ocidente europeu, uma vez que é o
elemento que versa acerca da natureza primeira dos seres. Por isso, é na emergência
de um novo projeto "poético/político/ ético" que a força cósmica Exu é eleita como
a esfera principal (Rufino, 2019, p.19)

A consciência criativa primordial, Exu traz a promoção de novas formas de entender e

ensinar o mundo, partindo das frestas, das fissuras coloniais, traz a voz e luz para a urgência

de recriar um mundo em que as mais diversas cosmogonias e cosmologias se dialoguem e se

respeitem. Os saberes exuisticos e a complexidade conceitual dessa divindade é a proposição

de um início da construção de uma ponte entre os saberes populares, ancestrais que são

mantidos no cotidiano, no dia-a-dia que os livros em que os registros outorgados não

assimilam. São conhecimentos que a tentativa de extermínio europeia não atingiu totalmente

com sua fúria de apagamento racial, os saberes orais se mantêm e sustentam a gerações as

existências que se radicaram nessas estranhas terras brasileiras. Como divindade que é o

primeiro a ser criado, ele é responsável pela existência humana, de formas que extrapolam a

perspectiva impostas pelo ocidente europeu.

As proposições de Rufino ao elencar uma importância poética/política/ética na

assimilação dos saberes de Exu na construção da educação coletiva e de uma sociedade tão

miscigenada, que nasceu do cruzo de violências e formas sofisticadas de sobrevivência nesta

terra, é poético pois nasce da ginga, a fala concreta dos corpos em transe, em êxtase,

produzindo movimentos que vem de dentro que expressa através da matéria física, do toque

do atabaque e das cantigas ritmadas que faz imergir numa atmosfera ancestral. Político, pois a

construção da memória e dos conhecimentos do senso comum relegou e ainda relega os

conhecimentos ancestrais africanos a um lugar demonizado, limitado a mitologia e nos dias

atuais ainda necessita de ferramentas de sobrevivência numa sociedade democrática, tamanha

sofisticação o racismo adquiriu na história da colonização brasileira.

Segundo matéria da BBC Brasil (BBC, 2023), o número de denúncias de intolerância

religiosa teve um aumento de 106% no período de um ano, passando de 583 para 1,2 mil em

2022 no estado de São Paulo – que é recordista de denúncias de intolerância religiosa. “A

maior parte foi feita por praticantes de religiões de matriz africana, como umbanda e

candomblé”, relata o jornalista André Bernardo para a BBC Brasil, destacando ainda que seis

em cada dez vítimas são mulheres. Apenas nos primeiros 20 dias de 2023, o Disque 100,



20

canal para denúncias de violações de direitos humanos, registrou 58 ocorrências (BBC Brasil,

2023).

Notícias como essas retratam a violência persistente contra a ancestralidade negra

africana no Brasil, evidenciando uma urgência ética e política de atender ao chamado dos

conhecimentos que emergem, conflituam e se expandem no cruzo de tempos, espaços e

potências. Essa dinâmica de interação e conflito, intrínseca à vida e às relações sociais,

encontra em Exu uma figura mediadora crucial.

O poder comunicador dessa divindade atribui-lhe o papel de intérprete do mundo e do

sistema global, posicionando-o como elo essencial para as trocas verbais e demais formas de

linguagem. Exu, orixá das fronteiras e do intercâmbio cultural, regula e transcende limites,

operando como mediador não apenas de nações, mas também de espaços geográficos e das

interconexões que moldam culturas. A partir dessa perspectiva, a comunicação ganha uma

dimensão grandiosa nos saberes exusíacos, conectando-se diretamente à compreensão dos

espaços e das relações sociais, manifestando-se em elementos como língua, sotaque,

imposições de poder e a construção da imagem de nação. Em Pedagogia das Encruzilhadas

(2019), Rufino aponta:
Assim, Exu configura-se como potência dialógica na medida em que pratica as
fronteiras, pois não se ajusta a qualquer tentativa de controle ou de limite imposto.
Exu não é nem o eu, nem o outro, ele comporta em si o eu e o outro e toda a
possibilidade de encontro/conflito/diálogo entre eles. Por ser esfera que transpõe
qualquer limite imposto, Exu é o próprio caminho compreendido como
possibilidade, sendo assim um princípio inacabado (Rufino, 2019, p.44)

À oralidade cabe um espaço de extrema importância por manter viva a herança

africana no Brasil, o costume de narrar histórias de geração em geração de forma oral é um

exemplo disso. Esse costume que vem antes da colonização e desempenha um papel

primordial para resguardar a memória coletiva dos povos. Através da oralidade não apenas

histórias são repassadas, mas também os valores, os ritos e os preceitos ancestrais. É através

da oralidade o primeiro contato de uma criança com o mundo externo através das vozes de

seus cuidadores, no seio de sua família, assim são passados direcionamentos de conduta,

crenças, filosofias de vida, em vista disso, a identidade e herança são mantidas vivas e

atuantes. Além disso, é através da oralidade que, no espaço do terreiro ou demais espaços

sagrados, são proferidos os Ofós, palavra yorubana utilizada no dialeto de terreiro que

significa encantamento, através de uma junção de dizeres que evocam a magia para o

momento ritualístico com a força da voz, a entonação e o ritmo sendo de extrema importância

para a boa execução dos ritos. Dentro desse contexto, as dimensões da oralidade atravessam o



21

cotidiano com sentidos polissêmicos, atravessando a esfera do habitual, do costume, do rito e

da espiritualidade.

Exu é o orixá da comunicação, onde pesa a dualidade para que o diálogo seja feito,

mediador do sagrado e profano, do divino e humano, o mensageiro entre Aiyé e Orum. A

dualidade contida neste orixá na visão yorubana faz alusão desde o princípio da vida, na

concepção entre os pólos femininos e masculinos. Na visão yorubana os valores de Exu estão

associados a duplicidade, a mediação de valores opostos e harmonização destes. A dualidade

entre o negativo e o positivo, Exu é evocado para trazer equilíbrio ao universo (SALAMI,

2015). Sob essa ótica, na ação de manter o equilíbrio do universo, o Axé de Exu é uma força

mãe de todas as outras, por isso, não cabe o maniqueísmo de bem e mal, são coisas que estão

ligadas entre si e dependem uma da outra para manter existindo, visão que foi distorcida e

demonizada pela colonização cristã.

A comunicação, sobre os preceitos exuísticos é intermédio entre os seres humanos e o

divino, a disseminação pela palavra, nesse contexto, é uma evocação do axé de Exu. Ao

passo que pode ser dual, complementar pode ser também difuso, conflituoso, desafiador. A

transmissão de axé que é praticada com a oralidade é potência viva da palavra que não deixa

morrer histórias suprimidas ou incompletas dos livros de histórias, numa relação de escambo,

para Rufino ‘a dimensão do ancestral está imbricada à imanência do ser’ e Exu é a

comunicação entre o ser, o tempo, a matéria e o divino. A palavra transmite axé, Rufino

(2019) aponta “o axé, enquanto elemento que substancia a vida, só é potencializado,

circulado, trocado e multiplicado a partir das operações de Exu. E o orixá primordial, que,

por seu caráter enquanto princípio dinâmico, corre mundo cruzando as barras do tempo,

dinamizando as energias vitais que encarnam tudo o que é criado” (p.67)

A boa comunicação, a compreensão da dualidade como princípio do equilíbrio são

direcionamentos que os saberes exuisticos apontam para a manutenção das forças

mantenedoras da vida e são dinamizadas a partir dos conhecimentos e dimensões que se

entrecruzam. A boa comunicação com a natureza e compreensão dos ciclos da natureza, a

convivência com saberes antigos, mitos, lendas conversam também com o futuro e o

presente. A existência no futuro é projeção e no presente, possibilidade, potência inventiva.

São diretrizes que perpassam o espaço ritualístico e o ordinário e influenciam culturalmente o

contexto de construção e manutenção desses costumes.

Para os iorubás, Exu é o princípio do movimento como um todo, e o seu caráter
enquanto potência de mobilidade é representado tanto pela boca, quanto pelo falo
ereto. O princípio da boca como Enugbarijó, campo de transformações por



22

intermédio das ações de ingerir e regurgitar, como também da transformação do
pensamento em palavra e os seus cursos no alinhave da comunicação; o falo ereto
como princípio da mobilidade, da vivacidade do ser enquanto elemento
individualizado e a sua potência na atividade de procriação e seus vínculos com a
continuidade e o inacabamento da vida. Certamente, o falo ereto de Exu como
representação de seu poder, enquanto princípio do movimento que é, causou pavor
entre os colonizadores europeus que se depararam com sua imagem. Exu, que até
esse momento era um princípio amoral, foi então relegado ao substantivo do
pecado, do descontrole e do perigo, ou seja, acabou sendo interditado pela lógica
colonial como o diabo cristão (Rufino, 2019, p.51).

Trazendo consigo todo o acúmulo de conhecimento de tempos e espaços, Exu era

quem estava quando Olodumare ordenou que a Terra fosse criada, aqueles que foram

enviados pelo Deus Supremo deveriam oferecer presentes à ele. Até o mais velho orixá,

Oxalá, lhe devia arriar oferendas. O mensageiro entre Orum e Aiê, Exu concedia passagem

para aqueles que à Terra fossem enviados, conhece tudo que a boca come, que o corpo sente e

que na terra pisa, guardião da dimensão metafísica. Exu é ancestral e descendente do Tempo,

Rufino e os demais autores apontam a força e função atribuída a este orixá dentro das

narrativas iorubanas.

É intrínseca a relação entre oralidade, o axé de Exu e a ancestralidade. No culto aos

antepassados, este orixá exerce um papel crucial na intermediação de informações, fazendo

ponte entre o mundo espiritual e físico, sua presença é fundamento para que se mantenha essa

interconexão, numa rede que liga o visível ao invisível, ele é o input que permite a realização

dos demais processos disparados pela energia primordial, o axé. Sua função como

disseminador do axé, da energia vital, potencializa as informações a distribuições dela, evocar

Exu é realizar a manutenção da ancestralidade através da oralidade é facilitado pela

conjuração do axé de de Exu no cotidiano, os espaços que esse orixá liga são chamados de

Orum e Aiye, espaços que se divide entre divino e o espaço físico da matéria, do cotidiano.

Diferente dos conceitos de céu e terra cristãos, esses espaços não estão distantes entre si, mas

coexistem em dimensões diferentes e esse elo com os ancestrais é o que guia as ações no Aiê,

terra.

O plano celestial em que está o Orum é habitado pelos orixás, divindades e demais

seres espirituais, o local é um universo particular voltado aos cuidados com os espíritos

divinizados e ancestrais, o Ayie é a esfera material, terrestre, habitados por seres humanos

animais e plantas. São dois universos distintos, mas complementares na cosmologia iorubá

que também explicita a dualidade que é necessária para o equilíbrio dos mundos, a relação

entre os reinos é essencial nas práticas ancestrais ritualísticas e cotidianas. Nas palavras de

Beniste (2021):



23

São duas as denominações que revelam os locais onde se desenvolve todo o
processo de existência: o aiyé indica o mundo físico, habitado por todos os seres, a
humanidade em geral, denominados ara àiyé; orun, que é o mundo sobrenatural,
habitado pelas divindades. Os Orisà, ancestrais e todas as formas de espíritos são
denominados ara orun. Habitam os nove diferentes espaços, de acordo com o poder
e a categoria que possuem. E no Orun que estão instalados os duplos de todas as
pessoas vivas do aiyé e são denominados enikéji, e para onde são encaminhadas
todas as oferendas à ancestralidade (Beniste, 2021, p.49)

O deslocamento de narrativas, mensagens e encontros que é proporcionado pelo

equilíbrio dinâmico de Exu é uma ferramenta frente a tentativa colonial de dizimar corpos

negros, suas histórias e suas visões complexas sobre a vida na Terra, a prática da oralidade

para remontar aos tempos passados, evocando com a boca um Exu, lançando aos ventos

histórias da sua terra, dos seus mais velhos e de seus costumes, das suas magias fez com que

a população negra se mantivesse firme até hoje em terras brasileiras, mesmo com o genocídio

e as tentativas mais sofisticadas de extermínio dessa população.

No Brasil, a oralidade também se realiza como uma sabedoria de fresta, numa

sociedade que pauta seus conhecimentos como válidos a partir dos termos cientificistas,

herança da colonização, a construção da intelectualidade vem de justamente se contrapor aos

conhecimentos de “senso comum”, saberes que vão se desenhando na prática, no cotidiano e

nas experiências vividas por um povo que é socialmente mutilado desde a criação do Brasil,

pessoas pretas e indígenas são subjugadas e seus saberes apagados e distorcidos. Dessa

forma, a proposição de uma sabedoria de fresta: aquela que é feita nas ruas, na marginalidade

do sistema opressor, na dança, no marafo e na evocação de saberes ancestrais que são armas

de sobrevivência nesta terra.

Os registros escritos foram limitados para aqueles que contam a história da

colonização pelo olhar do vencedor, a tradição da oralidade auxilia na restauração da

diversidade cultural brasileira, sendo esta uma forma dinâmica de moldar a construção

cultural do país. Através das palavras faladas, a sabedoria ancestral permanece em

movimento, como também as experiências compartilhadas, rituais, transmissão de valores de

família e da sua terra-mãe. Isso faz com que a identidade cultural seja preservada através das

mitologias e contos que introduzem crenças e direcionamentos morais de uma comunidade

com o olhar para os antepassados e o que eles deixaram, honrando também a conexão

espiritual. A transmissão oral acontece na maioria das vezes em contextos informais, no

cotidiano, rituais comunitários e eventos sociais, é pela fala que se estabelece conexão com o

mundo, onde é repassado dos mais velhos aos mais novos com conhecimentos práticos e



24

também a essência da sabedoria ancestral. A oralidade e ancestralidade tem uma interconexão

multifacetada, proporcionando o cuidado com a conservação com a herança compartilhada.

A herança iorubana em território brasileiro, a duras penas, vem sendo reverenciada no

Brasil e assimila na cultura de terreiro a devoção e a compreensão das filosofias exuística.

Exu e demais orixás, os elementos tem poder, a terra, água, ar e o fogo. São matérias-primas

para a dinâmica da vida, princípios básicos da transformação. No culto a Exu, um de seus

nomes é Yangí, que é representado pelo minério laterita, composto por ferro e alumínio

majoritariamente. Rufino demonstra em Pedagogia das Encruzilhadas:

Ifá nos conta que Olodumare, o ser supremo, após um tempo imemorial de inércia,
resolve criar o mundo e a sua primeira criação é Yangi, a pedra primordial da
existência. Yangi, Exu transmutado na pedra de laterita, representa a condensação
da terra, a desagregação particulada e formadora do microcosmo iorubá (Rufino,
2019, p.27).

Os mitos que montam e remontam o cotidiano e as ritualísticas iorubanas narram a

influência desse orixá na compreensão de mundo. A esfera que representa Exu é propulsora,

movimentadora do mundo, aquele que acorda o dia e permite passagem. Um orixá pode

começar a ser delineado como sendo um elemento da natureza em sua forma divinizada:

deidades do vento, fogo, ar e terra. Nesse contexto, Exu é compreendido como uma força que

movimenta todos os elementos, ele precede a existência dos elementos da natureza e faz parte

deles também. Na sua forma Yangui, Exu é a possibilidade nela mesma, cada pedra de laterita

carrega a energia primordial e uma potência criativa.

Dessa forma, Exu transcende o significado de orixá e projeta sua agência dinâmica e

interconectado com a totalidade das atividades da natureza, portanto, a força primordial

subverte a categorização limitada de deidade e explícita sua existência com uma signo maior,

que é responsável pelo funcionamento do cosmos e assume um papel importante na

complexidade de sua existência nas dinâmicas da natureza e cosmovisão nagô. De acordo

com os preceitos de Exu, tomando proporção da complexidade dessa força divina e a sua

atuação dentro da cultura nagô, é possível notar como se perpassa a crença e a ritualística, a

oralidade nada mais é que uma prática, um hábito, mas que vem de uma filosofia de vida que

sustenta a ancestralidade nagô nas terras brasileiras até os dias atuais, a partir da resistência

frente às tentativas de eugenia da população negra. Os mitos que narram o cotidiano e as

práticas iorubanas recriam o passado no tempo presente e nesse contexto, Exu emerge como

uma força propulsora do axé, princípio do poder desse orixá.



25

Complexidade esta que a colonização dizimou, demonizou e demoniza até hoje, a

relevância de trazer os conhecimentos antigos de forma integrada a uma disciplina a qual se

dispõe como interdisciplinar pode fazer com que saberes orais e acadêmicos sejam

colaborativos entre si. A filosofia iorubana possui uma herança pungente de conhecimentos

que versam sobre diversos aspectos da vida da espiritualidade a sociedade e suas ciências

ancestrais também. Trazer os preceitos exusíacos para integrar os conhecimentos geográficos

é capaz de desafiar a narrativa colonial e agregar e expandir novas perspectivas de cultura,

evocando as características desse orixá pode-se associá-lo às fronteiras que podem ser físicas,

políticas, culturais, transições e comunicação, a encruzilhada, seu território é fronteira de

todos esses apontamentos, assim como a geografia é fronteira entre o meio físico, social e

ideológico.

Há muitas formas de integrar e enriquecer essas visões, começando pela terra, na

visão Yorubá que se é elemento vivo e pulsante, dá firmeza e nutrição para a vida, tem

consciência divina, o ato de estudar, respeitar e entender que a humanidade faz parte da

totalidade da Terra e das terras que se espalham pelo planeta. O corpo também serve de mapa

de onde os antepassados vieram e onde se manifestam através do transe que toma esse

corpo-território e se manifesta no Aiyê insurgindo às subordinações do controle colonial. O

aprendizado de uma Geografia que se faz com o próprio corpo, além das ideias e teorias, mas

com elas também, implodindo suas fragilidades e fazendo delas possibilidades. Quando se

traz as fronteiras para o debate e espelhando os saberes exuisticos, este que é associado a

dualidade e transformação, as fronteiras na geografia podem significar lugares de

intercâmbio, limites e principalmente tensões. A partir da junção dessas características se

desencadeiam disputas territoriais, ideológicas munidas de vastas tecnologias. O encontro das

fronteiras trás conflitos que podem ser explosivos ou expansivos, o fato é que, uma prática

geográfica que procura percursos de convergência entre Exu e a teia da interação humana na

Terra na Geografia pode ser fortalecida com a abertura de um caminho entre essas duas

potentes fontes de conhecimentos.

O genocídio provocado pela Colonização e escravidão teve como método a tentativa

voraz de apagamento das culturas africanas, inclusive, durante o transporte dos africanos

escravizados a língua era uma barreira na comunicação, construiu-se esta barreira para

impedir que houvesse levante contra os mercadores. A diversidade linguística era vasta,

considerando que as pessoas tomadas de sua terra estavam vulneráveis a disputas de

territórios, formando um entrave na interação das pessoas nas situações dos navios negreiros

e promovendo novas tecnologias de comunicação para a sobrevivência. O fato é que esse



26

translado criminoso do período colonial explodiu uma interação intensa entre diversos povos:

portugueses, bantos e nagôs e os povos indígenas originários dessa terra, a desfragmentação,

rompimento e conflito causado por esse processo desencadeou num encontro de fronteiras

distintas, através de processos violentos promovidos pela Europa. Se a língua, um dos

principais meios de diálogo com o mundo fora impedida de ser falada, os conhecimentos e

práticas culturais e espirituais tampouco não ficaram de fora da vigília e repressão do

colonizador.

Para Lacoste (1988), o saber geográfico se posiciona como uma ferramenta de poder,

em sua clássica obra, o autor versa sobre o seu desenvolvimento, desde seu uso militar até seu

desdobramento em disciplina acadêmica e escolar. Pensando na Geografia como uma

ferramenta de poder sobre o espaço a ser manipulado, nesse caso para o autor espaço de

conflito e conquista territorial em períodos de grandes guerras, mas projetando para a análise

da dominação territorial da colonização vê-se que a aniquilação das unidades geográficas,

espaços em que comunidades de diversas etnias zelavam foram destruídos nesse processo de

escravização dos corpos negros, os saberes geográficos foram dizimados, os afastando de sua

terra e em seguinte homogeneizando-a e reduzindo a territórios de dominação, conflito e

opressão.

Na tecitura do conhecimento geográfico o espaço, território e tempo se afirmam como

conceitos caros a construção do saber geográfico, esses conceitos tocam num ponto sensível

ao compreendimento da disciplina que extrapolam os saberes de coordenadas geográficas ou

fronteiras como meio físico que divide um lado de outro apenas, para além disso, promove

uma discussão acerca da cultura que é criada, recriada e proliferada nas frestas, nas fronteiras

como como ponto de encontro e conflito potente de disseminação cultural, Para Santos a

Geografia tem o espaço como objeto por excelência, constituindo-se por um sistema de ações

e sistemas de objetos que indissociavelmente dá forma e conteúdo ao espaço – ao lugar. A

diáspora africana marca história e território brasileiro desde seu início com o processo de

escravização negra fazendo com que o corpo-fragmento africano assimile essa terra como sua

nova casa e imprima sua marca ancestral sobre ela, desta forma, as tecnologias de

sobrevivências frente às agruras da escravização permanecem até hoje fazendo com que os

estilhaços produzidos pela colonização se difundam e criem bases e fundamentos que

permitem que perdurem os corpos, histórias e geografias negroafricanas, produzindo assim, a

identidade cultural brasileira.

A oralidade é o elo que conecta o território africano ao território brasileiro,

atravessando tempos, violências, tentativas massivas de apagamento cultural. As histórias,



27

mitos e lendas são peças essenciais na montagem do quebra-cabeça do DNA ancestral

africano que se projeta nesta terra e atuam como elementos de grande importância para a

identidade brasileira. A herança africana compõe o espaço designado de Brasil através da

prática de transmissão oral dos conhecimentos, práticas e expressões artísticas criam vínculos

imateriais com a terra de onde foram arrancadas as pessoas escravizadas, trazendo para cá

fragmentos do seus lugares de pertencimento. Nesta conjuntura a geografia se debruça sobre

a compreensão de território não apenas como espaço físico, mas também como um ângulo

que possibilita a análise sobre a percepção do território e assimilação do que fora encontrado

aqui com a vinda massiva do corpo-território. Claval, geógrafo que versa sobre a geografia

cultural, a oralidade se delimita como uma:
Modalidade natural, a comunicação oral e gestual não necessita de nenhum
instrumento e é utilizável por todos. O movimento observado e a palavra que o
acompanha frequentemente permitem a aquisição de práticas: o aprendiz brande seu
martelo e mira o prego para introduzi-lo direito: ‘Segure bem a ponta, olhe o prego,
dê um bom golpe!’ aconselha o mestre. Nos casos simples, o gesto pode suplantar a
linguagem…No domínio dos comportamentos sociais, o gesto e a palavra dão
origem a rituais. Cada cultura tem os seus: o japonês se inclina mais ou menos
baixo, com as mãos unidas, enquanto o francês diz bom-dia e estende a mão. As
regras abstratas da moral, as crenças, os conhecimentos racionais não têm outro
suporte a não ser o discurso. O gesto ou a mímica deixam de ser um socorro para
comunicar (Claval, 1999, p.67).

O candomblé recria o culto a natureza trazida da cultura africana, religião na qual as

mais diversas faces de Exu são cultuadas, atribuem um caráter divinizado, sendo assim, as

árvores, rios são, como chamados por Corrêa como geossímbolos também podem ser

compreendidos como as rochas, essa conexão que é estabelecida com a natureza faz parte da

visão integrada entre homem e natureza proveniente de religiões de matriz africana e também

um hábito recriado para trazer de volta os costumes ancestrais, a ligação que nossa linhagem

familiar estabelecia com determinados objetos são capazes de reelaborar as histórias

transmitidas a cada geração, dessa forma a oralidade redesenha o espaço ao redor

promovendo ao longo de gerações uma proximidade do território arrancado. A construção de

um espaço em que o retorno à natureza é o norte das ações, por meio da capacidade humana

de atribuir significados a objetos e perpassar o sistema de entendimento através de gerações,

consolida a identidade e resistência cultural.

Os objetos que se circunscrevem ao espaço do terreiro são utilizados de fragmento do

passado ao que se quer remontar, Corrêa aponta como geossímbolos, objetos que fazem

sentido cultural, espiritual nos espaços em que eles ocupam. São artefatos que remetem ao

sagrado, ao passado, à crueza da natureza e está sem o mínimo de intervenção humana. Como

fragmentos, são eles que intermediam diretamente o presente com o passado, trazendo através



28

de gerações a carga simbólica das funções desses chamados geossímbolos no

território-terreiro formando elo entre os tempos.

Nas performances recreadoras do passado negro ancestral, uma criança que nasce

precisa ser apresentada a Exu, senhor do mercado, esse ritual é feito também na saída de iaô,

ritual de iniciação no candomblé, no qual, une a seus ritos, uma série de cerimonias que

reinterpretam o passado e a devolução da dignidade aos corpos negros, com as ferramentas

do passado, buscando na raiz das arvores genealógicas e espirituais a resposta para a cura,

para os caminhos e para a reumanização do ser. Corrêa sintetiza:

Dessa forma, todos os habitantes, sem exceção, da cidade-reino ou das demais
cidades que estavam sob o domínio daquela obtêm benefícios da proteção de Exu
combinada com uma segunda divindade, esta última de culto local. Para tanto,
localizam no portal de entrada de suas cidades os templos com os pejis (altares)
dedicados ao culto do orixá Exu e, como herdeiro dessa prática cultural o
território-terreiro de candomblé ao emergir como a materialização da geografia
dessas cidades, dos itinerários, dos rios e matas sagradas – locais em que o herói
civilizador e seus deuses revelaram seu poder mágico e teceram sua estrutura
espacial simbólica criando o território iorubano – aloca também Exu em sua
entrada, como marca e matriz na paisagem do poder desse orixá, de mediação do
espaço, de proteção no novo território (Corrêa, 2019, p.59).

Os terreiros de candomblé que permanecem no território brasileiro são espaços que

remontam aos quilombos, pontos de resistência e sobrevivência frente ao sistema de

escravização, neste espaço, a direção para a organização social, política e religiosa se volta ao

passado, como cita acima Corrêa (2019). O deslocamento do território africano para as terras

brasileiras a partir do senso de comunidade que se estabeleceu entre os povos trazidos para cá

tem muito a oferecer de saberes e visão de mundo que pode fortalecer um sentido de

pertencimento e comunidade, as cosmovisões que um olhar com respeito a natureza e a

ancestralidade pode adicionar a geografia uma mobilidade intelectual que agrega as

sabedorias marginais, de frestas, de sobrevivência.

Por meios das narrativas orais que estruturam o espaço do território-terreiro, evoca-se

através da fala Exu no cotidiano, reconstrói-se através de fragmentos de histórias, memórias,

artefatos, hábitos e costumes a África de outrora, a terra mãe na qual os ancestrais exerciam

os ritos primordiais. A medida que a oralidade traz para o passado para o presente, invertendo

a lógica de tempo linear e negando o calendário gregoriano, subverte de forma singular a

compreensão de tempo, refaz o espaço físico ao redor também, é a narrativa que remonta o

espaço e simula uma terra mãe que lhe foi roubada através dos signos atribuídos e

preservados por gerações. A comunicação oral detém um relevo na preservação dos saberes e



29

atrelada a geografia, é possível propor uma conversa entre uma Geografia e as diversas

geografias que se mobilizam a partir de olhares multifacetados, propondo um atravessamento

entre tempos e construções de saberes.

A cosmovisão na qual Exu está assentado e o preenche de significados, sendo este o

próprio sentido de polissemia se projeta em diversas esferas do social ao religioso e pode ser

assente também na geografia a partir de uma desagregação e agregação de saberes e certezas

já postas, permitindo a ação da mobilidade exuística ser aplicada a saberes que se propõem

únicos e descontextualizados, uma geografia que assimile os conhecimentos exuisticos é

ferramenta contra a homogeneização do saber, trazendo a construção deste a partir do corpo

que se expõe e entende o mundo de forma integrada, fazendo do conflito uma força criativa a

partir dos ritos de Yangí, do mineral de laterita, utilizando-se da desfragmentação para

espalhar novas possibilidades de saberes.



30

CAPÍTULO 2 - Encruzilhada: morada de Exu, território ancestral

A encruzilhada na paisagem urbana é um ponto onde se cruzam ruas, estradas e

caminhos, ponto de tensão, encontro e dissipação. Na dinâmica da cidade, o espaço da

encruzilhada e o que esta representa é bem delimitada: local de passagem onde se misturam

caminhos, no modo figurativo, uma encruzilhada é um ponto de tensão, um lugar sem saída,

onde a dúvida é a única certeza. Na cultura nagô, o Orita Meta, morada de Exu, é ponto de

força, cada sentido representa também uma direção: leste, oeste, norte e sul, os pontos

cardeais que direcionam os caminhos para os quatro cantos do mundo. No centro da

encruzilhada está a força desse Orixá, é onde vive e dissemina sua potência criadora e

movimentadora. Mas além disso, é neste ponto que se dá o cruzo de tempo, espaço e

memória.

A encruzilhada é o principal conceito assente nas potências do orixá Exu, que transgride os
limites de um mundo balizado em dicotomias. A tara por uma composição binária, que ordena
toda e qualquer forma de existência, não dá conta da problemática dos seres paridos no entre.
A existência pendular, a condição vacilante do ser é, a princípio, o efeito daquilo - a tentativa
colonial e conhecimento colonial linear a muito vem na tentativa de apagar a história do corpo
daqueles que carregam consigo a herança de uma terra e um tempo distantes. Torna-se
necessário, dessa forma, invocarmos as sabedorias ancestrais, ancestralidade porque, ao
emergirem, ao serem manifestadas como práticas de saber, até elas trazem as presenças
daqueles que compõem junto conosco os giros dessa canjira espiralada que é a vida. A
invocação da ancestralidade como um princípio da presença, saber e comunicação é, logo,
uma prática em encruzilhadas. Afinal, a própria noção de encruzilhada é um saber praticado
ancestralmente que aqui é lançado como disponibilidade para novos horizontes que
reivindicam a sofisticação de um mundo plural, pujante e vigoroso, contrário e combativo ao
desencanto do mundo (Rufino, 2019, p.39).

Somando e analisando as contribuições de Rufino e Corrêa, para o primeiro a

encruzilhada não é só um ponto de referência geográfica, mas um lugar da potencialização da

dinâmica do axé de Exu e para Corrêa também atua como geossímbolos, assim como as

árvores, rios, matas, fauna e flora, as encruzilhadas são também espaços do sagrado, as

encruzilhadas são territórios que ligam o Orun e o Aiye, chamadas Orita Meta, morada de

Exu, guardião do axé, a encruzilhada é território de possibilidades. A reunião de elementos

míticos e a levada até o ponto de dispersão transcende o espaço do terreiro e incide a

presença do território sagrado, os territórios-terreiros foram e são responsáveis por manter a

ancestralidade viva através das práticas religiosas, nesses espaços onde o tempo também é

divindade, os relógios ficam de fora dos pulsos, pois apenas o tempo do divino é tomado

como referência.



31

Na polissemia exuística, a encruzilhada é ponto de dispersão do poder, lugar onde as

possibilidades são infinitas, longe da compreensão do senso comum de que a encruzilhada é

um ponto onde as pessoas se perdem, na compreensão nagô a encruzilhada é local de

encontro, um templo que transgride tempo e espaço, a encruza é plural, pungente, abrigadora

do poder de movimentação, do poder de Exu. A encruzilhada transcende o espaço do

território-terreiro e leva o encantamento a esse símbolo sagrado presente nas ruas. Para

Rufino (2019) é preciso que a lógica do encantamento promovida pelas encruzilhadas, templo

dinâmico de Exu seja atribuída ao aprendizado de uma nova visão, uma visão

anti-hegemônica. É nesse ponto onde Exu se alimenta do que lhe é ofertado e envia para o

Orum (céu) a mensagem para os deuses. A materialidade da encruzilhada a coloca como

espaço vivo de morada dos saberes epistemológicos de Exu. O espaço-matéria da

encruzilhada que é ponto de força principal desse orixá, esse ponto evoca os poderes

primordiais de Exu, manifesta o elo entre os quatro cantos do mundo, a encruzilhada é

território.

A morada de Exu é um espaço que desafia a lógica da linearidade, a dúvida aqui não

aparece como trava, mas como um despertar da consciência sobre as mensagens que se

passam e os caminhos a percorrer. A encruzilhada é a fronteira entre o sagrado e o profano,

reveladora das dicotomias e conflitos trazidos pela colonização. Na visão iorubana, é lugar de

subversão, de libertação dos conceitos pré-estabelecidos, uma vez uma oferenda posta na

encruza, o caminho que os elementos irão percorrer para trazer de volta a força necessária

para o seu caminho será impulsionada pelo axé de Exu, a dinâmica do axé atua se

disseminando a partir do ponto encantado da encruzilhada, mas também retorna a sua energia

vital, começo, meio e fim. Nem sempre nessa ordem. Rufino aponta:

A arte do cruzo só pode vir a ser praticada a partir de uma invocação e motivação
exusíaca. O cruzo é a arte da rasura, das desautorizações, das transgressões
necessárias, da resiliência, das possibilidades, das reinvenções e transformações. O
cruzo, como perspectiva teórico-metodológica, dá o tom do caráter dinâmico,
inventivo e inacabado de Exu. Na encruzilhada, símbolo pluriversal, atravessa todo
e qualquer conhecimento que se reivindica como único. Os saberes, nas mais
diferentes formas, ao se cruzarem, ressaltam as zonas fronteiriças, tempos/espaços
de encontros e atravessamentos interculturais que destacam saberes múltiplos e tão
vastos e inacabados quanto as experiências humanas (Rufino, 2019, p.86).

A compreensão mais sutil de encruzilhada já denota nela mesma a complexidade em

que um ponto específico carrega, a simbologia desses solos sagrados posto pelo cruzamento

de 3 ou mais caminhos possíveis. É necessário tomar Exu como várias esferas: material,

filosófica, ritual, educacional etc. Mantê-lo restrito a uma compreensão mitológica religiosa



32

apenas é desperdiçar a potência de recriar uma educação ancestral através de uma

cosmovisão complexa.

Cada corpo é uma encruzilhada, é por si só um mapa que reúne símbolos em que dá

pra identificar a origem dos seus ancestres, a geografia expressa no corpo-território aponta o

curso de diversas árvores genealógicas, especialmente no Brasil onde o processo de

miscigenação se deu com mais afinco na construção colonial. As histórias que fundamentam

a narrativa da miscigenação do Brasil é uma história de violência, de extermínio do corpo e

da cultura africana. Dentro desse contexto, o princípio inacabado de Exu desembarca aqui

também nessa terra através do corpo africano que a partir de seus ritos e encantamentos

resistiu a brutalidade da escravidão.

A encruzilhada como espaço encantado e ponte que media aiê e orum é frequentada

por cultuadores que ali despacham seus pedidos, súplicas e desejos. O ambiente da

encruzilhada é um ambiente de troca, a filosofia exuística é baseada na troca, na perpetuação

do axé, para a encruzilhada se leva cachaça, farinha e dendê, elementos primordiais na

evocação de Exu. Os elementos simples e puros contêm em si grande axé e quando unidos

formam um ponto de força necessário para dar impulso aos seus desejos e pedir, de forma

justa, que Exu intermediei seus desejos aos deuses. Essa prática, com esses elementos, é

repassada pelos cultuadores através de gerações e o padê, comida-ritual, é a moeda de troca

primordial para a circulação de axé, não é uma questão de troca mercadológica, mas de

impulsionar um pedido com elementos primordiais do culto a esse orixá. Cada vez que uma

entrega é feita nesse espaço o movimento se desperta, a união de elementos evoca a força

mensageira entre conflitos, resoluções, estagnação, Exu faz o erro virar acerto e é na

encruzilhada onde sua força se reúne e se dissipa.

Pensar a partir de um corpo-casa para entender que de onde se vem, a volta para o

passado é necessária, principalmente em um contexto de dilaceração dos laços sanguíneos

provocado pelo processo de escravização, o retorno à encruzilhada é a proposição de retomar

o elo ancestral e caminhar para o futuro com os desígnios da sua comunidade, com a

consciência de ser e estar no mundo é dada de forma coletiva, para Salami:

A vontade constante de invocar o passado não significa imobilismo e não contradiz
a uma lei geral de acumulação das forças e do progresso. Daí a frase: Que esteja
melhor na minha boca do que na dos ancestrais. A viva consciência do passado e de
sua importância sobre o presente não anulam o dinamismo deste último, como
testemunham numerosos provérbios. Os rituais cumprem a função essencial de
articular o presente ao passado, perpétuo e mítico. Que a força do passado esteja em
mim, no presente, para que eu possa assumir compromisso integral com o grupo a



33

que pertenço, participando lado a lado com meus antepassados e contemporâneos da
construção de tempos melhores para os nossos descendentes (Salami, 2015, p.39).

A oralidade nos terreiros de candomblé é base fundamental para a manutenção da

vida espiritual onde só é válido aquilo que sai da boca, que produz saliva, movimento, emana

ondas sonoras e produz força, produz axé. A palavra é o que aproxima o sagrado da

construção física do ambiente ritualístico, a via oral de transmissão de axé é o que permite

que os conhecimentos tão vorazmente perseguidos se mantenham vivas e fortes. O som,

como resultado da interação dinâmica, é um veículo de energia vital, e consequentemente

ativo, manifestando-se plenamente como tambores, chocalhos, cabaças, sinos, varinhas,

chicotes. Como elementos ritualísticos, esses instrumentos são devidamente consagrados

através de um processo de manipulação de magias para que se adequem às funções que

desempenham. Eles recebem uma mistura específica de substâncias e palavras que

representam as forças espirituais que habitam em cada ser instrumento. São sujeitos a rituais

regulares para fortalecer sua energia vital e são manuseados por indivíduos que foram

ritualisticamente iniciados para aquilo, como os músicos e os mestres de cerimônia, que

compõem o grupo de intérpretes do espaço sagrado. Aqui, o tambor é compreendido como

divindade.

Os objetos dispostos no espaço do terreiro de candomblé são corpos únicos munidos

de significados, não são apenas objetos que embelezam o ambiente, são elementos

ritualísticos que exercem uma função na organização do espaço do terreiro. O terreiro é um

corpo-matéria que abriga em si os órgãos essenciais ao seu funcionamento. Dos artefatos

sagrados até as músicas, as canções, as danças carregam expressões artísticas que se integram

aos atos cerimoniais. A revelação do sagrado se manifesta por meio de uma simbologia

formal com conteúdo estético. Neste contexto, os objetos, os textos e os mitos têm um

propósito e uma função bem definidos. A expressão estética fornece a matéria necessária para

a revelação do espaço ancestral que se recria. A beleza da disposição dos artefatos sagrados,

não é apenas uma questão de prazer estético, mas está inserido em todo um sistema de signos

munidos de axé.

Trazer uma esfera de conhecimento baseado em filosofias exuística significa dizer que

a ciência geográfica pode se abastecer de uma visão que mastiga, deglute e devolve essa

amálgama de conceitos e pode devolver a partir do cruzo uma visão que tende a descolonizar

deixando-se atravessar por uma visão de ser e estar no mundo baseada em conceitos mais

humanos. A palavra geografia em Yoruba traduz-se para eko ilê aiyê, em tradução literal,

segundo Beniste “aulas sobre a casa-terra”, na própria palavra a proximidade da Terra como



34

casa já aproxima a relação entre os seres que habitam nela, aponta para uma visão de

integração a uma nova forma de ser e estar no mundo.

A encruzilhada é o caminho eleito, é irredutível, há algo lá que não conhece derrota diante dos
esforços coloniais, sejam os de agora ou os de outrora. O vencer ou ser vencido não está em
"xeque", a dinâmica do jogo, por mais que não pareça, é outra. É assim na encruza, em toda e
qualquer encruza. É lá que mora, se incorpora e se corporifica a grande boca do universo.
Engole o que há pela frente para depois o cuspir, restituindo outro mundo. A encruzilhada é
ambivalente, não define lado, é o palco de todos os tempos e das possibilidades. Nela se
acende a vela — e se vela a vida - acompanhada de marafo. Nas travessias, nos caminhos
feitos, nas palavras trocadas de boca em boca, nos gestos e imagens que compõem a vida
comum, os seres reinventam a vida em encruzilhadas. O projeto colonial fez da cruz a sua
égide, o cotidiano colonial fez da encruzilhada o campo de possibilidades e mandingas, a
reinvenção da vida, a morada primordial de Exu (Rufino, 2019, p.39).

Portando, a encruzilhada se apresenta como um ponto de força que acompanha os

devotos de Exu em todos os cantos. Onde há encruzilhada, há a possibilidade de culto a essa

divindade. Esse espaço além terreiro se constitui como um templo que é feito através da ação

momentânea da ritualística de oferendas e a cada pedido de agô (licença) ao passar por esse

espaço. Segundo os estudos de Corrêa, as encruzilhadas podem ser compreendidas como

geossímbolos que podem ser um local, uma rota, uma área que, por motivos de crença,

governo ou tradição, para certos indivíduos e comunidades adquire uma

importância simbólica que os ajuda a afirmar sua identidade.

A atribuição de sentido sagrado às encruzilhadas, parte de um sistema muito mais

complexo sobre a construção de uma identidade contra hegemônica, mais precisamente parte

da organização espacial dos terreiros de candomblé. Organização espacial no Ilê Axé marca

territorialmente um espaço sagrado constituído para guardar a memória ancestral e promover

a circulação do axé. Ao observar a hierarquia social presente no terreiro, é possível começar a

compreender a dimensão do sagrado e as tecnologias antigas que perpassam tempo e espaço

que guardam o axé como força propulsora e promotora do equilíbrio dinâmico. Nas palavras

de Santos ‘o asè impulsiona a prática litúrgica que, por sua vez, o realimenta, pondo todo o

sistema em movimento’. O sistema a qual se refere é complexo sistema que constitui a casa

de axé ou Ilê Asè. O candomblé é uma religião iniciática, isso quer dizer que, para a

promoção do princípio dinâmico de Exu, os corpos que guardam os segredos ancestrais

recebem esta outorga a partir de inúmeros ritos específicos que os permitem que sejam

portadores do axé de Exu.

Ser imbuído de asè implica absorver os símbolos que personificam os fundamentos

vitais e primordiais de toda a existência, em uma combinação singular que individualiza e



35

concede um significado específico. Isso envolve assimilar tudo o que compõe o mundo físico

e o espiritual, o presente e o transcendente. O axé não é um elemento criado, mas

transportando de um corpo a outro, o guardião primordial dessa força vital habita em cada um

dos seres existentes, das pedras aos seres humanos, passando por todas as esferas da

existência. Todos são seres divinos munidos do axé de Exu, no entanto, o espaço sagrado do

terreiro guarda em sua constituição os encantos necessários para conservar a energia

primordial mobilizadora.

O terreiro é um espaço onde uma comunidade se organiza, a relação dos membros

com o espaço difere pois podem ou não viver ali permanentemente, neste espaço, são

transmitidos e recriados os elementos específicos que caracterizam a religião de origem nagô.

Lá estão presentes todas as representações materiais e simbólicas do mundo físico e

espiritual, assim como os elementos que os entrelaçam. Quando se adentra no espaço do

terreiro a educação de axé precisa se fazer presente. Dentro do modelo hierárquico que rege

esse lugar, a sua postura ao chegar nesse local é de profundo respeito a quem está ali no

visível e no invisível. Ao chegar à porta, o ritual de “despachar a porta” precisa ser feito, esse

ato consiste em dispensar um pouco de água para esquerda, direita e a sua frente e marca a

transição de um local profano ao sagrado. O rito começa na porta, onde reside Exu Onã ou

Lonã, senhor dos caminhos, aquele que traz e leva os devotos em segurança. O ato de

dispensar água (Omi) nas três direções é o de louvar o senhor dos caminhos. Além disso, a

chegada também é marcada pelo banho de folhas, banho de abô, elemento que guarda a

memória das plantas de banhos que foram utilizados ao longo de anos e anos, após esse

banho é o momento de cumprimentar a casa obedecendo a hierarquia presente ali, primeiro os

orixás depois o Babalorixá ou Yalorixá e os demais presentes, seguindo a ordem do cargo

mais alto até o menor, os abiãs.

Todos os objetos rituais contidos no "terreiro", dos que constituem os "assentos" até
os que são utilizados de uma maneira qualquer no decorrer da atividade ritual,
devem ser consagrados, isto é, ser portadores de àse. Os objetos têm uma finalidade
e uma função. Expressam categorias, diferentes qualidades. Seus elementos são
escolhidos de tal forma que constituam um emblema, um símbolo. Madeira,
porcelana, barro, palha, couro, pedras, contas, metais, cores e formas não se
combinam apenas para expressar uma representação material. Os objetos que
reúnem as condições estéticas e materiais requeridas para o culto, mas que não
forem "preparados", carecem de "fundamento"; constituem uma expressão artesanal
ou artística. O caráter sagrado é conferido por meio de um oro - cerimônia ritual -
no decorrer do qual o asé é transmitido e armazenado temporariamente. E o àse que
permite aos objetos funcionar e adquirir todo seu pleno significado. Portadores de
força mística, são ativos indutores de ação, que conformam e estimulam o processo
ritual. Funcionam implantados dentro de um contexto, "movimentados" pela força
do àse (Santos, 1984, p. 37-38).



36

As vestes daquele espaço também marcam a posição na hierarquia dos membros, os

tecidos, as cores, os adornos, os elekês marcam esteticamente uma diferenciação entre as

posições. O abiã, aquele que despertou o caminho, veste roupas brancas unicamente com os

elekês, fios de conta, feito com miçangas compridas nas cores dos orixás designados pelo

jogo de búzios.

Na medida que os graus iniciáticos vão aumentando, aumenta-se também as

responsabilidades e a experiência ritualística. O agrupamento de abiã é formado por

indivíduos que passaram pela iniciação de nível introdutório, nesse nível são feitas

cerimônias nas quais o principal propósito é ativar o axé individual e estabelecer uma

conexão primeira com o axé de seu Orixá e o do território terreiro. O axé é transmitido pelos

indivíduos que ocupam o posto de Babalorixá ou Iyalorixá, que manipula, consagra e

transfere os elementos rituais apropriados por meio de rituais específicos tais como o bori,

alimento à cabeça, e a lavagem de contas que compreende a confecção do colar ritual,

símbolo da relação "oficial" entre o indivíduo e seu Orixá. A categoria seguinte é o

agrupamento dos iyawo. São os aprendizes dos terreiros, que passam por todos os ritos

iniciáticos cujo propósito é incorporar o àse do Ilê Àse e o dos Orixás individuais nos signos

materiais, os assentamentos individuais.

Todo esse complexo sistema de comunicação e cadência temporal é impulsionado

pelo axé que os iniciados recebem dos sacerdotes durante a iniciação, com o cumprimento

dos preceitos e das práticas ritualísticas continuará a fortalecer o axé em movimento. No

período após três anos da iniciação, o iaô passará por uma nova obrigação, a qual permitirá

que este avance para uma categoria superior dentro do culto. Com sete anos de iniciação,

deverá realizar outra cerimônia, na qual os sacerdotes lhe concederão alguns elementos e

objetos rituais que lhe conferem a capacidade de progredir da categoria de iaô para egbomi,

irmão mais velho. Essa progressão em ciclos de sete anos na escala de antiguidade e de classe

é uma característica singular que constitui o sistema nagô.

A religião originada na matriz africana permeou e deixou sua marca em diversas

atividades do Nagô brasileiro atravessando o tempo-espaço do terreiro e influenciando até

mesmo até as práticas profanas. Foi por meio da prática contínua de sua religião que o Nagô

manteve um profundo senso de comunidade e preservou o cerne de suas raízes culturais.

Dessa forma, o processo de escravização e roubo colonial culminou também na transferência,

implantação e reconfiguração no Brasil dos elementos de um sistema cultural africano que se



37

manifesta hoje por meio de associações bem estruturadas. É na egbé, compreensão nagô de

comunidade, onde a adoração das entidades sobrenaturais, os orixás, e dos ancestrais

veneráveis, é mantida e renovada. Nesse processo, são construídas estruturas físicas que

ecoam o modelo estabelecido na África.

Exu, o senhor do mercado, nas performances recreadoras do passado negro ancestral,

uma criança que nasce precisa ser apresentada a Exu, esse ritual é feito também na saída de

iaô, ritual de iniciação no candomblé, no qual, une a seus ritos, uma série de cerimônias que

reinterpretam o passado e a devolução da dignidade aos corpos negros, com as ferramentas

do passado, buscando na raiz das arvores genealógicas e espirituais a resposta para a cura,

para os caminhos e para a reumanização do ser. Corrêa (2006) sintetiza:

Dessa forma, todos os habitantes, sem exceção, da cidade-reino ou das demais
cidades que estavam sob o domínio daquela obtêm benefícios da proteção de Exu
combinada com uma segunda divindade, esta última de culto local. Para tanto,
localizam no portal de entrada de suas cidades os templos com os pejis (altares)
dedicados ao culto do orixá Exu e, como herdeiro dessa prática cultural o
território-terreiro de candomblé ao emergir como a materialização da geografia
dessas cidades, dos itinerários, dos rios e matas sagradas – locais em que o herói
civilizador e seus deuses revelaram seu poder mágico e teceram sua estrutura espacial
simbólica criando o território iorubano – aloca também Exu em sua entrada, como
marca e matriz na paisagem do poder desse orixá, de mediação do espaço, de
proteção no novo território (Corrêa, 2006, p.59).

Para Corrêa (2006) é “no território-terreiro de candomblé, com os geossímbolos é

criada uma paisagem conivente, na qual, a semiografia da reterritorialização pelas

territorialidades revive uma África “perdida” que, no Brasil, se materializa no tempo e no

espaço como afro-brasileira” (p.60). Portanto, é no espaço sagrado do terreiro de candomblé

nagô que os geossímbolos contribuem para criar uma paisagem que remonta a sua terra mãe,

onde a representação visual da reterritorialização através das territorialidades recria uma

África que fora usurpada dos seus que, no Brasil, se manifesta temporal e espacialmente

como um território afro-brasileiro.

A ideia de encruzilhada é um chamado para o conhecimento ancestral que permite

que o pensamento afrobrasileiro seja construído a partir de conceitos que pautam a

diversidade na construção da identidade brasileira, um conhecimento pautado a partir da

filosofia encantada de Exu a contraponto do desencanto do mundo. Nas palavras de Sodré ‘o

conceito de África é geográfico e não metafísico. Mas consideramos que a geografia é algo a

se levar em conta na perspectiva de outros modos de pensar. E o que aqui apresentamos é a

perspectiva de um modo afro de pensar tipificado no sistema nagô, que é de fato uma forma



38

intensiva de existência, em que a forma que a passagem do biológico ao simbólico ou ao

espiritual é quantitativamente significativa, com processos filosóficos próprios’. A

encruzilhada, portanto, é um espaço territorial e conceitual que desafia os limites da

binariedade do saber ocidental que se utiliza do desencanto para suprimir as formas de vida e

filosofias engendradas pelos povos nagô.

A preferência por uma estrutura binária, que organiza todas as formas de existência,

não dá conta de conceber adequadamente a complexidade dos seres nascidos na interseção. A

existência dos corpos-territórios afro-brasileiros são inicialmente resultado da tentativa

colonial e da imposição de um conhecimento linear que há muito tempo busca apagar a

história daqueles que carregam consigo a herança de sua terra mãe. Portanto, evocar as

sabedorias ancestrais que emergem da encruzilhada e que manifestam como formas de

conhecimento, elas também trazem consigo as presenças daqueles que compartilham conosco

os movimentos dessa construção e remontagem dos fragmentos dos saberes africanos após a

colonização. A invocação da ancestralidade como um princípio de presença, conhecimento e

comunicação é, assim, uma prática em pontos de encontro e torna-se essencial na construção

de um saber complexo, diverso e integrado.

Figura 1 - Interior do Asé Egbe Omo Ogun Marwo. São Paulo, 2024.

Fonte: a autora (2024).



39

O interior do Ilê Asé guarda os objetos sagrados que remetem à ancestralidade

africana, contendo objetos sagrados nesse espaço como o pilão de Xangô, que representa a

fertilidade e marca o centro do barracão, determinando a marcação, o pilão de Ossain, onde é

rezado a Sassanha, ritual de extração e encantamento das Éwés, folhas sagradas. No barracão,

também é visto o Ilu, os tambores sagrados que evocam as divindades para o xirê, dança dos

orixás. A cumeeira sagrada, a parte mais alta da construção, está implantado o asé que

sustentará a segurança dos ritos feitos ali, uma sustentação da magia logo acima do pilão de

Xangô.

Figura 2 - Asé Egbe Omo Ogun Marwo. São Paulo, 2024.

Fonte: a autora (2024).



40

Construção destinada ao culto dos Orixás e divindades do culto de Efon, as práticas

rituais aqui são feitas a partir dos ensinamentos ancestrais vindos do Antigo Reino de Efon,

hoje chamado de Efon Alaaye no Estado de Nikiti na Nigéria, a casa de axè tem como

regente o orixá Ogun. Neste espaço está localizada a cozinha sagrada, o barracão onde são

feitas as danças e rituais, os quartos de santo. É a principal casa do ilê axé.

Figura 3 - Bandeira de Tempo ou Kidembo. São Paulo, 2024.

Fonte: a autora (2024).



41

Esse símbolo pertence ao culto de Angola, ao culto dos Inquices. A bandeira branca é

um símbolo que avisa que ali há culto africano e um local seguro para seus cultuadores. Os

povos bantus foram os primeiros a serem trazidos para o Brasil, sendo assim, foram os

primeiros a plantarem aqui também os seus cultos e os primeiros a dominar os conhecimentos

das folhas junto aos povos indígenas. O candomblé é um culto ancestral, quem veio antes

abriu caminho para quem está aqui agora, não há purismo entre as nações que se

estabeleceram aqui, pois se relacionam nas formas de resistência e na colaboração mútua.

Colaboração necessária para que o estabelecimento do sagrado fosse possível no período

escravocrata.

Figura 4 - Casa do orixá Ossain e ato de preparação das Sassanha. São Paulo, 2024.

Figura 5 - Casa do orixá Ossain e ato de preparação das Sassanha. São Paulo, 2024.



42

Fonte: a autora (2024).

O Orixá Ossain é amplamente cultuado no candomblé pois a ele é destinado o

conhecimento e o poder sobre as Ervas Sagradas. “Kosi Ewé Kosi Orisá” significa “Sem

folha não tem orixá” mostra a extrema importância desta divindade dentro dos cultos

afrobrasileiros. O encantamento das folhas começa no momento da colheita até o momento

em que vai ao pilão para ser maceradas. A ciência das Ewés é essencial para a manutenção da

saúde dos devotos dos orixás, pois nela está contida a essência da vida. No ato de pilar as

folhas, é rezado a Sassanha, cânticos entoados com a finalidade de despertar o poder ancestral

nas folhas, esse rito é feito pelo mais velho da comunidade, pois com seu Ofó, sua oralidade

evoca a sabedoria das ewés. No canto da Sassanha, existe uma ordem também que se inicia

com a folha do primeiro orixá do Xiré, Ogum, terminando no Orixá mais velho, Obatalá.

Figura 6 - Finalização do ritual de Ibori e lavagem dos Igbás Ori. São Paulo, 2024.

Figura 7 - Finalização do ritual de Ibori e lavagem dos Igbás Ori. São Paulo, 2024.



43

Fonte: a autora (2024).

O ritual de Ibori consiste em pactuar com sua cabeça espiritual. O Orì é o orixá

primordial de todo ser humano, ele é único e pessoal, pode ser entendido como a cabeça do

indivíduo, no entanto, é uma cabeça espiritual que guarda todas as informações sobre nosso

destino, caminho e dados da ancestralidade. Na primeira imagem está a finalização da

ritualistica, momento em que os elekés são arremessados com a boca em volta do Orí para

simbolizar o retorno ao nascimento, momento que sela a pactuação com a força primordial do

Orí. Na segunda imagem está presente uma ritualística onde são lavados os Igbas Oris de

cada um, sendo este uma representação da cópia da divindade Orí no mundo espiritual, é o

receptáculo do axé transmitido pelas mãos dos mais velhos através dos ritos de Ibori. É,

também, uma representação do início da vida espiritual, deve ser zelado, alimentado e nutrido

ao longo das práticas religiosas.

.



44

Figura 8 - Comidas as Yabás Oyá e Oxum, Akará e Omolocum, respectivamente e exemplo
de uma marcação de uma árvore sagrada. São Paulo, 2024.

Figura 9 - Comidas as Yabás Oyá e Oxum, Akará e Omolocum, respectivamente e exemplo
de uma marcação de uma árvore sagrada. São Paulo, 2024.

Fonte: a autora (2024).

As comidas de orixá influenciaram bastante a cultura alimentar brasileira e é um

importante geossímbolo. As oferendas são feitas com elementos primordiais vindas de

território africano, os acarás (tradução: bola de fogo) tem como ingredientes principais o

feijão fradinho frito no óleo de dendê e é ofertado a Orixá Oyá que está relacionada ao

elemento fogo. O Omolocum é feito também como feijão fradinho e dendê, no entanto, com

outra forma de preparo, é adicionado também o ovo de galinha ou de galinha d’angola pois é

considerado o maior embrião do mundo e Oxum é a orixá relacionada à concepção e a

maternidade. A comida então é essencial no culto de matriz africana pois em seus elementos

e no preparo é também evocada a força dos orixás. As árvores marcadas de branco

simbolizam a sua sacralidade, árvores plantadas com a finalidade de fornecer folhas

essenciais ao culto, junto com elas são plantados alguns fundamentos e elementos que firmam

o axé nessas plantas.

Figura 10 - Confecção de elekes e Igba Coletivo do orixá Ibeji. São Paulo, 2024



45

Figura 11 - Confecção de elekes e Igba Coletivo do orixá Ibeji. São Paulo, 2024.

Fonte: a autora (2024).

Nas presentes imagens estão sendo feitos os elekés, fios de conta, que irão para o igbá

do orixá Xangô e Ibeji. Os igbás são corpos que unem os elementos dos orixás que serão



46

cultuados ali como pedras que são retiradas do seu local de força, conchas, búzios, idés,

areais de diferentes lugares como rio, praia, feiras entre outros. O nascimento de um igbá

representa também o nascimento de um novo membro da comunidade de axé. Se faz muito

presente a aparição das esteiras, eni, lugar onde senta-se para as ritualísticas acontecerem e

também para comer, confeccionar elekés, para as aulas, para dormir no quarto de santo, etc.



47

CAPÍTULO 3 - Conhecimentos diaspóricos: uma Geografia Viva

A geografia se constitui como um conhecimento interdisciplinar que combina saberes

das outras ciências naturais e sociais. Ela se apropria de conceitos e métodos da biologia,

química, física, sociologia, história, economia e política para entender os processos e

fenômenos espaciais. Uma disciplina que se utiliza de conhecimentos complexos para fazer

uma análise também complexa da humanidade. As duas divisões principais da disciplina

estão na Geografia Física e Humana, enquanto a primeira estuda o clima, relevo, hidrografia

e vegetação, a humana trata das atividades humanas como a economia, urbanização,

demografia e cultura, no entanto, é a junção dessas partes integradas que faz a geografia uma

disciplina complexa, pois não se distingue o meio físico do humano. A Geografia tem o

aporte necessário para a compreensão de um mundo interligado, no entanto, a forma como o

conhecimento é construído sob a égide ocidental isola as áreas de conhecimento.

Os saberes geográficos elegem a relevância da análise espacial, catalogando e

analisando os fenômenos humanos e naturais da Terra. A linguagem cartográfica é um

exemplo de um sistema de códigos próprios dessa disciplina, unindo dados e informações que

permitem visualizar as relações entre os fenômenos e o espaço. Sendo o próprio conceito de

Espaço uma epistemologia fundamentada pela Geografia. As escalas de análise local,

regional e global próprios da geografia fazem parte de uma visão integrada e complexa típico

da disciplina, compreendo uma perspectiva sistêmica como os sistemas ambientais e

socioeconômicos, onde um integra os sistemas climáticos, hidrológicos, biológicos e

geológicos e o outro econômicos, sociais e culturais e o seu impacto no espaço geográfico.

Desse modo, a geografia é crucial como ciência humana para a compreensão do

mundo pois oferece diversos vieses e perspectivas para analisar a complexidade das relações

entre o humano e a natureza, sendo útil na gestão dos recursos do nosso planeta. No entanto,

as ciências modernas se configuram por meio da especialização de fragmentos da vida

humana e natural e se distanciam da visão integrada dos fatores quando são passadas em

locais de disseminação desses conhecimentos, como escolas e universidades. A fragmentação

dos conhecimentos nas ciências pode levar a perdas significativas na compreensão integrada

dos fenômenos, descartando suas interações e complexidades, principalmente nas ciências

humanas onde os ocorridos a serem analisados são fatores interconectados, uma abordagem

que reduz o olhar a sistemas únicos e distintos do todo pode ser simplista na hora de explicar

um fenômeno complexo, podendo corroborar para uma análise superficial ou equivocada.



48

Na medida em que tratava a sociedade existente como a forma mais elevada no
processo evolutivo, a ciência social ocidental era muito conservadora. Se a
perfeição tiver sido alcançada quando a sociedade chegar ao nível mais elevado de
desenvolvimento, então a tarefa é mantê-la nesse estágio. Desde sua época clássica,
a ciência social ocidental tem-se preocupado com a manutenção da ordem social e
este compromisso nunca mudou. Ele é ilustrado na escolha de tópicos de pesquisa,
conceitos e métodos de análise, por exemplo, análise de sistemas, estruturalismo e
funcionalismo. Associado com esta preocupação conservadora com a manutenção
da ordem social existe um preconceito em relação à mudança, especialmente com a
mudança em grande escala. Indiferença ou, até mesmo, hostilidade em relação à
mudança é compreensível. Se a sociedade boa já existe, então não há nada a se
ganhar e tudo a perder através da preocupação com a maneira de mudá-la. Pode-se
dizer que as principais disciplinas das ciências sociais (sociologia, ciência política e
economia) sejam basicamente ciências de equilíbrio. Na verdade, não apenas suas
ferramentas analíticas são inadequadas para lidarem com a mudança, mas elas
também utilizam conceitos com conotações negativas para descreverem os
elementos da mudança: desequilíbrio, desvio, crise, estresse, conflito, instabilidade,
e assim por diante (Ake, 2006, p. 51).

A divisão rigorosa das perspectivas pode levantar barreiras no estudo dos fenômenos

humanos, se a geografia humana e física cria sua própria linguagem e metodologia a

comunicação entre uma esfera e outra é intrincada. Sem o diálogo efetivo pode ocorrer um

isolamento acadêmico, como acontece na execução do ensino das disciplinas, mas na

pesquisa pode haver também redundância e desperdício de tempo e recursos, além da perda

de um olhar inovador que pode ser proveniente da colaboração interdisciplinar. A Geografia,

por mais que seja uma disciplina que se utiliza do viés da complexidade, ainda assim, está

sob os desígnios das ciências humanas pautadas em conceitos ocidentais, que se

fundamentam no estudo linear e causal dos fenômenos humanos e naturais. Muitos dos

problemas da sociedade contemporânea são complexos e apresentam inúmeros fatores

causadores como também caminhos de resolução.

A proposição de uma Geografia Viva que assimila a forma de visão exuística partindo

da encruzilhada como ponte do saber, é uma forma de subverter a lógica fragmentada e

reducionista que as perspectivas cientificistas alimentam. No idioma iorubano, as palavras

que designa Geografia é Eko Ilê Aiyê, em tradução livre “Ensino sobre a casa-terra”. Na

própria grafia, os signos reunidos nesta já denotam a visão integrada entre a terra que se

habita e a casa, compreendendo o humano como parte do todo, não só um observador, mas

um agente de mudanças e transformações nesse espaço, uma parte integrada.

Sob este ponto de vista ganha sentido a preocupação com a ecologia e com o
bem-estar de outras pessoas. Somos interconectados e, por isso, o sofrimento de
qualquer pessoa é o sofrimento de todos, e seu júbilo é o júbilo de todos. A árvore
abatida desnecessariamente e outros atos de crueldade contra os mundos mineral,
vegetal e animal constituem uma agressão contra si mesmo (Salami, 2023, p.41)



49

A ecologia aqui não se trata apenas de uma disciplina, mas de uma forma de vida em

que a natureza é parte da humanidade e vice-versa, sem distinção. A violência colonial sob a

qual fora construído o Brasil, um dos países com maior número de corpos africanos em

diáspora, retirou também o pensar ancestral, a conexão com uma terra que não se distinguia

do corpo, retirou um território sagrado constituinte do próprio corpo e com o auxílio e

legitimação da ciência ocidental, esses corpos foram relegados a corpos vitimados e objetos

de estudo, sem direito a sua própria narrativa dos fatos, da sua terra e do seu sagrado. A

assimilação da encruzilhada como ponte para uma análise e prática multifacetada dos

conceitos que versam sobre os fenômenos humanos e naturais é uma forma de subverter a

tentativa de aniquilação do pensar negro ancestral, visto que os corpos em diáspora são na

mesma medida, um território africano em deslocamento.

Portanto, a forma de compreensão exuística subverte a ordem dos objetos de estudo e

dominação a que foi relegado os corpos negro-africanos para promover uma sabedoria negra

e resgatar uma cosmologia soterrada nos escombros coloniais, a partir desses corpos e do

sistema que constituem os terreiros de candomblé no Brasil, para Sodré (2002), os terreiros

de candomblé servem como núcleos civilizatórios pois referem-se a um espaço geográfico

especifico onde se desenvolveram atividades humanas com base no território africano, com

fronteiras bem marcadas entre esse espaço e o espaço em torno. Esses núcleos são centros de

cultura, desenvolvimento social com a utilização das tecnologias ancestrais como fundamento

de suas práticas, retornemos a Exu para cultuar a desobediência epistemológica e reconstruir

os sentidos da compreensão de humanidade. Para Rufino:
Exu é o poder que baixa encarnando nas múltiplas possibilidades de ser e saber.
Este signo compreende uma potência incontrolável, logo contrária a toda forma de
regulação e manutenção de uma única ordem. Não existe ser humano sem ele, tanto
quanto uma ciência humana sem os seus radicais. Assim, os novos seres, aqueles
livres das formas de dominação colonial, terão de ser inventados. Para o
fortalecimento da formação de seres livres, resilientes, inconformados, rebeldes e
transgressivos à ordem colonial, é que venho propor essa pedagogia exusíaca
(Rufino, 2019, p.28).

A ponte que facilita uma conexão entre o ser humano e a sociedade é a cultura, seus

valores, hábitos, sistema de crença e pensamentos, o signo de cada objeto visível e invisível

no espaço em que ocupa. As diversas realidades manifestam essa relações de diversas

maneiras nos seus próprios moldes, a combinação das funções sociais e das funções

simbólicas criam uma relação distinta entre o espaço social e o espaço produzido. O espaço

vivenciado do terreiro de candomblé produz uma organização e uma experiência única no



50

espaço-tempo, que recria as relações sociais e reproduz os símbolos de outros tempos, de uma

terra e um tempo roubados do bojo da sociedade iorubá.

A ideia aqui não é somente a de retorno a conhecimentos aniquilados, mas dar espaço

a conhecimentos que existem nas frestas dos núcleos de construção de conhecimentos

oficiais. Os conhecimentos do corpo, da ginga, das ruas e da encruzilhada. A encruzilhada se

mostra aqui como um território e por território, compreende-se uma localidade onde uma

sociedade exerce atividades específicas tendo aquele espaço uma propriedade simbólica que

cria uma fronteira entre outra área específica. Portanto, pode-se dizer que território se

constitui a partir da unidade cultural e simbólica onde um povo exerce poder sobre seus

recursos culturais.

De certo, o período colonial ficou no passado, no entanto, as formas coloniais de agir,

pensar e construção da intelectualidade está totalmente ligada à colonialidade e ainda

permeiam as relações econômicas, sociais e políticas como também o cotidiano. O fim do

período colonial, portanto, não desmantelou o pensamento incrustado nesse período e com o

exemplo do Brasil tido como país subdesenvolvido que depende economicamente de nações

imperialistas, vê-se como a relação com o colonialismo ainda está latente. O pensamento

europeu atravessa a produção intelectual nas universidades como também fixa o Brasil num

lugar de subalternidade econômica e intelectual, como herança da colonização portuguesa

que fora responsável pela criação do país e da sua história baseada em escravização indigena

e negra. Essas relações se modernizaram, mas não se transformaram com o tempo, a busca de

uma geografia diaspórica é a de devolver aos corpos que constituem este território o direito

de marcá-lo com suas impressões e não apenas ser fantoche de colonizador.
A noção de que as experiências transatlânticas constituídas a partir dos processos de
dispersão/travessia das populações negro-africanas nas Américas - conhecida como
diáspora africana - tecem uma esteira de saberes que forjam um assentamento
comum nos processos de ressignificação do ser, suas invenções de territorialidades,
saberes e identidades. Essas experiências buscam reconstituir — a partir de um
imaginário em África -- os elos de pertencimento alterados a partir do trânsito
contínuo e da impossibilidade de retorno. A diáspora negra está a se constituir
cotidianamente nas práticas, tecendo conhecimentos que nos possibilitam a
produção de um projeto político/poético/ético antirracista/descolonial (Rufino,
2019, p.42).

As agruras da colonização não devem ser ignoradas ou negligenciadas para a

construção de um pensamento decolonial, mas utilizado como ponto de partida para o resgate

de tudo aquilo que fora dizimado nesse período. Os terreiros são territórios de resistência

afro-brasileira que, muitas vezes, inseridos em contexto urbano, é um ponto de encontro



51

ancestral que se assimila aos quilombos do período escravagista. Neste espaço, os corpos

negros são vistos, celebrados e tratados pela seu desejo de retornar ao grande útero ancestral e

cada um dos membros exerce uma função fundamental para a manutenção desse espaço de

resistência e de existência negra em sua plenitude. Um terreiro é um grande corpo onde seus

membros são as células que mantêm esse corpo vivo. Esses e outros espaços de celebração

afro-brasileira realizam o contra colonialismo pois nestes espaços exerce-se a recusa do

apagamento negro. Mesmo com a política de eugenia, a população negra se sobressai na cor

da pele, nos traços, nos cabelos. A colonização não venceu. A África vive.

Ativa-se assim, os princípios de Yangí, a partícula mineral de Exu, os corpos negros

em diaspóra são Yangí em movimento, partículas de Exu, que é o fio condutor para a

recuperação de uma humanidade negra mutilada. O corpo negro da diáspora faz parte de um

território em movimento. Exu foi uma divindade mais demonizada no processo de

colonização africana, sua figura exerce uma grande função em corroborar a ligação do diabo

e esse orixá. No entanto, o diabo cristão não dá conta de ser Exu.
Assim, tanto a ciência moderna/racionalismo ocidental, quanto as políticas de
expansão judaico-cristãs estiveram a serviço do colonialismo. Se a política de
cristianização empregada pelo colonialismo transformou Exu em Diabo, a ciência
ocidental argumentou a favor da tese de que as sociedades que praticavam Exu
seriam inferiores, primitivas, incivilizadas, animistas-fetichistas, desprovidas de
capacidade cognitiva que os alçasse ao progresso como via de esclarecimento,
servindo de base para a formação de ideologias racistas e totalitárias. Manter Exu,
princípio explicativo de mundo, sobre o aprisionamento da condição de Diabo
cristão favoreceu/favorece o projeto colonial na face da redenção cristã (bem versus
mal) e o racionalismo ocidental por via da dominação de outros conhecimentos
(Rufino, 2019, p.50).

A simbologia que ele sustenta desafia e reconfigura a narrativa colonial e dá suporte

para compreensão da cosmovisão ioruba. A imagem abaixo faz parte do acervo de estátuas

iorubanas que no ano de 2023 estava circulando em feiras de arte na França, a Parcours des

Mondes:

Figura 12 - Esú segura um Ogò. São Paulo, 2024.



52

Fonte: Parcours des Mondes, 2023.

O ogó é um dos principais símbolos de Exu que representa um falo humano. Esse

símbolo é um signo de criatividade e fertilidade. Exu, quando colaborou com Obatalá na

criação dos seres humanos, percebera que a velha divindade criava seres sem genitálias e para

melhorar o trabalho e tornar mais efetivo, muniu os seres com falo e vagina. Exu é o Senhor

da Fertilidade. O sexo para a filosofia yorubana não é sinônimo de lascivia, prosmicuidade e

algo sujo como para igreja católica, por exemplo, mas algo natural e que faz parte da vida e

da reprodução dos seres. Neste sentido, o ogó segurado por Exu está na celebração da força

criativa de forma não depravada, mas sagrada.

A encruzilhada traz o enfrentamento de múltiplos caminhos e pode ser percebida

como uma abundância de criação de caminhos possíveis, a multiplicidade de caminhos para a

compreensão dos saberes contrasta diretamente com a narrativa colonial que unifica a

perspectiva e coloca um caminho padrão e linear como válido. Com seu poder de intermediar

tudo que há no mundo e de estar em todos os lugares promovendo o axé como princípio

dinâmico, uma perspectiva que traz Exu como ponto de compreensão de mundo, auxilia

numa visão onde múltiplas realidades coexistem e são valorizadas.

A encruzilhada é o caminho eleito, é irredutível, há algo lá que não conhece derrota
diante dos esforços coloniais, sejam os de agora ou os de outrora. O vencer ou ser
vencido não está em "xeque", a dinâmica do jogo, por mais que não pareça, é outra.
É assim na encruza, em toda e qualquer encruza. É lá que mora, se incorpora e se
corporifica a grande boca do universo. Engole o que há pela frente para depois o
cuspir, restituindo outro mundo. A encruzilhada é ambivalente, não define lado, é o



53

palco de todos os tempos e das possibilidades. Nela se acende a vela — e se vela a
vida -- acompanhada de marafo. Nas travessias, nos caminhos feitos, nas palavras
trocadas de boca em boca, nos gestos e imagens que compõem a vida comum, os
seres reinventam a vida em encruzilhadas. O projeto colonial fez da cruz a sua
égide, o cotidiano colonial fez da encruzilhada o campo de possibilidades e
mandingas, a reinvenção da vida, a morada primordial de Exu (Rufino, 2019, p.39).

Mediador entre os mundos, entre os humanos e os orixás, Exu dialoga com as diversas

esferas da existência. Com essa função dentro do dinamismo esta divindade propõe uma

construção de sabedoria decolonial que promove uma troca intercultural justa, que respeita as

diversas formas de vivências e conhecimentos. A encruzilhada aqui se torna um território de

encontro de várias culturas que desafiam a hierarquia colonial do saber a partir de uma

cosmovisão yorubana. Numa visão decolonial, há, principalmente, uma tentativa de

questionar e desmantelar as estruturas de poder praticadas pelo colonialismo e Exu, por si só,

é conhecido pela sua capacidade de subverter e desafiar as ordens estabelecidas.

O aforismo nagô “Exu matou um pássaro ontem com uma pedra que atirou hoje”

mostra como a compreensão de Exu não obedece a linearidade da compreensão sequencial.

De qual forma uma pedra atirada ontem poderia atingir e levar à morte de um pássaro hoje?

Uma frase que diverge entre ação e consequência, estratégia e execução, entre o agora e a

memória e subverte, contradiz e eclode a compreensão de tempo e espaço. Exu é a própria

contradição, dualidade e subversão. A linearidade e a rigidez das narrativas coloniais são

desafiadas com a magnitude desta divindade.

Desse modo, a proposição dos saberes da encruzilhada traz ao debate os

conhecimentos tradicionais africanos marginalizados e desvalorizados pela colonialidade.

Pautar uma outra visão geográfica com base dos saberes exuisticos é resgatar esses

conhecimentos e colocá-los em relevância, subvertendo a dinâmica de apagamento e omissão

de saberes os colocando numa posição de resgate e valorização dos conhecimentos de frestas.

A abordagem de uma Geografia Viva baseada sob uma filosofia iorubá exuística

elenca uma interdependência entre o humano e a natureza. A encruzilhada como território de

Exu é um ponto de convergência e disseminação de que desafia as divisões e análises

categóricas e unidimensionais que são continuamente impostas pelas metodologias científicas

tradicionais. A visão integrada advinda de uma compreensão holística do espaço geográfico,

onde os elementos naturais, culturais e sociais evoluem da mesma forma. Sob essa ótica, a

análise dos fenômenos espaciais transcende a mera descrição e análise e engloba uma práxis

de envolvimento e transformação ativa. O Eko Ilê Aiyê, ensino sobre a terra casa em tradução



54

livre, ressalta a indissociabilidade entre o lugar que habita como extensão do eu indicando

uma ética de cuidado e responsabilidade compartilhada.

Ao assimilar uma perspectiva exuística à Geografia, propõe-se um desmantelamento

com uma visão reducionista que isola os componentes do estudo geográfico. Em vez disso,

promove-se uma visão sistêmica onde o conhecimento é construído a partir de múltiplos

pontos de vista e experiências, reforçando a agência humana na criação de realidades

espaciais. Essa abordagem aponta a necessidade de repensar a prática geográfica de forma a

reconhecer e valorizar as diversas epistemologias e cosmologias que contribuem para um

entendimento complexo e subversivo do espaço-terra.

Dessa forma, a geografia é essencial como ciência humana para a compreensão do

mundo, pois oferece uma variedade de ângulos e perspectivas para analisar a complexidade

das interações entre seres humanos e a natureza, sendo fundamental para a gestão dos

recursos do nosso planeta. Contudo, as ciências modernas são caracterizadas pela

especialização de aspectos isolados da vida humana e natural, o que resulta em um

distanciamento da visão integrada dos fatores, especialmente quando esses conhecimentos

são transmitidos em instituições de ensino como escolas e universidades.

A fragmentação dos saberes nas ciências pode acarretar perdas significativas na

compreensão holística dos fenômenos, negligenciando suas interações e complexidades. Isso

é particularmente problemático nas ciências humanas, onde os eventos a serem estudados são

interconectados. Uma abordagem que se limita a analisar sistemas de forma isolada e

desconectada do todo pode ser simplista ao tentar explicar fenômenos complexos, resultando

em análises superficiais ou incorretas.
Pra mim, esse desafio só pode ser feito elegendo Exu como esfera de saber, já que
ele é a própria linguagem, é ubíquo, se faz presente em todas as palavras, corpos,
movimentos, em todo ato criativo e em toda e qualquer forma de comunicação —
das letras escritas em tratados e livros raros em suntuosas bibliotecas até a gíria
torta parafraseada na esquina; das notas mais valiosas cobiçadas no mercado até a
palavra cuspida no chão da avenida; da assinatura de um decreto ao gole da cachaça
na encruzilhada (Rufino, 2019, p.40).

Como o orixá das fronteiras, do intercâmbio cultural e da comunicação entre nações,

ele não só impõe e regula limites, mas também os transpõem. Pode ser visto como um

mediador entre pontos geográficos e espirituais pois é uma força que emerge das junções e

cisões que os encontros culturais podem promover. Essa comunicação, sem julgamento de

valor e vista como uma mediação cotidiana da vida, pode atribuir a Exu um caráter

geográfico. A partir deste viés, é possível perceber como a comunicação, em suas diversas

formas, assume uma dimensão grandiosa nos saberes de Exu, permitindo uma relação direta



55

com a compreensão dos espaços e das relações sociais através de distintas formas de

transmissão. O poder disseminador da comunicação dessa divindade lhe entrega a função de

tradutor do mundo e do sistema global. Ele se apresenta como um elo essencial para as trocas

verbais e outras formas de comunicação, sendo assim crucial para a manutenção da interação

humana através dos tempos, gerações e espaços. É responsável pelo cuidado nas transações

que emergem da condição humana.

A proposta de uma Geografia Viva, baseada nos conceitos da multiplicidade exuística

pode ser explorada ao trazer a oralidade e a corporeidade de um corpo-território como

elementos centrais na metodologia de ensino. Esta visão valoriza a experiência do sensorial,

das potencialidades do corpo, a memória corporal e ancestral, a transmissão de axé. Os

objetivos de assimilar uma visão multifacetada é desenvolver uma compreensão profunda

para além do espaço geográfico, mas do ser e estar no mundo, pensando o corpo como

componente da natureza e criador da natureza em si. Promover a valorização das experiências

corporais na aprendizagem geográfica, partindo do corpo como sua referência no espaço:

onde estamos? De onde viemos? Para onde vamos? Como o entorno me formou? Quais as

geografias que compõem meu DNA? Dessa forma, fomentar o reconhecimento da interação

entre humano e natureza.

Pensando em formas de desenvolver um método a ser assimilado pela geografia,

pode-se começar a pensar em metodologias que incorporem diferentes atividades, como

trabalhos de campo em terreiros de candomblé e umbanda para promover uma interação

aprofundada com esses espaços sagrados com relatórios voltados a seus sentidos, com notas

sobre sensações e observações. Dentro desse espaço, rodas de conversas com transmissão

oral das lideranças e membros dos terreiros e outras comunidades locais, onde estudantes,

professores, sacerdotes e demais pessoas envolvidas trocam sobre suas experiências culturais

e percepções sobre o ambiente instigando a construção coletiva do saber.

A partir dessas trocas, podem possibilitar a utilização de técnicas de Mapeamento

Corporal, onde os envolvidos desenvolvem mapas acerca das suas percepções corporais em

determinados locais, nesse sentido, as dinâmicas de movimento do corpo como dança, ritmo,

musicalidade deve ser utilizadas para explorar as expressões corporais e como estas dialogam

com o espaço. Por exemplo, a capoeira, dança e luta que nasceu para desafiar o poder

colonial, defender o território dos quilombos e propicia movimentos corporais que não se

aplicam às demais formas de luta tradicionais. Na capoeira, os movimentos rápidos,

imprevisíveis e gingados foram, no seu contexto de nascimento, temidas pela impossibilidade

de entender seus movimentos como algo programado, movimentos que desafiam na ginga, na



56

dança a colonialidade e suas formas de repressão, a natureza múltipla do corpo como arma e

proteção.

O corpo pode ser mestre e orientador de descobertas assimilando formas de estar no

mundo de uma forma mais consciente e integrada, trazendo o cruzamento de saberes

ancestrais com acadêmicos. A encruzilhada como orientação aqui, se faz remodelando a visão

apenas do externo e análise de dados de uma forma que distante, se utilizando do corpo como

fonte analítica também, subvertendo a ordem dos fatos, descentralizando a mente lógica e

racionalizante e buscando produzir saberes de corpo inteiro. A roda de conversa, além de

promover a oralidade, produz nela mesma um símbolo ancestral em que se estabelece a

quebra de hierarquia tendo a circularidade como uma opção em que os formadores estão

numa posição de horizontalidade em relação uns aos outros.

O conhecimento das folhas e a utilização delas estão presentes no candomblé e em

religiões de matriz africana. A frase Kosi Ewé, Kosi Orisá se traduz para “Sem folhas não

tem orixá”, partindo do princípio que o uso das folhas é primordial para as ritualísticas, são

ferramentas de poder, medicinas e membros essenciais de uma família de axé. O

conhecimento das Ewés nas escolas pode ser um caminho de retomada de conhecimentos

ancestrais que são essenciais para a manutenção da saúde e bem-estar da população, visando

integrar os cuidados pessoais com as formas de cuidado com o corpo da saúde ocidental e

saúde ancestral. Os saberes sobre as ervas são transmitidos principalmente pela oralidade e

fazem parte de um escopo profundo da sabedoria de axé. Podem ser feitos hortas e canteiros

de ervas nas escolas, universidades sendo guiadas por membros de terreiros de axé, cruzando

a fronteira dos conhecimentos e potencializando as noções de sustentabilidade e cuidado com

a Terra.

Se para a medicina ocidental o conhecimento do nome científico das plantas usadas
e suas características farmacológicas é o principal, em sociedades tradicionais o
conhecimento dos ofò, encantações transmitidas oralmente, é o que é essencial.
Neles encontramos a definição da ação esperada de cada uma das plantas que
entram na receita (Fatumbi, 1995, p. 23).

A natureza é uma anciã, o seu papel fundamental na configuração do espaço

geográfico e do desenvolvimento de sociedades humanas. A busca de uma Geografia Viva é

assimilar a sabedoria da natureza, seus tempos, seus saberes acumulados na formação de

paisagens, ecossistemas, formações geológicas que influenciam as práticas humanas e

entender que enquanto humanos também são parte integrante da natureza e a busca por se

afastar disso é uma forma de enfraquecimento dos laços com a Terra. A natureza, enquanto

entidade temporalmente anterior à humanidade, estabelece os limites e as possibilidades para



57

a ocupação e utilização do espaço, sendo, assim, um guia silencioso no processo de

organização territorial. A natureza é vista como uma guardiã dos ciclos vitais e dos processos

que sustentam a vida na Terra, refletindo uma sabedoria intrínseca que tem resistido às

transformações antrópicas, no entanto, a tentativa de afastar os humanos de sua própria

natureza impede que a Terra seja vista como um Corpo único que se configura não apenas

como nossa casa, mas como parte da humanidade, sendo os seres fragmentos da Terra, como

uma Yangí.

Ifá nos conta que Olodumare, o ser supremo, após um tempo imemorial de inércia,
resolve criar o mundo e a sua primeira criação é Yangi, a pedra primordial da
existência. Yangi, Exu transmutado na pedra de laterita, representa a condensação
da terra, a desagregação particulada e formadora do microcosmo iorubá. Yangí é
invocado e lançado, ao longo do debate proposto pela Pedagogia das Encruzilhadas,
como o elemento catalisador das potências resilientes e transgressoras fundamentais
às invenções de novos seres e caminhos. Assim, na sugestão aqui proposta, o
mesmo imbrica os caráteres de caco despedaçado, elemento indispensável a toda
invenção, avivamento, processo de encante e também por ser o elemento que
representa o primeiro ser criado. Yangí, a pedra de laterita, é o todo no fragmento" e
o "fragmento no todo". É o princípio ancestral de Exu, que se lança também como
potência inventiva e inacabada nos atravessamentos, invenções e lutas contra os
efeitos do colonialismo (Rufino, 2019 p. 27).

A proposição, portanto, é de uma Geografia Viva, pensada a partir de uma ontologia

ioruba. Um modo de pensar e ser no mundo em que o próprio corpo é um território sagrado e

produtor de ciências diversas, onde o corpo vivo do terreiro como núcleo civilizatório

contribui para uma execução do resgate histórico, geográfico e da humanidade dos corpos

negros em diásporas. Corpos que como Yangí, são partículas de Exu em movimento e

resistem a tentativa colonial de apagamento. Uma Geografia que trata o próprio corpo como

referência de um espaço geográfico, que mapeia nele mesmo seus traços ancestrais

perpetuados através dos tempos.



58

Considerações Finais

Esta monografia propõe a concepção de uma Geografia Viva, fundamentada em uma

ontologia iorubá, que reconhece a natureza como uma anciã detentora de sabedoria

acumulada ao longo do tempo, desempenhando um papel crucial na configuração do espaço

geográfico e no desenvolvimento das sociedades humanas. Assimilar essa sabedoria implica

compreender os tempos e os conhecimentos que a natureza incorporou na formação de

paisagens, ecossistemas e formações geológicas que, por sua vez, influenciam as práticas

humanas. É imperativo entender que os seres humanos são parte integrante da natureza, e

qualquer tentativa de distanciamento desse vínculo resulta em um enfraquecimento das

conexões essenciais com a Terra.

A natureza, anterior temporalmente à humanidade, estabelece os limites e as

possibilidades para a ocupação e o uso do espaço, atuando como um guia no processo de

organização territorial. Ao ser concebida como guardiã dos ciclos vitais e dos processos que

sustentam a vida, a natureza revela uma sabedoria intrínseca, que persiste apesar das

transformações antrópicas. No entanto, o distanciamento dos seres humanos de sua própria

natureza impede que a Terra seja reconhecida como um corpo único, configurando-se não

apenas como nossa morada, mas como parte essencial da humanidade, sendo os seres

humanos fragmentos da Terra assim como a Yangi.

A proposição de uma Geografia Viva toma Exu como ser divino, mas também físico e

político. Físico por estar presente nos corpos negros brasileiros, sendo cada um desses corpos

fragmento de Exu que produz axé, movimento e força de resistência, político pois a

construção de sua imagem ao longo do processo de colonização foi demonizada,

ridicularizada fazendo com que o povo que o cultua seja visto também como cultuadores de

demônios, a demonização das crenças dos povos negros capturados na época colonial fez

com que Exu, o mestre da transformação e dualidade, se tornasse foco da tentativa de

apagamento dessas crenças.

Ao trazê-lo para o centro da encruzilhada geográfica, o que antes fora demonizado,

aqui pode ser o que ele realmente é: fonte inesgotável do axé, do princípio dinâmico que dá

movimento a toda vida no planeta. Exu é uma divindade grandiosa que guarda em si além do

axé, uma filosofia por completa que passa pelo culto ancestral, a oralidade e a transmissão do

axé e todos esses atravessamentos podem contribuir amplamente para a construção de uma

Geografia Viva fazendo com o que os conhecimentos da filosofia iorubana contribua para os

conhecimentos geográficos.



59

Dessa forma, a proposta apresentada nesta monografia é de uma Geografia Viva que

considera o próprio corpo como um território sagrado e produtor de ciências diversas. O

corpo vivo do terreiro, enquanto núcleo civilizatório, desempenha um papel fundamental no

resgate histórico, geográfico e da humanidade dos corpos negros em diáspora. Esses corpos,

como Yangi, são partículas de Exu em movimento, resistindo à tentativa colonial de

apagamento. Assim, esta Geografia aborda o corpo como uma referência de espaço

geográfico, mapeando nele mesmo seus traços ancestrais perpetuados ao longo do tempo.



60

REFERÊNCIAS

BBC NEWS. “Liberdade religiosa ainda não é realidade”: os duros relatos de ataques por
intolerância no Brasil. BBC News Brasil. [homeopage internet]. [s.d.]. Acesso 23 de janeiro
de 2024. <https://www.bbc.com/portuguese/brasil-64393722>

AFLALO, F. Candomblé: uma visão do mundo. São Paulo: Mandarim, 1996.

BENISTE, J. Orun Aiyé: o encontro de dois mundos: o sistema de relacionamento
nagô-yorubá entre o céu e a terra. Rio De Janeiro, Brazil: Bertrand Brasil, 1997.

BRANDÃO, C.R. Os deuses do povo: um estudo sobre a religião popular. 2. ed. São Paulo:
Brasiliense, 1986.

CARNEIRO, S. A construção do outro como não ser como fundamento do ser. Tese
(doutorado) em Educação. São Paulo: Universidade de São Paulo, 2005.

CLAVAL, P. La Geografia cultural. [s.l.] Eudeba, 1999.

CORRÊA, A.M. Agenciamentos Territoriais: As Semiografias/Territorialidades Da Prática
Cultural/Religiosa Afro-Brasileira. Geografia, v. 44, n. 1, p. 9–29, 1 jan. 2019.

CORRÊA, A.M. O terreiro de candomblé: uma análise sob a perspectiva da geografia
cultural. Textos escolhidos de cultura e arte populares, Rio de Janeiro, v. 3, n. 1, p. 51-62,
2006.

FERRACINI, R. Aprendendo com a Comunidade-Terreiro Em Palmas-To Na Luta
Antirracista. Revista da Associação Brasileira de Pesquisadores Negros - ABPN, v. 12, n.
Edição Especial, p. 221–242, 30 abr. 2020.

FERRACINI, R. Educação Geográfica em Museus: Da África ao Afrobrasileiro. Revista da
Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN). v. 7, n. 17, pp. 299-321,
out. 2015.

LACOSTE, Y. A Geografia – isso serve, em primeiro lugar, para fazer a guerra. Campinas:
Papirus, 1988.

LAUER, Helen; ANYIDOHO, Kofi (orgs.). O resgate das ciências humanas e das
humanidades através de perspectivas africanas. Brasília: Fundação Alexandre de Gusmão
(FUNAG), 2016. 4 v. (Coleção Relações Internacionais).

MORIN, E. et al. Os sete saberes necessários à educação do futuro. [s.l.] editora Cortez,
2011.

NOGUEIRA, A. G. R. O campo do patrimônio cultural e a história: itinerários conceituais e
práticas de preservação. Antíteses, v. 7, n. 14, p. 45-67, jul. –dez, 2014.

PÓVOAS, R. C. Dentro do quarto. In: CAROSO, C.; BACELAR, J. Faces da tradição
afro-brasileira: religiosidade, sincretismo, anti-sincretismo, reafricanização, práticas
terapêuticas, etnobotânica e comida. 2. ed. Rio de Janeiro: Pallas; Salvador: CEAO, 2006.

https://www.bbc.com/portuguese/brasil-64393722


61

PRANDI, R. A dança dos caboclos: Uma síntese do Brasil segundo os terreiros
afro-brasileiros. Estudos Afro-Brasileiros, v. 3, n. 2, p. 471-502, 9 ago. 2022.

PRANDI, R; RAFAEL, P. Mitologia dos Orixás. São Paulo: Companhia Das Letras, 2009.

PRANDI, R; RAFAEL, P. Mitologia dos Orixás. São Paulo: Companhia Das Letras, 2009.

PRANDI, Reginaldo. De Africano A Afro-Brasileiro: Etnia, Identidade, Religião. Revista
USP, 2000. p. 52–65.

PINHEIRO, Lisandra Barbosa Macedo. Tradição oral e memória dos povos de religiões
afro-brasileiras: possibilidades de pesquisa em história. Cadernos do Tempo Presente, São
Cristóvão, v. 8, n. 4, p. 79-92, jul./dez. 2017. Disponível em:
https://doi.org/10.33662/ctp.v8i04.9892. Acesso em: 10 out. 2024.

RATTS, A.; TEIXEIRA, J. P. Afoxé Axé Omo Odé: o “Candomblé de rua” em Goiânia.
GeoTextos, v. 10, n. 1, 22 jul. 2014.

RUFINO, L. Pedagogia das encruzilhadas. Rio De Janeiro: Mórula Editorial, Agosto, 2019.

SÀLÁMÌ, Sikiru (King); RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. Exu e a Ordem do Universo. São
Paulo: Editora Oduduwa, 2011.

SANTOS, M. A Natureza do espaço: técnica e tempo, razão e emoção. São Paulo:
HUCITEC, 1996.

SIMAS, L.A. O corpo encantado das ruas. [s.l.] Editora José Olympio, 2019.

SODRÉ, M. Pensar Nagô. [s.l.] Editora Vozes Limitada, 2017.

VERGER, P. Ewé. [s.l.] Companhia Das Letras, 1995.

https://doi.org/10.33662/ctp.v8i04.9892

