
UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO

FACULDADE DE ECONOMIA, ADMINISTRAÇÃO E

CONTABILIDADE

DEPARTAMENTO DE ECONOMIA

UM ESTUDO SOBRE AS RAÍZES KANTIANAS DA CRÍTICA DA

ECONOMIA-POLÍTICA

(Monografia)

Trabalho apresentado como

monografia de conclusão do curso

de Ciências Econômicas da

FEA-USP

Thiago Lastrucci Oliveira França

Orientador: Prof. Dr. Paulo de Tarso Presgrave Leite Soares

São Paulo

2021



Para os meus pais,
Lauro e Rosemeire,

e minha irmã, Mariana

2



AGRADECIMENTOS

Apesar da pequena importância que uma monografia tem para a academia, esta

monografia figurou ser de tremenda importância para mim e para os que me rodeiam. Dessa

forma, gostaria de relembrar alguns daqueles que, sem os quais, esta monografia não seria

possível.

Primeiro, gostaria de agradecer a imensa ajuda oferecida pelo professor orientador

desta monografia, Paulo de Tarso. Suas aulas ácidas e provocantes foram a primavera

necessária para novamente desabrochar a flor do marxismo em mim. As conversas que

tivemos durante o ano todo de 2020 e 2021 foram absolutamente necessárias para o

surgimento desta monografia e para o seu desenvolvimento. Ser orientando deste professor

provavelmente será uma das lembranças mais presentes que terei da FEA-USP. Sem

conhecê-lo pessoalmente, a internet permitiu que isto não fosse um problema e, desde nossa

convivência na disciplina “Marx: a destruição da economia-política”, pudemos travar um

contato fortuito e fraterno.

Segundo, todos os meus amigos com quem conversei sobre as minhas angústias e

ideias durante o desenvolvimento desta monografia. Em especial, meu amigo Daniel

Sequerra Gagliardi, que me ajudou muito e sempre se mostrou solícito para conversar sobre

vários pontos da minha monografia e, claro, da vida.

Terceiro, e não menos importante, a minha família que sempre esteve aturando todas

as minhas discussões intermináveis sobre “política e marxismo”. Em particular minha mãe,

que, inclusive, me deu algumas recomendações, sem saber, de soluções para esta monografia.

Meu pai, que traduziu algumas passagens do Principia de Newton no original em latim.

Minha irmã, que tornou a crise da pandemia um período menos atribulado. E meu sobrinho,

que nasceu neste momento tão difícil, mas que está dando provas que dificuldades são feitas

para serem contornadas com muita coragem.

3



ÍNDICE

RESUMO……………………………………………………………………………………..6

INTRODUÇÃO………………………………………………………………………....…....8

1. Como Hegel e o hegelianismo são a restauração da metafísica no seio da lógica…….11

a) Introdução………………………………………………………………………………...11

b) Kant, Hegel e a restauração da metafísica……………………………………………...11

c) Newton, Leibniz e o nascimento do pensamento de Kant……………………………..21

d) O problema metafísico da interioridade da coisa em si……………………………….29

e) Conclusão………………………………………………………………………………....34

2. O contexto de surgimento de Kant é o contexto do surgimento do materialismo…....37

a) A inacabada exposição da segunda antinomia………………………………………....37

b) O sistema das ideias cosmológicas, a exposição da antitética da razão pura e a

dificuldade dialética………………………………………………………………………...41

3. Como a mecânica de Kant e a crítica de Hegel apareceram para Marx……………...46

a) Introdução………………………………………………………………………………...46

b) Dinâmica em Kant……………………………………………………………………….46

c) “Solução” hegeliana do movimento na Ideia…………………………………………...55

4. Como Marx encarou o chamado “problema da lógica” do idealismo alemão………..64

5. Uma breve discussão sobre as referências de Marx em torno da moral e da essência

humana………………………………………………………………………………………71

6. O contexto de surgimento do capitalismo e seu reflexo em Mandeville, Rousseau e

Smith........................................................................................................................................89

a) Por que Kant?....................................................................................................................89

b) “Excertos do livro de James Mill ‘Élements d’économie politique’” e “Manuscritos

Econômico-filosóficos”...........................................................................................................95

4



7. O primeiro capítulo d’O Capital à luz da agonia kantiana: a crítica contra a

economia-política feita por Marx se trata de uma crítica cujo objeto é seu inimigo no

qual ela quer destruir……………………………………………………………………...109

CONSIDERAÇÕES FINAIS……………………………………………………………..118

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS…………………………………………………...120

5



RESUMO

A crítica da economia política se vê largamente associada e reduzida a modelos

lógicos hegelianos através das “mediações ao avesso”, como diria Jorge Grespan (2002). Esta

monografia investigou um ponto divergente colocado por Lucio Colletti (1973), que vê a

crítica da economia política proposta por Marx longe do pensamento totalizante hegeliano,

longe da apreensão do movimento por meio da dialética. Colletti vê uma oposição real e

direta (Streiten) entre Marx e Hegel que nada tem a ver com o materialismo dialético. O

ponto de partida dele é a perspectiva apresentada por Kant, no idealismo alemão, que

implicou nas demonstrações lógicas das possibilidades reais. Estas possibilidades reais

demonstraram o distanciamento entre o misticismo hegeliano e a perspectiva materialista de

Marx, objeto de estudo da monografia.

Esta, portanto, é uma monografia nitidamente dissonante e oposta à corrente

hegemônica (hegeliana) do marxismo e, por conseguinte, igualmente dissonante e oposta ao

materialismo-dialético. Ela parte do debate inserido no idealismo alemão, ou melhor, parte da

dupla face da filosofia kantiana ressaltada por Luporini (1961). A primeira face, que foi

continuada por Hegel, enveredou no caminho da especulação e da infinitude do conceito. A

segunda face, que foi continuada por Marx, enveredou em direção ao materialismo.

Marx herda e aprofunda um materialismo relacionado à desilusão das coisas, que

nasce da angústia e da perplexidade frente ao mundo. Um materialismo que expressa a

angústia do homem que mantém laços essenciais com outros homens através da troca na

sociedade de mercado. Um materialismo identificado pela perplexidade ao se defrontar com

um homem egoísta, associal, ferramenta maquinal, monstro físico e espiritual1. Um

materialismo que expressa o desprezo aos problemas puramente lógicos, filosóficos e que o

levou a identificar a crítica com a destruição e não com a reconstrução, uma vez que nada

está dado no horizonte, que não há determinismo, finalismo, não há uma filosofia da história.

Seus autores de referência, no século XVIII, são Condillac e Helvétius.

Não obstante, qual seria a originalidade de Marx? O materialismo de Marx, ao

conectar a nascente materialista francesa com o epicurismo, inaugurou um materialismo com

um sentido político, por natureza. Sua crítica contra o rigor positivista é uma marca profunda.

Seu apelo à subversão da ordem, uma exigência imediata. Seu objetivo, a revolução.

1 MARX, 2016, p. 155

6



As paixões ligadas à desilusão das coisas foram seguidas e se tornaram o ponto de

partida e de conclusão desta monografia. Coube a nós apenas destrinchá-las e percebê-las em

diferentes autores ao longo do tempo. O esforço não foi o de relacionar Marx com Kant e sim

de melhor entender Marx.

Palavras-chave: Marx; Hegel; Feuerbach; Kant; Dialética; Metafísica; Colletti.

7



INTRODUÇÃO

“Mandam-nos dar a vida, e não temos outra coisa a fazer senão dar a nossa vida. Se
nos castigarem é porque somos culpados. Não nos compete julgar. [...] Se nos puséssemos a
julgar e a discutir tudo, nada seria sagrado. Podíamos dizer que Deus não existe, que nada

existe! - Enquanto falava, Nicolau batia com o punho fechado em cima da mesa [...]. - A
nossa obrigação é cumprir o nosso dever, batermo-nos, não pensar, e é tudo”

TOLSTÓI, Leon. Guerra e Paz. Porto Alegre: L&PM, 2007. p. 511

O que pretendemos expor neste trabalho é uma compreensão nada convencional do

marxismo. Uma compreensão que pode ser até dissonante e ruidosa com o que é

compartilhado na academia. O que quero dizer aqui é que o marxismo vulgar não terá um

porto seguro junto ao marxismo exposto nesta monografia. Trilharemos por uma perspectiva

abominada pela corrente predominante do marxismo. A intenção é tentar compreender o

marxismo como um instrumento que toma o cuidado de ser apenas uma crítica

demolidora das instituições burguesas, do mercado e da propriedade privada garantidos

pelo Estado. Percorreremos caminhos fora do consenso.

Um desses caminhos é o caminho de Cesare Luporini. Fiquei profundamente atraído

por sua escrita e o modo de tratar assuntos profundamente áridos. Com a ajuda de meu

orientador, Prof. Dr. Paulo de Tarso Presgrave Leite Soares, que me abriu o caminho para o

pensamento de Lucio Colletti, consegui me inserir em um dos maiores debates teóricos

abertos dentro das direções dos comunistas italianos no PCI. Dessa forma, deparei-me com a

obra “Spazio e Materia in Kant”, no qual é ligeiramente citado por Colletti em “Marxism and

Hegel”. Nesta obra, Luporini se vale da maneira mais elegante para se portar como um

iconoclasta. Depois de passar muitas páginas com citações igualmente graúdas, na qual a

tônica é a crítica contra Hegel e o hegelianismo e o elogio a Kant como descobridor da

positividade sensível, Luporini se lança em uma cruzada contra o kantismo através do que

chama de “problema da regressão” e os infinitos reflexos da matéria na ideia e da ideia na

matéria que seriam os germes da dialética hegeliana. Percebemos que a maneira de tratar

destes assuntos como Luporini tratou se tornou o espírito almejado e, talvez, alcançado com a

finalização desta monografia.

Sobre a discussão travada sobre Epicuro, revelo aqui a principal fonte que me fez

indagar sobre estas conexões. A primeira fonte foi Paulo Arantes. Paulo Arantes, em uma

rodada de debates na “Éticas do Diálogo”2, expôs o sentido possível da crítica feita por Olavo

de Carvalho contra o marxismo e este sentido reside justamente pelo elo de ligação com o

2 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=3Q5BIP-ves0 (Último acesso 17/11/2021)

8

https://www.youtube.com/watch?v=3Q5BIP-ves0


epicurismo e o materialismo francês. Assim, surgiu a segunda fonte: Olavo de Carvalho.

Tratei de procurar o livro de Olavo de Carvalho sobre este tema: o Jardim das Aflições3,

escrito em 1995. Este livro, como o próprio Paulo Arantes notou, possui uma intuição

brilhante. A ligação Marx-Epicuro é um ponto pouco observado pela maior parte do

marxismo convencional e, no entanto, possui uma profunda fonte de espírito que levou tantos

autores à revolta com a ordem posta ao longo da história. No entanto, Carvalho não procurou

estabelecer este elo fortuito para complementar os estudos sobre a essência humana

apaixonada do homem no capitalismo4. Apenas estabeleceu este elo para, assim, denunciar

um possível “controle de mentes” que o “marxismo cultural” procuraria provocar. Não cabe

aqui descrever o que se trata do “marxismo cultural”5. Basta dizer que o controle de mentes é

uma falsidade, pois a verdadeira contribuição de Marx se orienta para a vida humana, para o

sufoco da vida humana no capitalismo. Olavo de Carvalho, em seus vícios místicos em torno

do Novo Testamento, ao procurar defender a essência humana do “viés corruptor” do

marxismo, afasta-se da essência humana e se joga em uma cruzada esquizofrênica pela defesa

da ordem da posta. A defesa da ordem posta é o conteúdo implícito de Olavo de Carvalho

que, ao propor um “conservadorismo revolucionário”, uma “reação emancipadora”, pratica

justamente aquilo que diz combater. Por um reflexo condicionado, aquilo que ele diz que o

“marxismo cultural” pratica, ele próprio o coloca em prática com estas contradições

insolúveis e mais parecidas com as “estimulações contraditórias dos cães de Pavlov” que

pretende combater. Pobre Olavo de Carvalho… Apesar da intuição brilhante, não conseguiu

se desvencilhar de seu ódio de classe.

Ademais, meu orientador disse que, ao decorrer da monografia, acabei me

transformando em um luporiniano, se assim existir esse tipo estranho de intelectual. Apesar

de concordar com esta constatação, penso que não há oposição entre luporinianos e

collettianos. Vejo que eles se complementam. Vejo que ambos são os dois lados de uma

mesma moeda. A moeda, aliás, da crítica, da demolição das instituições burguesas, do

desprezo à ordem posta; em uma palavra, da revolução.

Qual foi o roteiro que percorremos?

1) como Hegel e o hegelianismo são a restauração da metafísica no seio da

lógica;

5 Ver: Revolução gramscista no Ocidente (2002)
4 MARX, 2004, p. 128
3 Ver: O Jardim das Aflições (1998)

9



2) o contexto de surgimento de Kant é o contexto do surgimento do

materialismo;

3) como a mecânica de Kant e a crítica de Hegel apareceram para Marx;

4) como Marx encarou o chamado “problema da lógica” do idealismo alemão;

5) uma breve discussão sobre as referências de Marx em torno da moral e da

essência humana;

6) o contexto de surgimento do capitalismo e seu reflexo em Mandeville,

Rousseau e Smith;

7) o primeiro capítulo d’O Capital à luz da agonia kantiana: a crítica contra a

economia-política feita por Marx se trata de uma crítica cujo objeto é seu

inimigo no qual ela quer destruir.

De maneira mais detalhada, as três primeiras partes, que vão até a página 63, foram

dedicadas a um debate mais árido. Um debate que procurou aprofundar o pensamento crítico

de Kant em seu contexto e em seu porvir. Um debate que pode ser pouco palatável, mas

absolutamente necessário e, portanto, deixo avisado, não pode ser tratado com ansiedade pelo

leitor. A partir da página 71, na parte chamada “Uma breve discussão sobre as referências de

Marx em torno da moral e da essência humana”, temos uma breve, porém densa, discussão

em torno da essência da crítica empreendida por Marx. Para isso, buscou-se a ligação entre

Marx, Epicuro e demais autores para indicar o sentido que o marxismo possui frente à crítica

da economia-política. A partir da página 89, há uma discussão sobre a obra de Marx

propriamente dita. Começamos, para contextualizar, no debate moral sobre a economia no

feudalismo e depois no capitalismo, e, depois, desembocamos em três obras magistrais, que,

aliás, guardam um sentido único, intrínseco e interligado entre si. A saber, “Excertos sobre

James Mill”, “Manuscritos Econômico-Filosóficos” e, por fim, “O Capital”.

Cabe destacar que muitas citações foram expostas nesta monografia em tradução

livre. Para não poluir as citações, indicando, ao lado das referências, que se trata de traduções

livres, fiz o seguinte sistema: todas as citações que tiverem uma nota de rodapé com a mesma

citação em outra língua (inglês ou italiano) no corpo do texto, em português, trata-se de uma

tradução livre.

10



1. Como Hegel e o hegelianismo são a restauração da metafísica no seio da lógica

a) Introdução

Quais pontos serão expostos aqui?

1) Hegel é a expressão da restauração da metafísica no século XIX;

2) A tradição marxista do século XX, ao beber da fonte hegeliana, é a restauração

da metafísica no seio da obra de Marx;

3) A crítica de Hegel a Kant, ao restaurar a metafísica, é o retorno ao problema das

Mônadas em Leibniz;

4) Leibniz é a expressão da autonomia da ciência da natureza unida com a

metafísica;

5) Newton é a expressão da autonomia da ciência da natureza sem a metafísica;

6) Kant, ao rejeitar Leibniz, e procurar evoluir o pensamento experimentalista de

Hume/Newton, é a expressão do materialismo no século XVIII.

b) Kant, Hegel e a restauração da metafísica

O fio condutor da perspectiva de Cesare Luporini reside no reposicionamento do

debate sobre Kant no seio marxista italiano de seu tempo (meados do século XX). Sua

contribuição consiste no que escreveu em sua “Introduzione al Problema del Criticismo de

Kant”, primeira parte de seu livro “Spazio e Materia in Kant” datado de 1961, no qual

discorre sobre a perspectiva da crítica kantiana em relação à metafísica.

Ao retomar Hegel, Luporini reconstitui o ambiente em que se manifestou o chamado

idealismo alemão. O foco do autor sobre o pensamento hegeliano, de fato, recai em cima das

páginas do prefácio à primeira edição da “Ciência da Lógica" e a preocupação de Hegel com

a morte da antiga metafísica nos últimos anos. Vou usar uma edição mais nova que a usada

por Luporini, mas que conserva substancialmente a versão utilizada pelo autor. Nela, Hegel

diz:

A completa transformação que presenciamos há cerca de vinte e cinco
anos no pensamento filosófico, a mais alta posição que neste período de
tempo foi conquistada a respeito de si da consciência de si do espírito, não
teve até agora a não ser um escasso influxo sobre a forma da Lógica”. [...]”
Como é de se notar, quando um povo, por exemplo, torna inútil a ciência da
sua constituição, as suas maneiras de pensar e de sentir, as suas atitudes
éticas e suas virtudes, assim é, pelo menos, de se notar quando um povo perde

11



sua metafísica, quando presencia isto, o espírito não tem mais nenhuma
existência real que se ocupa da própria essência pura6.

Como Hegel disserta nesta passagem, e Luporini ressalta, o objetivo de sua obra, ou

melhor, de toda sua contribuição para a filosofia, encontra-se apegada à reconquista da

ontologia e da metafísica no seio da lógica, isto é, da forma da lógica, que, em sua época,

parecia-lhe ter perdido sua suficiência e sua razão de ser. Por esta razão, Hegel, ao tratar

diretamente sobre a obra de Kant, considera o empirismo característico desta perspectiva um

sonho que exclui no seu arcabouço central o pensamento especulativo necessário para um

tratamento racional das coisas. Daqui já se configura a originalidade da obra tanto de Hegel

como de Kant. Hegel, ao travar tais considerações sobre a obra do pensador de Königsberg,

deixou claro que o caminho que iria trilhar não se confundiria com o pensamento precedente

que falhava em construir uma filosofia suficientemente sólida nas questões fundamentais da

racionalidade.

Isso posto, considerando a filosofia de Hegel na visão de Marx em a Sagrada Família7

como a unidade genial da antiga metafísica com o idealismo alemão, ao indicar que a crítica à

teologia de seu tempo era, indubitavelmente, a crítica à metafísica especulativa, a perspectiva

de Hegel sobre Kant possui uma particularidade que remonta os fundamentos da antiga

metafísica, objeto de crítica por Kant. Talvez pela insistência da crítica à metafísica ao longo

do século XX, dada inclusive pela permanência de muitas visões de cunho

especulativo-dialético, Luporini inaugura seu estudo em torno do criticismo kantiano para

além da visão hegeliana e especulativa corrente de seu tempo:

[Estas reflexões] nos induzem, isto é, a ter presente
contemporaneamente a possibilidade de comparar nele [Kant], de forma
peculiar, questões, contextos ou soluções que ainda não exaurimos o alcance
teórico: que, de todo modo, são ainda fecundos de ampliações e
aprofundamentos de nossos problemas atuais; ou suscetíveis de recuperar e
traduzir em novos termos, ou vice-versa, mesmo que seja um indicativo direto
de problemas que permanecem efetivamente abertos8.

8 “[Siffatte riflessioni] Ci inducono cioè a tener presente contemporaneamente la possibilità del comparire in lui
[Kant], in forma peculiare, di domande, impostazioni o soluzioni che non abbiano ancora esaurito per noi la loro
portata teoretica: che in qualche modo siano ancora feconde di allargamenti e approfondimenti di nostri attuali

7 MARX, 2003, p. 144

6 “La completa trasformazione che da circa venticinque anni è presso di noi avvenuta nel pensiero filosofico, la
più alta posizione che in questo periodo de tempo fu acquistata rispetto a sé dalla coscienza di sé dello spirito,
non ha avuto finora che uno scarso influsso sulla forma della Logica”. [...] “Com’ è da notare quando a un
popolo, p. es., son diventati inservibili la scienza della sua costituzione, le sue maniere di pensare e di sentire, le
sue abitudini etiche e le sue virtù, così è, per lo meno, da notare quando un popolo perde la sua metafisica,
quando presso di esso non ha più alcun real esistere lo spirito che si occupa della propria pura essenza”.
(HEGEL, 2004, vol. 1 p. 3)

12



Dessa forma, se os problemas que remontam a filosofia de Kant ainda não foram

exauridos, a volta para Kant e seu estudo se torna necessário. Compreender a metafísica

quase como sinônimo de demonstração da contradição objetiva buscada por Hegel é o

“departure”, o “pontapé inicial” para compreender a perspectiva de Luporini sobre o

idealismo alemão. De acordo com Luporini, como Hegel coloca Kant e sua oposição a ele

através da polaridade negativo e positivo, sendo Kant negativo e ele próprio positivo,

percebemos uma aproximação, por assim dizer, elogiosa com o wolfismo9:

O sarcasmo usado por Hegel na Enciclopédia que discorre sobre o
tema do <criticismo> confirma esta atitude. Aqui, ele não hesitou em escrever,
a respeito da <velha metafísica> e ao modo como se apresentava <na sua
forma mais marcante e mais próxima de nós> (ou seja, o wolfismo), que esta
<estava certamente mais alta que a posterior teoria crítica>. Porque esta
<considerava as determinações do pensamento como as determinações
essenciais das coisas>, enquanto, como ele explicou em uma das sucessivas
Anmerkungen, a crítica kantiana, no seu núcleo afirmativo, <é um mero
idealismo subjetivo (superficial) que não penetra o conteúdo, que, antes de si,
tem apenas as formas abstratas da subjetividade e objetividade, e se atém
unilateralmente à primeira>10.

A visão de que a superficialidade da filosofia kantiana, manifestada pela subjetividade

idealista que não alcança o conteúdo, foi de grande valia para que Hegel pudesse igualar Kant

a Fichte11 e permitisse que sua busca pela velha metafísica se colocasse na ordem do dia.

Nunca é demais destacar que, para Luporini, Hegel errou, pois ignorou o que havia de

central, isto é, a problemática do cogito cartesiano, e considerou central o que era periférico,

11 Ver: Heidegger em Kant and the problems of metaphysics. Heidegger expõe uma perspectiva da obra de Kant
como se Kant considerasse o sujeito finito por si só conectado com a ontologia fundamental e, portanto, passível
ao que Husserl mais tarde chamará de psicologismo. No entanto, de acordo com Tom Rockmore, Kant se
influenciou profundamente com a revolução copernicana na qual Kant não nomeia mas que outros autores de
seu tempo o fazem como Reinhold e Schelling; ver: Através do espelho kantiano (2013). Hegel chega a discutir
ambos os autores na Ciência da Lógica  (HEGEL, 2004, p. 136-137)

10 Il sarcasmo usato da Hegel nell’Enciclopedia verso l’assunto del <criticismo> conferma questo suo
attegiamento. Qui egli non esiterà a scrivere, riguardo alla <vecchia metafisica> e, addirittura, al modo come si
presentava <nella sua forma più spiccata e più prossima a noi> (ossia il wolfismo), che essa <stava di certo più
in alto che non la posteriore filosofia critica>. Perché essa <considerava le determinazioni del pensiero come le
determinazioni essenziali delle cose>, mentre come egli spiegherà in una delle successive Anmerkungen, la
critica kantiana, nel suo nucleo affermativo, <è un mero idealismo soggettivo (superficiale) che non penetra nel
contenuto, ha innanzi a sé solo le forme astratte della soggettività e oggettività, e si attiene unilateralmente alla
prima>. (LUPORINI, 1961, p. 16)

9 O wolfismo se trata de um pensamento criado por Christian Wolff (1679 - 1754) que ignora um fundamento
muito caro ao criticismo de Kant, isto é, a intuição sensível como única formadora de conceitos e categorias.
Isto é, seria possível afirmar conceitos sem a necessidade de se verificar sua relação com a verdade material. O
wolfismo seria, de acordo com Luporini, assimilado com a velha metafísica objeto de resgate por Hegel. O
wolfismo seria similar ao pensamento de Leibniz, o qual será retomado mais à frente.

problemi; o suscettibili di recupero e traduzione in nuovi termini, o viceversa addirittura direttamente indicative
di problemi effettivamente rimasti tuttora aperti”. (LUPORINI, 1961, p. 26)

13



o idealismo subjetivo entre a relação sujeito e objeto. Nestas considerações, Hegel projeta o

que lhe será absolutamente central: a verdade na objetividade da contradição. Sendo Kant

um autor que propugna apenas a negação da velha metafísica, como uma pars

destruens, Hegel seria um autor que, ao demonstrar, na razão, a contradição como

essencial e necessária, agiria como uma pars construens. Com uma aspereza atestada por

Luporini, Hegel aponta o quanto que é profunda a visão kantiana, mas, no entanto, muito

trivial a solução que se dá12. Daqui podemos acrescentar que Hegel se propõe a reformular

o pensamento kantiano, mas acaba, como bem pontua Luporini, no resgate da velha

metafísica. Esta consideração não é menos importante se considerarmos que a acusada

antinomia entre sujeito e objeto é o que mais se discute sobre as insuficiências do pensamento

kantiano. Exemplo nítido disso é Lenin. No entanto, como Luporini nos indica, ao acusar a

insuficiência do pensamento kantiano através da crítica ao subjetivismo (o problema da

relação sujeito-objeto), tenderíamos a excluir o conteúdo principal, e talvez mais

importante, que faz Kant contribuir decisivamente no pensamento moderno do qual

Marx não seria estranho. O conteúdo excluído da contribuição de Kant seria a formalização

do sensível, ou melhor, a expressão, na época, do materialismo. A divisão entre as fontes de

representação ideal (conceitos) e as fontes da sensibilidade (objetos) possui importância

significativa. Cabe ressaltar que as limitações do sujeito que Kant descreve são as limitações

da ideia apreender o real e não um mero psicologismo.

Kant seria, assim, um pensador que ocupa um lugar de destaque na história da

filosofia, pois encontra-se em um momento decisivo de reviravolta do pensamento filosófico.

E isto se manifesta no “sentido histórico” (senso storico) que poderíamos observar que não se

limita ao passado recente e ao futuro próximo na publicação da Crítica da Razão Pura. Assim

como o humanismo como corrente de pensamento oposta à escolástica não se propôs a

discutir com a escolástica o problema da própria escolástica, “mas deixaram-na de fora,

cobriram-na com desprezo e se desinteressaram”13, o pensamento de Kant se apresenta

como historicamente significativo na maneira de se pensar a partir do final do século

XVIII, sobretudo na separação entre a ciência e a metafísica (Lógica e Metafísica). Cabe

ressaltar que Hegel, neste contexto, assim como largamente denunciado por Marx, seria um

autor que reuniria o que até então o espírito não conseguiu reunir: a zênite do espírito na sua

autoconsciência seria a unidade genial entre a metafísica e a ciência.

13 “[...] ma li lasciarono in disparte, li coprirono di disprezzo e se ne disinteressarono”. (LUPORINI, 1961, p. 28)
12 LUPORINI, 1961, p. 18

14



Ademais, Luporini, com a ajuda de A. N. Whitehead em seu livro “Introduzione alla

Matematica”, afirma que até sua época o fundamento que busca um mundo externo para

explicá-lo mas que não resulta de um sujeito em particular e sim de elementos abstratos que

possam ser reduzidos e comparados, isto é, através do tempo e do espaço (movimento), ainda

permanece atual.

Podemos observar que, até então, a respeito disso [que cada
consciência humana, que seja efetivamente tal, isto é, que tenha um conteúdo
determinado possível, é reduzida inexoravelmente ao mundo sensível e ao
campo da experiência, isto é, ao mesmo âmbito lockiano], as coisas não
parecem muito diferente (salvo a introdução consciente do valor operativo nos
conceitos científicos, das suas ligações com a prática) e cada conceção
científica, ou seja físico-matemática, do mundo deve de qualquer modo
recorrer àquela distinção.14

Esta afirmação não é trivial na medida em que se projeta na evolução do pensamento

humano o desenvolvimento científico que ainda pode ser caracterizado pelo casamento entre

espaço e tempo. Na “Batalha Crítica contra o Materialismo Francês” na Sagrada Família,

Marx contrapõe a visão da crítica dos jovens hegelianos ao que ele próprio denomina como a

“história profana, de massa” do materialismo francês que deu origem ao socialismo francês.

Este materialismo francês, pelo que descreve, tem sua origem em Locke, do qual acabou se

manifestando como antagonista à metafísica de Descartes15. De Locke, virá à tona o

materialismo tanto na Inglaterra quanto na França, cuja diferença apenas se apresentou

através da nacionalidade e nada mais16.

Dessa forma, Luporini relembra que Kant inseriu sua Crítica em uma exigência

própria de seu tempo, isto é, a exigência da descoberta físico-matemática com seu

mecanicismo intrínseco “e, implícita dentro dela, com a instância materialista (em sentido

amplo)”17. Para a Crítica, a exigência ideal do espaço como ideia a priori não é suficiente per

se se não estiver casada com o tempo, ocasionando o movimento das coisas. Esta perspectiva

inaugurou, através da subordinação da ideia pelo real, a compreensão de possibilidade real

em contraposição à possibilidade lógica.

17 “[...] e con l’instanza materialistica (in senso ampio) in essa implicita” (LUPORINI, 1961, p. 42)
16 MARX, 2003, p. 148
15 MARX, 2003, p. 144

14 “Si può osservare che da allora a oggi, sotto questo rispetto [che ogni conoscenza umana che sia effetivamente
tale, cioè che abbia un contenuto determinado possibile, è ridotta inesorabilmente al mondo sensibile e al campo
dell’esperienza, cioè al medesimo ambito lockiano], le cose non sembrano molto cambiate (salvo l’introduzione
consapevole del valore operativo nei concetti scientifici, del loro legame con la prassi) ed ogni concezione
scientifica, ossia fisico-matematica, del mondo deve in qualche modo ricorrere a quella distinzione.”
(LUPORINI, 1961, p. 39)

15



O problema crítico como investigação das <condições da
possibilidade>, é, por isso, sempre paralelo à questão em torno da <realidade
objetiva> (objektive Realität), e <validade objetiva> (objektive Gültigkeit):
em contraposição à validade subjetiva (na verdade, intersubjetiva) fundado
apenas sobre o a priori18.

A questão da possibilidade real em Kant remonta o resgate que faz sobre Aristóteles e

os quatro elementos que constituem a perfeição lógica de um conhecimento, a saber: a

grandeza (se é universal), a qualidade (se é distinto), a relação (se é verdadeiro) e a

modalidade (se é certo). Particularmente, no terceiro elemento, a relação, Kant busca os

critérios formais da lógica baseados em dois fundamentos: o princípio da não contradição e o

princípio da razão suficiente. Poderíamos separar estes dois princípios nas palavras colocadas

por Luporini: o primeiro, a possibilidade lógica e, o segundo, a possibilidade real (ou, como

Kant descreve, realidade lógica). Para que um conhecimento seja logicamente possível, sua

lógica deve não se contradizer, mas, não obstante, isto só pode ser encarado de maneira

negativa: a verdade da sua lógica interna depende da não-contradição, mas isto não permitiria

que pudéssemos afirmar sempre sua verdade; só afirmaríamos sua verdade ao negar sua

contradição. Além disso, o conhecimento necessitaria ser logicamente fundado, isto é, não

pode extrair consequências falsas. Daqui também só podemos encarar de maneira negativa

na medida em que apenas quando extrairmos todas as consequências das razões de um

conhecimento que, por fim, podemos afirmar sua razão suficiente. Ou seja, isto não pode se

traduzir em um conhecimento apodíctico, como Kant descreve, mas sim em um

conhecimento apagógico baseado em uma inferência de um conhecimento provável e

hipoteticamente verdadeiro, isto é, se há uma quantidade razoável de consequências

verdadeiras. Só assim, então, poderíamos afirmar uma hipótese verdadeira19.

Aqui nasce a necessidade do uso transcendental da lógica que permitiria a verificação

da sua verdade fora do seu uso negativo, mas sim positivo ao isolar o entendimento ao

construir um raciocínio puro (dialética) através da faculdade de julgar (analítica) baseada no

casamento intrínseco entre espaço e tempo. Vale ressaltar que, de acordo com Luporini, na

medida em que Hegel errou em considerar a objetividade kantiana a eliminação do

conteúdo racional, isto é, em uma mera redução do elemento de universalidade e

necessidade em um a priori, seria, também, o erro de muitos autores que tentariam focar

19 KANT, 2011, p. 70

18 “Al problema critico come ricerca delle <condizioni della possibilità> è perciò sempre correlativa la domanda
intorno alla <realtà obiettiva> (objektive Realität), e <validità obiettiva> (objektive Gültigkeit): di contro alla
validità soggettiva (invero, intersoggettiva) fondato sul solo apriori.” (LUPORINI, 1961, p. 44)

16



na obra de Kant apenas seu sentido idealista e subjetivo20. Assim, voltando a oposição

entre Hegel e Kant, se Hegel for o polo positivo em relação a Kant, se Hegel inverter os

resultados de Kant, se Hegel a transpõe em uma afirmação infinita, se Hegel, portanto, for o

pars construens e do pars destruens de Kant, Luporini supõe que se a crítica ao subjetivismo

idealista de Kant sobreviver no consagrado materialismo dialético do século XX,

poderíamos afirmar uma identidade entre materialismo dialético (Dialmat soviético) e

idealismo objetivo dialético (lógica especulativa hegeliana)21.

Porém, este idealismo-materialismo, ou o materialismo de cabeça para
baixo na forma idealista, o qual contém o <método revolucionário> da
dialética, era ao mesmo tempo, através da sua própria forma sistemática, dos
pressupostos e das suas implicações, uma restauração da metafísica22. (Grifo
meu)

Marx já expôs de maneira minuciosa o significado especulativo da lógica hegeliana. Para

Marx, na Crítica da Filosofia do Direito de Hegel, há um dualismo fundamental na obra de

Hegel: “O espiritualismo abstrato é materialismo abstrato; o materialismo abstrato é o

espiritualismo abstrato da matéria”23. Nesta passagem, destaca-se o significado que a obra de

Hegel tem para Marx. Marx considera sua obra uma metafísica aplicada, envolta de um

misticismo lógico.

Para melhor compreender o contexto de Luporini, ao longo do século XX, o tema da

restauração da metafísica se manifesta em diversos autores de maneiras diferentes. Se

pudermos analisar o autor que motivou e promoveu a compreensão do materialismo-dialético,

teríamos que, com certeza, analisar Lenin. Na sua obra Materialismo e Empirio-criticismo de

1908, quando trata sobre o criticismo de Kant, o revolucionário russo retoma uma crítica feita

por Feuerbach, realizada em um contexto absolutamente diverso, que foca no mesmo

paradigma, por assim dizer, entre sujeito e objeto:

Selecionando uma passagem de Kant onde a coisa em-si é observada
meramente como uma coisa mental, uma entidade do pensamento, e não uma
coisa real, Feuerbach direciona, contra isto, todo seu criticismo. “... Então,”
ele diz, “os objetos do sensível [os objetos da experiência] são para a mente
apenas aparências, e não verdade…. Assim, as entidades do pensamento não
são de fato objetos da mente! A filosofia kantiana é uma contradição entre o
sujeito e o objeto, entre a entidade e a existência, o pensar e o ser [...]”

23 MARX, 2010, p. 105

22 “Epperò quell’idealismo-materialismo, o materialismo capovolto in forma idealistica, il quale conteneva il
<metodo rivoluzionario> della dialettica, era stato nello stesso tempo, proprio attraverso quella sua forma
sistemica e i presupposti e le implicazioni di essa, una restaurazione della metafisica”. (LUPORINI, 1961, p.
19)

21 LUPORINI, 1961, p. 19
20 LUPORINI, 1961, p. 44

17



(Werke, II, S. 302-03). Feuerbach censura Kant não porque ele assume as
coisas-em-si, mas porque ele não garante a realidade delas, isto é, a realidade
objetiva, porque ele observa as coisas-em-si como meros pensamentos,
“entidade de pensamentos”, e não como “entidade que possuem sua
existência”, isto é, real e verdadeiramente existentes. Feuerbach repreende
Kant por desviar do materialismo24.

O que Lenin descreve nestas linhas, apesar do conteúdo propagandístico que se

alastra por toda sua obra25, o que pode confundir estudos incipientes do pensamento

lenineano, promove-se por todo o chamado marxismo-leninismo no qual o pensamento

de Cesare Luporini e Lucio Colletti nos parece um farol solitário. Lenin reitera a

contradição sujeito e objeto pressupondo que a coisa-em-si é pensada e não é pensada ao

mesmo tempo. Esta perspectiva, como foi bem explicada por Luporini, tende ao erro de

considerar a filosofia kantiana um mero formalismo subjetivo. No entanto, desconsidera

a centralidade da obra de Kant. Kant, na sua Doutrina dos Elementos, esclarece que há uma

divisão no tratamento coerente com as coisas entre a Analítica e a Síntese. A contradição

entre sujeito e objeto através da coisa-em-si só poderia ser afirmada caso se ignorasse a

divisão central da Doutrina dos Elementos que possibilita a formação de ideias para a

razão kantiana. Isto quer dizer que não há a possibilidade de afirmar uma contradição entre

25 A característica mais marcante na obra de Lênin e que, talvez, seja pouco observada é a sua intenção política e
organizativa com a “vanguarda do proletariado”. Teoria e propaganda em Lênin se confundem até o ponto em
que se provoca uma confusão, a qual não permite que saibamos a linha divisória entre essas duas esferas. Em
seu panfleto The tasks of the russian social-democrats de 1897, Lenin fundamenta em que consiste a prática
política no esteio da luta de classes: “As atividade socialistas dos sociais-democratas russos consistem em
disseminar pela propaganda os ensinamentos do socialismo científico, na disseminação entre trabalhadores um
entendimento correto da sociedade atual e do sistema econômico, suas bases e seu desenvolvimento, um
entendimento de classes na sociedade russa, das suas interrelações, da luta entre elas, do papel da classe
trabalhadora neste processo, da sua atitude frente o declínio e o desenvolvimento das classes, frente o passado e
o futuro do capitalismo, um entendimento da tarefa histórica da social-democracia internacional e classe
trabalhadora russa”(a). Se assim for fundamentada a prática política dos sociais-democratas, então Lenin, sendo
um de seus principais organizadores, prevê, acima de tudo, a finalidade política em toda sua obra e, portanto, se
necessário, sua obra pode também ser considerada propagandística.
a)“The socialist activities of Russian Social-Democrats consist in spreading by propaganda the teachings of
scientific socialism, in spreading among the workers a proper understanding of the present social and economic
system, its basis and its development, an understanding of the various classes in Russian society, of their
interrelations, of the struggle between these classes, of the role of the working class in this struggle, of its
attitude towards the declining and the developing classes, towards the past and the future of capitalism, an
understanding of the historical task of international Social-Democracy and of the Russian working
class”(LENIN, 1976, vol. 2 p. 329)

24 “Having selected a passage from Kant where the thing-in-itself is regarded merely as a mental thing, a
thought entity, and not a real thing, Feuerbach directs his whole criticism against it. “... Therefore,” he says, “the
objects of the senses [the objects of experience] are for the mind only appearances, and not truth.... Yet the
thought entities are not actual objects for the mind! The Kantian philosophy is a contradiction between subject
and object, between entity and existence, thinking and being [...]” (Werke, II, S. 302-03). Feuerbach reproaches
Kant not because he assumes things-in-themselves, but because he does not grant them reality, i.e., objective
reality, because he regards them as mere thought, “thought entities”, and not as “entities possessing existence”,
i.e., real and actually existing. Feuerbach rebukes Kant for deviating from materialism.”(LENIN, 1976, vol. 14
p. 201)

18



o juízo analítico e o juízo sintético: estamos tratando de juízos com naturezas diferentes que

operam a formação de conceitos para as ideias da razão. Vale notar que para Kant há uma

diferença entre entendimento (submetido à experiência, unificado em fenômenos através de

regras) e razão (não submetido à experiência, unificado em regras do entendimento através de

princípios). As suas naturezas diferentes tornariam a obra de Kant uma obra original através

dos séculos. A suficiência lógica (perfeição lógica) só seria alcançada se houvesse a garantia

da verificação material de sua verdade. A verificação material da sua verdade seria uma

operação absolutamente em aberto, pois não seria autossuficiente, isto é, uma ideia que

se prova a si mesmo. Kant procura tornar o método baseado em hipóteses

(conhecimento apagógico) um método geral de abordagem do real. Kant, cabe ressaltar,

em suma, procura fundamentar a ligação transcendental entre a analítica transcendental e a

sintética transcendental ao conceber um uso transcendental à lógica. Ademais, apesar disso,

Feuerbach nos parece um ponto importante para ser melhor destrinchado em um momento

oportuno.

A reconquista da metafísica parece evidente, também, para outros que beberam

da fonte lenineana. Dentre eles, Lukács, em sua grande obra “Para uma Ontologia do Ser

Social”, ponderando as diferenças entre a ontologia hegeliana, recheada de “um ‘esterco de

contradições’”. Dada a originalidade lukacsiana, sua busca incessante por uma possível

ontologia de Marx confirmaria a identidade de Luporini entre o materialismo dialético e o

idealismo objetivo dialético, pois a dialética do materialismo necessariamente traria como

pressuposto a ontologia, ou melhor, a metafísica. Na citação abaixo, Lukács afirma que Hegel

projeta uma unidade entre a natureza e a história que não se limita a isso e, inclusive,

transcende dialeticamente a natureza:

“[...] Hegel quer assim, a seu modo, projetar uma ontologia em última
análise unitária para a natureza e a história, na qual a natureza constitui uma
base e uma pré-história muda, não intencional, da sociedade. [...] a dialética
da história desenvolve-se diretamente a partir da natureza, mas apresenta
categorias, conexões e legalidades qualitativamente novas, tão numerosas que
só podem ser derivadas da natureza em termos dialético-genéticos, enquanto
no conteúdo – e, portanto, também nas formas essenciais – vão nitidamente
além da natureza, distinguindo-se dela qualitativamente.” (LUKÁCS, 2012,
vol. 1 p. 130-131)

Por ora, para nosso intento, afasta-se da possibilidade de destrinchar atentamente a tal

transcendência hegeliana que Lukács descreve. No entanto, é oportuno observar que Hegel,

aos olhos lukacsianos, também busca a reconquista de uma metafísica, a qual inexistiu ao

longo dos últimos anos, até a publicação da Ciência da Lógica, e que privou a população civil

19



de um “santuário”26. E, no mais, para Lukács, ao admitir que Hegel procura projetar uma

ontologia “unitária para a natureza e a história”, procura unir esta perspectiva hegeliana com

o pensamento marxiano afirmando uma relação intrínseca entre teleologia e necessidade

histórica27. Aqui, cabe ressaltar mais uma vez que a questão que Luporini colocou em

debate no seu tempo, a crítica sobre a metafísica, foi deixada de fora por grandes

autores explicitamente marxistas.

Lukács, em Prefácio de 1967 de História e Consciência de Classe (2003), questiona

retoricamente se a expressão idealista de Hegel, isto é, o sujeito-objeto idêntico, seria apenas

uma metafísica-lógica. Pergunta ele:

Será que um sujeito-objeto idêntico é efetivamente produzido por um
autoconhecimento, por mais adequado que seja, mesmo que tenha como
conhecimento adequado do mundo social, ou seja, será que ele é produzido em
uma consciência de si, por mais completa que seja? Basta formular a questão
com precisão para respondê-la negativamente. [...] o proletariado como
sujeito-objeto idêntico da verdadeira história da humanidade não é uma
realização materialista que supera as construções de pensamentos idealistas,
mas muito mais um hegelianismo exacerbado, uma construção que tem a
intenção de ultrapassar objetivamente o próprio mestre, elevando-se acima de
toda realidade de maneira audaciosa. (LUKÁCS, 2003, p. 25)

Toda consciência para Lukács, isto é, tudo que se relaciona com a práxis, seria

também a expressão de uma consciência alienada, contradizendo o que disse em História e

Consciência de Classe. Apenas na medida em que estas relações humanas entram em conflito

com o ser, com sua essência humana pelo ser social, é que podemos observar a verdadeira

realização da práxis, a verdadeira conexão entre teleologia e necessidade histórica. No

entanto, Lukács não considerou a metafísica como problema fundamental da filosofia

burguesa, mas ressaltou que seria, na verdade, uma elevação “acima de toda realidade de

maneira audaciosa”, seria, em suma, a melhor expressão do marxismo28. Lukács, dessa forma,

procura indefinidamente a identidade sujeito-objeto para evitar o “subjetivismo kantiano”,

porém, limita-se em considerar a razão hegeliana, através do pleno devir, uma reflexão em si

suficiente para a expressão da práxis no marxismo.

28 Daqui podemos argumentar que a maneira que Lukács formula esta questão nesta passagem se relaciona mais
com o uso da metafísica em oposição à metafísica propriamente. Seria uma formulação similar ao uso do
princípio moral dado por Smith na sua Teoria dos Sentimentos Morais (2002) sem aprofundar o próprio
princípio moral (o uso em oposição ao conceito). No entanto, evitar a crítica contra a metafísica, e esta como
problema fundamental da filosofia burguesa, seria abdicar do início da incursão marxista nos fundamentos
racionais existentes. Lukács toma por pressuposto a crítica contra a metafísica e abre uma ambiguidade sobre
este fundamento ao longo do “amadurecimento” de sua obra. Talvez o sentido da propaganda revolucionária
siga de maneira explícita através destas nuances pouco observadas. Lukács, nunca é demais lembrar, é um
teórico do socialismo de caserna, como vimos em Robert Kurz (1993).

27 Ver: O Colapso da Modernidade (1993)
26 HEGEL, 2004, p. 3

20



Uma passagem importante que Luporini destaca se trata das páginas da Sagrada

Família que ironiza a crítica dos jovens hegelianos que assumem que se a substância não

seguir o “desenvolvimento até chegar ao conceito e à autoconsciência”, a substância acaba no

“romantismo”29, ou, para contemplar Luporini, no subjetivismo. Se assim pudermos afirmar,

o materialismo-dialético estaria preso na Crítica crítica dos jovens hegelianos. A acusação

que impõem sobre o subjetivismo da separação entre metafísica e ciência pressupõe nas

entrelinhas a evolução da razão para alcançar a auto-consciência. Não obstante, se

considerarmos correta esta apreciação, então poderíamos dizer, sem risco de incorrer em

algum erro, que o consagrado materialismo-dialético do século XX pode ser considerado

como propaganda, o que pode ser também encontrado em Lênin, a fonte de toda esta

literatura, assim como foi citado acima. Esta constatação não é menos importante, pois a

“ciência imortal do proletariado”, como era chamado o materialismo-dialético pelos Partidos

Comunistas na época, possui um conteúdo racional fora de sua teoria, o que só pode ser

compreendido com a abordagem de Luporini e Colletti.

Em suma, a restauração da metafísica que se torna um elemento comum entre o

idealismo objetivo de Hegel e o materialismo dialético é encarado como o ponto nodal que

permitirá decifrar, mais adiante, a crítica de Marx sobre Hegel e o foco de Luporini em torno

do criticismo kantiano.

c) Newton, Leibniz e o nascimento do pensamento de Kant

A revolução copernicana na filosofia dos séculos XVII e XVIII deve ser analisada

com maior atenção. Copérnico promoveu uma mudança profunda sobre o pensamento

humano. Os fundamentos de suas “descobertas” são consideradas até hoje nas ciências da

natureza. O fundamento básico de Copérnico foi a possibilidade da ciência da natureza ser

considerada fora da metafísica e, assim, creditando uma autossuficiência que até então nunca

possuiu.

Luporini afirma que a terminologia usada na linguagem físico-filosófica precede a

obra kantiana. Entende-se aqui por esta terminologia a distinção entre fenômeno e aparência e

a distinção entre aparência verdadeira e aparência falsa: todas elas nascidas do pensamento de

Copérnico. Na mecânica newtoniana, por exemplo, este problema assume uma importância

fundamental:

29 MARX, 2003, p. 151

21



[...] porque, através da sua generalização, conecta-se intrinsecamente
com o precedente [a velha questão da astronomia]. É antes tal conexão que
introduz no íntimo do sistema da gravitação universal30

Newton, em sua Principia, descreve em linhas gerais como seria a sua compreensão

sobre a mecânica das matérias. De acordo com ele, a apreensão do movimento verdadeiro é

de difícil descriminação:

Isto, de fato, é uma questão de grande dificuldade para descobrir, e
para, efetivamente, distinguir, os verdadeiros movimentos dos corpos
particulares da aparência; porque as partes deste espaço imóvel, no
qual esses movimentos são realizados, não aparecem na nossa
observação a partir dos nossos sentidos. Ainda assim, a situação não
nos desespera; pois temos alguns argumentos para nos guiar,
parcialmente vindos dos movimentos aparentes, que são as causa e
efeitos dos verdadeiros movimentos. [...] Mas as maneiras como nós
obtivemos os verdadeiros movimentos das causas, efeitos, e diferenças
aparentes, e o contrário, poderemos explicar mais largamente no
próximo tratado. Porque foi com este fim que compus.31

Não obstante, este novo pensamento, presente em Newton, descreve Luporini, já

estava presente, também, há mais tempo no pensamento físico-filosófico da época. Isto se

aflora em Copérnico e em Kepler na medida em que buscavam sair da sistematização

puramente matemática da astronomia e procuravam uma interpretação físico-matemática dos

fenômenos celestes (p. 49). O fator comum pelo qual esta discussão transcende o pensamento

do século XVIII se dá pela permanência da concepção de uma força oculta, isto é, uma força

atrás dos fenômenos que indicava, até então, necessariamente, a uma metafísica-física. Cabe

dizer aqui, aliás, a grande contribuição de Newton nesta seara físico-filosófica. Sua

contribuição reside na quando desconsidera de seu pensamento os fenômenos, aqui

entendidos como força oculta. A física newtoniana empreende um esforço para se

distanciar da força oculta dos fenômenos e impor uma ordem lógica plenamente

experimental. Só assim que podemos afirmar que Newton não seguiu os pensadores

anteriores no mesmo, por assim dizer, paradigma da metafísica-física. Isto concede a

Newton um espaço de destaque nesta época.

31 “It is indeed a matter of great difficulty to discover, and effectually to distinguish, the true motions of
particular bodies from the apparent; because the parts of that immovable space, in which those motions are
performed, do by no means come under the observation of our senses. Yet the thing is not altogether desperate;
for we have some arguments to guide us, partly from the apparent motions, which are the causes and effects of
the true motions. [...] But how we are to obtain the true motions from their causes, effects, and apparent
differences, and the converse, shall be explained more at large in the following treatise. For to this end it was
that I composed it.” (NEWTON, 1934, p. 12)

30 “[...] perché, attraverso la sua generalizzazione, si connette intrinsecamente col precedente. È anzi tale
connessione ad introdurre nell’intimo del sistema della gravitazione universale.” (LUPORINI, 1961, p. 48)

22



Luporini ressalta que há uma nítida mudança na forma metodológica da ciência na

idade moderna em comparação com os séculos anteriores. Apesar de uma trajetória

complexa, a ciência do século XVII não é caracterizada, no seu núcleo fundamental, como

um empirismo descritivo e catalogador, nem adota meramente a indução como único

instrumento. O grande problema que era colocado através dos séculos se propunha a

encontrar um critério que pudesse discriminar os fenômenos verdadeiros dos fenômenos

aparentes. A lógica dedutivo-indutiva era a expressão deste problema e, portanto, não a sua

alegada insuficiência. De acordo com Luporini:

De outro lado, a nova ciência foi constituída rompendo com o
verbalismo medieval, com as explicações ilusórias feitas de apenas
palavras, ou com as fantasias mágicas. A tudo isto se opõe a
mensuração e o cálculo matemático enquanto são capazes de exprimir
em leis gerais uma regularidade dos fenômenos que são isolados e que
se faz aparecer na construção indutivo-dedutiva do experimento.32

Apenas desta maneira que o “verbalismo medieval” foi rompido. E só foi possível

quando houve o isolamento da “qualidade primária” (referência a Locke), isto é, quando os

conceitos físicos, a saber, movimento, força, inércia, massa e assim por diante, apareceram

como uma construção indutivo-dedutiva. Todas as outras aparências deveriam se reduzir a

estas qualidades primárias para serem explicadas. Cabe destacar que, para Luporini, a

exigência de se compreender o movimento, a força, a inércia e a massa, na verdade, deu

origem à construção indutivo-dedutiva do pensamento físico-filosófico da época e não o

inverso. Simplesmente pela lógica indutivo-dedutiva, o pensamento aberto por Copérnico não

teria a valia que possui na história do pensamento humano.

Não obstante, para Luporini, a formação da nova ciência da natureza produziu, em um

primeiro momento, a necessidade da ciência da natureza ter consigo mesma uma metafísica

para sustentar sua autonomia metodológica. Aqui foi onde nasceu a compreensão do

racionalismo pré-kantiano. Na busca por se auto-afirmar fora da metafísica católica, a sua

autossuficiência só foi garantida, pela linguagem da época, quando assumiu a forma de uma

metafísica clássica. O sistema cartesiano, por exemplo, seria a máxima expressão da

autonomia da ciência e da conexão desta autonomia com a metafísica. Este tipo de autonomia

da ciência foi conquistada na medida em que Descartes construiu um sistema enraizado

32 D'altra parte la nuova scienza si è costituita rompendo col verbalismo medievale, con le spiegazioni illusorie,
fatte di sole parole, o con le fantasie magiche. A tutto ciò vengono opposti la misura e il calcolo matematici in
quanto riescono ad esprimere in leggi generali una regolarità dei fenomeni che viene isolata e fatta apparire nella
costruzione induttivo-deduttiva dell’esperimento. (LUPORINI, 1961, p. 51)

23



apenas na capacidade de se apreender fenômenos do mundo físico (de se distinguir os

fenômenos verdadeiros dos aparentes):

O que vem através da identificação da matéria com a extensão
real a qual se junta apenas a ‘propriedade’ do movimento. Propriedade
geométrica e quantidade de movimento são os únicos ingredientes
objetivos do mundo físico.33

A questão principal para Descartes é o movimento. E, a partir do movimento, Descartes

poderia compreender e desenvolver a apreensão física do mundo. O movimento, ou melhor, a

quantidade de movimento, para ele, seria o prisma para que o mundo das coisas pudesse

ganhar vida, pois foi deste princípio que Descartes desenvolveu a hipótese, ou o modelo, do

vórtex. Para Descartes, a quantidade de movimento não pode ser constante e, por essa razão,

só poderia ter sido introduzida por Deus. Luporini diz que a resolução cartesiana da relação

da força no movimento, no entanto, não se sustenta, pois essa relação se mostrava bem mais

complexa segundo as exigências da ciência experimental e porque a resolução parecia não

menos inadequada que as outras propriedades da matéria em propriedades geométricas de

extensão pura (algo similar com Leibniz). Isto é, o pensamento cartesiano ainda se mostrava

aquém das exigências das propriedades da matéria: não cumpria a totalização lógica do

movimento real34.

Daqui, podemos trazer a compreensão de Martin Heidegger35 que a metafísica sempre

foi considerada através dos séculos como a metodologia básica da física, isto é, o “depois” ou

o “que segue” (meta) da física. Heidegger, em seu livro “Kant and the Problem of

Metaphysics” (1965), levanta algumas questões para melhor compreender o papel da

metafísica na idade moderna. Como a metafísica é a metodologia da física, estaríamos

tratando, então, quando discorremos sobre metafísica, acerca da primeira compreensão que

baseia a constituição dos juízos, como Heidegger descreveu. Mas que tipo de conhecimento é

encontrado pela compreensão ontológica (aqui pensada como a compreensão primeira da

metafísica do ser)? Através dessa pergunta, assume-se que algo é sabido e, o que é sabido,

pertence ao ser (Seindes), independente do que for experimentado ou determinado. Este “o

que” (Wassein) do ser é trazido a priori pelo conhecimento ontológico anterior a qualquer

conhecimento ôntico36 (determinado pelo Dasein, ser aí) embora sirva para condicioná-lo.

36 Dasein para Heidegger seria a circunstancialidade local e temporal da determinação do ser (Seindes).
35 Último metafísico do pensamento ocidental, de acordo com Colletti. Ver: Ultrapassando o Marxismo (1983).
34 LUPORINI, 1961, p. 54

33 “Il che avviene attraverso l’identificazione della materia con l’estensione reale a cui si aggiunge solo la
‘proprietà’ del moto. Proprietà geometriche e quantità di moto sono gli unici ingredienti oggettivi del mondo
fisico.” (LUPORINI, 1961, p. 53)

24



Conhecimento que traz a realidade (Wasgehalt) do ser, conhecimento que se revela como o

próprio ser, Kant, na visão heideggeriana, chamaria de conhecimento que revela a essência,

ou melhor, o juízo sintético. Assim, para Heidegger, ao tratar sobre Kant, a questão da

possibilidade do conhecimento ontológico se torna o problema da essência nos juízos

sintéticos a priori37.

Ademais a separação característica entre onticidade e ontologia na obra heideggeriana

para justificar a circunstancialidade do ser através do tempo, Heidegger seria um bom

contraexemplo da perspectiva de Luporini, pois eles se encontram diametralmente

antagônicos sobre a colocação dos problemas encontrados em Kant. Heidegger rejeita a

possibilidade de Kant ser um filósofo que instaura simplesmente uma “teoria do

conhecimento”. Enquanto Luporini trata da construção material da lógica kantiana, ao longo

da reviravolta copernicana do pensamento humano sobre as ciências da natureza, Heidegger

busca, apenas, os aspectos imutáveis na obra de Kant (espaço e tempo) para encontrar uma

ontologia fundamental. Estes aspectos imutáveis são as verificações ontológicas, pois apenas

indicariam a possibilidade ontológica: qualquer perspectiva que considere Kant como um

pensador das ciências positivas desconsidera “a interpretação usual da estética e analítica

transcendentais”38 e

não toca em que é essencial na Crítica da Razão Pura, o qual dentro
dela a ontologia como metaphysica generalis, isto é, como parte
essencial da metafísica como um todo, é fornecida com a fundação e,
pela primeira vez, revelada para o que ela é em si.39

Não é à toa que Heidegger indicará que, em Kant, a metafísica reside na sua

concepção dos juízos sintéticos a priori. Aqui permanece uma questão de particular

relevância. Trata-se aqui de constatar que a metafísica surge da construção de uma

metodologia pura em que seria válida para a análise e para a seleção de qualquer objeto (sem

restrição, ou melhor, com uma restrição aparente dada pelo tempo). No entanto, isto parece

desconsiderar o contexto que surgiu a obra de Kant. Mesmo para Heidegger, a compreensão

metafísica de Kant está fundamentada primeiro em preceitos negativos e, só depois, em

preceitos positivos. Por isso que Heidegger indica que a metafísica kantiana é apenas uma

39 “does not touch upon what is essential in the Critique, that therein ontology as metaphysica generalis, i.e., as
the essential part of metaphysics as a whole, is provided with a foundation and, for the first time, revealed for
what it is in itself”. (HEIDEGGER, 1965, p. 21)

38 “[...] the usual interpretation of the aesthetic and transcendental analytic” (HEIDEGGER, 1965, p. 21)
37 HEIDEGGER, 1965, p. 18

25



possibilidade40. Heidegger descaracteriza o contexto de Kant para fundamentar seu

pensamento ontológico. Ao passo que Luporini encontra no contexto de Kant a

expressão de sua obra. Aqui floresce a descrição luporiniana do problema da coisa em si em

Kant. Para Kant, sua busca não permaneceria apenas dentro da coisa em si. Luporini observa

que a busca de Kant seria a composição sensível dos fenômenos da coisa em si e não o foco

integral apenas em sua interioridade, algo que será melhor explicado no próximo tópico.

Por ora, basta-nos reposicionar o debate que há através dos tempos sobre o problema

fundamental da física através dos séculos. O problema da coisa em si nasce do que chama de

“embate histórico” entre Newton e Leibniz. Luporini dá um espaço privilegiado para este

“embate histórico”. Para Newton, as reduções e a generalização da qualidade primária

(gravitação universal) têm importância fundamental. Mas isto originariamente era

preocupação da astronomia. Na época em que Newton escreveu, a astronomia assume um

papel de ciência não apenas empírico-matemática, mas também experimental, isto é,

físico-matemática. Isto, aliás, de acordo com Luporini, já está contido em Galileu41. A

importância desta constatação reside na influência que Copérnico produziu na formação das

ciências da natureza e como que Newton preserva estes fundamentos. Leibniz,

41 A astronomia galileana guarda um nexo histórico com o copernicanismo. Luporini, em nota de rodapé,
destaca uma passagem da obra de A. Banfi em que destrincha o pensamento de Galileu como um pensamento
que funda, também, a astronomia como ciência física fora da metafísica. Isto ocorre de maneira similar em
Copérnico: “L’importanza della teoria copernicana sta in ciò, ch’essa libera in questo campo la ricerca
scientifica - e si tratta ancora di scienza empirica d’osservazione - dalla duplice soggezione dell’esperienza
comune e della concezione metafisica. Nello stesso tempo l’interpretazione matematica, diretta a render conto
più esatto dei fenomeni, non si chiude nella sua astrattezza, ma per la sua stessa semplicità tende ad apparire
come interpretazione fisica, sgombra d’ogni portata filosofica. Ora, mentre il suo valore matematico fu con
relativa larghezza accettato nel senso di una maggiore semplicità dei calcoli astronomici, la sua portata fisica fu
messa in dubbio, come quella che urtava tanto contro l’esperienza comune, quanto contro il sapere metafisico
tradizionale con quei sensi e valori che ad esso erano congiunti” (LUPORINI, 1961, p. 105). Esta descrição
reitera a ambiguidade com que a revolução copernicana se desenhou ao longo dos séculos.

40 Uma possibilidade gerada pela temporalidade da percepção pessoal, de acordo com Heidegger. No entanto,
Heidegger acusa que Kant é forçado a rejeitar o caráter temporal do sujeito para assumir o princípio da
contradição. Nesse sentido, há uma ambiguidade sem solução na obra de Kant para Heidegger. “It is once
obvious, therefore, that time as pure self-affection is not found ‘in the mind’ ‘beside’ pure apperception. On the
contrary, as the basis of the possibility of selfhood, time is already included in pure apperception and first
enables the mind to be what it is. [...] The pure finite self has in itself a temporal character. Therefore, if the ego,
i.e., pure reason, is essentially temporal, the fundamental determination which Kant provides for transcendental
apperception must first become intelligible through this temporal character. [...] Because of his orientation on
the non-original essence of time, Kant is forced to deny all temporal character to ‘the principle of contradiction’.
It would be contrary to sense to try to effect an essential determination of primordial time itself with the aid of
what is derived from it. The ego cannot be conceived as temporal, i.e., intra-temporal, precisely because the self
originally and in its innermost essence is time itself. Pure sensibility (time) and pure reason are not only
homogeneous, they belong together in the unity of the same essence which makes possible the finitude of
human subjectivity in its totality.” (HEIDEGGER, 1965, p. 196-197 e p. 200/201). Para Luporini, é justamente
desta anfibolia apontada por Kant em suas notas que manifesta a continuidade do problema da metafísica até a
data em que escreve e, portanto, não haveria uma solução dialético-positiva.

26



diferentemente, assim como em Descartes, retoma a metafísica como problema central do

pensamento:

Com Leibniz, a metafísica irrompe novamente, assim como sua
base moderna, em um contato contínuo com a física. Ou, que seja, do
mundo físico se passa continuamente a um mundo metafísico como
elemento de explicação da sua fenomenalidade, e a articulação delas é
indissolúvel.42

Para Newton, atrás dos fenômenos celestes e terrenos, emerge como causa certas

forças ocultas que se reconduzem ao princípio unitário do sistema de gravitação

universal. Se Luporini encarou esta afirmativa newtoniana como a causa última, isto é, como

a origem do princípio universal, para Newton, isto permanece totalmente em aberto. Esta

conduta com os estudos físicos foi uma novidade no século XVII. A solução se há ou não há

uma causa última das leis do universo estão submetidas ao aprofundamento científico que

pode resolvê-la como também pode deixá-la sem solução. Ou seja, Newton não guarda

nenhuma responsabilidade com o princípio universal da gravidade. Newton pode afirmar que

o princípio universal provém do fenômeno, da força oculta, mas não permanecerá no terreno

da força oculta para demonstrá-lo. E é somente por isso que se lança em uma lógica indutiva

e não em uma verificação metafísica da natureza. O princípio universal é necessário para

abrir caminho para “descobertas” de grande vulto, mas sua causa não limitaria a exposição

das leis físicas.

Eu gostaria que pudéssemos derivar o resto dos fenômenos da
natureza pelo mesmo tipo de raciocínio dos princípios mecânicos,
porque sou induzido por várias razões que corpos, por algumas causas
ainda desconhecidas, são impelidos mutuamente um contra o outro, e
são coerentes em figuras regulares, ou são repelidos e se afastam um do
outro. Essas forças sendo desconhecidas, filósofos até agora tentaram
procurar a natureza em vão; mas eu espero que os princípios aqui
descritos fornecerão alguma luz para este ou algum método mais
verdadeiro da filosofia.43

Mais adiante, ainda no Principia, Newton escreve:

43 “I wish we could derive the rest of the phenomena of Nature by the same kind of reasoning from mechanical
principles, for I am induced by many reasons bodies, by some causes hitherto unknown, are either mutually
impelled towards one another, and cohere in regular figures, or are repelled and recede from one another. These
forces being unknown, philosophers have hitherto attempted the search of Nature in vain; but I hope the
principles here laid down will afford some light either to this or some truer method of philosophy.” (NEWTON,
1934, vol. 1 p. XVIII)

42 “Con Leibniz la metafisica irrompe nuovamente, benché su basi moderne, in un contatto continuo con la
fisica. O, se vogliamo, dal mondo fisico si passa continuamente a un mondo metafisico come elemento di
spiegazione della sua fenomenicità, e la loro articolazione è indissolubile.” (LUPORINI, 1961, p. 55)

27



Mas até então eu não fui capaz de descobrir a causa dessas
propriedades da gravidade dos fenômenos, e não construo hipóteses;
pois qualquer coisa que não é deduzida de um fenômeno é chamado de
hipótese; e as hipóteses, sejam metafísicas ou físicas, sejam qualidade
ocultas ou mecânicas, não têm lugar na filosofia experimental. Nesta
filosofia, proposições particulares são inferidas dos fenômenos e, a
partir disso, geradas em geral por indução. Assim, foi por isso que a
impenetrabilidade, a mobilidade, e a força impulsiva dos corpos, e as
leis de movimento e da gravidade, foram descobertas. E, para nós é o
bastante que a gravidade exista, e aja de acordo com as leis que nós
explicamos, e sirva abundantemente para explicar todos os movimentos
dos corpos celestes e do nosso mar.44

A transformação no foco da força oculta em princípio universal, do qual as leis da

natureza surgiram, norteou Newton a “descobrir” as leis do movimento e da gravidade.

A força oculta deixa lugar para o experimentalismo alcançado através do princípio

universal. Esta transformação do qual Luporini cita não é menos importante. Este substratum

como chamará Colletti, acompanhará, por exemplo, definitivamente toda a obra de Kant até

conformar sua perspectiva em torno da coisa em si.

Em suma, Luporini considera que Kant desenvolve seu pensamento no terreno

newtoniano e não no terreno leibniziano. Isto é, a distinção kantiana entre aparência,

fenômeno e coisa em si bebe diretamente da fonte newtoniana da exclusão das forças

ocultas e da positivação do conhecimento experimental/sensorial em categorias puras.

Diferentemente do que Heidegger poderia julgar, Luporini não despreza o pensamento

kantiano apenas como mera “teoria do conhecimento”. A teoria do conhecimento

desenvolvida por Kant é de ordem completamente original. A sua distinção entre

fenômeno e coisa em si dará a possibilidade ao arcabouço experimental se fundar com

uma lógica própria afastada da metafísica. As hipóteses, para Kant, não serão mais

erigidas diretamente a partir de fenômenos ocultos, como diz Newton. Mas sim de um

entendimento submetido à intuição sensível.

44 “But hitherto I have not been able to discover the cause of those properties of gravity from phenomena, and I
frame no hypotheses; for whatever is not deduced from the phenomena is to be called an hypothesis; and
hypotheses, whether metaphysical of physical, whether of occult qualities or mechanical, have no place in
experimental philosophy. In this philosophy particular propositions are inferred from the phenomena, and
afterwards rendered general by induction. Thus it was that the impenetrability, the mobility, and the impulsive
force of bodies, and the laws of motion and of gravitation, were discovered. And to us it is enough that gravity
does really exist, and act according to the laws which we have explained, and abundantly serves to account for
all the motions of the celestial bodies, and of our sea.” (NEWTON, 1934, vol. 2 p. 547)

28



O desconhecido, que está atrás dos fenômenos, não foi contruído
racionalmente, mas foi observado através desses em um processo
científico indefinidamente aberto.45

Por ora, tudo está em aberto. A tese não guarda nenhuma responsabilidade com

sua origem, mas sim com suas consequências.

d) O problema metafísico da interioridade da coisa em si

Como vimos, a distinção entre aparência, fenômeno e coisa em si foi o divisor de

águas do pensamento kantiano. Agora, basta-nos compreender, de maneira geral, como essa

distinção se sucedeu. Em nota de rodapé, Luporini já adianta que qualquer pensador que

ainda possuir confiança com o pensamento filosófico de Descartes não verá qualquer

maravilha nas distinções fundamentais kantianas:

Que Kant distinguiu um ‘fora de nós’ metafísico (no significado
de um ser ‘independentemente’ do nosso ser e do nosso conhecer) de um
‘fora’ como relação no espaço, isto não pode causar boa impressão a
quem tenha qualquer confiança com o pensamento filosófico de
Descartes em mente (se se considera, por exemplo, as distinções entre
espaço e extensão, entre duração ou repetição e tempo, e assim por
diante, nas suas várias configurações em Descartes ou em Leibniz, e
nisto que implica nas observações do real. A questão se conecta àquela
da absoluta interioridade das coisas, não menos presente na tradição
empirista que naquela racionalista).46

Kant, para Luporini, não busca apenas a interioridade da coisa em si. O que isto quer

dizer? A interioridade da coisa em si, neste caso, seria assumida como absoluta. No entanto,

ela só poderia condicionar o entendimento puro (transcendental) se fosse considerada na sua

relação com o externo. A divisão entre relação interna e externa provém da caracterização do

objeto em si. Um objeto do entendimento puro só é interno se não possui qualquer relação

com algo diferente de si. Não obstante, se se tomar os objetos como dados na sua

46 “Che Kant distinguesse un ‘fuori di noi’ metafisico (nel significato di un esserci ‘indipendentemente’ dal
nostro essere e dal nostro conoscere) da un ‘fuori’ come relazione nello spazio, non può fare alcuna meraviglia a
chi abbia qualche confidenza col pensiero filosofico da Cartesio in giù (si pensi, ad esempio, alle distinzioni fra
spazio ed estensione, fra durata o ripetizione e tempo, e così via, nel loro vario configurarsi in Cartesio o in
Leibniz, e in ciò che esse implicano nei riguardi del reale. La questione si collega a quella della assoluta
interiorità o internità delle cose, non meno presente nella tradizione empiristica che in quella razionalistica)”
(LUPORINI, 1961, p. 104)

45 “L’ignoto che sta dietro i fenomeni non è da costruirsi razionalisticamente, ma da guadagnarsi attraverso di
essi in un processo scientifico indefinidamente aperto.” (LUPORINI, 1961, p. 56)

29



interioridade, se se intelectualizar os fenômenos, como o faz Leibniz, o fenômeno perde sua

conexão com a intuição empírica para se confinar como uma mônada: transforma-se em uma

mera comparação de conceitos.

Como objeto do entendimento puro, ao contrário, cada
substância deve ter dentro de si determinações e forças que pertencem a
sua realidade interna. O que posso pensar dos acidentes internos exceto
daqueles que meu sentido interno me oferece? - nomeadamente aquele
que é também em si pensamento ou que é análogo a isso. Assim, porque
ele representou eles como noumeno, deixando de fora do pensamento
tudo que poderia significar relação exterior, assim, inclusive,
composição, Leibniz elaborou todas as substâncias, mesmo as
constituintes de matéria, simples sujeitos dados com poderes de
representação, em uma palavra, mônadas.47

Cabe destacar o significado de uma mônada. A mônada surgiu com maior relevo na

filosofia de Leibniz e se refere aos elementos irredutíveis e formais de sua filosofia. No

entanto, trata-se de elementos não materiais, pois para Leibniz não há unidade na matéria,

mas sim apenas uma unidade formal e substancial. Dessa forma, a mônada, para formar um

composto, deveria, necessariamente, pré-determinar uma harmonia para, assim, prevalecer

sua unidade formal. Em uma carta a Fardella, no ano de 1696:

[...] a realidade parece-me consistir, em suma, na verdadeira
noção de mónada, quer dizer, de unidade real; esta unidade é um átomo
formal, pois não há átomo material e não há verdadeira unidade na
matéria; esta unidade é um ponto substancial, uma essência, enquanto
que o ponto matemático não é mais do que um modo. (LEIBNIZ, 2017,
p. 26)

Nunca é demais lembrar que, para Luporini, Kant se influenciou por Newton e não

por Leibniz. Isto é de particular importância dado que a visão de algum pensador com o

cogito cartesiano em mente poderá mal interpretar o foco de Kant. Na “Nota sobre a

Anfibolia dos Conceitos da Reflexão” na Crítica da Razão Pura, Kant explica o porquê de

não assumir a interioridade absoluta da coisa em si:

Por esta mesma razão, no entanto, seu princípio da possibilidade
da comunidade de substâncias entre si também tinha de ser uma
harmonia pré determinada e não poderia ser uma influência física.
Desde então, tudo é apenas interno, isto é, ocupado com sua própria

47 “As object of the pure understanding, on the contrary, every substance must have inner determinations and
forces that pertain to its inner reality. Yet what can I think of as inner accidents except for those which my inner
sense offers me? - namely that which is either itself thinking or which is analogous to one. Thus because he
represented them as noumena, taking away in thought everything that might signify outer relation, thus even
composition, Leibniz made out of all substances, even the constituents of matter, simple subjects gifted with
powers of representation, in a word, monads.” (KANT, 1998, A266)

30



representação, o estado das representações de uma substância poderia
não permanecer em qualquer conexão eficaz de qualquer forma com
outra, mas alguma terceira causa influenciando toda elas tem que fazer
seus estados corresponder entre si, não, para ter certeza, através de uma
assistência especialmente trazida para cada caso (systema assistentiae),
mas, na verdade, através da unidade da ideia de uma causa válida por
todas, na qual, em concordância com as leis gerais, eles devem todos
juntos adquirir suas existência e persistência, assim também suas
correspondências recíprocas com cada um.48

Buscar a absoluta interioridade da coisa em si, como Leibniz propunha, seria

impor uma composição através do entendimento sobre algo que deveria ser totalmente

sensível. Criar mônadas que se bastam pela sua determinação interna seria

necessariamente impor uma predeterminação ideal sobre sua relação externa. A relação

externa, que seria a expressão da harmonia e da união na ligação entre as substâncias, seria

feita por uma terceira causa implícita no entendimento. Ou seja, trocando em miúdos, seria

a constatação de um idealismo, seria a constatação de uma extorsão da realidade por

um mero conceito e não uma expressão da realidade física.

Kant, na visão de Luporini, procuraria trazer a substância e a matéria para o campo

dos fenômenos. Isto quer dizer que a preocupação kantiana reside na tentativa de buscar

uma intuição formal para que a sensibilidade subjetiva não se perdesse em meras

representações esparsas no tempo e espaço. Kant elaboraria rigidamente a recondução das

distinções e separações dos fundamentos do conhecimento na constituição natural do

homem49. Só assim que há o nascimento da busca de Kant pela formalidade do tempo e do

espaço frente ao argumento leibniziano das mônadas. Neste sentido, Kant não procura na

coisa em si apenas uma interioridade ou uma intimidade nas coisas. A coisa em si seria

apenas um em si (an sich): a coisa em si mesma que permanece incognoscível em oposição à

coisa como aparece a nós (fenômeno).

A coisa em si, assim como para Heidegger, é comumente encarada possuindo um

fundamento teológico. Este fundamento teológico da coisa em si necessita ser melhor

explicado.  O que parece ser um fundo teológico, diz Luporini, não pode ser tomado sozinho:

49 LUPORINI, 1961, p. 59

48 “For this very reason, however, his principle of the possible community of substances among themselves
also had to be predetermined harmony and could not be a physical influence. For since everything is only
internal, i.e., occupied with its own representations, the state of the representations of one substance could not
stand in any efficacious connection at all with that of another, but some third cause influencing all of them had
to make their states correspond to one another, not, to be sure, through occasional assistance specially brought
about in each case (systema assistentiae), but rather through the unity of the idea of one cause valid for all, from
which, in accordance with general laws, they must all together acquire their existence and persistence, thus also
their reciprocal correspondence with each other.” (KANT, 1998, A275)

31



Mas se se observa um pouco mais profundo, vê-se que o único
aspecto não pode vir separado do outro. E isto também sem levantar a
questão do obscuro fundo teológico que parece se destacar atrás do
conceito da coisa em si, enquanto esta é o objeto, seja apenas
presumível, de um intelecto originário, criador da mesma existência, isto
é, de uma intuição intelectual que não pode ser senão a consciência
divina. Não apenas a íntima substancialidade newtoniana das coisas,
incognoscíveis para o homem, é, exatamente por isso, pensada como
<coisa em si>: mas a coisa em si kantiana, por sua vez, não pode
escapar da implícita postulação de uma absoluta interioridade.50

A fundamentação da coisa em si em Kant, quando parece possuir um fundo teológico,

teria de demonstrar o postulado implícito da absoluta interioridade da coisa em si. No

entanto, acabamos de atestar que Kant não compartilha de tal afirmação. A crítica de Kant a

Leibniz, não obstante, é feita pela invalidação da correspondência entre o externo e o interno.

O que Kant quer dizer com isso? Kant, na verdade, empreende em toda sua obra a

reconstituição dos elementos do entendimento puro. O entendimento puro seria limitado pelo

campo da aparência dos fenômenos que, por sua vez, permaneceria dentro da coisa em si. Isto

é fundamental na obra kantiana, pois o que não tem “lugar nem direito” (luogo e diritto)

como fenômeno se mantém dentro da coisa em si mas como númeno. O externo não seria

pensado sem algo de interno e, vice-versa, não poderíamos pensar em nada de interno sem

algo de externo. Nesse sentido, Luporini diz:

Kant, então, pôs suas mãos sobre uma grande verdade, isto é,
que em essência não existe interioridade ou intimidade das coisas; que
não há nelas, como disse Goethe, <weder Kern noch Schale>: mas esta
verdade ele a limitou àquele campo da aparência fenomênica que, por
sua vez, de acordo com ele, corresponde à <coisa em si>.51

Kant subverte, portanto, a compreensão da intelectualização dos fenômenos de

Leibniz. Se a interioridade absoluta da coisa em si não existe, necessariamente teríamos

que lidar com uma composição sensível dos objetos. Nesse sentido que a perspectiva

kantiana procura dividir em dois campos distintos as fontes da representação do

51 “Kant ha dunque posto le mani su una grande verità, e cioè che in natura non esiste internità o interiorità delle
cose; che non vi è in essa, come dirà Goethe, <weder Kern noch Schale>: ma questa verità egli l’ha limitata a
quel campo dell’apparire fenomenico che a sua volta, secondo lui, rimanda alla <cosa in sé>.” (LUPORINI,
1961, p. 61)

50 “Ma se si guarda un pò più in profondo, si vede che l’uno aspetto non può venir separato dall’altro. E ciò
anche senza andare a sollevare la questione dell’oscuro fondo teologico che sembra profilarsi dietro al concetto
della cosa in sé, in quanto essa è l’oggetto, sia pur soltanto presuntivo, di un intelletto originario, creatore della
stessa esistenza, cioè di una intuizione intellettuale che non può essere se non la conoscenza divina. Non solo la
newtoniana intima sostanzialità delle cose, inconoscibile per l’uomo, è, appunto per questo, pensata come <cosa
in sé>: ma la cosa in sé kantiana, d’altro canto, non riesce a sfuggire alla implicita postulazione di una assoluta
internità.” (LUPORINI, 1961, p. 60)

32



entendimento (conceitos) e as fontes da sensibilidade (objetos). A ligação entre si é a

tarefa do tópico transcendental que opera a tão famosa reflexão transcendental.

É claro, se eu reconheço uma gota de água como uma coisa em
si mesma em todas suas determinações internas, eu não posso
considerar qualquer outra gota diferente da outra se todo o conceito da
anterior for idêntica com a última. Mas se for na aparência do espaço,
então terá seu lugar não meramente no entendimento (sob conceitos),
mas também na intuição sensível exterior (no espaço), e desde que os
espaços físicos são todos indiferentes no quesito das suas determinações
internas das coisas, o lugar = b pode admitir prontamente uma coisa
que é totalmente similar e igual a outra no lugar = a por maior que a
diferença interna do primeiro fosse do segundo. Sem mais
considerações, a diferença no lugar já faz a multiplicidade e distinção
dos objetos como aparência não apenas possível em si mesma mas
também necessária. Assim, a lei dos indiscerníveis (putative law) não é a
lei da natureza. É apenas uma regra analítica ou uma comparação de
coisas através de meros conceitos.52

A ruptura com a lei dos indiscerníveis (putative law) de Leibniz no campo das leis da

natureza é a maior contribuição de Kant em seu tempo. A busca pela composição de dois

campos distintos entre analítica/sintética e razão abriu uma gama variada de possibilidades no

pensamento humano de conceber conceitos que não sejam autossuficientes ou “autômatos

que se provam a si mesmos”53. A compreensão da possibilidade real que a mecânica do

século XVIII proporcionou para além do entendimento é a fonte de toda descoberta de Kant.

O entendimento puro só o é enquanto tal se possuir uma ligação com o objeto sensível

originado da intuição sensível.

Cabe aqui relacionar esta passagem de Kant com uma passagem da obra de Marx. A

crítica empreendida por Marx contra o idealismo republicano dos Jovens Hegelianos é similar

a crítica feita por Kant a Leibniz. Marx diz:

[...] a liberdade é o direito de fazer tudo o que não cause dano
aos outros. Os limites dentro dos quais cada um pode actuar sem
prejudicar os outros são determinados pela lei, tal como a fronteira
entre dois campos é assinalada por uma estaca. Trata-se da liberdade do
homem enquanto mónada isolada, retirado para o interior de si mesmo.

53 MARX, 2003, p. 96

52 “Of course, if I know a drop of water as a thing in itself according to all of its inner determinations, I cannot
let any one drop count as different from another if the entire concept of the former is identical with that of the
latter. But if it is an appearance in space, then it has its place not merely in the understanding (under concepts),
but also in the sensible outer intuition (in space), and since the physical places are entirely indifferent with
regard to the inner determinations of the things, a place = b can just as readily accept a thing that is fully similar
and equal to another in a place = a as it could if the former were ever so internally different from the latter.
Without further conditions, the difference in place already makes the multiplicity and distinction of objects as
appearances not only possible in itself but also necessary. Thus that putative law is no law of nature. It is simply
an analytical rule or comparison of things through mere concepts.” (KANT, 1998, A272)

33



[...] A «igualdade» não tem aqui significado político. É apenas o igual
direito à liberdade, como antes foi definido; a saber, todo o homem é
igualmente considerado como mónada auto-suficiente. (MARX, 1844, p.
24-25)

Esta mônada autossuficiente seria similar à lei dos indiscerníveis de Leibniz. Os

elementos de Leibniz possuem apenas determinações internas e suas relações externas não

são submetidas à verificação material. Isto quer dizer que, no caso da liberdade como direito

fundamental, a sua expressão imediata seria o egoísmo, pois a composição ideal de egoísmos

na sociedade seria a garantia da guerra de todos contra todos. A segurança nesta sociedade

não elevaria, para Marx, “a sociedade civil acima do próprio egoísmo. A segurança surge

antes como a garantia do seu egoísmo”54.

A partir dos temas discutidos na Anfibolia, Luporini diz que já havia neste texto os

germes da construção dialética e dinâmica positiva que Hegel empreenderia depois.

Considera também que a discussão filosófico-científica dos séculos XVII e XVIII ultrapassa

o âmbito de sua época. E apenas nesse sentido que complementa dizendo que a solução

dialética não é uma resposta suficiente. Para isso, retoma uma passagem de Kant em 1763,

quando debateu com os metafísicos, que seria necessário “ter os olhos abertos aos novos

dados e elementos da ciência”55. Luporini termina clamando por uma atenção maior à ciência

ao longo do século XX e as transformações em curso sobre a divisibilidade da matéria e

outros pontos.

e) Conclusão

O pensamento de Kant é algo inédito na história da filosofia que tenhamos registro.

Ao retomarmos o contexto da obra de Kant, percebemos o caráter experimental de sua

contribuição que, como vimos, vem diretamente de Newton através de David Hume (não é

necessário ver todas essas relações em seu detalhe). Luporini parece nos alertar durante toda

a sua obra para uma melhor compreensão da tal “ideia de mundo” implícita em Kant, isto é,

da ideia de mundo moral. Não obstante esta ideia estar entranhada na visão liberal de mundo,

a perspectiva kantiana, de fato, seria impotente, como assinala Hegel56. E só seria impotente,

pois entraria em conflito direto com o mundo da sensibilidade que contradiria diretamente a

ideia de harmonia lógica que a crítica kantiana tanto busca. Kant deu espaço para o

56 LUPORINI, 1961, p. 80
55 LUPORINI, 1961, p. 78
54 MARX, 1844, p. 25

34



pessimismo e a “negatividade” do pensamento lógico. Kant abriu uma possibilidade real

para que o pessimismo reinasse em cima da ilusão burguesa de uma paz perpétua sob o

jugo da propriedade privada.

A Paz Perpétua (1795) seria a tentativa de ligar idealmente os egoísmos da sociedade

burguesa em uma grande harmonia social57. No entanto, o próprio Kant deu as possibilidades

reais para que isto não ocorresse. Considerar possível uma composição harmônica dos

direitos fundamentais do homem, isto é, das mônadas que se retraem em si mesmas, seria

admitir a existência de conceitos simples e irredutíveis, assim como em Leibniz. No entanto,

Kant envereda por outro caminho. Procura positivar a sensibilidade, o mundo físico, através

dos juízos sintéticos a priori. Isto quer dizer que procura, também, conceitos simples, pois

conserva uma desconsideração à percepção e traduz como idêntico a geometria e o mundo

físico. Porém, sua positivação se dá de maneira diversa a de Leibniz, como veremos na

Mecânica de Kant. Os conceitos com que trabalha não são construídos através da

generalização do simples em uma lei dos indiscerníveis, como em Leibniz. Nunca é demais

enfatizar que o caminho de Kant é a divisão central da Doutrina dos Elementos. Esta divisão

central abre espaço para a sensibilidade possuir seus próprios objetos e não ser meras relações

entre conceitos. Apesar disso, a fundamentação da harmonia social proposta por Kant n’A

Paz Perpétua (1795) parece estar envolta do idealismo apontado por ele mesmo na Anfibolia.

Seria nesta medida que os temas tratados na Anfibolia possuem particular importância de

serem retomados. A síntese desta parte seria a seguinte:

Kant >> Divisão na Doutrina dos Elementos

Divisão na Doutrina dos Elementos >> Divisão entre Entendimento e Razão

Entendimento >> opera conceitos que permanecem nos limites da experiência

(imanente)

- Divisão na Doutrina dos Elementos >> Analítica e Síntese

- Analítica >> Juízos baseados em conceitos

- Síntese >> Juízos baseados em objetos

- Analítica =/= Síntese

- Analítica e Síntese >> Conceitos puros

Razão >> opera conceitos que transcendem os limites da experiência (transcendente)

- Divisão de ideias na Razão

57 LUPORINI, 1961, p. 80

35



- Ideia de alma

- Ideia de mundo

- Ideia de Deus

Ideia de mundo >> Paz Perpétua

Paz perpétua >> seria similar aos Conceitos Simples

Conceitos Simples >> impedem composições não ideais (sintéticas, isto é, puras)

Marx >> parece retomar a crítica de Kant a Leibniz e aplica-a no seio da política

Kant =/= Marx

A liberdade, para Kant, só se fundamenta com a causalidade (aqui expressada pela

razão pura). Por sua vez, a causalidade, em Kant, entra em guerra explícita contra a

sensibilidade (aqui expressada pela sintética), tornando sua concepção de mundo uma

concepção baseada em uma antinomia sem solução: na principal e mais fundamental

antinomia sem solução da sociedade burguesa. Esta antinomia, ambiguidade, anfibolia

(qualquer nome que possamos dar), só possui relevância, para nós, agora, na medida em que

vivemos sob o jugo da propriedade privada e da troca58. Vivemos sob o jugo das leis dos

indiscerníveis da sociedade burguesa (liberdade, igualdade e fraternidade), dos conceitos

simples irredutíveis que se explicam em si mesmos. Esta antinomia só se revela fundamental

se tivermos sob perspectiva a indignação como pathos da crítica: uma arma de destruição

contra a burguesia.

Apenas neste sentido que podemos explicar em detalhes as contradições contidas na

obra de Kant e atestadas por ele próprio na Anfibolia. Não seria de outra maneira que

poderíamos entender a atualidade da obra de Kant e a permanência de problemas por ele

apresentados. Não seria de outra maneira que poderíamos entender porque Luporini considera

o método dialético contido em Hegel como insuficiente ao dar solução para o problema da

coisa em si. Não seria de outra maneira que Lucio Colletti afirmaria que a crítica de Marx

contra Hegel, via Feuerbach, retomaria questões fundamentais da obra kantiana.

58 COLLETTI, 1972, p. 206

36



2. O contexto de surgimento de Kant é o contexto do surgimento do materialismo

a) A inacabada exposição da segunda antinomia

Partindo do problema das mônadas de Leibniz, pudemos observar que a tentativa de

Kant em construir uma perspectiva baseada na pureza dos conceitos e dos objetos permanece

em um campo por demais nebuloso. Como vamos expor mais adiante, parece-nos que Kant,

ao procurar superar as antinomias por ele apresentadas na Antitética da Razão Pura, retornou

à estaca zero sem estabelecer um critério suficiente para distinguir os elementos para além do

conceito simples na monadologia.

De acordo com Kant, a dificuldade da apreensão do simples nos elementos empíricos

se dá pela contradição que estabelece com o espaço. O que isto quer dizer? O simples, sendo

irredutível, como em Leibniz, não se determina pelo espaço que pressuporia a sua

divisibilidade através da sua composição externa, da sua extensão. Esta “relação externa”

seria erigida de maneira ideal pois encararia mônadas que são suficientes por si só e lidaria

com elementos simples que carregariam a força da matéria mas que resultariam em uma

contradição por si só. Isto provocaria a eliminação das forças contrárias entre si. Ou seja,

Kant deixaria explícito que isto não seria uma boa alternativa se propusermos a procura do

movimento físico dos corpos, a busca pelo real, pela experiência.

Luporini nos indica algo de particular importância:

O problema geral do nexo entre o dado condicionado e a série
das suas condições se apresenta, no nosso caso, como o problema do
regresso (<síntese regressiva>) nas <condições internas> de um
<todo> dado pela intuição empírica: como seria um corpo que é
<matéria dada entre os seus limites>.59

Daqui podemos avançar nossa compreensão. Para Luporini, há uma recusa óbvia na

obra kantiana sobre o chamado princípio da contradição, algo idêntico em Leibniz. Kant

assume esta recusa por não admitir que duas forças possam se eliminar entre si, como exposto

acima. Dessa forma, defenderia a divisibilidade da matéria. Porém, não se trata de uma

divisibilidade que resulta em partes simples de um todo. Trata-se da tentativa de

divisibilidade de um “totum substantiale phaenomenon”, que forçaria uma unidade acidental

das partes simples, isto é, que permaneceria dentro do problema do regresso, como “nas

59 “Il generale problema del nesso fra il condizionato dato e la serie delle sue condizioni si presenta, nel nostro
caso, come problema del regresso (<sintesi regressiva>) nelle <condizioni interne> di un <tutto> dato nella
intuizione empirica: come sarebbe un corpo che è <materia data tra i suoi limiti>”. (LUPORINI, 1961, p. 128)

37



condições internas de um todo dado na intuição empírica”. Esta divisibilidade, a síntese

regressiva, não se desenvolve in indefinitum, como apresenta a dificuldade, mas sim in

infinitum. Através desta perspectiva, poderíamos encontrar um todo na intuição empírica.

Este todo permitiria compreender todas suas “partes possíveis” sem que percamos qualquer

elemento dentro de si, pois teríamos uma metodologia que contemplaria todos os seus

elementos in infinitum.

Sobre a aplicação desta regressão infinita, Luporini diz:

O primeiro diz respeito ao espaço: <cada espaço intuído nos
seus limites é um tal todo, dos quais as partes, em cada decomposição,
são sempre, desde do início, o espaço, e é, então, divisível ao infinito>.
Não surgirá dificuldade, porque, também, o espaço <não há nada por si
mesmo>, e, então, nem mesmo idealmente, requer-se um último termo à
decomposição em partes de uma qualquer parte dada nos limites
determinados, isto é como um todo (concepção do ponto como <limite>
da divisão e não como parte ou elemento componente). O segundo caso
de aplicação é aquele de <um fenômeno externo fechado nos seus
limites> (a <fenômeno externo> se pode substituir aqui pela palavra
<matéria> permanecendo sempre na mais estrita terminologia
kantiana), ou seja, de um <corpo>. Este caso de aplicação, diz Kant,
<segue o todo naturalmente> ao primeiro, pois tal divisibilidade <se
funda sobre a divisibilidade do espaço, que constitui a possibilidade do
corpo como um todo mesmo>. O corpo é, então, divisível ao infinito,
sem, todavia, que, por isso, consista em infinitas partes>.60

A dificuldade, avança Luporini, reside na impossibilidade de decomposição dos

elementos em um dado todo até a última parte. Isto resultaria na eliminação da própria ideia

de espaço. De fato, isto não indica que há alguma coisa em si mesmo que remova qualquer

resíduo de perplexidade. No entanto, diz Luporini, quanto ao corpo físico (e não à matéria

lógica) as coisas parecem se apresentar de maneira diferente. Na medida em que cada

composição da matéria seja suprimida restaria o nada no todo e isto parece não poder

conciliar com um conceito de substância61. Esta é a famosa dificuldade da substância da qual

já comentamos acima. De maneira particular, trata-se da dificuldade dialética da segunda

61 LUPORINI, 1961, p. 132

60 “Il primo riguarda lo spazio: <ogni spazio intuito nei suoi limiti è un tal tutto, le cui parti, in ogni
decomposizione, sono sempre da capo spazio, ed è quindi divisibile all’infinito>. Non sorgono difficoltà, anche
perché lo spazio <non ha niente di per sé stante>, e quindi, neppure idealmente, si richiede un termine ultimo
alla scomposizione in parti di una qualsiasi sua parte data in limiti determinati, cioè come un tutto (cfr.
concezione del punto come <limite> della divisione e non come parte o elemento componente). Il secondo caso
di applicazione è quello di <un fenomeno esterno chiuso nei suoi limiti> (a <fenomeno esterno> si può qui
sostituire la parola <materia> restando sempre nella più stretta terminologia kantiana), ossia di un <corpo>.
Questo caso di applicazione, dice Kant, <segue del tutto naturalmente> al primo, poiché tale divisibilità <si
fonda sulla divisibilità dello spazio, che costituisce la possibilità del corpo come un tutto esteso>. Il corpo è
dunque <divisibile all’infinito, senza tuttavia che perciò consti di infinite parti>” (LUPORINI, 1961, p. 131)

38



antinomia. Trata-se da dificuldade do encontro da substância em uma ideia mesmo que se

assuma a infinita divisibilidade da matéria.

Retomando o que Kant escreve na segunda antinomia, trata-se da possibilidade de

existência do simples e sua relação com a composição. A tese seria:

Toda substância composta no mundo consiste de partes simples,
e não existe nada exceto o simples ou o que é composto de simples.

E a antítese:

Nenhuma coisa composta no mundo consiste de partes simples, e
nada, no mundo, há qualquer coisa de simples.62

Nas duas partes, seja a tese ou seja a antítese, há uma exposição em defesa do

idealismo transcendental, isto é, o idealismo do espaço e do tempo. A justificativa encontrada

por Kant para operacionalizar o seu idealismo transcendental foi a impossibilidade da

existência de partes simples no espaço, pois as partes simples no espaço também são espaço

e, portanto, o espaço é um composto em que as partes se realizam nele e não o contrário. Ou

seja, não há a necessidade do espaço se realizar em pontos dispersos nele, mas, sim, há a

necessidade dos pontos dispersos no espaço se realizarem no espaço para que existam. Não

há recíproca, trocando em miúdos.

Na segunda antinomia, vimos que o conceito intelectual puro da substância conduz

elementos substanciais últimos, ou seja, simples e não anuláveis admitindo o pressuposto que

haveria a anulação de cada composição. Este tipo de composição é uma composição muito

bem descrita na Monadologia Physica e que pressupõe, portanto, uma “unidade acidental”,

uma “pluritas partium substantialium”. Esta unidade acidental é rejeitada por Kant na Crítica

da Razão Pura, pois o espaço seria um composto que não poderia ser eliminado, já que o

contingente da unidade acidental seria uma relação externa e mediada fora do espaço. O

espaço seria um composto a priori absolutamente necessário para que a razão se aproxime

dos juízos sintéticos a priori na sua ligação intrínseca com o tempo. Dessa forma, se o

conceito intelectual puro da substância for a unidade acidental delas entre si, então a

substância em Kant não possui uma fundamentação coerente com o idealismo transcendental,

isto é, com os juízos sintéticos a priori, pois isto entraria em conflito com o pressuposto do

espaço como condição da possibilidade dos fenômenos da intuição externa (corpos). O

62 “Thesis: Every composite substance in the world consists of simple parts, and nothing exists anywhere except
the simple or what is composed of simples. [...] Antithesis: No composite thing in the world consists of simple
parts, and nowhere in it does there exist anything simple”. (KANT, 1998, A426/B456)

39



permanente que daria sustentação à substância ficaria fora da composição e seria, ele próprio,

o simples.

Para Luporini, há uma dissimulação nesta exposição:

Mas nada proibiria de admitir aquelas puras condições
intelectuais como, ao menos problematicamente, válidas para as coisas
em si. Efetivamente, Kant, digamos assim em segredo, inclina-se a fazer
isto: ou seja, de pensar monadisticamente o mundo das coisas em si;
como na nota da antítese, quando escreve: <Pode, então, de um todo de
substâncias, que é pensado simplesmente mediante o puro intelecto ser
sempre verdade para nós que, antes da composição, devemos ter o
simples>: embora isto <não seja a verdade do totum substantiale
phaenomenon>.63

Para que possamos melhor entender essa dissimulação, Luporini diz que o idealismo

transcendental só seria possível, como vimos, através da infinita divisibilidade da matéria. No

entanto, isto só seria possível se houvesse uma identidade intrínseca entre física e geometria.

Para Kant, esta identidade não seria possível, pois a resolução da divisibilidade do corpo, isto

é, sua mecânica, seu substratum, estaria presente na diferença entre a divisibilidade do corpo

(físico) e da matéria (lógica). Porém, esta diferença seria reduzida, de maneira traiçoeira,

como diz Luporini, no “registro representativo” na Crítica da Razão Pura das separações

lógicas através do movimento64.

Isto é, todo o sistema kantiano viria reduzido a um jogo de
representações como tais, em um sentido de puro idealismo como pelo
primeiro empreendimento feito em Reinhold. O sentido materialista de
Kant (que não devemos nunca esquecer - ainda que eles não podem dar
aquele nome - se queremos permanecer fiéis a uma interpretação de
Kant acima de tudo segundo si mesmo) seria aqui, de fato, traído.65

Isto quer dizer que, para Luporini, Kant se inclina na parte da antítese. A parte da

antítese seria, por assim dizer, a maneira operativa que foi originada através dos fenômenos

65 “Cioè tutto il sistema kantiano verrebbe ridotto a un giuoco delle rappresentazioni in quanto tali, in un senso
di puro idealismo come per primo intraprese a fare il Reinhold. Il lato materialistico di Kant (che non dobbiamo
mai dimenticare - ancorché egli non potesse dargli quel nome - se vogliamo rimanere fedeli ad una
interpretazione di Kant prima di tutto secondo se stesso) sarebbe qui affatto tradito” (LUPORINI, 1961, p.
137-138)

64 Estas separações lógicas através do movimento seriam notadas por Hegel na sua Doutrina do Ser. Hegel diz
que na segunda antinomia, Kant incorre no erro de solucioná-la de modo analítico e tautológico em um conflito
que, a princípio, tratava-se de um conflito dialético através de mediações (HEGEL, 2004, p. 204)

63 “Ma nulla vieterebbe di ammettere quelle pure condizioni intellettuali come, almeno problematicamente,
valide per le cose in sé. Effettivamente Kant, diciamo così in segreto, inclina a fare ciò: ossia a pensare
monadisticamente il mondo delle cose in sé; come nella nota dell’antitesi, allorché scrive: <Può dunque di un
tutto di sostanze, che è pensato semplicemente mediante il puro intelletto esser sempre vero che noi, prima della
composizione di esso, dobbiamo avere il semplice>: benché ciò <non sia vero del totum substantiale
phaenomenon>” (LUPORINI, 1961, p. 133)

40



na sua intuição externa (corpos). A inclinação para a antítese se confirmaria na consideração

de que o objeto, caso fosse considerado como coisa em si, seria a substância por si só de um

um simples que geraria um composto. No entanto, o composto só seria possível através da

infinita divisibilidade da matéria, a qual daria lugar para a concepção de uma intuição externa

separada das ideias no entendimento da mecânica da matéria. Dessa forma, o espaço serviria

para solucionar o problema dos simples que levaria a uma solução dogmática com o real.

Porém, estamos defronte, de acordo com Luporini, com os germes da formulação dialética

especulativa que seria plenamente desenvolvida em Hegel. Ademais, a antítese seria

confirmada também através da tese, a qual seria, para Luporini, não menos dissimulada. E

daqui, cabe destacar de maneira especial, novamente, que surgiria a filosofia especulativa, e

as tais “cambalhotas lógicas” que Marx tanto criticaria Hegel.

Ademais, por exemplo, Hegel no primeiro capítulo da Grandeza na Doutrina do Ser,

denuncia que a segunda antinomia é uma redundância por si só. A tese leva a confirmação

que a substância e o permanente estão no simples havendo ou não havendo a existência da

composição. Daqui, Hegel extrairia as suas ideias de continuação e discrição, as quais ficam

distantes da formulação apagógica de Kant. No entanto, aqui residiria uma brecha importante

da filosofia kantiana que confirmaria a exposição de Luporini. Os germes da dialética

especulativa residem na dissimulação da antitética da razão pura kantiana. Veremos isto com

mais detalhes no próximo subitem.

b) O sistema das ideias cosmológicas, a exposição da antitética da razão pura

e a dificuldade dialética

Para melhor entender a maneira operativa da razão pura instrumentalizada pela síntese

dos fenômenos, precisamos descrever em detalhes o que Kant opera na segunda antinomia,

seja da parte da tese como da antítese.

Kant introduz na segunda seção do Capítulo II no Livro Segundo Dos Raciocínios

Dialéticos da Razão Pura os raciocínios antitéticos transcendentais. Quais seriam eles?

Seriam os obstáculos dos quais a razão estaria fadada a tropeçar na sua incursão pelo mundo

das ideias para além da unidade sensível dos fenômenos. As antinomias decorrentes são

organizadas através da mediação de quatro ideias cosmológicas e quatro categorias que

implicam, de acordo com Kant, em uma “síntese do diverso”66.

66 KANT, 1998, A415/B443

41



A síntese do diverso trata sobre as mediações da tábua das ideias e das categorias, isto

é, como Kant diz, trata sobre as “as ideias transcendentais" que “não seriam realmente nada

exceto categorias estendidas ao incondicionado67. Estas mediações servem para verificar a

integridade da totalidade da razão com o uso da unidade dos fenômenos, visto na Analítica.

Quais são as quatro mediações? São elas: primeiro, integridade absoluta da composição do

total dado de todos os fenômenos; segundo, integridade absoluta da divisão de um todo dado

no fenômeno; terceiro, integridade absoluta da gênese de um fenômeno em geral; e, quarto,

integridade absoluta da dependência da existência do mutável no fenômeno.

Será importante a descrição detalhada das quatro mediações entre ideias e categorias.

Primeiro, sobre a consideração do espaço e do tempo nas mediações da razão pura, há uma

diferença entre a série do tempo e a agregação do espaço. Do que se trata essa diferença? A

série só seria apreendida em decorrência do tempo passado e, portanto, o presente só seria

condicionado pelo passado e não vice-versa. A agregação, no entanto, trata da coordenação

entre espaços diferentes que se limitam em um todo maior de espaços e, portanto, não seriam

subordinativos, isto é, um espaço não se subordinaria a outro, mas manteriam uma relação de

coordenação. Assim, nessas séries de espaços agregados, o pensamento deles condiciona o

limite de cada espaço tratado e, portanto, a medida de um espaço se dá por essa agregação de

um todo maior de espaços, isto é, por seus limites em relação a outros espaços. Nas séries de

espaços agregados surge a aparência, diz Kant, da identidade entre a regressão e a progressão,

sendo a regressão a busca pela condição (in antecedentia) e a progressão a busca pelo

condicionado (in consequentia). Daqui se extrai um corolário: toda progressão no espaço é

em si um regresso (dado que a condição de um espaço se dá por um todo maior de espaço o

que lhe confere um limite).

Segundo, na síntese regressiva, surge uma dificuldade. Esta dificuldade se revela,

admitindo que tratamos de uma matéria, e que toda matéria existe em um espaço, na busca da

sua condição. Como a matéria não pode se reduzir a nada, o incondicionado (a condição em

última instância) seria o simples. No entanto, o simples seria contestado por Kant, já que a

divisibilidade da matéria seria infinita, e o simples pressuporia a divisibilidade completa. A

divisibilidade completa implicaria na noção das partes simples em um todo, abordagem

rejeita em Kant.

Terceiro, a categoria da substância e seus acidentes, para Kant, não conviria ao uso

transcendental da razão, pois os acidentes são coordenados entre si, mas não compõem uma

67 “[...] the transcendental ideas will really be nothing except categories extended to the unconditioned”. (KANT,
1998, A409/B436)

42



série de condições subordinadas, e a substância se bastaria por si só, o que não seria nada

além de um objeto em geral. Dessa forma, resta a categoria de causalidade “que providencia

umas séries de causas para um dado efeito, que pode ascender do efeito como condicionado

pelas causas como condições, e responder questões da razão”68.

Quarto, por fim, os conceitos do possível, do real e do necessário não conduzem a

qualquer série, a não ser o contingente, o qual seria, por sua existência, um condicionado e

que, por sua vez, se remeteria à necessidade incondicionada da totalidade desta série.

Isto posto, Kant extrai dois corolários.

Primeiro, a ideia de totalidade absoluta se trata de uma exposição dos fenômenos sem

guardar relação com os conceitos puros do entendimento (Analítica). Dessa forma, há a

necessidade do uso mediado dos conceitos puros como verificação da síntese do diverso, isto

é, a integridade das condições da possibilidade das ideias. Segundo, na síntese regressiva, a

razão só procura o incondicionado, isto é, a totalidade absoluta da série. E esta busca

manifesta que a integridade da razão não verifica sua possibilidade de se ligar a conceitos

empíricos adequados. A sua possibilidade ou impossibilidade na intuição é uma busca fora da

razão.

Através deste incondicionado, há dois tipos incondicionados. O primeiro

incondicionado se refere à totalidade absoluta da série de condicionados e, diz Kant, este

incondicionado seria uma regressão infinita, e, portanto, uma série infinita de condicionados

que se condicionam entre si. O segundo seria o incondicionado pertencente a uma série em

que os outros membros seriam condicionados. No primeiro caso, diz Kant:

No primeiro caso, as séries são dadas a parte priori sem limites
(sem um começo), isto é, é dado como infinito e, ao mesmo tempo, mas o
regresso nisso nunca é completo e pode ser chamado apenas
virtualmente infinita. No segundo caso, há um primeiro membro nas
séries, que, à respeito ao tempo decorrido, é chamado de o começo do
mundo; à respeito ao espaço, limites do mundo; à respeito das partes de
um todo dado em seus limites, o simples; à respeito das causas,
espontaneidade absoluta (liberdade); à respeito da existência de coisas
móveis, necessidade natural absoluta.69

69 “In the first case the series is given a parte priori without bounds (without a beginning), i.e., it is given as
infinite and at the same time whole, but the regress in it is never complete and can be called only potentia/itera
infinite. In the second case there is a first [member] in the series, which in regard to past time is called the
beginning of the world, in regard to space and boundary of the world, in regard to the parts of a whole given in
its bounds the simple, in regard to causes absolute self-activity (freedom), in regard to the existence of alterable
things absolute natural necessity”. (KANT, 1998, A418/B446)

68 “[...] which provides a series of causes for a given effect, in which one can ascend from the effect as the
conditioned to the causes as conditions, and answer the question of reason”. (KANT, 1998, B441/A414)

43



Aqui reside uma consideração relevante. A totalidade absoluta, sendo infinita, não

possui partes simples. No segundo caso, encontra-se o problema das mônadas, já que o

primeiro membro condiciona todos os outros e que, por sua vez, é o próprio incondicionado.

Voltamos para a diferença entre o encontro do simples e a divisibilidade infinita da matéria

Em seguida, Kant trata sobre a distinção entre mundo e natureza. O primeiro seria o

conjunto matemático de todos os fenômenos e a totalidade de sua síntese, tanto no seu

desenvolvimento progressivo, ou por composição ou divisão. No entanto, o mundo pode ser

considerado natureza se se compreende um todo dinâmico que daria a “unidade de

existência” dos fenômenos. Assim,

A condição do que acontece é chamada de causa, e a
causalidade incondicionada da causa no fenômeno é chamada de
liberdade; a causa condicionada em sentido estrito, ao contrário, é
chamada de causa natural. O condicionado na sua existência em geral é
chamado de contingente, e a necessidade incondicionada. A necessidade
incondicionada dos fenômenos pode ser chamada de necessidade
natural.70

A liberdade, para Kant, surge da causalidade incondicionada da causa no fenômeno,

isto é, todavia, do simples, ou melhor, da busca pelo simples na razão.

Com toda a introdução à antinomia da razão pura descrita acima, podemos avançar

sobre o que Kant considera como antitética. A antitética seria a exposição de contradições

(teses e antíteses) em uma “arena dialética”. Seria uma maneira de contrapor duas posições

igualmente insuficientes para tratar do uso transcendental da razão.

Seria da antitética da razão pura que surgiria a segunda antinomia da qual tratamos no

subitem anterior. A segunda antinomia, como expusemos, seria a descrição inacabada da qual

Luporini levanta suspeitas sobre a resolução operativa da síntese regressiva. As suspeitas são

levantadas pela suposta dissimulação de Kant ao justificar o idealismo transcendental

(abstração de tempo e espaço) como instrumento operativo suficiente para refletir o “todo

dinâmico” da matéria na exposição lógica e matemática da sua verdade material (substância).

Basta-nos, agora, descrever de maneira mais pormenorizada a compreensão kantiana da

dinâmica da matéria em Monadologia Física de 1756 e Fundações Metafísicas das Ciências

Naturais de 1786, sendo este último, aliás, escrito depois da primeira edição da Crítica da

Razão Pura.

70 “[...] the condition of what happens is called the cause, and the unconditioned causality of the cause in
appearance is called freedom; the conditioned cause in the narrower sense, on the contrary, is called the natural
cause. The conditioned in existence in general is called contingent, and the unconditioned necessary. The
unconditioned necessity of appearances can be called natural necessity”. (KANT, 1998, A419/B447)

44



Não obstante, valeria algumas considerações sobre o que Luporini expõe como

dissimulação da segunda antinomia. Esta dissimulação seria o “pulo lógico” não exposto por

Kant entre percepção e noção71 na ligação entre corpo (física) e matéria (matemática), isto é,

na relação que conduz a verificação da verdade de uma exposição lógica. Esta verificação

lógica seria a substância da lógica e, para Kant, em seu Lectures on Logic escrito em 1800

(último livro escrito por Kant), seria uma verificação que não pode ser autossuficiente, isto é,

não poderia se traduzir em um conhecimento apodíctico, pois, dessa forma, estaria

justificando o dogmatismo do racionalismo em voga na época. Assim, seria um conhecimento

absolutamente em aberto, seguindo a tradição empirista inglesa. Aliás, seria neste ponto que

Hegel traria sua maior contribuição. Hegel possui uma lógica baseada no idealismo da

verdade na contradição objetiva, como vimos. E acusa Kant de possuir uma lógica apagógica.

Veremos que será neste ponto que Marx criticaria Hegel e, ao mesmo tempo, se afastaria de

Kant.

71 Nesta passagem da crítica Kant deixa clara a compreensão que tem sobre sobre a escala de representações em
geral na ciência: “The genus is representation in general (repraesentatio). Under it stands the representation with
consciousness (perceptio). A perception! that refers to the subject as a modification of its state is a sensation
(sensatio); an objective perception is a cognition (cognitio). The latter is either an intuition or a concept (intuitus
vel conceptus). The former is immediately related to the object and is singular; the latter is mediate, by means of
a mark, which can be common to several things. A concept is either an empirical or a pure concept, and the pure
concept, insofar as it has its origin solely in the understanding (not in a pure image of sensibility), is called
notio. A concept made up of notions, which goes beyond the possibility of experience, is an idea or a concept of
reason. Anyone who has become accustomed to this distinction must find it unbearable to hear a representation
of the color red called an idea. It is not even to be called a notion (a concept of the understanding)” (KANT,
1998, A320/B377)

45



3. Como a mecânica de Kant e a crítica de Hegel apareceram para Marx

a) Introdução

Nesta parte, exporemos os seguintes pontos:

1) A dinâmica dos átomos de Kant, formulada fora da Crítica da Razão Pura, seria a

contribuição materialista de Kant sobre a possível ligação entre o mundo físico e

mundo matemático;

2) A contribuição de Hegel residiria na reforma da mecânica de Kant ao hipostasiar a

existência dos átomos através da concepção dos unos na composição acidental deles;

3) Hegel percebe a dissimulação kantiana na Crítica da Razão Pura acerca da ideia de

“espaço”;

4) O idealismo alemão não seria nada além de um jogo de espelhos;

b) Dinâmica em Kant

Na Monadologia Física de 1756, Kant expôs suas considerações acerca do problema

das mônadas. Nesta obra, Kant destrincha detalhadamente, inclusive com demonstrações

geométricas, a razão (princípio) do qual a ideia das mônadas impediriam, seriam

contraditórias com a própria ideia de um todo composto, como descrevemos acima. Cabe

lembrar o que seriam as mônadas. As mônadas seriam elementos irredutíveis e formais que

não passariam pela intuição sensível e, por isso, sua harmonia seria pré-determinada

idealmente. Ou seja, seriam elementos que se bastariam por si só (vide páginas 28-29 desta

monografia).

Na Monadologia, há uma passagem de suma importância para melhor compreender a

acusação de Luporini sobre o “pulo lógico” da Crítica da Razão Pura. Na proposição IV, no

seu Scholium, Kant descreve:

Era minha opinião que, tendo estabelecido que as partes
primitivas de qualquer corpo de modo algum sejam simples, e tendo
afirmado a infinita divisão do espaço ocupado por qualquer corpo, não
seria inconsistente com o propósito deste compromisso cuidar para que
nenhum pudesse considerar as mônadas ser infinitas pequenas
partículas de um corpo. Pois é absolutamente claro que o espaço, que é
inteiramente livre da substancialidade e que é a aparência das relações

46



externas das mônadas unitárias, não será exaurido pela contínua
divisão ao infinito. De todo modo, no caso de qualquer composição,
onde a composição não é nada além de um acidente e no qual há objetos
substanciais, seria um absurdo se fosse admitido a divisão infinita. Pois
uma composição que fosse admitida a divisão infinita, isto implicaria
que todas as partes fundamentais de um corpo fossem constituídas de
forma que, seja combinada com mil, dez mil, ou milhões de milhões - em
uma palavra, não importa quantos - eles não constituiriam partículas da
matéria. Isto certamente e obviamente privaria um composto de
qualquer substancialidade; isto não pode, então, ser aplicado aos
corpos da natureza.

COROLÁRIO. Todos os corpos consistem em um determinado
número de elementos simples.72

Este corolário é o ponto nodal da argumentação de Luporini. Kant admite a

constituição de um mundo físico, dividido em partes simples, em paralelo da constituição de

um mundo geométrico-matemático. O mundo geométrico-matemático, para evitar a

constituição de mônadas que são autossuficientes por si só, admite a infinita divisibilidade da

matéria. No entanto, o mundo físico prevê a divisão de partes simples em um todo. Seria

desta maneira que Kant conceberia a ideia de substância e permanência na sua compreensão

sobre o mundo físico e lógico-matemático. A substância seria um “substratum” físico que

condicionaria a lógica e refletiria nesta sua composição real. Seria desta maneira que Kant

admitiria um conflito do sensível com o ideal e daria, na Crítica da Razão Pura, uma solução

dissimulada a qual Luporini reiteraria com frequência.

Os corpos físicos preencheriam um espaço e, por sua vez, este espaço seria

geometricamente divisível ad infinitum. Mas haveria uma contradição. Como um corpo seria

representado em um espaço sendo o espaço divisível ad infinitum e o corpo não? Kant

responde:

A divisão do espaço, no entanto, não é a separação das coisas, a
qual um é separado do outro e tem uma existência autossuficiente por si

72 “It was my opinion that, having established that the primitive parts of any body whatsoever were simple, and
having asserted the infinite division of the space occupied by any such body, it would not be inconsistent with
the purpose of this undertaking to take care that no one should take monads to be the infinitely small particles of
a body. For it is abundantly plain that space, which is entirely free from substantiality and which is the
appearance of the external relations of unitary monads, will not at all be exhausted by division continued to
infinity. However, in the case of any compound whatever, where composition is nothing but an accident and in
which there are substantial subjects of composition, it would be absurd if it admitted infinite division. For if a
compound were to admit infinite division, it would follow that all the fundamental parts whatever of a body
would be so constituted that, whether they were combined with a thousand, or ten thousand, or millions of
millions - in a word, with no matter how many - they would not constitute particles of matter. This would
certainly and obviously deprive a compound of all substantiality; it cannot, therefore, apply to the bodies of
nature.
COROLLARY. All bodies therefore consist of a determinate number of simple elements.” (KANT, 1992, p.
55-56)

47



próprio. Em vez disso, exibe uma quantidade em uma relação externa.
Desde que este é o caso, é óbvio que a pluralidade de partes
substanciais não acontece da divisão do espaço. Assumindo que seria
esta pluralidade sozinha oposta à simplicidade substancial da mônada,
isto seria suficientemente claro que a divisibilidade do espaço não é, de
modo algum, oposto à simplicidade da mônada.73

Mais adiante, no Scholium da Proposição V, Kant escreve:

Mas desde que o espaço não é uma substância, mas uma certa
aparência de uma relação externa de substâncias, isto implica que a
possibilidade de se dividir a relação de uma substância com ela mesma
em duas partes não é incompatível com a simplicidade, ou, se se prefere,
a unidade da substância.74

Então, como vimos, a divisibilidade da matéria e a divisibilidade do corpo são

operações distintas. No entanto, como ambas as divisibilidades se relacionam? Para Kant, as

mônadas, mesmo que preencham um espaço, só poderiam garantir suas substâncias na

relação externa que possuem com outras substâncias. A mônada não possui substância por si

só. Aqui reside a compreensão mais bem acabada de Kant. A mônada só preenche o espaço

na medida em que possui uma atividade, um movimento. Este movimento só é possível na

relação externa entre substâncias, o que evitaria dizer que a mônada bastaria por si própria se

fosse definida pelo espaço. Pois o espaço só define uma coisa em si na sua relação externa

com outra substância. Portanto, a mônada não existe por causa do espaço, mas sim por causa

da sua atividade. O espaço só confere seu limite e prevê uma relação externa entre outras

substâncias. Nunca é demais enfatizar que, diferentemente da Crítica da Razão Pura, Kant

define uma diferença clara entre mundo físico e mundo matemático-geométrico. A

dissimulação levantada por Luporini focaria na ausência de uma identificação da diferença

entre mundo físico e mundo matemático-geométrico. Seria, por exemplo, excluída a

compreensão sobre a dinâmica do mundo físico quando Kant legaria aos juízos sintéticos a

priori o significado suficiente para resolver de maneira operativa o problema das mônadas de

Leibniz. Kant, dessa forma, estaria mais próximo de Leibniz na Crítica da Razão Pura em

comparação com outras obras escritas por ele próprio, como vimos. O problema das mônadas

74 “But since space is not a substance but a certain appearance of the external relation of substances, it follows
that the possibility of dividing the relation of one and the same substance into two parts is not incompatible with
the simplicity of, or if you prefer, the unity of the substance.” (KANT, 1992, p. 57)

73 “The division of space, however, is not the separation of things, of which one is set apart from another and has
a self-sufficient existence of its own. It rather displays a quantity in an external relation. Since this is the case, it
is obvious that a plurality of substantial parts does not follow from division of space. Since it is this plurality
alone which would be opposed to the substantial simplicity of the monad, it is sufficiently clear that the
divisibility of space is not at all opposed to the simplicity of the monad.” (KANT, 1992, p. 56)

48



não seria a sua autossuficiência, mas sim a ausência de uma relação separada entre as

mônadas e o critério dos limites do espaço, sendo o primeiro referente ao mundo físico e o

outro, o segundo, ao mundo geométrico-matemático. O problema das mônadas seria a

ausência de substância no trato com o mundo físico. O problema das mônadas impediria um

conhecimento absolutamente em aberto como Kant descreve na sua Lectures on Logic de

1800. A ausência de um mundo físico destruiria a verificação material de um conhecimento e

legaria ao conhecimento um significado vazio.

Outra passagem de Kant na Monadologia Física deixaria claro o que Kant

compreende como substância:

De acordo com, essas [determinações internas] não são em si
mesmas divididas pela divisão das determinações externas. E, então, o
objeto em si, isto é, a substância, não é dividida desta maneira. Isto é
como se fosse dizer que Deus fosse internamente presente a todas as
coisas criadas pelo ato da preservação; e que, assim, alguém quem
divide a massa de coisas criadas dividisse Deus, desde que esta pessoa
divida a órbita da Sua presença - e, assim, não há nada mais absurdo
que poderia ser dito.75

A permanência da substância como imutável na constituição física da matéria é

fundamental para Kant. A substância, que não pode ser penetrada, daria a força criadora dos

corpos em sua atividade, em seu movimento. No entanto, não seria possível encontrar a

pluralidade das substâncias sem a apreensão da relação externa entre as substâncias. Porém,

cabe destacar que isto não seria uma licença para excluir a compreensão que a substância

reside no mundo físico e não no mundo geométrico-matemático. A infinita divisibilidade da

matéria não verifica e não garante a substância do conhecimento. Antes, a infinita

divisibilidade da matéria verifica apenas a relação externa das substâncias que se bastam por

si só e que não permitem ser penetradas. Nesta impenetrabilidade, Kant justifica a rejeição

pela causa acidental das coisas, pois o mundo físico guarda na substância sua força motriz e

não em uma causa acidental. A contingência, diz Kant na Crítica da Razão Pura, seria apenas

uma maneira de pressupor um incondicionado absoluto, o que feriria o próprio fundamento

da substância no mundo físico.

Na Fundamentação Metafísica das Ciências Naturais, Kant descreve que o

fundamento da matéria pela sua relação externa seria uma explicação metafísica, pois a

75 “Accordingly, they [internal determinations] are not themselves divided by the division of the external
determinations. And therefore the subject itself, that is to say, the substance, is not divided in this way. It is as if
one were to say that God was internally present to all created things by act of preservation; and that thus
someone who divides the mass of created things divides God, since that person divides the orbit of His presence
- and than this there is nothing more absurd which could be said.” (KANT, 1992, p. 58)

49



sensação das relações externas não pode ser dada a priori, seja ela considerada através do

espaço ou qualquer outro elemento. No entanto, diz ele, o espaço seria um instrumento para

ordenar nossa experiência do movimento e resultaria em uma totalidade dos objetos da

experiência. A instrumentalização do espaço seria uma maneira da matemática “pegar

emprestado” da metafísica sua relação com o mundo físico.

Mas este [espaço empírico], como material, é em si mesmo
móvel. Mas um espaço móvel, se seu movimento fosse capaz de ser
percebido, pressupõe, por sua vez, um espaço material ampliado, o qual
seria móvel; este último pressupõe, precisamente, da mesma maneira
que o outro; e assim ao infinito.76

O infinito seria apenas um instrumento para encontrar a substância do corpo físico

através do conceito da matéria em movimento.

No entanto, diz Kant:

Desde que eu ampliei, embora ainda sempre de maneira
material, o espaço apenas no pensamento, e desde que nada é conhecido
por mim sobre a matéria designada, eu abstraio do último, e é, então,
representado com um puro, não-empírico, e absoluto espaço, com o qual
eu comparo qualquer espaço empírico, e no qual eu posso representar o
último como móvel (assim, o espaço ampliado sempre conta como
imóvel). Pois fazer disso em uma coisa real seria transformar a
universalidade lógica de qualquer espaço com o qual eu posso
comparar qualquer espaço empírico, como é incluso, em uma
universalidade física de extensão atual, e para mal-entender a razão em
sua ideia.77

Aqui seria demonstrada a similaridade entre Kant e Hegel, o qual analisaremos com

mais atenção adiante. A universalidade física só poderia ser encontrada através da

divisibilidade infinita dos espaços. No entanto, Kant reconhece que isto não pode ser

assumido como algo dado a priori. Dessa forma, apenas descreve um instrumento que pode

ser utilizado ad infinitum para se verificar o movimento e as mudanças do mundo físico e das

substâncias através de um recurso operativo obtido pelo espaço. Hegel, por sua vez, tentará

77 “Since I have the enlarged, although still always material, space only in thought, and since nothing is known
to me of the matter that designates it, I abstract from the latter, and it is therefore represented as a pure,
nonempirical, and absolute space, with which I compare any empirical space, and in which I can represent the
latter as movable (so that the enlarged space always counts as immovable). To make this into an actual thing is
to transform the logical universality of any space with which I can compare any empirical space, as included
therein, into a physical universality of actual extent, and to misunderstand reason in its idea.” (KANT, 2004, p.
17)

76 “But this [empirical space], as material, is itself movable. But a movable space, if its motion is to be capable
of being perceived, presupposes in turn an enlarged material space, in which it is movable; this latter
presupposes in precisely the same way yet another; and so on to infinity.” (KANT, 2004, p. 16)

50



conceber um raciocínio autossuficiente para se alcançar o infinito na verificação da sua

contradição objetiva no concreto. Mas isto veremos mais adiante.

Na mesma obra, Kant descreve que a composição do movimento seria dada pela

intuição como um movimento a priori na medida em que mais de um movimento estivesse

unido em um só móvel. Isto quer dizer, cabe ressaltar, que a intuição pura só seria resultado

de uma complexidade dinâmica de movimentos se fosse possível reduzi-los a um só “móvel”.

O móvel aqui seria entendido como a matéria assumida pela suas quantidades através de suas

velocidades e direções. Só assim seria cabível uma composição matemática do movimento

dessas forças originárias.

Acabamos de descrever o núcleo duro da foronomia (mecânica) kantiana. Agora,

devemos procurar suas implicações dinâmicas.

Para se admitir que a matéria é um móvel, a matéria necessariamente deve ser

considerada como algo que preenche um espaço. E este preenchimento de espaço só seria

possível com uma força que repelisse qualquer penetração por uma força contrária de outra

matéria, sendo esta força contrária denominada como compressão. Esta resistência que causa

a repulsão à penetração seria chamada de resistência à adição. Do contrário, haveria também

uma força de atração que seria uma resistência à remoção. Apenas essas duas forças podem

ser pensadas na dinâmica dos corpos.

Aqui Kant chama atenção para a determinação da matéria. A determinação da matéria

se dá pelo preenchimento de um espaço e este preenchimento não seria baseado meramente

pela sua existência. O seu preenchimento se dá pela sua força originária interior e

impenetrável que repele (resistência) a compressão de outra matéria. Seria, portanto, da

compressão que poderíamos ver a manifestação da força originária. Desta compressão e

resistência à adição, manifesta-se a repulsão, e da expansão e resistência à remoção,

manifesta-se a atração. Todo movimento de repulsão pode ser um movimento de atração por

outra matéria em direção contrária. Por isso que a matéria preenche o espaço não apenas pela

sua existência, mas pela sua força motora interior. E, dessa forma, a sua força motora interior

seria determinada pela sua força de repulsão e, depois, pela sua força de atração. A força de

atração seria uma condição necessária, porém não suficiente. O corolário da força de repulsão

é a própria força de atração, tratada por Kant como a segunda essência da força fundamental

da matéria. No entanto, a força de atração não determina o corpo físico por si só. A força de

atração seria o que Kant chama de possibilidade da matéria ter um contato físico sem se

realizar um contato, o que implica que a força de atração pode ser, também, imediata através

de um espaço vazio. Como diz Kant:

51



A confusão sobre o contato matemático dos espaços e o contato
físico através das forças repulsivas constitui a razão do mal-entendido
aqui. Para haver atração entre uma matéria e outra, imediatamente, na
ausência de contato, isto significa aproximar-se um ao outro em
concordância com a lei invariável, sem a força de repulsão ser condição
para isso. E isto deve ser tão razoável (pensável) quanto uma repulsão
imediata de um com outro, isto é, o afastamento de um do outro em
concordância com a lei invariável, sem a força de atração ter qualquer
parte nisso. Pois as duas forças motoras são completamente diferentes, e
não há a mais leve razão para fazer uma delas dependente da outra, e
contestar sua possibilidade sem mediação pela outra.78

A representação das forças, no mundo matemático, não diz respeito ao mundo físico

dos corpos. A força de repulsão não depende da força de atração e vice-versa. Se se pensar o

contato matemático, não deveria se realizar um contato entre matérias. As matérias, no

mundo matemático, podem ser divididas ao infinito. Dessa forma, o contato entre matérias

sempre pressuporia um espaço vazio entre elas na medida em que duas matérias não podem

ocupar o mesmo espaço. O que daria substância à matéria é a impenetrabilidade da matéria,

isto é, aquilo que liga a matéria ao corpo físico. No entanto, como o mundo matemático é

baseado na “lei invariável”, similar à descrição do incondicionado na razão pura, não seria

possível o mundo matemático ser autossuficiente. O mundo matemático só o é se possuir

substância. E esta substância só pode ser encontrada na impenetrabilidade física da matéria,

isto é, do corpo físico, e não na impenetrabilidade matemático-geométrica da matéria.

Além disso, como duas matérias não podem ocupar o mesmo espaço, a matéria pode

ser comprimida ao infinito, mas nunca será penetrada por outra matéria. Esta

impenetrabilidade seria, para Kant, o fundamento da não contradição da substância na

matéria. Esta seria, portanto, a dinâmica da matéria no espaço. No entanto, a divisibilidade da

matéria ao infinito seria exposta de maneira separada entre aparência e substância. Ou seja,

teríamos a matemática de um lado e a metafísica das ciências naturais de outro. Como

escreve Kant:

Agora, a divisão pode, claro, proceder ao infinito, mas isto ainda
não é dado como infinito. Assim, isto não implica que, a partir do fato
que sua [matéria] divisão proceda ao infinito, que o divisível contém um
agregado infinito de partes em si mesmo, e fora de nossa representação.

78 “The confusion of mathematical contact of spaces and physical contact through repulsive forces constitutes
the ground of misunderstanding here. To attract one another immediately in the absence of contact means to
approach one another in accordance with an invariable law, without a force of repulsion containing the condition
for this. And this must be just as thinkable as an immediate repulsion of one another, that is, to flee from one
another in accordance with an invariable law, without the force of attraction having any part therein. For the two
moving forces are of completely different kinds, and there is not the slightest ground for making one of them
dependent on the other, and contesting its possibility unmediated by the other. (KANT, 2004, p. 51-52)

52



Pois não é a coisa, mas apenas esta representação dela, cuja divisão,
embora possa, de fato, ser prolongada ao infinito, e também haja uma
razão para isto no objeto (que é desconhecido em si mesmo), não pode,
apesar disso, nunca ser completo, e, assim, ser completamente dado; e
isto também prova nenhum infinito agregado no objeto (que seria uma
contradição explícita).79

A manifestação dinâmica da força originária pode, além da compressão e expansão,

destruir outras matérias em certa magnitude e sucessivamente. No entanto, a matéria não

pode ser absolutamente destruída, pois isto seria uma contradição com o próprio princípio de

substância baseada na impenetrabilidade da matéria. Trocando em miúdos, a matéria pode ser

destruída, isto é, comprimida ad infinitum, mas apenas na maneira em que aparece sua

dinâmica e não absolutamente comprimida ad infinitum pois a matéria não se apresenta em

partes infinitas em si mesma. Daqui se depreende que a divisibilidade do corpo pode ocorrer

por separação. Porém, a possibilidade da matéria ser dividida ad infinitum não elimina sua

substância, isto é, a matéria seria divisível sem que seja destruída. Cabe destacar, aliás, que as

forças originárias não são mediadas pois, se o fossem, teriam que pressupor algo entre as

matérias, o que seria uma contradição com o próprio princípio da impenetrabilidade. No

entanto, a ausência, por exemplo, de um espaço vazio se dá apenas para o contato entre duas

matérias em um contato “matemático”. No contato físico, todavia, isto seria cabível. Ou seja,

Kant expõe uma dinâmica imediata da matéria, o que seria óbvio já que se trata das

fundações metafísicas dos corpos físicos. Seria nos termos da Crítica da Razão Pura a busca

pelo incondicionado, a condição dos condicionados, mas, desta vez, no mundo da

sensibilidade, no mundo físico, e não no terreno das ideias, na razão. Seria a maneira mais

bem acabada de Kant expor uma combinação entre a mecânica (metafísica) e a lógica. Seria,

portanto, dessa maneira que Kant separaria a lógica da metafísica.

Podemos observar que, na Fundação Metafísica das Ciências Naturais, Kant enfatiza a

existência de duas forças naturais que poderiam ser pensadas e não apenas uma força só e

indivisível como descreveu nas Monadologia Física, isto é, há anos antes. Esta diferença é

observada por Luporini de maneira passageira apenas para não comprometer seu argumento

79 “Now, the division does of course proceed to infinity, but it is still never given as infinite. Thus it does not
follow, from the fact that its [matter] division proceeds to infinity, that the divisible contains an infinite
aggregate of parts in itself, and outside of our representation. For it is not the thing, but only this representation
of it, whose division, although it can indeed be continued to infinity, and there is also a ground for this in the
object (which is unknown in itself), can nonetheless never be completed, and thus be completely given; and this
also proves no actual infinite aggregate in the object (which would be an explicit contradiction).” (KANT, 2004,
p. 44)

53



central80. O argumento central de Luporini seria de considerar a resolução da segunda

antinomia na Crítica da Razão Pura como uma resolução dissimulada, pois Kant estaria

descartando a dinâmica física em prol da plena positivação do sensível através da mediação

de categorias. Seria uma “cambalhota lógica” que identificaria como iguais a percepção e a

noção. Ou seja, a própria contestação que Kant faz a Leibniz sobre a lei dos indiscerníveis na

qual todas as coisas seriam númenos (forças ocultas) e, portanto, partes simples de um

sistema dogmático e ideal. Dessa forma, a construção dualista dos Fundamentos Metafísicos

das Ciências Naturais não seria uma construção especulativa81, mas, antes, uma construção

que prevê a separação entre lógica e física, seja ela através de duas forças originárias ou

apenas uma como na Monadologia Física.

Cabe ressaltar que matéria e corpo físico são coisas distintas e que se unem apenas

pela substância. Para que Kant pudesse expor uma coerência na matemática e na metafísica

mecânica, isto é, pudesse combiná-las para evitar a dicotomia entre a divisibilidade infinita

da matéria, dos matemáticos, e a separação dos corpos físicos em partes simples, dos

metafísicos, Kant procurou estabelecer os limites de cada uma das duas através da

impenetrabilidade da matéria unida à impenetrabilidade do corpo físico que seria, a rigor, o

mesmo fundamento. Este fundamento, como vimos, possui implicações distintas entre o

mundo matemático e o mundo físico. No primeiro, esta impenetrabilidade se dá através de

duas forças originárias (repulsão e atração) que não se relacionam entre si, que determinam o

contato matemático entre duas matérias e, como não ferem o princípio da impossibilidade de

duas matérias poderem residir no mesmo espaço, sempre pressupõe um espaço vazio entre

duas matérias em espaços diferentes. No segundo, no mundo físico, isto não ocorre. O corpo

físico não é dado por partes infinitas. Isto, para Kant, caso ocorresse, seria um absurdo. Da

mesma forma, Kant rejeitaria a ausência de contato físico entre corpos como determinação da

força de atração, como ocorre no mundo matemático. A força de atração é uma representação

em separado do mundo físico e, portanto, não é determinada pela impenetrabilidade da

matéria. A força de atração é determinada por uma “lei invariável” que generaliza todos os

movimentos através das forças essenciais que não dependem uma da outra, isto é, que

residem no mundo matemático, como dissemos. No entanto, isto não quer dizer que há uma

identidade entre forças essenciais e o movimento dinâmico dos corpos físicos. A matéria

pressupõe ambas as forças essenciais e originárias para atestar sua possibilidade, pois, sem

81 A segunda força seria a descrição de um corolário interno à impenetrabilidade da matéria (Proposição 5 da
Dinâmica na obra Metaphysical Foundations of Natural Science).

80 LUPORINI, 1961, p. 340

54



elas, a matéria não seria possível. Mas sua possibilidade só pode ser uma possibilidade real se

se vincular com o mundo físico através da substância que, sem ela, não seria nada. Dessa

forma que não podemos dizer que em Kant há uma especulação. Para ele, há uma

determinação clara do que é, e até onde iria, a substância e quais são suas implicações

dinâmicas. Kant não determinaria através do vazio a substância da matéria.

Kant traz, como Colletti apontou, a sce psis para a própria razão82. A razão, que seria

baseada na lei invariável, na agregação dos condicionados através de um incondicionado,

teria, para Kant, uma solução apagógica. Isto é, não seria suficiente por si só. Para que isto

não ocorresse, e o conhecimento se tornasse apodíctico, Hegel operaria uma contribuição

diferente baseada em um ser através da sua continuidade e discrição ad infinitum, como

veremos no próximo subitem.

c) “Solução” hegeliana do movimento na Ideia

Hegel, como vimos na primeira parte, empreende uma solução que se propôs a

transcender a tão famosa contradição sujeito-objeto de Kant. Na Ciência da Lógica, Hegel, na

Divisão Geral do Ser, descreve que sua investigação acerca da lógica seria absolutamente

distinta da investigação kantiana. Instigado pela impossibilidade da prova ontológica

kantiana, Hegel busca construir uma outra doutrina do ser que estaria preocupada com a

reflexão e rebatimento constante da abstração na realidade e da realidade na abstração.

Portanto, a enumeração das quatro categorias kantianas não lhe diriam respeito, sejam elas,

qualidade, grandeza, relação e modalidade. Hegel partiria de uma enumeração diferenciada:

começaria pela determinação do ser (qualidade), depois superaria esta determinação através

de sua grandeza e, por fim, terminaria com uma quantidade determinada qualitativamente

sendo parâmetro universal, isto é, a medida.

Na unidade do ser e do nada, na sua clássica exposição sobre a determinação do ser,

Hegel inicia observando que Kant não havia superado a determinação do existente, pois teria

apenas se baseado no finito na construção do conceito (aqui entendido como categoria) e que

o finito não seria o verdadeiro ser. O ser indeterminado imediato não seria mais que o nada,

como escreve83.

É a definição das coisas finitas, que conceito e ser sejam
diversos, que conceito e realidade, espírito e corpo, sejam separáveis, e
que, por isso, essas coisas sejam transitórias e mortais. A definição

83 HEGEL, 2004, p. 70
82 COLLETTI, 1973, p. 96

55



abstrata de Deus, ao contrário, está, de fato, nisto, cujo conceito e seu
ser são juntos e inseparáveis. A verdadeira crítica das categorias e da
razão é, de fato, esta, de instruir o conhecer em torno desta diferença, e
de prevenir a aplicação das determinações e das relações do finito a
Deus.84

Seria nesta passagem que a argumentação idealista de Hegel ficaria mais evidente.

Marx reiteradamente chama atenção para este ponto. O hegelianismo alcança “a verdade [...]”

como “um autômato que se prova a si mesmo”85. Cabe destacar que seria com esta

demonstração através da infinitude do finito que Hegel rejeitaria o ser baseado na existência

para um ser baseado na determinação do Absoluto. E este absoluto, por sua vez, seria

concebido na união intrínseca do ser indeterminado baseada sobre o puro ser e o puro nada.

Hegel não esconde que sua abordagem se fundamentaria na compreensão do contingente

como caminho lógico para a afirmação do Absoluto.

O resultado da abstração de tudo isto que é, é, acima de tudo, o
ser abstrato, o ser em geral, precisamente como na prova cosmológica
da existência de Deus do ser contingente do mundo, sobre o qual
ascende-se acima do contingente, ser levado ainda sobre si,
determina-se o ser como ser infinito.86

Lucio Colletti, a partir desta exposição, diria que Hegel não possuiria nada de distinto

em relação a Leibniz senão apenas sua consideração acerca da contradição objetiva na

realidade. Leibniz, ao contrário, iria excluir qualquer possibilidade de contradição e oposição,

seja na realidade ou na lógica. No entanto, ambos se igualariam na continuidade da

metafísica. Isto é, na transposição automática da lógica na ontologia87. Seriam iguais sobre a

consideração do contingente como determinação do ser. Incorreriam na mesma concepção

que levaria Kant a ironizar Leibniz sobre o encontro de todas as coisas como númeno, ou

seja, como desconhecido e que, portanto, traria consigo a sua própria substância, a qual seria

impossível de ser verificada por algum critério objetivo. Seria, trocando em miúdos, uma

87 COLLETTI, 1973, p. 100

86 “Il resultato dell’astrazione da tutto ciò che è, è anzitutto l’astratto essere, l’essere in generale, precisamente
come nella prova cosmologica dell’esistenza di Dio dall’essere contingente del mondo, sopra al qual essere in
quella ci si eleva, si porta ancora su con sé l’essere, si determina l’essere come essere infinito.” (HEGEL, 2004,
p. 91)

85 MARX, 2003, p. 96

84 “È la definizione delle cose finite, che in esse concetto ed essere sian diversi, che conccetto e realtà, anima e
corpo, sian separabili, e che perciò coteste cose sian transitorie e mortali. L’astratta definizione di Dio,
all’incontro, sta appunto in questo, che il suo concetto e il suo essere sono inseparati e inseparabili. La vera
critica delle categorie e della ragione è appunto questa, d’istruire il conoscere intorno a questa differenza, e
d’imperdirgli di applicare a Dio le determinazioni e i rapporti del finito.” (HEGEL, 2004, p. 79)

56



teoria “ensimesmada”, sem qualquer preocupação sobre a realidade. Cabe grifar, seria a

transposição automática da lógica na realidade, na ontologia, isto é, no estudo do ser.

Na concepção do ser para si, Hegel, no terceiro capítulo da seção 1 sobre a qualidade,

destrincha o caminho que o ser percorre para atingir sua unidade do infinito com o finito.

Primeiro, o ser para si seria um ente posto que é imediatamente para si (uno)88; segundo, este

uno se transforma em uma pluralidade de unos (repulsão) e, através de uma relação externa,

suprassume a idealidade do uno (atração); terceiro, por fim, estabeleceria-se uma

determinação recíproca entre repulsão e atração a qual formaria um equilíbrio atingindo sua

zênite dando lugar à quantidade.

Na descrição sobre a manifestação do uno em pluralidade de unos e vice-versa, Hegel

empreende um raciocínio de difícil compreensão. Os múltiplos unos só são na medida em que

se negam reciprocamente. Ao mesmo tempo, negam sua idealidade de uno e, portanto, negam

sua negação recíproca. No entanto, não seria negado o negar recíproco dos unos, pois isto

negaria o ser deles. Dessa forma, os múltiplos unos só são se a negação do seu negar for uma

relação externa e, como Hegel diz, “isto é, para eles, apenas algo extrínseco. Uma tal negação

do outro salta sobre o uno e ricocheteia apenas na sua superfície”89. A negação do negar dos

múltiplos unos só alcançaria a superfície. Não seria um movimento desarmonioso.

Retomemos a argumentação de maneira mais clara. Quando um uno nega um outro

uno, isto podemos chamar de “negação do uno”. Quando um uno nega a “negação do uno”,

temos a repulsão. No entanto, se um uno nega a “negação do uno”, o uno negaria, de acordo

com Hegel, o seu próprio ser. Isto não seria possível. Dessa forma, há uma relação externa

que molda o movimento dos unos para que o retorno do uno consigo mesmo, aqui entendido

como a negação da repulsão, conservasse a sua repulsão, isto é, o seu negar recíproco, o seu

ser. No entanto, a “conservação” da repulsão do uno é, na verdade, a sua não-existência, pois,

sendo o ser e a repulsão diametralmente opostos, a repulsão seria o próprio não-movimento.

O movimento, para Hegel no empreendimento da da sua doutrina do ser, seria considerado

como algo estabelecido a priori sem qualquer contato com a realidade, pois a realidade estaria

obstruída pelo véu do misticismo lógico. Com isso, estaríamos defronte de uma descrição que

de maneira solerte conserva o idealismo das mônadas de Leibniz. Estaríamos defronte de uma

restauração da metafísica, como nos alertou Colletti e Luporini. Estaríamos defronte de um

palavrório sem substância. Estaríamos defronte de um jogo de espelhos que não tem fim.

89 “Questo è per loro soltanto un che di estrinseco. Un tal negare dell’altro rimbalza sugli uno, e colpisce solo di
striscio la lor superficie”. (HEGEL, 2004, p.178)

88 O uno seria um átomo não inconsequente, pois estaria sob os auspícios da determinação do infinito no seu
movimento.

57



Cabe destacar que para Hegel a relação externa que se estabelece entre os unos é um

vazio abstrato. Isto quer dizer que Hegel, por meio de toda esta exposição, nunca deixou de

lado a mediação da matéria. Esta mediação seria a mediação divina na afirmação de Deus

através do contingente. Aqui, teríamos, novamente, outra evidência do casamento entre Hegel

e Leibniz. E, por sua vez, um distanciamento de Kant sobre a mecânica da matéria na medida

em que Kant prevê apenas o imediato entre matérias.

A partir do que vimos na exposição kantiana sobre os átomos, a exposição de Hegel

sobre o problema do imediatismo da matéria em Kant possui algumas inconsistências. Como

vimos em Luporini, a crítica de Hegel contra Kant sobre o subjetivismo lógico carece de

consistência. A nosso ver, aqui seriam algumas delas. Vou numerá-las a seguir:

1) mediação de uma terceira matéria entre duas matérias não constitui uma mediação

ao invés do que é colocado por Hegel;

A mediação seria a possibilidade da matéria ser mediada fora de si para ser

determinada. No caso de três matérias se relacionando entre si, como há a relação imediata

entre duas matérias das três colocadas, mesmo que haja a existência da força da terceira

matéria, a relação imediata se dá, sempre, entre duas matérias através de seu contato, o que

permitiria um reflexo no mundo matemático. Isto é exposto na observação da explicação 6

dos Fundamentos Metafísicos da Dinâmica.

2) o espaço vazio seria um apêndice para a possibilidade da atração da matéria e não o

seu fundamento, que reside na impenetrabilidade;

A impenetrabilidade é a substância da matéria e não a mediação do vazio. O

fundamento da possibilidade da matéria, como foi explicado por Kant, não reside em algo

fora da matéria, mas, pelo contrário, dentro dela, na sua substância indivisível, na sua

vinculação com o mundo físico.

3) o empreendimento de Kant, de fato, é analítico na medida que se admite a divisão

entre matéria e corpo físico;

Isto permitiria que, por exemplo, a infinita divisibilidade da matéria fosse uma

possibilidade e não um dado infinito de partes de um corpo (dificuldade de Hegel em

58



distinguir o ser e a possibilidade do ser). Kant descreve em detalhes na sua obra

Fundamentos Metafísicos das Ciências Naturais a relação da possibilidade da matéria ser

dividida ad infinitum e a permanência da sua constituição substancial. Note-se que Kant

descreve o ser da matéria e sua possibilidade de maneira separada e imediata.

4) a derivação dos elementos da matéria como pronta e constituída faz parte do

princípio apagógico de tangenciar o mundo físico e de não tomar a verdade sem verificá-la na

sua relação (verificação material);

Como Hegel não partilha da divisão tradicional do conhecimento feita por Kant entre

qualidade, quantidade, relação e modalidade, a doutrina da reflexão hegeliana atravessa um

ser já determinado em seus vários momentos. O conhecimento apagógico de Kant permite

que o princípio adotado para o entendimento da realidade seja subvertido na demonstração

de uma consequência falsa em uma razão, aqui, portanto, igualmente falsa. A ideia em Hegel

não permite isto. A reflexão do ser é a procura de sua essência já hipostasiada, sem nenhuma

relação com a verdade material: uma reflexão em si coberta do idealismo em que considera

todos os elementos das coisas como verdadeiras em uma grande unidade mediada e ideal.

Unidade que não existe, pois suas partes em si são negativas e seu todo é contingente,

acidental.

5) a divisão entre matéria e corpo vale para a força de atração e força de repulsão,

como, também, para a força centrípeta e força centrífuga.

A divisão entre matéria e corpo em Kant seria a divisão entre o que a matéria é e o

que a matéria pode ser. A força de atração e a força de repulsão são as forças essenciais que

dão a possibilidade da matéria existir. Isto cabe, da mesma forma, para a força centrípeta e

para a força centrífuga, respectivamente. No entanto, a possibilidade da matéria existir está

vinculada a sua substância que seria determinada, como vimos, pela impenetrabilidade da

matéria.

Mais adiante, como a universalidade do conceito se dá por sua grandeza (quantidade),

Hegel abre o capítulo sobre a Magnitude na Ciência da Lógica revisando a segunda antinomia

da Crítica da Razão Pura.

59



Hegel diz que na parte da tese há uma redundância, como descrevemos na p. 40. E na

parte da antítese, haveria uma solução apagógica e negativa. O que isto quer dizer? Quer

dizer que, primeiro, a solução trazida na antítese padeceria de uma afirmação sem

fundamento. A substância provém do espaço; porém, o espaço não é constituído por partes

simples e, dessa forma, o espaço seria, por si só, uma relação externa. Hegel asperamente

acusa Kant de proferir uma quaternio terminorum, isto é, um silogismo falso através de

palavras homônimas com sentidos diferentes. Hegel diz:

Além disso, há colisão, também, entre a continuidade do espaço
e a composição. Um deles é trocado pelo outro, substituindo o primeiro
no lugar do segundo (o que forma um quaternio terminorum no
silogismo). É com Kant a expressa determinação do espaço, que ele é
único, e que suas partes repousam apenas sobre as limitações, para que
estas <não precedam o espaço único, compreendendo em si tudo, como
se fossem elementos, os quais poderiam ser composto> (Crítica da
Razão Pura, 2ª edição, p. 39). Aqui vem declarada, de maneira
totalmente exata e determinada, a continuidade do espaço contra o fato
de ser composto por elementos. Na argumentação, entretanto, o
transplante de substâncias ou substâncias para o espaço deveria trazer
consigo um <múltiplo extrínseco mútuo>, e ainda um <composto>. Pelo
contrário, como foi dito, o modo como a multiplicidade se encontra no
espaço deve excluir expressamente a composição e qualquer elemento
que anteceda a singularidade do próprio espaço.90

O quaternio terminorum residiria no significado de espaço. O espaço seria, para Kant,

o composto sem partes simples, mas seria também as próprias partes simples de uma

agregação de espaços, como vimos no sistema de ideias cosmológicas. Isto, para Hegel, já

seria suficiente para rejeitar a composição dos espaços definida por Kant. Hegel procura a

continuidade e a permanência através dos momentos de um conceito. Hegel resolveria a

antinomia kantiana sobre o composto e o simples através da infinita contradição entre

discrição e continuidade, a saber, entre as partes separadas, já divididas, e a possibilidade de

dividir sem chegar efetivamente ao átomo, sem dividi-las. Seria, trocando em miúdos, a

identidade na diferença, ou melhor, a composição dos divididos. E, dessa forma, os divididos

90 “Oltracciò vien poi anche in collisione la continuità dello spazio colla composizione. L’una di esse viene
scambiata coll’altra, sostituendosi la prima in luogo della seconda (ciò che forma nel sillogismo un quaternio
terminorum). È presso Kant espressa determinazione dello spazio, ch’esso è unico, e che le sue parti riposano
soltanto su limitazioni, cosicché queste <non precedono lo spazio unico, comprendente in sé ogni cosa, quasi
fossero elementi, di cui potesse esser composto> (Critica della Ragion Pura, 2° ediz., p. 39). Qui vien dichiarata,
in maniera del tutto esatta e determinata, la continuità dello spazio contro il suo esser composto di elementi.
Nell’argomentazione invece il trapiantamento delle sostanze delle sostanze nello spazio dovrebbe portar seco
<un molteplice reciprocamente estrinseco>, epperò anche un <composto>. Al contrario, come venne detto, la
maniera secondo cui una molteplicità si trova nello spazio deve espressamente escludere la composizione ed
ogni elemento precedente l’unicità dello spazio stesso”. (HEGEL, 2004, p. 209)

60



em si não possuem verdade, mas sim a unidade deles enquanto divididos, na eterna

contradição entre composição e separação. Esta contradição, ou melhor, esta relação externa

entre átomos seria o reconhecimento da contingência desta relação e, portanto, do

reconhecimento dos átomos como unos absolutos, isto é, como átomos na unidade do finito

com o infinito.

Hegel arremata dizendo que em Kant, apesar da sua procura em mediar categorias

através da percepção (perceptio), não há solução para sua antinomia. A antinomia descrita em

Kant não possuiria substância, pois “esta solução deixa de lado aquilo que é o conteúdo da

antinomia; não alcança a natureza do conceito das determinações, cada uma das quais por si

só isolada é nula, e não é em si mesma outro que a passagem na sua outra, enquanto ambos

têm a quantidade como a sua unidade e nesta unidade a sua verdade.”91

Retornando ao ponto de Luporini, Kant dissimularia uma solução na Crítica da Razão

Pura. A origem desta dissimulação se encontraria na solução que não solucionaria a

antinomia do composto e do simples. Isto se dá, como vimos, através do pulo lógico entre

percepção e noção a qual faria referência à crítica de Hegel a Kant. Hegel nota com justiça

que Kant dissimula ao determinar um espaço que não possui partes simples e que, portanto,

não tem nada em si. Esta formulação, como foi bem exposta por Luporini, seria o germe do

nascimento da filosofia especulativa de Hegel. Apesar de existir um debate entre Luporini e

Colletti neste ponto92, o qual Colletti diria que a filosofia kantiana em si não contém o germe

da filosofia especulativa, a contribuição de Luporini não me parece discordar de Colletti.

Luporini diz que o germe da filosofia especulativa estaria, com imensas profundezas, na

própria dissimulação da Crítica da Razão Pura. E isto não me parece que entraria em conflito

com Colletti, pois Colletti, ao descrever a mecânica das oposições reais em Kant,

referencia-se, a meu ver, em obras diferentes da Crítica da Razão Pura. E isto se dá na medida

em que Colletti busca o substratum da exposição kantiana para além das antinomias da razão

pura. Isto só seria possível se a foronomia e a dinâmica de Kant fossem instrumentalizadas

com este intuito. Caso contrário, a coisa em si de Colletti não possuiria nada de em si. Seria

apenas uma existência sem substância tão similar quanto a unidade do puro ser com o puro

nada como se consagraria Hegel em seu misticismo lógico.

92 COLLETTI, 1977, p. 174

91 “[...] questa soluzione lascia da parte quello ch’è il contenuto dell’antinomia; non raggiunge la natura del
concetto delle determinazioni di essa, ciascuna delle quali per sé isolata è nulla, e non è in se stessa altro che il
passare nella sua altra, mentre tutte e due hanno la quantità come la loro unità e in questa unità la lor verità”.
(HEGEL, 2004, p. 213).

61



Luporini em sua obra Spazio e Materia in Kant busca o nascimento da filosofia

especulativa de Hegel nas origens do idealismo alemão. E traria esta busca para o seio do

materialismo-dialético, chamado de Dialmat soviético. Isto se manifesta em extensas

referências ao Marx d’A Sagrada Família que fulmina a crítica crítica dos jovens hegelianos

que estavam com um comportamento rebelde contra seus professores na Alemanha de

meados do século XIX. O fascínio de Marx por autores materialistas franceses e ingleses, que

é relembrado com profundidade, talvez abriria uma extensa oportunidade de transformação

do marxismo aos moldes soviéticos.

Em suma, Hegel, ao rejeitar a formulação kantiana sobre o problema das mônadas,

retorna à formulação de um contingente, isto é, de uma unidade acidental de partes simples,

para usar uma denominação kantiana. A rejeição hegeliana à formulação kantiana sobre o

problema das mônadas seria justificada como uma rejeição a uma mera operação analítica e

não racional. A questão trazida pela antitética da razão pura fragmenta, de fato, uma

concepção total sobre os diferentes objetos trazidos através da experiência. Seria assim que

Luporini reiteraria que Hegel seria o polo positivo do polo negativo kantiano, que Hegel seria

o pars construens do pars destruens kantiano, que Hegel reuniria os elementos da experiência,

enquanto Kant fragmentaria esses elementos no seio da razão. Seria dessa forma que

poderíamos dizer que a carência pela substância no idealismo alemão, e aqui incluso Hegel e

Kant, seria uma carência essencial, pois, como vimos em Luporini, os germes da dialética

especulativa já estavam na Crítica da Razão Pura. A carência pela substância seria o

fundamento básico de todo o problema da lógica. Seria a evidência mais acabada do vazio

das mediações no céu da abstração. Seria a incompreensão que Alice, na obra “Alice através

do Espelho”, vivenciou quando adentrou um outro mundo no espelho e tentou ler um poema

que estava do avesso. Ao utilizar um espelho dentro do mundo espelhado, foi possível

decifrar o poema. No entanto, ao terminar de lê-lo, não conseguiu compreender “patavinas”,

mas se consolou ao pensar que aquele poema lhe teria dado, seja da forma que for, “muitas

ideias”93.

O idealismo alemão, dessa forma, basearia-se na imagem de infinitos espelhos

expressando os significados e as substâncias.

Seria um rebatimento infinito entre ideia e matéria, seja na sua fragmentação, seja na

sua síntese; seja em Kant, seja em Hegel; seja no nada, ou no todo; seja no todo, ou no nada.

Seria o que Marx escreveu na Ideologia Alemã sobre a crítica-crítica de Bruno Bauer:

93 CARROLL, 2002, p. 252

62



[...] voltemo-nos, por ora, à caricatura! “Personalidade em
geral”! “Conceito”! “Essência universal”! “Pôr a si mesmo como
limitado e novamente suprassumir essa limitação”! “Autodistinção
interna”! Que “resultados” fabulosos! “Personalidade em geral” ou é
um absurdo “em geral” ou o conceito abstrato da personalidade.
Portanto, é parte do conceito de personalidade “pôr a si mesmo como
limitado”. Essa limitação, que reside no “conceito” de seu conceito,
está desde já posta pela personalidade “por meio de sua essência
universal”. E depois de ter novamente suprassumido essa limitação fica
patente que “precisamente essa essência” é “o resultado de sua
autodiferenciação interna”. Todo o resultado grandioso dessa intricada
tautologia se reduz, pois, ao familiar truque hegeliano da
autodiferenciação do homem no pensamento, uma autodiferenciação que
o infeliz Bruno teimosamente proclama como a única atividade da
“personalidade em geral”. Já há muito tempo mostrou-se a São Bruno
que de nada serve uma “personalidade” cuja atividade se limita a essas
cabriolas que hoje já se tornaram triviais. Ao mesmo tempo, essa
passagem contém a confissão de que a essência da “personalidade”
baueriana é o conceito de um conceito, a abstração de uma abstração.
(MARX & ENGELS, 2007, p. 101)

63



4. Como Marx encarou o chamado “problema da lógica” do idealismo alemão

Como vimos, de acordo com Luporini, Kant procuraria a solução do problema das

mônadas e reduziria sua positivação da sensibilidade na Crítica da Razão Pura em uma

dissimulação com o resto de sua obra sobre os corpos físicos. Hegel, sem citar a contradição

entre a Crítica da Razão Pura e Fundamentos Metafísicos das Ciências Naturais, isto é, entre

a infinita divisibilidade da matéria como possibilidade e não como o ser da matéria, como

estaria ausente no criticismo, age em benefício de sua exposição para expor sua formulação

especulativa. Dessa forma, o problema da lógica, como é chamado por Colletti em Marxism

and Hegel, estaria posto no idealismo alemão como o problema da reflexão dos conceitos. E,

para construir uma reflexão dos conceitos, um susbtratum deve ser pensado em seu ser e em

sua possibilidade. Foi dessa forma que Marx encarou o idealismo alemão logo no início da

sua vida.

Em carta endereçada ao pai em 1837, Marx diz que as suas tentativas de construir um

todo estruturado em uma Doutrina Formal e Material do Direito falharam. Isto teria sido

percebido por Marx atesta ao pai que tudo que ele havia estudado não passava de uma

falsidade. Esta falsidade se aproximaria do esquema básico de Kant, mas que em sua

exposição se afastaria. E, dessa forma, Marx afirma ao pai que “sem a filosofia” era

“impossível entrar no assunto”94.

Mais adiante, na mesma carta, Marx demonstra sua intempestividade contra o

hegelianismo. Para Marx, a leitura das obras de Hegel e as discussões travadas no âmbito

acadêmico da época lhe suscitaram uma “fúria irônica”. Cabe aqui destacar que a obra

hegeliana é descrita por Marx nesta carta como uma “grotesca e pedregosa melodia” que não

lhe agradava. Seria desta forma que o jovem Marx ingressaria no mundo da “realidade”, da

qual, admite ele, só foi possível através do idealismo e da alimentação e comparação das

ideias kantianas e fichtianas. Arremata, ainda, dizendo que “se os deuses já viveram acima da

terra, agora se tornaram o centro dela”95.

Esta carta de Marx seria muito elucidativa para indicar como ele próprio encararia o

tal problema da lógica esmiuçado nas páginas anteriores. Seria, talvez, uma prova de

amadurecimento intelectual precoce, pouco observada por muitos marxistas consagrados.

Esta prova de amadurecimento precoce estaria imbricada diretamente com as considerações

95 HEINRICH, 2018, vol. 1 p. 430
94 HEINRICH, 2018, vol. 1 p. 429

64



de Marx ao longo de sua vida inteira e com particular importância na sua crítica à

economia-política.

De maneira mais explícita, Marx descreveria o problema da lógica através de duas

obras. Quais são elas? A Questão Judaica de 1843 e Crítica da filosofia do direito de Hegel

(2010) de 1844.

N’A Questão Judaica, Marx com uma aspereza profunda critica a formulação de seu

colega e amigo Dr. Bruno Bauer sobre a situação dos judeus na Alemanha da época. Como

vimos na primeira parte, a exemplo de criticar a hipostasia do Estado e dos direitos

fundamentais do homem, Marx realizaria a fragmentação kantiana contra a ordem

burguesa. De que maneira isto foi possível? Isto só seria possível na medida em que

Marx reduz ao absurdo a concepção dos direitos fundamentais do homem, os quais

serviriam unicamente, através de uma ilusão ótica, para perpetuar a guerra de todos

contra todos e a opressão do homem sobre o homem. A emancipação humana, para

Marx, não seria sinônimo de emancipação política. A emancipação política seria sinônimo

de alienação e manutenção da opressão. Portanto, a emancipação humana seria um

movimento implícito não identificado pelo movimento dos predicados do Estado, o qual

seria, ele próprio, instrumento da opressão do homem pelo homem. Seria assim que Marx ao

encaminhar uma sintaxe apagógica, através da redução do Estado ao seu absurdo, isto é, ao

seu fundamento intrínseco, a saber, o egoísmo, destrincharia, não de maneira a reconstruir

uma nova ordem harmoniosa, mas sim desarmoniosa e errática, a sociedade burguesa nos

seus extremos reais. Seria a mais bem acabada exposição da razão de ser do Estado fora de

sua razão de ser, pois este não teria outra finalidade senão a perpetuação da opressão e não a

resolução da opressão do homem pelo homem.

Na Crítica da filosofia do direito de Hegel, Marx rejeita as mediações hegelianas

sobre o Absoluto idealizado no Estado e na conformação dos opostos. Marx diz:

Aquilo que se determina primeiramente como termo médio entre
dois extremos comporta-se, então, ele mesmo, como extremo, e um dos
dois extremos, que através daquele era mediado com o outro, mostra-se,
agora, como extremo (porque em sua distinção com o outro extremo)
entre o seu extremo e o seu termo médio. É uma complementação
recíproca. (MARX, 2010, p. 104)

Os extremos não significam nada se se considera que a mediação seria ela própria um

extremo. Daria para lembrar, como exemplo, da distinção entre imediatismo da matéria em

Kant entre duas matérias e a “mediação” de Hegel entre três matérias. Hegel, como vimos,

acusa Kant de excluir a possibilidade de uma matéria mediar as forças de duas matérias das

65



quais estão agindo nos extremos desta matéria “mediada”. Este argumento não faria sentido

para Kant na medida em que só possamos pensar em manifestação das forças através do

contato imediato e não mediado. Por isso que para Kant seria de suma importância a

determinação da matéria através de sua impenetrabilidade e na sua força de repulsão e não do

contrário, pois o contrário seria uma mediação fora da força originária, da substância. Marx,

ademais, não indica uma formulação física diferente, mas expõe o absurdo dos extremos

hegelianos através de extremos reais que, este sim, estaria na base do próprio Estado.

A descrição de Marx seria tão próxima de uma demonstração reduzida ao absurdo que

não esconderia a essência da sua exposição irônica. Diz Marx:

Tal como um homem que se encontra entre dois litigantes e,
então, um destes, por sua vez, coloca-se entre o intermediário e o outro
litigante. É a história do homem e da mulher que brigavam e do médico
que queria servir de conciliador entre eles, com o que, então, a mulher
devia se colocar entre o médico e o marido e, este, entre a mulher e o
médico. Tal como o leão no Sonho de uma noite de verão, que exclama:
“Eu sou um leão e não sou um leão, eu sou Marmelo”. Assim, cada
extremo é, aqui, ora o leão da oposição, ora o Marmelo da mediação.
Quando um extremo grita: “agora eu sou o meio”, os outros dois não
podem tocar nele, mas apenas golpear aquele que, antes, era o extremo.
Trata-se de uma sociedade belicosa em seu âmago, mas que tem muito
medo das manchas roxas para se bater realmente, e os dois, que querem
brigar, se ajustam de tal modo que o terceiro, que se encontra entre eles,
deva receber as pancadas; mas, então, um dos dois apresenta-se
novamente como o terceiro, e, diante de tamanha precaução, eles não
chegam a qualquer decisão. Esse sistema também é feito de tal forma
que o mesmo homem que quer espancar seu oponente deve, por outro
lado, protegê-lo das pancadas do outro oponente, e, nessa dupla
ocupação, não atinge a realização de sua tarefa. (MARX, 2010, p.
104-105)

Isto posto, cabe agora expor o mundo do empirismo francês do final do século XVIII.

Condillac, autor largamente citado por Marx ao longo de suas obras, possui um pensamento

que se assemelha com esta “operação fragmentadora” de Marx que acabamos de ver. Em seu

livro, Tratado dos Sistemas, Condillac propõe uma utilidade ímpar com o que chama de

sistemas abstratos. Nesta obra, observamos uma investida dura contra a metafísica, a qual é

descrita como uma tentativa fracassada de uma “ciência das primeiras verdades”. Condillac é

ácido nas suas considerações sobre o mundo da abstração:

As noções abstratas são absolutamente necessárias para pôr
ordem nos nossos conhecimentos porque elas indicam a cada idéia a sua
classe. Eis qual deve ser seu único uso. Mas, imaginar que elas sejam
feitas para conduzir a conhecimentos particulares é uma cegueira muito
grande porque elas não se formam senão segundo esses conhecimentos.

66



Quando eu censurar os princípios abstratos não será necessário
suspeitar que eu exija que não se deve servir-se mais de nenhuma noção
abstrata, isso será ridículo: pretendo somente que não se os deva tomar
nunca por princípios próprios para nos conduzir a descobertas.
(CONDILLAC, 1973, p. 10)

Temos, aqui, o atestado claro de como o empirismo tratava o mundo da abstração.

Vemos que o mundo da abstração é absolutamente necessário, não como o demiurgo da

realidade, mas apenas para pôr em ordem os conhecimentos provenientes da sensibilidade. O

mundo da abstração não é o princípio do sistema, mas sim o meio que temos para começar a

descobrir o real.

Condillac, mais adiante, critica qualquer possibilidade de uso especulativo dos

princípios nas ideias. Pergunta ele:

Mas, além disso, quais seriam esses princípios? Seriam máximas
tão geralmente recebidas que ninguém as ousa contestar? É impossível
que uma coisa seja e não seja ao mesmo tempo; tudo aquilo que é, é; e
outras semelhantes. Procurar-se-á muito tempo por filósofos que tenham
daí extraído quaisquer conhecimentos. Na especulação todos eles
convêm, na verdade, em que os primeiros princípios são aqueles que são
universalmente adotados: seu método tem mesmo alguma coisa de
sedutor pela maneira pela qual ele se apresenta inicialmente. Mas é
curioso segui-los na prática, ver como se separam bem cedo e com que
menosprezo uns rejeitam os princípios dos outros. (CONDILLAC, 1973,
p. 14)

Logo em seguida, intervém dizendo:

O todo é maior que sua parte significa: meu corpo é maior que
meu braço; meu braço do que minha mão; minha mão do que meu dedo,
etc. Numa palavra, este axioma não contém senão proposições
particulares dessa espécie e as verdades, as quais se imaginava que ele
conduz, foram conhecidas antes que ele o fosse. (CONDILLAC, 1973, p.
14)

O movimento viria de fora. A verdade viria de fora. O conhecimento já foi conhecido

antes das proposições particulares. O uso especulativo dos princípios estaria à disposição

apenas para rejeitar os “princípios dos outros”. Ou seja, o uso especulativo estaria à

disposição apenas para a oposição entre princípios distintos e não para atingir a sensibilidade

e, portanto, a verdade.

Através do desencadeamento do axioma em proposições particulares, isto não teria

um fim. Diz Condillac:

67



Um outro, em quem a imaginação é grande e as idéias são
preponderantes, gostará mais dos princípios que se tomam emprestados
da ordem e da sabedoria porque nada lhe causa mais gosto que um
encadeamento de causas ao infinito e uma combinação admirável de
todas as partes do universo, e a infelicidade de todas as criaturas deve,
por isso, ser uma conseqüência necessária. (CONDILLAC, 1973, p. 16)

Helvetius, a quem Marx demonstrou interesse n’A Sagrada Família (2003), sobre a

questão da mecânica, ironizou o quanto o abuso de palavras era uma das causas do erro

cometida pela ignorância. Baseando-se na mecânica de Locke, Helvetius critica o abuso da

palavra “matéria”. Em sua obra “Do Espírito”, a matéria, descreve ele, seria muito melhor

apreciada se possuísse o significado baseado no seu uso correto. O uso correto seria a matéria

significar todas as propriedades comuns dos corpos, a saber, a solidez, a extensão e a

impenetrabilidade. No entanto, o abuso das palavras se perpetuou e muitas discussões em

torno da mecânica seriam apenas pela “ars disputatoria”. O “espaço”, que seria, aliás, a

contenda estruturada por Hegel contra Kant, não estaria fora deste erro de abuso das palavras.

Diz Helvetius:

O que disse a respeito do termo matéria, digo do espaço; a
maioria dos filósofos fizeram dele um ser e a ignorância de sua
significação ocasionou longas querelas. Eles as teriam abreviado, se
houvessem ligado uma idéia nítida a essa palavra: estariam convencidos
então de que o espaço, considerado abstratamente, é o puro nada; de
que o espaço, considerado nos corpos, é o que se denomina a extensão;
de que devemos a idéia de vazio, que compõe, em parte, a idéia de
espaço, ao intervalo percebido entre duas montanhas elevadas, intervalo
que, sendo ocupado apenas pelo ar, isto é, por um corpo que, a uma
certa distância, não nos provoca impressão sensível alguma, deveu
dar-nos uma idéia do vazio, que não é outra coisa a não ser a
possibilidade de representar-nos montanhas afastadas umas das outras,
sem que a distância que as separa seja preenchida por algum corpo.
(HELVÉTIUS, 1973, p. 194)

Nesta passagem estaria nítida a acidez com que trata as grandes contendas lógicas que

existiam no final do século XVIII. As palavras tomadas em abstrato são, de fato, como

inclusive Hegel concordaria de imediato, o puro nada. No entanto, as grandes discussões que

reverberaram ao longo dos séculos estariam relacionadas não só com a falta de precisão das

palavras (chamado aqui como abuso das palavras), mas sim com as palavras abstratas

possuírem vida em separado do espírito e da matéria, isto é, da sensibilidade e memória e da

mínima organização exterior ao homem.

68



Marx chama a atenção para isso na Miséria da Filosofia. Em seu capítulo que trata

sobre o método metafísico da economia-política, Marx traz à tona algumas considerações

sobre o próprio método dialético de Hegel. Ao dizer que a economia-política seria uma

metafísica aplicada comparando o que faz Hegel com o direito, a religião, etc., Marx diz que,

uma vez posto o método absoluto da razão, a razão se desdobra em dois polos: um negativo e

outro positivo. A partir disso, teríamos a luta entre esses dois polos que daria o movimento

chamado de movimento dialético. Assim, diz Marx:

Aplique-se este método à economia política e ter-se-á a lógica e
a metafísica da economia política ou, em outros termos, as categorias
econômicas que todos conhecem traduzidas numa linguagem pouco
conhecida, o que lhes dá a aparência de recém-desabrochadas de uma
cabeça da razão pura - porque estas categorias parecem engendrar-se
uma às outras, encadear-se e entrelaçar-se umas às outras graças ao
exclusivo trabalho do movimento dialético. O leitor que não se espante
com essa metafísica e todos os seus andaimes de categorias, grupos,
séries e sistemas. (MARX, 1985, p. 105; grifo meu)

Para finalizar, no Apêndice II chamado “Os Progressos da Razão na Investigação do

Verdadeiro”, Helvétius discorre sobre o que seria o Eu. O Eu seria o Eu percebendo em uma

ideia, o Eu querendo uma vontade e o Eu sonhando uma sensação. O que isto quer dizer?

Quer dizer que uma ideia, uma vontade e uma sensação seriam os gerúndios de um Eu em

movimento. No entanto, haveria movimento no real para Helvétius? Não. Por que? Porque o

movimento não existe na realidade, assim como não existiria na realidade, o que é o mesmo,

a ideia movimento, ou melhor, não existiria ente real na ideia. O que existe para Helvétius

seria apenas corpos em movimento. Esta proposição seria um proposição basilar do

materialismo que, como aponta Luporini, apesar da dissimulação na Crítica da Razão Pura,

estaria presente em Kant. Kant, cabe relembrar, seria a expressão do materialismo na medida

em que separaria o mundo matemático do mundo físico.

Mais adiante, Helvétius teima em não considerar que haja um “ser pequenino” que

comande todas as nossas ações humanas96. Para justificar uma Inteligência suprema, Deus,

Helvétius rejeitaria, em benefício à sensibilidade, a ideia humana como ideia soberana que

existe por si só e que comandaria todas as nossas ações em prejuízo às sensações. Se a

rejeição à ideia que compreenda em si “entes reais” seja a justificativa de uma Inteligência

que dê movimento e vida a toda matéria fora do Eu helvetiano, não o podemos dizer. Mas a

questão central que permanece nesta obra é a rejeição absoluta à metafísica como medição

96 HELVÉTIUS, 1973, p. 327

69



universal do mundo. Tudo que pensamos se origina da sensibilidade e permanece na

memória. Portanto, a ideia não é por si suficiente, como na metafísica clássica ou como

vemos nas exposições racionalistas. As exposições racionalistas são a tentativa de se

justificar um ser pequenino que ordena todas as ações humanas, animais e materiais, de

acordo com Helvétius. Isto não seria possível para o materialismo. O materialismo não

permitiria tamanha “ignorância” como nos adverte Helvétius. A ignorância seria originada,

justamente, de um lado, pelo abuso das palavras. As palavras são seres exteriores aos corpos

em movimento, mas só o são com valia se os homens compreenderem o seu correto emprego.

O seu correto emprego estaria ligada à sensibilidade humana, pois todo pensar seria originado

da sensibilidade.

Dessa forma, permanece a dúvida e uma investigação totalmente em aberto, como em

Newton. Permanece a divisão entre o mundo das ideias e o mundo do real. Esta seria a

expressão materialista do problema da lógica que Marx se deparou e da qual apreciou n’A

Sagrada Família.

Agora, resta-nos compreender como isto se relaciona com a crítica da

economia-política.

70



5. Uma breve discussão sobre as referências de Marx em torno da moral e da essência

humana

Através de tudo que discutimos nesta etapa, reside a seguinte questão: o materialismo

seria uma invenção da modernidade? Com certeza que, pela denominação como

“materialismo”, isto não foge do âmbito da modernidade. No entanto, seria o materialismo

produto da razão desenvolvida ao longo da ruptura epistemológica de Copérnico e Galileu?

A metafísica, como vimos com Heidegger, foi considerada ao longo dos séculos como

o instrumental primeiro das ciências da natureza. Seria, então, o materialismo o contraposto

histórico da metafísica? Seria, dessa forma, o materialismo fora de todo o âmbito da evolução

da razão até o iluminismo? Seria o materialismo um espectro que ronda a filosofia ao longo

da história?

A obra de Epicuro pode nos esclarecer estas questões.

De acordo com Kant, foi com os gregos que o entendimento e a sensibilidade

atingiram seu ápice97. O primeiro filósofo, ao seu juízo, foi Demócrito, o qual foi instrutor do

grande filósofo Epicuro. Kant considera a filosofia de Epicuro representativa do pensamento

cartesiano de seu tempo. Isto é de particular importância, pois trata-se de uma avaliação

absolutamente distinta da tratada por Marx em sua tese de doutorado feita em 1841.

Enquanto Marx ressalta a avaliação de Lucrécio como a mais próxima do pensamento

epicúreo, Kant rejeita o que chama de proposições corruptas de Lucrécio sobre

Epicuro98. Essa divergência sobre a avaliação de um só autor pode ser, portanto, o

divisor de águas para se compreender a originalidade do marxismo.

A filosofia de Epicuro é baseada, acima de tudo, na eternização da matéria. Este

pressuposto fundamental seria o pilar de construção de física atomista de Epicuro99.

Na tese de doutorado de Marx, que trata sobre a diferença entre as filosofias da

natureza de Demócrito e Epicuro, Marx traz à tona duas exposições distintas. A primeira diz

respeito a Cícero e Bayle. Esta primeira versão acusa Epicuro de operar uma contradição no

99 Lembremos que, para Hegel, o tratamento da realidade através de átomos é motivo de desprezo, pois o
imediato dos átomos na filosofia hegeliana é o puro nada, isto é, não existem: a sua existência se dá pelo uno
(unidade do infinito com o finito). Dessa maneira, não poderíamos, pela visão hegeliana, admitir átomos como
elementos de um filosofia. Como descreve Denis Collin: “Para melhor precisar a questão, deve-se sempre
lembrar que o atomismo é um dos alvos privilegiados de Hegel e que a principal crítica que este poderia lançar
contra um filósofo era justamente a de ser um atomista. Os violentos ataques de Hegel contra Newton e o seu
desprezo geral com relação à ‘raça de Bacon’ estão sempre associados à crítica ao atomismo”.(COLLIN, 2006,
p. 16)

98 KANT, 1992, p. 23
97 KANT, 1992, p. 22

71



seio de sua filosofia da natureza. o que isto quer dizer? No cerne da questão da natureza, o

átomo seria constituído de três movimentos distintos: a queda em linha reta, a declinação da

linha reta e a repulsão do átomo. Cícero e Bayle, como diz Marx, apontam que a declinação

do átomo foi utilizada por Epicuro ora para justificar a repulsão, ora para justificar a

liberdade. No entanto, diz Marx,

[...] se os átomos não se encontram sem a declinação, então a
declinação como uma explicação da liberdade é supérflua; pois o oposto
de liberdade começa, como vimos em Lucrécio, apenas com o encontro
determinístico e forçado dos átomos. Mas se os átomo se encontrarem
sem declinação, então isto é supérfluo para explicar a repulsão. Eu
considero que esta contradição aparece quando as causa da declinação
do átomo da linha reta são entendidos tão superficialmente e de maneira
desconexa quanto em Cícero e Bayle. Nós encontraríamos em Lucrécio o
único de todos os antigos que entendeu a física epicúrea, que possui uma
exposição mais profunda.100

A segunda exposição levantada por Marx, dessa forma, é a de Lucrécio. E esta

segunda exposição seria, de acordo com Marx, a formulação mais próxima do propósito da

obra de Epicuro. Lucrécio apresenta que a contradição entre a repulsão e declinação do átomo

não é obra de algo determinado, mas sim da liberdade do átomo em declinar. Esta liberdade,

que seria a questão fundamental de Epicuro, seria determinada pela própria negação da

determinação formal do átomo. O átomo deveria ser pura forma, mas, na filosofia epicúrea, é

apenas determinada pela sua relação com o espaço, o que não significa uma pura forma. Cabe

relembrar que seria na própria determinação imediata do átomo que teríamos uma divisão

entre Kant e Hegel. Hegel acusa Kant de operar um silogismo falso ao determinar o espaço

como simples, através da agregação de espaços, e como composto, através da infinita

divisibilidade da matéria. Em Epicuro, isto é a própria essência da natureza. A natureza não

possui determinação formal pura. O movimento do átomo de negar seu fati foedera (laços do

destino), que seria a queda em linha reta, é, em si próprio, um outro movimento. Esta negação

da linha reta, ressalta Marx, é uma negação imediata, isto é, negação de realidades imediatas.

A declinação do átomo, que seria formalmente obra do acaso, reforça Epicuro, não é

sensível. Ela acontece em qualquer lugar, em qualquer momento.

100 “[...] if the atoms do not meet without declination, then declination as an explanation of freedom is
superfluous; for the opposite of freedom begins, as we see in Lucretius, only with the deterministic and forced
meeting of atoms. But if the atoms meet without declination, then this is superfluous for explaining repulsion. I
maintain that this contradiction arises when the causes for the declination of the atom from the straight line are
understood so superficially and disconnectedly as they are by Cicero and Bayle. We shall find in Lucretius, the
only one in general of all the ancients who has understood Epicurean physics, a more profound exposition”.
(MARX, 2010, p. 48)

72



De todo modo, Cícero censura Epicuro quando Epicuro considera a declinação do

átomo a ocorrência de algo sem causa. No entanto, Marx diz:

Para investigar a causa desta determinação significa, então,
investigar a causa que faz o átomo um princípio - claramente uma
investigação sem significado para qualquer um que entenda o átomo
como a causa de tudo, então sem causa em si.101

Marx ainda ressalta que o acaso que resultaria a declinação do átomo não seria algo

casual ao átomo. Pelo contrário, seria o fundamento do átomo, mas que só seria aparente na

medida em que fosse dependente da exposição na qual é empregada. Por fim, destaca, em

sintaxe hegeliana, que a particularidade abstrata (puro ser-para-si) que daria surgimento

formal ao acaso seria sua independência da existência imediata e a negação de toda

relatividade “para verdadeiramente superá-la, para abstrair-se a individualidade teria que

idealizá-la, algo que só a generalização pode realizar”102 .

Nessa oposição imediata da existência do átomo com o seu destino seria uma

verdadeira guerra da essência com a existência. Seria algo muito próximo do que Lukács

descreveria em seu prefácio de 1967 à História e Consciência de Classe103. Ao aprofundar a

compreensão da cotidianidade de Lenin, Lukács aponta que o marxismo é a relação intrínseca

da teleologia com a necessidade histórica quando o ser entra em conflito com sua existência,

isto é, quando o que o homem aspira ser por natureza, ontologicamente (essência), entra em

conflito com o que de fato é. No entanto, deixou de perceber que a essência não é única e a

existência tampouco o é. O que isto quer dizer? Isto quer dizer que dentro do marxismo não

há a busca por uma essência humana, ou melhor, não há a busca pela existência efetiva de

uma essência humana. Tratar da essência humana como mero uso conceitual, como faz

Feuerbach, de acordo com Marx, é uma conduta egoísta que, a rigor, seria a mesma

mesquinharia da sociedade burguesa que une a diversidade em seu seio e desmantela todas as

relações tradicionais anteriores. Marx trata sobre isso nos Manuscritos quando diz que, se

admitirmos que os sentimentos e as paixões sejam a essência humana, e que “elas só se

afirmam efetivamente pelo fato de o seu objeto ser para elas sensivelmente, então é evidente:

1) que o modo da sua afirmação não é inteiramente um e o mesmo, mas, ao contrário, que o

modo distinto da afirmação forma a peculiaridade (Eigentümlichkeit) da sua existência, de

103 LUKÁCS, 2003, p. 25

102 “[...] for in order truly to overcome it, abstract individuality had to idealise it, a thing only generality can
accomplish”. (MARX, 2010, p. 50)

101 “To inquire after the cause of this determination means therefore to inquire after the cause that makes the
atom a principle — a clearly meaningless inquiry to anyone for whom the atom is the cause of everything, hence
without cause itself”. (MARX, 2010, p. 50)

73



sua vida; o modo como o objeto é para elas, é o modo peculiar de sua fruição; [...] 3) na

medida em que o homem é humano, portanto também sua sensação etc., é humana, a

afirmação do objeto por um outro é, igualmente, sua própria fruição; 4) só mediante a

indústria desenvolvida, ou seja, pela mediação da propriedade privada, vem a ser (wird) a

essência ontológica da paixão humana, tanto na sua totalidade como na sua humanidade; a

ciência do homem é, portanto, propriamente, um produto da auto-atividade (Selbstbetätigung)

prática do homem; 5) o sentido da propriedade privada - livre de seu estranhamento - é a

existência dos objetos essenciais para o homem, tanto como objeto da fruição, como da

atividade”104.

Se há essência humana em Marx, a essência humana seria este movimento implícito

que se manifestaria na revolta à imposição externa. Em suas palavras:

[...] a crítica não é uma paixão da cabeça, mas a cabeça da
paixão. Não é um bisturi, mas uma arma. Seu objeto é seu inimigo, que
ela quer não refutar, mas destruir. Pois o espírito de tal situação já está
refutado. Ela não constitui, em si e para si, um objeto memorável, mas
sim uma existência tão desprezível como desprezada. Ela não se
apresenta mais como fim em si, mas apenas como meio. Seu pathos
essencial é a indignação, seu trabalho essencial, a denúncia. (MARX,
2010, p. 147; grifo meu)

Isto só ocorre na medida em que a ideia toma para si um significado absolutamente

independente da sua existência e vive completamente apartada dela. Mas isto não seria o

reconhecimento do idealismo? Não. Pois a ideia aqui seria a denúncia que em si não possui

nada de relevante a não ser o contexto no qual é empregado, ou melhor, da exposição na qual

é empregada. Sobre isto, cabe destacar a crítica de Helvetius contra a metafísica e a física de

seu tempo. Como ele próprio diz, da contenda lógica que surgiu acerca deste tema, “fizeram

dele um ser e a ignorância de sua significação ocasionou longas querelas”105. Pois a denúncia

se manifesta na ideia, porém se determina fora dela, isto é, determina-se na contradição das

determinações imediatas da ideia na realidade e, portanto, admitem que a ideia é apenas uma

ideia e nada além e nada aquém disso. A ideia quando se desliga absolutamente da realidade

dá espaço para a realidade pulsar nas exposições ideais. Esta é a verdadeira contribuição de

Marx. Contribuição percebida por Foucault em seu “Marx, Nietzsche e Freud” no qual inverte

a operação de Perseu para expor qual seria a investigação marxista. A investigação marxista

105 HELVÉTIUS, 1973, p. 194
104 MARX, 2004, p. 157

74



seria, na verdade, entrar na bruma de Perseu para mostrar que não há monstros e que as

pesquisas complexas sobre as categorias econômicas burguesas não passam de banalidades106.

Isto posto, podemos perceber que Kant, ao descartar a avaliação sobre a filosofia de

Epicuro feita por Lucrécio, descarta também o acaso como fundamento da física. Ficaria claro

para perceber à medida que Kant expõe, apesar de suas ambiguidades na Crítica da Razão

Pura, uma dupla causalidade: de um lado, a metafísica mecânica e, de outro, a matemática

geométrica, sendo ambas ligadas pela substância. A substância para Kant seria determinada

pela impenetrabilidade da matéria, a qual seria um dado inquestionável, ou melhor, seguindo

a denominação kantiana na Razão Pura, um incondicionado que condiciona os demais

elementos. Este incondicionado, dessa maneira, retiraria a eternidade na matéria e entregaria a

uma causalidade na ideia. Por que isto é de fundamental importância para o divisor de águas

do materialismo que chegará até Marx? Pois, se o materialismo não possuir em seu âmago o

fundamento que o que é eterno é a matéria e não a ideia, então o máximo que se pode

alcançar é uma agonia de espírito frente a fenômenos que podem ser compreendidos como

uma sucessão de causas. No entanto, a sucessão de causas só seria fundamentada pela

compreensão de que foi do acaso a formação do mundo e não a formação do mundo o acaso.

O acaso para Epicuro é o fundamento da liberdade e da matéria. O acaso para Kant, e também

para Demócrito e Descartes (Descartes com a ideia do vórtex como fundamento da matéria:

quantidade de movimento como prova da existência de Deus), é o início de tudo e, portanto, a

liberdade e a matéria necessariamente seriam condicionadas. Para Epicuro, a liberdade e a

matéria não tem causa. Ela apenas é eterna em sua própria existência.

Hegel, por sua vez, procura o uno que seria a unidade entre o finito e o infinito para

superar sua imediatidade. No entanto, Hegel não opera um instrumental epicúreo. Hegel

hipostasia o real imediato na ideia admitindo apenas entes ideais na realidade. Isto só seria

possível em Hegel se se pressupõe o ser imediato como negativo do ser e, portanto,

declarando que o finito não é o verdadeiro ser. Epicuro não segue este caminho. Epicuro não

traz ilusão alguma para a realidade. Hegel, ao contrário, busca provar a ideia em si mesma

operando reflexões em si. Epicuro, no entanto, apenas invalida a ideia por contradizer o

movimento do átomo consigo mesmo. Hegel não admite o movimento implícito como

fundamento do real. Hegel tira do real a sua infinitude, a sua eternidade, para entregá-la à

ideia e sucumbir à causalidade como fator motriz da realidade. Dessa forma, podemos dizer

que o marxismo nutre como fundamento não a identidade da contrariedade, como em Hegel.

106 FOUCAULT, 1998, p. 19

75



O marxismo possui por fundamento a subversão da realidade (não do ideal) através do

movimento implícito no ideal, o qual é chamado por Epicuro de clinamen. Este clinamen,

aliás, no marxismo-leninismo do século XX, foi chamado de revolução e, portanto, o

instrumental ideal da revolução seria a propaganda, como nomeei no primeiro subitem do

primeiro capítulo desta monografia. A propaganda como instrumento revolucionário utilizada

e defendida por Lenin é puro Hegel. É a constatação que a revolução será feita pela teoria

revolucionária e não pela sucessão aleatória de um futuro baseado no acaso.

Aqui cabe colocar alguns apontamentos feitos por José Américo Motta Pessanha em

seu artigo “As delícias do Jardim”107. Neste artigo, há a descrição sobre o descenso do período

helênico para o surgimento do período helenístico. Dentre as maiores mudanças que se

operaram nas póleis gregas, Pessanha aponta que “as póleis não decidem mais de seus

destinos, passando a integrar vasto império onde o poder está centralizado e no qual

convivem, subjugados, outros povos, com outras tradições, outras formas de vida,

pensamento, religião. Fatalmente afrouxam-se as fronteiras culturais: dominados pela

Macedônia, gregos e ‘bárbaros’, helenos e orientais são forçados a mais estreito contato e se

interinfluenciam mais intensamente”108. Ademais, o poder político fica mais concentrado e as

leis da antiga democracia grega perdem seu caráter. O poder político passa a ser feito por

decisões unilaterais de soberanos através de cartas e/ou instruções pessoais.

Como desta Pessanha, na época da democracia grega, a democracia claramente só

valia para poucos e, portanto, a liberdade política era um privilégio adquirido por pequenos

grupos. Assim, o fundamental na rejeição da democracia seria a manifestação dos pensadores

da época em procurar a condição originária do homem em alternativa ao pensamento

aristotélico. O homem, neste período, é um homem decaído, entregue à doutrina

científico-filosófica da matemática com o pitagorismo que se vê em uma angústia sem uma

harmonia no cosmos. Não seria similar à metafísica de Aristóteles que admitiria como natural

a escravidão e a hierarquia no gênero humano. Seria dessa forma que o objetivo dos

pensadores na democracia se basearia em “recuperar a situação estelar da origem e

reintegrar-se na harmonia do Todo — tornar-se kósmios, dotado de ordem e beleza —

consiste, para o homem, em seguir a via de purificação e retorno que atravessa várias

encarnações. Por isso mesmo, nenhuma situação é definitiva para a alma em processo

ascensional de volta. ‘Outrora fui menino, menina, arbusto, passarinho e, do mar saltando,

108 PESSANHA, p. 6

107 Disponível em:
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5096788/mod_resource/content/1/As%20del%C3%ADcias%20do%20j
ardim%20-%20Jos%C3%A9%20Am%C3%A9rico%20Motta%20Pessanha.pdf (Último acesso 17/11/2021)

76

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5096788/mod_resource/content/1/As%20del%C3%ADcias%20do%20jardim%20-%20Jos%C3%A9%20Am%C3%A9rico%20Motta%20Pessanha.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5096788/mod_resource/content/1/As%20del%C3%ADcias%20do%20jardim%20-%20Jos%C3%A9%20Am%C3%A9rico%20Motta%20Pessanha.pdf


mudo peixe’, revela Empédocles, o filósofo-médico-poeta, líder democrático de

Agrigento”109. Seria neste contexto que, para Pessanha, surgiria o socratismo dos cínicos e o

platonismo. Aqui, em resumo, residiria a tentativa de se reencontrar a pátria celeste no

platonismo. Platão cairia na lamentação do modelo político adotado pela pólis democrática e

proporia uma nova aristocracia, isto é, o que seria o mesmo, uma aristocracia do espírito “que

contesta tanto a igualdade quanto a desigualdade instituídas no interior da pólis democrática:

nem todos os homens são iguais, a partir da diferenciação originária manifestada por suas

almas, nem a desigualdade vigente é legítima, já que um escravo, como o de Ménon, pode

revelar-se intelectualmente — animicamente — superior a seu amo”110. Nessas inversões,

residiria a essência da proposta platônica ou a maiêutica socrática: o espírito é superior ao

factual e histórico e estabeleceria um reordenamento da ordem essencial.  Diz Pessanha:

Na mesma linha pitagorizante, Platão concebe a filosofia como
ascese da alma rumo às essências — paradigmas eternos e incorpóreos
do que existe no plano empírico —, mas também enquanto busca dos
fundamentos para a ação política justa, o que faz de Siracusa o
complemento indispensável das investigações da Academia de Atenas.
Em ambos, filosofar é via de salvação da alma e da pólis. Sábio é aquele
que se liberta das ilusões, mas que se torna, em decorrência — na
condição de filósofopedagogo, médico de almas —, libertador dos que
permanecem prisioneiros na caverna dos enganos e simulacros; mas é
também, paralelamente, o que interfere nos rumos da Cidade, enquanto
filósofo-político. Salvação pessoal e salvação da pólis são duas faces do
mesmo caminho de Retorno, da mesma missão libertária: Ética e
Política se entrelaçam e se completam. (PESSANHA, p. 8)

Para Platão, a filosofia revela a ascese da alma rumo às essências ao mesmo tempo

que propõe uma ação política justa. A sabedoria em Platão é manifestada naquele que se

liberta das ilusões e liberta aqueles que ainda permanecem na ignorância, prisioneiros na

caverna111.

A época de Epicuro não seria assim. A época de Epicuro seria uma época de penúria

social, decadência, guerras, etc. Como a democracia foi rejeitada para dar lugar ao governo de

um soberano com decisões unilaterais e centralizadas, a proposta da liberdade seria dada

através do isolamento diante do plano social e a conquista da felicidade pessoal e íntima sem

a participação em um projeto coletivo. A vida social para Epicuro e Lucrécio não seria a

condição natural do homem, mas sim apenas uma convenção112.

112 PESSANHA, p. 9
111 PESSANHA, p. 8
110 PESSANHA, p. 7
109 PESSANHA, p. 7

77



O que podemos relacionar do contexto de surgimento da filosofia epicúrea com o

materialismo que motivaria Marx a se dedicar ao seu estudo? A decadência social. A

decadência da sociedade grega com a decadência do Ancien Régime e o futuro da liberdade

prometida pela burguesia que não se cumpriu113. Ao acusar a Alemanha como a garantidora

das reminiscências do passado, o avanço das sociedades capitalistas tampouco praticou a

liberdade para todos na democracia prometida. Marx descreve sobre isto na sua Introdução à

Crítica que diria que a luta contra o passado dos “povos modernos” é a luta contra o “defeito

oculto” dos Estados Modernos. O que Marx quer dizer com “defeito oculto” dos Estados

Modernos? O defeito oculto seria o próprio âmago do Estado Moderno. A referência à

Alemanha de seu tempo não teria mais que um uso circunstancial. Sua crítica não seria em

direção ao Estado alemão que, aliás, nem existia de maneira unificada. Sua crítica é contra o

próprio Estado Moderno que garantiria a defesa dos direitos fundamentais do homem contra o

uso religioso da política, mas que legitimaria e operaria a guerra de todos contra todos. A

Alemanha de seu tempo é o próprio passado do Ancien Régime em prática. A Alemanha de

seu tempo não seria distinta do Estado Moderno que ainda possui um defeito oculto que,

como coloca Marx, não seria apenas um defeito, mas sua própria natureza.

Valeria, também, ressaltar o papel fundamental do seguinte trecho:

“[...] a crítica não é uma paixão da cabeça, mas a cabeça da paixão. [...] Ela [crítica]

não se apresenta mais como fim em si, mas apenas como meio. Seu pathos essencial é a

indignação, seu trabalho essencial, a denúncia”.

O que seria a crítica como a cabeça da paixão? O que seria a crítica como um meio?

Qual seria seu pathos essencial?

Em primeiro lugar, o uso do termo “pathos” é fundamental para compreender a origem

da exposição marxista. Creio que o uso recursivo do termo “pathos” se deve à “Retórica das

paixões” de Aristóteles114. Para Aristóteles, o pathos é a contingência atribuída como

predicado ao sujeito, mas que não se traduz como essência. No entanto, o pathos poderia

indicar a manifestação da identidade entre sujeito e predicado que seria, em síntese, a essência

do sujeito. Ou seja, a essência poderia se manifestar através da assimetria entre sujeito e

predicado, naquilo que o sujeito não possui por essência. Seria uma operação retórica para

114 Neste ponto, podemos destrinchá-lo com maior atenção. Podemos argumentar que os significados dados às
paixões humanas que recorrentemente aparecem na obra de Marx são influências da obra de Adam Smith,
Teoria dos Sentimentos Morais (2002).

113 Ver: Crítica da Filosofia do Direito de Hegel: Introdução (MARX, 2010)

78



cativar os desejos e as paixões de um público e não a busca por uma essência, pois esta busca

pode se manifestar ou não. A paixão, como diz Aristóteles:

As paixöes são todos aqueles sentimentos que, causando
mudança nas pessoas, fazem variar seus julgamentos, e são seguidos de
tristeza e prazer, como a cólera, a piedade, o temor e todas as outras
paixöes análogas, assim como seus contrários. (ARISTÓTELES, 2000, p.
5)

Em segundo lugar, em Marx, como a crítica não é a paixão da cabeça, como em

Aristóteles, e sim a cabeça da paixão, a indignação como pathos essencial da crítica é um uso

retórico essencial. O que isto quer dizer? Enquanto para Aristóteles o páthos é a assimetria do

sujeito e predicado que pode ou não traduzir a essência do sujeito, em Marx, o páthos é

absolutamente a essência do sujeito e, sua indignação, a motivação da crítica. Não é apenas

um uso retórico, mas sim um uso essencialmente retórico. Dessa forma, a essência do sujeito

repousaria na eternidade da matéria que se compõe e decompõe no vazio infinito de Epicuro e

que manifestaria seu pathos na racionalidade da paixão.

Outro autor que se utiliza deste relaxamento do significado das paixões é Adam Smith

em seu livro Teoria dos Sentimentos Morais. Em uma nota de rodapé na biografia crítica de

Dugald Stewart (1753 - 1828), o biógrafo cita uma divergência de avaliações acerca do uso

das paixões em Smith. Ele escreve:

Segundo o Dr. Gillies, o erudito tradutor inglês da Ética e
Política de Aristóteles, a ideia geral que permeia a teoria do Sr. Smith foi
claramente emprestada da seguinte passagem de Políbio: “Da união dos
dois sexos para a qual todos estão naturalmente inclinados, nascem os
filhos. Quando, pois, um deles, tendo alcançado a idade madura, em ves
de retribuir adequadamente a gratidão e assistência aos que o geraram,
tenta ao contrário prejudicá-los por palavras ou atos, parece claro que,
quem acompanha os sofrimentos e as preocupações dos pais para
alimentar e educar os filhos, tem de ficar muito ofendido e desgostoso
com tal procedimento. Uma vez que, entre várias espécies de animais, o
homem é o único dotado da faculdade da razão, não pode, como os
demais, ignorar tais atos sem que reflita sobre o que vê; e, comparando
ainda o futuro ao presente, não deixará de expressar seu ressentimento
por esse tratamento nocivo, ao qual prevê que talvez um dia também
poderá se expor. Por outro lado, se alguém é socorrido por outro num
momento de perigo, mas, ao invés de retribuir a mesma gentileza ao
benfeitor, tenta destruí-lo ou feri-lo, tal ingratidão certamente deixará
todos chocados, quer por simpatizarem com o ressentimento de seu
próximo, quer por verem que o mesmo poderia acontecer consigo. Daí
surgir no espírito de todo homem certa noção da natureza e força do
dever, em que consiste o princípio e o fim da justiça. De maneira
semelhante, o homem que, para defender outros, é o primeiro a lançar-se
em perigo, suportando até mesmo a fúria dos mais ferozes animais,

79



nunca deixa de receber da multidão as mais acaloradas aclamações de
aplauso e veneração; enquanto o que mostra uma conduta diversa é
perseguido com censura e reprovação. E assim as pessoas começam a
discernir a natureza das coisas honradas e torpes, em que consiste a
diferença entre elas, e a perceber que as primeiras, pelo benefício que
trazem, devem ser admiradas e imitadas, e as últimas, detestadas e
evitadas.”

“A partir da doutrina contida nesse trecho”, diz o Sr. Gillies, “o
Dr. Smith desenvolve uma teoria dos sentimentos morais. Mas afasta-se
do seu autor, reduzindo a percepção de certo e errado fundamental e
simplesmente a sentimento ou emoção. Políbio, ao contrário, afirma,
como Aristóteles, que essas noções resultam da razão ou intelecto
operando sobre afeto ou apetite; ou, noutras palavras, que a faculdade
moral é um composto que pode ser resolvido nos dois princípios mais
simples do espírito.” (Gillies, “Aristóteles”, vol. i, pp. 302-3, 2° edição.)

A única expressão a que objeto nos dois períodos precedentes é
seu autor, que parece insinuar uma acusação de plágio contra o Sr.
Smith, acusação, estou certo, imerecida. Com efeito, trata-se de um caso
de curiosa coincidência entre dois filósofos quanto ao mesmo assunto, e
como tal não tenho dúvida de que o próprio Sr. Smith a teria comentado,
se lhe ocorresse à lembrança enquanto escrevia seu livro. De tais
coincidências acidentais entre diferentes espíritos, há diariamente
exemplos de pessoas que, tendo haurido de suas fontes internas todas as
luzes que elas poderiam oferecer sobre um determinado assunto, têm a
curiosidade de comparar suas próprias conclusões com as de seus
antecessores. E é muito digno de nota que, à proporção que qualquer
conclusão se aproxima da verdade, é razoável esperar que o número de
abordagens prévias a ela se multiplique.

Mas, no caso que temos à nossa frente, a questão da
originalidade é de pouca ou nenhuma monta, pois o mérito particular da
obra do Sr. Smith não reside em seu princípio geral, mas no habilidoso
uso que faz desse princípio para ordenar sistematicamente as mais
importantes discussões e doutrinas sobre a Ética. Desse ponto de vista,
pode-se considerar com justiça a Teoria dos Sentimentos Morais um dos
mais originais esforços do espírito humano empreendido nesse ramo da
ciência. E ainda que supuséssemos ter sido inicialmente sugerido ao
autor por um comentário de que o mundo dispõe já há dois mil anos,
essa mesma circunstância apenas refletiria um forte brilho sobre a
novidade de sua intenção e a criatividade e gosto aplicados para sua
execução. (SMITH, 2002,p. XXXVI e XXXVII)

A originalidade do Sr. Smith não seria o princípio das paixões, que podemos remontar

em Aristóteles, mas sim no uso que se faz das paixões, ou melhor, da Ética (identidade entre

ética, paixão e essência). Isto não seria diferente em Marx. Como a crítica possui um uso

essencialmente retórico, a crítica é um meio do qual é utilizado para um determinado fim. O

fim seria a destruição do inimigo e não apenas sua refutação115. A refutação estaria apenas na

115 MARX, 2010, p. 147

80



ameaça à destruição e não à destruição de fato. A indignação, que resultaria na destruição,

não seria a indignação em oposição à compaixão: seria, na verdade, o pathos essencial da

crítica.

Ademais, em Smith, o significado de uma paixão egoísta, que seria uma mediação

entre uma paixão sociável e uma paixão insociável, estaria identificada na fortuna (fortune,

sinônimo de riqueza) rapidamente adquirida em pouco tempo. Esta revolução da fortuna

provocaria uma inveja incontornável, na qual se expressaria na perda de simpatia entre um

homem e outro homem. Como podemos observar, a simpatia é o princípio formador dos

sentimentos morais em Smith. No entanto, a simpatia pode ser perdida por obra do acaso,

como podemos identificar na situação exposta pelo autor. A revolução da fortuna, expressão

de um destino não traçado, seria motivo de inveja e rejeição moral, pois todos os prazeres

agora compartilhados por aquele que passaria por esta revolução seriam considerados como

expressão de um prazer imerecido. Portanto, a perda de merecimento da fortuna causaria

indignação, inveja, etc. para aqueles homens dos quais compartilhavam simpatia antes da

revolução realizada por obra do acaso. Dessa forma, as congratulações pela boa fortuna que o

homem receberia em uma situação como esta padeceria de uma desconfiança irremediável.

Muitas vezes, podemos encarar a questão do pathos e da cabeça da paixão como se

fosse uma questão de ordem ontológica, como o faz Lukács continuando a compreensão sobre

a cotidianidade de Lenin116. No entanto, como podemos encontrar o ser que seria apenas

116 Lukács propõe na mediação da noção de cotidianidade a intrínseca relação entre teleologia (identificada no
trabalho) e necessidade histórica (identificada na aplicação da ciência na produção): “Los tres períodos tienen en
común el rasgo esencial del trabajo específicamente humano, el principio teleológico: que el resultado del
proceso del trabajo «ya existía al principio del mismo en la representación del trabajador, o sea, idealmente». La
posibilidad de este tipo de acción presupone cierto grado de reflejo correcto de la realidad objetiva en la
consciencia del hombre. Pues su esencia, como dice Hegel, que ha reconocido claramente esta estructura del
trabajo y al que se remite también Marx en sus consideraciones, consiste en que «hace que la naturaleza se
desgaste contra sí misma, la contempla serenamente y gobierna así con poco esfuerzo el todo».
[...] Pero la conexión dicha es para la ciencia siempre una vinculación mediada, con mayor o menor
complicación y lejanía, mientras que para el trabajo, aun cuando sea una aplicación de conocimientos científicos
muy complicados, se trata de una conexión de carácter predominantemente inmediato. Cuanto más inmediatas
son esas relaciones —lo cual significa también que la intención de la actividad se orienta a un caso particular de
la vida (como es siempre el caso en el trabajo)—, tanto más débil, más cambiante y menos fijada es la
objetivación. Dicho más precisamente: tanto más robustas son las posibilidades de que su fijación —que en
algún caso puede ser, sin embargo, sumamente rígida— no proceda de la esencia de la coseidad objetiva, sino de
un fundamento subjetivo, frecuentemente, sin duda, psicológico social (tradición, hábitos, etc.). Esto significa
que los resultados de la ciencia quedan fijados como formaciones independientes del hombre con mucha mayor
energía que los del trabajo. Este desarrollo se manifiesta en el hecho de que una formación es corregida y
sustituida por otra sin perder su objetividad antes fijada. Y esto hasta se acentúa en la práctica de las ciencias
subrayando generalmente las modificaciones practicadas. En los productos del trabajo esas variaciones pueden,
en cambio, producirse incluso como fenómenos individuales; el que a menudo se den a conocer explícitamente
—como ocurre en el capitalismo— suele tener finalidades de mercado. El capitalismo tiende en general a
aproximar el trabajo y su resultado a la estructura de la ciencia.
[...] Estos hechos pueden observarse con el mayor fruto en la interacción entre la ciencia y la industria moderna.
Históricamente es, sin duda, verdad que la línea capital de esa evolución consiste en que la ciencia penetre
totalmente en la industria, esto es, en el proceso del trabajo. Y puede afirmarse con objetividad histórica —como

81



fundamentado pela paixão? A paixão seria a própria essência e não a aspiração da essência.

Seria, a rigor, a aspiração de uma referência de essência que pode variar e seria, portanto,

igualmente circunstancial. Se a essência pode variar junto com a existência posta do sujeito,

não haveria razão de buscar a essência do sujeito a não ser pelo seu uso retórico. Como em

Epicuro, em Marx não há o casamento da ética com a política. A política sendo convenção

social, e objeto desprezível e desprezado, para Marx, seria o ambiente da revolução. Mas sua

revolução não é uma revolução platônica (unidade entre ética e política), mas antes o

desprezo da política como está posta (expressão da sociedade de classes) e a rejeição da

mesquinharia pela busca da ética. Seria uma dupla negação que possuiria de pano de fundo, e

fundamento, o acaso, a declinação do átomo, o clinamen como essência do homem. O estudo

da obra de Feuerbach, a qual possuiu uma profunda influência em Marx, se torna necessário

para compreender melhor este ponto.

Feuerbach, na Essência do Cristianismo, diz:

O homem nada é sem objeto. Grandes homens, homens
exemplares, que nos revelam a essência do homem, confirmaram esta
frase com a sua vida. Tinham apenas uma paixão fundamental
dominante: a realização da meta que era o objetivo essencial da sua
atividade. Mas o objeto com o qual o sujeito se relaciona essencial e
necessariamente nada mais é que a essência própria, objetiva deste
sujeito. Se este for um objeto comum a muitos indivíduos diversos quanto
à espécie, mas iguais quanto ao gênero, então é ele, pelo menos na
maneira em que ele for um objeto para esse indivíduos conforme a
diferença deles, um ser próprio, porém objetivo. (FEUERBACH, 2007, p.
37-38)

ha mostrado detalladamente Bernal— que la cerrazón de determinadas formas de investigación separadas de la
vida, así como, por el otro lado, la escasa inteligencia, el conservadurismo, etcétera, de los industriales, han
imposibilitado durante mucho tiempo y en numerosos casos la aplicación de resultados científicos ya
consolidados. Este fenómeno no nos interesa aquí desde el punto de vista de la historia de la industria, de la
técnica o de la ciencia, en las cuales es obvio «que los motivos ostensibles e incluso los motivos realmente
activos del hombre en su acción histórica no son en modo alguno las causas últimas de los acontecimientos
históricos»' sino que lo es la cotidianidad cuyo primer término ocupan esos motivos «ostensibles»; y éstos
muestran el —relativamente— bajo nivel de las objetivaciones en la decisión del hombre a la acción, el carácter
fluido que tienen en este campo muchas formaciones en sí mismas considerablemente objetivadas, y, por último,
el papel a menudo decisivo de la costumbre, la tradición, etcétera, en esas decisiones. Lo característico es que en
la vida subjetiva de la cotidianidad tiene lugar una constante oscilación entre decisiones fundadas en motivos de
naturaleza instantánea y fugaz y decisiones basadas en fundamentos rígidos, aunque pocas veces fijados
intelectualmente (tradición, costumbres).
ocupan esos motivos «ostensibles»; y éstos muestran el —relativamente— bajo nivel de las objetivaciones en la
decisión del hombre a la acción, el carácter fluido que tienen en este campo muchas formaciones en sí mismas
considerablemente objetivadas, y, por último, el papel a menudo decisivo de la costumbre, la tradición, etcétera,
en esas decisiones. Lo característico es que en la vida subjetiva de la cotidianidad tiene lugar una constante
oscilación entre decisiones fundadas en motivos de naturaleza instantánea y fugaz y decisiones basadas en
fundamentos rígidos, aunque pocas veces fijados intelectualmente (tradición, costumbres).” (LUKÁCS, 1966, p.
40, 42, 43 e 44)

82



A essência humana, para Feuerbach, residiria nos objetivos com os quais o sujeito se

relaciona. Os objetos dariam objetividade para o sujeito que manifestaria sua essência com

um outro. Esta relação do sujeito com o outro é a relação do Eu com o Tu e que implicaria na

formação de uma espécie. Em Marx, não estaria presente uma busca pela essência humana.

Apesar de Marx expor termos como “essência”, “ser social”, etc., no marxismo, a essência

humana, se buscada, seria necessariamente hipostasiada, pois sua existência efetiva é

alienada. Isto estaria presente na Ideologia Alemã em uma das investidas de Marx contra Max

Stirner, ou melhor, contra São Max, o qual procura identificar na rejeição da religião a

rejeição da propriedade e, ao mesmo tempo, a consumação do socialismo verdadeiro. No

entanto, a busca pelo socialismo verdadeiro reside ainda no terreno ideal, assim como a busca

pela essência humana em Feuerbach. Para Marx, a única maneira de se verificar a busca da

essência humana seria na própria atividade prática e não pela busca de uma essência humana

absolutamente marginalizada de interesse ao homem.117 A reprodução do trecho é longa, mas,

pelo menos, dispensa qualquer comentário adicional:

Portanto, o fato de o ‘próprio’ Feuerbach dizê-lo é razão
suficiente para que Jacques le bonhomme nele acredite quando
Feuerbach diz que, para os homens, o importante teria sido o amor –
porque ele ‘é divino por si e para si mesmo’. Agora, se de fato ocorreu
justamente o inverso daquilo que Feuerbach diz – e nós ‘nos atrevemos a
dizer isso’ (Wigand, p. 157) –, se, para os homens, nem Deus nem os
seus predicados jamais foram o principal, se até isso não foi mais do que
a ilusão religiosa da teoria alemã – então sucede com o nosso Sancho o
mesmo que já lhe sucedeu em Cervantes, quando lhe puseram quatro
estacas debaixo da sela enquanto ele dormia e tiraram o seu Ruço de
baixo dele.

Apoiado nesses enunciados de Feuerbach, Sancho dá início ao
combate que igualmente já está prefigurado no capítulo dezenove de
Cervantes, onde o ingenioso hidalgo luta contra os predicados, os
mascarados, que estão a levar o cadáver do mundo à sepultura e que,
tolhidos por seus talares e mantos de luto, não conseguem se mexer e
facilitam ao nosso hidalgo a tarefa de derrubá-los com sua lança e
surrá-los a gosto. A última tentativa de continuar a explorar a crítica à

117 Aqui reside uma importância significativa sobre o prefácio de 1967 escrito por Lukács (LUKÁCS, 2003).
Quando Lukács rejeita a busca pela consciência de classe (sujeito-objeto idêntico) no proletariado como reação
à barbárie capitalista, abre-se a possibilidade de se identificar o que vulgarmente foi chamado de dialética, pois
aquilo que se expunha como ideia possuía um reflexo material revolucionário mesmo que em sua substância
ideal isto não se comprovasse através de um rebatimento infinito entre ideia e matéria. Por isso a importância
que Lukács indicava ao renascimento de uma teoria da reflexão (Widerspiegelungstheorie). Por que não seria
possível, de antemão, compatibilizar a avaliação lukácsiana com o que Marx indicaria em sua crítica como
instrumental da indignação? Pois uma teoria da reflexão já imobilizaria os conceitos para aplicá-los em um
contexto prático na realidade. Ou seja, isto imobilizaria a prática revolucionária de superação do capitalismo.
Lukács imobilizaria a prática em benefício de um partido. Toda investigação e obra de Lukács foi orientada pelo
fortalecimento dos Partidos Comunistas e da URSS. Robert Kurz é elucidativo neste ponto quando trata sobre o
socialismo de caserna (KURZ, 1993).

83



religião – já açoitada até a exaustão – como uma esfera própria, de
manter-se dentro dos pressupostos da teoria alemã e, não obstante, dar a
impressão de se estar saindo de seu âmbito, de ainda cozinhar para ‘o
Livro’, com esse osso que já foi roído até a úl[tima] fibra, [uma] farta
sopa de mendigo à moda [Ru]mford, tal tentativa consistiu em combater
as relações materiais, não na sua forma real, nem mesmo na forma da
ilusão profana daqueles que, na prática, se encontram presos no mundo
atual, mas no estrato celestial de sua forma profana como predicados,
como emanações de Deus, como anjos. Desse modo, o reino dos céus foi
novamente povoado e uma nova massa de material foi produzida para o
velho jeito de explorar esse reino celestial. Assim, a luta contra a ilusão
religiosa, contra Deus, foi novamente imputada à luta real. São Bruno,
cujo ganha-pão é a teologia, faz em suas ‘árduas lutas de vida ou morte’
contra a substância a mesma tentativa pro aris et focis [para altar e
lareira; isto é, para o seu próprio modo de pensar] de, como teólogo,
sair da teologia. A sua ‘substância’ nada mais é do que os predicados de
Deus condensados num único nome; com exceção da personalidade, que
ele reserva para si – os predicados de Deus, que não são mais do que
nomes divinizados de representações que os homens têm de suas relações
empíricas bem determinadas, representações que eles, mais tarde,
hipocritamente conservam por razões práticas. É claro que o
comportamento empírico, material desses homens naturalmente nem
pode mais ser entendido com o equipamento teórico herdado de Hegel.
No momento em que Feuerbach expôs o mundo religioso como a ilusão
do mundo terreno, o qual nele mesmo ainda aparece apenas como
fraseologia, resultou evidente, até mesmo para a teoria alemã, a
pergunta que ele não respondeu: como é que os homens ‘botam na
cabeça’ essas ilusões? Tal pergunta abriu, até para os teóricos alemães,
o caminho para uma visão materialista do mundo, não isenta de
pressupostos, mas empiricamente atenta aos reais pressupostos materiais
como tais e que, por isso, é a primeira visão de mundo realmente crítica.
Esse percurso já estava indicado nos Deutsch-Französische Jahrbücher:
na Crítica à filosofia do direito – Introdução e em Sobre a questão
judaica. Como tal visão ainda se movia no interior da fraseologia
filosófica, as expressões filosóficas que tradicionalmente costumam
escapar nessas ocasiões, tais como ‘essência humana’, ‘gênero’ etc.,
proporcionaram aos teóricos alemães o tão desejado pretexto para
entender mal o desenvolvimento real e para acreditar que apenas se
tratava, então, de mais uma nova versão de seus velhos e desbotados
casacões teóricos – tal como o Dottore Graziano da filosofia alemã, o
Doutor Arnold Ruge, de fato acreditou que poderia continuar a
gesticular sem parar com os seus membros desajeitados e a expor sua
máscara burlesca e pedante. É preciso ‘deixar a filosofia de lado’
(Wig[and,] p. 187, cf. Heß, Die letzten Philosophen, p. 8), é preciso
desembarcar dela e dedicar-se como um homem comum ao estudo da
realidade, tarefa para a qual existe uma gigantesca quantidade de
material literário, certamente desconhecido dos filósofos; e então,
quando de novo ocorrer que se tenham pessoas como Krummacher ou
‘Stirner’ diante de si, descobrir-se-á que há muito já ficaram ‘para trás’
e abaixo. A relação entre filosofia e estudo do mundo real corresponde à

84



relação entre onanismo e amor sexual. São Sancho, que, apesar de sua
falta de ideias – por nós constatada com paciência e por ele com ênfase
–, permanece dentro do mundo das ideias puras, naturalmente só pode
se salvar desse mundo por meio de um postulado moral, por meio do
postulado da “falta de ideias” (p. 196 do “Livro”). Ele é o burguês que
se salva do comércio por meio da banqueroute cochonne, com o que
naturalmente ele não se torna um proletário, mas um burguês falido sem
recursos. Ele não se torna um homem do mundo, mas um filósofo sem
pensamentos, falido. (MARX & ENGELS, 2007, p. 230-231)

Em outra passagem d’A Ideologia Alemã:

Até o momento, os homens sempre fizeram representações falsas
de si mesmos, daquilo que eles são ou devem ser. Eles organizaram suas
relações de acordo com suas representações de Deus, do homem normal
e assim por diante. Os produtos de sua cabeça tornaram-se
independentes. Eles, os criadores, curvaram-se diante de suas criaturas.
Libertemo-los de suas quimeras, das ideias, dos dogmas, dos seres
imaginários, sob o jugo dos quais eles definham. Rebelemo-nos contra
esse império dos pensamentos. Ensinemos-lhes a trocar essas
imaginações por pensamentos que correspondam à essência do homem,
diz Um, a se comportar criticamente para com elas, diz o Outro, a
arrancá-las da cabeça, diz o Terceiro, e… a realidade existente haverá
de desmoronar.

Essas fantasias inocentes e infantis formam o cerne da nova
filosofia dos jovens hegelianos, que, na Alemanha, é não apenas
acolhida pelo público com horror e reverência, como também é
apresentada pelos próprios heróis filosóficos com a consciência solene
de sua periculosidade revolucionária mundial e de sua virulência
criminosa. O primeiro volume desta obra tem o objetivo de desmascarar
esses cordeiros que consideram a si mesmos e são considerados por
outros como lobos, de mostrar como eles apenas repetem filosoficamente
os balidos das representações dos burgueses alemães e de como as
bravatas desses intérpretes filosóficos apenas espelham a miséria da real
situação alemã. Ela tem o objetivo de ridicularizar e desacreditar a
batalha filosófica com as sombras da realidade, batalha que tanto
convém ao sonhador e sonolento povo alemão.

Certa vez, um nobre homem imaginou que os seres humanos se
afogavam na água apenas porque estavam possuídos pela ideia da
gravidade. Se afastassem essa representação da cabeça, por exemplo
esclarecendo-a como uma representação supersticiosa, religiosa, eles
estariam livres de todo e qualquer perigo de afogamento. Durante toda a
sua vida combateu a ilusão da gravidade, de cujas danosas
consequências todas as estatísticas lhe forneciam novas e numerosas
provas. Aquele nobre homem era do tipo dos novos filósofos
revolucionários alemães. (MARX & ENGELS, 2007, p. 523-524)

A essência humana, sem os rodeios idealistas alemães, que seria buscada por Marx,

seria a essência da comunidade (Gemeinschaft). No entanto, a comunidade, que torna o

85



ser-humano na sua identificação com a espécie, não é possível na sociedade burguesa

(Gesellschaft) e, portanto, permanece ainda em um horizonte impossível de dar

inteligibilidade. Dessa forma, a ética, quando separada da política, seria útil para Marx apenas

para desprezar a realidade posta, pois, sendo a política uma mera convenção social, e a ética

ligada à comunidade, o único instrumento possível de ser utilizado seria a crítica baseada na

indignação como páthos essencial. Para Marx, a expressão da sociedade é uma expressão

essencialmente política. E como expressão essencialmente política seria, também, uma

expressão essencialmente retórica. Esta retórica estaria ligada ao páthos aristotélico de

rejeição à felicidade imerecida118. Não obstante, qual seria o critério de merecimento da

felicidade? Este critério não existe. Pois a existência deste critério seria o próprio fim da

opressão de classe baseada na propriedade privada e na troca. O prazer e a felicidade na

sociedade burguesa são expressões políticas da conservação desta sociedade. O éthos não

seria mais que a existência circunstancial de pessoas em uma localidade, em um estrato

social, etc.: não haveria uma identidade comum na multiplicidade dos éthos. O que seria

comum é a conservação da multiplicidade dos éthos através da concorrência e da troca, isto é,

como alienação da liberdade humana. A liberdade humana seria alcançada na sua luta contra

a imposição externa. Para Aristóteles, quando disse “sem rodeios” que felicidade era

sinônimo de riqueza e quem as merecia eram apenas os bons119, a conservação do éthos é a

expressão de uma sociedade hierarquizada. Em Epicuro, a ética reside fora destes critérios e,

na medida em que não há critérios para defini-la, sua expressão formal é o acaso, é a

indeterminação, é a incerteza. Portanto, o comunismo para Marx seria apenas uma

possibilidade real, pois só quando houver uma identidade entre o ser e a espécie humana o

comunismo existiria. No entanto, o comunismo permanece, na sociedade de classes,

meramente uma possibilidade. Uma possibilidade que se apresenta na política como um

instrumental essencialmente retórico e indicativo da resistência humana contra a imposição

externa. E esta imposição externa teria sua materialização na exploração como fundamento

basilar do capitalismo. A exploração seria identificada, por Marx, de maneira elucidativa, em

sua “Teorias da Mais-Valia” quando aprofunda o porquê de Smith não ter ido mais adiante na

formulação de uma categoria independente na troca desigual que o capitalista impõe sobre o

detentor da mercadoria força de trabalho. Diz Marx:

O grande mérito de A. Smith é ter percebido, e precisamente nos
capítulos do livro primeiro (cap. VI, VII, VIII), a ocorrência de uma
ruptura, ao passar ele da simples troca de mercadorias e da

119 ARISTÓTELES, 2000, p. 61
118 ARISTÓTELES, 2000, p. 61

86



correspondente lei do valor para a troca entre trabalho materializado e
trabalho vivo, entre capital e trabalho assalariado, para o estudo do
lucro e de renda fundiária em geral, em suma, para a gênese da
mais-valia; [...] e ter além disso acentuado - e este achado na verdade o
perturba - que com a acumulação do capital e com a propriedade da
terra, isto é, ao se tornarem as condições de trabalho independentes em
relação ao próprio trabalho, algo muda na aparência (e de fato no
resultado): a lei do valor se transmuta no seu oposto. No plano teórico
sua força está em sentir e acentuar essa contradição, e a fraqueza está
em ser por ela induzido a enganar-se quanto à lei geral mesmo no
tocante à simples troca de mercadorias; em não compreender como se
introduz essa contradição com a circunstância de se tornar mercadoria a
própria força de trabalho e de ser o valor de uso dessa mercadoria
específica, o qual nada tem a ver portanto com seu valor de troca, a
própria energia que gera o valor de troca. [...]

Mas, ao mesmo tempo, é naturalmente por causa de sua visão
penetrante que A. Smith se torna perplexo, inseguro, sente faltar-lhe o
chão e não pode, ao contrário de Ricardo, chegar à visão teórica, global
e coerente dos fundamentos gerais abstratos do sistema burguês.
(MARX, 1980, p. 66-67)

A exploração que Marx está se referindo é manifestada pela multiplicidade de éthos,

isto é, uma multiplicidade de comunidades em conflito dentro da troca e concorrência do

mercado. Seria através do elogio que o “bom” nasce do “mau” que Marx fulminaria o

embelezamento da sociedade burguesa. A sociedade burguesa é a tradução da guerra de todos

contra todos. A chamada “sociedade civil” seria, portanto, o defeito oculto do ápice da razão

dentro do Estado. Seria sua natureza belicosa e absolutamente profana dilacerando todo tipo

de relação tradicional pré-capitalista. Este defeito oculto seria o esteio de ligação da ética com

a economia: o absoluto acaso, a subversão da moral e da tradição, o fim da simpatia entre os

homens, a competição de todos contra todos; em uma palavra, a guerra social permanente.

Como para o materialismo não há essência humana, como para o materialismo não há

causalidade, tampouco há determinação histórica a não ser pela exposição e iluminação de

ideias ou pelo apelo circunstancial de elementos que podem ou não se suceder no tempo. A

causalidade, que reconstruiria um fio condutor ideal na agregação de eventos divididos em

séries temporais, não é o propósito do materialismo. O materialismo, como diz Marx, parte de

um fato econômico-nacional presente e reconstrói o passado em referência a ele120. A

construção do passado não é um autômato que se prova a si mesmo, mas sim a indicação para

uma atividade prática igualmente presente.

120 MARX, 2004, p. 80

87



O materialismo é o desprezo da realidade posta. É a indignação como pulsação da

razão humana. Seria dessa forma que não poderíamos dizer que o materialismo é

consequência das descobertas ideais no terreno da ciência. Não seria o propósito do

materialismo provar-se a si mesmo. A operação de provar-se a si mesmo é a operação de

abdicar de todo seu vigor próprio e de encaminhar sua vida ao relento. Seria tentar conversar

consigo mesmo para, ao menos, sentir um alívio de que sua esquizofrenia não é apenas sua.

Seria assim que compreenderíamos a originalidade da obra de Marx. Ao se aproveitar de

Epicuro para esgotar todas as possibilidades da reflexão do indivíduo consigo mesmo, ao

rejeitar a busca de Feuerbach por uma essência humana, Marx abre espaço para a prática

como critério transformador da ordem existente. Seu combustível, a indignação. Sua

locomotiva, a crítica. Seu destino final, e seu começo, a liberdade humana, ou melhor, a

revolução, o alfa e o ômega, o início e o fim do marxismo. O fundamento do marxismo na

revolução e o fundamento da revolução no absoluto acaso.

88



6. O contexto de surgimento do capitalismo e seu reflexo em Mandeville, Rousseau e

Smith

a) Por que Kant?

A pergunta deste subitem é fundamental para compreender a razão do porquê Colletti

tanto ressalta a proximidade da crítica da economia-política (do significado de crítica no

marxismo) com Kant e não com Hegel. Para isso, vou fazer uma breve referência a seu livro

“From Rousseau to Lenin” que deixaria clara sua posição neste debate. O contexto do debate

reside sobre a influência de Rousseau no pensamento de Marx anos mais tarde. Trata-se do

debate entre Mandeville e Rousseau sobre o problema do egoísmo e da ética das sociedades

baseadas no mercado.

Colletti descreve, citando Adam Smith, sobre uma possível conexão que haveria entre

Mandeville e Rousseau acerca do estado originário do gênero humano. Mandeville considera

o homem o mais mesquinho, vil e corrupto em seu estado natural. Rousseau indicaria

justamente o contrário. No entanto, foi nesta oposição que Colletti caminharia para expor o

problema da sociedade civil para ambos os autores. Ambos os autores seriam, aliás, criticados

por Smith por carregarem um instrumental a priori na concepção de sociedade e de homem121.

Rousseau, continua Colletti, baseia sua proposta política no homem sustentado pela

solidariedade e pela boa vontade em detrimento das relações de mercado que só levantariam

suspeitas e eliminariam o bom convívio na sociedade. Não obstante as fontes arcaicas que

dariam o esteio da crítica econômica de Rousseau, Colletti indica que haveria, aqui, “a

descoberta de algumas das maiores contradições da sociedade moderna”122. Portanto, a

conexão feita por Smith entre Rousseau e Mandeville possui um profundo significado. Qual

seria o significado? Diz Colletti:

Tanto Mandeville, como Rousseau, consideram as leis da justiça
como um instrumento para a manutenção da desigualdade entre os
homens. Os dois pensam que na sociedade moderna a “virtude” é
apenas uma máscara escondendo o “amor-próprio”, “vaidade”, e os
interesses egoístas dos homens. Os dois consideram que o mecanismo de
prosperidade econômica pressupõe desigualdade - isto é, riqueza e
extravagância para uma parte da sociedade, e vício e pobreza para uma
outra.123

123 Both Mandeville and Rousseau see the laws of justice as an instrument for maintaining inequality among
men. Both think that in modern society ‘virtue’ is only a mask hiding ‘self-love’, ‘vanity’, and the egoistic

122 COLLETTI, 1972, p. 198
121 COLLETTI, 1972, p. 197

89



Colletti expõe, também, uma avaliação sobre Mandeville feita pelo professor de

Oxford F. B. Kaye. Kaye diz que a ética de Mandeville era “a combinação de uma anarquia

filosófica na teoria e um utilitarismo na prática”124. Algo que Colletti aponta como uma

contradição profundamente atual (Colletti escreve na década de 1970).

Ademais, a título de explicação, Colletti diz que a crítica enunciada por Rousseau não

era de natureza moralista. Mas sim uma crítica explicada pela circunstância histórica na qual

estava inserida. Estaria ligada, por assim dizer, com o momento das primeiras reflexões sobre

a economia. E não apenas sobre a economia em particular, mas sim na relação entre a

economia e a ética, isto é, entre o interesse privado e o interesse geral. Apenas por esta

exposição, conclui Colletti que os termos e a proposta de Rousseau, considerando a

influência do Discourses sobre Smith, claramente possui uma projeção ao futuro.

A relação entre a economia e a ética era estabelecida em outros termos no período

medieval. Colletti diz:

Na teoria medieval, não há espaço para uma atividade
econômica sem um objetivo moral. A economia é ainda uma filial da
ética. A atividade e os interesses individuais são subordinados e feitos
conforme o fim do ‘bem comum’. A ordem social é vista como um bom
articulado ‘organismo’ cujas partes contribuem, em diferentes maneiras,
ao objetivo comum. Todas as atividades humanas são tratadas como
parte de um único sistema, cuja essência é determinada pelo destino
espiritual da humanidade. A ideia de propriedade decorrente disso é
bem ilustrada, como Tawney mostrou, pela questão das ‘terras
comunais’. Na Idade Média, ‘a base teórica para as medidas de
proteção do camponês prevenindo enclausuramento tinha uma
concepção de posse que protegia seus direitos e deveres como
inextricavelmente entrelaçado. A propriedade não era meramente uma
fonte de renda, mas uma função pública, e seu uso era limitado por
obrigações sociais e necessidade de Estado. Em conexão com essa
visão de propriedade, a atitude frente o pauperismo parece ser inspirado
pelas medidas de ajuda e assistência. O critério dominante é da
caridade. ‘O camponês e o senhor, em seus diferentes degraus, são
membros de uma comunidade (commonwealth) cristã, dentro da qual a
lei da caridade deve refrear a corrosão do apetite pelo ganho
econômico. Em tal corporação mística unida por obrigações mútuas,
nenhum homem pode aproveitar sua vantagem até o máximo, pois
nenhum homem pode procurar viver fora do “corpo da Igreja”.’125

125 “In medieval theory there is no place for economic activity without a moral goal. Economics is still a branch
of ethics. The activity and interests of the individual are subordinated and made to conform to the end of the
‘common good’. The social order is seen as a well—articulated ‘organism’ whose parts contribute, in different

124 COLLETTI, 1972, p. 198

interests of men. Both see that the mechanism of economic prosperity presupposes inequality — i.e. wealth and
dissipation at one pole of society, depravity and poverty at the other. (COLLETTI, 1972, p. 198)

90



Na era do capitalismo, isto é, da sociedade moderna, o sentido econômico perde seu

objetivo moral e dá lugar ao interesse privado. Dessa forma, a relação entre o interesse geral e

o interesse privado guarda um cuidado especial para aqueles que começaram a interpretar o

novo fenômeno que surgia com a acumulação do capital. Mandeville, diz Colletti, foi o

primeiro a saber interpretar o novo fenômeno que estava surgindo. Sinal disso seria a

influência que Mandeville possui sobre Smith particularmente na ideia do crescimento

econômico como foi notado por Macfie126.

A acumulação capitalista, de acordo com Colletti, ganha um caráter orgânico com

Mandeville. A divisão do trabalho, as habilidades empregadas no incremento da produção e,

com isso, o aumento da produtividade do trabalho. Estes três fatores unidos resultam na

aplicação da arte e ciência na produção, eliminando a letargia da mente do homem e

colocando-o em fermentação127. O cenário edificado por Mandeville teria seu ápice em

Smith, que basearia toda a civilização na produção e na troca. Não obstante, o conteúdo

basilar da fórmula de Mandeville reside no eterno paradoxo entre o interesse privado e o

interesse geral. De maneira mais clara, o paradoxo residiria na afirmação que do interesse

privado egoísta e mesquinho surgiria o interesse geral da bondade e fraternidade que reinaria

sobre a barbárie humana original. Seria, por fim, o paradoxo “vícios privados são benefícios

públicos”128.

Seria com este cenário que Marx trabalharia seu capítulo n’O Capital sobre a Lei

Geral da Acumulação Capitalista. Quanto maior fosse a acumulação de capital, considerando

a composição técnica constante, mais demanda por trabalho haveria de suceder. E, aqui, Marx

indicaria que a acumulação do capital pressupõe o aumento do proletariado. Uma parte da

mais-valia produzida seria direcionada para a transformação em trabalhadores adicionais e,

128 COLLETTI, 1972, p. 208
127 COLLETTI, 1972, p. 204
126 COLLETTI, 1972, p. 202

ways, to the common goal. All human activities are treated as part of a single system, the nature of which is
determined by the spiritual destiny of humanity. The idea of property following from this is well illustrated, as
Tawney showed, by the question of the ‘common lands’. In the Middle Ages, ‘the theoretical basis of the policy
of protecting the peasant by preventing enclosure had been a conception of landownership which regarded its
rights and duties as inextricably interwoven. Property was not merely a source of income, but a public function,
and its use was limited by social obligations and necessities of State. In connection with this view of property,
the attitude towards pauperism seems inspired by measures for aid and assistance. The dominant criterion is that
of charity. ‘Peasant and lord, in their different degrees, are members of one Christian commonwealth, within
which the law of charity must bridle the corroding appetite for economic gain. In such a mystical corporation
knit together by mutual obligations, no man may press his advantage to the full, for no man may seek to live
outside “the body of the Church”’.” (COLLETTI, 1972, p. 201-202)

91



dessa forma, o caráter orgânico da acumulação capitalista seria baseada em um paradoxo129.

Colletti diz:

Olhando para as passagens da “Fábula” citadas por Marx, é
claro que eles propõem o mesmo ‘paradoxo’ no qual todo o trabalho de
Mandeville se articula: mas desta vez com um significado particular e
muito mais historicamente determinado. Os ‘vícios privados’ são
‘benefícios públicos’ - isto significa não apenas que o bom nasce do
mau, que a imoralidade dos indivíduos, seus egoísmos na competição
com um outro, produz a cultura e a sociedade civilizada como um todo;
isto também significa que a riqueza nasce da pobreza (note esta nova
formulação), bem-estar da angústia, que o que produz prosperidade é
trabalho assalariado; ou, de novo, que a riqueza da nação consiste na
massa de espoliados, uma nação, sendo mais rica, maior o número de
seus proletários, mais barato e abundante o trabalho que o investimento
capitalista tem a sua disposição. A verdadeira riqueza, em resumo, não é
o ouro ou a prata, mas o trabalho pago dia a dia - a única mina de ouro
inesgotável já descoberta.130

Este paradoxo seria a exposição da característica antagônica da acumulação

capitalista. Se, por um lado, para fazer a sociedade feliz, deve-se existir, também, uma massa

de espoliados, pobres e ignorantes. Se, por um lado, um salário modesto torna o trabalhador

desesperançado e desanimado, um salário maior pode torná-lo preguiçoso e insolente. Ou

seja, diz Marx:

Na realidade, portanto, a lei da acumulação capitalista,
mistificada numa lei da natureza, expressa apenas que a natureza dessa
acumulação exclui toda a diminuição no grau de exploração do trabalho
ou toda elevação do preço do trabalho que possa ameaçar seriamente a
reprodução constante da relação capitalista, sua reprodução em escala
sempre ampliada. [...] Assim como na religião o homem é dominado
pelo produto de sua própria cabeça, na produção capitalista ele o é pelo
produto de suas próprias mãos. (MARX, 2013, vol. 1 p. 455)

O paradoxo da acumulação capitalista é a natureza da própria acumulação

capitalista.

130 “Looking at the passages of the Fable quoted by Marx, it is at once clear that they propound the very
‘paradox’ on which the whole of Mandeville’s work hinges: but this time with a particular and much more
historically determinate significance. ‘Private vices’ are ‘public benefits’ — this means not only that good is
born of evil, that the immorality of individuals, their egoisms in competition with one another, produce culture
and the ‘civilizing’ of society as a whole; it also means that wealth is born of poverty (note this new
formulation), well-being from distress, that what produces prosperity is wage labour; or again that the wealth of
a nation consists of a mass of toiling poor, a nation being the richer the more numerous its proletarians, the more
cheap and abundant the labour that capitalist investment has at its disposal. True wealth, in short, is not gold or
silver but labour paid by the day — the only inexhaustible gold mine yet discovered”. (COLLETTI, 1972, p.
205)

129 MARX, 2013, vol. 1 p. 451

92



Isto posto, Colletti indicaria algo que nunca é demais relembrar e que responderia a

pergunta deste subitem. A formulação que o crescimento econômico se traduz em exploração,

progresso e enriquecimento; a formulação que o enriquecimento baseado na desigualdade

social se traduz na promoção da habilidade, tecnologia e a ‘civilização’ através da opressão

de classe também foi constatado por Immanuel Kant. Aqui seria o elo de ligação entre a

crítica da economia política de Marx e a obra kantiana. Por causa deste elo de ligação que a

obra de Kant, neste contexto, é de absoluta importância para nós. Kant não pode ser

desprezado. Kant em relação a Hegel e toda a metafísica antiga é absolutamente atual.

A perplexidade moral kantiana frente à sociedade de mercado contém em si uma crítica

implícita que seria difícil esconder ou tentar dissimular. Portanto, Kant permanece

extremamente relevante.

Kant interpreta o desenvolvimento histórico através das relações capitalistas de

produção na aurora da formação do capitalismo. Em uma citação elucidativa, Colletti liga a

obra kantiana com a fórmula de Mandeville, isto é, a fórmula que diz que o “bom” nasceria

do “mau”. Colletti escreve:

‘O caráter da raça humana,’ Kant continua, ‘... é … a multidão
de pessoas vivas uma após a outra e uma ao lado da outra, incapazes de
viver sem coexistência pacífica, mas também incapazes de evitar o ódio
constante de uma pela outra …; uma coalizão sempre ameaça com
dissolução, mas em todo progresso contra toda uma sociedade-civil
(cosmopolitismo)’[Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 1798,
in Werke in six volumes, ed. Wilhelm Weischedel, Darmstadt, 1964, Vol.
6, p. 687]; em resumo, a coalizão específica ou a sociedade do
ungesellige Geselligkeit, insociável sociabilidade, a sociedade da
rivalidade e competição.131

A competição perpetua a sociedade civil e a sociedade civil perpetua a guerra de todos

contra todos. Kant captou o “sentido histórico” do capitalismo, como diz Colletti. A

sociedade da “insociável sociabilidade” se traduziria muito bem na mediação das paixões

insociáveis e sociáveis através da paixão egoísta. Esta mediação, que estaria presente em

Smith na Teoria dos Sentimentos Morais, indicaria o sopro dos novos tempos. A comparação

com a “Paz Perpétua” de Kant da qual Luporini sinalizaria é inevitável132. O pessimismo que

132 LUPORINI, 1961, p. 82

131 “‘The character of the human race,‘ Kant continues, ‘ . . . is that of . . . a multitude of persons living one after
another and one beside another, unable to do without peaceful coexistence, yet also unable to avoid being
constantly hateful to one another . . .; a coalition always threatened with dissolution, but on the whole
progressing towards a world—wide civil society (cosmopolitanism)’[Kant, Anthropologie in pragmatischer
Hinsicht, 1798, in Werke in six volumes, ed. Wilhelm Weischedel, Darmstadt, 1964, Vol. 6, p. 687]; in short, the
specific coalition or society of ungesellige Geselligkeit, unsociable sociability, the society of rivalry and
competition”. (COLLETTI, 1972, p. 206-207)

93



reinaria na moral kantiana frente a uma sociedade baseada em uma insociável sociabilidade

(propriedade privada alienada e a troca) ficaria evidente.

Para Smith, no entanto, há uma distância em relação ao pessimismo reinante na moral

humana através do mercado. Enquanto para Mandeville a competição condicionaria o vício,

isto é, o interesse particular, para Smith o interesse particular é condicionado pelo interesse

geral da boa vontade e da humanidade. O que isto quer dizer? Quer dizer que quando Smith

trata sobre o interesse particular ele não o faz considerando-o como um vício, mas sim quase

como uma virtude133.

Agora podemos compreender melhor por que Smith iguala Rousseau e Mandeville.

Observa Colletti:

Mas o que Smith não vê é que, independentemente do grau de
consciência histórica que o próprio Mandeville possa ter, o argumento
da Fábula não é um argumento sobre interesses individuais e paixões em
geral (qualquer que seja a forma de sociedade em que se desenvolvam),
mas sim uma discussão sobre paixões e interesses pessoais quando, e em
uma sociedade na qual os indivíduos estão em competição uns com os
outros. Onde quer que haja uma comunidade coesa (os 'sauvages' de
Rousseau ou o 'comunismo primitivo' de Marx), os interesses e paixões
individuais, longe de prejudicar alguém, podem ser transformados em
vantagem para os outros. Mas eles inevitavelmente se tornam outra
coisa quando essa comunidade não existe mais e a competição é
dominante. O interesse pessoal tem voz alta em cada caso, mas, como
Rousseau aponta, "ele não diz as mesmas coisas". Num caso, o interesse
individual, solidário e homogêneo com os interesses dos outros, é de fato
apenas um aspecto, ou uma especificação, do interesse comum; mas no
outro, onde tal "comunidade" não existe, é um interesse que colide com
o dos outros e só pode ser alcançado prejudicando-os: apenas se operar,
de fato, como imoralidade e injúria.134

Rousseau e Mandeville estão na mesma posição ao encararem a sociedade do

mercado. Apesar dos pressupostos serem diferentes, o mecanismo da ideia é o mesmo se

considerar que o vício é um fato presente na sociedade de mercado. A constatação dos vícios

134 “But what Smith does not see is that, independently of the degree of historical consciousness which
Mandeville himself may have had, the argument of the Fable is not an argument about individual interests and
passions in general (whatever the form of society in which they develop), but rather an argument about personal
passions and interests when, and in a society in which, individuals are in competition with one another.
Wherever there is a cohesive community (Rousseau’s 'sauvages’ or Marx's ‘primitive communism’), individual
interests and passions, far from harming anyone, can be turned to the advantage of others. But they inevitably
become quite another thing when this community no longer exists and competition is dominant. Personal
interest has a loud voice in each case, but, as Rousseau points out, ‘it does not say the same things’. In the one
case, individual interest, solidary and homogeneous with the interests of others, is in fact only one aspect, or a
specification, of the common interest; but in the other, where such a ‘community’ does not exist, it is an interest
which collides with that of others and can be achieved only by harming them: only if it operates, in effect, as
immorality and injury”. (COLLETTI, 1972, p. 211)

133 COLLETTI, 1972, p. 213

94



desta sociedade é algo rejeitado por Smith. Smith desenvolve um pensamento através da

harmonia social. Rousseau e Mandeville não.

Neste sentido, encarando o paradoxo entre o vício e a ética, podemos compreender de

maneira mais clara o propósito da crítica da economia-política de Marx. Faço de minhas

palavras o que Colletti escreve:

Diante desse paradoxo, que ele [Mandeville] foi o primeiro a
sentir em sua insolubilidade "racional", Rousseau foi derrotado, mesmo
em vida. Mas Marx, vindo depois e, portanto, em circunstâncias
históricas muito mais favoráveis, foi capaz de levar a intuição original
mais longe. A acumulação capitalista tem um caráter antagônico. Está
cheio de contradições. O desenvolvimento do capitalismo não pode
superar essas contradições. Mas se não os supera, o capitalismo ainda
"cria a forma em que eles podem operar".

[...] Isso não significa apenas que se a 'consciência moral' de
hoje deseja curar seu 'estrabismo', ela deve olhar para o Discourse de
Rousseau e não para essas duas obras [A Fábula das Abelhas e A
Riqueza das Nações]; mas também que se se quiser completar a cura, e,
ao mesmo tempo, encontrar confirmação na compreensão da situação
real, deve prosseguir desde o Discourse até O Capital: até que por fim
seja plenamente apaziguado, não pela contemplação, mas pela 'práxis
subversiva'.135

b) “Excertos do livro de James Mill ‘Élements d’économie politique’” e

“Manuscritos Econômico-filosóficos”

Como já mostrado, Marx apoia-se na crítica que tem por propósito uma “práxis

subversiva” e não uma cirurgia reformadora. Dessa forma, a crítica que Marx empreenderia

na economia-política não seria diferente. A perspectiva adotada, portanto, não se limitaria em

compreender o mecanismo lógico do capitalismo. Mas sim de destruí-lo por dentro136. Assim,

não há lugar para propor uma lógica nova, isto é, impor uma teoria positiva contra a

exploração. Assim como Rousseau se passou por moralista no final do século XVIII137, Marx

se passaria por cientista ao “propor” uma nova teoria do valor. No entanto, o propósito da

137 COLLETTI, 1972, p. 200
136 Ver: Marx Nietzsche e Freud (1998)

135 “Faced with this paradox, which he [Mandeville] was the first to sense in its ‘rational’ insolubility, Rousseau
was defeated, even in his inner life. But Marx, coming afterwards and hence in much more favourable historical
circumstances, was able to carry the original intuition further. Capitalist accumulation is antagonistic in
character. It is full of contradictions. The development of capitalism cannot overcome these contradictions. But
if it does not overcome them, capitalism still ‘creates the form in which they can operate’.
[...] This not only means that if the ‘moral conscience’ of today wishes to cure its ‘squint’, it must look to
Rousseau's Discourse rather than to these two works [The Fable of the Bees and The Wealth of Nations]; but
also that if it wants to complete the cure, and at the same time, find confirmation in an understanding of the
actual situation, it must go on from the Discourse to Capital: until at last it is fully appeased, not by
contemplation but by ‘subversive praxis’”. (COLLETTI, 1972, p. 216)

95



crítica não deve se perder por causa de sua roupagem e da maneira como é apresentado. Mas

sim deve-se preservar o seu sentido crítico como o sentido essencial do marxismo na

economia-política.

Percorreremos, agora, duas obras seminais para compreender a crítica de Marx contra

a economia-política. O primeiro seria os “Excertos do livro de James Mill” e o segundo os

“Manuscritos Econômico-filosóficos”. Para os Excertos, vou utilizar uma edição traduzida e

publicada em uma revista acadêmica138.

Nos Excertos, Marx indicaria já no seu primeiro parágrafo as bases de toda sua crítica.

Ao enunciar que James Mill e David Ricardo incorreram no erro de embasar suas respectivas

teorias em uma lei abstrata, em uma lei constante, então valeria, de igual maneira, que a

suspensão desta lei fosse uma lei constante. Marx destrincha melhor o argumento ao tratar

sobre a coincidência entre demanda e oferta. Se a coincidência entre demanda e oferta é uma

lei constante, então seria igualmente uma lei constante a relação na qual não há coincidência

entre demanda e oferta. Dessa forma, Marx diria que este movimento efetivo, que suspende a

lei abstrata, no qual a lei abstrata não passa de um “momento abstrato, ocasional e unilateral”,

a economia-política trata o movimento efetivo como contingente e não essencial. Se a

economia-política quisesse tratar o movimento efetivo de maneira abstrata, Marx diz que a

economia-política deveria determinar a sua lei através do seu contrário, isto é, a ausência de

lei: o acaso139.

Sendo o movimento efetivo (a suspensão da lei da economia-política) uma mera

contingência, então a lei se determina por ela mesma ou pelo seu negativo. Se o movimento

efetivo se determinar por si só, então teríamos uma formulação similar à formulação de

Leibniz que fundamenta as mônadas pela contingência (unidade acidental, uma pluritas

partium substantialium), como vimos na primeira parte da monografia. Como isto cairia no

problema da regressão no qual um composto de mônadas não pode ser formado a não ser por

um terceiro elemento ideal, então necessariamente a economia-política deve se determinar

pelo seu contrário, isto é, a economia-política partiria de uma coisa negativa em si e,

portanto, igualmente mística140.

Assumindo a lei da economia-política como a ausência de lei, podemos nos defrontar

com os elementos que formam a dinâmica desta lei. “A essência do dinheiro não consiste [...]

em que nele a propriedade é alienada”, mas sim que, por trás, há um movimento alienado, um

140 Se tomarmos a crítica feita na Crítica da Filosofia do Direito de Hegel, podemos assimilar qual seria o
objetivo de Marx em considerar a lei da economia-política pelo seu negativo.

139 MARX, 2016, p. 147
138 Ver: Excertos do livro de James Mill (2016)

96



movimento humano e social alienado, o qual “se torna a característica de uma coisa material

exterior ao homem”141. E, mais, o homem ao passo que exterioriza esta atividade, ele só pode

ser considerado um homem ativo “enquanto homem que se extraviou, como homem

desumanizado”. Ou seja, a atividade humana ativa é obra de uma entidade exterior ao homem

e acima do homem. Não é mais o homem o mediador entre os homens, mas sim um mediador

estranho. Marx, assim, ao considerar que o homem contempla a “sua vontade, sua atividade

sua relação com outros como poder independente dele e dos outros”, descreve que a

escravidão do homem atingiu o seu cume. O poder real do mediador é sinônimo do poder de

um deus real. Dessa forma, quanto mais o homem exterioriza essa atividade de mediação,

mais pobre se torna e, em compensação, mais rico se torna o mediador.

Em seguida, Marx define a união hipostática da sociedade burguesa. Ao invés de

considerá-la pela encarnação de Deus no homem (Jesus Cristo), Marx diz:

Cristo representa originalmente 1) os homens perante Deus; 2)
Deus para os homens; 3) os homens ao homem.

Assim, o dinheiro representa originalmente, segundo seu
conceito: 1) a propriedade privada para a propriedade privada; 2) a
sociedade para a propriedade privada; 3) a propriedade privada para a
sociedade. (MARX, 2016, p. 148)

A sociedade burguesa pratica o culto do mediador que foi transformado em deus real.

E esta transformação realizada pela atividade humana do homem que se extraviou é uma

relação abstrata da propriedade privada com a propriedade privada. A relação entre a

propriedade privada e a propriedade privada é uma relação abstrata que a economia-política

nomeia como valor e sua “existência real como valor primeiramente é o dinheiro”. A relação

entre a propriedade privada e a propriedade privada já é uma relação alienada de si mesma,

que perdeu seu caráter específico, pessoal142.

A ironia de Marx quando trata sobre o valor do dinheiro deixaria clara a expressão do

fetiche pelo dinheiro feita pela economia-política. Em última instância, o valor real de uma

mercadoria, isto é, seu valor de troca é o dinheiro. Marx diz que apenas por isso basta para

explicar o porquê do dinheiro ser tão desejado. No entanto, o economista-político, apesar de

limitar sua sabedoria até descobrir que o valor verdadeiro reside, em última instância, no

dinheiro, encara o mundo do valor nas mais diferenciadas formas de mercadorias, abstraindo,

portanto, a limitação de sua sabedoria143. Dessa forma, poderíamos, aliás, já constatar a

143 MARX, 2016, p. 149
142 MARX, 2016, p. 148-149
141 MARX, 2016, p. 147

97



presença da crítica ao fetichismo na economia-política já nos Excertos. Isto é de grande

importância. Isto mostra a profunda continuidade da obra de Marx que não altera suas

posições e não renega o que escreveu em seu período de “juventude”.

A expressão mais completa do dinheiro caminha em direção ao dinheiro se tornar

cada vez mais abstrato e isto corresponde mais ainda à essência própria do dinheiro. “[...]

quanto menos natural é a relação que ela tem com as outras mercadorias, quanto mais ela

aparece como produto e, todavia, novamente como não-produto do homem”144. Exemplo

disso é a impressão de papel como representantes do dinheiro (letras de câmbio, notas

promissórias, etc.).

O crédito que é a expressão mais completa do dinheiro dá a aparência que o homem

voltou a mediar a sua relação com os outros homens. Por sua vez, a expressão mais completa

do crédito é o banco. Na visão dos seguidores de Saint-Simon, diz Marx, o banco ideal

reuniria o homem e a coisa, o capital e o trabalho, em última instância, a relação do homem

com o homem. No entanto, a superação (Aufhebung) desta alienação não significa o

reencontro do homem com sua essência humana, com sua comunidade. Na verdade, a

superação (Aufhebung) desta alienação significa a autoalienação do homem consigo mesmo

e, aliás, da maneira mais infame. E só infame pois se verifica na existência moral, sociável,

do homem com outro homem. O que isto quer dizer? Quer dizer que a existência moral, que

traduziria, na aparência, em uma relação de confiança entre dois homens, na verdade seria

uma relação de total desconfiança e a mais completa alienação. Diz Marx:

A individualidade humana, a moral humana se transformou ela mesma
tanto em um artigo de comércio quanto no material no qual o dinheiro
existe. No lugar do dinheiro, do papel, é minha própria existência
pessoal, minha carne e meu sangue, meu prestígio e virtude
sociável que se tornaram a matéria, o corpo do espírito do dinheiro.
O crédito não mais destrincha o valor do dinheiro em dinheiro, mas
em carne e coração humanos. De tal modo, todos os progressos e
inconsequências no interior de um sistema falso são o mais elevado
retrocesso e a mais elevada consequência da vileza (MARX, 2016, p.
151)

Mais adiante, Marx termina por descrever a ação de um homem no interior do sistema

de crédito através de quatro pontos:

1. A oposição entre capitalista e trabalhador e entre grande e pequeno
capitalista se torna ainda maior na medida em que o crédito só é
concedido a quem já o tem e é uma nova oportunidade de acumulação
para o rico, ou na medida em que o pobre vê toda a sua

144 MARX, 2016, p. 149

98



existência confirmada ou negada no juízo ou arbítrio casual do rico
sobre ele, completamente dependente deste acaso; 2. na medida em que
a representação, a dissimulação e a hipocrisia mútuas são levadas ao
extremo de que, além do juízo simples sobre aquele que não goza de
crédito de que ele é pobre, advém ainda o juízo desmoralizador de que
ele não possui nenhuma confiança, nenhum reconhecimento, e é
portanto um pária social, um homem ruim; e na medida em que o pobre
recebe adicionalmente à sua privação essa humilhação e a necessidade
do humilhante pedido por crédito ao rico; 3. na medida em que por
meio dessa existência completamente ideal do dinheiro a falsificação
de moedas do homem não pode ser realizada em nenhuma outra
matéria senão apenas em sua própria pessoa, ele próprio precisa fazer
de si uma moeda falsa, obter crédito através de alguma malícia ou da
mentira etc., e essa relação de crédito - tanto pelo lado do que oferece a
confiança quanto pelo do que dela necessita - se torna objeto de
comércio, objeto da fraude e do abuso mútuo. Aqui se mostra então,
ainda de modo reluzente, a desconfiança como a base dessa confiança
econômica; a ponderação desconfiada se o crédito deve ser ofertado ou
não; a espionagem sobre os segredos da vida privada etc. do que busca
o crédito; a revelação de insuficiências momentâneas a fim de derrubar
um rival por meio de um abalo repentino de seu crédito etc. Todo o
sistema da bancarrota, das empresas de fachada etc.... No crédito
estatal o Estado tem a mesma posição que acima o homem... No
jogo com os papéis estatais se mostra como ele se tornou um brinquedo
dos homens de negócio etc.

4. O sistema de crédito encontra por fim sua forma perfeita no
banco. A criação dos banqueiros, a dominação estatal do banco, a
concentração do patrimônio nessas mãos, esse areópago econômico da
nação, é a forma perfeita e acabada digna do dinheiro. Na medida
em que, no sistema de crédito, o reconhecimento moral de um homem,
assim como a confiança no Estado etc., adquire a forma do crédito, o
segredo que há na mentira do reconhecimento moral, a vileza imoral
dessa moralidade assim como a hipocrisia e o egoísmo naquela
confiança no Estado, vem a primeiro plano e se mostra como aquilo que
ele realmente é. (MARX, 2016, p. 151)

O arbítrio casual do rico, do detentor de crédito, conduziria a concessão de crédito

àqueles que não o tem. Ou melhor, o arbítrio casual do rico é identificado como o acaso.

Basta apenas a decisão de um para determinar a existência moral, social, daqueles que não o

tem. A humilhação subjacente daquele que não tem crédito o condiciona a agir por má-fé

para obter a concessão de crédito. O homem, quando exaure todas as possibilidades de

falsificar a moeda, ele próprio se torna uma moeda falsa para estancar a humilhação de não

possuir crédito. A implicação desta dinâmica é a própria desconfiança nas relações de troca.

Daqui que se origina todo tipo de disputa em torno da obtenção de crédito: fraude, bancarrota

provocada, etc. O ápice desta vileza se materializa nos papéis de crédito do Estado quando o

99



Estado é percebido como uma mera brincadeira entre homens de negócios. Se assim o for, o

reconhecimento moral do Estado se torna o reconhecimento da vileza imoral da moralidade e

confiança do Estado. Esta confiança no Estado, na verdade, seria a manifestação do egoísmo

que nutrem pela vileza imoral do sistema de crédito no Estado e não seu reconhecimento

moral e tradicional.

Com isto posto, Marx discorre sobre a própria atividade humana na produção de

mercadorias. E, nesta passagem, pontos importantes são levantados. Marx escreve:

A troca tanto da atividade humana no interior da própria
produção quanto dos produtos humanos uns pelos outros é = à atividade
genérica e à fruição genérica, cuja existência efetiva, consciente e
verdadeira é a atividade social e a fruição social. Na medida em que a
essência humana é a verdadeira comunidade dos homens, os homens
criam, produzem, pela operação atualizadora de sua essência, a
comunidade humana, o ser social, que não é um poder
abstrato-universal em face do indivíduo particular, mas o ser de cada
indivíduo, sua atividade própria, sua vida própria, seu espírito
próprio, sua riqueza própria. Não é pela reflexão que surge, portanto,
aquela verdadeira comunidade, ela aparece, então, pela necessidade e
pelo egoísmo dos indivíduos, isto é, produzida de modo imediato pela
operação de sua existência mesma. Não depende do homem que essa
comunidade exista ou não; mas enquanto o homem não tiver se
reconhecido (erkennt) como homem e organizado o mundo de forma
humana, essa comunidade aparece sob a forma da alienação. Pois seu
sujeito, o homem, é um ser alienado de si mesmo. Os homens, não em
uma abstração, mas como indivíduos efetivos, vivos, particulares, são
esse ser. Portanto, assim como eles são, assim ele próprio é. São,
então, proposições idênticas dizer que o homem é alienado de si
mesmo e dizer que a sociedade desse homem alienado é a caricatura de
sua comunidade efetiva, de sua verdadeira vida genérica, dizer que,
portanto, sua atividade aparece como tormento, sua própria criação
como um poder alheio, sua riqueza como pobreza, seu laço essencial
que o liga aos outros homens aparece como um laço inessencial e
irrelevante, e a separação dos outros homens aparece antes como sua
verdadeira existência, que sua vida aparece como sacrifício de sua vida,
a realização de sua essência como desrealização de sua vida, sua
produção como a produção de seu nada, seu poder sobre o objeto
como o poder do objeto sobre ele, que ele, o senhor de sua criação,
aparece como o servo dessa criação. (MARX, 2016, p. 152; grifo meu)

A troca, como escreve Marx, é sinônimo de fruição genérica e sua existência efetiva,

consciente e verdadeira é sua atividade social, isto é, a fruição social. Trocando em miúdos, a

fruição genérica tem por existência efetiva a fruição social. A essência humana, para Marx, é

a verdadeira comunidade dos homens. Os homens produzem esta essência humana

cotidianamente (aqui Marx chama de “operação atualizadora de sua essência”). Esta essência

100



humana é a verdadeira comunidade dos homens, o ser social, que é produzida de acordo com

suas circunstâncias nomeadas por Marx através da sua “atividade”, “vida”, “espírito”

(entendido aqui como gênero) e “riqueza”. E, então, Marx indica que o ser social não é um

poder abstrato-universal que se impõe sobre o indivíduo particular, mas sim pelas suas

próprias necessidades e pelo egoísmo dos indivíduos. Não há reflexão para a satisfação das

necessidades imediatas. O que há não é nada além do não reconhecimento do homem sobre

seu próprio produto. Pois a fruição genérica deste produto é realizada por meio da troca e,

portanto, sua fruição genérica é alienada, ou, como costuma-se dizer na academia, no sentido

do termo “Entfremdung”. O “laço essencial que o liga aos outros homens aparece como um

laço inessencial e irrelevante, e a separação dos outros homens aparece antes como sua

verdadeira existência”.

Poderíamos aqui relembrar da autocrítica de Lukács no prefácio de 1967. Lukács diz

que o sujeito-objeto idêntico não é realizado por meio do autoreconhecimento145. O que isto

quer dizer? Quer dizer que a práxis revolucionária não possui um reconhecimento pelos

homens como práxis revolucionária. No entanto, como poderíamos definir uma atividade

como revolucionária ou não? Não há a menor possibilidade de travar tal juízo. Como Marx

diz, não há reflexão possível que permitiria o surgimento daquela verdadeira comunidade.

Quando Lukács constata que o marxismo se assemelha mais a um hegelianismo exacerbado,

na verdade, o autor indicaria que a revolução é produto não só da cabeça do homem, mas

também de um homem egoísta em uma sociedade desintegrada, o que seria diametralmente

oposto com o que vemos em Marx. A verdadeira fonte do marxismo neste tema permanece

sendo Epicuro. Pois a fruição genérica e, portanto, a essência humana na sociedade burguesa

é alienada. Isto é um fato presente da economia-política e não há reflexão possível que possa

rejeitar. Marx constata que a sociedade burguesa é a sociedade da fragmentação social em

várias comunidades marcadas em sua relação externa pelo egoísmo (mediação entre as

paixões sociáveis e insociáveis de Adam Smith na Teoria dos Sentimentos Morais). E, mais,

este fato presente é naturalizado pela economia-política quando ela “fixa a forma alienada do

tráfego social como a forma essencial, originária e correspondente à determinação

humana”146. Marx rejeita esta formulação e, igualmente partindo deste fato presente, indica a

dinâmica desta sociedade, se se vale da sociedade como a ausência de lei, através da sua

indeterminação, incerteza, em uma palavra, pelo seu acaso.

146 MARX, 2016, p. 153
145 Ver: História e Consciência de Classe (2003)

101



Se podemos descrever a razão do porquê Marx autonomizar o conceito da

economia-política e determiná-lo pelo seu negativo, indicaríamos uma passagem dos

Manuscritos de 1844. Quando Marx destrincha a “crítica à dialética e à filosofia de hegel em

geral”, em particular no capítulo final da “Fenomenologia” de Hegel, temos um testemunho

importante sobre como Marx se defrontava com a lógica hegeliana. Se, por um lado:

O comportamento efetivo, ativo do homem para consigo mesmo
na condição de ser genérico, ou o acionamento de seu [ser genérico]
enquanto um ser genérico efetivo, isto é, na condição ser humano,
somente é possível porque ele efetivamente expõe (herausschafft) todas
as suas forças genéricas - o que é possível apenas mediante a ação
conjunta dos homens, somente enquanto resultado da história -,
comportando-se diante delas como frente a objetos, o que, por sua vez,
só em princípio é possível na forma do estranhamento. (MARX, 2004, p.
123)

Por outro lado:

A questão principal é que o objeto da consciência nada mais é
do que a consciência-de-si, ou que o objeto é somente a
consciência-de-si objetivada, a consciência-de-si enquanto objeto [...].

[...] A reapropriação da essência objetiva do homem, produzida
enquanto [algo] estranho sob a determinação do estranhamento, tem
assim não somente o significado de supra-sumir (aufheben) o
estranhamento, mas [também] a objetividade, ou seja, dessa maneira o
homem vale como uma essência não-objetiva, espiritualista. (MARX,
2004, p. 124 e 125)

Marx aprofunda sua visão sobre a consciência-de-si e retoma um tema caro sobre a

inversão sujeito-predicado:

[...] A consciência-de-si é, antes, uma qualidade da natureza
humana, do olho humano etc., não é a natureza humana [que é] uma
qualidade [XXVI] da consciência-de-si.

O Si abstraído e fixado para si é o homem enquanto egoísta
abstrato que em sua pura abstração [é] o egoísmo elevado ao pensar.
(MARX, 2004, p. 125)

Marx complementa:

[Para Hegel] Todo estranhamento da essência humana nada
mais é do que o estranhamento da consciência-de-si. O estranhamento
da consciência-de-si não vale como expressão - expressão que se reflete
no saber e no pensar - do estranhamento efetivo da essência humana. O
estranhamento efetivo, que se manifesta como [estranhamento] real, não
é, pelo contrário, segundo sua mais íntima essência oculta -
primeiramente trazida à luz por intermédio da filosofia - nada mais do
que a manifestação do estranhamento da essência humana efetiva, da

102



consciência-de-si. A ciência que conceitua isto se chama, por
conseguinte, Fenomenologia. (MARX, 2004, p. 125)

Mais adiante, Marx, no mesmo capítulo sobre a crítica de Hegel, comenta pontos

pertinentes. Como Marx não possui uma ontologia, sua “ontologia”, ressalte-se as aspas,

baseia-se nas paixões e nos sentimentos como existência efetiva da essência humana. Diz

Marx:

O homem enquanto ser objetivo sensível é, por conseguinte, um
padecedor, e, porque é um ser que sente o seu tormento, um ser
apaixonado. A paixão (Leidenschaft, Passion) é a força humana
essencial que caminha energicamente em direção ao seu objeto.

Mas o homem não é apenas ser natural, mas ser natural humano,
isto é, ser existente para si mesmo (für sich selbst seiendes Wesen), por
isso, ser genérico, que, enquanto tal, tem de atuar e confirmar-se tanto
em seu ser quanto em seu saber. Consequentemente, nem os objetos
humanos são os objetos naturais assim como estes se oferecem
imediatamente, nem o sentido humano, tal como é imediata e
objetivamente, é sensibilidade humana, objetividade humana. A natureza
não está, nem objetiva nem subjetivamente, imediatamente disponível ao
ser humano de modo adequado. (MARX, 2004, p. 128)

Trocando em miúdos, na sociedade burguesa perdemos referência subjetiva e objetiva

da natureza e da sensibilidade humana. Somos coisificados pela troca e a existência efetiva da

propriedade privada alienada.

Mais adiante, Marx enumera todas as chamadas ilusões especulativas que estão no

cerne da Fenomenologia147. Escreve Marx:

Em primeiro lugar: a consciência, a consciência-de-si, está junto
de si em seu ser-outro enquanto tal. Por isso, a consciência-de-si - ou se
abstrairmos aqui da abstração hegeliana e pusermos em vez da
consciência-de-si a consciência-de-si do homem - está junto de si em seu
ser-outro enquanto tal.

Isto implica, em primeiro lugar, que a consciência - o saber
enquanto saber -, o pensar enquanto pensar finge ser imediatamente o
outro de si mesmo, [finge ser] sensibilidade, efetividade, vida, o pensar
que se sobrepuja no pensar (Feuerbach). Este aspecto está aqui contido
na medida em que a consciência, enquanto consciência apenas, tem o
seu impulso (Anstoss) não mediante a objetividade estranhada, mas
mediante a objetividade enquanto tal.

Em segundo lugar, implica que o homem consciente de si, na
medida em que reconheceu e supra-sumiu (aufhob) o mundo espiritual -
ou a existência espiritual universal de seu mundo - enquanto
auto-exteriorização, confirma-o novamente, contudo, nesta figura

147 Poderiamos nos perguntar onde Lukács viu nessa crítica um hegelianismo exacerbado. Será um
hegelianismo não hegeliano? Ou um marxismo hegeliano não-hegeliano?

103



exteriorizada e o toma como seu verdadeiro modo de existência,
restaura-o, finge estar, em seu ser-outro enquanto tal, junto de si; por
conseguinte, depois da supra-sunção (Aufhebung), por exemplo, da
religião como um produto da auto-exteriorização, encontra-se, não
obstante, confirmado na religião como religião. Aqui está a raíz do falso
positivismo de Hegel ou de seu criticismo aparente; o que Feuerbach
indicou como o pôr (Setzen), o negar e o restauras da religião ou
teologia, o que é, porém, de se apreender de modo mais universal. A
razão está, pois, junto de si na não-razão (Unvernunft) enquanto
não-razão. O homem que reconheceu levar no direito, na política etc.,
uma vida exteriorizada, leva nesta vida exteriorizada, enquanto tal, sua
verdadeira [vida] humana. A auto-asserção, auto-confirmação em
contradição consigo mesma, tanto com o saber como com a essência
(Wesen) do objeto é, portanto, o verdadeiro saber e [a verdadeira] vida.

Assim, não se pode mais falar de uma acomodação de Hegel em
face da religião, do Estado etc., pois esta mentira é a mentira de seu
princípio. (MARX, 2004, p. 129-130)

Ressalte-se o seguinte ponto: o princípio do negativo em si da coisa é, na verdade,

a mentira, que reside no princípio, da lógica hegeliana. Ou seja, a lógica hegeliana é falsa

por princípio e sua reflexão não passa de uma reflexão egoísta na sua expressão efetiva

humana.

Retornando aos Excertos, a necessidade imediata do homem é traduzida pela carência

do homem em relação a um objeto no qual ele não produz. Esta carência se manifesta pela

atividade efetiva do homem na troca, isto é, na sua fruição genérica, na sua inessencialidade

como essência humana. A relação do homem com a propriedade privada, portanto, se

apresenta como uma relação distante. A carência, diz Marx, é “a prova mais evidente e

irrefutável de que a coisa pertence à minha essência, que seu ser é para mim, sua propriedade

é a propriedade, a peculiaridade de minha essência”148. Dessa maneira, o relacionamento

social, a existência efetiva da fruição genérica identificada pela troca, é a reciprocidade da

alienação, que, enquanto relação individual, permanece como relação aliena consigo mesmo.

A troca é um ato genérico, isto é, é “a integração e tráfego social dos homens no interior da

propriedade privada”. A implicação da troca como fruição genérica é de dupla face. Primeiro,

a propriedade privada alienada, por ser alienada, deixou de ser produto do homem. Segundo,

como há a reciprocidade da alienação na troca, a propriedade privada, por sua vez, se

relaciona com outra propriedade privada e se equipara com ela. Dessa forma, a propriedade

privada, ao se equiparar com outra, representa a existência do seu outro e, portanto, a

propriedade privada se apresenta como um equivalente. A propriedade privada se tornou

148 MARX, 2016, p. 153-154

104



valor e, de maneira imediata, valor de troca. “Sua existência enquanto valor é uma existência

distinta de sua existência imediata, exterior à sua essência específica, uma determinação

alienada de si própria, apenas uma existência relativa dela”149.

Como o valor de troca se aproxima do valor? Marx deixa esta pergunta em suspenso,

por enquanto. Apesar disso, a partir dos elementos expostos, já poderíamos deduzir como se

dá esta relação. Esta relação se dá de maneira fantasmagórica, mística. Não há monstros por

trás dessa relação. O esforço de Marx se orienta na rejeição de qualquer reflexão sobre a

sociedade burguesa com a economia-política. Nunca é demais lembrar, a busca pela

“substância” do valor, na verdade, não é uma busca pela substância do valor. É a subversão

desta “substância” e a verificação que quanto mais a economia-política se arma logicamente,

mais próximos estaremos da rejeição dela. Isto só seria possível quando consideramos que a

substância impenetrável do valor só subsiste através de seu invólucro místico e não pela sua

racionalidade determinada pelo real150. O real é a desarmonia de uma sociedade insociável

em sua sociabilidade, como diria Kant perplexo com o futuro da moral. A mediação

egoísta é o retrato de uma sociedade belicosa em seu âmago, como diz Marx. É o retrato

de uma barbárie anunciada.

Posto a relação da troca dessa maneira, Marx avança para o trabalho. “[...] o trabalho

se torna trabalho remunerado imediato”. Isto só é possível por meio de dois pontos. Primeiro,

a determinação laboral e a carência do trabalhador não possui uma relação imediata com seu

produto. A relação imediata com seu produto é determinada por uma relação, uma

combinação social alheia ao trabalhador. Segundo, a compra do produto laboral não é feita

por quem o produziu, mas sim por outro (fruição genérica, atividade efetiva de um homem

extraviado, desumanizado).

Diz Marx:

Quanto mais multilateral se torna a produção, mais multilaterais, então,
por um lado, se tornam as carências, mais unilaterais, por outro
lado, se tornam as realizações dos produtores, e tanto mais o seu
trabalho cai na categoria do trabalho remunerado, até que, por fim,
ele se torna apenas esse significado e se torna completamente acidental
e inessencial [...]. (MARX, 2016, p. 155)

E, mais adiante,

No trabalho remunerado reside: 1) a alienação e a contingência
do trabalho em relação ao sujeito trabalhador; 2) a alienação e a

150 O esforço de Marx se orienta para destruir a Teoria do Valor. O esforço de Marx é para mostrar que as
relações de produção capitalistas são meramente uma criação social.

149 MARX, 2016, p. 154

105



contingência do trabalho em relação a seu objeto; 3) a determinação
do trabalhador pelas carências sociais que, todavia, são para ele
alheias e uma coerção à qual se submete por carências egoístas, por
necessidade, e que tem para ele apenas o significado de uma fonte de
satisfação para suas necessidades, assim como ele só existe para elas
como um escravo das carências delas; 4) que a conservação de sua
existência individual aparece ao trabalhador como finalidade de sua
atividade, e seu fazer efetivo só conta para ele como meio; que ele toca
sua vida para adquirir meios de subsistência. (MARX, 2016, p. 155)

Desta relação de trabalho, os economistas-políticos naturalizariam a divisão do

trabalho como o ápice da sociedade de mercado. A divisão do trabalho é identificada como a

unidade do trabalho humano, pois a identificação do ser social “só vêm à existência como seu

contrário, na forma de alienação”151. Vejamos que a alienação aqui seria entendida justamente

no sentido hegeliano do negativo em si. O que há de importante nisso? A consideração da

existência do ser social como seu contrário, como negativo em si, desconsidera sua essência

humana, pois sua essência humana se apresenta, na atividade efetiva, de maneira alienada.

Antes que se possa argumentar que se trata de um problema de tradução, o uso da palavra

alienação aqui está sendo empregado como “Entfremdung”, ou, como queira, estranhamento.

O trabalho separado de si mesmo é sinônimo da separação do trabalho e do capital,

“cuja forma originária se decompõe em propriedade fundiária e propriedade móvel”. Por sua

vez, “a determinação originária da propriedade privada é o monopólio; assim que existe,

então, uma constituição política, ela é a do monopólio. O monopólio aperfeiçoado é a

concorrência. - Para o economista-político, dividem-se produção, consumo e, como mediador

de ambos, a troca ou a distribuição. A separação de produção e consumo, de atividade e

fruição em indivíduos distintos e no mesmo indivíduo, é a separação do trabalho de seu

objeto e de si mesmo como uma fruição”152.

Marx, por fim, ao descrever a relação que se estabelece entre os homens, diz:

A única linguagem compreensível que falamos uns com os outros
é a de nossos objetos em sua relação uns com os outros. Nós não
compreenderíamos uma linguagem humana, ela restaria sem efeito. Ela
seria percebida, sentida por um dos lados como pedido, como súplica e,
portanto, como uma humilhação, e consequentemente seria expressa
com vergonha, com o sentimento de ser algo descartável. Pelo outro
lado, seria recebida e rechaçada como desaforo ou loucura. Estamos
de tal modo alienados mutuamente da essência humana que a linguagem
imediata dessa essência nos aparece como uma violação da dignidade
humana, e, pelo contrário, a linguagem alienada dos valores materiais

152 MARX, 2016, p. 156
151 MARX, 2016, p. 156

106



aparece como a dignidade humana justificada, autoconfiante e que
reconhece a si mesma. (MARX, 2016, p. 159)

Como a carência é, na verdade, a tradução de uma carência egoísta, isto é, o “limite da

necessidade é o limite de sua produção”, o excedente que sobra não transcende uma carência

egoísta, mas, antes, trata-se de “apenas uma maneira mediada de satisfazer uma carência que

não encontra sua objetificação imediatamente nessa produção, mas sim na produção de um

outro”153. Em suma, a carência que é manifestada por uma necessidade imediata, indica a

fruição genérica da troca e distribuição. A atividade humana efetiva extravia o homem de sua

própria essência verdadeira, que não existe efetivamente, e o joga na pobreza quanto mais a

coisa que ele produziu se enriquece. No final, a relação que travamos socialmente é uma

relação alienada e, assim, perdemos a linguagem humana que nos faz reconhecer nosso

gênero humano. A única linguagem que conhecemos é a linguagem das mercadorias, das

coisas, das propriedades privadas, entre si. A relação humana se torna indigna, ao passo que a

relação das coisas se torna cada vez a maior expressão de dignidade humana. Daqui seria a

tão famosa inversão sujeito e predicado que Marx nos alertou na Crítica da Filosofia do

Direito de Hegel154. O predicado, produto do homem, se torna sujeito, e o homem, que

seria o suposto produtor, se torna o predicado, isto é, o produto do produto. Pode-se

dizer, se se tomar o hegelianismo como ponto de partida, que isto não passa de uma operação

analítica e irracional, subjetivista. Mas, ressalte-se, a inversão sujeito e predicado só seria

considerada uma operação analítica e irracional se for considerado o fundamento das

coisas através do negativo em si, ou melhor, da não determinação em si das coisas.

Por fim, cabe aqui citar algumas passagens de obras que Marx apreciava para melhor

compreender a existência efetiva do homem na sociedade da troca e da propriedade privada

alienada. O dinheiro é um ser onipotente na medida em que ele pode comprar tudo que está a

seu alcance. É, portanto, o que Marx chama de “alcoviteiro entre a necessidade e o objeto,

entre a vida e o meio de vida do homem”155. Marx cita tanto Fausto de Goethe, como Timão

de Atenas de Shakespeare:

Que, diabo? Decerto mãos e pés
E cabeça e traseiro, são teus!
Então tudo aquilo que vigorosamente eu fruo,
É por isso menos meu?
Se posso pagar seis cavalos,
Não são minhas as suas forças?

155 MARX, 2004, p. 157
154 MARX, 2010, p. 33
153 MARX, 2016, p. 157

107



Corro e sou um homem probo,
Como se tivesse vinte e quatro pernas.

Shakespeare, em “Timão de Atenas”:
Ouro? Amarelo, brilhante, precioso ouro?
Não, deuses, não sou homem que faça orações inconsequentes!
Esta quantidade de ouro bastaria para transformar o preto em

branco;
o feio em belo; o falso em verdadeiro; o vil em nobre;
o velho em jovem; o covarde em valente.
Isto vai subornar vossos sacerdotes e vossos servidores,

afastando-o de vós; vai tirar o travesseiro
de debaixo da cabeça do homem mais robusto; este
escravo amarelo vai unir e dissolver religiões,
bendizer amaldiçoados, fazer adorar
a lepra lívida, dar lugar aos ladrões, fazendo-os
sentar no meio dos senadores com títulos,
genuflexões e elogios; é isto que decide a viúva
inconsolável a casar-se novamente
e que perfuma e embalsama, como um dia de abril, aquela

perante a qual entregariam a garganta, o hospital
e as úlceras em pessoa. Vamos! Poeira maldita,
prostituta comum de todo o gênero humano
que semeia a discórdia entre a multidão de nações.

E depois, abaixo:
Ó tu, doce regicida, amável agente de separação
entre o filho e o pai! Brilhante corruptor
do mais puro leito do Himeneu! Valente Marte!
Galanteador sempre jovem, viçoso, amado e delicado,
cujo esplendor funde a neve sagrada
que descansa sobre o seio de Diana! Deus visível,
que soldas as coisas absolutamente impossíveis,
obrigando-as a se beijarem; tu que sabes falar todas as línguas
para todos os desígnios, ó tu, pedra de toque dos corações,
pensa que o homem, teu escravo, rebela-se, e
pela virtude que em ti reside, faze que nasçam entre eles as
querelas que os destruam, a fim de que os animais
possam conquistar o império do mundo! (MARX, 2004, p.

157-158)

108



7. O primeiro capítulo d’O Capital à luz da agonia kantiana: a crítica contra a

economia-política feita por Marx se trata de uma crítica cujo objeto é seu inimigo no

qual ela quer destruir

Vimos que a crítica da economia-política não pode ser dissociada do propósito

fundamental do marxismo, a saber, a revolução. Dessa forma, estudar O Capital pode se

tornar uma empreitada mais elucidativa.

Antes de iniciar a descrição do primeiro capítulo, preciso deixar claro um elemento

fundamental. Há um mecanismo que se repete inúmeras vezes na exposição deste

capítulo. Sobre qual mecanismo estamos falando? Estamos falando de um mecanismo

metafísico tipicamente hegeliano. Este mecanismo se separa em dois polos que se propõe a

se afirmarem mutuamente. No entanto, este mecanismo, na realidade, não existe. O

esforço de Marx é desnudar e descartar toda a economia-política e a descrição deste

mecanismo que pode parecer tão sofisticado é apenas um falseamento da realidade:

uma mentira. Se isto passar despercebido, todo o ápice da obra de Marx é jogado no

lixo. Ainda sobre este mecanismo, é preciso ser dito que foi Marx quem descobriu o duplo

caráter do trabalho no qual foi desdobrado para os demais elementos da economia-política156.

Este duplo caráter que basearia Marx para evidenciar o fundamento da exploração no

capitalismo. Deste duplo caráter que ficaria mais clara a desfaçatez da economia-política. A

sua crueldade, a sua mistificação. Se se considerar o duplo caráter como uma obra da

Teoria do Valor para reformar seus fundamentos e levianamente tratar este mecanismo

como um amadurecimento de Marx para o elogio da ordem posta, tudo que foi exposto

nesta monografia perecerá como um suco de laranja feito na aurora e apodrecido no

entardecer.

Portanto, um aviso! O calor da discussão das páginas passadas, e, em particular,

das páginas sobre o problema da lógica, devem estar formigando na mente do leitor

para que o aproveitamento destas páginas não seja em vão.

Marx parte da identificação da sociedade burguesa como uma “enorme coleção de

mercadorias” sendo a mercadoria sozinha sua forma elementar. Antes de adentrar os

meandros da mercadoria, Marx faz um aviso dizendo que a mercadoria é um objeto externo.

Um objeto externo do qual o homem se satisfaz com suas propriedades. Vejamos a razão

desta relação passiva do homem frente a este objeto externo. O homem, no início do primeiro

156 MARX, 2013, vol. 1 p. 101

109



capítulo, aparece como um homem já alienado e perplexo com este mundo que figura uma

enorme coleção de mercadorias157.

A utilidade, que caracteriza as propriedades da mercadoria, isto é, como coisa útil,

possui, como apresentado pela economia-política, uma dupla face: a primeira qualitativa e

outra quantitativa. Esta utilidade é encarada como valor de uso e seu estudo, de acordo com

Marx, é a merceologia. O valor de uso não pode ser compreendido de maneira dissociada do

corpo da coisa útil e, ademais, nunca seria compreendida como custo de muito ou pouco

trabalho dos homens para produzi-la. Para a economia-política, não interessa a análise

quantitativa do valor de uso. Portanto, sua determinação quantitativa é pressuposta

idealmente e sua “realização”, sua aparência mundana, é o consumo158.

O valor de troca é apresentado pela economia-política como uma mera relação

quantitativa e puramente acidental. Um valor imanente e intrínseco à própria mercadoria. O

valor de troca, de maneira mais clara, é um resíduo em comum entre duas mercadorias (Marx

utiliza um exemplo geométrico na comparação entre figuras geométricas distintas através das

áreas para elucidar melhor esta apresentação). O que isto quer dizer? Quer dizer que há algo

comum entre duas mercadorias que não é visível pelas suas propriedades úteis159. Cabe

destacar que quando Marx indica que a economia-política trata o valor de troca como

uma mera relação quantitativa e puramente acidental, na verdade, Marx indica que a

economia-política não seria nada mais que uma metafísica aplicada. Seria, de fato, a

constatação da famosa inversão sujeito e predicado, a qual figuraria a mercadoria como

sujeito e não mais como produto do homem160. E, mais, seria, talvez, como já dito, uma

referência à crítica às mônadas desenvolvida por Kant. Se a mercadoria se basta por si só,

como uma mônada, ela se apresentaria como se tivesse caído do céu e não teria qualquer

razão para questionar sua existência. No entanto, seria justamente nesta formulação mística

que Marx daria ênfase. Seria isso obra do acaso ou obra do sentido crítico carregado por

Marx em toda sua obra? Seria, sem dúvida alguma, o sentido crítico pulsando implicitamente

nessas páginas.

Não obstante, chama a atenção Marx, a economia-política não poderia tratar esta

propriedade do valor de troca, que não é visível, como uma propriedade geométrica, física,

etc. Ela deve ser uma propriedade peculiar à mercadoria que ainda não foi nomeada161

161 MARX, 2013, vol. 1 p. 98
160 MARX, 2010, p. 33
159 MARX, 2013, vol. 1 p. 98
158 MARX, 2013, vol. 1 p. 97
157 MARX, 2013, vol. 1 p. 97

110



sem, no entanto, basear-se no valor de uso como determinação imanente. A

economia-política, diz Marx, deve ir além para justificar sua metafísica.

Assim, Marx diz:

Como valores de uso, as mercadorias são, antes de tudo, de
diferente qualidade; como valores de troca, elas podem ser apenas de
quantidade diferente, sem conter, portanto, nenhum átomo de valor de
uso. (MARX, 2013, vol. 1 p. 98)

Seria possível, pela exposição da economia-política, medir a grandeza desta

propriedade oculta do valor de troca? Antes desta operação, Marx diz que a

economia-política trata a propriedade oculta do valor de troca como trabalho materializado

para a produção de uma mercadoria. A dedução exposta pela economia-política indica que a

grandeza da mercadoria reside no tempo médio social gasto na produção desta mercadoria. A

operação para mensurá-la é uma operação baseada nas circunstâncias oferecidas pela

natureza e pelo emprego médio da técnica desenvolvida até aquele momento histórico162.

Ademais, diz Marx, para a economia-política, é possível a uma coisa possuir valor de uso e

não possuir valor. Portanto, para uma coisa possuir valor, como vimos, é condição

necessária possuir valor de uso, isto é, possuir alguma propriedade útil no seu corpo

físico163. No entanto, não se trata de uma condição suficiente.

Mais adiante, Marx expõe como a economia-política trata o trabalho. Cabe destacar

com profundidade o fundamento do trabalho. O trabalho, no imaginário da economia-política,

é apenas trabalho cristalizado na mercadoria. No entanto, como diz Marx, que foi quem

primeiro descobriu o duplo caráter do trabalho164, o trabalho se desdobra em dois. O

mecanismo é o mesmo. Há um duplo caráter, a saber, um trabalho útil e um trabalho

abstrato165. O trabalho útil, ou melhor, o trabalho como transformador de coisas da natureza

acompanha o homem há milênios e é apenas uma face do trabalho para a economia-política.

A questão que subjaz o trabalho como formador de coisas úteis surge quando se transcende a

mercadoria e suas propriedades úteis e passamos a analisar seu valor-mercadoria166. Aqui já

está todo o embrião do que será exposto em outros capítulos d’O Capital, que permeará

o debate sobre a mais-valia. A mais-valia é a implicação mais imediata de todo este

invólucro místico. Aliás, a única razão da economia-política raciocinar desta maneira é para

manter o regime de exploração e espoliação baseada na propriedade privada alienada e na

166 MARX, 2013, vol. 1 p. 102
165 MARX, 2013, vol. 1 p. 101
164 MARX, 2013, vol. 1 p. 101
163 MARX, 2013, vol. 1 p. 100
162 MARX, 2013, vol. 1 p. 99

111



troca. Não há outra razão para existir a Teoria do Valor a não ser sua legitimação da

ordem existente.

Com isso, ao tomar como exemplo a relação entre duas mercadorias (casaco e linho),

Marx diz:

Uma quantidade maior de trabalho constitui, por si mesma, uma
maior riqueza material, dois casacos em vez de um. Com dois casacos
podem-se vestir duas pessoas; com um casaco, somente uma etc. No
entanto, ao aumento da massa da riqueza material pode corresponder
uma queda simultânea de sua grandeza de valor. Esse movimento
antitético resulta do duplo caráter do trabalho. Naturalmente, a força
produtiva é sempre a força produtiva de trabalho útil, concreto, e
determina, na verdade, apenas o grau de eficácia de uma atividade
produtiva adequada a um fim, num dado período de tempo. O trabalho
útil se torna, desse modo, uma fonte mais rica ou mais pobre de produtos
em proporção direta com o aumento ou a queda de sua força produtiva.
Ao contrário, por si mesma, uma mudança da força produtiva não afeta
em nada o trabalho representado no valor. Como a força produtiva diz
respeito à forma concreta e útil do trabalho, é evidente que ela não pode
mais afetar o trabalho, tão logo se abstraia dessa sua forma concreta e
útil. Assim, o mesmo trabalho produz, nos mesmos períodos de tempo,
sempre a mesma grandeza de valor, independentemente da variação da
força produtiva. Mas ele fornece, no mesmo espaço de tempo, diferentes
quantidades de valores de uso: uma quantidade maior quando a
produtividade aumenta e menor quando ela diminui. A mesma variação
da força produtiva, que aumenta a fertilidade do trabalho e, com isso, a
massa dos valores de uso por ele produzida, diminui a grandeza de valor
dessa massa total aumentada ao reduzir a quantidade de tempo de
trabalho necessário à sua produção. E vice-versa. (MARX, 2013, vol. 1
p. 104)

A economia-política diz que a possível correspondência entre a riqueza material e a

grandeza de valor se deve pelo “fator multiplicador” do trabalho útil identificado na força

produtiva. Esta possível correspondência é traduzida pela operação antitética entre o aumento

dos valores de uso e a diminuição de trabalho humano empregado na produção, como

descrito acima167. No entanto, qual seria a lei que basearia esta sofisticação? Marx diz que

nenhuma. Marx está deixando evidente que essas discussões, esta “antitética”, não passam de

uma falsidade, ou melhor, uma falsidade em seu princípio e, por isso, não menos falso.

Assim, Marx conclui que, para economia-política, o trabalho, ao ser empregado para

produzir uma coisa, sendo esta coisa uma mercadoria, possui, também, um duplo caráter. Não

preciso me repetir dizendo que o mecanismo é o mesmo. Agora, a única diferença é a

materialização deste trabalho como foi formulado. Como se daria esta materialização? De

167 MARX, 2013, vol. 1 p. 104

112



um lado, dispêndio abstrato e igual entre trabalhos e, do outro, o “dispêndio de força humana

de trabalho numa forma específica”168. Novamente, temos aqui mais um rodeio lógico sem

substância alguma. A falsidade das considerações da economia-política é evidente.

Quando Marx inicia o terceiro item do capítulo um, a saber, sobre as formas do valor,

vale um destaque. A descrição de Marx neste item se assemelha com a descrição de Hegel na

Ciência da Lógica ao destrinchar a doutrina do ser, como vimos na terceira parte. Isto quer

dizer que Marx opta por uma exposição hegeliana neste capítulo. No entanto, cabe destacar

que não se trata de uma investigação hegeliana sobre a economia-política. Trata-se

apenas de uma exposição hegeliana, como foi bem pontuado por Marx no posfácio da

segunda edição169, lembrando que o seu método é o direto oposto do método de Hegel.

Enquanto Hegel trata a Ideia como demiurgo da realidade, Marx trata a ideia apenas

como o “transposto” da matéria “na cabeça do homem”170.

O que importa para nós, aqui, dentro da exposição da economia-política, é a

constituição do valor na mercadoria na sua forma de equivalente e na sua forma desdobrada

e, particularmente, a universal. Não estou indicando aqui que a constituição do valor nessas

formas, simplesmente por que nos interessam, possuem um valor diferente. Nem seria mais

preciso repetir, pois a repetição torna o texto ainda mais prolixo. No entanto, faz-se

necessário pela tamanha confusão gerada por este capítulo. O mecanismo, deixo claro,

ainda é o mesmo! Em essência, nada mudou. Trata-se da descrição sofisticada da

metafísica aplicada separada em dois polos que se afirmam. Nada além disso.

Dessa maneira, a forma de equivalente surge para dar a possibilidade de uma

mercadoria expressar seu valor. Como Marx já havia avisado, a sociedade burguesa se

apresenta como uma enorme coleção de mercadorias. Dessa maneira, a expressão do valor de

uma mercadoria A necessariamente se dá em relação a B. Nesta combinação, a mercadoria A

possui a forma relativa da mercadoria e a mercadoria B a forma de equivalente (relação de A

- B). Ambas as formas de valor da mercadoria são expressadas a depender da posição que se

encontra a mercadoria nesta relação171. Em suma, o valor de uso da mercadoria B, na relação

em que a mercadoria A expressa seu valor na mercadoria B, se torna a materialização

quantitativa da mercadoria A. E a mercadoria A em relação à mercadoria B se torna a

expressão qualitativa do valor: esta é a representação simples do valor de troca172. Nunca é

172 MARX, 2013, vol. 1 p. 114
171 MARX, 2013, vol. 1 p. 106
170 MARX, 2013, vol. 1 p. 79
169 MARX, 2013, vol. 1 p. 78
168 MARX, 2013, vol. 1 p. 104

113



demais lembrar que, na economia-política, não há no valor de uma mercadoria um átomo de

valor de uso173. Portanto, o valor de uso da mercadoria B não passa de uma

representação quantitativa e, por isso, abstraída de sua propriedade útil. Ou seja, não

passa de uma criação social, de uma abstração.

Não obstante, a economia-política não se contenta com a forma simples do valor, isto

é, a relação de apenas duas mercadorias. A economia-política procura desdobrá-la em mais

mercadorias. Desdobrando a forma valor para mais mercadorias além das duas iniciais da

forma simples, Marx faz um apontamento de singular importância para esta monografia.

Trata-se das “Insuficiências da forma de valor total ou desdobrada”. Como é exposto por

Marx nesta expressão, há um equivalente particular que materializa a forma quantitativa do

valor em seu valor de uso e há uma série indefinida de mercadorias que se expressam como

forma relativa. Com isso, nas “Insuficiências”, diz Marx:

Em primeiro lugar, a expressão de valor relativa da mercadoria é
incompleta, pois sua série de representações jamais se conclui. A cadeia
em que uma equiparação de valor se acrescenta a outra permanece
sempre prolongável por meio de cada novo tipo de mercadoria que se
apresenta, fornecendo, assim, o material para uma nova expressão de
valor. Em segundo lugar, ela forma um colorido mosaico de expressões
de valor, desconexas e variegadas. E, finalmente, se o valor relativo de
cada mercadoria for devidamente expresso nessa forma desdobrada, a
forma de valor relativa de cada mercadoria será uma série infinita de
expressões de valor, diferente da forma de valor relativa de qualquer
outra mercadoria. As insuficiências da forma de valor relativa e
desdobrada se refletem na sua correspondente forma de equivalente.
Como a forma natural de todo tipo de mercadoria individual é aqui uma
forma de equivalente particular ao lado de inúmeras outras formas de
equivalentes particulares, conclui-se que existem apenas formas de
equivalentes limitadas, que se excluem mutuamente. Do mesmo modo, o
tipo de trabalho determinado, concreto e útil contido em cada
equivalente particular de mercadorias é uma forma apenas particular e,
portanto, não exaustiva de manifestação do trabalho humano. De fato,
este possui sua forma completa ou total de manifestação na cadeia plena
dessas formas particulares de manifestação. Porém, assim ele não
possui qualquer forma de manifestação unitária. (MARX, 2013, vol. 1 p.
115-116)

As mercadorias na forma desdobrada formam “um colorido mosaico de expressões de

valor, desconexas e variegadas”. A forma desdobrada, para infelicidade da economia-política,

não combina as diferentes igualdades entre mercadorias, permitindo a formação de cadeias

173 MARX, 2013, vol. 1 p. 98

114



infinitas de mercadorias. Diz Marx que a partir desta insuficiência, a economia-política

procurou, assim, deduzir a forma do equivalente universal e, por tautologia, a forma dinheiro.

Mas, antes de analisar a forma que toma o equivalente universal para a

economia-política, vale relembrar do problema da substância em Kant na antinomia do

composto e do simples que porá fim ao debate sobre a substância do valor. A relação que

podemos fazer entre Kant na Crítica da Razão Pura e em Marx nesta exposição se deve por

uma razão mais profunda. O “problema da lógica”, que havia sido alertado por Colletti,

retorna para a obra mais importante de Marx. O “problema da lógica” só surge no primeiro

capítulo, e, aliás, o capítulo mais importante, porque a “investigação” de Marx,

ressalte-se as aspas, sobre a substância do valor não é, na verdade, uma investigação

propriamente dita. O esforço de Marx é dar inteligibilidade aos autores da

economia-política e, ao fazer isso, deixar explícito quais eram as principais insuficiências de

seu arcabouço científico. Marx trata com desprezo a discussão da economia-política

como tratou com desprezo o debate em torno da lógica.

O que estaria por trás da exposição d’O Capital que permitiria Marx desnudar seu

invólucro místico? Trata-se da velha discussão em torno do simples e do composto como na

antitética da razão pura. O simples na economia-política é a expressão elementar da coleção

de mercadorias, isto é, a própria mercadoria. O composto é a coleção de mercadorias

expressa na forma desdobrada. A substância do valor, o trabalho, é destrinchada

analiticamente através do tempo e do espaço: duração do tempo socialmente necessário para

a produção de uma mercadoria. No entanto, a determinação da substância do valor também é

realizada em um jogo de espelhos entre mercadorias que formam “um colorido mosaico de

expressões de valor, desconexas e variegadas”174. A perplexidade sobre a forma

desdobrada do valor é evidente e impõe a formação de um equivalente universal que

possa arbitrar, mediar, as infinitas cadeias de valor que podem ser formadas entre as

mercadorias. Contudo, o que determina a substância do valor: a sua infinita cadeia de

valor referenciada em um equivalente universal arbitrário ou a investigação do seu

tempo médio necessário para a produção de uma mercadoria? Os rodeios em torno da

substância do valor que Marx realiza no capítulo um d’O Capital carrega a dúvida imediata

sobre o invólucro místico da substância do valor que, na verdade, é apenas a expressão do

fetichismo da mercadoria. Nunca é demais lembrar que o mecanismo exposto pela

economia-política é o mesmo durante as diferentes materializações do valor. Ou seja, o

174 MARX, 2013, vol. 1 p. 115

115



mecanismo da economia-política é único e autossuficiente. Aliás, não é à toa que Marx

terminaria o capítulo um descrevendo justamente o fetichismo da mercadoria.

Poderíamos argumentar que a substância do valor seja determinada pelo seu contrário

e, portanto, a substância do valor seria determinada pelo valor de uso. No entanto, o valor,

como diz Marx, não possui nenhum átomo de valor de uso. O que este enigma quer dizer?

Quer dizer que a substância do valor é tão consistente que não para em pé nem com sua

própria determinação. O negativo em si na exposição d’O Capital serviu para indicar

uma aparente “consciência-de-si” sobre o mundo místico da mercadoria. Como foi

colocado por Marx nos Manuscritos, a consciência-de-si hegeliana é uma reflexão que

expressa o egoísmo de quem interpreta a sociedade burguesa, porque “o Si abstraído e

fixado para si é o homem enquanto egoísta abstrato que em sua pura abstração [é] o

egoísmo elevado ao pensar”175. O hegelianismo permite à reflexão do conceito se

materializar e estabelecer critérios suficientes por si só como um “autômato que se prova a si

mesmo”, como diz Marx na Sagrada Família176. O hegelianismo permite ir ao limite com a

solução do problema da regressão como colocado por Kant. No entanto, o hegelianismo

permite que o rebatimento ad infinitum do conceito na matéria seja a determinação

suficiente da lógica frente ao real. Para Marx, isso não seria nada senão uma falsidade

em seu princípio177.

Cabe destacar, mais uma vez, que a obra de Marx não possui uma ruptura em torno de

sua crítica contra a sociedade burguesa. O sentido da crítica em Marx é absolutamente

homogêneo em toda a sua obra, desde seu doutoramento até a publicação d’O Capital.

Nunca é demais lembrar que a crítica, para Marx, é uma arma e seu objeto o inimigo

que se quer destruir, como foi colocado por Marx na Introdução à Crítica178.

Por fim, no fetichismo da mercadoria, Marx escreve:

É verdade que a economia política analisou, mesmo que
incompletamente, o valor e a grandeza de valor e revelou o conteúdo
que se esconde nessas formas. Mas ela jamais sequer colocou a seguinte
questão: por que esse conteúdo assume aquela forma, e por que,
portanto, o trabalho se representa no valor e a medida do trabalho, por
meio de sua duração temporal, na grandeza de valor do produto do
trabalho? Tais formas, em cuja testa está escrito que elas pertencem a
uma formação social em que o processo de produção domina os homens,
e não os homens o processo de produção, são consideradas por sua
consciência burguesa como uma necessidade natural tão evidente

178 MARX, 2010, p. 147
177 MARX, 2004, p. 130
176 MARX, 2003, p. 66
175 MARX, 2004, p. 125

116



quanto o próprio trabalho produtivo. Por essa razão, as formas
pré-burguesas do organismo social de produção são tratadas por ela
mais ou menos do modo como as religiões pré-cristãs foram tratadas
pelos Padres da Igreja. (MARX, 2013, vol. 1 p. 127-128)

O fetichismo é a determinação substancial do valor e do mundo das mercadorias. Não

haveria possibilidade da economia-política se sustentar sem recorrer a uma capa mística para

se escorar. O esforço de Marx não pode ser deixado de lado. A sua obra, O Capital, é a

coroação da sua crítica mais ácida contra as instituições burguesas. Aqui, ao expor a

economia-política como sua, provoca sua dissolução. Em uma palavra, Marx n’O

Capital procurou demolir o pilar de sustentação do elogio à ordem existente. Em pleno

espírito político, indicou uma revolução ao declarar que a economia-política, na

verdade, é uma criação social. O marxismo convencional se limita a expor a suposta

teoria do valor de Marx. No entanto, procura esconder a razão fundamental do

marxismo na revolução.

117



CONSIDERAÇÕES FINAIS

O idealismo alemão foi um esteio teórico fundamental para compreender o contexto

no qual Marx se inseriu em seu tempo. O que pudemos compreender ao longo deste estudo

foi a originalidade da obra de Marx que não toma partido de uma das partes no debate sobre a

lógica e a ontologia. Aprendemos que Kant possuía origens consolidadas no materialismo de

seu tempo, que a tradição do pensamento de Copérnico, Galileu, Newton, Hume e Locke

foram absolutamente importantes para a formação filosófica de Kant. Esta tradição se baseia

na mudança da perspectiva do homem no mundo e na natureza, libertando-se das amarras

essenciais naturais que o movimento dos corpos celestes impunham sobre a vida humana. O

que isto quer dizer? Quer dizer que esta tradição permitiu ao homem alterar o seu paradigma

trágico relacionado ao ocultismo da religião. Possibilitou ao homem sua independência frente

ao destino trágico da natureza. E, portanto, permitiu ao homem a formulação de uma ciência

apartada do misticismo religioso: em uma palavra, deu-se o primeiro passo para a

emancipação do homem frente à natureza.

Neste sentido, pudemos ultrapassar a primeira camada para adentrar o terreno da

lógica por trás da tradição crítica kantiana. A primeira camada, sua caracterização geral,

reside, portanto, em seu contexto histórico. A segunda, no entanto, trata-se da caracterização,

ou melhor, da solução que Kant apresentou para o problema entre a razão metafísica e as

ciências naturais, que, à época, estavam fortemente vinculadas ao empirismo. Dessa forma,

foi-nos possível atentar para o “problema da regressão” do qual Luporini tanto chamou a

atenção. O “problema da regressão” surge dentro dos debates lógicos em torno das ciências

naturais influenciadas pela tradição de Copérnico. O “problema da regressão” é a dificuldade

para determinar a substância, ressalte-se este termo, através da divisibilidade da matéria e da

divisibilidade do corpo físico. O que isto quer dizer? A princípio, isto pode parecer

demasiado abstrato, mas quando avançamos sobre este debate, pudemos nos deparar com os

próprios elementos que identificam a lógica com a metafísica (física), os corpos, e com a

geometria/matemática, as matérias. Daqui se desdobram naturalmente duas faces para encarar

as coisas: o simples, parte irredutível do todo, e o composto, o todo que não pode ser mais

generalizado. Deixando as coisas mais simples, e mais facilmente audíveis para aqueles

acostumados ao jargão clássico, podemos chamá-los de particular (simples) e universal

(composto). O simples, se se fundamenta por si só, pressupõe uma unidade (um composto)

contingencial, acidental, isto é, em uma palavra, metafísica. O composto, se se fundamenta

por si só, possui infinitas, e não indefinidas, partes simples e, portanto, expressa a

118



matemática. Podemos perceber que, se se parte do simples, exclui-se o composto e, se se

parte do composto, exclui-se o simples. A tentativa de Kant reside em unir estes dois

mundos: o mundo da metafísica (física), que excluía o composto, e da matemática, que

excluía o simples. Como ele faria isto? Através de uma ambiguidade. Ora Kant defenderia

uma demonstração baseada em uma substância única e impenetrável da coisa em si, ora

defenderia uma demonstração baseada em um composto com infinitas partes simples. Apesar

disso, Luporini diz que, quando Kant indica um apelo à determinação do composto em

detrimento do simples, já poderíamos identificar os germes da dialética que foi desenvolvida

por Hegel. Hegel, frente ao problema da regressão, apenas levou ao limite a especulação por

detrás da determinação do composto e fundamentou toda uma filosofia baseada em um ser

negativo em si. Isto é, fundamentou uma filosofia, como diz Marx, falsa por princípio179.

Frente a esta ambiguidade kantiana, pudemos nos desgarrar destes meandros abstratos

e áridos e nos deparar com a nascente do pensamento materialista com os materialistas

franceses, a saber, Condillac e Helvétius. No decorrer do estudo, percebemos o grande peso

que ambos os autores tiveram na obra de Marx. Chegamos a uma constatação absolutamente

importante. O materialismo de Marx, ao conectar a nascente materialista francesa com o

epicurismo, inaugurou um materialismo absolutamente destruidor e, por natureza, um

materialismo com um sentido político. O contexto de surgimento deste materialismo, para

nós, foi amplamente identificado já na tese de doutorado de Marx quando Marx se afasta da

visão corrente do idealismo alemão sobre o suposto “empirismo científico” de Epicuro ao

assumir a versão de Lucrécio sobre o atomismo.

O contexto político, apresentado por Colletti, foi fundamental para analisar as

influências que Marx recebeu, principalmente de Adam Smith e, indiretamente, por

Rousseau. O apelo às paixões e aos sentimentos é a tônica de toda obra de Marx. Quando

Marx diz que o homem na sociedade burguesa é um homem essencialmente apaixonado, pois

é um padecedor, a crise, a desilusão são marcas profundas de sua crítica180. A moral, a

essência humana, decorre, para Marx, do fundamento de um homem extraviado e

absolutamente perplexo com a profunda desintegração do laço de comunidade e afetividade

que antes poderia compartilhar entre si. Seria, aliás, dessa forma que não poderíamos abdicar

da influência kantiana, pois Hegel nem sequer identifica o problema e a decadência da moral

como algo material, mas, antes, a considera como uma moda intelectual que ele próprio se

180 MARX, 2004, p. 128
179 MARX, 2004, p. 129-130

119



propôs a dar um fim181. Kant evidencia sua perplexidade, como bem apontado por Colletti,

em torno da sociedade de mercado e isto não pode ser, e, aliás, não foi, aqui nesta

monografia, desprezado.

Ao fim, pudemos observar a construção da crítica da economia-política, não como

uma crítica com um sentido positivista, um sentido reformador da sociedade burguesa, mas

sim uma crítica que perpassa toda sua obra e que foi muito bem descrita pelo Marx “jovem”

na Introdução à Crítica da filosofia do direito de Hegel. Ao final do estudo da monografia, de

uma vez por todas, fica evidente a continuidade da obra de Marx desde sua juventude e, aliás,

desde seu doutoramento. A crítica da economia-política indica que a lei abstrata que a

fundamenta é, na verdade, a “lei da ausência de leis”. A economia-política cria uma fantasia

no momento em que cria leis férreas, pois suas leis férreas não são nada mais que leis

tomadas ao acaso, como um mero contingente. Dessa forma, uma mera contingência pode ser

confrontada com uma outra contingência igualmente acidental, igualmente arbitrária, falsa.

Em resumo, o que Marx conclui sobre a economia-política? Marx conclui que a

economia-política não passa de uma metafísica aplicada. A raiz kantiana que se pode

reivindicar nesta crítica reside na perplexidade moral frente a uma sociedade ampla e

absolutamente fragmentada. Ou melhor, em uma sociedade de mercado que se coisificou em

torno do invólucro místico da “enorme coleção de mercadorias”. Ou, como Marx expôs nos

Manuscritos, o homem possui seus laços essenciais na sociedade de mercado através da troca

e, impelido pelas suas carências imediatas, egoístas, o homem não se identifica mais com a

antiga moral social: em resumo, este homem é um homem que se extraviou de si mesmo. Esta

sociabilidade insociável, alertada por Kant, ergue comunidades humanas baseadas na

pilhagem182. E esta pilhagem é o retrato da “essência” (ressalte-se as aspas) humana na

sociedade de mercado; é o âmago de um homem egoísta, associal, ferramenta maquinal,

monstro físico e espiritual183: é o retrato de uma barbárie anunciada.

O materialismo apresentado nesta monografia, o materialismo de Marx, em uma

palavra, é a desilusão com a realidade posta e a revolta intrínseca em um homem que

não perdeu suas paixões. É a negação do destino, a fundamentação do acaso. É, sem

mais nem menos, a revolução. Neste espírito que fizemos uma monografia ao estilo de

Marx em carta ao amigo Ruge, em setembro de 1843184. Nesta carta, Marx diz que não quer

antecipar o mundo de maneira dogmática e, sim, que quer encontrar o novo mundo mediante

184 Disponível em: https://www.marxists.org/espanol/m-e/cartas/m09-43.htm#4 (Último acesso em 23/11/2021)
183 MARX, 2016, p. 155
182 MARX, 2016, p. 158
181 HEGEL, 2004, p. 3

120

https://www.marxists.org/espanol/m-e/cartas/m09-43.htm#4


a crítica impiedosa, e destruidora185, de tudo o que nos precede, sem temer os resultados que

ela nos conduza, sem temer o conflito com os que detêm o poder. E, aqui, refiro-me

claramente à corrente predominante de interpretação do marxismo (hegeliana).

185 Ressalte-se que o objetivo destruidor da crítica aqui empregada é o objetivo da crítica de Marx já apresentado
na Introdução da Crítica da Filosofia do Direito de Hegel (2010). Portanto, estamos apenas mantendo a
coerência da obra de Marx dentro desta monografia.

121



REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ARISTÓTELES. Retórica das paixões. São Paulo: Martins Fontes, 2000.

CARROLL, Lewis. Através do espelho e o que Alice encontrou lá. Rio de Janeiro: Zahar,

2002.

CARVALHO, Olavo de. O Jardim das Aflições. Rio de Janeiro: Topbooks, 1998.

COLLETTI, Lucio. La cuestión de Stalin y otros escritos sobre política y filosofía.

Barcelona: Editorial Anagrama, 1977.

COLLETTI, Lucio. Ultrapassando o marxismo. Rio de Janeiro: Editora Forense

Universitária, 1983.

COLLETTI, Lucio. Marxism and Hegel. New York: New Left Books, 1973.

COLLETTI, Lucio. From Rousseau to Lenin. New York/London: New Left Books, 1972.

COLLIN, Denis. Epicuro e a formação do pensamento de Marx. POLITEIA: Hist. e Soc.,

Vitória da Conquista, v. 6, n. 1, p. 15-27, 2006.

CONDILLAC, Étienne; HELVÉTIUS, Claude-Adrien; DEGÉRANDO, Marie-Joseph. Textos

Escolhidos. São Paulo: Abril Cultural, 1973. (Coleção Os Pensadores)

COUTINHO, Sérgio Augusto de Avellar. Revolução gramscista no Ocidente. Rio de Janeiro:

Ombro a Ombro, 2002.

FEUERBACH, Ludwig. A essência do cristianismo. Petrópolis: Editora Vozes Ltda., 2007.

FOUCAULT, Michel. Marx, Nietzsche e Freud. São Paulo: Princípio, 1998.

GRESPAN, Jorge. A dialética do avesso. Crítica Marxista, São Paulo, Boitempo, v.1, n.14,

2002, p. 26-47.

HEGEL, Friedrich. Scienza della Logica. Tomo primo. Bari: Laterza, 2004.

122



HEIDEGGER, Martin. Kant and the Problems of Metaphysics. Indiana: Indiana University

Press, 1965.

HEINRICH, Michael. Karl Marx e o nascimento da sociedade moderna. Vol. 1. São Paulo:

Boitempo, 2018.

KANT, Immanuel. Critique of pure reason. Cambridge: Cambridge University Press, 1998.

KANT, Immanuel. Lecture on Logics. Cambridge: Cambridge University Press, 1992.

KANT, Immanuel. Lógica. Edições Tempo Brasileiro, Rio de Janeiro, 2011.

KANT, Immanuel. Metaphysical Foundations of Natural Science. Cambridge: Cambridge

University Press, 2004.

KANT, Immanuel. Theoretical philosophy, 1755 - 1770. Cambridge: Cambridge University

Press, 1992.

KURZ, Robert. O Colapso da Modernidade. Rio de Janeiro: Editora Paz e Terra, 1993

LEIBNIZ, Gottfried. Discurso de Metafísica. Coimbra: Edições 70, 2017

LENIN, V. I.. Lenin Collected Works. Progress Publishers, vol. 2, Moscow, 1976.

LENIN, V. I.. Lenin Collected Works. Progress Publishers, vol. 14, Moscow, 1976.

LUKÁCS, György. Estetica. Ediciones Grijalbo, S.A., 1966.

LUKÁCS, György. História e Consciência de Classe. São Paulo: Martins Fontes, 2003.

LUKÁCS, György. Para uma Ontologia do Ser Social I. Boitempo Editorial, São Paulo,

2012.

LUPORINI, Cesare. Spazio e Materia in Kant. G. C. Sansoni Editore, Firenze, 1961.

MARX, Karl. Carta a Arnold Ruge. Disponível

em:https://www.marxists.org/espanol/m-e/cartas/m09-43.htm#4 (Último acesso em

26/11/2021)

MARX, Karl. O Capital: Crítica da Economia Política. Boitempo Editorial, vol.1, São Paulo,

2013.

MARX, Karl. Crítica da filosofia do direito de Hegel. São Paulo: Boitempo, 2010.

123

https://www.marxists.org/espanol/m-e/cartas/m09-43.htm#4


MARX, Karl, Manuscritos econômico-filosóficos. São Paulo: Boitempo, 2004.

MARX, Karl. Miséria da Filosofia. Global Editora e Distribuidora, São Paulo, 1985.

MARX, Karl. A questão judaica. Disponível em:

http://www.lusosofia.net/textos/marx_questao_judaica.pdf (Último acesso em 17/11/2021)

MARX, Karl. A Sagrada Família. São Paulo: Boitempo, 2003.

MARX, Karl, Teorias da Mais-valia: História Crítica do Pensamento Econômico. Rio de

Janeiro: Civilização Brasileira, 1980.

MARX, K., & CAUX, L. P. de. (2016). Excertos do livro de James Mill "Éléments

d’économie politique". Cadernos De Filosofia Alemã: Crítica E Modernidade, 21(1),

147-161.

MARX, Karl & ENGELS, Friedrich. A ideologia alemã. São Paulo: Boitempo, 2007.

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. Marx & Engels Collected Works. Lawrence & Wishart,

vol. 1, London, 2010.

NEWTON, Isaac. Mathematical Principles of Natural Philosophy. Vol. 1. Berkeley/Los

Angeles/ London: University of California Press, 1934.

NEWTON, Isaac. Mathematical Principles of Natural Philosophy. Vol. 2. Berkeley/Los

Angeles/ London: University of California Press, 1934.

PESSANHA, José Américo Motta. As delícias do jardim. Disponível em:

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5096788/mod_resource/content/1/As%20del%C3%

ADcias%20do%20jardim%20-%20Jos%C3%A9%20Am%C3%A9rico%20Motta%20Pessan

ha.pdf (Último acesso em 17/11/2021)

ROCKMORE, Tom. Através do espelho kantiano: observações sobre Fichte e o idealismo

(alemão). Disponível em: https://doi.org/10.4000/ref.410 (Último acesso em 17/11/2021)

SMITH, Adam. Teoria dos Sentimentos Morais. São Paulo: Martins Fontes, 2002.

124

http://www.lusosofia.net/textos/marx_questao_judaica.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5096788/mod_resource/content/1/As%20del%C3%ADcias%20do%20jardim%20-%20Jos%C3%A9%20Am%C3%A9rico%20Motta%20Pessanha.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5096788/mod_resource/content/1/As%20del%C3%ADcias%20do%20jardim%20-%20Jos%C3%A9%20Am%C3%A9rico%20Motta%20Pessanha.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5096788/mod_resource/content/1/As%20del%C3%ADcias%20do%20jardim%20-%20Jos%C3%A9%20Am%C3%A9rico%20Motta%20Pessanha.pdf
https://doi.org/10.4000/ref.410

