
UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

ESCOLA DE COMUNICAÇÕES E ARTES 

LICENCIATURA EM EDUCOMUNICAÇÃO 

 

 

 

 

ELISA CAMARGO CANJANI 

 

 

 

 

Roda de conversa com filhos de imigrantes bolivianas: 

pedagogias decoloniais, pedagogias feministas latino-americanas e Educomunicação 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2021



ELISA CAMARGO CANJANI 

 

 

 

 

 

Roda de conversa com filhos de imigrantes bolivianas: 

pedagogias decoloniais, pedagogias feministas latino-americanas e Educomunicação 

 

 

Versão corrigida 

 

 

 

 

Trabalho de conclusão de curso apresentado como requisito 

parcial para a obtenção do título de Licenciada em 

Educomunicação, pelo curso de Licenciatura em 

Educomunicação pelo Departamento de Comunicações e 

Artes – CCA, da Escola de Comunicações e Artes da 

Universidade de São Paulo.  

Orientadora: Profa. Dra. Cláudia Lago 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2021 



 

 

ELISA CAMARGO CANJANI 

 

 

 

RODA DE CONVERSA COM FILHOS DE IMIGRANTES BOLIVIANAS: 

pedagogias decoloniais, pedagogias feministas latino-americanas e Educomunicação  

 

 

 

Trabalho de conclusão de curso apresentado como requisito parcial para a obtenção do 

título de Licenciada em Educomunicação, pelo curso de Licenciatura em Educomunicação pelo 

Departamento de Comunicações e Artes – CCA, da Escola de Comunicações e Artes da 

Universidade de São Paulo.  

 

Orientadora: Profa. Dra. Cláudia Lago 

 

Data de aprovação: ___/___/______ 

 

MEMBROS COMPONENTES DA BANCA EXAMINADORA: 

 

 

Presidente e Orientador 

 

 

Membro titular 

 

 

Membro titular 

 

 

Local: defesa on-line 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço à Ana, minha filha e meu melhor projeto, por se juntar àqueles que trabalham 

por uma sociedade mais justa e ao meu companheiro de vida e meu apoio nessa empreitada, Luiz. 

Agradeço às minhas sobrinhas queridas, que me inspiram e alimentam minha confiança na 

humanidade, Serena e Yasmin.  

Às minhas amigas Ana Carolina, Larissa, Mariana e Nathália de quem muito me orgulho e 

com quem aprendi novas maneiras de estar no mundo. Foram quatro anos inesquecíveis de boas 

conversas e risadas que me alimentarão eternamente. Aos meus companheiros e professores da 

Educom, que me acolheram carinhosamente nesse processo. 

Às minha novas amigas, profundamente admiradas por sua coragem e força incansáveis, 

dona Yolanda, dona Miriam, dona Graciela, enfim, a todas as mulheres da Asociación que me 

acolheram com tanto carinho no seio de sua comunidade, com quem tenho aprendido muito e sem 

as quais essa pesquisa não existiria.  

Ao don Hugo e à dona Justina, por seu empenho e generosidade.   

À Julieta Paredes e sua capacidade de articular conhecimento acadêmico e práxis, tecendo 

movimento transformador de resgate e ressignificação.   

Ao Dário, em especial, e toda a equipe administrativa, pelo atendimento sempre atencioso 

e gentil. 

À minha orientadora, Profa. Dra. Cláudia Lago, que tem toda a minha admiração e me 

guiou nessa empreitada, buscando o melhor em mim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

CANJANI, Elisa Camargo. Roda de conversa com filhos de imigrantes bolivianas: pedagogias 

decoloniais, pedagogias feministas latino-americanas e Educomunicação. 2020. 80 f. Trabalho de 

conclusão de curso (Licenciatura em Educomunicação) – Departamento de Comunicações e Artes, Escola 

de Comunicações e Artes, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2020.   

 

 

 

RESUMO 

 

Este trabalho se propõe a refletir sobre as relações entre as pedagogias decoloniais, pedagogias 

feministas latino-americanas e a Educomunicação, partindo de uma roda de conversa realizada 

com adolescentes filhas(os) de imigrantes bolivianas que moram na cidade de São Paulo. Para 

tanto, convoca em diálogo as autoras e autores caros aos campos citados. Realiza, através de breve 

contextualização da história boliviana, uma trajetória de reconhecimento da adoção da visão 

binária da modernidade, da narrativa excludente e redutora pelo nosso sistema de ensino, cujo 

efeito é a hierarquização de seres e saberes que mantém as assimetrias sociais. Propõe um olhar 

crítico para a “bricolagem” do viver contemporâneo que fragmenta as identidades e esvazia de 

significados as heranças e a comunhão com a história do continente. 

 

Palavras-chave: Pedagogias decoloniais; pedagogias feministas latino-americanas;  roda de conversa; 

educomunicação; imigrantes.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



CANJANI, Elisa Camargo. Conversation round with children of Bolivian immigrants: decolonial 

pedagogies, Latin American feminist pedagogies and Educommunication. 2020. 80 f. Trabalho de 

conclusão de curso (Licenciatura em Educomunicação) – Departamento de Comunicações e Artes, Escola 

de Comunicações e Artes, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2020.   

 

 

 

ABSTRACT 

 

This work aims to reflect on the relationship between decolonial pedagogies, Latin American feminist 

pedagogies and Educommunication, starting from a conversation circle held with teenage daughters of 

Bolivian immigrants who live in the city of São Paulo. For that, it invites in dialogue the authors dear to the 

mentioned fields. It carries out, through a brief contextualization of Bolivian history, a trajectory of 

recognition of the adoption of the binary vision of modernity, of the excluding and reductive narrative by 

our education system, whose effect is the hierarchy of beings and knowledge that maintain social 

asymmetries. It proposes a critical look at the “bricolage” of contemporary living that fragments identities 

and empties the legacy and communion with the continent's history of meaning. 

 

Keywords: Educommunication; immigration; decolonial pedagogies; Latin American feminist 

pedagogies; conversation round. 

 

 

 

 

 

 



 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 - Cidades Tiahuanacotas ................................................................................................. 17 

Figura 2 – Ídolos e huacas dos collasuyus .................................................................................... 21 

Figura 3 – Nueva corónica y buen gobierno ................................................................................. 24 

Figura 3 – Criolos e criolas ........................................................................................................... 31 

Figura 4 – Espanhóis cristãos de Castela ...................................................................................... 32 

Figura 6 – Eduardo Leandro Nina Quispe .................................................................................... 42 

Figura 8 – Capa Manual del idioma general del Perú ................................................................... 44 

Figura 9 – Colheita de batatas ....................................................................................................... 58 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ............................................................................................................................. 9 

1. RODAS DE CONVERSA....................................................................................................... 13 

2. SOBRE A BOLÍVIA, BREVEMENTE. ............................................................................... 16 

3. CONSIDERAÇÕES TEÓRICAS .......................................................................................... 26 

3.1 Modernidade/Colonialidade ................................................................................................ 28 

3.2 Pedagogias decoloniais ....................................................................................................... 33 

3.3 Pedagogia feministas latino-americanas ............................................................................. 38 

3.4 Uma experiência pedagógica na Bolívia: Nina Quispe ....................................................... 41 

3.5 “Não existe pedagogia pura” ............................................................................................... 43 

3.6 Temporalidades, urbanias e cidadanias em Martín-Barbero ............................................... 45 

3.7 Breve apresentação sobre a Educomunicação ..................................................................... 49 

4. RELATANDO A RODA DE CONVERSA .......................................................................... 52 

5. ANÁLISE ................................................................................................................................. 59 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ..................................................................................................... 66 

REFERÊNCIAS .......................................................................................................................... 68 

GLOSSÁRIO ............................................................................................................................... 73 

 

 



9 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

“Não serão pois os 500 anos que nos separam da chegada invasora que me farão bendizer 

a mutilação do corpo e alma da América e cujas mazelas carregamos hoje ainda.” 

Paulo Freire 

 

Este trabalho se propõe a refletir sobre as propostas das pedagogias decoloniais, das 

pedagogias feministas latino-americanas e da Educomunicação, partindo de uma roda de conversa 

realizada com adolescentes filhos de imigrantes bolivianos(as) que vivem na cidade de São Paulo. 

Os adolescentes de quem estamos falando são filhos de mulheres que participam de um grupo 

organizado que está se formando no FeminismoComunitário1 de Abya Yala2 – de Julieta Paredes 

– em busca de compreender, resgatar e valorizar sua ancestralidade, enquanto refletem sobre suas 

vulnerabilidades na condição de mulheres e imigrantes.  

Essa proposta surge como parte de um caminho que começou a ser trilhado em 2017, com 

a pesquisa de Iniciação Científica intitulada “Alunos imigrantes nas escolas públicas de São 

Paulo: um olhar da Educomunicação” (CANJANI, 2018), motivada pela publicação de notícias 

sobre o aumento exponencial de estudantes imigrantes ingressando nas escolas públicas e, na 

esteira dessa realidade, a dificuldade de adaptação encontrada por estudantes e corpo docente, a 

carência de políticas e diretrizes pedagógicas voltadas ao tema. A análise daquela pesquisa 

concentrou-se no ambiente do Ciclo Fundamental II, sob a ótica dos coordenadores pedagógicos, 

partindo da premissa de que seriam detentores de uma visão geral da situação, suas questões 

particulares e relações interpessoais. Foram eleitas três escolas, duas estaduais e uma municipal, 

nas áreas do Centro e Zona Oeste, buscando verificar se – e como – diferentes abordagens político-

pedagógicas refletem no cotidiano escolar. Nesse trabalho, desenvolvi temas como a história das 

migrações nos contextos global, nacional e local; políticas migratórias; os conceitos de 

assimilação, integração, multiculturalidade e interculturalidade; as perspectivas de Alain 

Tourraine (2000) e Stuart Hall (2006). Refletir sobre a abordagem que adotei, embora não 

exclusivamente branca, embasada fundamentalmente na perspectiva acadêmica ocidental 

 
1 A grafia do termo sem espaço aparece no último publicado por Paredes em 2020, Para descolonizar el feminismo: 

1492-Entronque patriarcal y FeminismoComunitário de Abya Yala, indicado nas referências. Entende-se que é um 

recurso para diferenciação de outras vertentes do feminismo comunitário. 
2 Paredes explica: “Abya Yala é o nome dado ao continente americano pelo povo Kuna do Panamá e da Colômbia 

antes da chegada de Cristóvão Colombo e dos europeus. Significaria literalmente “terra em plena maturidade” ou 

“terra de sangue vital’. Os povos originários usam esse nome como uma reivindicação política, discursiva e 

descolonizadora.” (PAREDES, 2019, p. 79). 



10 

 

 

masculina, é seminal no caminho que estou trilhando nesse momento. 

A predominância de estudantes bolivianas(os) nas escolas, fruto do processo de migração 

que se intensificou a partir de meados da década de 1990, acabou por definir o grupo pesquisado, 

entendendo que a maior amostragem nos traz – ao menos em tese – uma multiplicidade de 

questões. Por exemplo, temos uma geração de filhas(os) de bolivianos nascida no Brasil (e que se 

identificam como brasileiras) e recebemos crianças nascidas na Bolívia, produzindo situações ricas 

de acolhimento e senso de solidariedade entre estudantes. Temos o desconforto da essencialização 

de estudantes com base no fenótipo, muito embora parte das crianças não mantenha, 

necessariamente, vínculo identitário com a Bolívia. Outro exemplo a ser observado é a diversidade 

da distribuição da comunidade boliviana na cidade, tanto espacial quanto temporalmente. As 

situações variam desde as escolas e bairros onde imigrantes já se encontram adaptados e em 

número significativo; as escolas e bairros onde a presença da comunidade ainda é recente ou 

incipiente e a população residente se ressente com o convívio, gerando conflitos; ou ainda, a 

formação de novos bairros que atraem a comunidade, na base do boca a boca. Existem famílias 

que já possuem situação financeira estável, inclusive casa própria; aquelas que já conseguiram 

organizar suas próprias oficinas; aquelas que estão integradas e ativas culturalmente; as que vivem 

à margem e alheias aos espaços de acolhimento na cidade, inclusive pela dificuldade de bancar o 

deslocamento ou superar o medo que sentem pelo fato de não entenderem português ou serem 

indocumentados. 

As mulheres, como pude constatar empiricamente, migram para o Brasil em situações 

diversas como: decisão compartilhada da família em busca de uma “vida melhor”; decisão 

unilateral do marido; fuga de violência doméstica ou da violência de gênero em um sentido mais 

amplo; tratamento de saúde para si ou para filhos (a Bolívia não tem, ou não tinha até antes da 

pandemia, um sistema de saúde público gratuito); decisão pessoal, também em busca de uma “vida 

melhor”; enviadas pela família para morar com parentes, ou conhecidos de parente, em geral, casos 

de captação de trabalhadores para as oficinas. Muitas migram solteiras e se casam com patrícios,  

muitas são mães solo. Foram comentários diagonais sobre as mães das crianças, proferidas pelas 

coordenadoras das escolas, que despertaram meu interesse pelas mulheres: violência doméstica, 

racismo, a cisão entre filhos “abrasileirados” e pais que lutam para manter seus valores. Nessa 

perspectiva, iniciei o projeto de mestrado que se encontra em andamento “Resistências femininas: 

redes de comunicação de mulheres migrantes latino-americanas na cidade de São Paulo”, pelo 



11 

 

 

qual fui recebida no seio de um grupo de mulheres bolivianas, a Asociación de Mujeres Imigrantes 

Luz y Vida – Sembrando semillas, as quais acompanho não só em reuniões pelos bairros da cidade, 

mas dentro de suas casas, na sua intimidade – um efeito colateral da pandemia provocada pela 

Covid-19, que me jogou dentro dessa realidade e me apresentou novos questionamentos.  

Uma observação curta de Dona Mara, diretora da Asociación, descortinou uma questão tão 

simples quanto abissal, a qual não fui incapaz de intuir: “– Boa parte das famílias bolivianas que 

vivem no Brasil tem como primeira língua o quéchua, o aimará ou outra das línguas faladas na 

Bolívia, sendo o castelhano a segunda língua”. Portanto, todas as discussões sobre a possibilidade 

dos pais ajudarem os filhos nas atividades escolares, sobre as dificuldades na transição escrita-

oralidade podem estar muito mais comprometidas do que o senso comum nos induz a crer. Quando 

pensamos na dificuldade de integração das famílias no Brasil, tendemos a pensar em falantes do 

castelhano e suas similaridades com o português, quando já existe uma tensão originada nas 

questões socioculturais bolivianas que, até onde pude constatar em minhas pesquisas, escapa-nos. 

Ou seja, para além de toda a boa vontade, ainda pensamos no acolhimento das crianças oriundas 

de países formados na colonização espanhola, pelo viés do colonizador e de sua língua.  

A segunda observação foi feita por Dona Yara, presidente da Asociación, mãe de um 

menino de 17 anos e de uma menina de 14: quando começou a aprender português, em 2014, vivia 

há quatro anos no Brasil. Basta fazer uma conta rápida para descobrir que seu menino tinha cerca 

de 7 anos quando chegou no país e 11 quando a mãe começou a dar os primeiros passos na língua 

em que foi alfabetizado. E mais: ainda hoje, momento em que já está estabelecida, tem sua própria 

oficina em sua residência e consegue dedicar grande parte de seu tempo a amparar mulheres e 

famílias mais vulneráveis, ainda trabalha longas jornadas. As crianças sofrem duramente com essa 

presença ausente, e também as mães, por assistirem ao sofrimento dos filhos sem uma alternativa 

viável. Embora esta segunda observação esteja mais próxima daquilo que conseguimos perceber e 

compreender no cotidiano das escolas, o fato de ganharem voz, rosto e nome toma uma dimensão 

humana que ancora a teoria.  

Dona Mara, hoje costureira e mãe de um menino de 15 anos, nascido no Brasil, estudava 

Ciências da Educação na Bolívia – com especialização em Educação Popular – e atuava na área. 

Migrou para o Brasil por motivos que não cabem aqui tratar e, embora seu curso encontre-se 

inconcluso, mantém seu olhar de educadora em sua prática cotidiana, que entendo como uma 

prática política. É dela o projeto de encontros com adolescentes imigrantes e filhos de imigrantes, 



12 

 

 

fruto das preocupações que relata: adolescentes que resolvem sozinhos seus sofrimentos 

emocionais para não sobrecarregar os pais; adoecimentos psicológicos; dificuldades pedagógicas; 

em alguns casos o isolamento social – anterior à pandemia – provocado pelo alto custo do 

deslocamento na cidade; a falta de recursos financeiros para dispor da medicina especializada: “– 

Temos que ser mães, psicólogas, um pouco de tudo...”, aponta. 

Inicio esta reflexão traçando um breve panorama da história da Bolívia, a primeira das 

grandes lacunas que identifiquei não só em minha própria compreensão do sistema-mundo e 

consequentemente, de minha compreensão sobre a comunidade sobre a qual elegi como tema, mas 

na educação formal, em geral: o que aprendemos na escola sobre nossos vizinhos, além de que não 

têm saída para o mar? Realizo então um voo de pássaro sobre os caminhos percorridos na formação 

do Grupo Modernidade/Colonialidade e os conceitos desenvolvidos por seus pensadores para 

chegar às reflexões e propostas de Catherine Walsh, às pedagogias feministas latino-americanas, 

aos ensinamentos de Paulo Freire, às espacialidades de Martim-Barbero, para concluir as 

considerações teóricas olhando para a Educomunicação. Apresentados os percursos e 

conhecimentos adquiridos em campo e na academia, a questão que se coloca, então, é: como somar 

ambas as experiências na produção de uma reflexão que contribua com o debate sobre os caminhos 

da educação sem resvalar em posições essencialistas – adotando um “modelo de imigrante” – ou, 

no caminho oposto, em posições tão vagas e generalistas que acabem por não produzir sentido de 

fato.  

  



13 

 

 

1. RODAS DE CONVERSA 

 

As Rodas de Conversa propostas nesta pesquisa encontram seu embasamento nas 

proposições de Paulo Freire, passando pela elaboração dos círculos de cultura, da dialogia, da 

escuta atenta, da construção coletiva de conhecimento, dos temas geradores e do convite à 

participação, quebrando o ciclo do aluno “consumidor” e rompendo a cultura do silêncio “gerada 

nas condições objetivas de uma realidade opressora” (FREIRE, 1981, p. 27), ou ainda, “algo 

próprio aos oprimidos, que se amuralham para sobreviver” (FREIRE, 1981, p. 57). Segundo o 

autor, uma vez pronunciada, essa (ou essas) realidade opressora se desvela e, a partir de então, é 

possível reelaborar o mundo vivido e transformá-la. Olhando para os círculos de cultura, podemos 

transpor a observação de Fiori, no prefácio de Pedagogia do Oprimido, para o universo dos alunos 

migrantes – ou filho de migrantes – retomando a observação já feita na introdução, quanto ao 

cuidado com a homogeneização dos alunos:   

Ao objetivar seu mundo, o alfabetizando nele reencontra-se com os outros e nos outros, 

companheiros de seu pequeno “círculo de cultura”. Encontram-se e reencontram-se todos 

no mesmo mundo comum e, da coincidência das intenções que o objetivam, ex-surge a 

comunicação, o diálogo que criticiza e promove os participantes do círculo. Assim, 

juntos, re-criam criticamente o seu mundo: o que antes os absorvia, agora podem ver ao 

revés. No círculo de cultura, a rigor, não se ensina, aprende-se em “reciprocidade de 

consciências”; não há professor, há um coordenador, que tem por função dar as 

informações solicitadas pelos respectivos participantes e propiciar condições favoráveis 

à dinâmica do grupo, reduzindo ao mínimo sua intervenção direta no curso do diálogo 

(FIORI, 1994, p. 6). 

Partindo, portanto, da necessidade de reconhecimento das demandas formuladas pelos 

próprios adolescentes, as Rodas de Conversa se apresentam como alternativa relevante, dado que 

promovem o diálogo, permitem a troca de experiências e reflexões, sem haver uma resposta 

“correta” ou “desejável”, mas, ao contrário, que a contribuição esteja no compartilhamento das 

experiências e construções de sentido para cada participante e para o grupo. Melo e Cruz entendem 

que as Rodas de Conversa têm a “característica de permitir que os participantes expressem, 

concomitantemente, suas impressões, conceitos, opiniões e concepções sobre o tema proposto, 

assim como permite trabalhar reflexivamente as manifestações apresentadas pelo grupo.” (MELO; 

CRUZ, 2014, p. 32), favorecidos pela descontração e informalidade que se encontra na ideia de 

“conversa”. Lembram também que se trata de uma pesquisa de caráter qualitativo, na qual não há 



14 

 

 

busca de consenso ou um processo diretivo fechado.  

Afonso e Abade (2008) apresentam o Projeto Rodas de Conversa, que promove discussões 

em torno dos temas Cidadania e Direitos Humanos, dirigido a grupos ou entidades solicitantes, 

utilizando a metodologia participativa. As autoras explicam que com a adoção de técnicas de 

dinamização do grupo e a promoção da escuta e circulação da palavra, constroem um espaço que 

possibilita o diálogo entre participantes, promovendo a cultura de reflexão (AFONSO; ABADE, 

2008, p. 18). Afirmam que a Roda de Conversa sensibiliza, motiva e mobiliza as(os) participantes 

enquanto sujeitos e cidadãs(os) a refletirem sobre aspectos de sua relação com o tema em debate 

(AFONSO; ABADE, 2008, p. 22), contribuindo para a ampliação de horizontes.  

É importante apontar que a proposta original de construção das Rodas de Conversa foi 

estruturada para acontecer em etapas parciais, nos diferentes bairros onde fosse possível o 

encontro, coordenadas por d. Mara e d. Yara, seguindo o mesmo ritual que adotam para as rodas 

de mulheres: dinâmica inicial de apresentação do grupo –  eu inclusive; dinâmica de socialização 

do grupo; roda de conversa – eu participando – dinâmica de fechamento dos trabalhos, lanche 

comunitário. As perguntas seriam elaboradas por mim e aprovadas pela Profa. Dra. Claudia Lago, 

orientadora dessa dissertação, encaminhadas para as coordenadoras que as apresentariam aos pais 

das(os) adolescentes participantes, previamente. Como alertam Afonso e Abade (2008, p. 24), é 

importante que se estabeleça um clima em que as(os) participantes se sintam confortáveis para se 

expressar, dentro de seu repertório de vida e a anuência dos pais, para além de uma formalidade 

ética, esta entendida como o estabelecimento de uma relação de respeito e confiança mútuos. 

Dos encontros iniciais seriam convidadas(os) as(os) adolescentes para a Roda final, abrindo 

uma reflexão sobre as diferenças e semelhanças apontadas nos diversos bairros e a identificação 

de demandas. Os encontros promovidos pela Asociación acontecem em espaços geralmente 

públicos ou religiosos cedidos pelos administradores, e consequentemente estão condicionados à 

organização das agendas, que são muito bem organizadas e com boa antecedência. O episódio da 

epidemia de coronavírus impossibilitou que ocorressem dessa forma, inclusive porque muitos dos 

espaços seguem fechados ao público. A Roda de Conversa possível, portanto, ocorreu nas normas 

de segurança da pandemia, com apenas cinco adolescentes participantes, autorizados pelos pais, e 

o casal que gentilmente se dispôs a trazer as duas meninas, moradoras do bairro Cidade Tiradentes. 

Eles mesmos têm filhas menores e são membros ativos da Asociación, tendo oferecido sua casa 

para um encontro de mulheres do qual participei. As diretoras da Asociación não puderam 



15 

 

 

participar: eu me apresentei e fiz a coordenação do encontro que aconteceu no chamado “Espaço 

das Crianças”, na varanda da residência de d. Yara. Iniciamos com uma apresentação geral, mas 

não fizemos dinâmicas de socialização ou fechamento.  

A pesquisa acadêmica, tanto quanto minha imersão na vida da comunidade, foram 

fundamentais para a elaboração de perguntas pertinentes, postas na roda. Mesmo com um número 

tão reduzido de participantes e sem a preparação das rodas iniciais, foi mantida a expectativa de 

melhor compreender quais são os impactos que o fato de serem imigrantes ou descendentes trazem 

para sua educação; para sua formação enquanto sujeitos; para as relações sociais no ambiente 

escolar; quais as relações afetivas e culturais mantêm com a Bolívia e como se percebem enquanto 

portadores de uma ancestralidade que suas mães estão buscando resgatar, dentro de um processo 

mais amplo que se desenrola na América Latina, tanto na academia quanto entre descendentes de 

povos originários e da diáspora africana.  

 

  



16 

 

 

2. SOBRE A BOLÍVIA, BREVEMENTE.  

 

Esta breve introdução à história da Bolívia se deve ao fato de que todas as discussões 

apresentadas pelas pedagogias latino-americanas que se seguirão estão fortemente ancoradas nos 

saberes e organizações sócio-políticas anteriores à invasão colonizadora, que permanecem no 

cerne da identidade das comunidades de origem indígena – sem aqui atribuir um sentido de 

congelamento no tempo: Paredes (2020, p. 71) mostra, por exemplo, que as mulheres curacas 

permaneceram no comando político e social de suas comunidades até o início da República, ainda 

que não com o poder original.  

No entanto, é importante esclarecer que estamos apresentando um apanhado de 

perspectivas, dentre as várias existentes, e propostas por pesquisadores/as das mais diversas áreas. 

A opção por apresentar esse capítulo se deve à constatação empírica de que pouco nos dedicamos, 

olhando para os ciclos da escola formal, às culturas pré-hispânicas: as informações tendem a se 

concentrar no Império Inca – relegados a figuras folclóricas adoradoras do Sol, protagonistas de 

sacrifícios humanos – e praticamente desconhecemos as civilizações anteriores ou os embates 

posteriores entre os povos originários – Darcy Ribeiro (1979) denomina Povos-Testemunho – e 

colonizadores. É interessante apontar que o processo de revisão histórica que tomou folego na 

última década do século XX traz as mulheres – amplamente ignoradas pelas pesquisas publicadas 

no momento anterior – para o centro da história. 

Marques (2009, p. 37), na introdução de artigo “que dedica-se à reconstrução da história 

boliviana a partir da dicotomia étnica que se vislumbra desde a chegada do colonizador espanhol” 

toca em ponto fulcral: o apagamento da história como instrumento de subjugação. Fato é que a 

presença humana nesses territórios remonta a 12.000 anos, época em que etnias e civilizações 

complexas, até então descritas pelo olhar da modernidade-colonial, floresceram: 

No contexto intelectual boliviano de inícios do século XX, o problema índio é de suma 

importância, como se observa de modo notável na discussão entre o índio como uma raça 

inevitavelmente atrofiada do Povo Enfermo de Alides Arguedas (2012 [1909]) e a 

abertura à possibilidade de integração do índio à sociedade, através da Creación da 

Pedagogia Nacional que expôs Franz Tamayo (1975 [1910]). Nesse contexto podem ser 

lidas as atitudes aparentemente contraditórias de Posnansky: por um lado a intenção de 

exaltar Tiwanaku, o “berço do homem americano” como um emblema do orgulho 

nacional, com a respectiva resistência de uma parte da elite urbana (LOZADA, 2008). 

Por outro lado, um desprezo aberto, até o ponto da confrontação, pelo indígena 

contemporâneo (CRIALES, 2017, p. 11). 



17 

 

 

A civilização de Tiahuanaco, ou Tiwanaku, se desenvolveu às bordas do Lago Titicaca e 

estendeu sua influência entre o norte do Chile, o noroeste argentino, o altiplano boliviano e o sul 

peruano. Estado teocrático, organizado em um sistema fortemente hierárquico, contava com uma 

casta superior que dominava ritos e cerimônias religiosas e habitava o centro urbano principal, 

religioso; uma classe dirigente que ocupava centros urbanos secundários e centros administrativos 

rurais e, na base da pirâmide social, os camponeses que se espalhavam pelo território. Estima-se 

que a capital e centro cerimonial, também Tiahuanaco, situada cerca de 70 km da atual cidade de 

La Paz, já existia como aldeia por volta de 1.500 AEC e alcançou proporções urbanas entre os 

anos 600 e 800 EC3. O período de declínio, por volta de 950 EC, em que pesem as versões clássicas 

de colapso econômico-ambiental ou invasão militar, é objeto de revisão histórica. Ojje, na 

Península de Copacabana, Pachiri e Lukurmata, próximas ao Lago Menor, nas margens do rio 

Katari e Khonkho Wankane, próxima à Laguna Aguallamaya,  às margens do rio Bravo eram 

centros urbanos secundários importantes.4  

 

Figura 1 - Cidades Tiahuanacotas 

 

Fonte: Wikimedia.org5 

 

 
3 Antes da Era Comum e Era Comum 
4 Segundo Criales (2017, p. 2), o conceito de Tiwanaku-centrismo principalmente nos vales interandinos é objeto de 

revisão histórica 
5 Disponível em: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Ciudades_tiahuanacotas.jpg. Acesso em: 15 jan. 2021.  

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Ciudades_tiahuanacotas.jpg


18 

 

 

A cultura Tiahuanaco detinha conhecimentos avançados de matemática, astronomia, 

agricultura intensiva, metalurgia, cantaria, estatuária de grandes proporções, cerâmica e têxteis. 

Conhecimentos científicos de hidrologia e hidráulica eram aplicados na construção de 

equipamentos de uso urbano e agrícola, dotando as cidades, por exemplo, de sistemas de drenagem 

e abastecimento de água e os campos agricultáveis (muitas vezes elevados, para evitar enchentes) 

de aquedutos, diques e lagoas artificiais. A arquitetura era bastante desenvolvida. Não 

desenvolveram escrita. A deidade suprema Pacha Mama (ou Mãe Terra) tem sua origem nessa 

civilização: a terra, como tudo no universo, é viva, fonte de vida e sua função comunitária é 

reconhecida. A produção destinava-se ao consumo e, assim como o conhecimento, ao 

compartilhamento com a comunidade. As elites detinham grandes rebanhos que produziam carne 

para consumo e lã para têxteis, além do controle de rotas comerciais de folhas de coca, milho e 

pimenta, provenientes das terras baixas.  

Durante o período Intermédio Tardio, entre o século XII e meados do século XV, no 

altiplano andino predominaram povos nativos que se autodenominavam jaqi, falantes do idioma 

jaqi aru, de procedência controversa. Formaram a etnia aimará, os collas. Segundo Criales; “O 

Intermédio Tardio representa os antecessores mais antigos do “aymara”, isto é, ao indígena no 

Altiplano, posteriormente incanizados e hispanizados resultando no aymara contemporâneo.” 

(CRIALES, 2017, p. 2). O autor esclarece que a ideia de ocaso de Tiahaunaco, como já comentado, 

e a de um período de barbárie e desorganização protagonizado pelo reinado Colla, são construções 

em revisão histórica.  

O Império Inca, ou como por eles denominado Tahuantinsuyu, ou Tawantinsuyo, de etnia 

quéchua, consolida-se no século XIII, com sede em Cusco: organização social profundamente 

hierarquizada, habitantes de cidades com urbanização sofisticada e redes viárias desenvolvidas. 

Incorporava o mosaico étnico disperso nas quatro regiões administrativas em que se dividia, suas 

heranças culturais e centenas de línguas distintas com predominância do quéchua e do aimará. 

Segundo Calvimontes (2013, p. 23), um processo civilizatório de caráter pluricultural, plurilíngue 

e plurinacional.  

O território atual da Bolívia se distribuía em duas das quatro regiões do império: Collasuyu, 

ou Qullasuyu, altiplano andino onde predominava a etnia colla, e Antisuyu, menor, na porção 

amazônica. Segundo Souchaud e Baeninger (2008, p. 273) a identidade boliviana é marcada pela 

convivência dos dois modelos de ocupação territorial: o incaico, altamente urbano e o colla, com 



19 

 

 

seus povoados dispersos. Organização social coletivista baseada em comunidades endogâmicas, 

agropastoris, detentoras do direito de uso de porções de terra em proporção suficiente para sua 

subsistência – o tupu equivalia à medida de terra necessária para a subsistência de um indivíduo e 

sua área variava conforme a capacidade de produção do terreno (FAVRE, 2004, p. 32), podendo 

ou não formar um grupo étnico. Os homens tinham direito ao uso de um tupu e as mulheres, meio 

tupu. Toda a terra pertencia ao Estado, assim, quando o explorador de um tupu falecia, ele era 

destinado a outra pessoa.  

Os ayllus – comunidades compostas por parentesco, em um sentido distinto daquilo que 

conhecemos, mas não cabe nos estender no assunto – baseavam suas estruturas sociais na 

reciprocidade entre indivíduo, comunidade e Império, autossuficiência e compartilhamento da 

terra e recursos naturais. Segundo Favre (2004, p. 32), as famílias vizinhas se ajudavam 

reciprocamente nas épocas de semeadura e colheita; doentes, idosos e viúvas eram auxiliados por 

aqueles que estavam aptos no cultivo dos campos e as casas dos recém-casados eram erguidas 

também, com o auxílio da comunidade. Para Calvimontes, a organização multidimensional da 

civilização andina está intimamente ligada à realidade material e espiritual dos ayllus: unidade 

social comunitária ancestral, forjada ao longo das diversas civilizações que floresceram na região.  

As linhagens eram paralelas: os homens eram responsáveis pelos filhos homens e anciões; 

as mulheres eram responsáveis pela descendência e ascendência feminina. Organização política 

hierárquica, ayllus menores estavam subordinados a ayllus mais poderosos. Os agrupamentos de 

ayllus eram denominados markas, os agrupamentos de markas constituíam uma laya e estas, por 

sua vez, um  suyo – reino. A hierarquia de poder contava com kurakas (ou curacas), jilakatas e 

malkus, entre outros, responsáveis pela administração da sociedade, além de toda uma hierarquia 

sacerdotal. Todas as instâncias incluíam mulheres em posições de poder. Aos senhores/as dos 

ayllus cabia suprir as necessidades de subsistência de órfãos, viúvas e necessitados, assim como 

os ayllus eram de responsabilidade da instância superior, e assim por diante. 

A noção que se tinha de propriedade, tanto da terra quanto de seus recursos naturais, era 

coletiva, apesar de o Inca – mediador ente os deuses e os homens – ser visto como aquele 

a quem tudo isso fora legado, justificando que fossem determinadas por ele as formas de 

distribuição das benesses naturais. Heraclio Bonilla, historiador peruano, adverte para o 

fato de que este modelo de organização e dinâmica social, apesar de contar com uma elite 

imperial e religiosa, não pode ser confundido com uma aristocracia rural e tampouco 

matizado a partir das noções de lucro ou acumulação que norteariam a empresa colonial 

(MARQUES, 2009, p. 40). 



20 

 

 

Cada ayllu possuía um ser sagrado: huaca, entidade protetora e fornecedor de sua força 

vital – múmias de ancestrais homens ou mulheres; uma entidade histórica fundadora de sua 

linhagem, mallqui, e um ser sagrado protetor da família em aspectos da vida íntima e doméstica: 

conapa6 (OLIVEIRA, 2006, p. 61). Não havia dualismo espírito-matéria ou concepções 

excludentes, o cosmos era entendido como um ser vivente e as relações com o sagrado estavam 

baseadas em reciprocidade e complementariedade. As huacas designam, também, todas as 

sacralidades incaicas, incluídas as principais: Sol e Lua, com quem o Imperador podia se 

comunicar para conhecer passado e futuro: 

O sagrado se expressava nas huacas que continham uma variedade de formas e 

significados, como a de antepassados/as de uma linhagem, heróis/heroínas culturais, 

elementos da natureza (árvores, plantas, pedras, conchas, penas), animais, sepulturas, 

centros rituais, templos ou como de um “acidente” geográfico (montanha, manancial, rio, 

lago, etc.); não havia, portanto, uma forma fixa e universal de representação das 

divindades. Enfim, esta denominação abarcava todo ser ou objeto que as histórias 

sagradas assinalavam com uma certa função nas sociedades em questão (OLIVEIRA, 

2006, p. 60). 

As mulheres aparecem tanto nos mitos quanto na participação político-administrativa de 

Tahuatinsuyu: deusas; heroínas; sacerdotisas do Sol, acllas, que com os sacerdotes, oficiavam os 

rituais; layqas, as sacerdotisas sábias e advinhas; “médicas"; governadoras e fundadoras de 

dinastias femininas, chamadas coyas; senhoras cápac, que governavam cada uma das quatro 

regiões do império dividindo o poder com um senhor cápac e kuracas. Mama Huaco, guerreira 

responsável pela fundação do império irmã de Manco Cápac, fundador da dinastia Inca com Mama 

Ocllo; Chañan Cusi Coca, foi guerreira, chefe do ayllu Chocosochona e huaca. De acordo com sua 

posição social, detinham terras, riquezas que redistribuíam conforme o princípio de reciprocidade 

e redistribuição. (OLIVEIRA, 2006).  

O lugar das mulheres e as concepções sexo/gênero nas civilizações pré-hispânicas é 

seminal, tanto para as concepções dos feminismos latino-americanos contemporâneos quanto para 

o pensamento decolonial, nas discussões acerca da modernidade/colonialidade/patriarcado, 

passando por propostas de patriarcado de alta, baixa e média intensidade (WASSMANSDORF; 

 
6 A grafia que encontramos em outros textos é conopa.  



21 

 

 

2016)7. Integra o escopo mais amplo de resgate dos significados filosóficos e demais aspectos da 

cultura ancestral dos povos originários, central nas propostas pedagógicas latino-americanas que 

envolvem essa pesquisa. O FeminismoComunitário de Abya Yala entende que existia algum nível 

de hierarquia patriarcal, em uma versão distinta do patriarcado ocidental.  

 

Figura 2 – Ídolos e huacas dos collasuyus8 

 

Fonte: Nueva Corónica Y Buen Gobierno.9  

 

A invasão espanhola introduz uma nova lógica e uma nova concepção de mundo, como 

 
7 Marina Lis Wassmansdorf, em seu artigo Feminismos de/pós coloniais sob rasura: as perspectivas de gênero e 

patriarcado de María Lugones, Rita Segato e Julieta Paredes, se propõe a discutir e comparar as visões de gênero e 

patriarcado das três pensadoras, feministas latino-americanas que integram o debate de/pós colonial, a partir de suas 

obras. Segundo a autora, Lugones entende que gênero e raça são conceitos introduzidos pelo sistema colonial; Segato 

defende a existência de um patriarcado de baixa intensidade nas comunidades ancestrais que, a partir da invasão 

espanhola, assiste à hipervalorização das atribuições do homem e o esvaziamento das atribuições da mulher indígena, 

rompendo com o equilíbrio baseado na dualidade complementar em que se fundavam. Julieta Paredes entende que a 

dualidade complementar chacha-warmi (homem-mulher) trazia em sua concepção uma versão do que atualmente se 

entende como machismo, racismo e classismo, e a soma dos patriarcados ancestral e ocidental, produzem o “entronque 

patriarcal”.   
8 O desenho retrata as oferendas rituais dos povoados e províncias que compunham o Império. Incluíam o sacrifício 

de animais e humanos e o incensamento de ídolos e huacas. O texto se refere a ervas, plantas e preparos que se mantêm 

na alimentação cotidiana, como a “chicha”, uma bebida fermentada. Tais sacrifícios anuais eram obrigatórios e 

testemunhados pelas figuras. 
9 AYALA, Felipe Guamán Poma de. Nueva Corónica Y Buen Gobierno (1). 1615, p. 186. 



22 

 

 

bem coloca Calvimontes (2013), sem sucesso, no entanto, na destruição da organização básica dos 

ayllus. Francisco Pizzaro tem seu primeiro contato com essa civilização em 1526 e em 1529 recebe 

autorização da coroa espanhola para exploração do território do Peru, onde se estabelece, em 1532, 

em um ponto da costa norte denominado San Miguel de Piura. Derruba o império enfraquecido 

devido à disputa sucessória em 1533, com o apoio de grupos aimarás, quando executa aquele que 

se tornou o último Sapa Inca: Atahualpa, ou Ataw Wallpa. O Imperador negocia sua pena de morte 

convertendo-se ao catolicismo, quando é batizado com o nome de Francisco e, com essa manobra, 

ao invés da morte na fogueira, é enforcado. Antes de morrer, promete voltar e encerrar o ciclo de 

dominação espanhola originando, como explica Marques (2009, p. 41), um dos principais mitos 

das comunidades indígenas bolivianas: o inca que retorna, ou inkarrí10.  

O historiador boliviano Carlos Mesa atentaria para o fato de que a importância político-

estratégica da captura do chefe máximo dos povos que se buscava conquistar teria sido 

apontada a Pizarro por seu primo distante, Hernan Cortez, que acabara de derrubar a 

civilização asteca, também de características teocráticas, localizada no atual México. Para 

estas sociedades, o encarceramento dos imperadores, verdadeiros mediadores entre o 

divino e o humano, teria o condão de desmitificar sua onipotência e, consequentemente, 

desestabilizar as populações que viviam sob sua proteção (MARQUES apud MESA, 

2009, p. 40). 

Pizzaro funda a cidade de Lima em 1535. Em 1536, a cidade é invadida por uma coalisão 

inca derrotada, aparentemente, com o auxílio do exército pró-conquistadores enviado pela mãe da 

concubina – batizada – cedida a Pizarro. A convivência entre povos originários e colonizadores 

nunca foi pacífica, são inúmeras as rebeliões protagonizadas por líderes – homens e mulheres – 

quéchuas e aimaras. Darcy Ribeiro (1979) cita a Conjuração de Oruro, em 1739, que não chegou 

a ser deflagrada, liderada por Juan Vélez de Córdova, filho de pais europeus nascido na América11 

e a insurreição comandada por Juan Santos Atahualpa, mestiço de origem quéchua criado por 

jesuítas, falante de espanhol e latim, que pretendia restaurar o Império Inca.  

Os exemplos se seguem: em 1781, Túpac Amaru e sua companheira12 Micaela Bastidas 

morreram esquartejados, após liderarem rebelião em Cuzco. Em 1781, Túpac Katari e sua 

 
10 Em outros textos encontrei a frase atribuída a Túpac Katari.  
11 Filhos de europeus nascidos na América são chamados criollos e estão abaixo dos genuinamente europeus na 

hierarquia social.  
12 Estamos evitando o uso da palavra esposa para evitar a ideia de subalternidade que concebe o casal ocidental seja 

acionada.  



23 

 

 

companheira Bartolina Sisa lideraram um cerco de 109 dias à cidade de La Paz, em retaliação a 

massacres de comunidades indígenas. Bartolina foi capturada e torturada por um ano, até que 

morreu nua, arrastada por cavalos em praça pública com Gregoria Apaza. Tomás Katari morreu 

em 1781 e sua companheira, Kurusa Yawi, posteriormente; Isadora Katari foi condenada em 1782; 

Maria Lupiza foi presa em 1781; Tomasina Silvestre, morta em 1781; Manuela Tito Condori, 

desterrada em 1783; Tomasa Tito Condemayta, morta em 1781; Juana Arzuduy morreu em 1862. 

Todo esse panteão de mulheres líderes – não subalternas, líderes –, apagado pela narrativa do 

colonizador ocidental, vem sendo resgatado pelos movimentos feministas latino-americanos.  

Wasserman afirma que duas guerras marcaram profundamente a identidade do país: a 

Guerra do Pacífico, pelo controle do Deserto do Atacama em 1879, envolvendo Peru e Chile, 

resultando na perda da saída para o mar por parte da Bolívia; e a Guerra do Chaco, entre 1932 e 

1935, pelo controle do subsolo, fomentada por companhias petrolíferas. Segundo a autora, 

converteram-se em mitos fundadores do nacionalismo boliviano, a despeito das elites dominantes 

terem atribuído as derrotas à heterogeneidade étnica, classificando-a uma fraqueza congênita do 

país e obstáculo para a modernidade (WASSERMAN, 2004, p. 320). A revolução de 1952, ainda 

segundo Wasserman, foi outro evento chave para a consolidação da identidade boliviana: projeto 

de instituição de uma comunidade cultural e síntese das culturas indígena e ocidental.  

A língua não foi o único traço cultural preservado pelos indígenas. Além de manter 

hábitos culturais relacionados à produção da vida cotidiana, os descendentes indígenas 

permaneceram mobilizados no debate sobre o direito dos povos à autodeterminação. O 

levante de Túpac Katari, por exemplo, ocorrido no final do século XVIII, uma das mais 

espetaculares revoltas indígenas, motivadas pelas condições de opressão aos quais haviam 

sido submetidas as populações nativas da região, permaneceu como uma referência 

cultural para as classes oprimidas do país, sobretudo os camponeses (Grondin, 1984, p. 

8). O processo de “integração à vida nacional”, forjado ao longo do século XX pela 

minoria branca, e os processos de mestiçagem não foram suficientes para suprimir os 

debates sobre a identidade étnica na Bolívia (WASSERMAN, 2004, p. 330). 

Entre 1964 e 1982, a Bolívia viveu um período turbulento de ditaduras militares e nas 

últimas décadas temos assistido ao fortalecimento político e identitário das populações indígenas, 

mas não avançaremos. Como já colocado, o objetivo desse capítulo era recuperar um panorama 

histórico pouco ou nada explorado na educação formal, para melhor situar a comunidade de 

imigrantes bolivianos na cidade de São Paulo, apontando para a possibilidade de uma contribuição 

preciosa na construção de uma educação aberta a saberes outros.  



24 

 

 

 

Figura 3 – Nueva corónica y buen gobierno13 

 

Fonte: Nueva Corónica Y Buen Gobierno. 161514 

 

Talvez seja possível pensar na invasão espanhola como uma combinação de situações e 

coincidências infelizes que acabaram por permitir que, a partir da chegada de poucas centenas de 

 
13 Obra manuscrita pelo cronista de ascendência inca Felipe Guamán Poma de Ayala entre 1585 e 1615, descoberto 

em 1908 na Biblioteca Real de Copenhagen. Na primeira parte da obra, conta a história dos povos andinos, africanos 

e europeus até a invasão espanhola e a chegada de S. Bartolomeu. Na segunda parte, faz uma proposição sobre o que 

seria um bom governo. Filho da elite local, intérprete indígena, introduziu na obra de aproximadamente 1000 páginas 

cerca de dez línguas nativas, ilustrações representando as iconografias cristãs e quéchua, além de denunciar práticas 

como castigos e torturas, produzindo uma obra (TOMASEVICIUS, 2012); (LESSA, 2009). Para além do testemunho 

de uma época, o autor sai em defesa da comunidade e carrega para o texto escrito as narrativas de uma sociedade de 

tradição oral.  
14 AYALA, Felipe Guamán Poma de. Nueva Corónica Y Buen Gobierno (1). 1615, p. 3. 



25 

 

 

homens munidos de mosquetes, milhões de vidas tenham sido exterminadas e a desqualificação 

sistemática de saberes, religiosidades, filosofias e todo ecossistema social, político e produtivo 

legítimo tenha ferido profundamente as identidades dos povos originários. Esse processo produziu 

novas formas de opressão e desqualificação na própria comunidade, cruzamentos e intersecções 

das opressões originais, que precisam ser desveladas a partir daquilo que se manteve vivo e 

evoluindo ao longo das gerações, no resgate do significado dessas ancestralidades apagadas. O 

“cogito” cartesiano “penso, logo existo”, que valida a ideia de conhecimento universal anunciado 

pelo homem europeu, é resultante da dominação e desumanização dos povos indígenas e africanos 

(BERNARDINO-COSTA et al., 2018, p. 9), e é a partir dessa condição que os pensadores da 

decolonialidade convocam os pensadores afrodiaspóricos, no movimento de valorização e 

reconhecimento de seus corpos e saberes.  

 



26 

 

 

 3. CONSIDERAÇÕES TEÓRICAS 

 

Pode parecer paradoxal a reunião de uma proposta vinda dos estudos decoloniais com o 

FeminismoComunitário de Abya Yala, e espero que o decorrer do trabalho possa justificar a 

adoção dessa perspectiva. O FeminismoComunitário de Abya Yala é crítico ao pensamento 

decolonial – dado que o percebe atrelado à construção do pensamento moderno/colonial, ainda 

que por oposição – no entanto,  a interculturalidade crítica constrói reflexões sobre políticas 

públicas, sobre os conceitos de multiculturalidade e interculturalidade vigentes e sobre o modo de 

enxergar a integração das chamadas “minorias” na América Latina que somam novos 

questionamentos àqueles propostos por autores que nos guiam na construção do pensar 

educomunicativo. Acredito que essas duas perspectivas caminham juntas e dialogam ao longo de 

seus processos de construção. Passamos também brevemente pela pedagogia de re-existência, de 

Achinte (2006; 2013; 2014), que também se insere no grupo das pedagogias decoloniais, de uma 

beleza que não pode ser ignorada. 

Esse caminho nos convida a olhar para expressões amplamente aceitas e empregadas, frutos 

da naturalização do olhar eurocêntrico para as chamadas periferias. Apenas nesse último parágrafo, 

identificamos dois termos que não cabem nesse modo de olhar para o mundo global: “minoria” e 

“América Latina” – já que, parafraseando Julieta Paredes (2014, 2019; 2020), a Abya Yala foi 

rebatizada em homenagem a Américo Vespúcio e aos povos latinos, que não guardam relação 

histórico-cultural com povos originários. O mesmo se dá, por exemplo, com “Pindorama” e 

“Brasil”, ou ainda, “periferia”, no contexto de sistema-mundo construído na modernidade-

colonialidade. 

Apresento as observações de Julieta Paredes, orientadora não só do grupo de mulheres já 

citado, mas grande pensadora crítica do pensamento hegemônico moderno/colonial e presença 

incansável na articulação dos tecidos de resistência feminina de base em toda a América Latina, 

ela mesma uma estudiosa da memória social como instrumento de resistência e ressignificação da 

história, cultura e modos de vida dos povos originários. Trago também um breve relato sobre a 

experiência de Nina Quispe na Bolívia (ALEJO, 2013), um entre tantos exemplos que mostra a 

educação enquanto processo histórico de resistência e ressignificação, como tantas experiências 

brasileiras que conhecemos melhor. Paulo Freire é uma das grandes referências quando se trata de 



27 

 

 

educação, seja para hooks, seja para Walsh, lembrando que o pensamento decolonial mantém laços 

estreitos também com o pensamento afrodiaspórico.   

bell hooks, no livro Ensinando a transgredir, trata de sua experiência como professora na 

academia e aborda a influência de Paulo Freire em sua prática docente, segundo a autora, mentor 

das perspectivas de consciência e engajamento crítico que desenvolveu para utilizar em aula 

(HOOKS, 2013, p. 26). No entanto, marca um distanciamento ao afirmar: “O próprio Freire, não 

só em suas conversas comigo como também em várias obras escritas, sempre reconheceu que se 

situa na posição do homem branco, especialmente aqui nos Estados Unidos.” (HOOKS, 2013, p. 

20). Estende as ressalvas à pedagogia crítica, segundo a autora, ainda um discurso de e para 

brancas(os) que não integra um número significativo de vozes negras ou não brancas, embora 

reconheça a inclusão, por alguns autores, de “um verdadeiro reconhecimento das diferenças” 

(HOOKS, 2013, p. 20). Assinala a dificuldade de se converter teoria em prática, visto que não 

apenas as(os) estudantes, mas também as(os) professoras(es) são chamados, na perspectiva crítica, 

a rever suas próprias posturas e concepções: 

Os indivíduos tinham dificuldade para captar plenamente a noção de que o 

reconhecimento da diferença poderia também exigir de nós a disposição de ver a sala de 

aula mudar de figura, de permitir mudanças nas relações entre os alunos. Muita gente 

entrou em pânico. O que viam à sua frente não era a reconfortante ideia de um “caldeirão” 

de diversidade cultural, de um arco-íris coletivo onde todos estaríamos unidos em nossas 

diferenças, mas sim todos sorrindo amarelo uns para os outros. Era a essência da fantasia 

colonizadora, uma perversão da visão progressista de diversidade cultural (HOOKS, 

2013, p. 46). 

Catherine Walsh (2013, p. 38-42) faz uma longa referência a Freire na introdução do livro 

Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, (re) existir y (re)vivir, onde afirma sua 

importância na fundamentação da leitura crítica do mundo enquanto fazer político-pedagógico. A 

autora analisa o processo de autocrítica e o repensar contínuo realizado por Freire ao longo de suas 

obras. Conjectura sobre a influência de sua experiência em África na incorporação da racialização 

e da colonização em suas reflexões sobre o exercício do poder. Observa que não só o autor cita 

Fanon desde suas primeiras obras, mas chega a entabular um diálogo o autor no livro Pedagogia 

da indignação, ressalvando que o olhar de Fanon está voltado para o problema colonial e a 

desumanização do sujeito negro. 

Walsh lembra que, para Fanon, a experiência de ser negro é uma questão social que 



28 

 

 

transpassa a experiência individual. Cita outros autores decoloniais, como Maldonado-Torres, que 

se refere à postura do autor como “atitude decolonizadora” e “humanismo decolonizador” 

(WALSH, 2013, p. 38-42). Fanon deixa claro que a descolonização requer tanto a consciência 

própria dos povos negros da alienação como a consciência dos brancos de sua cumplicidade no 

sistema moderno-colonial-racial; quer dizer, a aprendizagem e desaprendizagem de todos. No 

entanto, seu projeto é principalmente com os sujeitos que vivem em corpo, alma e mente a 

racialização-desumanização  da diferença e ferida colonial, que dizer, os damnés de la terre ou os 

“condenados da terra” (WALSH, 2013, p. 43).  

Introduzo as reflexões de Martín-Barbero (2002; 2008; 2015) acerca de temporalidades, 

urbanias e cidadanias que dialogam diretamente com as questões da imigração, da comunicação e 

da educação, olhando para a experiência das des-ancoragens na contemporaneidade. O arcabouço 

teórico se completa com uma breve recuperação dos pouco mais de 50 anos de reflexões críticas 

sobre a comunicação de massa e seu papel na difusão e manutenção do ideário moderno/colonial, 

que convergem na construção do pensamento e práxis educomunicativos, nas palavras do 

professor Ismar Soares (2013; 2020), e que, longe de ser um movimento isolado, integra esse 

movimento de pensadores e propõe “a construção de um novo espaço epistemológico que inclui 

os conhecimentos subalternizados e os ocidentais, numa relação tensa, crítica e mais igualitária.” 

(OLIVEIRA; CANDAU, 2010, p. 27). 

 

 

3.1 Modernidade/Colonialidade 

 

Luciana Ballestrin (2013, p. 108), que fala a partir das ciências sociais, explica que a 

supressão da letra “s” marcaria a distinção entre o projeto decolonial do Grupo 

Modernidade/Colonialidade e a ideia histórica de descolonização via libertação nacional durante 

a Guerra Fria. A autora apresenta a trajetória dos pensadores latino-americanos que nasce como 

Grupo Latino-Americano de Estudos Subalternos, inspirado no Grupo de Estudos Subalternos sul-

asiático (leia-se Guha, Spivak, Bhabha, entre outros), no início dos anos 90. Divergências teóricas 

entre os membros encerram o grupo em 1998 e dão origem ao Grupo Modernidade/Colonialidade 

que, segundo a autora, traz em sua genealogia a Teologia da Libertação (desde os anos 60 e 70); a 

teoria da dependência; os debates na América Latina sobre a modernidade e pós-modernidade 



29 

 

 

(anos oitenta), discussões sobre hibridismo na antropologia e comunicação nos estudos culturais 

(anos noventa). Como inspiração, são citadas as teorias críticas europeias e norte-americanas da 

modernidade; o Grupo de Estudos Subalternos; a teoria feminista mexicana; a teoria pós-colonial 

e a filosofia africana (BALLESTRIN, 2013, p. 99).  

Para o pensamento decolonial, a colonialidade, parte constitutiva da modernidade, se dá 

em três dimensões: do poder, do saber e do ser. O grupo adota o conceito de colonialidade do 

poder, desenvolvido por Aníbal Quijano que, segundo o autor, nasce com o colonialismo e persiste 

enraizada na cultura e na estrutura do sistema-mundo capitalista, moderno/colonial:  

A colonialidade é um dos elementos constitutivos e específicos do padrão mundial de 

poder capitalista. Se funda na imposição de uma classificação racial/étnica da população 

do mundo como pedra angular do dito padrão de poder, e opera em cada um dos planos, 

âmbitos e dimensões materiais e subjetivas, da existência cotidiana e da escala social. Se 

origina e mundializa a partir da América (QUIJANO, 2007, p. 93).15 

A colonialidade do saber se traduz na perspectiva e no modo de produzir conhecimento 

eurocentrados, constituídos a partir da secularização burguesa do pensamento europeu: o 

entendimento de que haveria apenas um único paradigma válido: o iluminista. Ballestrin (2013, p. 

100) cita Mingolo, para quem a colonialidade do poder entrelaça os controles da economia, da 

autoridade, da natureza e recursos naturais, do gênero e da sexualidade, da subjetividade e do 

conhecimento. Oliveira e Candau (2010, p. 21), lembram que para o autor, a colonialidade produz 

a geopolítica linguística: “estabeleceram o monopólio linguístico, desprezando as línguas nativas 

e, como consequência, subvertendo ideias, imaginários e as próprias cosmovisões nativas fora da 

Europa.”. Mignolo desenvolve também outro conceito chave, a diferença colonial, e propõe o 

horizonte epistemológico transmoderno, diálogo entre: as epistemologias e subjetividades 

produzidas pela modernidade/colonialidade e as epistemologias/subjetividades produzidas nas 

margens, na experiência da colonialidade:  

 

Outro conceito central, introduzido por Mignolo, é a diferença colonial, entendida como 

 
15 No original: La colonialidad es uno de los elementos constitutivos y específicos del patrón mundial de poder 

capitalista. Se funda en la imposición de una clasificación racial/étnica de la población del mundo como piedra 

angular de dicho patrón de poder, y opera en cada uno de los planos, ámbitos y dimensiones, materiales y 

subjetivas, de la existencia cotidiana y a escala social.1 Se origina y mundializa a partir de América. 



30 

 

 

pensar a partir das ruínas, das experiências e das margens criadas pela colonialidade do 

poder na estruturação do mundo moderno/colonial, como forma não de restituir 

conhecimento, mas de reconhecer conhecimentos “outros” em um horizonte 

epistemológico transmoderno, ou seja, construído a partir de formas de ser, pensar e 

conhecer diferentes da modernidade europeia, porém em diálogo com esta (OLIVEIRA; 

CANDAU, 2010, p. 23). 

A diferença colonial expressa, portanto, o reordenamento da geopolítica do conhecimento 

tanto na crítica à subalternização de conhecimentos outros, quanto na emergência de uma nova 

epistemologia, construída na intersecção entre o pensamento hegemônico e as epistemologias 

interditas. Segundo Oliveira e Candau (2010, p. 26) não se trata de erradicar as relações de poder 

constituídas, mas de um “posicionamento crítico de fronteira” para transformação ou reconstrução 

dessas relações, visibilizando outras formas de pensar, saber e ser a partir de “outras comunidades 

interpretativas.”. Ainda nesse sentido, lembramos que para Quijano (2007, p. 94), o eurocentrismo 

não é apenas a perspectiva europeia ou dos detentores do controle capitalista mundial, mas de todo 

o conjunto daqueles que foram educados sob sua hegemonia, tendo naturalizado esse padrão de 

poder. O fim do colonialismo, portanto, não significou o fim da colonialidade, a revisão nas 

construções das subjetividades e da ocidentalização dos imaginários e epistemologias: 

Assim, a colonialidade do poder reprime os modos de produção de conhecimento, os 

saberes, o mundo simbólico, as imagens do colonizado e impõe novos. Opera-se, então, 

a naturalização do imaginário do invasor europeu, a subalternização epistêmica do outro 

não-europeu e a própria negação e o esquecimento de processos históricos não-europeus. 

Essa operação se realizou de várias formas, como a sedução pela cultura colonialista, o 

fetichismo cultural que o europeu cria em torno de sua cultura, estimulando forte 

aspiração à cultura europeia por parte dos sujeitos subalternizados. Portanto, o 

eurocentrismo não é a perspectiva cognitiva somente dos europeus, mas torna-se também 

do conjunto daqueles educados sob sua hegemonia (OLIVEIRA; CANDAU, 2010, p. 19). 

Para Maldonado-Torres (2016, p. 84) o principal problema criado pela Modernidade é a 

indiferença do Ser e da tecnologia no mundo moderno em relação à contribuição do “não ser”. O 

autor afirma que, na colonização das Américas, a fusão das visões teológico-escolástica e secular 

do mundo teve como resultado a divisão ontológica do ser e a construção de um imaginário 

civilizatório hierarquizante: “a Modernidade mesma produz o ‘fato da colonialidade’ ou 

desumanização moderno-colonial” (MALDONADO-TORRES, 2016, p. 83). Criaram-se 

categorias de humanos e sociedades nas quais, usando o homem moderno europeu e sua noção de 

civilização como régua, classificam-se todos os outros seres e seus saberes. 



31 

 

 

 

Figura 3 – Criolos e criolas16 

 

Fonte: Nueva Corónica Y Buen Gobierno17  

 

Na introdução do livro Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico, Bernardino-Costa, 

Maldonado-Torres e Grosfoguel (2018) apontam a necessidade de se olhar para as tradições de 

resistência das populações negras afrodiaspóricas, indígenas e os “condenados da terra” (Fanon, 

1968), dado que o racismo estrutura o sistema-mundo político colonial e organiza as hierarquias 

epistêmicas, sexuais, de gênero, religiosas e a divisão do trabalho (BERNARDINO-COSTA et al., 

2018, p. 6) negando a possibilidade de produção de conhecimento fora desse enquadramento, e 

citam especificamente a população negra brasileira.   

Eu confesso a vocês, esse negócio de fazer um discurso lindo, um discurso de amor, de 

amorosidade cristã, e no dia seguinte considerar o indígena um ser ontologicamente 

inferior, vá para o inferno! Não tem sentido! Eu tenho a impressão de que isso é muito 

importante para a gente (FREIRE, 2013, p. 41). 

 
16 Criollos e criollas eram os europeus nascidos na América espanhola, que na hierarquia social se colocavam entre 

os europeus e os povos originários. A figura ilustra o “fato da colonialidade”, com os personagens retratados com 

indumentárias e instrumentos da corte europeia. 
17 AYALA, Felipe Guamán Poma de. Nueva Corónica Y Buen Gobierno (2). 1615, p. 251.  



32 

 

 

Os subcapítulos seguintes trazem um apanhado geral das reflexões que permeiam a 

desconstrução desse conhecimento, que se ergue sobre a premissa de uma universalidade abstrata 

e homogeneizante, ignorando possibilidades outras que o conhecimento cartesiano estabelecido na 

hierarquia da cor e da localização geográfica dos corpos. Esse exercício reflexivo, no entanto, 

carrega a incerteza já anunciada na introdução desse trabalho – na voz de bell hooks – sobre o 

quanto este debate intelectual nos insere na realidade, de fato. 

 

Figura 4 – Espanhóis cristãos de Castela18 

 

Fonte: Nueva Corónica Y Buen Gobierno19  

 

Oliveira e Candau, pesquisadores que analisam “a problemática da educação intercultural 

no contexto latino-americano” (OLIVEIRA; CANDAU, 2010, p. 15), citam Walsh, que dirige sua 

crítica à América Latina em geral, quando aponta que a perspectiva decolonial não se traduz na 

“mera inclusão de novos temas nos currículos ou nas metodologias pedagógicas, mas se situa na 

 
18 O desenho retrata um casal de espanhóis de Castela. Comparando o retrato com a figura anterior, que mostra um 

casal criollo, não se pode deixar de reparar nas diferenças marcantes entre as vestimentas repletas de bordados, 

botões e detalhes, nos terços que carregam nas mãos, nos adornos de cabeça, marcando a distinção entre o europeu 

genuíno e aqueles que, embora descendentes, são filhos da terra colonizada. 
19 AYALA, Felipe Guamán Poma de. Nueva Corónica Y Buen Gobierno (2). 1615, p. 415. 



33 

 

 

perspectiva da transformação estrutural e sócio-histórica” (idem, 2010, p. 27). Não se trata, 

portanto, de incorporar demandas e discursos subalternizados no padrão epistêmico eurocêntrico 

colonial (idem, 2010, p. 28), mas de uma nova lógica epistêmica em que as diversas epistemologias 

se relacionem horizontalmente. Essa mesma crítica é dirigida por Bernardino Costa, Maldonado-

Torres e Grosfoguel às abordagens brasileiras – em que pese a generalidade – e olham para o 

descolamento academia/realidade sócio-política-cultural que a Educomunicação luta para superar. 

O descolamento do projeto decolonial da luta política das populações negras, caso se 

concretizasse, seria uma traição à própria decolonialidade. Esse é um risco que 

visualizamos quando diversos acadêmicos brasileiros começam a utilizar o título 

decolonialidade nos seus trabalhos acadêmicos e, no entanto, não citam qualquer autor 

negro ou indígena, ou sequer têm qualquer relação como os movimentos sociais, 

limitando-se a dialogar com os membros da rede de investigação 

modernidade/colonialidade e com outros teóricos latino-americanos que falam a partir de 

uma perspectiva da população branca. Em outras palavras, a decolonialidade se torna mais 

uma moda acadêmica e menos um projeto de intervenção sobre a realidade. Nem tudo 

que brilha é ouro, por isso há necessidade de se ter clareza sobre o que está em jogo para 

ir além dos rótulos (BERNARDINO-COSTA, MALDONADO-TORRES, 

GROSFOGUEL, 2018, p. 7). 

 

3.2 Pedagogias decoloniais 

 

Quanto Catherine Walsh (2013) fala em pedagogias, não está falando no sentido 

instrumental do ensinar enquanto transmissão de saber na escola formal. Cita Paulo Freire, Franz 

Fanon e Jacqui Alexander, entre outros, para propor pedagogias críticas ao pensamento moderno-

colonial e aos sistemas de subordinação e opressão que o constituem. Pedagogias que se 

entretecem e se constroem na resistência, convocando conhecimentos subordinados, ancorados na 

memória coletiva que povos indígenas e afrodescendentes vêm mantendo como parte de sua 

“existência digna, complementar e relacional de seres” (WALSH, 2013, p. 26), abraçando a 

pluralidade dos modos de viver e saber. Pedagogias que, para além da construção de caminhos 

para uma leitura crítica do mundo, estão intimamente ligadas à descolonização, o desaprender de 

todo o imposto pela colonização para a construção de um novo humano, num projeto coletivo. Não 

se trata, segundo a autora, de um novo campo de estudos ou paradigma crítico:  

Assim se pode entender o pedagógico e o decolonial, de um lado – e retomando e 



34 

 

 

parafraseando Alexander (2005) – como metodologias organizacionais, analíticas e 

psíquicas que orientam rupturas, transgressões, deslocamentos e inversões dos conceitos 

e práticas impostas e herdadas. E por outro lado, como componente central e constitutivo 

do decolonial mesmo, seu condutor: o que cede e impulsiona os processos de 

desengajamento e desapego, e o que conduz a situações de de(s)colonização (WALSH, 

2013, p. 64).20 

A partir de conceitos já comentados: a colonialidade do poder de Anibal Quijano, que 

associa a construção da ideia de raça à hierarquia dos papéis e lugares no sistema global de 

trabalho; da colonialidade do saber, perspectiva eurocêntrica e hegemônica do conhecimento; e da 

colonialidade do ser, citando Maldonado-Torres, que olha para a desumanização racial produzida 

pela modernidade, Walsh propõe a colonialidade cosmogônica: olha para binariedade cartesiana 

que, ao inserir as relações espirituais e sagradas das comunidades indígenas e afrodescendentes 

nas categorizações construídas na modernidade – homem/natureza, emoção/razão, corpo/espírito 

– mina as cosmovisões, filosofias, religiosidades, princípios e sistemas de vida, ou seja, sua 

continuidade civilizatória. Essa matriz da colonialidade, que circunscreve as quatro dimensões 

(poder, ser, saber e cosmogonia), tem como elementos constitutivos e fundantes das relações de 

dominação a raça, o racismo e a racialização, para além das relações culturais ou de classe 

(WALSH, 2009, p. 4).  

Walsh prossegue argumentando que o discurso neoliberal utiliza-se de uma suposta 

proposta multiculturalista que reacomoda os projetos do capitalismo global num processo de re-

colonialidade (2009, p. 4) e reconstrói as relações entre Estado e sociedade reduzindo conflitos 

étnicos e incrementando a eficiência econômica da ação estatal em âmbito global (WALSH, 2009, 

p. 7). Em texto de 2010, Interculturalidad crítica e educación intercultural, a autora identifica três 

abordagens distintas para o termo intercultural: “interculturalidade relacional”, “funcional” e 

“crítica”. A primeira faz referência ao contato e intercâmbio entre culturas, sem que entre na 

equação relações de des/igualdade. Nas Américas, por exemplo, a perspectiva da 

“interculturalidade relacional” se dá na convivência que se construiu historicamente e não 

considera contextos de poder, dominação ou colonialidade.  

Ao tratar da perspectiva da “interculturalidade funcional”, remete a Fidel Tubino, para 

 
20 No original: Así se puede entender lo pedagógico de lo decolonial, por uma parte —y retomando y parafraseando 

a Alexander (2005)—, como metodologias organizacionales, analíticas y psíquicas que orientan rupturas, 

transgresiones, desplazamientos e inversiones de los conceptos y prácticas impuestas y heredadas. Y por el otro lado, 

como el componente céntrico y constitutivo de lo decolonial mismo, su conductor; lo que da camino y empuje a los 

procesos de desenganche y desprendimiento, y lo que conduce a situaciones de de(s)colonización.   



35 

 

 

quem a perspectiva reconhece as diversidades e diferenças culturais, promovendo o diálogo, a 

convivência e a tolerância para integrá-las na estrutura social vigente (WALSH, 2010, p. 77) sem, 

no entanto, passar por discussões sobre as assimetrias sociais e ignorando os dispositivos e padrões 

do poder institucional-estrutural que mantém as desigualdades (WALSH, 2009, p. 9). Cita Zizek, 

para quem a lógica multicultural enquanto incorpora as diferenças, neutraliza-as e esvazia-as de 

sentido, convertendo-se em estratégia de dominação.  

Neste sentido, o reconhecimento e respeito a diversidade cultural se convertem em uma 

nova estratégia de dominação que ofusca e mantém a diferença colonial através da 

retórica discursiva do multiculturalismo e sua ferramenta conceitual da interculturalidade 

“funcional” entendida de maneira integracionista. Esta retórica e ferramenta não apontam 

a criação de sociedades mais equitativas e igualitárias mas ao controle do conflito étnico 

e a conservação da estabilidade social objetivando impulsionar os imperativos 

econômicos do modelo (neoliberal) de acumulação capitalista, agora fazendo “incluir” os 

grupos historicamente excluídos em seu interior (WALSH, 2009, p. 4).21 

A “interculturalidade crítica” – que no texto de 2010 já citado, a autora afirma ser um 

projeto a se construir – deve ser entendida como projeto político, social epistêmico e ético que, por 

meios não violentos, propõe a redução das assimetrias sociais (WALSH, 2009, p. 8). Tem sua 

origem nos movimentos sociais de base, como discurso político, reivindicativo e parte da história 

daqueles que sofrem uma história de submissão e subalternização em busca de alternativas à 

globalização neoliberal e à racionalidade ocidental (WALSH, 2009, p. 9). Segundo a autora – 

lembrando que, embora a discussão não esteja contida geograficamente, fala a partir do contexto 

equatoriano – trata-se de um processo que vai além do que se apregoa como educação intercultural, 

intercultural bilíngue ou filosofia intercultural na medida em que questiona ausências de saberes, 

tempos e diferenças (WALSH, 2009, p. 11) e caminha em direção a construção de novos marcos 

epistemológicos.  

Mas este caminho não se limita às esferas políticas, sociais e culturais; também cruza as 

do saber e ser. Ou seja, se preocupa também por/com a exclusão, negação e 

 
21 No original: En este sentido, el reconocimiento y respeto a la diversidade cultural se convierten en una nueva 

estrategia de dominación que ofusca y mantiene a la vez la diferencia colonial a través de la retórica discursiva del 

multiculturalismo y su herramienta conceptual de la interculturalidad “funcional” entendida de manera 

integracionista. Esta retórica y herramienta no apuntan la creación de sociedades más equitativas e igualitarias sino 

al control del conflicto étnico y la conservación de la estabilidad social con el fin de impulsar los imperativos 

económicos del modelo (neoliberal) de acumulación capitalista, ahora haciendo “incluir” los grupos históricamente 

excluidos a su interior. 



36 

 

 

subalternização ontológica e epistêmico-cognitiva dos grupos e sujeitos racializados; 

pelas práticas – desumanização e de subordinação de conhecimentos – que privilegiam 

alguns sobre outros, “naturalizando” a diferença e ocultando as desigualdades que se 

estruturam e se mantêm em seu interior. Mas e adicionalmente, se preocupa com os seres 

e saberes de resistência, insurgência e oposição que persistem apesar da desumanização 

e subordinação (WALSH, 2009, p. 11).22 

Walsh (2009, p. 25) propõe uma pedagogia fundamentada na humanização e na 

descolonização, ou seja, no re-existir e no re-viver enquanto processos de re-criação, pedagogias 

que apontam e cruzam duas vertentes conceituais. A primeira, citando Fanon, pedagogias que, 

estimulando a autoconsciência, induzam à ação em direção à consciência, à humanização 

individual e coletiva e à libertação; que permitam pensar a partir da condição ontológico-

existencial-racializada dos colonizados, atravessadas pelo campo cosmogônico-territorial-mágico-

espiritual. A segunda vertente, são as pedagogias relacionais, que se constroem em relação a outros 

setores da população, assumindo a responsabilidade pela criação e exercício de um projeto político, 

social, epistêmico e ético da interculturalidade. Catherine Walsh23 problematiza:  

Considerar esse trabalho político-pedagógico e pedagógico político no contexto atual 

latino-americano é, talvez, mais complexo hoje, tanto pelo  reconhecimento e a inclusão 

dos “oprimidos” e “condenados” nas instituições e os discursos públicos, oficiais, 

neoliberais e transnacionalizados – dando a impressão de que o problema está dissolvido 

– como pelas lutas que os movimentos indígenas e afrodescendentes estão conseguindo 

avançar na construção de sociedades, Estado e humanidade radicalmente distintos, mas 

diante do racismo dissimulado e estratégias opostas – cada vez mais sofisticadas – de 

contínua manipulação, cooptação e subversão. (WALSH, 2009, p. 1).24 

Achinte (2013) olha para a questão da dimensão temporal imposta pelo ocidente europeu 

 
22 No original: Pero tal camino no se limita a las esferas políticas, sociales, y culturales; también se cruce a las del 

saber y ser. Es decir, se preocupe también por/con la exclusión, negación y subalternización ontológica y epistémico-

cognitiva de los grupos y sujetos racializados; por las prácticas -de deshumanización y de subordinación de 

conocimientos- que privilegian algunos sobre otros, “naturalizando” la diferencia y ocultando las desigualdades que 

se estructuran y se mantienen a su interior. Pero y adicionalmente, se preocupe con los seres y saberes de resistencia, 

insurgencia y oposición, los que persistan a pesar de la deshumanización y subordinación. 
23 Catherine Walsh é professora e diretora do doutorado em Estudos Culturais da América Latina na Universidade 

Andina Simón Bolívar, sede do Equador, onde também dirige a Oficina Intercultural e a Cátedra de Estudos da 

Diáspora Afro-Andina. Fala a partir do contexto equatoriano.  
24 No original: Considerar este trabajo político-pedagógico y pedagógico-político en el contexto actual 

latinoamericano es, tal vez, más complejo hoy, tanto por el reconocimiento y la inclusión de los “oprimidos” y 

“condenados”4 em las instituciones y el discurso públicos, oficiales, neoliberales y transnacionalizados – dando la 

impresión que el “problema” está disuelto-, como por las luchas que los movimientos indígenas y afrodescendientes 

están logrando avanzar en la construcción de sociedades, Estados y humanidad radicalmente distintos, pero ante 

racismos solapados y estrategias opositadas -cada vez más sofisticadas- de continua manipulación, cooptación y 

subversión. 



37 

 

 

aos territórios invadidos: uma concepção civilizatória construída sobre um “antes” – onde os não 

brancos, primitivos selvagens foram congelados – e um “depois”, pertencente aos conquistadores. 

As bases sobre as quais se assentavam as sociedades pré-hispânicas foram substituídas pelas 

lógicas da modernidade colonial, configurando um sistema de representação que tinha na cor da 

pele sua escala hierárquica: o autor fala em “cromática do poder” e lembra que esse processo é 

denominado “branqueamento” por Fanon, onde o ideal a ser atingido é estar o mais próximo 

possível do branco, do “puro”, do “imaculado”: 

Assim as coisas, tempo e re-presentação se configuraram para formar uma potente 

equação quase indissolúvel: o pré (anterior a) e o epidérmico cromatizado (índio, negro, 

cafuso, mulato). O pré-moderno ficou caracterizado por todo não branco, periférico na 

paleta da hierarquização cujo centro foi reservado para a pureza de sangue que precisava 

de limpeza de qualquer traço de índio ou negro. A luz do não branco iluminou as trevas 

dessas outras cores bastardas, sujas, mescladas com os que estavam manchados estes 

seres depreciáveis mas úteis para o sistema produtivo de exploração imposto (ACHINTE, 

2013, p. 444).25 

O autor prossegue afirmando que as sociedades ditas pluriétnicas e multiculturais se 

acomodaram então, pela cartilha moderno/colonial, em uma geografia física-territorial onde se dá 

a dominação e em uma temporalidade excludente. O sistema simbólico de representações, e dentro 

dele o campo das artes, também se submetem à régua eurocêntrica, confinando a produção não 

branca no território do exótico, do folclórico. Sociedades com duas faces: de um lado, o 

reconhecimento, que sustenta a narrativa democrática e de outro, a rejeição, quando a diversidade 

étnica se configura barreira (ACHINTE, 2013, p. 445).  

Achinte lembra Adorno e Horkheimer – para quem o projeto iluminista, na tentativa de 

eliminar os mitos, criou o mito da racionalidade. A sensação de segurança enraizada na 

racionalidade colonizou nossa cotidianidade e os sistemas educativos e, somada à ideia de êxito, 

sustentam a fantasia de estabilidade nos vários campos da existência dos sujeitos. Fomos 

colonizados pelas narrativas da precisão, da linearidade, do desenvolvimento sequencial. É nesse 

contexto que o autor propõe o ato criador enquanto pedagogia da existência:   

 
25 No original: Así las cosas, tiempo y re-presentación se conjugaron para formar una potente ecuación casi 

indisoluble: lo pre (anterior a) y lo epidérmico cromatizado (indio, negro, zambo, mulato). Lo pre-moderno quedó 

caracterizado por todo lo no blanco, periférico en la paleta de la jerarquización cuyo centro fue reservado para la 

pureza de sangre que precisaba de limpieza de cualquier traza de indio o de negro. La luz de lo blanco iluminó las 

tinieblas de esos otros colores bastardos, sucios, mezclados con los que estaban embadurnados estos seres 

despreciables pero útiles para el sistema productivo de explotación impuesto. 



38 

 

 

O ato criador é pedagogia da existência, na medida em que deve desatar os nós que a 

narrativa ocidental imprimiu em cada um e cada uma de nós, e talvez reproduzamos com 

a inconsciência de não saber que quando na escola, no lar, ou qualquer outro espaço 

sociocultural, advogamos pela certeza, não estamos mais que construindo medos que nos 

prendem na maravilhosa jaula de suas próprias imagens fantasmais. Enfrentar os medos 

é trabalhar o lado oculto da presunção de estabilidade e equilíbrio, é adentrarmos as águas 

tormentosas da autonegação que impôs o discurso da lógica, que nos privou da 

experiência de vida (ACHINTE, 2013, p. 450).26 

Achinte (2013, p. 451) prossegue, afirmando que a colonialidade do ser nos fez depositários 

da hegemonia de outros, que fizeram do nós sua “outridade”. Entende a decolonialidade como 

processo que nos permite reconhecer outras histórias, trajetórias e formas de estar no mundo, 

resgatando a humanidade daqueles que a tiveram usurpada pelo projeto moderno/colonial.  

 

 

3.3 Pedagogia feministas latino-americanas 

 

Espinosa et al. 27 pontuam que em Abya Yala são múltiplas as experiências pedagógicas 

feministas e experiências de educação popular. Explicam que o conceito de colonialidade de 

gênero – a negação da humanidade das mulheres não brancas, indígenas e afro-diaspóricas e a 

dupla exploração colonial/patriarcal– é seminal para o feminismo de(s)colonial, que propõe uma 

transformação radical nas relações sociais que oprimem as mulheres racializadas (2013, p. 405) 

através do diálogo, do intercâmbio e da produção de saberes: “Essa produção de conhecimento 

requer pedagogias que contribuam para que o pensar como comunidade, como processo, impacte 

na cotidianidade.”28 (ESPINOSA et al., 2013, p. 407). 

Segundo as autoras, as pedagogias de(s)coloniais, partindo de contextos específicos, de 

realidades concretas, olham para as opressões com uma lente mais ampla: para a negação da 

 
26 No original: El acto creador es pedagogía de la existencia, en tanto y en cuanto debe desatar los nudos que la 

narrativa occidental afincó en cada uno y cada una de nosotros/nosotras, y quizá reproducimos con la inconciencia 

de no saber que cuando en la escuela, el hogar o cualesquiera otro espacio sociocultural abogamos por la certeza, 

no estamos más que construyendo miedos que nos atrapan en la maravillosa jaula de sus propias imágenes 

fantasmales. Enfrentar los miedos es trabajar del lado oculto de la presunción de estabilidad y equilibrio, es 

adentrarnos em las aguas tormentosas de la auto-negación que impuso el discurso de la lógica, que nos privó de la 

experiencia de vida. 
27 Espinosa et al. usam a expressão descolonial, que tomei a liberdade de colocar entre parêntese pela coerência do 

texto.  
28 No original: Esa producción de conocimiento requiere entonces pedagogías que contribuyan a que el pensarse 

como comunidad, como proceso, impacte en la cotidianeidad. 



39 

 

 

participação das mulheres racializadas tanto na organização da produção da vida quanto do saber-

poder e trazem, como constante, a produção do conhecimento articulando teoria e práxis. Buscam 

aquilo que existindo não foi enunciado – ou ainda, foi silenciado – na produção de conhecimento 

comunitário e organizativo, ancorado na cotidianidade de cada uma dessas comunidades, em 

experiências locais e regionais para além de fronteiras políticas.  

Espinosa et al. (2013, p. 418) anunciam as pedagogias de(s)coloniais em sintonia com a 

pedagogia da libertação de Paulo Freire, na crítica das verdades impostas à revelia dos saberes 

genuínos das comunidades, no desenvolvimento da capacidade de (re) pensar e questionar o 

mundo, na construção de novos pontos de vista. Nesse contexto, opõe-se ao feminismo 

hegemônico,  pensado a partir das construções racistas e classistas do pensamento ocidental. 

Articulam-se ao redor da memória estendida (longa) na compreensão das problemáticas atuais e 

da intersecção de formas de dominação presentes. Buscam a construção coletiva, em diálogo com 

outros movimentos e atores sociais. Apresentam uma lista de intenções: 

 

- a aliança dentro e entre comunidades, 

- possibilitar o diálogo não obscurecido pela colonialidade de gênero, de poder, de ser, de 

saber; 

- criar formas de sermos humanos e onde não haja lugar para a classificação social, a 

hierarquia e a subordinação não façam sentido,  

- reconhecer e recuperar os saberes ancestrais acumulados desde gerações, 

- (re) criar saberes a partir da revisão daqueles que não honram o “bem viver”,  

- desvelar e recriar as formas de resistência histórica e cotidiana das mulheres e integrantes 

da comunidade.  

 

Julieta Paredes (2014) fala em descolonialidade, no sentido de um posicionamento que 

resgata um pensamento pré-existente à colonização, um pensamento que não se coloca “em 

relação” ao pensamento eurocêntrico. Explica que a decolonialidade mantém o olhar da 

modernidade sobre aqueles denominados indígenas: em entrevista dada a Spyer, Malheiros e Ortiz, 

reconhece a importância da conceituação de Quijano, mas entende que essa disputa passa por uma 

substituição de poder, portanto a agenda permanece dada nos termos do colonizador. O 

FeminismoComunitário de Abya Yala olha para o momento pré-colonial, para o resgate dos 



40 

 

 

pensamentos dos povos originários que não se relacionavam em absoluto com os pensamentos 

europeus, mas eram, sim, contemporâneos e paralelos. Nessa perspectiva, não existe sentido em 

se definir o movimento como antipatriarcal, anticolonial ou anticapitalista, já que não são 

referência para esse modo de ser e saber. Os termos feminismo, patriarcado e gênero são adotados 

como estratégia política, porém reconceituados, “inspirados nos nossos irmãos que são parte de 

nossas comunidades e povos, mas desde os nossos corpos de mulheres” (PAREDES, 2019b, p. 

29). É uma outra maneira de entender, organizar a sociedade, viver a vida (PAREDES, 2014, p. 

86). Para a autora, a Europa foi responsável por se apropriar e significar a palavra “modernidade”, 

como um suposto “melhor” estágio de toda a humanidade, considerando o tempo histórico da 

existência como uma linha delimitadora em que a Europa deixa para trás todos os povos e se 

assume como vanguarda “avançada”.  

Queremos questionar esse suposto estágio superior euro-ocidental – não é verdade, 

porque em Kollasuyo, que era a região que hoje é a Bolívia, em 1492, quando esse evento 

colonizador ocorre, por exemplo, a distribuição administrativa respondia ao poder do 

Inca, mas também havia autonomia nos territórios dominados e governados pelas 

autoridades locais, onde havia controle da fome e da saúde pública. Por outro lado, 

mulheres, nossas avós, participavam da vida política e das campanhas militares 

autonomamente, enquanto que na Europa essa participação não existia. Todas as mulheres 

no Kollasuyu possuíam terras, meio tupu ao nascer até morrerem. Se olharmos para a 

Europa, as mulheres não tinham terra e não participavam autonomamente nem da vida 

política, nem da militar. Então, quem estava na vanguarda em termos de direitos em 1492? 

(PAREDES, 2019a, p. 81). 

É nesse contexto que se encontra o ativismo de Paredes, que atua na pedagogia do 

cotidiano, na formação de consciência crítica, na atenção para a linguagem enquanto elemento 

simbólico e ideológico: por que chamar América a um território já nomeado pelos povos 

originários – seja Abya Yala, seja Pindorama? Por que nos chamarmos latinos? Por que 

“descobertos”? Por que devemos nos render ao feminismo branco-ocidental, se as mulheres de 

Abya Yala eram sujeitos de direito enquanto as mulheres ocidentais não tinham direito algum até 

a história recente? E podemos completar esse raciocínio indefinidamente: se o mito de criação de 

Abya Yala conta com quatro homens e quatro mulheres, pares complementares, enquanto o 

ocidente judaico-cristão traz Adão e à mulher cabe o papel de lasciva, pecadora, culpada pela 

expulsão do Paraíso? Se o mito da fundação de Roma traz meninos gêmeos e o papel feminino é 

de uma loba, cuja função é mantê-los vivos e alimentados? Paredes também comenta: eles têm 



41 

 

 

filosofia, nós cosmovisões. Eles têm arte, nós o artesanato e o folclore...  

 

3.4 Uma experiência pedagógica na Bolívia: Nina Quispe 

Aprendemos desde cedo que nossa devoção ao estudo, à vida do intelecto, era um ato 

contra-hegemônico, um modo fundamental de resistir a todas as estratégias brancas de 

colonização racista. Embora não definissem nem formulassem essas práticas em termos 

teóricos, minhas professoras praticavam uma pedagogia revolucionária de resistência, 

uma pedagogia profundamente anti-colonial (HOOKS, 2013, p. 10). 

O sociólogo e antropólogo aimara, Esteban Ticona Alejo, olha para as contribuições dos 

campesinos e indígenas nas práticas anticoloniais, experiências de resistências epistemológicas e 

ontológicas que conformam a história boliviana – ainda que atravessadas muitas vezes pela 

colonialidade – como o legado de Eduardo Nina Quispe e sua concepção para educação e políticas 

indígenas entre as décadas de 1920 e 1930. O autor (ALEJO, 2013) nos conta que Nina Quispe, 

aimara, nasceu em um ayllu, Chi’wu ou Chivo, em 1882, em um momento histórico contraditório, 

no qual as expropriações de terra e expulsão dos índios pela oligarquia rural e mineradora eram 

práticas correntes, assim como a missão civilizadora e evangelizadora que procurava fixar o índio 

nos seus territórios de origem, para que não migrassem aos centros urbanos. A migração aimara 

para os arredores de La Paz, fruto das expropriações e expansões, intensificou-se durante as 

décadas de 1910 e 1920, dando origem a organizações indígenas poderosas, a partir de agremiações 

existentes desde tempos coloniais.  

Entre 1910 e 1940, toda uma teorização sobre a educação rural com vistas a “civilizar” os 

índios, através da educação básica e alfabetização, gerou escolas rurais, em distritos próximos a 

La Paz, e escolas “ambulantes”. Entre meados das décadas de 1920 e 1930, Nina Quispe reclama 

o acesso da população indígena – aimaras, qhéchuas, moxenhos, tupi-guaranis e outras etnias – à 

educação com conteúdos programáticos próprios. Entre 1928 e 1930, estabelece a base para o 

“Centro Educativo Kollasuyo”, onde dá início à alfabetização de crianças. O projeto começa em 

sua casa e posteriormente conquista espaço em uma escola oficial. Torna-se mediador entre as 

comunidades indígenas e as instituições oficiais. Como a Sociedade República del Kollasuyo – 

outro nome usado pelo autor – fundada em 1930, existiam outros centros geradores de formação 

indígena, como o centro Educativo de Aborígenes Bartolomé de Las Casas, também criado por 

um movimento indígena, atuante entre 1912 e 1952. 



42 

 

 

 

Figura 6 – Eduardo Leandro Nina Quispe 

 

Fonte: TESEOPRESS29 

 

 A Sociedade era uma instituição comunitária de ayllus e markas (ver p. 14), integrada por 

todos os jilakatas – autoridade máxima – e representantes dos ayllus,  expandia sua influência por 

vários departamentos: Potosí, Oruro, Cochabamba, Chuquisaca, Santa Cruz, Beni y Tarija, além 

de várias províncias de La Paz. O autor prossegue mostrando que a proposta pedagógica de Nina 

Quispe voltava-se para a formação integral e crítica das(os) estudantes, baseada no respeito mútuo 

ao indivíduo, “sem distinção de idade ou posição social” (ALEJO, 2013, p. 341), princípio de sua 

cultura original:  

Esta proposta mostra que Nina Quispe não só estava preocupado com a educação, mas 

também por uma formação integral de seus educandos dentro dos princípios éticos e 

ideológicos de sua cultura. Por isso buscava que seus ensinamentos fossem a tomada de 

consciência do índio em relação a sua realidade de opressão e injustiça. Nesse contexto, 

propunha uma espécie de “educação libertadora”, embora com um conteúdo de 

descolonização (ALEJO, 2013, p. 341).30 

 
29 Disponível em: https://www.teseopress.com/encarnaciones/chapter/la-folklorizacion-disputada-el-proyecto-de-

nacion-de-eduardo-nina-quispe/. Acesso em”25 nov. 2020.  
30 No original: Esta propuesta muestra que Nina Quispe no sólo estaba preocupada por la educación, sino también 

por una formación integral de sus educandos dentro de los principios éticos e ideológicos de su cultura. Por eso 

buscaba que sus enseñanzas sean la toma de conciencia del índio respecto a su realidad de opresión e injusticia. En 

este entendido, planteaba una especie de “educación liberadora”, aunque con un contenido de descolonización. 

https://www.teseopress.com/encarnaciones/chapter/la-folklorizacion-disputada-el-proyecto-de-nacion-de-eduardo-nina-quispe/
https://www.teseopress.com/encarnaciones/chapter/la-folklorizacion-disputada-el-proyecto-de-nacion-de-eduardo-nina-quispe/


43 

 

 

Nina Quispe, como demonstra Alejo, propunha a participação ativa das comunidades 

indígenas no processo educativo, garantindo que os conteúdos oferecidos se mantivessem ligados 

às realidades culturais das diversas etnias, fortalecendo seu poder reivindicatório nos âmbitos 

sociais e territoriais. Opunha-se à exotização do indígena, numa aproximação, aparentemente, com 

as discussões atuais sobre a indústria da folclorização. Organizou em 1930, mesmo ano em que 

funda a Sociedade República del Kollasuyo – que reivindicava como do mesmo nível que as 

instituições republicanas – o Congresso de Indígenas. Nina Quispe é detido durante a guerra do 

Chaco, em uma manobra de silenciamento do movimento indígena. Não foram encontradas 

informações sobre o que se passou depois.  

A experiência foi aqui relatada como exemplo da coesão e resistência indígena que marca 

a identidade boliviana.  

 

 

3.5 “Não existe pedagogia pura”31 

 

Walsh lembra ser Freire quem propõe o ato de educar e educar-se como ato político; a 

responsabilidade do pensamento crítico; a ética enquanto princípio inerente à prática educativa e 

a autocrítica como prática e processo contínuo de reflexão e ação. Destaca sua vivência na África, 

como provável momento em que passa a pensar no poder exercido desde conceitos como raça e 

racialização, na rebeldia como práxis política e pedagógica de existência e resistência (WALSH, 

2009, p.17).  

Em prefácio – escrito em 2002 – ao Pedagogia da Esperança, Leonardo Boff esclarece: 

“É oprimido fundamentalmente porque internalizou dentro de si o opressor que lhe tolhe a voz, a 

palavra, a ação autônoma e a liberdade” (FREIRE, 2011, p. 9). Nesse livro, Freire reafirma a 

necessidade do educador se familiarizar com os saberes dos grupos populares, suas leituras de 

mundo, suas religiosidades e a maneira como constroem e vivem suas resistências. Assinala a 

necessidade da pesquisa epistemológica para entender como grupos populares organizam seu 

saber, dando-lhes o crédito justo. Propõe que o problema fundamental, de natureza política, é 

entender que conteúdos pedagógicos são ideológicos e identificar emissores,  destinatários e sobre 

quem os objetivos a favor e contra se lançam. Não existe neutralidade na educação ou escola fora 

 
31 (FREIRE, 2013, p. 40) 



44 

 

 

das relações de poder, a educação é uma prática política e é a prática quem dá vida ao discurso. 

Prossegue, em outro momento, afirmando que a escola em si não é boa nem ruim, mas reprodutora 

das relações históricas entre a sociedade e a estrutura dominante, que são dialéticas, dinâmicas e 

cuja natureza contraditória abre espaços que podem ser ocupados (FREIRE, 2013, p. 45).  

 

Figura 8 – Capa Manual del idioma general del Perú32 

 

Fonte: Manual del idioma general del Perú: gramática razonada de la lengua quíchua.33 

 

Sem negar a atuação dos especialistas, entende que toda a comunidade envolvida no 

contexto escolar deve contribuir, democratizando o poder de escolha (FREIRE, 2011, p. 153). 

Também não se trata do educador se omitir ou imprimir sua “leitura de mundo”, mas mostrar ao 

aluno que existem outras possibilidades. Freire prossegue, afirmando que o diálogo não reduz e 

não nivela os sujeitos, mas os valoriza enquanto detentores de seus conhecimentos. Entre 

professores e estudantes, o diálogo não os torna iguais, mas marca a posição democrática entre 

 
32 Neste manual o autor aponta a pouca atenção dada à língua quéchua, segundo ele a “mais perfeita, elegante, 

harmoniosa das línguas conhecidas.” (MOSSI apud CORDEIRO, 2014, p.211).  
33 Disponível em: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Manual_del_idioma_general_del_Peru_-

_Miguel_Angel_Bossi. Acesso em: 25 nov. 2020.  

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Manual_del_idioma_general_del_Peru_-_Miguel_Angel_Bossi
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Manual_del_idioma_general_del_Peru_-_Miguel_Angel_Bossi


45 

 

 

eles. Também não se trata, na educação popular, de relegar à formação técnica, mas de combiná-

la com uma educação para compreender criticamente o mundo: 

A verdade porém é outra. Não importa em que sociedade estejamos, em que mundo nos 

encontremos, não é possível formar engenheiros ou pedreiros, físicos ou enfermeiras, 

dentistas ou torneiros, educadores ou mecânicos, agricultores ou filósofos, pecuaristas ou 

biólogos sem uma compreensão de nós mesmos enquanto seres históricos, políticos, 

sociais e culturais, sem uma compreensão de como a sociedade funciona. E isto o 

treinamento apenas técnico não dá (FREIRE, 2011, p. 186). 

Freire, ainda nesse mesmo livro, coloca-se diante da relação colonizador-colonizado: a 

superação da burocracia e da escola colonial, com a “formação de um política cultural que levasse 

a sério a questão das línguas nacionais, chamadas pelos colonizadores de dialetos” (2011, p. 243), 

sem, no entanto, negar o passado colonial e se apropriando de suas positividades. Esse tema é 

abordado também no livro Pedagogia da tolerância, quando diz ser fundamental para o dominador 

destruir a identidade cultural do dominado:  

[...] Na História dele vem a cultura do branco, vem a religião do branco, vem a 

compreensão do mundo branco também; a língua do branco é a única que é língua, porque 

o que os negros falam é dialeto. Língua mesmo só a do colonizador, a do colonizado é 

dialeto, é um negócio ruim, fraco, inferior, pobre, incompetente, não é capaz de expressar 

o mundo, de expressar a beleza, a ciência; isso só se pode fazer na língua do civilizado, 

língua branca que é melhor, mais bonita, porque por trás dessa branquitude tem tanto 

Camões como Beethoven (FREIRE, 2013, p. 29). 

 

3.6 Temporalidades, urbanias e cidadanias em Martín-Barbero 

 

Martín-Barbero afirma que, entre o final do século XVIII e meados do século XX, tanto na 

filosofia quanto nas ciências sociais – no âmbitos dos tempos dos acontecimentos históricos, das 

revoluções, transformações sociais – se observou a hegemonia da percepção do tempo sobre a 

percepção do espaço, que perde sua densidade quando a experiência de estar no mundo deixa de 

ser linear para se transformar na experiência de deslocamento entre os pontos de uma rede formada 

por fios de meadas que se entrelaçam (MARTÍN-BARBERO, 2008, p. 98). O olhar iluminista 

substitui o olhar romântico – que propunha o resgate do passado – e volta-se para o futuro, fazendo 

da novidade a única fonte cultural legítima: a representação do progresso da raça humana é 



46 

 

 

inseparável da representação do progresso ao longo de um tempo homogêneo e vazio. A renovação 

incessante é necessária à sobrevivência do sistema, convertendo o progresso em rotina e esse 

progresso vazio se confunde com a mudança aparente que as imagens produzem, o que leva G. 

Vattimo a afirmar que: “o sentido em que se move a tecnologia já não é tanto o domínio da natureza 

pelas máquinas, mas o desenvolvimento específico da informação e a comunicação do mundo 

como imagem.” (MARTÍN-BARBERO, 2008, p. 100).34 

Segundo o autor, a contemporaneidade, fabricada em grande parte pelos meios de 

comunicação, desbota as cores do passado, destituindo-o de suas complexidades e ambiguidades, 

tornando-o conectável a qualquer outro ponto tão efêmero e ressignificável quanto. Converte o 

acontecimento em sua imagem, comprimindo o presente no instante. Referindo-se à televisão, 

observa que  fluxo contínuo de imagens descontínuas e fragmentadas permitem que textos distintos 

se integrem nas grades de programação, produzindo a dissolução dos gêneros e o efêmero é 

convertido em proposta estética. Enquanto no racionalismo da ilustração as relações são de 

oposição, na episteme contemporânea as relações são de interação e se desenrolam em interfaces 

que possibilitam a construção de novas arquiteturas e saberes. A relação homem / computador se 

converte em uma nova figura da razão e uma nova corporeidade. A mediação tecnológica torna-

se estrutural (MARTÍN-BARBERO, 2008, p. 101). 

Martín-Barbero nos introduz no debate sobre a experiência contemporânea dos “des-

locamentos”, fruto da dualidade espaço/território, elencando processos que – como explica – se 

até então orientaram a sociedade moderna, agora nos desorientam. Se a partir do século XVIII, 

através da literatura e das artes, construíram-se as comunidades imaginadas, os lugares de 

pertencimento, as  territorialidades que conformavam a ideia de nação, “essa representação, e seus 

meios, são hoje completamente incapazes de dar conta da dupla des-ancoragem que experimenta 

a nação, tanto em seu espaço como em seu tempo” (2002, p. 267). Na contemporaneidade, a 

unidade nacional se fragmenta nas reivindicações dos diferentes grupos que a compõe e surge o 

território do lugar: a ancoragem se dá na corporeidade do cotidiano, na materialidade da ação e 

na reciprocidade, tecido na proximidade dos parentescos e das vizinhanças (2002, p. 268). 

Classifica quatro espacialidades entre as quais nos deslocamos35:  

 
34 A tradução desse texto de Martín-Barbero por Richard Romancini encontra-se nas referências bibliográficas e o 

trecho entre aspas, na página 210.  
35 (MARTÍN-BARBERO, 2008, p. 209). 



47 

 

 

O espaço habitado, da ligação uterina36 do ser com o espaço íntimo que o acolheu e  acolhe, 

onde se constitui um corpo consciente, matriz da noção do território que protege e provê esse 

corpo; espaço do ritmo primordial que rege a dança do universo de seus elementos, entre eles, nós 

seres humano. Espaço do cuidar, do prover, do envolver: espaço do feminino, “da mátria”.  

O espaço imaginado, que Barbero identifica como primeiro espaço da identidade moderna, 

o espaço da “nações”, das fronteiras físicas e culturais, das identidades conformadas em 

comunidades; organizadas em Estados e legitimada pelo patrimônio. O espaço do masculino, da 

“pátria”.   

O espaço produzido das tecnologias físicas ou virtuais onde se desenvolvem os meios de e 

para a comunicação. São os caminhos que conectam pontos, sejam eles estradas, atalhos, labirintos 

ou redes virtuais. São as máquinas de guerra, as tecnologias de comunicação, os veículos. É tecido 

nos imaginários. Mobiliza-se nas redes feitas de velocidades em que o tempo 

comprime/desmaterializa os espaços enquanto permitem a interação polissêmica (o autor usa 

“multívoca”) e à distância, que descorporizam os sujeitos. O espaços dos grupos, das comunidades 

que constituem os grupos maiores, Martín-Barbero chama “fratría”.  

O espaço praticado, das urbanias onde se criam diferentes modos de estar juntos, por onde 

passam e se entrecruzam os rejeitados, os excluídos, os interditados, os destituídos, das 

ressignificações, associações de ideias e construções de sentido (palimpsestos e hipertextos). 

Também o espaço das cidadanias, das heterogeneidades, onde as memórias locais e as utopias 

universais se encontram no projeto de formar a cidade; nas reinvenções: o projeto de “fazer 

política” que passa pelos movimentos de representação, participação, autogestão e 

reconhecimento; nas intermidialidades, o projeto de re-criação da cidade nos encontro das 

oralidades, da corporeidades, das literalidades eruditas e visualidades digitais.   

O autor cita texto de Foucault37 e afirma que a maneira como olhamos o espaço, na 

sociedade ocidental tem sua própria história: o espaço medieval era constituído por um conjunto 

hierarquizado de lugares, estáticos, onde cada elemento se encontrava circunscrito: 

sagrado/profano, urbano/rural, terrestre/celeste: o espaço de localização. O estático dá lugar ao 

movimento quando Galileu, no século XVII, concebe o espaço infinito e aberto. Na atualidade, 

 
36 A palavra usada no texto original é “matría”: El espacio habitado o la “matría”.  
37 Conferência proferida em 1967: De espaços outros.  



48 

 

 

prossegue, os espaços são “setorizados”38: sistemas relacionais distribuídos em configurações 

variadas e, nesse contexto, o autor problematiza a setorização humana. Os parâmetros são adotados 

em determinados contextos e com determinados objetivos: “De fato, ocorreu uma certa 

dessacralização teórica do espaço (aquela sinalizada pela obra de Galileu), mas talvez não 

tenhamos ainda alcançado uma dessacralização prática do espaço.” (FOUCAULT, 2013, p. 114), 

o que significa que ainda perduram sistemas de oposição: público/privado, lazer/trabalho/ 

familiar/social.  

No texto referido por Martín-Barbero, Foucault cita Bachelard para observar que se em 

nossos espaços interiores estão presentes vários aspectos de nossas vivências, nos espaços 

exteriores vivemos conjuntos de relações que definem localizações (setorizações) irredutíveis 

entre si, onde não é possível a sobreposição (FOUCAULT, 2013, p. 115). Entre tais espaços 

“setorizados”, Foucault analisa as heterotopias de desvio, os espaços que cabem àqueles que não 

“encontram lugar” na média, nos padrões, nos lugares reservados à norma. As heterotopias são 

relacionais, têm um funcionamento específico na sociedade em que se encontram, podem sobrepor 

em um único lugar real vários espaços incompatíveis entre si e estão, muito frequentemente, 

relacionadas a recortes temporais. Essa discussão é interessante quando se pensa no local que 

ocupa o imigrante na cidade.  

Voltando à Martín-Barbero, o autor afirma que os Estados-Nação modernos criaram a 

figura do estrangeiro ao criar a identidade de nascimento: o imigrante introduz a ambiguidade e 

desestabiliza a ordem social e política, ao se instalar em um lugar que não lhe pertence. Compara 

o incômodo provocado pelos fluxos de imigrantes aos fluxos de informação e imagens, as novas 

linguagens que também chegaram para desestabilizar as autoridades e hierarquias constituídas: 

dado que o pensamento binário nos condicionou a acreditar que a verdade se instala em um único 

polo, tudo aquilo que se move do local onde esperamos encontrá-lo nos provoca incômodo e 

incerteza (MARTÍN-BARBERO, 2015, p. 23). O mesmo processo acontece com a ruptura na 

educação formal provocada pelas novas mídias: as novas linguagens constituem meios poderosos 

de socialização que rompem com formas de intermediação e autoridade até então estabelecidas, 

seja nas famílias, seja nas escolas.  

 
38 A palavra no original é emplacement, traduzida no texto adotado por “alocação”, que tomei a liberdade de substituir 

por setor/setorização ou localização(ões). Da mesma forma, substituí “espaço de extensão”, da tradução em português, 

por “espaço infinito”, com menos receio, pois está assim traduzida em castelhano.  



49 

 

 

“[...] Radicalizando a experiência de des-ancoragem produzida pela modernidade, a 

tecnologia digital deslocaliza os saberes modificando tanto o estatus cognitivo como 

institucional das condições do saber, e conduzindo a um forte borramento das fronteiras 

entre razão e imaginação, saber e informação, natureza e artifício, arte e ciência, saber 

especializado e experiência profana (no sentido de conhecimento leigo). É assim que as 

transformações nos modos como circula o saber constituem uma das mais profundas 

transformações que uma sociedade pode sofrer. A dispersão e fragmentação das quais a 

mídia, a esse respeito, é responsabilizada, como se se tratasse de um efeito perverso, 

adquirem no plano da relação entre produção social e conhecimento um sentido outro; já 

que é em seu caráter disperso e fragmentado que o saber está podendo escapar ao controle 

e a reprodução predominantes em seus lugares legitimados de circulação.” (MARTÍN-

BARBERO, 2015, p. 27). 39 

 

3.7 Breve apresentação sobre a Educomunicação 

 

Ismar Soares (2013) define a Educomunicação como campo de intervenção social que traz 

entre seus objetivos a promoção e o fortalecimento de ecossistemas comunicativos de convivência 

e a ampliação do potencial comunicativo de indivíduos e comunidades. O autor data as primeiras 

experiências de educação para a comunicação na América Latina no início da década de 1960, 

tendo a produção cinematográfica como suporte, momento em que se formaram cineclubes e se 

organizaram encontros em espaços particulares, escolas católicas ou ainda em igrejas, a partir da 

mediação de padres, que comentavam as películas. Nos anos 70, ainda segundo Soares, difundiu-

se a “leitura crítica dos meios” em espaços não formais, fazendo franca oposição aos meios de 

comunicação de massa e a influência cultural – leia-se dependência cultural, associada ao contexto 

da teoria da dependência econômica – em especial a televisão. Relata que ainda na década de 1970: 

A força do pensamento latino-americano no campo da comunicação para o 

desenvolvimento, com ênfase no planejamento participativo, exerceu profunda incidência 

na construção do conceito da Educomunicação como gestão de processos comunicativos 

 
39 No original: “Radicalizando la experiencia de des-anclaje producida por la modernidad, la tecnología digital 

deslocaliza los saberes modificando tanto el estatuto cognitivo como institucional de las condiciones del saber, y 

conduciendo a un fuerte emborronamiento de las fronteras entre razón e imaginación, saber e información, 

naturaleza y artificio, arte y ciencia, saber experto y experiencia profana. De ahí que las transformaciones en los 

modos como circula el saber constituyan una de las más profundas transformaciones que uma sociedad pueda sufrir. 

La dispersión y fragmentación de las que a ese respecto se culpa a los medios, como si de un efecto perverso se 

tratara, adquieren en el plano de la relación entre producción social y conocimiento un sentido muy otro; ya que es 

en su carácter disperso y fragmentado como el saber está pudiendo escapar al control y la reproducción imperantes 

en sus legitimados lugares de circulación.” 



50 

 

 

(SOARES, 2013, p. 181). 

Soares descreve a década de 1980 como o momento em que a UNESCO articula a 

aproximação entre a educação e a comunicação no âmbito das políticas públicas e, nesse contexto, 

encontra os pensadores latino-americanos se “descolando” da escola europeia, caminhando em 

direção a novos referenciais. Importante apontar que o autor destaca a contribuição da Igreja Cristã, 

ao longo de todo esse processo. Durante a década de 1990, a educação para a comunicação se volta 

para a educação dos receptores, tendo se ramificado em duas vertentes: a análise das formas de 

produção das mídias e emprego das TICs na educação e, em outra perspectiva, as propostas 

inseridas na esfera cultural. O autor está se referindo aqui aos Estudos Culturais e, no âmbito da 

América Latina, a Martín-Barbero e Guillermo Orozco: 

Foi possível, desta forma, passar de uma teoria fundada no tecnicismo, centrada nos 

meios, para uma reflexão articuladora das práticas de comunicação entendidas como 

fluxos culturais, focada no espaço das crenças, costumes, sonhos e medos que configuram 

a cultura do cotidiano (SOARES, 2013, p. 184). 

Soares prossegue relatando que a primeira década dos anos 2000, no Brasil, é marcada pelo 

protagonismo do NCE-USP, cujas pesquisas orientam para “um novo paradigma de visualização 

da interface comunicação-educação, que passava a ser assumida como um espaço do agir coletivo, 

voltado essencialmente para a cidadania e além da lógica do mercado.” (SOARES, 2013, p. 185). 

Paradigmas esses voltados para a  interdisciplinaridade – ciências humanas e as artes – e a 

superação do pensamento binário da modernidade na construção e fortalecimento de ecossistemas 

comunicativos, carregados de intenção educativa e objetivando o “pleno exercício da liberdade de 

expressão dos atores sociais” (SOARES, 2013, p. 185). Lembrando aqui que o que se propõe é 

liberdade de expressão a partir do desenvolvimento de leitura crítica dos meios. 

Naquilo que tange especificamente à relação entre a educação e a comunicação, no texto 

Educomunicação: um campo de mediações, publicado em 2000, Soares nos lembra que ainda que 

a Modernidade tenha constituído ambos os campos como independentes e aparentemente neutros, 

na América Latina contribuições teórico-práticas de pensadores como Freinet, Freire, Martín-

Barbero e Kaplún as aproximaram (SOARES, 2000, p. 13). Cita Fernando Font, que propõe o 

conceito de “inteligência sentiente”, onde “a faculdade de apreensão da realidade é operada 



51 

 

 

conjuntamente pela materialidade dos sentidos e pela capacidade de intelecção abstrata do 

homem” (SOARES, 2000, p. 16) em contraposição à divisão razão/sensibilidade operada pela 

Modernidade, convertendo primeiramente o ato de sentir em ato de aprender, para que então opere 

a razão. Cita Méndez Sanchez, que propõe uma educação voltada para a valorização do sujeito e 

da sensibilidade no processo educativo e a adoção da racionalidade plural e da valorização da 

diversidade, em substituição à racionalidade universalista (idem). 

Soares observa também, citando Furter, que enquanto a escola formal está contida em 

espaços físicos delimitados, obedece a sistemas burocráticos e hierárquicos, dirigida a  um público 

específico e regida por ideologias político-econômicas de Estado, a comunicação de massa reúne 

um conjunto de instituições de caráter transnacional, desburocratizado e desterritorializado, 

dirigido a um público aberto e obedece a organizações transnacionais não necessariamente 

explícitas, “responsabilizando-se pela difusão das informações, pelo lazer popular e pela 

manutenção do sistema produtivo através da publicidade” (SOARES, 2000, p. 13). No entanto, o 

autor observa que, se por todas as razões citadas há quem discorde da possibilidade de integração 

sem que ocorra a perda das identidades dos campos, também há quem defenda a ideia, tendo a 

interdiscursividade como eixo condutor. E nesse último campo estão pensadores caros à 

Educomunicação, como Canclini “que coloca em meridiana evidência a necessidade de o sistema 

educativo envolver-se – em seu confronto com a moderna produção da cultura – com o mercado, 

o consumo e o sistema de comunicação que o serve” (SOARES, 2000, p. 17), entendendo o 

consumo como “um conjunto de processos socioculturais em que se realizam a apropriação e o 

uso de produtos materiais e espirituais (idem) e observa “o poder manipulador do mercado, 

principalmente na destruição e subversão das ferramentas de leitura do mundo” (idem). Ismar 

Soares, então, reivindica – e vinte anos e uma pandemia depois, podemos constatar empiricamente 

o peso dessa afirmação – a importância da leitura crítica do consumo para a formação cidadã.  

Podemos apreender, a partir desse breve panorama somado ao subcapítulo 3.2, que a 

Educomunicação, como a entendemos, integra um processo coletivo de construção de 

epistemologias latino-americanas que olha para a complexidade das identidades, formadas num 

contexto espaço-temporal que abriga ancestralidades negadas, a binariedade moderno-colonial e o 

produto: sujeitos contemporâneos fragmentados em imagens efêmeras que saltam de um ponto a 

outro, imersos em uma espécie de éter, quinta-essência produto da comunicação. 

  



52 

 

 

4. RELATANDO A RODA DE CONVERSA 

 

Antes de tratar da roda de conversa, é importante apontar a interferência do momento atual 

neste trabalho, assunto já abordado na sessão 2: a pandemia provocada pelo coronavírus prejudicou 

não só os encontros com as mulheres – mães das crianças que seriam entrevistadas –, como o 

projeto inicial dos encontros de adolescentes idealizado por d. Mara40, que aconteceriam nos 

diversos bairros da cidade e seriam acompanhados por mim na qualidade de pesquisadora. Os 

encontros foram adiados uma primeira vez e a segunda onda da pandemia provocou um segundo 

adiamento. Como bem coloca d. Mara, as questões que permeiam a vida escolar das crianças não 

são homogêneas e cada um dos bairros convive com suas especificidades e demandas. O grupo de 

pais do Brás, por exemplo, não permitiu que as crianças participassem da roda de conversa, 

entendendo que os pais devem resolver problemas de integração dos filhos – palavras de d. Mara. 

Sendo assim, esclareço que a visão apresentada aqui é parcial e restrita à conversa realizada com 

adolescentes cujos pais autorizaram o encontro41. Importante também esclarecer que os 

adolescentes entrevistados não são filhos de feministas comunitárias – ideia original do projeto – 

mas de mulheres que frequentam os encontros promovidos por elas: d. Yara viajou à Bolívia com 

os filhos após a eleição de Arce e o filho de d. Mara preferiu  não participar, embora estivesse 

presente.  

Cinco adolescentes participaram da roda, três meninos, moradores de Guaianases, filhos 

de amigas de d. Mara e duas meninas (irmãs), que vieram de Cidade Tiradentes especialmente para 

a roda. As meninas são vizinhas de don Hélio e d. Juliana (nomes fictícios), que as trouxeram. 

Conheci o casal em um encontro de mulheres que se deu na casa deles em setembro último 

(setembro de 2020) e d. Juliana participa com regularidade dos encontros de mulheres. Sentamos 

todos, inclusive don Hélio e d. Juliana, no terraço organizado como espaço infantil, e eu segui o 

protocolo dos encontros, oferecendo salgadinhos e refrigerantes que foram dispostos em uma 

mesinha, ao alcance dos adolescentes.  

Comecei perguntando se havia alguma objeção na gravação da conversa, mas todos 

 
40 D. Mara estudou Ciências da Educação com especialização em Educação Popular, na Bolívia e trabalhava na área, 

mas a graduação foi interrompida quando migrou para o Brasil. É uma das fundadoras da AMILV.  
41 O encontro aconteceu no espaço infantil da AMILV, em Guaianases, espaço este organizado para a reunião de 

crianças em idade de creche, durante a pandemia, para que não interrompessem seu desenvolvimento cognitivo – 

calculo, porque não estive presente durante as atividades, que reuniam de 6 a 8 crianças. Rebeca (nome fictício), de 

14 anos, elaborava atividades a partir de pesquisa nas redes. 



53 

 

 

concordaram. Avisei ter iniciado a gravação pelo celular, colocado na mesa dos salgadinhos com 

a ciência de todos. Em seguida, montei a câmera e expliquei que começaria a gravação em vídeo 

desde que não houvesse objeção, deixando claro que as gravações se destinavam exclusivamente 

à memória e registro da pesquisa e que não seriam em hipótese alguma, divulgadas. Pedi então 

que me informassem nome, idade, nacionalidade, série e escola onde estudam – expliquei que o 

nome da escola só ser mencionado se sentissem confortáveis – e codinome com o qual gostariam 

de ser identificados na pesquisa. Nenhum deles quis se auto atribuir um codinome, portanto, os 

nomes fictícios foram dados por mim. Houve um grande constrangimento inicial, espaço que 

preenchi falando um pouco sobre a minha pesquisa anterior, até que Marco abriu os relatos. 

Marco tem 15 anos, é brasileiro nascido em São Paulo e gêmeo de Gustavo, que também 

está presente. Cursam o primeiro ano do Ensino Médio em uma escola integral de Guaianases que 

não identificou. Seus pais e seu irmão mais velho são bolivianos nascidos em La Paz, a irmã mais 

nova também é brasileira. André tem 10 anos, é boliviano e filho de bolivianos, está no 4° ano do 

Fundamental I de uma escola estadual em Guaianases. Os irmãos e a irmã nasceram aqui. O gêmeo 

de Marco, Gustavo, disse apenas que estava na mesma escola e série. Helena e Graciela são irmãs, 

têm 12 e 11 anos, são brasileiras, filhas de pais bolivianos. Estudam em uma escola estadual de 

Cidade Tiradentes, nos 7° e 5° anos do Fundamental.  

Perguntei se eram chamados “bolivianos” na escola e se achavam bom, ruim ou não fazia 

diferença. André respondeu que todo mundo o chama de “boliviano”, mas para ele “é normal”. 

Marco primeiro disse “mais ou menos”, então comentou que o chamavam de “boliviano”, mas ele 

sempre respondia que não era boliviano, que era “brasileiro como eles”. As meninas disseram que 

não e Gustavo não comentou. Perguntei quantos deles visitavam a Bolívia nas férias42 e Helena 

responde que foi duas vezes, mas era bem pequenininha e não voltou mais. Perguntei se era muito 

diferente daqui e André explica – “Muito... é bem frio, tem nevoeiro, tem muitas subidas... é 

normal lá, mas é mais grande lá...”. Perguntei se a cidade era maior, e André respondeu que sim, 

mas não soube dizer o nome da cidade.  

Perguntei se eles aprendiam a história dos pais e a resposta de Helena foi negativa. Marco 

respondeu que mais ou menos, mas não na escola – “só uma vez que a professora foi viajar e ela 

falou um pouquinho como é que era a Bolívia...”. Perguntei se eles gostariam que a escola 

 
42 Esta pergunta se relaciona com a Iniciação Científica: a orientadora da escola da Casa Verde me contou que muitas 

das crianças viajavam para a Bolívia nas férias, inclusive para uma “festa da colheita”, que gerou o rumor de que os 

pais as levavam para “trabalhar no campo”.  



54 

 

 

abordasse mais a história da Bolívia e a resposta de Marco foi – “Sim”. Todos concordaram que 

seria “bacana” e têm curiosidade. Marco e Gustavo contam que às vezes perguntam para os pais e 

eles contam um pouquinho, que recentemente a sua avó materna morreu: caiu, quebrou a perna e 

fez uma cirurgia... depois de três dias morreu porque não conseguia respirar e a mãe está muito 

triste. Os pais de todos falam espanhol, aimará e português. Helena conta que os pais têm o costume 

de conversar em português com elas e em aimará entre si, quando não querem que elas entendam. 

Costumavam falar em espanhol, mas agora ela entende bem. Perguntei se eles achariam legal 

aprender aimará e todos responderam sim. Não conhecem a cultura boliviana e não conversam 

sobre isso com os pais.  

Outro tema que surgiu na Iniciação Científica foi o “preconceito invertido”: os professores 

esperam de estudantes de origem boliviana um comportamento “exemplar”43: estudantes quietos, 

tímidos estudiosos e qualquer um que foge à regra se “abrasileirou”. Pergunto se os professores 

esperam mais deles, ficam esperando que sejam mais perfeitos que os “brasileiros”. Helena 

responde “– Eu acho sim. Acham que a gente é um pouco mais esperto, só porque a gente é um 

pouco mais quieto ou um pouco mais tímido”. Todos afirmam que as crianças brasileiras nunca 

“implicaram” com eles por serem “bolivianos”44. Marco diz que isso só acontecia quando mudava 

de escola por conta de mudança de domicílio e precisava fazer novas amizades: os meninos 

insistiam muito para eles dizerem palavrões em espanhol, mas ele se recusava. 

Perguntei então sobre como é ser alfabetizado sem ter a ajuda dos pais. Helena explica que 

começou a aprender tudo sozinha pela televisão, em programas infantis: o alfabeto, tudo: “– Então 

quando eu cresci eu fui crescendo tudo sozinha, tipo eu fiz as lições sozinha, aí eu comecei a 

aprender tudo, tipo o alfabeto eu aprendi tudo sozinha pela televisão, pelos programas infantis. E 

depois meu pai ficava impressionado como eu aprendi tudo sozinha porque ele não entendia muito 

bem o português, eu perguntava pra ele e ele falava “– Filha, desculpa, eu não entendo porque meu 

desenvolvimento lá na Bolívia é bem diferente daqui”. Ela está se referindo ao currículo escolar. 

Perguntei se as professoras da escola ajudavam com as dúvidas, mas Helena respondeu que “– 

Mais ou menos, porque eu não perguntava muito, mas eu prestava mais atenção na aula para fazer 

melhor em casa”. Daí conta: “– E aí, como minha irmã foi crescendo, eu também fui ajudando ela, 

aí ela conseguiu aprender melhor”.  

 
43 Comportamento esperado em uma “educação bancária”.  
44 Essa afirmação contradiz um relato de d. Mara, que tem depoimentos bastante doloridos de crianças que são 

chamadas de “sujas”, “feias”, “índias” na escola.  



55 

 

 

Das festividades na escola, Helena responde que gosta das festas de despedida e dia das 

crianças. Minha intenção era saber um pouco sobre os encontros que fazem parte do calendário 

escolar, como Festa da família, Festa das Nações, mas todos responderam que em suas escolas não 

acontecem. Pergunto como estão sendo as aulas na pandemia, Helena e Graciela estão tendo aula 

pelo WhatsApp, no celular já que não têm computador em casa. Perguntei se não era muito 

cansativo e a resposta das duas foi: “– Mais ou menos”, mas preferem aulas presenciais. Quanto à 

rotina, estão fazendo aulas pelo aplicativo da Secretaria Municipal de Educação, que não tem grade 

horária e pelo WhatsApp, onde as aulas acontecem das 13h às 15h, não são muito difíceis, mas 

passam muitas lições. André disse que tem aula diariamente, com muita lição. Marco e Gustavo 

estão começando a frequentar a escola, mas está mais difícil. Nenhum deles relatou tristeza. Marco 

diz que não costumava sair de casa, então não faz diferença e conta que irmão mais velho, que já 

está na faculdade (não sabe qual) saiu para uma festa e só voltou no dia seguinte: o pai ficou uma 

fera. Aproveitei o gancho e perguntei se eles gostariam de fazer faculdade, todos responderam que 

sim, mas só as meninas responderam sobre sua escolha: Helena quer ser administradora de 

negócios, Graciela quer ser veterinária. Pergunto, então, se eles têm alguma orientação sobre como 

chegar à faculdade e a resposta é: não. Não recebem nenhuma orientação sobre as faculdades, 

sobre os cursinhos populares, enfim, sobre os instrumentos disponíveis para atingir seus objetivos.  

Pergunto se eles não achariam bacana que os pais dessem aulas para quem quisesse 

aprender espanhol, aimará ou quéchua e então Gustavo lembra de uma história estarrecedora sobre 

Marco que, estimulado, conta: quando pequenos, usavam o espanhol para se comunicar na escola, 

apesar de proibidos pela professora, como acontecia no ambiente doméstico. Passaram a ser 

agredidos fisicamente e, em determinado momento, a professora acabou por “rasgar” a orelha de 

Marco, de tanto “puxá-la”. O pai foi reclamar na escola, mas também acabou por exigir dos 

meninos muitas horas de estudos, fechados no quarto, para que aprendessem português. Gustavo 

me conta, então, que apesar de não conseguir enxergar bem, era mandado para o fundo da classe 

e cedia as carteiras da frente para outras crianças. Pergunto se eles sabem o que os pais faziam na 

Bolívia antes de vir ao Brasil. Segundo Marco, pai conta que quando era criança ajudava a mãe 

vendendo nas ruas. Pergunto se eles recebem estudantes que chegam da Bolívia e Helena conta 

que ela com outras colegas da classe apoiaram uma menina boliviana, incentivadas pela professora, 

e a adaptação foi rápida. Marco lembra apenas de uma menina que só falava espanhol no quarto 

ano, ainda na escola do Brás. Para Helena a escola ideal teria mais brincadeiras.  



56 

 

 

Don Hélio, então, entra na conversa dizendo que teve muito medo de que a filha não se 

adaptasse na escola, quando se mudou do Brás para Cidade Tiradentes. Mas não ocorreram 

problemas. Conjectura que o problema às vezes é dos pais, de como tratam as crianças e que 

“antigamente” as crianças bolivianas sofriam preconceito. Em outro momento, diz que às vezes 

são chamados “Bolívia”, mas não pensa que seja discriminação e, nesse caso, as crianças têm que 

ser fortes: “– Eles sabem que são brasileiros”. Retira a responsabilidade da escola, que entende 

como um lugar de educação formal45, nos casos de preconceito. Comenta que as filhas não têm a 

mesma educação que a sua e arrisca uma proporção: hoje os pais educam 30% do que seus pais 

educaram. Quando pequeno, acordava 5h trabalhava até as 7h,  usava meia hora para o café da 

manhã e o banho, caminhava até a escola – que ficava longe – e estudava das 8h até as 13h. 

Chegava na aula cansado e com muito sono: estudar era um esforço enorme. À tarde, trabalhava 

também. Diz que os pais deveriam contar as histórias de suas infâncias para que os filhos se 

valorizem e no futuro, não sejam costureiros. Reconhece o quanto é difícil para as crianças 

ouvirem: sua filha mais velha, agora com 7 anos, chora quando ele conta suas histórias. Lembra, 

se divertindo, que ganhava do pai meias de futebol bem grandes que, à medida que furavam eram 

cortadas e costuradas na ponta, até ficarem “bem curtinhas”. O “tênis” precisava durar o ano 

inteiro. Lamenta não ter estudado mais e espera que as filhas não precisem repetir seu sofrimento.  

 – É muito interessante compartilhar as histórias dos pais, (...) eles não são mais 

bolivianos, eles são brasileiros. Eu posso dizer assim, sempre nos falam né: “bolivianos”, 

“bolívia”, aí... pra mim... eles tem que se sentir mais bolivianos que brasileiros porque 

eles já tem uma identidade46 que fala Brasil, né... (Don Hélio).  

Don Hélio comenta como foram difíceis seus primeiros contatos com a língua falada: não 

conseguia entender as palavras ou diferenciar muitas delas. Por ordem da dona da oficina, ficava 

meia hora por dia fechado, estudando os encartes de promoção do supermercado: cebola, cenoura, 

abacaxi... Nesse momento me lembro da alfabetização de minha filha e como tínhamos longas 

conversas sobre a diferença entre as palavras escritas e como as pronunciávamos. Era um corrigir 

sem fim: – Não é “di”, mamãe, é “de”. Não é ‘vam’bora...”, mamãe, é “vamos embora”. Foi um 

tempo em que recebemos, também, alguns arquitetos de Curitiba no escritório e eles brincavam 

 
45 Entendi aqui como o local da educação bancária”.  
46 Don Hélio está se referindo ao RG.  



57 

 

 

muito com a “fala de paulista”, achavam graça na falta dos erres finais: “– Vou passá amanhã pra 

pegar as amostras”, da supressão do “d”: fazeno, pegano, construíno. Lembrei de minha mãe 

contando que, quando pequena, decidiu ensinar um inglês e começou pelas palavras palito e paletó 

– que pronunciamos palitó. Não sei muito bem de onde ela tirou isso... me pareceu alguma piada 

antiga. Don Hélio lembra que ia às compras, por ordem da empregadora, mas não conhecia a 

palavra “troco”: entregava o dinheiro e ficava esperando que algo acontecesse. Também não sabia 

fazer a conversão: voltava para a casa/oficina e entregava tudo para que a senhora conferisse.  

Tinha 19 anos quando chegou ao Brasil, sozinho. Fala castelhano e aimará como os pais e 

explica: “– Meus pais são de La paz, lá falam aimará”. A esposa é de Cochabamba, fala quéchua. 

São collas, uma forma pejorativa de designar aqueles os originários do altiplano, do antigo 

Collasuyo. Explicam a diferença para os cambas, que vivem nas regiões de Santa Cruz de la Sierra, 

e, segundo o casal, falam uma língua que mistura castelhano, “português” e “puxa” o sotaque 

“argentino” de Buenos Aires. Brincamos um pouco com os sotaques e don Hélio emenda: “– É 

interessante também aprender a falar: se você está com um camba, fala como camba, se você está 

com um argentino, fala como argentino... aí você vai... esse que eles tem que fazer, né... se seu pai 

fala aimará47, (?) a gente lá pode falar aimará...” 

A conversa caminha para o receio de que suas filhas se envergonhem dele quando entrarem 

na adolescência. Lembra da vergonha que sentia dos pais, de suas vestimentas, de não querer 

apresentá-los às namoradas ou convidá-los para as festas da escola, para o dia das mães ou o dia 

dos pais: a mãe de pollera, o pai de chancletas48. Agora que é pai, sente-se arrependido, mas não 

há o que fazer, o pai já faleceu. Cita o ditado: “– Aquilo que você plantou, vai colher.” Conjectura 

que os pais trabalham dia e noite, preocupados em pagar o aluguel e acabam não orientando os 

filhos, que passam o dia todo no celular ou na tv. 

Passamos a conversar sobre os encontros que d. Mara pretende realizar com os adolescentes 

e don Hélio observa que durante a pandemia muitos pais morreram: “– Os pais deixaram os filhos, 

as mães deixaram os filhos... coisa mais triste, né. Hoje em dia a gente tem que valorar muito, 

como você falou, nossas raízes, nossos princípios e valores, mais importante, né... por exemplo: 

as pessoas que passamos uma experiência muito grande na vida [...] pra continuar esse mundo, 

você tem que deixar seus princípios, suas raízes. [...] Eu vou te contar, essa reunião e muita, muita 

 
47 Interessante perceber que neste momento ele muda a acentuação da palavra para aymará, até então a pronúncia era 

aymara.  
48 Pollera, no caso, é a saia das cholas. Chancletas são chinelos.  



58 

 

 

criança ali, muitos adolescentes que podem se interessar, fazer um encontro, seria muito 

interessante. [...] Antes eu morava de aluguel lá no centro, tivemos que trabalhar dia e noite para 

nossos filhos terem uma moradia digna, e para elas poder chegar em casa, ter um quarto, escritório 

pra elas estudarem, esse é o meu propósito [...]”.    

 

Figura 9 – Colheita de batatas49 

 

Fonte: Nueva Corónica Y Buen Gobierno50  

 

  

 
49 As batatas são um importante item da alimentação ancestral da população andina e, como veremos na sessão de 

análise, também pode ser usada como uma forma de desqualificar a população de origem indígena.  
50 AYALA, Felipe Guamán Poma de. Nueva Corónica Y Buen Gobierno (2). 1615, p. 461. 



59 

 

 

5. ANÁLISE 

 

Com já era esperado, ficou evidente que um trabalho de investigação como esse depende 

da construção de uma relação de confiança e uma vivência que não acontece em uma única tarde 

de bate-papo. Não quero dizer com isso que as(os) adolescentes sonegaram informações, mas 

talvez não haja percepção ou, não podemos descartar, que não ocorram mesmo problemas de 

convívio com esse grupo, ou pelo menos, não aqueles que identificamos e qualificamos como tal. 

Pergunto-me, também, o quanto as rodas de conversa preparatórias, dirigidas por d. Mara, não 

teriam me surpreendido e até que ponto, não estou elegendo como problema algo que diz respeito 

à minha subjetividade e às minhas vivências. O tempo da escutatória foi atropelado. Fato é que 

como pesquisadora me sinto sempre escorregando nesse terreno que é “narrar” o outro. 

As(os) cinco adolescentes que se manifestaram na roda de conversa trouxeram em comum, 

bastante tranquilidade em relação ao convívio dentro da escola, exceto pelo episódio de agressão 

narrado por Marco e, mesmo assim, quem trouxe o assunto inicialmente foi seu irmão. Segundo 

Mayra Gomes, os discursos narram o mundo atribuindo os lugares na normalidade e da patologia, 

estabelecem valores, determinam lugares e hierarquizam, desenhando a paisagem que será 

vislumbrada (GOMES, 2003). Nesse caso, o uso do castelhano tomou esse lugar da patologia e a 

insegurança dos meninos em narrar o fato demonstrou isso: só se sentiram confiantes em sua 

indignação depois que eu mesma validei o episódio como absurdo, portanto há que se perguntar 

quantas outras situações similares são dadas como “fatos da vida” e naturalizadas.  

Como contraponto, o episódio da agressão ocorreu em uma escola do Brás, provavelmente 

há 7 ou 8 anos. Segundo don Hélio, sua filha que hoje tem 7 anos, estava completamente integrada 

em uma escola também do Brás onde estudava antes de se mudarem para a Cidade Tiradentes, 

assim como as duas meninas que participaram da roda. Os nomes das escolas em nenhum momento 

foram citados, lembrando que esse foi um acordo nosso, para que se sentissem confortáveis em 

comentar. Há que se ter em mente a relatividade tanto o espaço temporal quanto o espaço 

geográfico, lembrando que a cidade e seus habitantes constituem um organismo vivo em mutação 

constante: escola e bairro de ontem não são necessariamente escola e bairro de hoje, 

principalmente em uma cidade como São Paulo, extremamente sensível às condicionantes que 

regem mundo globalizado e consequentemente sujeita a velocidade de transformação vertiginosa.  

Voltando às adolescentes, mudaram-se recentemente para uma área em formação com uma 



60 

 

 

população significativa de bolivianas(os)51: Don Hélio, vizinho, brinca que a rua deveria se chamar 

“rua dos Bolivianos”, portanto é de se imaginar que sendo a população “recente”, a rejeição à 

comunidade seja menor do que em uma região onde a comunidade está consolidada, como nos 

casos que identifiquei em pesquisa anterior: 

Quanto ao preconceito contra alunos estrangeiros serem reforçados pela família, as 

opiniões se dividem. Na escola do bairro da Liberdade, a coordenadora afirmou que não 

percebe o problema: talvez seja possível conjecturar que é um bairro que tem uma longa 

tradição na recepção de imigrantes. Na escola localizada na Casa Verde, onde o 

estabelecimento de imigrantes é mais recente, as coordenadoras afirmam que percebem 

essa influência. No entanto, é importante ressaltar que a coordenadora P., levanta a 

questão do preconceito como uma questão de reação ao diferente (CANJANI, 2018, p. 

62). 

Lembro aqui Nobert Elias que pensa a questão do outro, do estrangeiro, do outsider a partir 

da pesquisa que realizou durante a década de 1950 em uma comunidade inglesa, à qual atribuiu o 

nome fictício de Winston Parva. Identifica a noção de pertencimento ao lugar  – entendido em sua 

diacronia, no tempo necessário para que se criem laços afetivos e sociais que identificam um 

sujeito como membro daquela determinada comunidade. Aos outsiders, são atribuídos ou 

exacerbados valores e comportamentos considerados inadequados, enquanto os estabelecidos são 

enaltecidos. Passam a ser anunciados como ameaça ao status quo local. Elias chama a atenção para 

a diferença entre estigmatização grupal e preconceito individual, em que a atribuição de um “valor 

humano inferior” torna-se arma na disputa de poder, dirigido a um grupo que deixou para trás sua 

comunidade e precisa lidar com novas regras sociais e culturais (ELIAS; SCOTSON, 2000).  

Podemos voltar também às reflexões de Martín-Barbero quando localiza os espaços da 

cidade: as(os) filhas(os), nascidas(os) aqui, o espaço da mátria, adquirem direito ao espaço 

imaginado da pátria, ao contrário das mães e pais, que permanecem estrangeiros. Nenhum deles 

 
51 Participei de uma reunião de mulheres na casa de don Hélio em um domingo à tarde. Pareceu-me uma dessas áreas 

que são primeiro ocupadas e posteriormente regularizadas pelo poder público, lindeira à ruas devidamente asfaltadas, 

conjuntos habitacionais, transporte público e hospital. O caminho me foi indicado, uma vez que não há endereço 

oficial. As ruas são de terra, com traçado irregular e não tem qualquer manutenção: atravessamos muitas valas 

provocadas pela erosão. Existe luz elétrica e as casas, de alvenaria, estão sendo muito bem construídas, aos poucos, e 

em sua maioria ainda não foram rebocadas. Muitas crianças brincam na rua, algumas residências instalam, em suas 

garagens, um pequeno comércio. No trajeto passamos pelo Terminal de ônibus Cidade Tiradentes, Hospital Tiradentes 

e Hospital Santa Marcelina, cerca de 15 minutos do nosso destino. Pelo Google Maps é possível observar  estação da 

SABESP, EMEIs, EMEFs, CEIs, Escola Municipal de educação Profissional, Escola técnica estadual, Mercado 

Municipal, a Bibliotecas Céu Azul, UBSs, CRAS, igrejas evangélicas: adventistas, pentecostais, batistas e católicas. 

Uma região em franca expansão urbana.  



61 

 

 

se identifica com a Bolívia – André e Helena viajaram para lá muito pequenos, mas nem sequer 

sabiam informar o nome da cidade onde estiveram. Marco, Gustavo e Graciela não conhecem o 

país. Esta informação também contrasta com informação que recebi de uma escola na Casa Verde, 

em pesquisa anterior já citada, de que o número de crianças bolivianas ou filhas de, que 

costumavam viajar para a Bolívia nas épocas de festas, era expressivo e havia uma política 

informal de tolerância para com as ausências, já que sobrepunham o calendário letivo.  

Don Hélio e d. Juliana têm como língua materna o aimará e o quéchua. O censo de 201252 

nos mostra que no departamento de La Paz, 31,88% dos habitantes aprenderam a falar em aimará 

até os 4 anos e, no departamento de Cochabamba, esse número é 38,14%. Se incluirmos os demais 

idiomas oficias indígenas, os números aproximados por departamento são: Potosi, 57%; 

Chuquisaca, 44%; Cochabamba 42,5%; La Paz, 35%; Oruro, 31,7%; Santa Cruz, 11,6%; Tarija, 

8%; Beni, 7% e Pando, 5,5%. Em números totais 29,6% da população aprendeu a falar em um 

idioma indígena oficial, até os 4 anos. Não encontrei um levantamento sobre a população que fala 

exclusivamente uma das línguas indígenas, mas em visita à feira da rua Coimbra, me deparei com 

adolescentes e jovens, principalmente mulheres, que não falavam o castelhano e essa informação 

foi depois corroborada por d. Mara e d. Yara: migram das áreas rurais do altiplano para São Paulo, 

sem habitarem regiões urbanas da Bolívia. Estavam à frente das barracas atendendo clientes, mas 

ao serem abordadas por mim, mesmo falando castelhano, entravam visivelmente em pânico e 

alguém, que parecia ser a dona da barraca, rapidamente tomava frente. Mudei minha abordagem, 

mas demorei para entender: não eram só indocumentadas com medo de serem descobertas pela 

imigração, também não entendiam o que eu estava falando. 

Hooks comenta que encoraja em suas aulas, que estudantes negras(os) usem sua primeira 

língua53, no caso o vernáculo negro, para depois traduzi-la, com intenção pedagógica: para que 

estudantes brancas(os) experimentem a sensação de não compreender o que é falado: “Esse espaço 

proporciona não somente a experiência de ouvir sem “dominar”, sem ter a propriedade de fala nem 

tomar posse dela pela interpretação, mas também a experiência de ouvir palavras não inglesas” 

(HOOKS, 2013, p. 230). A autora nos mostra que romper com a primazia da língua é um ato 

político e transformador. Don Hélio e d. Juliana lembram, para além da desqualificação das línguas 

indígenas, a hierarquia construída no sotaque do castelhano falado em Santa Cruz de la Sierra, 

 
52Disponível em: http://censosbolivia.ine.gob.bo/censofichacomunidad/c_listadof/index/01/x/x/x. Acesso em: 24 

out. 2020.  
53  Graduação, curso de Escritoras Negras.    

http://censosbolivia.ine.gob.bo/censofichacomunidad/c_listadof/index/01/x/x/x


62 

 

 

centro econômico do país. bell hooks cita um verso de Adriene Rich: “Essa é a língua do opressor, 

mas preciso dela para falar com você ” (HOOKS, 2013, p. 223). A autora está se referindo à língua 

inglesa, mas o comentário pode ser facilmente transportado para o castelhano ou o português. 

Prossegue afirmando que o problema não é a língua “mas o que os opressores fazem com ela, 

como eles a moldam para transformá-la num território que limita e define, como a tornam uma 

arma capaz de envergonhar, humilhar, colonizar.”(idem, p. 224). Fato é que a língua tem uma 

dimensão política, enuncia epistemologias e ontologias: olhando para o grupo da Roda, 

percebemos que bastou uma geração para serem praticamente apagadas. Como coloca Walsh, a 

colonialidade cosmogônica mina a continuidade civilizatória (ver pág. 34).  

bell hooks observa, na introdução de seu livro Ensinando a transgredir: a educação como 

prática da liberdade, a necessidade de desconstruir a ideia de que o professor é o único responsável 

pela dinâmica da sala de aula e para onde convergem todos os olhares e traz a ideia das 

comunidades de aprendizagem, onde todos têm a contribuir e cabe ao professor valorizar a 

presença de cada um (HOOKS, 2013, p. 18). O fato de as crianças não saberem que as escolas têm 

dias de confraternização como parte do calendário escolar como “Dia da Família”, “Feira das 

Nações” e outros, mostra como o espaço da escola é subaproveitado por elas(es) e pelas mães e 

pais, o que nos leva de volta às urbanias e cidadanias de Martín-Barbero, e a indagar como e em 

que medida se apropriam dos espaços praticados. 

Lembramos a fala de don Hélio, ao pensar no espaço escolar para além das atividades 

regulares, como ponto de convergência da comunidade no compartilhamento e construção de 

saberes como, por exemplo, a possibilidade dos pais ensinarem aimará ou quéchua em atividade 

aberta à comunidade. Experiência inserida no campo da “interculturalidade crítica” proposta por 

Walsh, um projeto voltado para o diálogo intergeracional, para o resgate da memória social e da 

continuidade histórica desvinculada noção de evolução unilinear, para as reflexões acerca da 

pluralidade de maneiras de se estar no mundo, em contraponto ao olhar excludente do pensamento 

moderno-colonial. Caminhar, portanto, em direção à construção de novos marcos epistemológicos, 

considerando os aspectos relacionais da estrutura social onde se inserem. Importante não se perder 

de vista que estamos falando de adolescentes que se identificam como brasileiros e com modos de 

viver inscritos em um universo maior que é a megalópole.   

As(os) adolescentes participantes da Roda não se identificam com a Bolívia, as 

informações que recebem porventura sobre o país ou sobre sua ascendência, vêm aparentemente 



63 

 

 

filtradas pela escola formal ou pelos meios de comunicação: apesar de não termos tocado no 

assunto de assistirem seus pais serem chamados escravos na mídia, as mães com quem tenho 

contato se ressentem, humilhadas pela designação. Não há um contraponto evidente, visto que 

pouco conversam sobre as histórias de vida de seus pais e avós. Fica apontado também que o 

processo de apagamento da história, para esse grupo, já havia sido iniciado em momento anterior 

à migração. O deslocamento para o Brasil consolida uma ruptura que já estava em marcha, o 

afastamento de um modo de vida que não condiz com a imagem de “homem urbano bem-

sucedido”. 

A conversa com os adolescentes e don Hélio nos leva a propor a valorização das histórias 

de vida, enquanto instrumento de resgate e fortalecimento das identidades individuais e coletivas; 

de construção de narrativas outras, que não a da colonialidade e da pluralidade de perspectivas, na 

contramão da história única. As histórias de vida nos possibilitam entrar em contato com os “não 

ditos” que nos constroem e, nesse sentido, fazer frente ao processo de “desancoragem produzido 

pela modernidade”, tal qual coloca Martín-Barbero (2002). Segundo Walsh (2009, p. 64), escrever 

as memórias e ensinamentos que vêm da tradição oral, para serem aplicadas “dentro e fora” de 

casa é um componente chave da pedagogia afro-decolonial para visibilizar a diferença afro-

ancestral e sua luta ontológica-existencial ante as políticas públicas urbanas. Mais uma vez é 

importante não nos distanciarmos da compreensão de que não necessariamente as(os) 

descendentes de imigrantes se identificam com o local de origem de seus progenitores apenas pelo 

fato de carregarem traços fenotípicos andinos: são brasileiras(os) e se identificam – pelo menos 

nesse exemplo – com a realidade onde cresceram, ainda que, obviamente estejam imersas(os) e se 

construam em um ambiente híbrido. Não se trata da atribuição de identidades essencialistas, mas 

do reconhecimento de trajetórias diversas a serem convertidas em um olhar crítico para a vida 

cotidiana, com um propósito transformador. 

Lembrando que Achinte afirma que “a sensação de segurança enraizada na racionalidade 

colonizou nossa cotidianidade e os sistemas educativos e, somada à ideia de êxito, sustentam a 

fantasia de estabilidade nos vários campos da existência dos sujeitos” (ver pág. 37) assistimos a 

don Hélio lamentar não ter estudado e depositar nos estudos a esperança de que as filhas tenham 

“uma vida melhor”. A valorização dos estudos é uma característica da comunidade e o desconforto 

dos pais bolivianos com a conduta de estudantes brasileiras(os), comentário recorrente. Uma das 

comparações que fazem é que no Brasil, uniforme e material de estudo são gratuitos, enquanto na 



64 

 

 

Bolívia, tudo é pago e nós não sabemos valorizar o que temos. Como contraponto, segundo esses 

mesmos pais, o estudo na Bolívia “é melhor”. Todos têm vontade de fazer faculdade, mas nenhum 

conhecimento sobre como conduzir o processo, sobre cursinhos populares, etc. e o mesmo 

acontece com os pais, o que nos leva a pensar no ensino superior como um espaço interdito pela 

ausência de comunicação/informação, ainda que o irmão dos gêmeos curse uma graduação que 

não souberam especificar. Existe uma lacuna evidente entre objetivo e os meios para alcançá-lo. 

Como contraponto, temos a reflexão proposta por Achinte sobre o mito da racionalidade que, 

investindo na ideia de linearidade, de desenvolvimento sequencial como uma jornada em direção 

a um porto seguro, afasta-nos da experiência da vida e seus imponderáveis.  

Bernardino-Costa et al. (2018, p. 10) afirmam que o cogito cartesiano, para além de 

produzir a desqualificação epistêmica, produz a negação ontológica na qual o entendimento do 

que é desenvolvimento humano se ancora nos modelos europeus e norte-americanos e como 

podemos perceber, produz a vergonha e o afastamento, alimentando a noção de linearidade 

evolutiva, esperança que don Hélio deposita nas filhas. A fala dolorida de don Hélio sobre ter se 

envergonhado dos pais e sua cultura na adolescência, a apreensão de que se repita com ele – 

trazendo Achinte novamente – uma vez estejam as filhas acomodadas em um patamar onde seu 

direito de existência será reconhecido, aponta para isso.  

O efeito de uma bomba cultural é aniquilar a crença das pessoas nos seus nomes, nos seus 

idiomas, nos seus ambientes, nas suas tradições de luta, em sua unidade, em suas 

capacidades e, em última instância, nelas mesmas. Isso faz com que as pessoas vejam 

seus passados como uma terra devastada sem nenhuma realização, e faz com que queiram 

se distanciar dessa terra (WA THIONG’O, 2005, p. 3 APUD BERNARDINO-COSTA et 

al., 2018, p. 9). 

Presenciei alguns episódios ilustrativos dessa desqualificação epistemológica, dessa bomba 

cultural à qual se refere Wa Thiong’o, como o momento em que algumas das mulheres do grupo 

foram informadas de que estavam sendo chamadas comedoras de chuños54 por um fornecedor de 

aviamentos importante na comunidade, também boliviano. O comentário sintético carrega todo 

 
54 Chuños são batatas desidratadas produzidos no início do inverno nas regiões do altiplano por povos qhéchua e 

aymara e remonta à civilização incaica. A produção dos chuños é uma operação coletiva. O alimento era usado em 

longos deslocamentos, tem alto poder nutritivo, e pode ser armazenado por longos períodos sem grandes exigências. 

Os chuños de cor branca são chamados tunta. São vendidos na rua Coimbra, como outros produtos da culinária do 

altiplano. 



65 

 

 

um universo simbólico ao eleger um alimento ancestral dos indígenas do altiplano para humilhar 

as costureiras que pediam prazo para pagar as compras, no meio da pandemia. Fica ainda mais 

pesado quando nos lembramos do ditado: “você é o que você come”. Mas isso não nos é estranho, 

aqui no Brasil temos muitos exemplos como esse.  

Em outro momento, solicitaram a minha participação em uma manifestação pelo direito a 

voto em trânsito em frente ao Consulado da Bolívia, na Vila Mariana. Éramos bem poucos 

manifestantes e, às tantas, me pediram para segurar uma Whipala55 enorme, em forma de faixa – 

calculo que quase 10m de comprimento. Ao meu lado, estava uma imigrante, costureira, que 

integra a associação e esteve presente em boa parte das reuniões que frequentei. Estava 

visivelmente incomodada e deu um sem número de desculpas para não segurar a bandeira: 

precisava beber água, sair do sol, atender o celular... até que não foi mais possível recusar o pedido, 

postou-se ao meu lado sem colocar a mão na bandeira e confidenciou, baixinho, alguma coisa 

como: “– Eu sou de Santa Cruz, se meus amigos me virem segurando essa bandeira, vão tirar sarro 

de mim até o fim da vida, não vou poder voltar lá...”. 

Nesse sentido, tudo passa também pelo reconhecimento – não a rejeição ou a negação - do 

processo que funda a América Latina e é muito interessante observar o caso boliviano em sua 

especificidade: elementos de geografia, história e proporção populacional. Aparentemente, a 

geografia andina foi fundamental – pela dificuldade de acesso e ocupação, pelo clima inóspito – 

para a preservação de uma cultura que guarda elementos significativos de sua cultura original, 

mesmo que não nomeados e ainda que atravessada pelo acontecimento colonial. Esse 

reconhecimento vai nos permitir refletir sobre o real significado de se classificar, lembrando Julieta 

Paredes (2019), um saber como “crença” ou “folclore”, uma língua como “dialeto”, se perguntar 

como se dão classificações como “filosofia” e “cosmovisão”, ou ainda, o que está implícito em 

uma expressão como “étnico”, seja na moda, na culinária ou na decoração enfim, como 

informações aparentemente ingênuas nos destinam um lugar no sistema-mundo.  

  

 
55 Whipala: bandeira de sete cores que representa os povos e a filosofia andina. É também a quarta parte da cruz 

andina, Chakana, que representa os mundos superior, do meio e inferior; os pontos cardeais e o deuses. Em 2009, no 

governo de Evo Morales, foi adotada como símbolo oficial. Disponível em: https://jornalistaslivres.org/bolivia-o-que-

e-e-o-que-representa-a-bandeira-wiphala/. Acesso em: 23 out. 2020 

https://jornalistaslivres.org/bolivia-o-que-e-e-o-que-representa-a-bandeira-wiphala/
https://jornalistaslivres.org/bolivia-o-que-e-e-o-que-representa-a-bandeira-wiphala/


66 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Nossa herança colonial dá as costas para o continente. Mantivemo-nos nas bordas do 

Atlântico, olhando para o mar num exercício de edição que se desenrola ao sabor das apropriações 

e ressignificações que alimentam o sistema-mundo. O que estamos propondo aqui, lembrando 

Martín-Barbero, é um olhar crítico para a “bricolagem” que esvazia de significados, numa sem 

cerimônia displicente, as identidades, as heranças e a comunhão com a história – no sentido amplo 

e do qual somos uma pequena parcela do ecossistema. Estamos propondo um olhar crítico para o 

modo de existir contemporâneo através da educação, e especificamente, esse modo de existir da 

megalópole que fragmenta identidades habitantes de um espaço imaginado: o que se é aqui não se 

é lá, o que vale aqui, não vale lá, o que acolhem aqui, rejeitam lá.  

A “bricolagem” se traduz no hábito de recolher fragmentos de informações que recortamos 

e encaixamos de acordo com nossa própria experiência no mundo: reduzir e aparar para encaixar, 

portanto, tudo passa pela comunicação. Qualquer proposta para educar deveria partir da reflexão 

sobre como nos colocamos em relação a esse “outro” e vice-versa, como ele nos é “comunicado”, 

por quem nos é comunicado e como reverberamos essa comunicação. Trata-se menos de aprender 

mecanicamente sua história, de forma conteudista e mais do exercício de escutatória, de convocar 

esse “outro” a se apresentar, de abrir espaço para que se apresente. Uma escuta crítica, um 

exercício de reavaliação daquilo que imaginamos saber. Um processo atento às armadilhas da 

“tolerância”, da “exotização”, da apropriação redutora. Para além de optar entre o caminho das 

pedagogias decoloniais ou das pedagogias feministas latino-americanas, acredito que o papel da 

academia nesse momento é desconstruir-se. Garantir a escuta, os espaços de diálogo com e entre 

as vozes não-brancas, as vozes não acadêmicas, as vozes femininas, em busca de uma construção 

coletiva: cada gesto, cada palavra que escolhemos, cada referência bibliográfica, tem um peso que 

desequilibra a balança. 

hooks afirma que “... o esforço de respeitar e honrar a realidade social e a experiência de 

grupos não brancos” (HOOKS, 2013, p. 51) passa pela revisão na forma de educar, reconhecendo 

que aprendemos a ensinar imitando um modelo regido pela crença no pensamento único e 

universal: é preciso investir na formação desse novo modo de ensinar, multicultural, em que 

estudantes sejam contribuintes, não receptores passivos (cita Freire e a “educação bancária”). 

Sugere o reconhecimento da voz individual para se criar o espírito de comunidade e lembra que 



67 

 

 

tanto professoras(es) quanto estudantes precisam aprender a respeitar conhecimentos outros, 

caminho muitas vezes árduo: “Eu vi pela primeira vez que pode haver, e geralmente há, uma certa 

dor no abandono de velhas formas de pensar e saber e no aprendizado de outras formas.” (HOOKS, 

2013, p. 61).  

Não bastassem todas as dificuldades envolvidas nesse reaprender a pensar e estar no 

mundo, também nos deparamos com as dificuldades inegáveis de infraestrutura em nosso 

continente. No entanto, também nessa questão temos o que aprender com aqueles postos à 

margem: ao observar processos como os constituídos pelas redes comunicativas migratórias, com 

recursos financeiros mínimos, é possível vislumbrar novas formas de estabelecer redes educativas, 

comunicativas e integrativas (inclusive entre as diversas regiões do Brasil), usando as tecnologias 

de informação e comunicação, lembrando que Martín-Barbero afirma que as experiências e 

narrativas dos imigrantes e deslocados se misturam cada dia mais densamente com a dos 

“cibernautas” ao relatarem suas experiências, ao comunicarem-se com seus parentes e, nesse 

circular de histórias e imagens, narram-se e se fazem existir (MARTÍN-BARBERO, 2015, p. 27).  

 

  



68 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

ACHINTE, Adolfo Albán. Conocimiento y lugar: más allá de lá razón hay un mundo de colores. 

In: ACHINTE, Adolfo Albán (org.). Texiendo textos y saberes: cinco hilos para pensar los 

estudios culturales, la colonialidad y la interculturalidad. 1 ed. Popayán: Editorial Universidad de 

Cauca, 2006. p. 59-82. 

 

ACHINTE, Adolfo Albán. Pedagogías de la re-existencia: artistas indígenas y afrocolombianos. 

In: WALSH, Catherine (org.). Pedagogías Decoloniais: prácticas insurgentes de resistir, (re) 

existir y (re) vivir. Tomo I. 1. ed. Quito: Ediciones Abya-Yala, 2013. cap. 13, p. 443-468. 

 

ACHINTE, Adolfo Albán. Arte. docência e investigación. In: BORSANI, Maria Eugênia; 

QUINTERO, Pablo. Los desafíos decoloniales de nuestros días: pensar en colectivo. 1. ed. 

Neuquén: EDUCO - Universidad Nacional del Comahue, 2014. p. 151-172. 

 

AFONSO, Maria Lucia M.; ABADE, Flávia Lemos. Para reinventar as Rodas. 1. ed. Belo 

Horizonte: Rede de Cidadania Mateus Afonso Medeiros (RECIMAM), 2008. Disponível em:  

https://drive.google.com/file/d/0B3bVbgPm392LWkx4YkljNnJhRHc/view. Acesso em: 15 ago. 

2020.  

 

ALEJO, Esteban Ticona. Eduardo Nina Quispe: el emancipador, educador y político aymara. In: 

WALSH, Catherine (org.). Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, (re)existir 

y (re)vivir. Tomo I. 1. ed. Quito: Ediciones Abya Yala, 2013. cap. 10, p. 331-356. 

 

AYALA Felipe Guaman Poma de. Nueva coronica y buen gobierno. [...] vol. 1. Disponível em:  

http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20191121014717/Nueva_coronica_y_buen_gobierno_1.

pdf. Acesso em: 18out. 2020.  

 

AYALA Felipe Guaman Poma de. Nueva coronica y buen gobierno. [...] vol. 2. Disponível em: 

https://biblioteca.org.ar/libros/211687.pdf. Acesso em: 18 out. 2020.  

 

AYALA Felipe Guaman Poma de. El primer nueva coronica y buen gobierno. In: Coleción 

América Antígua. México: Siglo Veintiuno. 1980. Disponível em: 

https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Relacion_critica_oprimidos/Primer_cronica.1-

Guaman_Poma.pdf. Acesso em: 18out. 2020. 

 

BALESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de Ciência 

Política, Brasília, n. 11, p. 89-117, 2013. Disponível em: 

https://periodicos.unb.br/index.php/rbcp/article/view/2069. Acesso em: 15 ago. 2020.  

 

BERNARDINO-COSTA, J.; MALDONADO-TORRES, N.; GROSFOGUEL, R. 

Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. 1. ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2018. 

 

CANJANI, Elisa. Alunos imigrantes nas escolas públicas de São Paulo: um olhar da 

Educomunicação. 2018. 79 p. Iniciação Científica (Licenciatura em Educomunicação) - Escola 

https://drive.google.com/file/d/0B3bVbgPm392LWkx4YkljNnJhRHc/view
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20191121014717/Nueva_coronica_y_buen_gobierno_1.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20191121014717/Nueva_coronica_y_buen_gobierno_1.pdf
https://biblioteca.org.ar/libros/211687.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Relacion_critica_oprimidos/Primer_cronica.1-Guaman_Poma.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Relacion_critica_oprimidos/Primer_cronica.1-Guaman_Poma.pdf
https://periodicos.unb.br/index.php/rbcp/article/view/2069


69 

 

 

de Comunicações e Artes, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2018.  

 

CALVIMONTES, C. Augusto Coaguilla. Del ayllu al conamaq: la silenciosa reconstitución 

política de la organización andina del “Ayllu” en Bolivia. 2013. 425 f. Tesis de grado 

(Licenciado en Sociología). Facultad de Ciencias Sociales. Universidad Mayor de San Simón, 

Cochabamba, Bolívia.  

 

CRIALES, Juan Villanueva. Lo boliviano y lo indígena en la construcción arqueológica del post-

Tiwanaku altiplánico: narrativas no inocentes y alternativas futuras. Surandino Monográfico, 

Bs. Aires, n. 2, p. 1-20, 2017. Disponivel em: 

http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/surandino/article/view/3969/3545. Acesso em: 24 

out. 2020. 

 

CORDEIRO, Roberta Henriques Ragi. Quatro séculos de gramaticografia quéchua: 

emergência e desenvolvimento da categoria de caso nominal em perspectiva historiográfica. 

2014. Tese ( Doutorado em Linguística). Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2014.  

 

ELIAS, N.; SCOTSON, J. L. Os estabelecidos e os outsiders. Rio de Janeiro: Zahar, 2000. 

 

ESPINOSA, Yuderkis; et al. Reflexiones pedagógicas en torno al feminismo descolonial. Una 

conversa en quatro voces. In: WALSH, Catherine (org.). Pedagogías decoloniales: prácticas 

insurgentes de resistir, (re)existir y (re)vivir. Tomo I. Quito: Ediciones Abya Yala, 2013. p. 403-

441. 

 

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1968.  

 

FAVRE, Henri. A civilização inca. Rio de janeiro: Zahar, 2004. 

 

FIORI, Ernani Maria. Aprender a dizer a sua palavra. Prefácio. In: FREIRE, Paulo. Pedagogia 

do Oprimido. São Paulo: Paz e terra, 1994.  

 

FOUCAULT, Michel. De espaços outros. Estudos avançados, São Paulo, 27, n. 79, p. 113-122, 

jan. 2013. Disponivel em: http://www.revistas.usp.br/eav/article/view/68705. Acesso em: 14 set. 

2020. 

 

FREIRE, Paulo. Ação cultural para a liberdade: e outros escritos. 5. ed. Rio de Janeiro: Paz e 

Terra, 1981.  

 

______. Pedagogia da indignação: cartas pedagógicas e outros escritos. São Paulo: UNESP, 

2000. 

 

______. Pedagogia da esperança. 17. ed. São Paulo: Paz e Terra, 2011 

 

______. Pedagogia da tolerância. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2013. 

 



70 

 

 

GOMES, Maira Rodrigues. Poder no jornalismo. São Paulo: Hacker Editores, Edusp, 2003. 

 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11ª. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 

2006. ISBN 85-7190-402-3. 

 

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educacão como prática da liberdade. 1. ed. São 

Paulo: Martins Fontes, 2013. 

 

LESSA, Giane da Silva Mariano. “Nueva corónica y buen gobierno” de Felipe Guamán 

Poma de Ayala: um novo gênero que emerge no contexto da conquista da américa. Caxias do 

Sul: V SIGET, 2009. Disponível em: 

https://www.ucs.br/ucs/extensao/agenda/eventos/vsiget/portugues/anais/arquivos/nueva_coronica

_y_buen_gobierno_de_felipe_guaman_poma_de_ayala_um_novo_genero.pdf. Acesso em: 25 

nov. 2020.  

 

MALDONADO-TORRES, Nelson. Transdisciplinaridade e decolonialidade. Revista Sociedade 

e Estado, Brasília, v. 31, n. 1, p. 75-97, jan./abr. 2016. Disponível em: 

https://www.scielo.br/pdf/se/v31n1/0102-6992-se-31-01-00075.pdf. Acesso em: 15 set. 2020.  

 

MARQUES, Pamela Marconatto. À espera do Inca: identidade étnica e espaço político do 

Tiahuanaco à Bolívia do século XXI. Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas, 

Brasília, v. 3, n. 2, p. 37-45, jul./dez. 2009. Disponível em: 

https://periodicos.unb.br/index.php/repam/article/view/16092. Acesso em: 22 out. 2020. 

 

MARTÍN-BARBERO, Jesús. As novas sensibilidades: entre urbanias e cidadanias. Matrizes, 

São Paulo, v. 1, n. 2, p. 207-215, abr. 2008. 

MARTÍN-BARBERO, Jesús. ¿Desde dónde pensamos la comunicación hoy? Chasqui. Revista 

Latinoamericana de Comunicación, Equador, n. 128, p. 13-29, abr.-jul. 2015. Disponível em: 

https://revistachasqui.org/index.php/chasqui/article/view/2545. Acesso em: 10 dez. 2020.  

 

MARTÍN-BARBERO, Jesús. La educación desde la comunicación. Enciclopedia 

latinoamericana de sociocultura y comunicación. Bogotá: Editorial Norma, v. 18, 2002. 132 p. 

MARTÍN-BARBERO, Jesús. Nuevas sensibilidades: entre urbanías y ciudadanias. Matrizes, 

São Paulo, v. 1, n. 2, p. 97-215, abr./2008. 

MARTÍN-BARBERO, Jesus. Oficio de cartógrafo: Travesías latinoamericanas de la 

comunicación en la cultura. Santiago, Chile: Fondo de Cultura Económica, 2002. 

 

MELO, Marcia Cristina Henares de; CRUZ, Gilmar de Carvalho. Roda de Conversa: uma 

proposta metodológica para a construção de um espaço de diálogo no ensino médio. Imagens da 

Educação, Maringá, v. 4, n. 2, p. 31-39, 2014. Disponível em: 

http://periodicos.uem.br/ojs/index.php/ImagensEduc/article/view/22222/pdf_5. Acesso em: 15 

ago. 2020.  

https://www.ucs.br/ucs/extensao/agenda/eventos/vsiget/portugues/anais/arquivos/nueva_coronica_y_buen_gobierno_de_felipe_guaman_poma_de_ayala_um_novo_genero.pdf
https://www.ucs.br/ucs/extensao/agenda/eventos/vsiget/portugues/anais/arquivos/nueva_coronica_y_buen_gobierno_de_felipe_guaman_poma_de_ayala_um_novo_genero.pdf
https://www.scielo.br/pdf/se/v31n1/0102-6992-se-31-01-00075.pdf
https://periodicos.unb.br/index.php/repam/article/view/16092
https://revistachasqui.org/index.php/chasqui/article/view/2545
http://periodicos.uem.br/ojs/index.php/ImagensEduc/article/view/22222/pdf_5


71 

 

 

OLIVEIRA, Luis Fernandes de; CANDAU, Vera Maria Ferrão. Pedagogia decolonial e 

educação antirracista e intercultural no Brasil. Educação em Revista, Belo Horizonte, v. 26, n. 

1, p. 15-40, abr. 2010. Disponivel em:  http://educa.fcc.org.br/pdf/edur/v26n01/v26n01a02.pdf . 

Acesso em: 15 ago. 2020. 

OLIVEIRA, Susane Rodrigues De. Por uma história do possível: o feminino e o sagrado nos 

discursos dos cronistas e na historiografia sobre o "Império" Inca. Brasília: Tese de doutorado 

apresentado no programa de Pós-Graduação em História - PPGHIS UnB, 2006. 

PAREDES, Julieta. Hilando fino: desde el feminismo comunitário. 2. ed. Mexico: El Rebozo, v. 

1, 2014. Disponivel em: https://sjlatinoamerica.files.wordpress.com/2013/06/paredes-julieta-

hilando-fino-desde-el-feminismo-comunitario.pdf. Acesso em: 06 mai. 2020. 

PAREDES, Julieta. Descolonizar as lutas: a proposta do feminismo comunitário. 

Epistemologias do Sul, Foz do Iguaçú, v. 3, n. 2, p. 74-87, 2019. Disponivel em: 

https://revistas.unila.edu.br/epistemologiasdosul/article/view/2470/2136. Acesso em: 21 ago. 

2020. 

PAREDES, Julieta. Para descolonizar el feminismo: 1492 - Entronque patriarcal. La Paz: 

FeminismoComunitario de Abya Yala, 2020. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder y classificación social. In: CASTRO-GÓMEZ, 

Santiago; GROSFOGUEL, Rámon (ed.). El giro decolonial: reflexiones para una diversidad 

epistémica más allá del capitalismo global. Bogotá: Siglo del  Hombre Editores, 2007. p. 93-126. 

RIBEIRO, Darcy. As Américas e a Civilização. 3. ed. Rio de Janeiro: Vozes, 1979. 

SOARES, Ismar de Oliveira. Educomunicação: as múltiplas tradições de um campo emergente 

de intervenção social na Europa, Estados Unidos e América Latina. In: LIMA, J. C.; MELO, J. 

M. D. (orgs.). Panorama da comunicação e das telecomunicações no Brasil: 2012/2013. 

Brasília: IPEA, 2013. cap. 11, p. 169-202. 

SOARES, Ismar de Oliveira. Educomunicação: um campo de mediações. Comunicação & 

Educação, São Paulo, n. 19, p. 12-24, set./dez. 2000. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/comueduc/article/view/36934/39656. Acesso em: 15 ago. 2020.  

 

SOUCHAUD, Sylvain; BAENINGER, Rosana. Collas e cambas do outro lado da fronteira: 

aspectos da distribuição diferenciada da imigração boliviana em Corumbá, Mato Grosso do Sul. 

Revista Brasileira de Estudos de População, Rio de Janeiro, v. 25, n. 2, p. 271-286, jul./dez. 

2008. Disponivel em: http://www.scielo.br/pdf/rbepop/v25n2/v25n2a05. Acesso em: 11 nov. 

2019. 

SPYER, Tereza; MALHEIROS, Mariana; ORTÍZ, María Camila. Julieta Paredes: mulheres 

indígenas, descolonização do feminismo e políticas do nomear. Epistemologias do Sul, Foz do 

Iguaçú, v. 3, n. 2, p. 22-42, 2019. Disponivel em: 

https://revistas.unila.edu.br/epistemologiasdosul/article/view/2465/2130. Acesso em: 1 ago. 

2020. 

http://educa.fcc.org.br/pdf/edur/v26n01/v26n01a02.pdf
https://sjlatinoamerica.files.wordpress.com/2013/06/paredes-julieta-hilando-fino-desde-el-feminismo-comunitario.pdf
https://sjlatinoamerica.files.wordpress.com/2013/06/paredes-julieta-hilando-fino-desde-el-feminismo-comunitario.pdf
https://revistas.unila.edu.br/epistemologiasdosul/article/view/2470/2136
https://www.revistas.usp.br/comueduc/article/view/36934/39656
http://www.scielo.br/pdf/rbepop/v25n2/v25n2a05
https://revistas.unila.edu.br/epistemologiasdosul/article/view/2465/2130


72 

 

 

TOMASEVICIUS, Eduardo. A nueva coronica y buen gobierno, do inca Guamán Poma de Ayala: ¿Uma 

proposta de ordenação colonial nativa?. Revista Mexicana de Historia del Derecho, Ciudad de México, 

v. 25, p. 67-87, 2012. Disponível em: https://revistas.juridicas.unam.mx/index.php/historia-

derecho/article/view/10138/12166. Acesso em: 25 nov. 2020.      

TOURRAINE, Alan. Igualdad y diversidad - Las nuevas tareas de la democracia. 2. ed. 

México: Fondo de Cultura Económica, 2000. ISBN 968-16-6218-0. 

WALSH, Catherine. Interculturalidad crítica y pedagogía de-colonial: apuestas (des)de el in-

surgirI, re-existir y re-vivir. Maxwell PUC-Rio, Rio de Janeiro, 25 maio 2009. Disponivel em: 

https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/13582/13582.PDF. Acesso em: 29 ago. 2020. 

WALSH, Catherine. Interculturalidad crítica y educación intercultural. In: VIANA, Jorge; 

TAPIA, Luis; WALSH, Catherine. Construyendo interculturalidad crítica. Bolívia: Instituto 

Internacional de Integración del Convenio Andrés Bello, 2010. p. 75-96. 

WALSH, Catherine. Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y 

(re)vivir. Tomo I. Quito: Abya Yala, 2013. 

WASSERMAN, Claudia. Bolívia: história e identidade. Uma abordagem sobre a cultura e a 

sociedade contemporânea. In: ARAÚJO, Heloísa Vilhena de (org.). Os países da comunidade 

andina. Brasília: Fundação Alexandre de Gusmão: Instituto de Pesquisa de Relações 

Internacionais, v. 1, 2004. p. 317-342. Disponivel em: 

http://funag.gov.br/loja/index.php?route=product/product&product_id=308 . Acesso em: 15 mar. 

2020. 

WASSMANSDORF, Marina Lis. Feminismos de/pós coloniais sob rasura: as perspectivas de 

gênero e patriarcado de María Lugones, Rita Segato e Julieta Paredes. Captura Críptica. 

Florianópolis, v. 1, n. 5, p. 157-173, jan./dez. 2016. Disponível em: 

https://ojs.sites.ufsc.br/index.php/capturacriptica/article/view/3474. Acesso em 15 mar. 2020.  

  

https://revistas.juridicas.unam.mx/index.php/historia-derecho/article/view/10138/12166
https://revistas.juridicas.unam.mx/index.php/historia-derecho/article/view/10138/12166
https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/13582/13582.PDF
http://funag.gov.br/loja/index.php?route=product/product&product_id=308
https://ojs.sites.ufsc.br/index.php/capturacriptica/article/view/3474


73 

 

 

GLOSSÁRIO56 

 

Abya Yala Expressão que nomeia o continente americano e marca a posição política 

dos povos originários do continente (oposição ao nome América). Ver nota 

3 para complemento.  

 

Acllas As “escolhidas”: sacerdotisas do Império Inca, Virgens do Sol. Viviam 

reclusas, recebiam educação esmerada, obedeciam a uma hierarquia, eram 

responsáveis por diversas tarefas como o preparo de alimentos e bebidas 

sagradas, até a condução de rituais.  

 

Antisuyu Um dos quatro reinos do Império Inca, correspondia a região aproximada 

da Amazonia peruana. 

 

Ayllu Comunidade agrária tradicional andina. Unidade que correspondia a 

família extensa, uma unidade social. Darci Ribeiro chama de “amplas 

parentelas”.  

 

Cápac   Senhoras que governavam uma das quatro regiões do Império. 

 

Chacha-warmi Literalmente, homem-mulher. No entanto, não é um relação concebida 

dentro do sistema de gênero ocidental. Refere-se ao princípio da dualidade 

e complementaridade que rege as sociedades andinas.  

 

Chancletas Chinelos. 

 

Cholas Mulheres mestiças e/ou indígenas, adotam vestimenta e cabelos típicos que 

remontam a dominação colonial.  

 

 
56 Encontrei diversas grafias distintas para a maioria dos termos – castelhano, aymara ou quéchua, por exemplo –  

assim como uma mesma grafia pode apresentar significados diferentes.  



74 

 

 

Chuños Batata que passa por um processo tradicional de congelamento e 

desidratação, de cor escura.  

 

Colla Ou kollas. Povos de etnia aymara que habitavam uma região que 

compreendia desde o Lago Titicaca até o Pacífico, antes do domínio inca e 

deu origem ao nome Collasuyo. Hoje é usado de forma pejorativa para 

menosprezar descendentes dos povos originários.  

 

Collasuyo  Um dos quatro reinos do Império Inca, abarcava a porção do sul do atual 

Peru, norte do Chile e Argentina. 

 

Conopa Figura sagrada doméstica representada em pequenas figuras talhadas em 

pedra. Também o espírito que protege as plantas alimentícias.  

 

Coya   Esposa legítima do Imperador e governante em sua ausência. 

 

Criollos  Filhos de europeus nascidos na América espanhola. 

 

Curacas  ver Kuracas. 

  

Huaca  Ou waka. Divindade ancestral ou uma localidade. Expressão do sagrado, 

com variedade de formas e significados.  

 

Inkarrí Um dos principais mitos das comunidades indígenas bolivianas: o inca que 

retorna para restaurar o Tahuatinsuyu. Alguns textos atribuem a frase a 

Atahualpa, o imperador inca enforcado por Pizarro quando da conquista, 

outros a Túpac Katari quando executados pelos espanhóis, em 1781 após o 

cerco de La Paz: "¡Volveré y seré millones!".  

 

Jilakata  Ou jilaqatas. Líder ancião das comunidades camponesas que organizava a 

vida espiritual e civil e mediava a relação dos ayllus com o Kuraka.     



75 

 

 

Kuraca Figura da organização administrativa do Império, chefiava um 

determinado número de contribuintes, com status hereditário e hierárquico: 

existiam 5 níveis de kurakas, conforme o números de contribuintes sob seu 

guarda-chuva. 

 

Laya Divisão administrativa que congregava várias markas que por sua vez 

reuniam vários ayllus.  

 

Layqas Ou laycas. Sacerdotisas, em alguns textos encontrei como bruxos, magos 

ou feiticeiros.   

 

Malku Figura da organização administrativa do Império, máxima autoridade 

político-administrativa.  

 

Mama Huaco Mama Huaco, guerreira responsável pela fundação do Império junto com o 

irmão. Primeira governadora (coya) e divindade ancestral (huaca). 

 

 

Manco Cápac Irmão de Mama Huaco, fundador do Império Inca e primeiro governante 

de Cusco. Século XIII.  

 

Marka   Conjunto de ayllus, unidade mínima da sociedade. 

 

Pacha Mama  Ou Pachamama. Divindade máxima: Mãe-Terra.  

 

Pollera  Neste caso, designa a saia das cholas.  

 

Sapa Inca  Imperador Inca.  

 

Suyo Divisão administrativa. O Império Inca se dividia em quatro reinos ou 

suyos: Chinchaysuyo, Constisuyo, Antisuyo e Collasuyo.  



76 

 

 

Tahuatinsuyo  Ou Tawantinsuyo. Conjunto dos quatro reinos que formavam o Império 

Inca.  

 

Tiahuanaco  Ou Tiwanaku. Civilização anterior ao Império Inca, ocupava regiões do 

Perú, Bolivia e Chile.  

 

Tunta Batata que passa por um processo tradicional de congelamento e 

desidratação, de cor branca.  

 

Tupu   Medida de terra (área) destinada à agricultura, no Império Inca.  

 

Wiphala Símbolo oficial da Bolívia, bandeira quadriculada de sete cores que 

representa os povos e etnias andinas.  

             


