
 

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO  

ESCOLA DE COMUNICAÇÕES E ARTES  

DEPARTAMENTO DE RELAÇÕES PÚBLICAS, PROPAGANDA E TURISMO  

 

 

 

GIOVANNI DELLA GUARDIA PIRES  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A GENTE SE VÊ POR AQUI? 

 

REPRESENTAÇÃO DA FIGURA TRANS FEMININA NAS  

NARRATIVAS TELEVISIVAS DA REDE GLOBO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo  

2020 



2 

GIOVANNI DELLA GUARDIA PIRES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A GENTE SE VÊ POR AQUI? 

 

REPRESENTAÇÃO DA FIGURA TRANS FEMININA NAS  

NARRATIVAS TELEVISIVAS DA REDE GLOBO 

 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao Departamento        

de Relações Públicas, Propaganda e Turismo da Escola de         

Comunicações e Artes da Universidade de São Paulo, como         

requisito parcial para obtenção do título de bacharel em         

Comunicação Social, com habilitação em Publicidade e       

Propaganda, sob a orientação do Prof. Dr. Bruno Pompeu.  

 

SÃO PAULO  

2020  

 



3 

 

 

 

 

Catalogação na Publicação  

Serviço de Biblioteca e Documentação  

Escola de Comunicações e Artes da Universidade de São Paulo  

Dados inseridos pelo(a) autor(a) 

 

Pires, Giovanni Della Guardia  

A gente se vê por aqui? : REPRESENTAÇÃO DA FIGURA TRANS FEMININA NAS 

NARRATIVAS TELEVISIVAS DA REDE GLOBO /  

Giovanni Della Guardia Pires ; orientador, Bruno Pompeu Marques Filho. -- São Paulo, 2020. 

64 p.: il.  

 

Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação) - Departamento de Relações Públicas, 

Propaganda e Turismo/Escola de Comunicações e Artes / Universidade de São Paulo. 

Bibliografia  

 

Versão corrigida 1. Comunicação 2. Telenovela 3. Transgeneridade I. Pompeu Marques 

Filho, Bruno II. Título.  

 

CDD 21.ed. - 302.2 

 

Elaborado por Alessandra Vieira Canholi Maldonado - CRB-8/6194 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

GIOVANNI DELLA GUARDIA PIRES 

 

 

A GENTE SE VÊ POR AQUI? 

 

REPRESENTAÇÃO DA FIGURA TRANS FEMININA NAS  

NARRATIVAS TELEVISIVAS DA REDE GLOBO 

 

 

 

Apresentação em: ___/___/____ 

Resultado: ________________________________ 

 

 

 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

________________________________________________________________________ 

Julgamento: _______________________________ 

Assinatura: ________________________________ 

________________________________________________________________________ 

Julgamento: _______________________________ 

Assinatura: ________________________________ 

________________________________________________________________________ 

Julgamento: _______________________________ 

Assinatura: ________________________________ 

 

 

 

SÃO PAULO 

2020  

 



5 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Gostaria de manifestar minha gratidão, primeiramente, às mulheres trans, travestis,          

transformistas e "bichas" afeminadas, por estarem sempre à frente da luta LGBTQIA+,            

permitindo e iventando formas de expressão de valor imensurável para a causa. 

 

Também, à minha família, por me apoiar durante todo meu processo acadêmico,            

especialmente ao meu irmão, Guilherme, por estar presente física e emocionalmente durante            

todas as etapas deste trabalho. 

 

Às minhas amigas e amigos, que conheci e me aproximei ao longo de minha vida               

universitária. Mariangela, Blenda, Felipe, Bárbara, Rafaela, Fernanda, Maran, Gustavo e          

Laura; obrigado por estarem disponíveis sempre que precisei e me incentivarem a concluir             

esta importante etapa da minha graduação. 

 

Por fim, ao meu professor e orientador, Bruno, por me mostrar que a Universidade              

Pública é um ambiente político de produção e expressão acadêmica. Por me ajudar e conduzir               

ao longo desta pesquisa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



6 

 

 

RESUMO 

 

A comunicação e a cultura são construídas de maneira recorrente e evolutiva.            

Indivíduos comunicam e são comunicados formando normas e valores sociais. O presente            

trabalho pretende estudar (i) como tais valores foram e/ou são idealizados e reformados a              

respeito da população transgênero brasileira nas telenovelas da Rede Globo; e (ii) como as              

representações sociais de tal população podem contribuir para a conscientização de grupos            

dominantes. Para tanto, toma-se como objeto de estudo as representações sociais trans            

produzidas pelas narrativas televisivas da Rede Globo de 2019, fundamentado no percurso            

narrativo da personagem até conseguir usar o banheiro condizente com sua identidade de             

gênero. 

 

Palavras-chave: comunicação; representação social; telenovela; transgeneridade;      

performance de gênero. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

 

ABSTRACT 

 

Communication and culture are built in a recurrent and evolutionary way. Individuals            

communicate and are communicated forming social norms and values. This paper intends to             

analyse (i) how these values ​​are idealized and reformed regarding the Brazilian transgender             

population in the Rede Globo's soap operas; and (ii) how the social representations of this               

population can contribute to the awareness of dominant groups. This paper takes the trans              

social representations produced by Rede Globo television narratives as an object of study,             

based on the character's narrative path until she becomes able to use the bathroom consistent               

with her gender identity. 

 

Key-words: communication; social representation; soap opera; transgenderedness; gender        

performativity. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

 

 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1: ​Chegada de Ninete à Santana do Agreste (Tieta e Ninete).....................................24 

Figura 2: ​Buba........................................................................................................................25 

Figura 3:​ Sarita Vitti...............................................................................................................28 

Figura 4:​ Chegada de Ramona de sua viagem à França.........................................................30 

Figura 5:​ Médico ao descobrir que Bernadete é biologicamente do sexo masculino……….33 

Figura 6:​ Anita e Dudi ao chegarem à Turquia.......................................................................35 

Figura 7:​ Personagem Mira.....................................................................................................36 

Figura 8:​ Britney após ser readmitida na fábrica e obrigada a usar um boné……………….46 

Figura 9:​ Michelly ao ser assediada por seu professor...........................................................50 

Figura 10:​ Natasha em frente às portas dos banheiros...........................................................54 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

  

 



10 

 

SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO 9 

1. Comunicação e representatividade 11 
1.2 A teledramaturgia brasileira 14 

2. A construção de gênero 18 
2.1 A "desconstrução" de gênero 20 

3. Percurso histórico de personagens transexuais/transformistas femininas na Rede 
Globo 22 

3.1 Ninete, por Rogéria, em Tieta, 1989 22 
3.2 Buba, por Maria Luísa Mendonça, em Renascer, 1993 24 
3.3 Sarita Vitti, por Floriano Peixoto, em Explode Coração, 1995 26 
3.4, Ramona, por Cláudia Raia, em As Filhas da Mãe, 2001 28 
3.5 Bernadete, por Kayky Brito, em Chocolate com Pimenta, 2003 31 
3.6 Anita, por Maria Clara Spinelli, em Salve Jorge, 2012 33 
3.7 Mira, por Maria Clara Spinelli, em Força do Querer, 2017 35 
3.8 Interpretações e Considerações 36 

4. Análise de Representações de Figuras Trans Femininas na Rede Globo em 2019 38 
4.2 Processo metodológico 39 

4.2.1 Britney, por Glamour Garcia, em A Dona do Pedaço 40 
4.2.2 Michelly, por Gabrielle Joie em Bom Sucesso 45 
4.2.3 Natasha, por Linn da Quebrada em Segunda Chamada, 2019 49 

4.3 Interpretações e considerações: 53 

Considerações finais 57 

REFERÊNCIAS 60 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

A presente pesquisa será dedicada a entender de que forma a teledramaturgia            

brasileira, mais especificamente a produção de telenovelas da Rede Globo, pode agir como             

ferramenta de informação e conscientização em um contexto social midiatizado. Também,           

como o "cistema"​1 construiu estruturas de dominação sobre sujeitos femininos transexuais e            

como a imagem de tais sujeitos foi idealizada na mídia. Além disso, objetiva-se evidenciar              

como anos de representações preconceituosas afetaram a percepção do público sobre o            

referido tema. A motivação da pesquisa decorre dos valores negativos propagados ao            

representar figuras femininas transgênero nos ambientes televisivos e como isso impactou           

tais vidas no âmbito social e democrático. Como se sabe, a pessoa trans é aquela que,                

segundo Jesus (2012), apresenta dissonância entre o seu sexo anatômico atribuído ao nascer e              

a sua expressão de gênero, equanto a pessoa cis apresenta consonância.  

No primeiro capítulo, será discutido o caráter construtivo da cultura através da            

comunicação midiática. Trataremos das representações sociais em canais de comunicação de           

massa como delineadoras do comportamento social. Ademais, será abordada a importância da            

telenovela, notável instrumento de comunicação, principalmente em ambiente        

latino-americano, para a informação do público. 

No segundo capítulo, serão endereçadas teorias de construção gênero, a fim de            

compreender como a cultura e a comunicação moldou uma sociedade para uma estrutura             

binária e heteronormativa. Também, as teorias de "desconstrução" de gênero,          

transexualidades e travestilidades, com o interesse de compreender como a imagem do sujeito             

T foi e é construída pelo corpo social. 

No terceiro capítulo, será observado e interpretado o percurso das representações da            

transgeneridade feminina nas narrativas televisivas da Rede Globo, representações estas          

produzidas de diferentes formas, em distintos contextos e com múltiplas finalidades.           

1 Termo adotado para manisfestar como os sistemas e estruturas sociais são ferramentas criadas 
por, e, que beneficiam, pessoas cisgênero (indivíduos que estão em consonância entre o seu sexo 
anatômico atribuído ao nascer e a sua expressão de gênero) 

 



12 

Passaremos por personagens de diversas telenovelas, como ​Explode Coração (1995), ​As           

Filhas da Mãe​ (2001), ​Chocolate com Pimenta​ (2005), etc. 

No quarto capítulo, serão analisadas três representações de sujeitos femininos          

transexuais no ano de 2019 na Rede Globo: (i) a personagem Britney, em ​A Dona do Pedaço                 

(2019); (ii) Michelly, em ​Bom Sucesso (2019); e (iii) Natasha, em ​Segunda Chamada (2019).              

Cada uma das personagens apresenta tanto singularidades quanto semelhanças. Além disso,           

são oriundas de diferentes classes sociais, têm aspirações diversas e estão em diferentes             

etapas da vida. 

Este trabalho pretende contribuir modestamente para o desenvolvimento da área          

acadêmica no que se refere a este tema tão importante e pouco discutido. A transformação e a                 

conscientização são promovidas em ambientes que aceitam e reconhecem a diferença, sejam            

eles acadêmicos, sociais, televisivos ou publicitários. 

  

 



13 

 

1. Comunicação e representatividade 

 

A sociedade cultural está constantemente em processo de construção. Por meio de            

significações e repetições, os valores individuais e coletivos são idealizados, as normas            

sociais são, de forma imperceptível, seguidas e impostas, diariamente. O sujeito social            

absorve tais normas. Referido processo, segundo Nery (2019), é denominado ​endoculturação​. 

 

O conceito antropológico de endoculturação - quando alguém        
apre(e)nde "naturalmente" (cotidianamente) os signos da sua       
própria cultura - permite que relativizemos tudo o que o senso           
comum toma por absoluto, a priori ou dado [...] esse processo           
semiótico de produção e interpretação dos signos do mundo, o          
sujeito vai se constituindo como ser, como mais um "modo" de           
ser, consciente e inconscientemente. (NERY, 2019, p.103)  

 

A troca cultural é, majoritariamente, modelada pela comunicação, verbal e não verbal.            

Tal troca é feita a todo momento nas comunidades, pessoas comunicam e são comunicadas e,               

a partir disso, uma cultura é construída, moldada, perpetuada, reproduzida, propagada e, por             

fim, internalizada. 

 A comunicação tem o papel de [re]formar, [re]construir e manter uma cultura. São             

formulados modelos (como homem/mulher, bem/mal, bonito/feio) para que o corpo social           

possa se situar e criar significados e referências de como o mundo deve e/ou deveria ser. Os                 

sistemas comunicativos proporcionam lugares de fala e significados representativos para que           

os indivíduos possam se identificar e dar sentido àquilo que são e podem ser.  

Por muito tempo, os emissores da comunicação em massa, como a televisão, eram             

homens. Dessa forma, os modelos criados em relação à mulher, por exemplo, surgem sob a               

ótica masculina. A violência simbólica contra a mulher manifesta-se nas representações de            

submissão ao homem ou simplesmente a não representação. Então, as noções de feminilidade             

sempre estão atreladas (oposicionalmente) ao masculino e, seguindo os conceitos abordados           

acima, foram tomadas como naturais. 

As representações sociais na mídia funcionam como exemplos de caminhos a serem            

seguidos pelo corpo social para a melhor convivência em comunidade. Segundo Jodelet            

(1993), referidas representações são um conhecimento elaborado a partir de uma experiência            

social, contribuem para a construção da realidade social, interagem e direcionam o            

desenvolvimento cultural e interpretam grupos e transformações na coletividade social. Ou           

 



14 

seja, é possível afirmar que a representação age como modeladora do comportamento social,             

atuando como formadora e delineadora de opiniões e estereótipos por meio da repetição e              

disseminação de símbolos.  

A partir do imaginário, a representação imita o real, de modo que a experiência              

exprimida pelo sistema comunicativo pode ser sentida pelo público, que deseja se encaixar             

nas representações. Além do aspecto modelador social, tais representações agem como           

estimuladoras do consumo.  

Ao representar uma minoria ou grupo minorizado, é inevitável o uso de estereótipos,             

principalmente se a representação mencionada for executada por indivíduos fora do referido            

grupo. Representações de figuras trans, por exemplo, foram por muitos anos feitas sob o              

olhar estereotipado da comédia. Contudo, recentemente, tais produções trazem o aspecto da            

transição e até da dúvida do indivíduo. Discussões sobre o caráter substancial e costumeiro              

do estereótipo tiram a responsabilidade de perpetuadores, como discute Freire Filho (2005)            

em seu artigo: 

 

O argumento de que representações seletivas, parciais,       
ultra-simplificadas e instrumentais do Outro são parte integral        
do processamento mental dos estímulos atravessa grande parte        
da pesquisa na área da psicologia social, com repercussão nos          
campos da ciência política, da história e dos estudos culturais e           
midiáticos. Tal premissa nos leva, porém, à temerária        
conclusão da necessidade do estereótipo, inocentando seus       
perpetradores, e deixando-nos inermes diante do racismo, da        
xenofobia e da discriminação sexual. (FREIRE FILHO, 2005,        
p. 22) 
 

A estereotipagem do "Outro" realmente pode ser considerada inevitável, mas sua           

expressão é problemática. E, a partir do momento em que redes de comunicação em massa               

assumem esse papel, repetidas vezes, o público tende a ver a minoria como o estereótipo               

construído por indivíduos não pertencentes ao grupo minoritário "representado". Referido          

comportamento é excludente, como pontua ​Freire Filho (2005)​: 

 

A disseminação, pelos meios de comunicação de massa, de         
representações inadequadas de estrangeiros, classes sociais e       
outras comunidades é destacada como um sensível problema        
para o processo democrático, cujo desenvolvimento demanda a        
opinião esclarecida de cada cidadão a respeito de questões         
capitais da vida política e social. (FREIRE FILHO, 2005, p. 22) 
 

 



15 

Então, a comunicação em massa funciona como uma estrutura ideológica de           

dominação, ao passo que tende a estabelecer os estereótipos como naturais. Em outras             

palavras, os grupos dominantes impõem sua visão de mundo e valores a fim de naturalizá-la,               

comandando e modelando uma sociedade. 

Por outro lado, fora dos meios de comunicação em massa, como o meio artístico, por               

exemplo, grupos minorizados têm a chance de construir suas próprias narrativas, identidades            

e necessidades, de forma a contribuir para a luta pelas representações verdadeiras e não [tão]               

estereotipadas. 

A representação da comunidade LGBTQIA+ ganha mais espaço na mídia brasileira           

após o período de ditadura militar, contudo, sob comando da consciência cis hétero             

masculina. Nesse aspecto, são comuns expressões ligadas ao crime, marginalização e humor.            

A partir dos anos 1990, surge o conceito de "​merchandising social​", que, segundo Fechini              

(2019), trata da inclusão intencional de representações, personagens e enredos relacionados a            

questões sociais com fins pedagógicos. Ocorre que tais fins são constantemente ignorados, ao             

passo que, até hoje, indivíduos LGBTQIA+ são tratados como entretenimento para grupos            

dominantes da sociedade.  

Portanto, é possível entender as representações mencionadas como condutoras e          

condicionadoras da ​tolerância​. Tolerar, diferente de aceitar, carrega um juízo de valor em             

relação ao "ser" de outro indivíduo. Isto é, não se entende [e concorda-se com] as motivações                

do outro, apenas se suporta. A aceitação precisa ser trabalhada, o reconhecimento das             

motivações do outro deve ser legitimado. Só assim o processo de conscientização pode ter              

sucesso. Graça Machel (2020), política moçambicana, em entrevista para a plataforma           

Fronteiras do pensamento​2​, ​afirma que os problemas sociais estão totalmente ligados aos            

sistemas culturais, e completa: "​os movimentos sociais têm que visar a destruição de sistemas              

que separam as pessoas, que discriminam as pessoas, que categorizam as pessoas. Esses             

sistemas têm que cair. E todos nos colocarmos na plataforma da igualdade​". Ou seja, a               

sociedade não deve se contentar com a tolerância, mas com o reconhecimento e             

desqualificação de estruturas sociais que promovem a marginalização de minorias.  

 

 

2 Disponível em: 
https://www.fronteiras.com/noticias/pela-dignidade-da-vida-humana-graca-machel-abriu-a-temporada-
de-conferencias-do-fronteiras-do-pensamento-2019​. Acesso em: 23/10/2020 

 

https://www.fronteiras.com/noticias/pela-dignidade-da-vida-humana-graca-machel-abriu-a-temporada-de-conferencias-do-fronteiras-do-pensamento-2019
https://www.fronteiras.com/noticias/pela-dignidade-da-vida-humana-graca-machel-abriu-a-temporada-de-conferencias-do-fronteiras-do-pensamento-2019


16 

1.2 A telenovela brasileira 

 

A telenovela é um produto midiático e cultural que dialoga todos os dias com milhões               

de brasileiros, é possível afirmar que referido produto age como um espelho das dinâmicas              

sociais de uma nação, ao passo que as narrativas televisivas trazem debates culturais que              

conversam com a população. 

 

Quando uma telenovela tematiza uma questão de importância        
social quer dizer que ela assume a discussão de um          
determinado tema de modo frontal, ocupando ele grande        
espaço e importância dentro da trama; torna-se, durante toda a          
telenovela, ou grande parte dela, o foco central. [...] São          
também, normalmente, os temas mais irradiados para o debate         
público, aparecendo com recorrência na mídia em geral e até          
em outros setores da sociedade. (MOTTER e JAKUBASZKO,        
2007, p. 61) 

 

As discussões geradas nas narrativas não se atêm somente à televisão, mas também à              

publicidade, às produções jornalísticas e, principalmente, à sociedade. Referidas produções,          

extremamente populares no Brasil, levam discussões a diferentes segmentos sociais, cada um            

com seus repertórios e referências, capazes de interpretar e ressignificar tais discussões de             

forma que faça sentido para cada indivíduo. 

A televisão, então, tem o papel de mostrar as vivências de diferentes culturas para              

diferentes públicos e, dessa forma, proporcionar intensas trocas culturais (i) entre o próprio             

público; e (ii) entre a emissora e o público. O autor busca compreender as características da                

personagem que está representando e, ao representar, tais características são absorvidas pelos            

telespectadores. Assim, por mais que a mídia, como produto da ​Indústria Cultural​3​, seja             

considerada alienante, ao passo que os autores "impõem" suas percepções sobre determinada            

temática, o público também tem voz na construção dessas personagens e seus significados             

atribuídos. 

Dessa forma, a telenovela pode ser vista como um direcionador de discussões e             

posicionamentos já presentes na sociedade de forma massiva, compreende e reflete debates            

sociais e culturais. Ainda, por ser uma narrativa aberta, sofre muita influência de seu público               

ao decorrer do enredo. 

3 Adorno (1986) utiliza esse termo para simbolizar a capitalização da produção cultural por meio do                
surgimento das indústrias de entretenimento. Tais indústrias, sendo empresas capitalistas,          
transformaram e padronizaram as formas culturais, levando o indivíduo a ter mais dificuldade de              
avaliar e manifestar-se individualmente e de forma crítica. 
 

 



17 

 
Se hoje é possível à telenovela fazer referência e debater          
questões polêmicas ou de grande importância para a sociedade,         
essa condição deve ser tributada ao seu modelo, em geral, mas           
especialmente ao seu caráter dialógico. Por ser uma “obra         
aberta”, o gênero relaciona-se direta e constantemente com a         
sociedade na qual se desenrola. Por isso, faz dela tanto uma           
fonte de inspiração temática quanto sobre ela incide com suas          
criações, modificando a realidade. (CZIZEWSKI, 2010, p. 12) 

 

Um ótimo exemplo desse caráter direcionador dessas narrativas é a novela ​Cheias de             

Charme​, de 2012, que tratava da situação de trabalhadoras do lar, referidas na obra como               

"empreguetes". A temática das "empreguetes" ecoou todo o Brasil, e acabou levando, direta e              

indiretamente, à propositura da Proposta de Emenda Constitucional nº 66/2012 (Emenda           

Constitucional nº 72 de 2013 - "PEC das Domésticas"), aprovada no ano seguinte à exibição               

da novela. Assim, pode se afirmar que a telenovela, mesmo não tendo o poder de definir um                 

momento social, pode agir como canalizadora e reverberadora de questões já inerentes à             

sociedade. 

Por meio de representações individuais, a telenovela dialoga com diversas classes           

sociais. Dessa forma, referidas produção constrói novos significados e representações a partir            

de uma única personagem, significados esses que podem ser entendidos de forma diferente             

por diferentes públicos. 

O movimento da humanização dos temas tratados na telenovela iniciou-se na primeira            

metade dos anos 1970. Quando temas sociais tomavam lugar de romances idealizados, o             

público recebia e dialogava melhor com questões palpáveis e inerentes à sua vivência.  

 

“[…] veiculação de imagens da realidade brasileira;       
incorpora-se à trama um tom de debate crítico sobre as          
condições históricas e sociais vividas pelos personagens;       
articulam-se, no contexto narrativo, os tradicionais dramas       
familiares e universais da condição humana, os fatos políticos,         
culturais e sociais significativos da conjuntura no período; esta         
nova forma inscreve-se na história das telenovelas como uma         
característica particular da produção brasileira; e estas       
narrativas passam a ser denominadas ‘novelas verdade’, que        
veiculam um cotidiano que se propõe crítico, por estar mais          
próximo da vida ‘real’ e por pretender desvendar o que estaria           
ideologicamente camuflado na percepção dos receptores”      
(BORELLI, 2001 apud MOTTER; MUNGIOLI, 2008, p. 163) 

 

Assim, além de representações mais realistas da sociedade, a telenovela passa a trazer             

um ​caráter educativo em suas produções, com temas não harmoniosos no corpo social: como              

 



18 

temáticas LGBTQIA+, raciais e feministas. Além da natureza educativa, outro fator gerador            

do interesse das emissoras em abordar referida temática é o consumo de seu produto. A partir                

do momento em que as grandes emissoras percebem uma onda crescente do público             

consumidor LGBTQIA+, as representações tendem a crescer. Encoberta pelo discurso          

socioeducativo, a televisão traz temáticas sociais a fim de vender mais, afinal, como afirma              

Trevisan (2020): “importava mais do nunca o consumo, de modo que a própria moral passou,               

em certa medida, a depender do mercado” (TREVISAN, 2020, p. 18). 

Porém, apesar da visibilidade acerca do tema, os personagens LGBTQIA+ eram           

[quase] sempre representados com cunho humorístico e marginalizado, então “é difícil           

determinar com exatidão quanto as novelas prejudicaram ou, na verdade, difundiram a            

visibilidade homossexual, ainda que a utilizando para fazer sucesso” (TREVISAN, 2020, p.            

291). 

Outro aspecto importante sobre a qualidade das discussões geradas a partir de obras             

audiovisuais, principalmente a telenovela na América Latina, é que, como dito anteriormente,            

e confirmado por Rossini (2019), a desconstrução e conscientização não vem só do ato de               

assistir a essas produções, mas do ato de as discutir: “tão relevante quanto o ritual de assistir à                  

novela é o ritual de falar sobre ela, nos âmbitos off-line e nas redes sociais on-line”                

(ROSSINI et al, 2019, p. 46).  

A audiência da televisão, progressivamente, divide seu espaço de importância com o            

engajamento gerado nas redes sociais. As discussões geradas na tela migram para a rede              

social de forma que pessoas que não são necessariamente público do gênero interagem com              

as temáticas abordadas mesmo sem estarem acompanhando a produção. 

Assim, o aspecto socioeducativo previamente citado cumpre sua função, uma vez que            

o público se envolve na construção de significados atribuídos à personagem. Por mais que a               

personagem seja construída de forma que não condiz com a realidade, o público está ali para                

acusar isso. Portanto, mesmo a representação sendo estereotipada, alguma discussão será           

gerada acerca do tema. Dessa forma, o discurso é potencializado e alcança pessoas de              

diferentes nichos sociais, principalmente devido à interação proporcionada pelas plataformas          

on-line. 

A Rede Globo é a maior emissora da América Latina e está entre as maiores               

produtoras de teledramaturgia do mundo.​4 Alcançando praticamente uma nação inteira e           

exportando conteúdos e discursos para todo o planeta, é inevitável perceber o caráter             

4 Disponível em: ​https://www.scielo.br/pdf/rae/v49n1/v49n1a06.pdf​. Acesso em: 13/10/2020 

 

https://www.scielo.br/pdf/rae/v49n1/v49n1a06.pdf


19 

construtor de cultura e valores da plataforma de comunicação. A Globo determinou desde             

modelos de produção cultural até dinâmicas de programação e conteúdos a serem abordados             

em determinados momentos do dia. A responsabilidade de um meio de comunicação em             

massa de tal proporção é muito grande, visto que o ambiente televisivo é uma das maiores e                 

mais eficientes superfícies de troca, produção e [re]construção social.  

 



20 

 

2. A construção de gênero 

 

Uma das frases mais importantes sobre o estudo de gênero é a que inicia a segunda                

edição do livro ​O segundo sexo (1960), de Simone de Beauvoir: "Não se nasce mulher,               

torna-se mulher". A autora, através dessa afirmação, defende que o ser mulher não é uma               

característica biológica, e sim cultural. O gênero é algo que é construído de acordo com o                

espaço e contexto onde está inserido. Dessa forma, o que se entende por mulher hoje é fruto                 

de reprodução e repetição de conceitos que foram considerados femininos ao longo dos anos,              

que podem ou não mudar. 

A fim de compreender a construção do gênero ao longo dos anos, faz-se necessário              

estudar as diferenças entre sexo e gênero, como os dois conceitos se complementam ou se               

subtraem e como as noções biológicas e científicas foram atribuidas ao sexo e as culturais ao                

gênero. Butler, em sua obra ​Problemas do Gênero (1990) refuta o entendimento de que o               

sexo e o gênero são distintos, de que a ideia binária de sexo seja algo biologicamente                

indiscutível e de que o gênero seria simplesmente uma expressão do sexo.  

 

Se o caráter imutável do sexo é contestável, talvez o próprio           
construto chamado “sexo" seja tão culturalmente construído       
quanto o gênero; a rigor, talvez o sexo sempre tenha sido o            
gênero, de tal forma que a distinção entre sexo e gênero           
revela-se absolutamente nenhuma. (BUTLER, 1990, p.25) 

 

Dessa forma, é possível afirmar, que o caráter "não-construtivo" do sexo pode estar             

ligado às estruturas binárias em relação ao gênero. Em outras palavras, se o sexo é binário, o                 

gênero também deve ser. Assim, o sexo (natureza) seria a "materia-prima" pelo qual o gênero               

(cultura) se contrói e se transforma. Portanto, tal pensamento limita a expressão de gênero e,               

consequentemente, sua [des]construção, por ser ligado totalmente a uma estrutura binária,           

natural e não contestável. Sujeitos que se expressam de forma diferente do gênero que lhes               

foi atribuído ao nascer são tratados como aberrações, por não se conformarem com a noção               

tida como natural e intrínseca ao ser feminino ou masculino, o sexo biológico.  

Sendo assim, Butler (2002) acredita que as estruturas-base para a formação de            

percepções de gênero vêm de uma matriz heterossexual. Dessa forma, os indivíduos só             

poderão atingir a satisfação de seus corpos se estiverem dentro do modelo pré-estabelecido.             

Por isso, as identidades que são geradas e mantidas a partir do referido pensamento possuem               

 



21 

caráter natural. Tal estrutura compulsoriamente heterossexual impede e limita a construção de            

identidades que não conversem com a forma binária que é tida como uma verdade absoluta e                

imutável.  

 

O gênero é performativo porque é resultante de um regime que           
regula as diferenças de gênero. Neste regime os gêneros se          
dividem e se hierarquizam de forma coercitiva. (Butler, 2002, p.          
64). 

 

Segundo Butler (1990), o gênero tem um aspecto ​performativo​, dado através da            

repetição de atos em uma estrutura reguladora que "se cristaliza no tempo para produzir a               

aparência de uma substância". Butler (1990), então, avalia o quanto as expressões de             

feminilidade e masculinidade são verdadeiras e quanto as estruturas agem para limitar o             

caráter performativo dessa construção, levando os indivíduos a utilizarem marcas de gênero            

que correspondem ao que lhes foi atribuído ao nascer. Por outro lado, tal estrutura pode ser                

responsável pela constante auto-afirmação por que pessoas trans passam após sua transição:            

por exemplo, (i) a existência de mulheres trans hiper-feminilizadas; (ii) a ideia de que a figura                

feminina só será alcançada após sua cirurgia de transgenitalização (ou qualquer outro tipo de              

cirurgia e mudança estética que milhares de mulheres e travestis passam para atingir a              

"perfeição" do corpo feminino), entre outros. 

 
O gênero é a estilização repetida do corpo, um conjunto de atos            
repetidos no interior de uma estrutura reguladora altamente        
rígida, a qual se cristaliza no tempo para produzir a aparência           
de uma substância, de uma classe natural de ser. A genealogia           
política das ontologias do gênero, em sendo bem sucedida,         
desconstruiria a aparência substantiva do gênero,      
desmembrando-a em seus atos constitutivos, e explicaria e        
localizaria esses atos no interior das estruturas compulsórias        
criadas pelas várias forças que policiam a aparência social do          
gênero (BUTLER, 2003, p. 59). 
 

Referido aspecto performativo do gênero não está só ligado ao ser, mas também ao              

contexto em que está inserido, Butler afirma que a construção pessoal mencionada não             

provém somente de ações e repetições do próprio indivíduo, mas "se dá nas e pelas trocas                

culturais complexas" (BUTLER, 2003, p. 183). Assim, o sujeito ajusta sua construção            

misturando suas vontades à recepção de quem está a sua volta e, por isso, são elaboradas                

identidades que não estão no espectro binário e/ou "natural" do ser.  

 

 



22 

2.1 A "desconstrução" de gênero 

 

Para Preciado (2014), o corpo é um meio de comunicação, manifestação e reflexão             

filosófica, que está em constante processo de transformação e sujeito a intervenções culturais             

e desigualdades sociais. A cultura está condicionada a emoldurar as representações e            

encaixá-las em padrões já existentes e considerados naturais. O corpo trans foge de tal              

categorização, ou seja, demanda o rompimento de padrões sociais de forma contínua. 

O movimento transfeminista e a teoria ​queer são considerados os estudos que refutam             

o binarismo de gênero e a ideia de que a sexualidade provém da natureza. Para, Edgar e                 

Sedgwick (2003), o tema trans quebra diversas barreiras de uma só vez, como as de sexo,                

gênero, cultura, sexualidade e todas as estruturas de poder nelas construídas. Assim, corpos             

trans são o ponto chave para a desconstrução da cisheteronormatividade. 

A linguagem e a cultura cisheterocentrada limitam as formas de representar pessoas            

que não se encaixam no padrão. Por isso, surge a necessidade de novas nomenclaturas e               

dicotomias e, com elas, novas relações de poder. A construção de novas estruturas é confusa,               

como na sigla LGBTQIA+, que engloba diversos tipos de conceitos diferentes de sexualidade             

(gays, lébicas, bi e assexuais) identidade de gênero (transexuais, travestis e transgêneros) e             

variedades anatômicas (interssexuais). Ou seja, por mais que a sigla seja importante para a              

luta das minorias, acaba gerando confusão e diluição de diferenças e particularidades. 

Até 2018, a transexualidade era classificada como doença mental de acordo com a             

OMS (Organização Mundial da Saúde), apenas 28 anos após o termo "homossexualismo"            

ser, também, retirado de tal categoria. A transexualidade, agora, é classificada como            

"incongruência de gênero". Assim, é possível afirmar que a visão desnaturalizada e desviada             

da transexualidade não está presente somente no imaginário da sociedade, mas sim            

totalmente enraizada nas estruturas físicas que, como a própria OMS, existem para equilibrar             

e mediar os paradoxos do corpo social. 

Travestis, por sua vez, são pessoas que se identificam e performam o gênero             

feminino, porém nasceram em um corpo masculino. O termo "travesti" remete a uma             

identidade de gênero exclusiva do ambiente latino-americano. Mais do que o viés de             

identidade gênero, o termo representa viés político, de assumir o anormal e a diferença, de               

resistência: travestis não são mulheres, muito menos homens, são travestis. O termo está             

muito atrelado à marginalização e prostituição, por haver muitas pessoas que se identificam             

como travestis no mercado da prostuição. 

 



23 

Mas, afinal, o que é ser mulher? Uma das primeiras tentativas de descrevê-las foi no               

âmbito religioso, a mulher seria a imagem de Eva, um sujeito feminino, com uma vagina e                

capacidade de maternidade. Assim, tudo que não se encaixa em tal definição seria mera              

cópia. Nesse sentido, as mulheres transgênero nunca seriam verdadeiramente mulheres.          

Porém, essa definição esbarra com diversas incongruências, uma vez que não é toda mulher              

que pode ou deseja gerar filhos, nem se pode afirmar que toda mulher tem aparência               

feminina, entre outras. 

Mulheres podem ou não ter filhos, podem ter vagina ou pênis e podem ou não ter a                 

aparência feminina. Aos olhos do patriarcado, ao mesmo tempo em que não podem ser              

mulheres, tampouco podem ser homens, sendo que tudo o que foge do binarismo original              

deve ser repreendido. 

Segundo o Grupo Gay da Bahia​5 (2020), existem pelo menos um milhão de pessoas              

trans vivendo no Brasil, o país que mais mata população T no mundo. No ano de 2019,                 

estima-se que 329 pessoas LGBTQIA+ foram vítimas de mortes violentas (homicídios ou            

suicídios) no país, sendo 118 pessoas trans. A probabilidade de uma pessoa trans morrer              

violentamente é 17 vezes maior que um homem homossexual.  

Comparado com o ano de 2018, houve 22% de diminuição das mortes de pessoas              

LGBTQIA+ e, nas palavras do GGB, referida redução se apresenta "sem previsão nem             

explicação sociológica cabíveis" (GRUPO GAY DA BAHIA, 2020, p. 12). 

  

5 Disponível em: 
https://grupogaydabahia.files.wordpress.com/2019/01/relat%C3%B3rio-de-crimes-contra-lgbt-brasil-2
018-grupo-gay-da-bahia.pdf​. Acesso em: 12/10/2020 

 

https://grupogaydabahia.files.wordpress.com/2019/01/relat%C3%B3rio-de-crimes-contra-lgbt-brasil-2018-grupo-gay-da-bahia.pdf
https://grupogaydabahia.files.wordpress.com/2019/01/relat%C3%B3rio-de-crimes-contra-lgbt-brasil-2018-grupo-gay-da-bahia.pdf


24 

 

3. Percurso histórico de personagens transexuais/transformistas femininas na Rede         

Globo 

 

Durante muitos anos, a Rede Globo teve representações de pessoas trans femininas de             

forma totalmente estereotipada. Porém, recentemente, a emissora tem incluído personagens          

representantes de minorias políticas em diversas obras. Sobre a questão trans, tal emissora             

tardou ao representar as personagens trans de forma verdadeira: a primeira mulher trans a              

interpretar um papel de mulher trans na novela das nove ("horário nobre" da televisão              

brasilera) foi Maria Clara Spinelli, coadjuvante, em "Salve Jorge" (2012), em que atuava             

como uma prostituta. 

Nesta seção do trabalho, será discutido e interpretado evolutivamente o teor das            

representações de pessoas que não se conformavam com o gênero que lhes foi atribuído ao               

nascer nas narrativas televisivas da Rede Globo: 

 

3.1 Ninete, por Rogéria, em ​Tieta​, 1989 

 

Rogéria, Astolfo Barroso Pinto, denominava-se a "travesti da família brasileira", fez           

grande sucesso na televisão nos anos 80, foi atriz, cantora e apresentadora de diversos              

programas de auditório. Sempre carismática e bem humorada, Rogéria foi uma das pioneiras             

LGBT na televisão a ser tão bem recebida e até ovacionada pelo público. 

Tieta​, de Aguinaldo Silva, foi considerada uma das primeiras novelas "das oito"            

objetivamente sem censura. Quatro anos após o colapso do regime ditatorial e um ano após               

ser promulgada a primeira Constituição do país, a novela trata de diversos temas             

considerados ousados para a época, como a homossexualidade, a temática de relacionamentos            

poliamorosos, personagens femininas fortes e independentes e, por fim, a travestilidade de            

Ninete, interpretada por Rogéria. 

Ninete, administradora de negócios de Tieta (a personagem principal da novela), é            

apresentada à cidade, Santana do Agreste (uma cidadezinha no interior da Bahia), no episódio              

do dia 18/12/1989, no quinto mês de exibição da novela. Logo na primeira cena, alguns               

personagens afirmam que podem perceber que tem algo de errado/diferente em Ninete,            

comentários sobre o tamanho dos pés e tom da voz da personagem são frequentes no episódio                

de sua aparição. No início da trama, Tieta é "banida" por sua família para São Paulo, onde                 

 



25 

conhece Ninete, uma prostituta que a "salvou" das ruas, e também abriu espaço para Tieta na                

prostituição, que mais tarde veio a ter um bordel bem sucedido. 

 

 

Figura 1: ​Chegada de Ninete à Santana do Agreste (Tieta e Ninete), frame do capítulo 109 

 

Disponível em: 

https://gshow.globo.com/novelas/o-setimo-guardiao/noticia/o-setimo-guardiao-teste-sua-memoria-e-re

lembre-outros-sucessos-de-aguinaldo-silva.ghtml​. Acesso em: 14/11/2020 

 

Ninete aparece em apenas quatro episódios da novela. Porém, é citada em cerca de 25               

episódios, além de forte presença da mídia na divulgação da participação de Rogéria na trama               

de Aguinaldo Silva. A personagem assume aparência [excessivamente] feminina, está sempre           

com maquiagens extravagantes, unhas grandes e pintadas, muitos acessórios, roupas          

esvoaçantes e cabelo loiríssimo. Além disso, seu modo de gesticular e se expressar são              

sempre exagerados, vez ou outra profere palavras em francês e é considerada uma diva, fina e                

elegante pelos moradores da cidade de Santana do Agreste. 

Logo em sua terceira aparição, a temática da transexualidade vem à tona na cidade.              

Ninete resolve ir ao bar, local majoritariamente masculino, pede uma bebida e um homem vai               

ao balcão e começa a conversar com ela. Ninete se incomoda com o tom de paquera de                 

Amintas, diz que está incomodada e vira as costas para o homem, que, então, a assedia                

sexualmente apalpando suas nádegas. Ninete, furiosa, vira e dá um soco nele, que cai no chão                

e é levantado por outros homens.  

 

Amintas: Oxe, mas o que que foi isso moça? A senhora enlouqueceu é? 
Ninete: Moça coisa nenhuma, cara. Tá vendo alguma senhora aqui na sua frente? Fique              
sabendo que meu nome é Valdemar! (​Tieta​, 1989) 

 

 

https://gshow.globo.com/novelas/o-setimo-guardiao/noticia/o-setimo-guardiao-teste-sua-memoria-e-relembre-outros-sucessos-de-aguinaldo-silva.ghtml
https://gshow.globo.com/novelas/o-setimo-guardiao/noticia/o-setimo-guardiao-teste-sua-memoria-e-relembre-outros-sucessos-de-aguinaldo-silva.ghtml


26 

É muito comum às produções midiáticas que representam pessoas não hétero/cis a            

"narrativa de revelação" (Colling, 2012), quando a presença de pessoas LGBTQIA+ está            

sempre ligada à sua sexualidade e/ou identidade de gênero. Ninete faz parte desse tipo de               

narrativa, pois, além de ser uma figura reconhecida no Brasil e ter sua identidade de gênero                

muito bem posicionada, a personagem, desde suas primeiras aparições, é vítima, mesmo que             

indiretamente, de questionamentos sobre seu gênero. 

A representação de Ninete foi uma das, senão a primeira, que usou uma figura              

feminina transgênero atuando como tal. Mesmo com a hiper feminilização, frases icônicas            

para fins de comédia e situações desconfortáveis, a personagem foi um marco na             

representação trans na televisão brasileira. Uma personagem trans representada por uma atriz            

trans só aconteceu de novo, na Rede Globo, em 2013 em ​Salve Jorge (2012), de Glória Perez,                 

novela com a temática de tráfico de mulheres, em que a atriz Maria Clara Spinelli representou                

Anita, uma mulher traficada para a Turquia para ser escrava sexual. 

 

3.2 Buba, por Maria Luísa Mendonça, em ​Renascer,​ 1993 

 
Figura 2: ​Buba, frame do capítulo 11 

 
Disponível em: ​https://globoplay.globo.com/v/6617275/programa/​ Acesso em: 14/11/2020 

 

A obra ​Renascer​, de Benedito Ruy Barbosa, foi a primeira novela, senão a única, a               

tratar do tema da intersexualidade na Rede Globo. Exibida entre março e novembro de 1993,               

a novela "das nove" trouxe a discussão para diversas mídias além da televisão (como jornais               

e revistas) acerca do tema do "hermafroditismo", termo que já não é mais adequado. 

Um corpo intersexo é aquele que desenvolve características do sexo anatômico           

masculino e feminino, esse corpo pode ou não apresentar "genitália ambígua" e testículos             

 

https://globoplay.globo.com/v/6617275/programa/


27 

e/ou ovários. Esses corpos sempre foram vistos como anomalias/aberrações, para Foucault           

(1980) o médico, ao fazer o parto de uma pessoa "hermafrodita" não se interessava em               

reconhecer que aquele corpo teria dois sexos justapostos, mas procurava saber o que se              

escondia por baixo dessa ambiguidade. "Ele tinha, por assim dizer, que tirar o corpo do seu                

engano anatômico e descobrir o único sexo verdadeiro por trás dos órgãos que poderiam estar               

simulando o sexo oposto" (FOUCAULT, 1980). Ou seja, a preocupação não era se aquele              

corpo se conformava com a performatividade de determinado gênero, mas sim com o aspecto              

"natural" do ser, afinal, ele tem que dizer se o bebê é "menino ou menina". E não é só essa                    

definição que pode ferir o sujeito intersexo, mas ao nascer a equipe médica é responsável por                

declarar a necessidade de uma cirurgia para redesignação do sexo do bebê - algumas dessas               

violações vêm com a desculpa da possibilidade de geração de tumores e cânceres, mas se isso                

fosse realmente uma preocupação, porque as mamas ou as próstatas não são retiradas ao              

nascer? 

A novela se passa na região do sul da Bahia, tratando de uma família que possui uma                 

fazenda destinada à produção de cacau. José Inocêncio, interpretado por Antônio Fagundes, é             

pai e "chefe" da família, e vive na propriedade com sua esposa e 4 filhos. Em determinada                 

parte do enredo, Inocêncio convoca uma reunião de família urgente para anunciar que             

deixaria sua primeira esposa para se casar com uma mulher muito mais nova, da idade de                

seus filhos. Nessa reunião, Zé Venâncio, um de seus filhos, deixa sua esposa Eliana para               

poder manifestar seu relacionamento com Buba. 

Buba, interpretada por Maria Luiza Mendonça, mulher cisgênero, é uma figura           

intersexo feminina que foi designada como do gênero masculino ao nascer e leva o nome               

Alcides em sua certidão de nascimento. A intersexualidade de Buba é um segredo para              

[quase] todos os personagens da trama, mas não para o público. Logo, em sua primeira               

aparição, no sétimo capítulo, Buba e Venâncio estão comemorando 2 anos de relacionamento             

e Venâncio afirma que ela é "pseudo hermafrodita feminina" (termo anteriormente ensinado            

por ela) em conversa que demonstra que ninguém da família de Inocêncio sabe desse              

"segredo". Ao longo da trama as demais personagens descobrem a particularidade da            

personagem específica. A apresentação do referido tema na novela pode ser considerada            

didática, mostrando termos científicos, sem tom de deboche, e que Buba é, em suas palavras,               

uma "mulher de verdade".  

A personagem apresenta características físicas e emocionais totalmente ligadas ao que           

conhecemos do gênero feminino, Buba está sempre com vestidos, brincos e maquiagem            

básica. Sobre suas características psicológicas, além de seu desejo constante de ser mãe, ela              

 



28 

também sempre se mostra muito meiga, pacífica, de voz doce e frágil. Buba é facilmente               

interpretada como sujeito feminino, ao passo que sua performatividade de gênero é realizada             

absolutamente no aspecto binário e cisheteronormativo, em que um homem é um sujeito             

masculino e movido pela razão e a mulher é o completo oposto.  

Apesar de Buba seguir "à risca" papéis considerados femininos na sociedade, há uma             

característica que quebra a postura binária e heteronormativa dessa representação: a           

personagem não fez nem deseja fazer a cirurgia de reginitalização. Quando é confrontada por              

seu amante que diz que seria muito mais fácil passar por essa intervenção do que pelo                

preconceito que passa diariamente, a personagem retruca "Mais fácil pra você!". Isso mostra             

o anseio dessa representação em contestar a natureza invariável do gênero, como o corpo              

feminino pode ter pênis ou "genitálias ambíguas", como o sujeito mulher é mulher             

independente de suas características físicas.  

 

3.3 Sarita Vitti, por Floriano Peixoto, em ​Explode Coração​, 1995 

 

A novela de Glória Perez tratou de temas considerados inusitados para a época, como              

os primeiros momentos da internet e a vivência da comunidade cigana. A protagonista, Dara,              

vivida por Teresa Seiblitz, era uma jovem cigana orgulhosa, porém pouco apegada às             

tradições. Dara se nega a casar com o noivo escolhido por seus pais e estuda em um cursinho                  

pré-vestibular sem a família saber. Contudo, a obra apresenta outro núcleo, em um bairro              

popular no Rio de Janeiro, Maria da Graça, onde existe uma lanchonete e ponto de encontro                

de moradores do bairro, que é comandada por Lucineide (Regina Dourado) e Salgadinho             

(Roberto Cardoso), que têm um filho, Edu (Cássio Gabus Mendes). Odaísa (Isadora Ribeiro)             

é frequentadora da lanchonete, é funcionária de Dara e melhor amiga de Sarita. 

Sarita Vitti, interpretada por Floriano Peixoto, teve seu nome influenciado por duas            

atrizes icônicas dos anos 50 e 60, Sarita Montiel e Monica Vitti. Entretanto, sua              

personalidade exuberante se atém ao nome. Sarita não se categoriza em nenhum momento da              

telenovela, apenas diz que tem "um corpo de homem e uma alma de mulher", tem uma                

vivência comum, sem traços femininos exagerados, roupas ou maquiagens chamativas.          

Apesar do comportamento passivo e ameno, quando confrontada, tal passividade desaparece,           

podendo até apresentar comportamento agressivo. Outro aspecto que pode salientar a           

feminilidade da personagem é a maternidade: Sarita sonha em ser mãe, exclusivamente de             

uma criança soropositivo.  

 

 



29 

Figura 3:​ Sarita, em frame do capítulo 128 

 
Disponível em: ​https://www.tvtime.com/en/show/339700/episode/6464763​. Acesso: 14/11/2020 

 

Em sua primeira aparição, no primeiro capítulo da novela, Sarita chega na lanchonete             

de Lucineide e pede algo. Enquanto espera, ouve comentários de um homem presente no              

local: "Cada assombração que me aparece, hein?" seguido de "Vento fresco aqui, hein?",             

Sarita o responde com um soco na cara e a frase "Tão fresco que derruba gente". Na mesma                  

sequência, após arrumar o cabelo e as unhas, a personagem se apresenta: "Eu sou Sarita Vitti.                

Sarita de Sarita Montiel e Vitti de Monica Vitti. Eu aluguei a casa 38, ali na vila. Respeito                  

todo mundo e gosto que me respeitem. Foi um prazer, gente!". Mesmo com a surpresa e                

perturbação de alguns personagens no começo da trama, Sarita ganha espaço e interage com              

diversos núcleos da novela. Esse anseio de trazer comportamentos violentos, cômicos e            

presunçosos é muito comum na representação de personagens LGBTQIA+ na televisão           

brasileira, principalmente se referindo à comunidade trans. 

Mesmo a personagem sendo humanizada, tendo seus próprios sonhos e desejos, é            

impossível não perceber o caráter cômico da representação, principalmente na aparência de            

Sarita. Floriano Peixoto é um homem cisgênero e heterossexual,. Em primeira vista, fica bem              

claro para o público que a personagem é um homem de peruca, a forma da barba por baixo da                   

maquiagem do ator é perceptível em praticamente todas as cenas em que aparece. Seu rosto e                

corpo robustos, ombros largos e o reconhecimento do ator por trás da "transformação" trazem              

comicidade à essa representação, mesmo que em cenas sem a intenção. Ou seja, para o               

público LGBTfóbico, essa mulher não passa de uma fantasia, uma brincadeira, ou até mesmo,              

um objeto sexual. E, a preocupação de expressar uma personagem LGBTQIA+ "do bem"             

acabou deixando a representação superficial. 

 

https://www.tvtime.com/en/show/339700/episode/6464763


30 

 

3.4, Ramona, por Cláudia Raia, em ​As Filhas da Mãe​, 2001 

 

A obra de Sílvio de Abreu tem sua primeira etapa iniciada em 1960, Lucinda              

(Fernanda Torres) é uma mulher que se apaixona por um de dois amigos e se casa com outro.                  

Fausto (Cláudio Lins), ao se casar com Lucinda, a proíbe de ter a independência que               

desejava, inclusive a proíbe de trabalhar. Mesmo assim, a personagem vai trabalhar com um              

decorador famoso. Em determinado momento da trama o decorador a assedia e, em defesa,              

ela o empurra da escada, causando a morte de seu chefe. Então, Lucinda pede ajuda a seu                 

marido, Fausto, que a aconselha a sair do país e deixar seus filhos, ainda pequenos, para trás.                 

Fausto diz a todos que Lucinda morreu. 

Na segunda etapa da novela, no Rio de Janeiro, em 2001, Fausto desaparece após dar               

um golpe em seus dois sócios. As filhas, que estavam no exterior, voltam para lutar pela                

herança, Lucinda também, agora interpretada por Fernanda Montenegro e de apelido Lulu de             

Luxemburgo volta ao Brasil, como uma decoradora famosa e até então morta para sua família               

e amigos. O tema da transexualidade é inserido à trama com a chegada de uma das irmãs,                 

Ramona, uma estilista famosa, que teve o gênero masculino designado ao nascer e foi              

batizada com o nome Ramón, interpretada por Cláudia Raia. Ela, junto de suas outras irmãs               

passam a disputar a presidência do resort da família, o Jardim do Éden.  

 
Figura 4:​ Chegada de Ramona de sua viagem à França, frame do capítulo 8 

 
Disponível em: 

https://memoriaglobo.globo.com/entretenimento/novelas/as-filhas-da-mae/personagens/​ Acesso em: 

14/11/2020 

 

 

https://memoriaglobo.globo.com/entretenimento/novelas/as-filhas-da-mae/personagens/


31 

Leonardo (Alexandre Borges), filho de Arthur, homem por quem Lucinda se           

apaixonara na primeira etapa da novela, em 1960, apaixona-se por Ramona, sem saber de sua               

transexualidade. Leonardo faz o papel de um homem másculo que faz grande sucesso entre as               

mulheres e fica afetado com a beleza de Ramona logo na primeira vez que se viram. Os dois                  

se aproximam e Leonardo chega a ajudar Ramona com a abertura de seu ateliê. Porém, uma                

das irmãs de Ramona (Tatiana) também se apaixona por Leonardo e essa relação é tratada de                

forma totalmente cômica, Tatiana chantageia sua irmã ameaçando expor sua transexualidade           

a Leonardo. 

Então, os dois se afastam pelo medo de Ramona de ter "seu segredo" revelado a               

Leonardo a sua irmã. Segredo o qual só foi revelado nos últimos capítulos da novela.               

Leonardo, o "machão", fica enfurecido ao saber que manteve relações sexuais com seu amigo              

de infancia Ramón. Os dois seguiam apaixonados, mas não estavam prontos para oficializar             

sua relação. Tatiana aproveita-se da situação e pede Leonardo em casamento. 

No último capítulo da novela, no casamento, Ramona sequestra Leonardo - a cena             

conta com diversos atos de transfobia contra Ramona em pouco mais de um minuto de               

aparição da personagem. No momento em que o mestre de cerimônia diz "Se algum dos               

presentes souber de algo que possa impedir essa união, fale agora ou se cale para sempre",                

Ramona surge em um salto por cima do muro, dirigindo uma moto dupla. Sua mãe, Lulu,                

pergunta a seu esposo, pai de Leonardo, "Mas o que é isso?", que responde "É aquele seu                 

filho!". Sua irmã, Tatiana, na tentativa de lançar o buquê de flores em Ramona grita "Some                

daqui sua aberração!" e é respondida com um soco na cara. Logo, Ramona diz ser "a mulher                 

que Leonardo ama" o pega nos ombros, o coloca no assento anexo de sua moto e acelera. Sua                  

irmã diz "Ele roubou o meu noivo!" 

Na próxima cena, os dois aparecem em uma festa e felizes. Discutindo seu             

relacionamento, Leonardo afirma que tem pena de não poder ter um "casamento de verdade"              

com a estilista, pois não poderiam ter filhos. Ramona responde "Pra que desejar a Lua, se nós                 

já temos as estrelas?", a câmera abre o plano para as estrelas e logo volta ao casal, que se                   

olham sorrindo e se beijam, indicando que viveram "felizes para sempre".  

Logo na primeira cena, é possível diferenciar os tratamentos que Ramona recebe ao             

longo da trama. Há personagens, como suas irmãs e o pai de Leonardo/seu padrasto, que não                

aceitam sua identidade de gênero, tratam-na por pronomes masculinos e até achamam de             

aberração. Ao mesmo tempo, existem personagens que aceitam sua identidade, como sua            

mãe, Lulu, e até mesmo seu amante, Leonardo. A grande maioria dos personagens             

secundários não compreendem muito bem a transexualidade de Ramona, não sabem se            

 



32 

devem tratá-la no masculino ou feminino, mesmo a personagem trazendo todos os símbolos e              

construções sociais ligadas ao feminino. 

A personagem se encontra totalmente no espectro feminino do gênero, está sempre            

com roupas exuberantes, com fendas nas pernas, estampas e lantejoulas, cabelos longos,            

maquiagem e uso de jóias marcantes. Mesmo a personagem se afirmando como mulher e              

carregando todas as representações possíveis, a "sociedade" ainda fica na dúvida de como             

tratá-la. Esse tipo de problema pode ser facilmente espelhado para a sociedade atual, o              

indivíduo não se interessa em tratar a pessoa trans como ela deve e quer ser tratada, mas se                  

interessa em "saber a verdade", saber seu "nome morto"​6​, sua aparência antes da transição e,               

muitas vezes, não acredita de fato em tudo que essa pessoa representa e ainda a trata no                 

masculino, pois essa seria a ordem natural e binária do mundo.  

Na segunda cena, é possível notar uma relação no aspecto heteronormativo dos            

relacionamentos. A fala de Leonardo sobre nunca poderem ter um "casamento de verdade"             

reflete o pensamento de que uma família é composta única e exclusivamente por um homem,               

uma mulher e seus filhos biológicos. Mesmo o romance abordado sendo, de certa forma, fora               

dos padrões, ainda segue o modelo de cisheteronormatividade compulsória que vivemos, em            

que todas as relações são enquadradas no modelo binário de representação, seja ela             

heterossexual ou não. Os personagens reforçam esse pensamento, Ramona é carinhosa,           

romântica e tem seu trabalho ligado ao lado artístico; já Leonardo é másculo, viril e mostra                

certa repulsa a representações não heterosexuais ao longo da trama. 

Outra discussão acerca da representação de Ramona na novela é o fato de ela ser               

interpretada por uma atriz cisgênero reconhecida em todo Brasil. Cláudia Raia, por ser             

cisgênero e sua personagem desempenhar todos os papéis femininos de gênero, faz que o              

público se esqueça de sua transexualidade. O "disfarce" da transexualidade da personagem            

pode ser ligado à aceitação do público, uma vez que a personagem só pode ficar com seu                 

amante no último capítulo da obra, sem abrir espaço para contestações. 

O binarismo de gênero está presente até na escolha do nome da personagem, seu              

nome social é o completo oposto de seu "​nome morto"​: Ramón/Ramona. O corpo social está               

acostumado a olhar para indivíduos trans como pessoas que passaram por uma            

transformação, pessoas que eram uma coisa e viraram outra, não como pessoas que passaram              

6 "nome de uma pessoa trans dado por suas responsáveis em seu nascimento e lavrado em sua 
certidão de nascimento. Nome no qual ela/e/u não escolheu segundo sua identidade de gênero. 
Também conhecido como nome de registro, nome de batismo, nome de nascimento, etc." 
(INFORMASUS UFSCAR, 2020) Disponível em: 
https://www.informasus.ufscar.br/aspectos-relativos-ao-uso-do-nome-social-e-outros-provimentos-civi
lizatorios/​. Acesso em: 12/11/2020 

 

https://www.informasus.ufscar.br/aspectos-relativos-ao-uso-do-nome-social-e-outros-provimentos-civilizatorios/
https://www.informasus.ufscar.br/aspectos-relativos-ao-uso-do-nome-social-e-outros-provimentos-civilizatorios/


33 

certo tempo de sua vida desempenhando os papéis designados a um gênero que não              

concordava com o que realmente eram. As representações de pessoas trans, na maioria das              

vezes, estão ligadas à sua transição e, mesmo que não esteja, o nome carrega essa função,                

utilizando-se um nome como Ramona, nada comum no ambiente brasileiro. Assim, a            

representação fica sempre ligada ao passado e, consequentemente, ao momento da transição. 

 

3.5 Bernadete, por Kayky Brito, em ​Chocolate com Pimenta​, 2003 

 

A novela das seis, escrita por Walcyr Carrasco, passa-se nos anos 1920 em Ventura,              

no interior de São Paulo. Toda a trama gira em torno de uma fábrica de chocolates,                

"Bombom", de Ludovico, interpretado por Ary Fontoura. A protagonista da obra, Ana            

Francisca, interpretada por Mariana Ximenes, ao perder o pai, no interior do Rio Grande do               

Sul, muda-se para Ventura e começa a trabalhar como faxineira na tal fábrica de chocolates.               

Ana se apaixona pelo homem mais cobiçado de Ventura, Danilo (Murilo Benício), Mais tarde              

na trama, Ana engravida de Danilo e por forças de outra mulher que também é apaixonada                

por ele, o relacionamento termina. Ludovico leva Ana para a Argentina e assume seu filho.               

Logo depois, Ludovico morre e Ana volta a Ventura, depois de sete anos, como única               

herdeira da fábrica. Entre as antagonistas está Jezebel (Elizabeth Savalla), irmã de Ludovico,             

que aspira a ser dona da fábrica de chocolates. 

Bernadete, interpretada por Kayky Brito, chama atenção da cidade por ser uma            

menina com traços masculinizados e gostar de atividades consideradas pertencentes ao           

universo masculino, como o futebol. Em determinado momento da trama, é revelado o             

mistério acerca da filha adotiva de Jezebel: o mordomo da casa conta que Jezebel era casada                

e estava esperando um filho, mas ficou doente, então afirmou que se ficasse curada seria               

devota de Santa Bernadete. Jezebel perde o bebê e decide adotar uma menina para confirmar               

sua devoção à santa. Sua funcionária, Cândida (Yeda Dantas) vê a oportunidade perfeita para              

seu filho poder ter uma vida digna, pois não conseguiria mantê-lo. Cândida, então, dizia que               

Bernadete era filha de sua amiga. Contudo, na verdade, Bernadete era um menino vestido              

com roupas consideradas femininas para esconder a verdade de Jezebel. 

No capítulo 141, Bernadete, com a proximidade de seu casamento com Fabrício            

(Bruno Azevedo), não se sente bem. Assim, sua mãe e governanta, Dona Mocinha (Denise              

Del Vecchio), decidem levá-la ao médico. O médico, ao examinar Bernadete, olhando por             

baixo de sua saia, percebe que ela na verdade não é/nasceu uma menina, mas não consegue                

formar palavras para dizer isso à mãe ou às outras mulheres que estão na sala. Então, as                 

 



34 

mulheres, uma a uma, vão averiguar o que se esconde por baixo da saia da garota. A cena de                   

aproximadamente oito minutos é totalmente tomada por gritos escandalosos, expressões          

exageradas de espanto e até desmaios. Bernadete acusa sua mãe de nunca ter dado carinho a                

ela ou sequer trocado uma fralda, a mãe então deduz que sua funcionária, Cândida, sabia de                

tudo. 

 
Figura 5:​ Médico ao descobrir que Bernadete é biologicamente do sexo masculino, 

 frame do capítulo 140 

 
Disponível em: ​https://globoplay.globo.com/v/2043390/programa/​ Acesso em: 14/11/2020 

 

Ainda na sala do médico, Bernadete diz que não ficará de vestido "nem mais um               

minuto". Então, o médico empresta-lhe suas próprias roupas. Na próxima cena envolvendo            

Bernadete, Cândida conta toda a verdade sobre seu filho, que é levada presa para fora do                

hospital. Bernadete desconsidera suas mães biológica e adotiva e fica enfurecida por ter sido              

enganada durante tantos anos. Na cena, ainda confunde os pronomes, mas diz que tem              

orgulho de ser homem e assim será para o resto de sua vida 

No capítulo do dia seguinte, na mesma sala do hospital, um cabeleireiro é chamado              

para cortar os cabelos de Bernadete, que agora decide que quer ser chamado de Bernardo.               

Durante todo tal capítulo diferentes ciclos da novela tomam conhecimento da condição de             

Bernadete, absolutamente todas as cenas em que é revelado que Bernadete, na verdade, é              

Bernardo têm teor cômico, gritos surpresos e piadas sobre o órgão genital de Bernardo. Ana               

aceita que Bernardo more com ela em sua casa, onde é bem recebido, a família tenta defender                 

Cândida e justifica suas ações pelo amor que ela sentia por ele. Jezebel desiste de processar                

Cândida, por falta de dinheiro, e Cândida é solta. 

 

https://globoplay.globo.com/v/2043390/programa/


35 

Durante os capítulos mencionados, em que a atenção está direcionada à personagem            

Bernadete, é possível notar o binarismo de gênero em praticamente todas as cenas. Para              

Butler, referido binarismo está totalmente ligado à heterossexualidade compulsória:         

"Consequentemente, uma pessoa é o seu gênero na medida em que não é o outro gênero,                

formulação que pressupõe e impõe a restrição do gênero dentro desse par binário."             

(BUTLER, 2002, p. 45). Dessa forma, o gênero só é entendido se ligado ao sexo: em uma                 

estrutura heteronormativa, o gênero é expresso de acordo com o seu oposto. Isso pode ser               

facilmente observado na obra em momentos como: Bernardo trocar seu nome, vestimentas e             

trejeitos exatamente no momento em que sabe a verdade, seu casamento com Fabrício é              

cancelado, Bernardo mostra se interessar romanticamente por, até então, sua melhor amiga.            

Ou seja, essa mudança tão brusca é um reflexo do corpo social, que constrói o gênero                

baseado em seu completo oposto, que assume que toda a relação é heterossexual ou que liga                

totalmente o gênero, sexo e desejo, por exemplo, se certa pessoa tem desejos por figuras               

masculinas deve ser uma mulher e vice-versa.  

 

3.6 Anita, por Maria Clara Spinelli, em ​Salve Jorge​, 2012 

 

"Salve Jorge" foi uma novela "das nove", escrita por Glória Perez, que tratou do tema               

de tráfico de pessoas, principalmente mulheres, com a finalidade de serem escravas sexuais             

na Europa. A protagonista, Morena (Nanda Costa), teve uma história bem parecida com as              

outras vítimas: movida por problemas financeiros, a protagonista aceitou uma proposta de            

emprego de Wanda (Totia Meirelles), que se apresentava como agenciadora de talentos, para             

trabalhar no exterior com promessas de grandes quantias de dinheiro e viagens. Wanda cuida              

de tudo e Morena embarca para Europa. Quando chega na boate percebe que foi traficada, e                

que muitas outras mulheres também estavam na mesma situação. 

 
Figura 6:​ Anita e Dudi ao chegarem à Turquia, frame do capítulo 149  

 

 



36 

Disponível em: ​https://globoplay.globo.com/v/2514513/programa/?s=35m53s​. Acesso em: 

14/11/2020 

 

O mesmo aconteceu com Anita, interpretada por Maria Clara Spinelli, mas, além das             

promessas de emprego, shows e dinheiro, foi dito que ao chegar à Europa seria feita sua                

cirurgia de transgenitalização. Anita embarca para a Turquia com um homem homossexual,            

que também seria traficado e, de lá, iriam para Itália para fazer a tal cirurgia e trabalhar como                  

performers em diversos lugares do país. Ao chegar na boate em que trabalhariam, na Turquia,               

são avisados que estão lá escravizados, que não haverá shows ou operações, mas sim,              

prostituição. 

Maria Clara Spinelli foi uma das primeiras mulheres declaradamente transexuais a           

interpretar o papel de uma mulher tresnsexual na Rede Globo. Mesmo sendo uma             

personagem coadjuvante, Maria Clara pode trazer uma discussão adequada acerca do tema.            

Anita não teve sua identidade de gênero contestada por outros personagens. Apesar de             

algumas vezes ser chamada de "o traveco", e terem sido proferidos discursos como o de               

somente se tornaria uma mulher "de verdade" após a cirurgia de transgenitalização, a             

personagem viveu sentimentos e angústias muito similares ao das mulheres cisgêneros que            

também foram traficadas, não necessariamente ligados à sua identidade de gênero ou            

sexualidade. 

 

3.7 Mira, por Maria Clara Spinelli, em ​Força do Querer​, 2017 

 

A novela "das nove", escrita por Glória Perez, trata o tema da transexualidade em              

diferentes representações, principalmente em relação ao papel da mulher/sujeito feminino na           

sociedade. A trama acompanha a transição do personagem Ivan, interpretado por Carol            

Duarte, uma mulher cisgênero. Ivana é apresentada como uma mulher com problemas            

evidentes de identidade, com dificuldades para se relacionar, usava sempre roupas largas e             

cabelos presos. A obra não trata somente da transição da personagem, mas sim seu processo               

de autodescobrimento, visto que a personagem estava sempre confusa e não sabia o que havia               

de "errado" com seu corpo e imagem. Por Ivana se sentir atraída por sujeitos masculinos, não                

via sentido em sua transexualidade, pois, em uma sociedade heterocentrada, a sexualidade            

está completamente atrelada à identidade de gênero. Em outras palavras, se o indivíduo se              

atrai por pessoas do gênero oposto ele é necessariamente cisgênero e heterossexual, inexiste             

possibilidade da homotranssexualidade.  

 

https://globoplay.globo.com/v/2514513/programa/?s=35m53s


37 

Outro personagem que se conecta com esse tema é Nonato, interpretado por Silvero             

Pereira, um ator também LGBTQIA+ e transformista. O personagem trabalha como motorista            

e se apresenta como drag queen (Elis Miranda) em casas de shows. Apesar da trama não ser                 

focada na transição do personagem, Nonato tem a necessidade de esconder seu "segredo" na              

maioria de seus ciclos sociais da novela. 

 
Figura 7:​ Personagem Mira, frame do episódio 170 

 
Disponível em: ​https://globoplay.globo.com/v/6227460/​. Acesso em: 16/11/2020 

 

Porém, a representação aqui proposta não é focada na discussão da transexualidade da             

obra. A personagem Mira, vivida por Maria Clara Spinelli, é uma mulher cisgênero e braço               

direito da vilã da trama, Irene. Mira é uma mulher feminina, sempre bem arrumada, cabelos               

longos e personalidade temperada e, apesar de trabalhar com a vilã, muito gentil e bem               

intencionada. Com o papel, Maria Clara foi a primeira mulher trans a interpretar o papel de                

uma mulher cisgênero na Rede Globo, em Hollywood a primeira mulher a conquistar esse              

mesmo espaço foi Jen Richards na série Blindspot, somente em 2019.  

 

 

3.8 Interpretações e Considerações  

 

As representações transexuais nas narrativas televisivas da Rede Globo, ao mesmo           

tempo que têm o interesse de incluir essas pessoas em suas telenovelas, trazem personagens              

que seguem um padrão heteronormativo. Isto é, por mais que exista a visibilidade de sujeitos               

LGBTQIA+, sua representação é feita em uma estrutura binária e heterocentrada, que não             

necessariamente conversa com a realidade da população T brasileira. 

 

https://globoplay.globo.com/v/6227460/


38 

Personagens trans femininas foram, por muitos anos, performadas de forma          

masculinizada e com fim único e exclusivamente humorístico. Como por exemplo, a            

personagem Valéria Vasques, interpretada por Rodrigo Sant'Anna, que vivia uma mulher           

transexual absurdamente estereotipada, usava roupas chamativas, muitas bijuterias,        

maquiagem "exagerada", cabelos vermelhos e frisados. A personagem era escandalosa e a            

maioria de suas cenas aconteciam em um transporte público. Além de representar de forma              

totalmente preconceituosa e sem preocupação com questões de gênero e conscientização, esse            

discurso contribui para a marginalização do sujeito transexual feminino. A ponto que, como             

discute Filho, "Enquanto a população trans for retratada com ênfase na marginalização, a             

realidade será efetivada no contexto marginalizado e discriminatório." (FILHO, 2018, p.10) 

A partir dos anos 2010, as representações parecem ter sido abordadas de forma             

diferente. Mesmo que estereotipada e, muitas vezes, não verossímil, as questões de            

conscientização do público e autoconhecimento das personagens foram melhor exploradas          

pelas narrativas. Essas representações focaram, principalmente, na transição da pessoa trans,           

suas preocupações e problemas giravam em torno de sua sexualidade e identidade de gênero.  

A "narrativa de revelação", discutida por Colling (2012), em representações de           

personagens homossexuais é um artifício usado em diversas produções midiáticas. Tal           

conceito confirma que os personagens não hétero-cis sempre têm suas histórias apoiadas no             

momento da revelação a outros personagens sobre sua sexualidade ou identidade de gênero.             

No caso de figuras trans, essa revelação pode ser aplicada a dois principais pontos: (i) a                

transição e autodescobrimento; e/ou (ii) o esclarecimento da condição para outros           

personagens, normalmente atrelada a relacionamentos românticos. Dessa forma, essa         

construção narrativa limita as possibilidades dos enredos de personagens trans, personagens           

essas que não vivem narrativas de pessoas reais, mas pessoas que devem se autoafirmar a               

todo momento. 

Um reflexo da sociedade que está presente em praticamente todas as representações é             

o binarismo de gênero, discutido anteriormente no presente trabalho. Butler (2015) polemiza            

a construção oposicional da identidade de gênero e o contraste entre os dois gêneros presentes               

no modelo binário e heterocentrado, ou seja, a forma que o gênero foi construído socialmente               

coloca em extremos opostos o masculino e o feminino. 

Em outras palavras, o masculino é masculino pois não é feminino e vice-versa. Muitas              

narrativas apresentaram referida estrutura de forma subjetiva, mas algumas de forma mais            

concreta, como a mudança dos nomes dos personagens, que assume a forma gramatical do              

 



39 

gênero oposto. Como por exemplo, em ​A Força do Querer o personagem Ivan/Ivana, em ​As               

Filhas da Mãe,​ Ramona/Ramon, em ​Chocolate com Piment​a, Bernardo/Bernadete. 

É possível perceber que o teor dessas representações vem mudando, tanto na            

construção das personagens, quanto na escolha de atrizes para interpretá-las. Ao observar as             

personagens anteriores, nota-se que os enredos se tornam mais reais, menos ligados à             

comédia e a identidade de gênero da personagem exclusivamente e mais ao seu trabalho,              

relacionamentos amorosos, questões de classe social, entre outros pontos comuns a qualquer            

pessoa. Sobre a escolha das atrizes, o que antes era interpretado por homens cis-hétero agora               

é mais comum encontrar atrizes que concordam com a identidade de gênero das personagens.              

O papel de Mira (Maria Clara Spinelli), em ​A Força do Querer, ​foi um passo muito grande                 

para a luta T, ao passo que essas atrizes lutaram e lutam incansavelmente para interpretar               

papéis de pessoas trans e agora estão consquistando espaços que só mulheres cisgênero             

dominavam. 

 

  

 



40 

4. Análise de Representações de Figuras Trans Femininas na Rede Globo em 2019 

 

4.1 Contexto da luta T 

 

O ano de 2018 foi muito marcante para a luta da população T brasileira e mundial. As                 

conquistas atravessam o âmbito social, democrático e médico: (i) Superior Tribunal de            

Justiça (STJ) reconheceu o direito de pessoas trans de alterarem seu gênero e nome sem a                

necessidade de autorização judicial ou cirurgia de transgenitalização; (ii) no âmbito           

político-representativo, contou-se com a presença de mulheres trans na disputa eleitoral,           

reforçado pela decisão do Tribunal Superior Eleitoral (TSE) de reconhecimento do nome            

social de candidatas e eleitoras T; e, (ii) como já mencionado, a OMS retirou a               

transsexualidade da lista de transtornos mentais na Classificação Internacional de Doenças           

(CID).  

Desde maio de 2018, mês em que o STJ reconheceu o direito à alteração de nome e                 

sexo no registro civil sem necessidade de autorização judicial, até novembro do mesmo ano,              

somente no estado de São Paulo, cerca de 1.160 pessoas alteraram seus registros, segundo              

dados​7 levantados pela Associação dos Registradores de Pessoas Naturais (Arpen) (2018).           

Pessoas trans em todo Brasil agora podem alterar seus registros desde que tenham mais de 18                

anos e capacidade de expressar, livremente, sua vontade nos termos do Direito Civil. 

Na mesma eleição em que Bolsonaro foi eleito, segundo a Antra (2018) (Associação             

Nacional de Travestis e Transexuais), 53 mulheres trans se candidataram para a corrida             

eleitoral. Érica Malunguinho (PSOL) fez história como a primeira mulher transgênero a            

ocupar espaço na Assembleia Legislativa de São Paulo como deputada estadual.  

A transexualidade passou a fazer parte de um novo capítulo da CID, denominado             

"condições relacionadas à saúde sexual", como "incongruência de gênero". É importante que            

exista uma categoria sobre a transexualidade no CID: mesmo não sendo um transtorno, é              

garantido o acesso à sistemas públicos e privados de saúde. 

A teledramaturgia, por sua vez, em vista de seu caráter manifestador de cultura e              

momentos históricos, acompanhou tais conquistas. No ano de 2019 existiram 3 personagens            

trans interpretados por pessoas trans na Rede Globo, o que não é comum para a emissora                

como se viu anteriormente, que sempre trouxe narrativas televisivas ligadas à comédia e             

utilização de atores cisgênero heterossexuais masculinos para representar referidas mulheres.          

7 Disponível em: ​http://www.arpensp.org.br/?pG=X19leGliZV9ub3RpY2lhcw==&in=NzYyOTk=​. 
Acesso em: 27/10/2020 

 

http://www.arpensp.org.br/?pG=X19leGliZV9ub3RpY2lhcw==&in=NzYyOTk=


41 

As novas personagens que estrelaram em 2019 na Rede Globo são: Britney (Glamour Garcia)              

em ​A ​Dona do Pedaço (novela "das nove"), Michelly (Gabrielle Joie) em ​Bom Sucesso              

(novela "das sete") e Natasha (Linn da Quebrada) em ​Segunda Chamada (minissérie exibida             

semanalmente após a novela "das nove"). 

Diante disso, pretende-se analisar como foram represesentadas as vivências das          

personagens listadas acima, com vistas a identificar de que forma o direito de utilizar              

banheiros compatíveis com a identidade de gênero das personagens foi retratado pela Rede             

Globo no ano de 2019. 

 

4.2 Processo metodológico 

 

O direito o qual se pretende analisar é tema de amplas discussões atinentes a normas               

sociais de gênero, caracterizando-se como espaço de reivindicação de direitos da comunidade            

trans: 

 

acreditamos que pensar sobre o banheiro a ser usado por uma           
travesti implica pensar questões sugeridas pelas teorias       
contemporâneas sobre identidades e, em especial, sobre gênero,        
as quais, além de problematizar as várias identidades sociais,         
também indagam sobre o que é ser mulher e o que é ser             
feminino, bem como sobre o que é ser homem e o que é ser              
masculino na contemporaneidade (SERAFIM e SILVA, 2006,       
p. 2) 

 

Conforme afirmam os autores, em artigo denominado ​A inserção da travesti no            

quotidiano social: o uso do banheiro público, ​o uso dos sanitários está totalmente ligado às               

tecnologias da construção de gênero. Os binarismos e as dicotomias de gênero agem como              

reguladores das experiências e performatividade de cada indivíduo, mediados por estruturas           

cisheterocentradas, são produzidos modelos de identidade a serem seguidos. E, se um corpo             

foge de tal regime, deve ser repreendido. Assim, o corpo trans feminino passa a não ter o                 

direito de usar o banheiro feminino justificado pelo fato da "natureza" daquele corpo ser              

masculino; nem de usar o banheiro masculino, pois foge do espectro viril do que se vê como                 

ser homem. 

Se não pode um nem outro: deve ser criado um terceiro banheiro, exclusivo para              

travestis e transexuais? Referida solução pode ser caracterizada como um ato excludente,            

segregativo e discriminatório, como discute Alves e Moreira (2015) em ​Do uso do nome              

social ao uso do banheiro: (trans)subjetividades em escolas brasileiras: 

 



42 

 
A polêmica em torno da criação de um terceiro banheiro acaba           
por reforçar um sistema classificatório e normatizante da        
sexualidade, de modo que às duas expressões permitidas seria         
incluída uma terceira expressão, sem, contudo, alterar a própria         
lógica classificatória. Apesar de, por um lado, ser considerado         
uma ampliação do espectro de gênero, por outro lado,         
produziria outras formas de exclusão com base na sexualidade.         
(ALVES e MOREIRA, 2015, p. 63) 

 

Dessa forma, diferentes nuances e singularidades do universo trans seriam englobados           

em um mesmo rótulo (coloquialmente, "caixinha") e, assim, anulados e silenciados. Como,            

por exemplo, homens e mulheres transgênero, travestis, pessoas intersexo e intergênero e            

pessoas ​queer estariam todas em só um ambiente representativo, suprimindo-se suas           

diferenças? 

A seguir, serão analisadas personagens de figuras trans femininas, produzidas pela           

Rede Globo no ano de 2019, de diferentes classes sociais, raças, nuances de transexualidade e               

etapas de vida. Serão estudadas cenas decisivas para a conquista do espaço do banheiro              

feminino pelas representações. A análise será construída por meio de observação e análise de              

conteúdo, como a construção verbal e imagética das cenas. 

Baseando-se em: ​teorias da construção de ​gênero anteriormente abordadas e          

principais referenciais teóricos ancorados em autores como, Butler (1990), Preciado (2014) e            

Jesus (2012); na ​comunicação em massa​, principalmente a teledramaturgia, como estrutura           

ideológica capaz de moldar uma cultura; no ​ato de usar um banheiro​, como ferramenta de               

dominação, exclusão e violência contra sujeitos T, apoiado em autores como Serafim e Silva              

(2006) e Cruz (2011), pesquisa-se o caráter instrutivo da representação da luta diária das              

mulheres mencionadas pela reivindicação de um direito básico. 

 

4.2.1 Britney, por Glamour Garcia, em ​A Dona do Pedaço 

 

Dados do produto: Título: ​A Dona do Pedaço 

Gênero televisivo:​ Telenovela 

Direção: André Barros, Bernardo Sá, Bruno Martins Moraes, Caetano Caruso e Vicente            

Kubrusly 

Direção de arte:​ Amora Mautner 

Autoria:​ Walcyr Carrasco 

 



43 

Tempo de exibição: ​De 20 de maio a 22 de novembro de 2019. Composta de 161 episódios                 

de 45 minutos exibidos por volta das 21 horas. 

 

Sobre o enredo: ​A trama é construída a partir da história de Maria da Paz (Juliana Paes),                 

uma mulher que veio para São Paulo fugindo de desentendimentos de família. Depois de 20               

anos, Maria torna-se uma confeiteira bem sucedida e dona de uma fábrica de bolos. A novela                

também trata de temas como a homossexualidade e vivência de famílias sem teto. 

 

Sobre a personagem estudada: ​A grande família de Britney vive em um casarão ocupado e,               

constantemente, sem dinheiro. A personagem passa certo tempo longe da família e, ao             

retornar, evidencia que é uma mulher transexual. Britney é carinhosa e vulnerável e, em              

alguns momentos, se apresenta comprometida com sua luta. No fim da trama, Britney se casa               

com seu amante, e a personagem é responsável por representar o primeiro beijo enovolvendo              

uma pessoa trans da Rede Globo. Trata-se de uma mulher que segue praticamente todos os               

padrões considerados do gênero feminino: normalmente usa roupas coloridas e chamativas,           

brincos grandes e colares, tem cabelos longos e loiros e usa maquiagem básica.  

 

Sobre sua identidade de gênero: ​Britney se autodenomina uma mulher transexual. 

 

Sobre a atriz: ​Daniela Garcia Machado, ou Glamour Garcia (nome artístico), é atriz e tem               

sua carreira inaugurada no início do anos 2010. Sua participação em ​A Dona do Pedaço foi                

sua primeira na Rede Globo, que resultou num prêmio de atriz revelação na vigésima quarta               

edição do ​Melhores do Ano, ​apresentado por Fausto Silva. Glamour foi a primeira mulher              

trans a ganhar algum prêmio dessa cerimônia. Daniela é uma pessoa branca.  

 

Sobre a trajetória da personagem até conseguir usar o banheiro feminino: ​Em 30 de              

maio de 2019, dá-se o episódio em que Britney é introduzida com a ida da personagem à                 

fábrica de Maria da Paz para pedir um emprego, obtendo sucesso. Em um determinado              

momento da referida contratação surge o questionamento sobre qual banheiro Britney usaria.            

Maria da Paz, em tom descontraído, diz:  

 
Maria da Paz: Ih, agora pegou! Não… pegou porque se você ainda tem, [referindo-se ao órgão                
genital]  tu vai ter que usar o banheiro de homem, não? Como é que é isso?  
Britney: Ai, eu me nego a usar o banheiro dos homens! [Maria da Paz ri]  

 



44 

Zé Élio (irmão de Britney): Toma cuidado porque vai dar um susto geral naquele banheiro               
feminino! 
Britney: Gente, que absurdo! 
Maria da Paz: Não… Tá resolvido, vai usar o meu, vai ficar mais à vontade, tá tudo certo!                  
Agora aqui... não vai fazer xixi de pé e sujar a tampa do vaso toda!  
Britney: Eu tomo cuidado, eu faço xixi sentada! 
Maria da Paz: Tome cuidado redobrado que eu estou fazendo isso para salvar sua dignidade               
aqui nesse lugar! 
Britney: Te amo, você é do bem, Maria! (as duas dão as mãos) (​A Dona do Pedaço​, 30 de                   
maio de 2019) 
 

No capítulo do dia 19 de junho de 2019, em um encontro romântico com seu amante,                

Abel (Pedro Carvalho), que não sabe da transexualidade da personagem, Britney sofre            

transfobia e é impedida de entrar no banheiro feminino de um restaurante. Por isso, a               

personagem deixa o local. 

 

Senhora: Desculpa, mas você não vai entrar no banheiro feminino, né? 
Britney: Eu sou mulher  
Mulher: Eu reconheço alguém como você e minha mãe também, você é trans. A gente já tinha                 
te visto no restaurante, você pode enganar muita gente, mas eu tenho esses dois aqui ó.                
(referindo-se aos olhos)  
Britney: Eu não engano ninguém.  
Senhora: O banheiro feminino não é lugar para você! Prefere chamar o gerente? 
Britney: Ah… Então você vai me humilhar? 
Senhora: Olha eu faço um escândalo aqui mas você não vai entrar.  
Britney: Escândalo não. 
Funcionário: algum problema por aqui 
Senhora: Olha, ele... ela… Ela é Trans e quer usar o nosso banheiro. Eu não me sinto                 
confortável com isso! 
Funcionário: Mas ela não pode usar o banheiro masculino.  
Senhora: Meu filho, chama o gerente! 
Britney: Não precisa, vamos deixar para lá, licença. 
Britney: Quer saber? Por que vocês não ficam com banheiro feminino inteiro para vocês? É…               
Aproveitem… Durmam aí, tá? Mal amadas! (​A Dona do Pedaço​, 19 de junho de 2019) 
 

Em outro episódio, no dia 24 de julho de 2019, Abel, após uma corrida com Britney,                

estranha que a personagem não usa o banheiro de funcionários da empresa. 

Em determinado momento da trama, Fabiana (Natália Dill), sobrinha de Maria da Paz,             

toma o poder da fábrica. Criada em um convento, a personagem justifica suas ações              

transfóbicas por sua criação. Fabiana, então, exige que Britney use roupas masculinas, seja             

tratada pelo nome Rarisson e que, consequentemente, use o banheiro masculino. Britney            

nega-se a cumprir as ordens de Fabiana, que a demite. Britney, após um tempo, volta à                

fábrica com um advogado e é readmitida. Com a personagem trabalhando na fábrica             

 



45 

novamente, Fabiana implica com diversos comportamentos de Britney, muitas vezes ligados           

à identidade de gênero da personagem. 

 

Advogado: Muito prazer. Fui ao Tribunal do Trabalho. Consegui ordem judicial, para            
reintegração da funcionária. 
[Fabiana protesta e afirma que tem o direito de demitir quem quiser.] 
Advogado: Não por esse motivo. Ela tem o direito de ser trans. De acordo com o juiz                 
trabalhista. [Fabiana se conforma] 
Fabiana: Deixa ver... Ah... parece que... está tudo certo. Pode voltar a suas funções. 
Britney: Ah! E tem um detalhe! (Referindo-se ao direito de usar o banheiro feminino) (​A               
Dona do Pedaço​, 24 de julho de 2019). 
 

Ao contar a novidade para os funcionários, Abel, que, no momento, sentia-se traído             

por descobrir sobre a transexualidade da Britney, ao saber que ela poderia usar o banheiro               

feminino, diz: 

 

Abel: E o juiz pode fazer uma coisa dessa? Como ficam as mulheres daqui dessa fábrica? 
Funcionária: Por mim, tudo bem a Britney usar o banheiro feminino! Tenho certeza que ela               
não vai fazer nada ofensivo.  
Abel: Ah... Então é isso, né? É o fim do mundo! (​A Dona do Pedaço​, 24 de julho de 2019). 

 

Sobre o caráter educativo e conscientizador da representação: ​Logo em seu primeiro            

contato com a discussão do banheiro, é mencionado o órgão genital de Britney. No momento               

de sua contratação, Maria da Paz insinua que a personagem deveria usar o banheiro              

masculino por ter um pênis. Essa fala mostra como a sociedade enxerga o sujeito trans não                

operado, sujeito que é discutido por Berenice Bento (2006): 

 

A construção do "transexual oficial" baseia-se na produção de         
um saber específico que o separou das travestis, dos gays e das            
lésbicas e classificou os vários tipos de transexuais para se          
chegar à determinação final: o "transexual de verdade" não         
apresenta nenhum "problema biológico", mas tem certeza       
absoluta de que está em um corpo equivocado. Segundo essa          
concepção, a cirurgia para os/as transexuais seria a única         
possibilidade para encontrarem um lugar e um sentido        
identitário. Avançando a reflexão, problematizo essa      
construção a partir das narrativas dos sujeitos que se definem          
transexuais, mas que encontraram respostas para os conflitos        
entre corpo, subjetividade, gênero e sexualidade divergentes       
das universalizadas nos documentos oficiais formulados pelo       
saber médico. (BENTO, 2006, p. 23-24) 

 

A cirurgia de transgenitalização é feita por diversas pessoas todos os anos, inclusive             

por órgãos públicos de saúde, como é o SUS. Contudo, tal procedimento não pode definir o                

 



46 

gênero do indivíduo, como define o próprio STJ citado anteriormente. Construções sociais e             

performáticas definem identidade de gênero. Por meio da repetição, o sujeito trans reafirma             

seu gênero de inúmeras maneiras, sendo que a cirurgia é só uma delas, que pode ser                

considerada necessária ou não. A sociedade, pelos motivos exaustivamente abordados          

anteriormente, está acostumada a associar genitálias a identidades de gênero, mulheres com            

pênis e homens com vagina existem, e não são menos mulheres ou homens pelo fato de terem                 

optado por não realizar essa intervenção. 

Outro fator a ser discutido sobre a cena mencionada é o fato da sugestão de um                

"terceiro banheiro": um ambiente, supostamente, sem gênero, o banheiro exclusivo da chefe.            

Disfarçado de um discurso acolhedor, essa solução é excludente. Maria da Paz alega que a               

personagem ficaria mais à vontade em seu banheiro, mas, na verdade, está preocupada com a               

reação das outras mulheres da fábrica em relação ao fato de a Britney poder usar o banheiro                 

feminino. 

A estrutura binária e dicotômica da construção de gêneros exclui os sujeitos            

transgênero por não se encaixarem no "CIStema" cisheteronormativo tido como natural,           

como discute Berenice Bento:  

 

O sistema binário dos gêneros produz e reproduz a idéia de que            
o gênero reflete, espelha, o sexo e que todas as outras esferas            
constitutivas dos sujeitos estão amarradas a essa determinação        
inicial: a natureza constrói as sexualidades ~ posiciona os         
corpos de acordo com as supostas disposições naturais.        
(BENTO, 2006, p. 90) 
 

Na cena do restaurante, é possível perceber tal relação. A personagem afirma que é              

mulher, mas é rebatida com a resposta "você é trans", como se o sujeito trans não pudesse ser                  

uma mulher. Uma vez que a sociedade acredita que somente a mulher cisgênero é uma               

mulher, o sujeito trans não passa de uma ​imitação do real, expresso na frase dita pela                

figurante, que a impede de entrar no banheiro, "você pode enganar muita gente". 

Por fim, a cena que envolve a nova chefe de Britney assume papel de conscientização               

jurídico-social da questão abordada. De acordo com o Ministério Público do Trabalho (2015),             

o funcionário deve ter acesso ao banheiro e vestiário correspondente ao seu nome social e               

identidade de gênero, além de regulamentar o uso do nome social nos ambientes de trabalho               

(BRASIL, 2015). Ao representar essa situação, a novela trouxe o aspecto jurídico e             

democrático do ser trans, mostrando que um empregador não pode, por imedimento legal,             

 



47 

impedir seu funcionário por sua identidade de gênero ou sexualidade, muito menos demiti-lo,             

pelos mesmos motivos. 

 

Figura 8:​ Britney após ser readmitida na fábrica e obrigada a usar um boné, 

 frame do capítulo 98 

 

Disponível em: ​https://globoplay.globo.com/v/7912945/​. Acesso em: 20/11/2020 

 

A representação da trajetória de Britney pode ser considerada superficial, pela           

omissão da personagem em momentos decisivos. Britney, por estar em um relacionamento            

com um homem que não sabe sua identidade de gênero, esconde o caráter preconceituoso de               

comentários implícitos e explícitos direcionados a sua condição, da mesma maneira que a             

esconde de Abel. Dessa forma, situações de transfobia vividas por Britney podem ter sido              

suavizadas e até relevadas no imaginário do público, que, por não ter contato ou interesse no                

mundo T, não entende que a personagem foi discriminada se ela mesma não acusar a               

problemática dos comentários. 

 

4.2.2 Michelly, por Gabrielle Joie em ​Bom Sucesso 

 

Dados do produto: Título: ​Bom Sucesso 

Gênero televisivo:​ Telenovela 

Direção:​ Luís Felipe Sá, Ana Paula Guimarães, Dayse Amaral, Jeferson De e Joana Clark 

Direção de arte:​ Luiz Henrique Rios 

Autoria:​ Rosane Svartman e Paulo Halm 

Tempo de exibição: ​De 29 de julho de 2019 a 24 de janeiro de 2020. Composta de 155                  

episódios de 50 minutos exibidos por volta das 19 horas. 

 

https://globoplay.globo.com/v/7912945/


48 

 

Sobre o enredo: ​A novela se passa, majoritariamente, no subúrbio do Rio de Janeiro, em um                

bairro chamado Bonsucesso. Paloma (Grazi Massafera), a protagonista, é costureira e           

trabalha confeccionando fantasias e adereços para a escola de samba Unidos do Bom             

Sucesso. Além do tema de carnaval, a obra trata do tema literário através da representação de                

uma editora famosa de livros de Alberto (Antônio Fagundes). Nos primeiros capítulos,            

Paloma vai ao hospital para receber resultados de um exame e tem seu resultado trocado com                

o de Albert. Assim, a protagonista recebe a notícia de que está num estado de saúde muito                 

grave e só tem mais alguns meses de vida. Nessas condições, os dois núcleos se unem. São                 

tratados também temas como o esporte, como válvula de escape para ambientes carentes e              

preconceito no ambiente escolar.  

 

Sobre a personagem estudada: ​Michelly é uma adolescente de 15 anos que está             

descobrindo sua identidade de gênero e sexualidade. O nome que a personagem possui em              

seus documentos é Michel. A personagem é extrovertida e sempre cercada de amigos, que a               

consideram ousada por não aceitar injustiças, sempre tratando pessoas que a discriminam            

com classe e ar de superioridade. Michelly apresenta comportamento considerado do espectro            

feminino, de forma que se comunica, porta-se e veste-se a partir de elementos do universo               

visto socialmente como feminino. A personagem usa uniforme escolar como o das outras             

meninas, tem cabelos longos e claros e franja. Sempre está com maquiagem básica e usa               

poucos acessórios.  

 

Sobre sua identidade de gênero: ​Michelly se autodenomina uma mulher transexual. 

 

Sobre a atriz: ​Gabrielle Joie é atriz. Ganhou reconhecimento da comunidade LGBTQIA+            

através de vídeos no Youtube e, assim, foi indicada para fazer uma participação na série Sob                

Pressão. Gabrielle se identifica como mulher transexual, e afirma que não fez a cirurgia de               

transgenitalização, nem deseja fazer. A atriz ressalta que se sente como uma mulher, e não               

precisa fazer alterações em seu corpo para elevar esse sentimento. Gabrielle é branca. 

 

Sobre a trajetória da personagem até conseguir usar o banheiro feminino: ​No episódio             

do dia 7 de agosto de 2019, Michelly avisa a seus amigos que vai usar o banheiro feminino, e                   

não o banheiro da sala dos professores, onde estava acostumada a frequentar. Michelly foi              

atacada verbalmente por duas meninas que já estavam no banheiro.  

 



49 

 
Lori: Tá fazendo o que aqui, garota? 
Jeniffer: Ô, amor, você não viu o desenho da porta? Banheiro feminino. 
Michelly: E você viu a minha cara de Patrícia? Então pronto. Meu lugar é aqui 
Jeniffer: Ah, pelo amor de Deus. Nem operado você é, ô garoto. 
Lori: Pode ir no masculino. Seu nome na chamada é Michel, né isso? 
Alice: Gente, que preconceito é esse? [que estava em uma das cabines do banheiro] 
Michelly: Minha mãe, meus irmãos, todo mundo aqui nessa escola sabe que eu sou menina               
(BOM SUCESSO, 7 de agosto de 2019). 

 

Diante da discussão, a inspetora entra no banheiro e diz que Michelly não poderia              

usá-lo, justificando pelo fato de que a diretora "não quer confusão".  

Somente no capítulo do dia 20 de janeiro de 2020, na última semana da novela,               

Michelly conquista o direito de usar o banheiro feminino. A personagem entra na sala da               

diretora e a entrega um abaixo-assinado sobre poder usar tal banheiro.  

 

Diretora: Michelly, Michelly, eu não quero saber de confusão. 
Michelly: Não. Não vai ter confusão não. Isso aí todo mundo assinou.  
E tem aí também que eu quero meu nome na chamada como Michelly Almeida. Chega de                
Michel, né. 
Diretora: Acho justo. Parabéns (BOM SUCESSO, 20 de janeiro de 2020). 
 

Seus amigos e outros alunos a esperam na porta do banheiro e a aplaudem quando ela                

sai, e Michelly, animada com o apoio dos amigos, afirma "Eu só queria dizer uma coisa: a                 

partir de agora eu só uso esse banheiro aqui, tá bom?". Alguns instantes depois, o professor                

de educação física a aborda e a parabeniza pela conquista. Nesse contexto, sugere que os dois                

comemorem depois da aula. Michelly responde "Professor, você é ótimo, mas se isso for uma               

cantada eu vou ter que avisar a Elomar, tá?". Ele diz que não e que jamais assediaria uma                  

aluna e Michelly responde "Ainda bem, por que eu tenho namorado e sou dona do meu                

próprio nariz, tá bom?!" 

 

Sobre o caráter educativo e conscientizador da representação: ​Por mais que essa            

representação seja feita de forma coesa, os comentários transfóbicos não passam batidos para             

Michelly ao longo da trama. O fato da demora para que o direito de ir ao banheiro correto                  

seja conquistado e de a narrativa não trazer referida discussão no desenvolver da personagem              

e da própria trama tornam essa questão superficial. A narrativa, praticamente, não aborda essa              

problemática nos períodos entre as cenas citadas anteriormente. 

Porém, a situação do "terceiro banheiro", ou, no caso de Michelly, o banheiro da sala               

dos professores, é uma solução comum no ambiente escolar, justamente como afirma a             

 



50 

diretora da escola da novela "para não gerar confusão". Como afirma Cruz (2011), em sua               

pesquisa que aborda diferentes escolas do Brasil: 

 

Nosso binário modo de funcionar dividiu os meninos- pênis         
para um banheiro e as meninas - vaginas para outro. Quando no            
cotidiano da escola (e das sociedades) surgem aqueles que         
fogem ao processo classificatório estabelecido a confusão se        
estabelece. Não há banheiro para uma Joana com pênis. Porque          
a Joana com pênis não é familiar é “estranho” E o que fazemos             
então? “Abafamos o caso” e, como a Constituição garante-lhe         
os direitos, organizamos um modo de amenizar sua diferença e          
deixar tolerantemente o anormal conviver conosco, dando       
menos trabalho: no banheiro da diretora! (CRUZ, 2011, p. 78) 

 

O sistema binário e heteronormativo pode ser percebido em praticamente todas as            

cenas relacionadas a esse ambiente, a começar pela escolha do nome social da personagem              

ser o completo oposto de seu "nome morto". O banheiro age como uma estrutura              

[arquitetônica] de dominação de corpos, gêneros e sexualidades. 

Outro fator importante para essa análise está expressa na frase de Jennifer na primeira              

vez em que Michelly tenta usar o banheiro feminino: "Ah, pelo amor de Deus. Nem operado                

você é, ô garoto." (​Bom Sucesso​, 2019). Como citado na análise anterior, é possível perceber               

como a sociedade enxerga a "mulher trans verdadeira", com influência de hormônios,            

cirurgias estéticas e, principalmente, a cirurgia de transgenitalização. O corpo social, por            

associar órgãos genitais a gêneros, admite que se a pessoa trans ainda não passou por               

cirurgia, não está "pronta". Mas não é a vagina que vai determinar o ser é uma mulher, é o                   

conjunto de comportamentos que a pessoa repete para se afirmar um sujeito feminino,             

comportamentos esses que podem mudar de acordo com a região, classe social e contexto.              

Afinal, o ser mulher em uma comunidade indígena pode ser muito diferente do ser mulher em                

uma cidade urbanizada, por exemplo.  

Após Michelly conseguir se apoderar do espaço do banheiro, o professor de educação             

física comete um ato de assédio e pedofilia, mesmo que sutil, esse tipo de violência afeta a                 

vida de diversas mulheres cis e trans em muitos ambientes escolares brasileiros. Como             

discutem os autores Franco e Cicilini (2015) sobre processos de discriminação sofridos por             

pessoas transgênro na escola: 

 
(...) a escola é um dos principais desencadeadores desses         
processos de exclusão, expressos por uma violência anunciada,        
em sua maioria, por parte do corpo discente e outra violência           
velada e/ou silenciada, pelos/as agentes escolares. Cabe ainda        

 



51 

destacar que essas formas de violência, principalmente a        
anunciada, muitas vezes se consagra em outra forma de         
violência que definimos como violência materializada,      
incidindo diretamente na possibilidade de prejuízo e/ou       
violação física sobre a pessoa exposta. (FRANCO e        
CICILLINI, 2015, p.334) 
 

Da mesma forma que agem as estruturas (patriarcais e sexistas) reguladoras sobre a             

vida da mulher trans, os sujeitos cismasculinos presentes em suas vidas também constroem             

relações de poder. O professor, por ser mais velho, homem cisgênero e heterossexual e por               

estar em uma função educativa, já reforça estruturas de dominação atribuídas. Porém, a             

reação imediata de Michelly foi acusar e repreender o ato do professor e, dessa forma,               

esclarecer que esse tipo de violência/assédio não deve ser comum e frequente no ambiente              

escolar. 

 
Figura 9:​ Michelly ao ser assediada por seu professor, frame do capítulo 151 

 
Disponível em: ​https://globoplay.globo.com/bom-sucesso/t/tm7GgWkVHT/​ Acesso em: 20/11/2020 

 

A representação de Michelly serviu para informar o público sobre o assunto da             

transexualidade, porém, apesar da conquista do uso do banheiro feminino ter acontecido, essa             

discussão foi apagada em grande parte da trama. E, de certa forma, simbolizando que pessoas               

trans não se importam de serem excluídas de um ambiente tão comum, como o banheiro, e                

que a solução do "terceiro banheiro" pode funcionar. 

 

4.2.3 Natasha, por Linn da Quebrada em ​Segunda Chamada, 2019 

 

Dados do produto: Título: ​Segunda Chamada 

Gênero televisivo:​ Série 

 

https://globoplay.globo.com/bom-sucesso/t/tm7GgWkVHT/


52 

Direção:​ Breno Moreira, João Gomez e Ricardo Spencer 

Direção de arte:​ Joana Jabace 

Autoria:​ Carla Faour e Julia Spadaccini 

Tempo de exibição: ​De 8 de outubro a 17 de dezembro de 2019. Composta de 11 episódios                 

de 45 minutos exibidos por volta das 23 horas. 

 

Sobre o enredo: ​A série passa-se em uma escola destinada ao público adulto que em algum                

momento abandonou a educação formal. Situada em São Paulo, o corpo discente conta com              

diversos tipos de corpos, gêneros, orientações sexuais, rendas e etnias. Porém, os papéis             

principais são, em sua maioria, interpretados por pessoas cisgênero e brancas. 

A série foca sua temática na educação brasileira, trazendo problemáticas vivenciadas           

em diversas escolas do Brasil: como a falta de infraestrutura, de professores e de políticas               

públicas que realmente lidem com os problemas que ocorrem dentro dessas instituições.            

Apesar da série ser focada na educação, o estilo narrativo permite que as personagens              

principais manifestem seus dramas pessoais e suas vivências fora do ambiente escolar.  

 

Sobre a personagem estudada: ​A personagem Natasha é uma aluna e cobradora de ônibus              

que frequenta as aulas do período noturno. Trata-se de uma personagem de características             

consideradas femininas, no modo de se vestir, de se comunicar e, em seu ciclo social estão,                

principalmente, outras mulheres. Utiliza roupas consideradas femininas, cabelos longos,         

escuros e ondulados, tem tatuagens por todo o corpo, inclusive o rosto. É uma personagem               

intensa e destemida, mas constantemente se mostra delicada, carinhosa e até vulnerável. 

 

Sobre sua identidade de gênero:​ Natasha se autodenomina travesti. 

 

Sobre a atriz: ​Linna Pereira, ou Linn da Quebrada (nome artístico), tem seu principal foco               

de carreira na área musical, mas, além de cantora e compositora, também é atriz, roteirista e                

apresentadora. Por meio de sua música, e também de outras produções, Linn discute seu              

corpo, sua transexualidade e suas potências narrativas. Autodenomina-se "​bicha travesti​",          

sentindo-se como um sujeito feminino e percebe-se ao mesmo tempo como uma "​bicha​"             

(expressão que pode ser traduzida como homem homossexual afeminado) e como uma            

travesti, desafiando e viajando entre conceitos de construção de gênero sociais tradicionais.            

Linn da Quebrada é negra.  

 

 



53 

Sobre a trajetória da personagem até conseguir usar o banheiro feminino: ​Em uma das              

primeiras cenas em que a personagem aparece, no primeiro episódio da série, ela se encontra               

no banheiro masculino, é agredida por um homem, tratada com pronomes masculinos e             

chamada por seu "nome morto". A personagem, então, tira uma navalha do bolso e ameaça o                

agressor. Ao contar a situação para uma amiga, sugere-se a Natasha que comece a usar o                

banheiro feminino, Natasha diz "Olha pra mim… Eu só vou arrumar outro problema!".  

Algumas cenas depois, Natasha se encontra parada, de costas, entre as duas portas dos              

banheiros, então se dirige ao banheiro feminino. Dona Jurema, uma aluna idosa da escola está               

saindo do sanitário e a impede de entrar, tratando-a por pronomes masculinos e chamando-a              

pelo seu "nome morto", e afirma para a professora Lúcia (protagonista interpretada por             

Débora Bloch) que aparece para esclarecer a situação: "se ele entrar aí, eu saio da escola!" e é                  

rebatida por Natasha "e se eu não puder entrar, quem sai sou eu!"​8​. 

Então, Lúcia leva Natasha para o banheiro dos professores, momento em que Sônia,             

outra professora, está usando o banheiro e demora a sair, pois discute sobre a controvérsia de                

uma aluna poder usar o banheiro dos professores. Natasha, então, dirige-se a uma lixeira              

encostada na parede e urina ali mesmo, sem explicações, sai do ambiente, onde deixa as duas                

professoras em estado de choque. 

Lúcia então recorre ao diretor da escola, que sugere em tom de deboche "Você quer               

que eu faça o que? Um terceiro banheiro para travesti?", Lúcia responde "Se a gente não                

tomar uma atitude, a gente vai perder mais um aluno!". O Diretor não apresenta nenhuma               

solução.  

A professora entra na sala e se depara com Natasha deixando a escola, por estar               

"cansada de tanta humilhação", e a pede para esperar pelo menos até o fim "dessa aula". A                 

professora escreve o nome Carolina Maria de Jesus na lousa e começa sua aula:  

 

Lúcia: Ela foi a primeira mulher negra a publicar um livro no Brasil. Criou os 4 filhos                 
trabalhando como catadora de papel. Vocês podem imaginar tanto preconceito que ela não             
sofreu? Imagina se ela tivesse desistido diante das dificuldades. A gente teria perdido uma das               
maiores autoras brasileiras. [...] Não é à toa que a nossa escola se chama Carolina Maria de                 
Jesus. Todo mundo que tá aqui já levou muito não na vida, todo mundo que tá aqui já levou a                    
porta fechada na cara. Essa escola pode ser nossa segunda chance, gente. Quem aqui já foi                
seguido de perto numa loja por um segurança? (praticamente todos levantam a mão) E, quem               
já levou dura da polícia sem motivo nenhum? (alguns levantam a mão) Quem é que já se                 
sentiu constrangido por entrar no elevador social? (alguns levantam a mão) E, quem já foi               

8 Ressalta-se que o tema da evasão escolar é bastante recorrente na série em discussão. Lúcia,                
especificamente, é uma das professoras que mais tenta combater tal movimento. Dessa maneira, a              
ameaça, pelo corpo discente, de abandono escolar tem repercussão bastante negativa às            
personagens componentes do corpo docente.  

 



54 

agredida só por entrar no banheiro? (Natasha levanta a mão). A gente já tem uma batalha todo                 
dia lá fora, aqui dentro dessa escola, todo mundo veste a mesma camisa!" (SEGUNDA              
CHAMADA, primeiro episódio, 2019) 

 

Na cena seguinte, uma amiga de Natasha afirma: "Quero ver quem é que vai ter               

coragem de te expulsar do banheiro agora!". Respondida por Natasha: "Até parece que as              

coisas mudam assim de uma hora para outra, tem muito muro pra quebrar aqui dentro dessa                

escola". Dona Jurema caminha pelo refeitório procurando, sem sucesso, um lugar para se             

sentar. Natasha oferece o lugar dela, Jurema aceita e a agradece chamando-a pelo nome              

social.  

Novamente, Natasha encontra-se em frente às duas portas de banheiro e entra no             

banheiro feminino. Lá dentro, recebe olhares discriminatórios, mas ninguém se pronuncia,           

Dona Jurema sai de uma das cabines e vai lavar as suas mãos ao lado de Natasha, as duas se                    

olham através do espelho e sorriem.  

 

Sobre o caráter educativo e conscientizador da representação: ​É possível afirmar que o             

foco da representação da personagem no episódio abordado é justamente sobre o uso do              

banheiro. As personagens resistentes à Natasha usar o banheiro feminino, através de            

influência de uma professora, passaram a tolerar, e até aceitar a presença de Natasha naquele               

espaço. 

De acordo com Serafim e Silva (2006), o uso do banheiro está atrelado às discussões               

de identidade de gênero e sobre o que é, naturalmente, o ser homem e o ser mulher, como                  

pode ser observado nesse trecho: 

 

No caso desses sujeitos [travestis], o acesso a tais espaços          
parece associar-se a práticas discursivas que insistem em        
instituir um verdadeiro sexo e um verdadeiro gênero para         
corpos específicos. (SERAFIM e SILVA, 2006, p. 2) 

 

O caráter de construção mútua da telenovela não se aplica a esse produto, pois é uma                

série, que, consequentemente, teve seu roteiro desenhado logo de início, sem interferência            

externa do público. Percebe-se que as respostas às desigualdades são muito mais violentas e              

certeiras que as observadas nas novelas, como, por exemplo, a cena em que Natasha urina na                

lixeira. Essa construção narrativa seria improvável em uma telenovela sem ser levada para o              

lado cômico e/ou por ser muito vulgar para o público, visto que a novela, normalmente,               

 



55 

possui poucas representações sociais em seu enredo. E, na série estudada, essa é só mais uma                

consequência de algum problema social entre diversas outras. 

Outro ponto interessante para análise é o fato de as cenas mostrarem Natasha sempre              

em frente aos banheiros, decidindo em qual vai entrar, sempre na seguinte disposição             

espacial: porta do banheiro masculino - Natasha - porta do banheiro feminino. Tal construção              

imagética pode ter sido feita para representar um ser que está entre a concepção masculina e                

feminina, um ser que transita livremente entre os dois, um ser que apesar de assumir mais                

comportamentos femininos não desconhece sua história e luta, um ser travesti.  
 

Figura 10:​ Natasha em frente às portas dos banheiros, frame do primeiro episódio 

 
Disponível em: ​https://globoplay.globo.com/segunda-chamada/t/DYpvss7pz5/​.  

Acesso em: 20/11/2020 

 

Natasha não deixou passar nenhum ato de transfobia que sofreu, escancarando as            

problemáticas e os responsáveis. Ao envolver temáticas de caráter social nas narrativas            

televisivas, o público se informa e se conscientiza, trocando experiências culturais com a             

minoria política ali representada. Natasha, por não se calar diante de injustiças, deixa claro              

para o público todos os problemas que sofre por ser uma travesti no ambiente escolar.               

Problemas os quais milhares de travestis sofrem no Brasil. A personagem representou a força              

que travestis desenvolvem [ou, são obrigadas a desenvolver] frente a um ambiente            

extremamente preconceituoso, como é o Brasil. Representou um sujeito transgênero realista,           

que sofre com problemas além de sua identidade de gênero, desenvolvendo temas ligados à              

consciência de classe e sororidade no ambiente escolar. 

 

 

https://globoplay.globo.com/segunda-chamada/t/DYpvss7pz5/


56 

 

4.3 Interpretações e considerações: 

 

Ao analisar as três personagens, é possível perceber diversas semelhanças, ligadas à            

forma como a sociedade construiu o gênero feminino e a transgeneridade, e algumas             

diferenças, ligadas aos ambientes em que estão inseridas, classes sociais e etapas da vida em               

que se encontram.  

Primeiramente é importante entender o corpo social como uma estrutura          

extremamente heteronormativa, binária e preconceituosa. O reflexo de tal estrutura está           

presente em todas as representações analisadas. Todas as personagens, em algum momento            

da trama, foram impedidas de usar o banheiro feminino por não serem consideradas             

"naturalmente" mulheres. Porém, o aspecto natural e verdadeiro de mulher, como é            

conhecido, não existe, ao passo que a performatividade e comportamento são originados por             

meio de incontáveis repetições ou cópias do que é ser mulher, como discute Berenice Bento:  

 

A verdade dos gêneros, no entanto, não está nos corpos; estes,           
inclusive, devem ser observados como efeitos de um regime         
que não só regula, mas cria as diferenças entre os gêneros. A            
experiência transexual destaca os gestos que dão visibilidade e         
estabelecem o gênero por meio de negociações e de         
interpretações, na prática, do que seja um homem e uma          
mulher. A aparente cópia não se explica como referência a uma           
origem. A própria idéia de origem perde o sentido e a/o           
"mulher/homem de verdade" passa a ser considerado também        
cópia, urna vez que tem de assumir o gênero da mesma forma:            
por intermédio da reiteração dos atos. (BENTO, 2006, p. 104) 

 

O aspecto binário de gênero, atrelado à ideia da "transexual completa", pode ser             

observado principalmente nas representações de Britney e Michelly. A ideia de que uma             

mulher trans só é uma mulher ao realizar a cirurgia de transgenitalização é extremamente              

equivocada, apesar de estar no imaginário de grande parte do corpo social. Nas duas cenas,               

relacionadas ao uso do banheiro, em que houve menção ao procedimento cirúrgico, nenhuma             

das personagens problemetizaram o ocorrido. Tal posicionamento pode ser considerado uma           

invisibilização acerca do tema, pois, para o imaginário do público, tal relação [de a transexual               

"de verdade" ter que passar por uma cirurgia para se tornar mulher] é verdadeira. 

A sociedade e o "CIStema" heterocentrado agem como reguladores de          

comportamentos sociais, desenvolvendo estruturas, imaginárias e físicas, para definir o que é            

certo e errado, o que é homem e mulher, o que é bom e mau, etc. Dessa forma, "o banheiro                    

 



57 

pode ser lido como uma ferramenta de controle que normatiza a sexualidade e, como              

derivação, produz sujeitos dissidentes e discordantes das regras num movimento hegemônico           

de silenciamento das diferenças." (ALVES e MOREIRA, 2015, p. 62). Ou seja, o banheiro é               

uma estrutura física de dominação, ao passo que não incluem diversidade sexual e reiteram o               

discurso binário e oposicional do homem e mulher. 

Presente em todas as representações, o tema do "terceiro banheiro" pode ser            

considerado uma solução excludente para um problema maior. Em outras palavras, tal            

solução funciona como mais uma ferramenta de discriminação e segregação do diferente.            

Além de universalizar a pessoa trans, unindo pessoas trans, intersexo e intergênero, a fim de               

"limpar" os banheiros tradicionais como se todas iguais fossem. 

Sobre as diferenças percebidas na presente análise, é possível citar, no caso da             

personagem Britney, a questão do segredo da sua condição para seu amante. Essa situação              

promoveu um ambiente de desconsideração de atos transfóbicos vivenciados pela          

personagem. Dessa forma, o público absorve o sentimento de que aqueles atos não foram              

problemáticos ou a normalização deles.  

A representação de Michelly, diferente das outras, contou com cenas de assédio            

sexual e pedofilia. A sexualização da mulher trans é recorrente na sociedade. Butler (2016)              

explica esse fato a partir da excentricidade do outro, como completa no trecho: “aquelas              

pessoas que não vivem seus gêneros de maneiras inteligíveis estão em risco acentuado de              

assédio, patologização e violência” (BUTLER, 2016, p. 34). 

Natasha, por sua vez, sofreu agressão física ao usar o banheiro masculino. Travestis             

estão historicamente ligadas à marginalização e violência. A personagem, por estar em um             

espaço entre gêneros, está sujeita ao preconceito e à discriminação por todos os lados,              

atingindo um ponto onde é proibida de entrar no banheiro feminino e é agredida ao entrar no                 

banheiro masculino. 

A televisão, como produto da "​Indústria Cultural" ​(Adorno, 1986), desempenha uma           

função de possibilitar trocas culturais que seriam inviáveis no ambiente físico. Dessa forma,             

age como instrumento de informação de uma população e como modelador e formador de              

valores e cultura. Nesse contexto, ao representar qualquer minoria política, o meio televisivo             

define o olhar de grupos hegemônicos acerca do grupo minorizado.  

Assim, é possível afirmar que as representações analisadas cumprem seu papel de            

visibilidade do universo T. Porém, são tratadas a partir de uma ótica binária e              

cisheteronormativa. Portanto, o imaginário do público se conscientiza em relação a um tema             

por meio do olhar dos produtores do conteúdo específico, e, não necessariamente do olhar do               

 



58 

grupo minorizado. Dessa forma, a representação pode se tornar vazia e subjetiva, uma vez              

que, muitas vezes, não aborda/discute a real problemática a respeito do tema. A título de               

exemplo, cita-se as problemáticas que foram ignoradas pela personagem Britney por estar em             

uma situação de esconder a sua condição de seu amante. 

 

 

 

  

 



59 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A cultura, a sociedade, a comunicação, o gênero e, por fim, as narrativas televisivas              

estão em constante processo de transformação. Além das trocas de sentidos e significados             

entre estas esferas, que acontecem através da comunicação. Dessa forma, a comunicação            

pode ser considerada o maior meio de [re]formação cultural. Por meio de modelos             

representativos, a sociedade pode criar seus valores e significados. Diante disso, as            

representações sociais e/ou de minorias políticas são tão importantes. A partir delas, grupos             

dominantes passam a reconhecer o "outro" e, como completa Jodelet, "nos guiam na maneira              

de nomear e definir em conjunto os diferentes aspectos de nossa realidade cotidiana, na              

maneira de interpretá-los, estatui-los e, se for o caso, de tomar uma posição a respeito e                

defendê-la." (1993, p.1) 

Então, o caráter conscientizador das representações sociais está diretamente ligado à           

verossimilhança do produto para com a realidade. A partir do momento em que personagens              

são construídas com base no humor e/ou marginalização da minoria política, o aspecto             

pedagógico é, não só ignorado, mas também caminha no sentido oposto. Assim, no             

imaginário do público, fica enraizado e confirmado que tais minorias são basicamente os             

estereótipos que já estavam cristalizados culturalmente. Ou seja, as redes de comunicação em             

massa, disfarçadas no discurso inclusivo, perpetuam estereótipos de raça, classe social e            

identidades de gênero. 

As narrativas televisivas, em especial a telenovela, são grandes mecanismos capazes           

de modelar o imaginário de uma nação. Também, a telenovela pode ser considerada um              

reflexo da sociedade, haja vista que, por ser uma "obra aberta", é construída em conjunto às                

vontades do público e normalmente traz representações de personagens com que o público se              

identifica em algum nível. A Rede Globo, por ser uma das maiores produtoras de              

teledramaturgia do mundo, pode ser reconhecida como um importante agente de           

[re]construção cultural, e, consequentemente, responsável por discursos veiculados na         

plataforma e as consequências deles. Tais consequências podem, ou (i) propagar um            

pensamento discriminatório, preconceituoso e violento ou (ii) conscientizar e informar uma           

população dominante acerca de uma população minorizada. 

Assim, é considerável a influência da telenovela na construção da imagem da pessoa             

transexual e travesti no Brasil. Anos de humor e marginalização do sujeito trans na televisão               

 



60 

contribuíram para um impacto negativo direcionado a tal parcela da população. Pessoas trans             

são constantemente ligas à criminalidade, à prostituição e até à patologização de seus corpos.              

Diante disso, pode-se afirmar que a sociedade não conhece a pessoa trans, mas sim os               

estereótipos perpetuados e, dessa forma, invalidam-se esses corpos, essas pessoas. Como           

discute Daniela Souza, "​Ignorar a existência de corpos que divergem da matriz            

heteronormativa, torna estes corpos invisibilizados, anulando seus direitos" (2020, p. 62). 

A partir da análise da trajetória narrativa do uso do banheiro condizente com a              

identidade de gênero de pessoas trans nas produções dramatúrgicas da Rede Globo no ano de               

2019, é facilmente percebido que as histórias contadas de pessoas T na televisão estão sempre               

ligadas à sua identidade de gênero, como afirma Jaqueline de Jesus: 

 
Homens e mulheres transexuais, travestis e outras pessoas        
transgênero tendem a ser consideradas apenas em função da         
sua identificação de gênero como trans, desconsiderando-as       
como seres humanos com gênero, orientação sexual, cor/raça,        
idade, origem geográfica, deficiências, etc (Jesus, 2013, p. 7) 
 

É inegável que o caráter da representação trans tenha mudado com o passar dos anos,               

sendo que normalmente a finalidade destas personagens era a comédia. Antes representadas            

por homens cisgênero e heterossexuais e de forma totalmente estereotipada, passaram a ser             

representadas por mulheres trans e travestis, deixando a personagem mais real e fiel ao              

processo conscientizador. Porém, suas vivências estão, predominantemente, concentradas na         

sua identidade de gênero. 

Na maioria das vezes, o corpo social assume que a pessoa trans, por estar em certa                

posição de poder, vive em função de mostrar o mundo T para pessoas que podem ser                

impactadas com esse discurso. Referidas mulheres têm todo o direito e capacidade de             

representar personagens que fujam dessa temática, pois o fato dessa pessoa ser trans é apenas               

um aspecto da vida dela, e sua vivência vai muito além disso. 

As produções observadas, normalmente, abordam o aspecto da transição e/ou          

revelação da personagem - tema que pessoas trans veem com absoluta frequência. Se a              

representação é realmente educativa, ela tem que mostrar mais do que isso. Precisamos de              

mais representações diversas! Em que essa mulher esteja numa posição de poder; sem ser              

questionada por seu gênero e orientação sexual a cada cena; sem ter que viver um romance                

escondido, ou existir um momento de revelação em que, normalmente, o parceiro desiste do              

 



61 

amor; sem mais cenas em que referida mulher fica encarando portas de banheiros, receosa de               

que, dependendo de onde entrar, possa sofrer uma agressão. 

Tais momentos, com certeza, são recorrentes na vida de uma pessoa trans. Todavia,             

de certa forma, acabam reduzindo a representação da pessoa ao modo como a sociedade acha               

que elas são (e que devem ser) - seus traumas, suas angústias e suas histórias ligadas à sua                  

condição identitária de gênero. A vivência dessas pessoas é muito mais profunda do que o               

público espera, de modo que cabe aos meios de comunicação reconhecerem referidas            

mulheres como mulheres, e não somente como uma mulheres trans. 

  

 



62 

 

REFERÊNCIAS 

 
A DONA DO PEDAÇO.​ Rio de Janeiro: Rede Globo, mai-nov. 2019. Novela. 
 
ADORNO, Theodor W. Capitalismo tardio ou sociedade industrial. São Paulo: Ática, 1986. 
 
AS FILHAS DA MÃE. ​Rio de Janeiro: Rede Globo, 2001. Novela. 
 
A FORÇA DO QUERER.​ Rio de Janeiro: Rede Globo, 2017. Novela. 
 
ALVES, Cláudio Eduardo e MOREIRA, Maria Ignez. ​Do uso do nome social ao uso do 
banheiro: (trans)subjetividades em escolas brasileiras.​ Minas Gerais: Quaderns de 
Psicologia. 2015 
 
BEAUVOIR, Simone. ​O segundo sexo: fatos e mitos. São Paulo: Difusão Européia do             
Livro, 1960a. 
 
BENTO, Berenice. ​A reinvenção do corpo: sexualidade e gênero na experiência           
transexual. ​Rio de Janeiro, Garamond, 2006. 
 
BOM SUCESSO​. Rio de Janeiro: Rede Globo, 2019-2020. Novela. 
 
BRASIL. Ministério do Trabalho. ​Portaria nº 1.036, de 2 de dezembro de 2015.             
Brasília, 2015. 
 
BUTLER, J. ​Problemas de gênero. Feminismo e subversão da identidade.​ Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2010. 
 
BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio de Janeiro,             
Civilização Brasileira, 2003 
 
CHOCOLATE COM PIMENTA.​ Rio de Janeiro: Rede Globo, 2003. Novela. 
 
CICILLINI, Graça & FRANCO, Niel. ​Professoras trans brasileiras em seu processo de 
escolarização.​ Estudos Feministas, Florianópolis, 23(2): 352, maio-agosto/2015 
 
COLLING, L. ​Aquenda a metodologia! Uma proposta a partir da análise de Avental             
todo sujo de ovo.​ Bagoas - Estudos gays: gêneros e sexualidades, 2012. 
 
CRUZ, Elizabete.​ Banheiros, travestis, relações de gênero e diferenças no cotidiano da 
escola.​ Psicologia Política. 2011. 
 
CZIZEWSKI, Claiton César. ​Falando sobre a telenovela: agendamento temático a partir 
da narrativa de ficção.​ In: CONGRESSO BRASILEIRO DE CIÊNCIAS DA 
COMUNICAÇÃO, 33. Caxias do Sul, 2010 
 
EDGAR, Andrew & SEDGWICK, Peter (eds.). ​Teoria cultural de A a Z: conceitos-chave             
para entender o mundo contemporâneo.​ São Paulo: Contexto, 2003. 

 



63 

 
EXPLODE CORAÇÃO. ​Rio de Janeiro: Rede Globo, 1995. Novela. 
 
FECHINI, Y. et al. ​Ações socioeducativas nos mundos da telenovela transmídia: um            
estudo a partir da abordagem de questões LGBTQIA+. In: LOPES, M. I. V. (Org.). A               
construção de mundos na ficção televisiva brasileira. Porto Alegre: Sulina, 2019. 
 
FILHO, C. L. M. G. ​O sensacionalismo e a marginalização da população Trans na mídia               
brasileira.​ Distrito Federal. 2018. 
 
FOUCAULT, M. ​História da sexualidade: a vontade de saber. 3. ed. Rio de Janeiro: Graal,               
1980. 
 
FREIRE FILHO, João. ​Força de expressão: construção, consumo e contestação das 
representações midiáticas das minorias.​ Revista FAMECOS: mídia, cultura e tecnologia, 
núm. 28, 2005. 
 
GRUPO GAY DA BAHIA (GGB) (Org.). ​Assassinatos de LGBT no Brasil: Relatório 
2018.​ Salvador, 2020.  
 
JESUS. J. G. ​Feminismo e identidade de gênero: elementos para a construção da teoria 
transfeminista.​ Brasília, 2013. 
 
JESUS. J. G. ​Nascimentos em livro.​ In: MOIRA, A. et al. Vidas trans: a luta de transgêneros 
brasileiros em busca de seu espaço social. Brasília, 2017. 
 
JESUS. J. G. ​Orientações sobre identidade de gênero: conceitos e termos.​ Brasília, 2012. 
 
JODELET, Denise. ​Représentations sociales: un domaine en expansion.​ In D. Jodelet 
(Ed.) Les représentations sociales. Paris: PUF, 1989, pp. 31-61. Tradução: Tarso Bonilha 
Mazzotti. Revisão Técnica: Alda Judith Alves Mazzotti. UFRJ- Faculdade de Educação, dez. 
1993. 
 
MOTTER, M. L.; JAKUBASZKO, D. ​Telenovela e realidade social: algumas          
possibilidades dialógicas.​ São Paulo, 2007 
 
MOTTER, M. L.; MUNGIOLI, M C. P. ​Gênero teledramatúrgico entre a imposição e a              
criatividade. ​Revista USP, 2008. 
 
NERY ATEM, Guilherme. ​Publicidade e ontologia do consumidor: da univocidade do ser 
à produção de subjetividades.​ In: PEREZ, Clotilde. (et al.) (orgs.). Ontologia publicitária. 
São Paulo: Intercom, p. 93-110, 2019. 
 
PRECIADO, P. ​Manifesto contrassexual: práticas subversivas de identidade sexual. ​São 
Paulo: n-1 edições. 2014.  
 
RENASCER.​ Rio de Janeiro: Rede Globo, 1993. Novela. 
 

 



64 

ROSSINI, V. ​Da concepção ao mito: o mundo da maternidade de A Força do Querer no                
Facebook. In: LOPES, M. I. V. (Org.). A construção de mundos na ficção televisiva              
brasileira. Porto Alegre: Sulina, 2019. 
 
SALVE JORGE.​ Rio de Janeiro: Rede Globo, 2012. Novela. 
 
SEGUNDA CHAMADA.​ Rio de Janeiro: Rede Globo, jul-jan. 2019-2020. Novela. 
 
SERAFIM, Cássio & SILVA, Marluce. ​A inserção da travesti no cotidiano social: o uso do 
banheiro público.​ Anais do VII Seminário Fazendo Gênero. Simpósio Temático 16: 
Sexualidades, corporeidades e transgêneros: narrativas fora de ordem (pp. 01-07). 
Florianópolis, SC: Universidade Federal de Santa Catarina, 2006. 
 
SOUZA. D. ​Trajetórias de textos midiáticos e significados sobre a travessia de gênero 
em "A Força do Querer".​ Texto de Qualificação. Faculdade de Letras. Universidade 
Federal do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro. 2020. 
 
TIETA.​ Rio de Janeiro: Rede Globo, 1989. Novela. 
 
TREVISAN, João Silvério. ​Devassos no Paraíso: A homossexualidade no Brasil, da 
colônia à atualidade.​ Rio de Janeiro: Objetiva, 4 Ed. 2020.  
 

 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


