
 



 

 

 

ISABELLA ARICE GAUDENCIO DA SILVA  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DIABO: UM BREVE ESTUDO DE SUAS REPRESENTAÇÕES VISUAIS NO 

IMAGINÁRIO OCIDENTAL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2020  



 

 

 

 

ISABELLA ARICE GAUDENCIO DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

Diabo: Um breve estudo de suas representações visuais no imaginário ocidental 

 

 

 

 

Trabalho de conclusão de curso de graduação em 

Bacharelado em Comunicação Social - Habilitação em 

Relações Públicas, apresentado ao Departamento de 

Relações Públicas, Propaganda e Turismo. 

 

 

 

Orientação: Profª Drª Simone Alves de Carvalho 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2020  



 

 

Autorizo a reprodução e divulgação total ou parcial deste trabalho, por qualquer meio 

convencional ou eletrônico, para fins de estudo e pesquisa, desde que citada a fonte. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SILVA, Isabella Arice Gaudencio da. Diabo: um breve estudo de suas representações visuais 

no imaginário ocidental. 2020. Monografia (Bacharelado em Comunicação Social com 

habilitação em Relações Públicas) - Escola de Comunicações e Artes, Universidade de São 

Paulo, São Paulo, 2020.  

 

 

 

Aprovada em: ___ /____/ ____ 

 

 

Banca Examinadora 

 

 

Nome:____________________________________________________________________  

Instituição: ________________________________________________________________ 

Julgamento:________________________________________________________________ 

 

 

Nome:____________________________________________________________________ 

Instituição: ________________________________________________________________  

Julgamento:________________________________________________________________ 

 

 

Nome:____________________________________________________________________ 

Instituição: ________________________________________________________________ 

Julgamento:________________________________________________________________ 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

Um argumento a favor do diabo: É preciso recordar que 

nós ouvimos só uma versão da história. Deus escreveu 

todos os livros. 

 Samuel Butler 

 

 

 

 

O amor é tudo, o diabo quer chamego. 

Chance de Aladim, canção de Ney 

Matogrosso escrita por Luli. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos estudantes curiosos que reconhecem que nenhum 

assunto é privado de estudo. 

À Isabella do futuro, como prova de que você pode 

escrever sobre qualquer tema que goste, mesmo não tendo 

conhecimento inicial.  

Ao Diabo, caso ele exista e eu acabe em sua morada por 

escrever sobre ele. 



AGRADECIMENTOS 

 

A todos os defensores e apoiadores da educação pública de qualidade, sem vocês eu não teria 

estudado na melhor faculdade de Relações Públicas do Brasil de forma gratuita. 

À minha mãe por ser meu exemplo de mulher forte, que sempre diz que eu posso tudo. Ao 

meu pai por sempre me apoiar e estar disposto a tudo por mim. Aos meus irmãos e às minhas 

irmãs por me aguentarem durante todos esses anos. Ao meu cunhado jornalista pela revisão 

ortográfica. 

A todos os professores e educadores que passaram por mim durante minha jornada até aqui, a 

transmissão do conhecimento de vocês foi essencial para minha formação acadêmica e 

pessoal. 

À Profa Dra Simone Alves de Carvalho por estar disposta a orientar temas incomuns e por 

iluminar meu caminho durante a construção deste trabalho. 

A todos meus amigos e todas minhas amigas que divagaram comigo nos temas mais 

esdrúxulos enquanto bebíamos uma cerveja.  

À queridíssima Jacqueline Araújo pela maravilhosa capa. 

Aos meus times da faculdade: Handmalas e Futxeca, por me renderem amizades e momentos 

que levarei para sempre. Os jogos dos finais de semana e o bar-pós-treino com certeza me 

fizeram uma academicista melhor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RESUMO 

 

Nesta monografia, analiso as representações visuais do Diabo na sociedade ocidental, 

atentando para as imagens pitorescas e os desenhos desde a Idade Medieval até a 

Contemporaneidade. Por meio de um breve estudo, transpasso pelos valores pedagógicos que 

a imagem do Mal exerceu nos afrescos sobre o Juízo Final nas paredes das igrejas católicas. 

Em seguida, avanço pelo valor de expressividade das obras artísticas que retratam a figura do 

Mal como uma extensão do próprio ser humano. Até, por fim, chegar na popularização e 

comercialização da imagem do Diabo com a Indústria Cultural na contemporaneidade. Assim 

como o imaginário ocidental sofre diversas mutações ao longo dos séculos,  de acordo com o 

contexto social de cada época, o significado e os contornos da figura do Diabo acompanham 

o pensamento coletivo; fato que pode ser evidenciado pela análise das imagens de sua 

representação. 

 

 

Palavras-chaves: Diabo; representação visual; imaginário ocidental. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 

 

This monograph analyzes the visual representations of the Devil in the Western society, with 

focus on the picturesque images and drawings from the Medieval Age to Contemporary. 

Through a brief study, I went through the value of the expressiveness of artistic works that 

portray the figure of Evil as an extension of the human being himself. Until, finally, reaching 

the popularization and commercialization of the image of the Devil with the Cultural Industry 

in contemporary times. Just as the Western imagination has evolved over the centuries, 

aligned with the social context of each era, the meaning and outline of the Devil’s figure 

follow the collective thinking; fact that can be very well-identified by the analysis of the 

images of its representation. 

  

Keywords: Devil; visual representation; Western imagery. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO ........................................................................................................... 11 

 

1. Comunicação ......................................................................................................... 13 

1.1.Linguagem e comunicação ...................................................................................... 13 

1.2.Imagem e comunicação ........................................................................................... 14 

1.3.Arte e comunicação ................................................................................................. 19 

 

2. O Anjo Rebelde  ..................................................................................................... 23 

2.1.O berço vermelho .................................................................................................... 23 

2.2. À procura do Diabo ................................................................................................ 26 

2.3. O mito do Diabo ..................................................................................................... 30 

 

3. Para além do par de chifres e rabo pontudo......................................................... 35 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ...................................................................................... 61 

 

REFERÊNCIAS .......................................................................................................... 64 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 – Estátua de Pã................................................................................................. 38  

Figura 2 – O Apocalipse, Beato de Morgan................................................................... 39 

Figura 3 – Inferno, Coppo di Marcovaldo...................................................................... 42 

Figura 4 – O Último Julgamento, Taddeo Di Bartolo..................................................... 42 

Figura 5 – São Wolfgang e o Diabo, Michael Pacher..............................,...................... 44 

Figura 6 – Sermon and Deeds of the Antichrist, Luca Signorelli................................... 45 

Figura 7 – O Beijo Obsceno, Francesco Maria Guazzo.................................................. 47 

Figura 8 – A Lâmpada do Diabo, Francisco Goya.......................................................... 50 

Figura 9 – O Açoitamento, Gustave Doré....................................................................... 52 

Figura 10 – Satanás, Gustave Doré................................................................................. 53 

Figura 11 – Lúcifer, Neil Gaiman................................................................................... 58 

Figura 12 – Pokemon Go, Carlos Ruas........................................................................... 59  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

INTRODUÇÃO 

 

Uma reflexão sobre a figura do Diabo pode ser entendida de diversas formas, desde 

uma blasfêmia até uma curiosidade afrontosa. Este trabalho surgiu como um meio de 

alimentar um interesse pessoal pelo desconhecido. O que menos falta são estudos sobre Deus; 

mas o seu grande opositor, aquele-que-não-podemos-nomear, majoritariamente é visto em 

segundo plano, mais como um depósito de todas as maldades do mundo para fazer de Deus o 

criador perfeito.  

Como convivi por muito tempo em meios sociais que a participação do Deus cristão 

sempre foi muito presente - desde uma fala de agradecimento “Deus te abençoe” até no 

momento de despedida “Vá com Deus!” - quis entender um pouco mais sobre a influência 

religiosa sobre nossos pensamentos e como ela pode se refletir em nossas comunicações. Mas 

por que não falar sobre o Diabo, visto que a imagem de Deus já está até desgastada de tanto 

que se usa? 

Todo o estigma social formado em volta do Diabo faz dele um profundo tabu, 

principalmente quando tratado afastado da imagem cômica, a maneira convencional de 

mantê-lo como um ser inferior. O Diabo, sobretudo no campo linguístico, sofre intensas 

repressões em muitas sociedades, não à toa existem infinitas variações de denominação 

(Tinhoso, Senhor das Trevas, Cão Vermelho, Satanás, Lúcifer, Coisa-ruim, Capeta, 

Chifrudo…). O dicionário Houaiss (2009, verbete tabu) da língua portuguesa traz as 

seguintes acepções para tabu:  

 

1 – instituição religiosa que, atribuindo caráter sagrado a determinados seres, 

objetos ou lugares, proíbe qualquer contato com eles [a violação desse interdito 

acarreta, supostamente, castigo divino, que pode recair sobre o culpado ou sobre seu 

grupo]; 2 – interdição cultural e/ou religiosa quanto a determinado uso, 

comportamento, gesto ou quanto à linguagem ; 3 – proibição imposta por costume 

social ou como medida protetora; 4 – proibido por crença de ordem sobrenatural; 5 - 

que não pode ser usado, feito, tocado, ou pronunciado por crença, respeito ou pudor. 

 

O tabu está, intrinsecamente, relacionado com o sistema de crenças e valores da 

sociedade, havendo sempre uma motivação de ordem religiosa ligada ao código moral. A 

interdição social e cultural quanto ao uso de determinadas palavras-tabu, fazem delas 

indecentes, ofensivas, imorais, grosseiras, vulgares, antirreligiosas ou até mesmo sagradas. O 



12 
 

Diabo, pelo seu enorme valor maléfico e dogmático, consegue estar enquadrado em todos os 

adjetivos.  

Apesar do conceito do bem e do mal serem interligados, me atentei para a 

personificação do segundo, justamente por ser o menos evidenciado. Os contornos de uma 

figura mitológica são capazes de transmitir impressões e expressões sobre uma época e sobre 

o contexto de sua composição. As representações têm uma grande importância no campo das 

comunicações por terem um enorme poder de transmissão de uma ou mais mensagens, sem 

ser necessário o uso de textos. 

Com o estudo da representação visual do Diabo, é possível analisar a diferenciação 

das composições medievais, modernas e contemporâneas sobre os entes representativos do 

imaginário social. Como cada tempo e cada grupo cultural possuem um imaginário, o 

interagir social - a comunicação - se altera. E é o objetivo deste trabalho: estudar essas 

alterações representativas. 

O objetivo geral do trabalho é realizar um breve estudo da representação do Diabo 

no imaginário ocidental, analisando os diferentes traços que a sua figura assume frente a 

determinadas épocas e conjuntos sociais. Os objetivos específicos são mostrar como a 

comunicação é representa pelo imaginário artístico e como o poder do mito do Diabo ainda se 

faz presente. 

Para isso, comecei traçando paralelos entre a comunicação e a linguagem, as 

imagens e as artes, a fim de demonstrar que as representações visuais podem ser consideradas 

comunicação. Posto isso, faço uma breve investigação sobre meu objeto de pesquisa: o 

Diabo, trazendo as origem no dualismo cristão, sua imagem como personificação do mal e 

seu poder como mito. 

Por último, trago os principais contribuintes para a edificação da imagem do Mal, 

desde a figura mitológica do deus Pã, passando pelos séculos XIII até o século XXI, do 

imaginário medieval até o contemporâneo. Foram analisados desde os afrescos religiosos 

dentro das igrejas até as representações menos deterministas da pós-modernidade. 

 

 

 

 

 

 

 



13 
 

1. Comunicação 

1.1. Linguagem e Comunicação 

 

Como Aristóteles afirmava, em sua obra Política, somente o ser humano é um 

“animal político”, isto é, social e cívico, porque somente ele é dotado de linguagem. A 

linguagem é um sistema de signos e sinais inseparáveis dos indivíduos. Por meio dela, 

moldam-se os pensamentos, os sentimentos, as emoções, os atos e as vontades; nascentes da 

profunda necessidade de comunicação com o semelhante. 

Com função indicativa, comunicativa, expressiva e conotativa, a linguagem é um 

instrumento do pensamento para exprimir conceitos e símbolos, para transmitir e comunicar 

ideias abstratas e valores. Em conjunto, ela não só é uma atividade meramente intelectual 

simbólica e de compreensão - uma pura tradução de pensamentos -, a linguagem também 

participa ativamente no trabalho do pensamento, com a formação e a reformulação desse. 

A linguagem ocupa uma posição única no aprendizado humano como veículo para o 

intercâmbio de ideias e meio para que a mente humana seja capaz de conceituar. A palavra do 

latim lógos, inclui também os significados paralelos de "pensamento" e "razão" na palavra 

inglesa que dela deriva, logic. A linguagem é um conjunto lógico de construção lingüístico-

conceitual, edificada social e historicamente: 

 

Os sistemas de símbolos que chamamos de linguagem são invenções ou 

refinamentos do que foram, em outros tempos, percepções do objeto dentro de uma 

mentalidade despojada de imagens. Daí a existência de tantos sistemas de símbolos 

e tantas línguas, algumas ligadas entre si por derivação de uma mesma raiz, e outras 

desprovidas de quaisquer relações desse tipo. (DONDIS, 2003, p. 16). 

 

Dentre os tipos de linguagem, está a palavra escrita, que atende aos interesses e 

objetivos do autor. A interpretação dessa mensagem pode resultar em entendimentos diversos 

e muitas vezes distorcidos, possibilitando múltiplas compreensões. O texto que sobrevive e é 

lido por diversas gerações está sujeito a interpretações e análises de acordo com os valores 

sociais de cada tempo.  

Um exemplo de textos que se perpetuam há milhares de anos estão os mitos bíblicos. 

Os mitos são mais do que uma simples narrativa; são a maneira pela qual, por meio de 

palavras e representações, a Igreja organizou a realidade e a interpretou. O mito do Diabo, 

assim como as Escrituras como um todo, tem o poder encantatório de reunir o sagrado e o 

profano, transportando o indivíduo para um mundo fora do imaginário mitológico. O poder 



14 
 

mágico-religioso (Chauí, 2003) da palavra decorre do fato desta ser formada por núcleos, 

sínteses, símbolos e valores (como a dicotomia entre o bem e o mal) que determinam o modo 

como se interpreta as forças divinas, naturais, sociais e políticas e suas relações conosco.  

A compreensão e a pesquisa de uma obra literária, como a Bíblia, são de extrema 

importância para a expansão do conhecimento de uma mentalidade construída por uma 

sociedade, por possibilitarem a apreensão de simbologias, signos e estruturas sociais que 

eram predominantes na época em que foram escritos, resultando na agregação e expansão da 

narrativa e do conhecimento historiográfico. Entretanto, este trabalho não se atentou a esse 

tipo de comunicação, e sim à representação visual de uma importante figura presente nessas 

escritas. 

A linguagem visual é um caminho de análise para atingir a compreensão de 

fenômenos e suas representações. Como prática social, há grande importância para a 

construção das representações simbólicas e para representação de pensamentos que refletem 

nos meios de comunicação.  

 

Na criação de mensagens visuais, o significado não se encontra apenas nos efeitos 

cumulativos da disposição dos elementos básicos, mas também no mecanismo 

perceptivo universalmente compartilhado pelo organismo humano. [...] E nossa 

compreensão de uma cultura depende de nosso estudo do mundo que seus membros 

construíram e das ferramentas, dos artefatos e das obras de arte que criaram. 

(DONDIS, 2003, p. 30). 

 

As artes e as representações visuais são também uma forma de linguagem da 

comunicação humana, expressam a trama do pensamento cotidiano e permitem que a 

consciência seja passada. As imagens visuais são dotadas de um atributo especial: elas têm o 

poder de tornar presente ou de presentificar algo ausente, seja porque esse algo existe e não 

se encontra, seja porque é inexistente. As figuras mitológicas, como é o caso do Diabo, 

existem apenas em imagens ou como imagens, quando transpassadas do escrito e da 

oralidade. Dessa forma, talvez uma das maneiras mais justas de estudar um mito seja por 

meio de suas representações visuais.  

 

1.2. Imagem e Comunicação 

 

Comunicar, do latim communicare, encontra definições na língua portuguesa tais 

como participar, tornar comum, transmitir, difundir. Segundo Raymond Williams (1988), a 



15 
 

palavra comunicação surgiu em língua inglesa no século XV como “nome de ação”. No final 

desse mesmo século, passa a designar também o objeto que é tornado comum, “uma 

comunicação”. A partir dos finais do século XVII, a palavra estende o seu campo semântico 

aos meios e vias de comunicação, como estradas e canais por exemplo, confundindo-se a 

comunicação, de informações e ideias, com o transporte de coisas e pessoas. De acordo com 

o autor, a palavra comunicação envolve um sentido duplo: ela pode ser (e é) interpretada 

como transmissão, “um processo de sentido único”, ou como partilha, “um processo comum 

ou mútuo”. 

Pode-se encontrar diversas definições para a comunicação, mas o importante é 

evidenciar que ela não se restringe a uma conversa; ela pode ser filtrada por meio de objetos 

transmissores e, também, ser visual, ornada por imagens. Dessa forma, o comunicar poderia 

ser simploriamente traduzido como o ato de compartilhar uma informação, seja ela textual, 

visual, sensorial ou auditiva, como define Martino (in Hohlfeldt; Martino; França orgs., 2001) 

ao questionar “O que é comunicação? Eis aí uma pergunta embaraçosa” (p. 11); que também 

poderia ser respondido como um ato de se participar de um momento factual, compactuando 

com um código comum de identificação.  

Dentro do campo da comunicação e das diversas teorias comunicacionais que o 

permeiam, este trabalho se propõe a analisar a transformação na construção visual da figura 

de um mito: o Diabo. Não se tratando de um estudo sobre os sujeitos receptores da mensagem 

comunicada nem sobre como se procede o processo comunicacional. Trata-se da 

comunicação definida como uma interação entre sujeitos por meio de um objeto, coisa ou 

circunstância, que revela uma ou mais mensagens que possam ser compreendidas 

(MARTINO, 2001). 

A comunicação pode ser espontânea, natural, não desejada, e também pode ser 

proposital. Quando bem certeira, pode atingir com sucesso o público destinado. Para isso, ela 

usufrui de múltiplos artifícios que a linguagem nos permite.  

A imagem visual é um desses poderosos mecanismos de comunicação. A imagem 

integra o imaginário e, assim, permeia a relação do homem com o mundo. Jacques Aumont 

(1993), ao discutir sobre o modo epistêmico que a imagem assume, assinala: 

 

A imagem traz informações (visuais) sobre o mundo, que pode assim ser conhecido, 

inclusive em alguns de seus aspectos não-visuais. A natureza dessa informação 

varia (um mapa rodoviário, um cartão postal ilustrado, uma carta de baralho, um 

cartão de banco são imagens cujo valor informativo não é o mesmo), mas essa 



16 
 

função geral de conhecimento foi também muito cedo atribuída às imagens. Por 

exemplo, ela é encontrada na imensa maioria dos manuscritos iluminados da Idade 

Média, quer ilustrem a Eneida ou o Evangelho, quer sejam coletâneas de pranchas 

botânicas ou de portulanos. (AUMONT, 1993, p. 80). 

 

A imagem é fonte de informação, contém informações passíveis de tratamento, 

organização e representação. Ela possibilita o acesso e a recuperação de novos 

conhecimentos ou complementação dos já existentes. A palavra imagem vem do latim 

imagine e possui mais de uma dezena de significações na língua portuguesa, mas está quase 

sempre relacionada com a representação, reprodução ou imitação de um ser, de um objeto ou 

até de um tema. 

O conceito de representação da imagem está na propagação de uma estrutura ou 

prática social que pode ser tanto específica quanto abrangente; é a maneira que os indivíduos 

encontram para explicar o mundo em que vivem. As representações são as ações mentais e 

espirituais de práticas sociais que se centram na cultura e no coletivo. As práticas culturais 

são obras, realizações ou instituições que organizam e caracterizam a vida de uma sociedade, 

possibilitando uma identidade. 

A imagem, no entanto, não pode ser considerada apenas a representação visual de 

alguma coisa, como algo já estabelecido e imutável. Tal qual toda forma de comunicação, ela 

não é mostrada para um receptor passivo que age sempre da mesma forma diante de sua 

visão. O espectador é um parceiro ativo da imagem, emocional e cognitivamente. Ele faz 

existir a imagem (Aumont, 1993) ao percebê-la e ao compreendê-la, em uma combinação 

constante de "reconhecimento" e de "rememoração”. 

O ser humano é o único na natureza capaz de produzir consciente e intencionalmente 

imagens, como já dito pelo Aristóteles, pois possui a capacidade do raciocínio. Para preservar 

um instante para além da memória, ele capta o momento desejado por meio de desenho, 

pintura, fotografia, filmagem ou gravação, sendo habilitado a atribuir um sentido não natural 

para além daquilo que observa.  

Desde o início da espécie, o humano não se restringia apenas às atividades básicas 

de sobrevivência. Ele procurava também refletir, discutir, conhecer e comunicar. Fato que é 

evidenciado pela a análise das pinturas rupestres, nas quais o homem deixou de ser um mero 

observador de imagens para se tornar o próprio criador dessas. Desse modo, o homem 

primitivo passou a impor o seu olhar na forma de representar um determinado objeto, assim 



17 
 

como os objetos da comunicação são recortes do olhar e da compreensão particular de cada 

indivíduo.  

Porém, cabe ressaltar que as imagens são comunicação na medida em que são 

decodificadas, compreendidas. Conforme afirmam De Fleur e Ball-Rokeach (1993, p. 32), 

“se as imagens não tiverem interpretações ou significados de entendimento comum, serão de 

escasso valor como ajuda à comunicação”. Tal afirmação, contudo, não cabe a representações 

que não procuram apresentar o real, caso de muitos setores da arte moderna, como o 

surrealismo. 

Na medida em que a produção de imagens, em geral, provém da vinculação com o 

domínio do simbólico, sendo a mediação entre o espectador e a realidade, ela pode ser dotada 

de três valores, de acordo com Aumont (1993). No valor de representação, a imagem 

representa coisas concretas; no de símbolo, a imagem representa coisas abstratas; e no de 

signos, a imagem representa caracteres que não são visualmente refletidos por ela, mas cuja 

representação pode ser atribuída. Como as imagens majoritariamente são complexas, como 

revela o autor, acabam desempenhando mais de um desses valores ao mesmo tempo. 

Ao desenhar nas paredes das cavernas o que observava, o homem pré-histórico 

descobriu que era capaz de “filtrar” as verdades, ou melhor, de expor seus valores na 

realidade. Mas o que esse homem desenhou só foi comunicável a partir do princípio de que 

esse desenho tenha provocado um reconhecimento do vivenciado por parte de seu espectador, 

pois, como revela Aumont (1993): 

 

Reconhecer alguma coisa em uma imagem é identificar, pelo menos em parte, o que 

nela é visto com alguma coisa que se vê ou se pode notar no real. [...] esse trabalho 

de reconhecimento, na própria medida em que se trata de um reconhecer, apoia-se 

na memória ou, mais exatamente, em uma reserva de formas de objetos e de 

arranjos espaciais memorizados [...]. Ou seja, de modo geral, o trabalho de 

reconhecimento aciona não só as propriedades “elementares” do sistema visual, mas 

também capacidades de codificação já bastante abstratas. (AUMONT, 1993, p. 82-

83). 

 

Por perpetuar uma memória coletiva de uma maneira, muitas vezes, mais 

compreensível - por utilizar de um pensamento comum -  e de fácil acesso - estando em um 

lugar de convívio, como na parede das igrejas - a imagem é mais contagiosa e mais viral do 

que o escrito. Na Antiguidade e na Idade Média, quando  havia apenas alguns meios de 

comunicação, tais como a escrita, a voz e a imagem, a última se fez demasiadamente 



18 
 

importante para se entrar em contato com a maior parte da população, pois eram poucos os 

que sabiam ler. 

Por meio da representação de ícones religiosos cristãos, reforçou-se a fé, e o 

cristianismo transformou-se em uma das maiores religiões do mundo. Assim sendo, seria 

incoerente falar em imagem e não registrar a importância do cristianismo como um dos 

maiores disseminadores de imagens de todos os tempos. As imagens que são tratadas aqui 

são as que possuem formas visíveis, as imagens visuais. Suas representações possuem 

inúmeras formas de apresentação, mas tratei de pinturas e desenhos como os representantes 

da imagética. 

As imagens devem permitir uma interação com quem as visualiza, visto que é 

necessário contar com a interpretação do código representado para que a narrativa atinja seu 

objetivo de comunicar. A interação, como comunicação, entre as partes envolvidas é uma 

importante fonte de enriquecimento para o imaginário e para as formas de apresentação do 

mesmo. A difusão simbólica e a troca de experiências entre o leitor/espectador e o produtor 

da imagem fomentam novas ideias para o imaginário e, ao mesmo tempo, permite a rejeição 

de outras.  

A imagem se aproxima muito da imaginação. A palavra imaginação por si só já é 

uma derivada de imagem, pretendendo representar a capacidade humana de criar imagens – 

reais ou fictícias – para cada situação. O imaginário trata-se de uma construção coletiva 

concebida por meio de relações humanas, de contextos históricos e de localização, formando 

imagens comuns a um mesmo grupo, comunidade ou sociedade.  

 

O imaginário é, por natureza, indeterminação radical. Ele flui como uma força 

incontrolada e incontrolável dentro do ser humano e da sociedade. O imaginário não 

está definido por nenhum tipo de determinação, por isso se constitui como força 

criadora e emerge do sem-fundo humano e da sociedade, a fim de fazer possível a 

novidade socioistórica [sic]. O imaginário se mostra irredutível a uma lógica e 

ontologia da determinação. Ele se manifesta como fluir criador que constrói 

permanentemente imagens com sentido de um mundo que, por princípio natural, é 

insignificante para o resto das espécies animais. (RUIZ, 2003, p. 49). 

 

As imagens visuais são uma forma de preservar e transmitir o imaginário, bem como 

as imagens criadas pela oralidade ou pela escrita. Quando o imaginário é representado e 

visualizado, ele é transmitido e, portanto, mantido. Nesse contexto, o imaginário construído 

provém de pensamentos religiosos e demasiadamente antigos, que não deixaram de se alterar 



19 
 

com o passar das gerações. Os fazeres artísticos elaborados nos ambientes sagrados 

transbordaram para o profano, registrando o imaginário enraizado na sociedade cristã.  

Nesse sentido, pode-se compreender que em muitas tradições os simbolismos 

transmitidos são exemplificados e sustentados a partir de atividades visuais; as pinturas 

rupestres, já citadas, são um exemplo disso. Neste trabalho, as imagens visuais também são 

entendidas como representações de sentimentos coletivos, em especial do medo. Ao usar a 

linguagem oral e escrita para nortear a construção de uma personificação emaranhada em 

significados e sacrilégios de uma sociedade, está-se depositando nesse objeto o imaginário 

coletivo de um grupo e transformando o objeto em um registro atemporal das tradições. 

As representações coletivas são apropriadas por determinadas instituições que 

possuem força no coletivo, como era o caso da Igreja. Segundo Chartier (2002, p. 68), “A 

apropriação tal como a entendemos visa uma história social dos usos e das interpretações, 

relacionados às suas determinações fundamentais e inscritos nas práticas específicas que os 

produzem”.  

O ato de se apropriar consiste em agregar um entendimento de mundo. Quando 

determinada comunidade adquire determinados usos e costumes, ela acaba dando identidade 

a seus indivíduos e, com isso, agrega representações de mundo, passa a explicar o 

inexplicável por meio de signos e representações, de forma que tudo passa a ser representado 

e tido por ela como real.  

Assim, as imagens explicitam as tradições e as identidades culturais. São nas 

diferentes linguagens artísticas que as memórias das culturas encontram um meio de se 

perpetuarem e as tradições culturais (religiosas) serem mantidas. Todo movimento religioso é 

formado ou adequado a uma representação cultural, o que possibilita uma discussão acerca do 

imaginário na formação da estrutura física do Diabo. 

 

1.3. Arte e Comunicação 

 

As representações visuais, como já pontuado, estão fortemente ligadas à construção 

cultural, onde as culturas são materializadas e concretizadas. Por meio do fazer visível pode-

se distinguir múltiplas representações de diferentes épocas e geolocalizações. As obras 

possuem a análise ou crítica de representações sociais que são encontradas nas crenças, 

religiões, políticas, econômicas, as quais se baseiam no equilíbrio de mundo construído e 

delimitado pela sociedade.  



20 
 

E é assim que a arte se expressa. Após a associação dos símbolos visuais às técnicas 

de comunicação, cada pessoa tornou-se um possível produtor de imagens. O reconhecimento 

dos artistas foi uma forma de condecoração da importância da representação também. 

 

Ao surgir, nas primeiras sociedades e culturas, o artista era um mago - como o 

médico astrólogo -, um artesão - como o oleiro, o marceneiro, o arquiteto, o pintor 

e o escultor - e um iniciado num ofício sagrado - como o músico e o dançarino. 

Era mago porque conhecia os mistérios do sagrado; era artesão ou artífice porque 

fabricava os objetos e instrumentos cultos; era um oficiante porque realizava o 

ritual por meio de palavras, gestos, sons e danças fixados pela tradição e pela 

autoridade religiosa. (CHAUÍ, 2003, p. 273). 

 

O ofício do artista, a priori, estava relacionado intrinsecamente com a religião. 

Notáveis obras da sociedade são religiosas. 

 

Mesmo quando, historicamente, várias sociedade (como a grega, a romana, a 

cristã) operam uma divisão social em que detentores da autoridade religiosa 

realizam os cultos, mas já não fabricam os instrumentos, os objetos e os locais dos 

cultos, é mantida a relação entre a atividade dos artistas ou artesão e a religião. 

[...] As grandes obras de arte das sociedades antigas e da sociedade cristã 

medieval, assim como da cultura judaica e da cultura islâmica, são religiosas.  

(CHAUÍ, 2003, p. 274). 

 

A autonomia do artista adveio com a dessacralização do mundo e a laicidade da 

cultura. Um dos principais responsáveis por essa independência religiosa foi a produção 

capitalista; ao se distanciar do valor de culto, aproximou-se do valor de mercado.  

De acordo com Chauí (2003), duas concepções predominam no correr da história das 

artes, concernentes às finalidades da atividade artística: a pedagógica e a expressiva. Em 

síntese, a concepção pedagógica da arte tem função de produzir a catarse, que, segundo 

Aristóteles, é a purificação espiritual dos espectadores provocado por um trauma, fortemente 

relacionado com a educação moral social; também tem o papel de educar para passar do 

natural e do material ao artístico e, deste, à forma mais alta da religião, a religião interior. 

Numa outra perspectiva, a arte é concebida como expressão, que revela e manifesta a 

essência da realidade por meio da simbologia e da alegoria. 

Ao se acompanhar as transformações sofridas pelas artes, como as representações do 

Diabo, passando da função religiosa à autonomia da obra de arte como criação e expressão, 

nota-se que as mudanças foram de dois tipos. De um lado houve mudanças quanto ao fazer 



21 
 

artístico, diferenciando-se estilos artísticos (clássico, renascentista, romântico, realista, etc) 

que moldaram desde as técnicas de elaboração até o lugar de ocupação da obra. De outro 

lado, as mudanças concernem à determinação social da atividade artística, isto é, ao fato de 

que suas mudanças dependem também da inserção das artes na vida social (CHAUÍ, 2003). 

Na medida em que é uma forma de compreender e de reinventar o mundo e, assim, 

de melhor se relacionar socialmente, arte é comunicação. De forma muito mais sutil e 

significativa que em outros meios de comunicação, a arte é interpretada por cada espectador a 

partir da sua bagagem cultural, decodificando a mensagem de forma singular. Por seu caráter 

subjetivo e metafórico, a linguagem artística ultrapassa o aspecto objetivo que a comunicação 

tradicional utiliza como elemento estrutural da comunicação e chega em seu receptor de 

diferentes maneiras. 

Segundo Dewey (1980), a experiência criativa em si indica a disposição para 

compartilhar o resultado da experiência: “Para ser verdadeiramente artística, uma obra tem 

também que ser estética, isto é, feita para ser gozada na receptividade.” (DEWEY, p. 99). A 

partir desse momento, o artista busca por meio da produção artística elaborar uma forma de 

comunicação, material ou não, para o valor que, como artista, queria transpassar.  

Desta forma, as representações visuais da figura do Diabo apresentadas são 

processos comunicativos no sentido que: 

 

A linguagem é na verdade muito mais ampla, mais complexa, mais profunda do 

que pretende a vã linguística. Segundo Merleau-Ponty, ela é uma relação viva 

consigo mesma ou com os outros e ela não deve ser vista como meio ou 

instrumento; acima de tudo, ela é uma manifestação, uma revelação do ser íntimo 

e da ligação psíquica que nos une ao mundo e aos semelhantes. 

[...] é o lugar onde a universalidade do sentido e da percepção se reconhecem 

como tal. É lá que o para-mim e o para-os-outros tornam-se uma única mesma 

coisa. 

[...]a linguagem e seus termos são a modulação da existência. Uma obra de arte 

nos ensina a ver, e, por fim nos faz pensar como nenhuma obra analística o faria. 

(MARCONDES FILHO, 2004, p. 72-73). 

 

Portanto, pode-se entender que as concepções sobre o Diabo entrelaçam-se com suas 

representações visuais. Para Merleau-Ponty, citado por Marcondes Filho (2004), “a visão 

situa-se antes da representação, ou seja, um pintor não reproduz o mundo, comunica-se com 

ele, através da tela deixa o mundo passar”. Assim, 

 



22 
 

O estar no mundo do pintor é a abertura libertadora que a sua obra provoca, 

ressemeando o mundo com a interioridade vidente dos homens para elevá-los ao 

nível de uma presença real. Não se vê uma tela, que permanece fixa em seu lugar, 

vê-se por meio dela. 

[...] Resumindo: nós e o mundo formamos uma única carne, as coisas passam por 

dentro de nós e nós por dentro das coisas, somos ativos e passivos. Abro-me aos 

fenômenos do mundo, mas só existem quando eu os vivo. (MARCONDES 

FILHO, 2004, p. 80). 

 

Neste trabalho, olhou-se para os processos comunicacionais, inicialmente, da igreja 

cristã e que se expandiu para além do ambiente sagrado. A figuração de um ser divino, 

Satanás, encontravam-se nas comunicações visuais que se dispunham na época, trazendo 

consigo perspectivas individuais e coletivas que não se prendem unicamente às sentenças 

escritas. “Para se captar o mundo jamais podemos nos prender apenas às palavras. Além de 

elas serem uma forma impessoal, neutra, vazia de sentimentos e de vivência pessoais, elas 

são um meio pouco confiável de comunicação” (MARCONDES FILHO, 2004, p. 93). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23 
 

2.  O Anjo Rebelde 

 

É sempre bom explicar de qual Diabo estou falando. Ele é a figura insuperável como 

mito religioso para a sociedade ocidental, como convicção religiosa mais conservadora, como 

parte do imaginário ocidental e constitutivo da artes no ocidente e no oriente. O Diabo é 

aquele mal de quem muitos têm medo de falar, que domina o pensamento dos pecadores e 

aparece para fazer travessuras. É o Diabo socialmente cristão.  

Como quase todos os conceitos e pensamentos antigos ocidentais, a figura e as ações 

do Diabo estão fundamentalmente atreladas à cultura europeia. A tradição religiosa hebraica 

gestou o cristianismo - religião dominante da Antiguidade e de muitos países atualmente -, 

formulando os principais conceitos dessa religião (NOGUEIRA, 2000). 

 

2.1. O berço vermelho 

 

A religiosidade hebraica adveio do conjunto de mitos e práticas existentes nas tribos 

da Antiga Mesopotâmia. A princípio, os povos hebreus não corporificavam uma entidade 

malígna, mas, conforme foram caminhando para a separação do bem e do mal, predominou-

se o monoteísmo de caráter absoluto. Assim, Deus, o Bem, é o criador de todas as coisas e o 

supremo poder do Universo, e o Diabo, o Mal, é a razão de todas as tormentas e punições 

divinas. 

Diante de tantas guerras na Antiguidade, a religião foi um importante instrumento de 

dominação. Como o contato com diferentes povos era recorrente nessa época de diversas 

batalhas de conquistas, as religiões estrangeiras - dos povos dominados - ora eram agregadas 

às crenças, ora eram tidas como espíritos trevosos, o mais recorrente.  

As guerras eram tanto físicas quanto espirituais: entre os deuses. O deus vencedor 

reinava e subjugava as divindades derrotadas, que eram assimiladas como entidades malignas 

enviadas por Deus como punição. Como afirma Carlos Nogueira: 

 

Apesar de não terem uma demonologia constituída, os hebreus possuíam os seus 

rouach raha - espíritos malignos, enviados por Deus como punição. Esses espíritos, 

contudo, não tinham existência própria, traduzindo em sua caracterização uma 

preocupação de inculcar no povo hebreu, de maneira indescritível, a ideia de um 

Deus único, todo-poderoso, senhor do Bem e do Mal, por temor que o contato com 

outros povos e as tradições de sua religião de origem levassem à adoração de outras 

divindades. (NOGUEIRA, 2000, p.16). 



24 
 

 

Contudo, os rouach raha do povo hebreu não tinham existência própria, eram seres 

incorpóreos, destinados à execução da vontade de Deus apenas. Satan ainda não tem uma 

personalidade definida, muito menos uma representação.  

O Livro de Jó trouxe as mais importantes contribuições do Antigo Testamento para a 

história do Demônio. A descrição dos tormentos do fiel servo, causados pelo próprio Satã que 

desce para persegui-lo, coloca em questão o grande problema do Mal e da dúvida. Satã 

“rodeia a terra” e, gradualmente, passa de acusador para tentador, tornando-se o Diabo por 

excelência, a personificação do poder destruidor de Deus. 

Assim, o Satanás da literatura pós-bíblica hebraica, que se restringe à representação  

todo o Mal e de tentações (a serpente do Éden), passará a ser o símbolo de todo Mal no Novo 

Testamento. O poder destrutivo, antes pertencente a Deus, passa a estar nas mão do Diabo. 

As primeiras representações de figuras malignas ocorreram no Cativeira da 

Babilônia, no século VI a.C., com o povo politeísta caldeus. Os habitantes da Caldeia, região 

sul da Mesopotâmia (atual Iraque, Síria e Turquia), desenvolveram uma requintada 

demonologia. Não necessariamente consistente de espíritos malígnos, os estudos separavam 

as entidades semidivinas em classes, cada qual com sete “demônios” e atributos distintos. 

Suas representações eram performadas em amuletos, geralmente com figuras entre o homem 

e o animal. 

 

O contato com os caldeus e as suas divindades fornecerá a uma tradição 

preexistente e arcaica às personalidades destinadas a chefiar o cortejo demoníaco. 

Entre estas, Lúcifer - o astro da manhã, o filho da aurora, a estrela Vênus -, 

associada ao rei de Caldéia. (NOGUEIRA 2000, p. 18). 

 

Nabucodonosor II, segundo rei de Caldeia, é corriqueiramente citado na bíblia como 

destruidor de Jerusalém e responsável por exilar os judeus durante 70 anos. Por isso, é 

entendível que sua personalidade seja assimilada a Lúcifer. 

Durante e após o Cativeiro de Babilônia, foram agregados novos integrantes ao 

plano demoníaco, oriundos de contatos com outros inimigos. E foi no convívio com o 

zoroastrismo persa que ocorreu a influência determinante para a substancialização de uma 

demonologia futura.  

 

O masdeísmo (zoroastrismo) fornecerá o pano de fundo dualista que libertará o 

Demônio no pensamento judaico e possibilitará, através da assimilação da crença 



25 
 

em espíritos benéficos e maléficos, a composição de uma hierarquia angélica, 

transformando os anjos, anteriormente símbolos da manifestação divina, em 

entidades autônomas. (NOGUEIRA 2000, p. 19). 

 

O dualismo do cristianismo é mais disfarçado; ele retira a parte do poder de Deus 

com o intuito de preservar sua bondade perfeita e justifica o entrelace da atuação do bem e do 

mal sobre a Terra, como afirma Jeffrey Russel: 

 

O cristianismo sempre teve dificuldades em conciliar a bondade do Deus com sua 

onipotência; o zoroastrismo preserva a bondade absoluta do Deus sacrificando sua 

onipotência. Além disso, o dualismo oferece a explicação do mundo tal como 

realmente o observamos, um mundo no qual a mistura dos impulsos do bem e os do 

mal não é facilmente explicável. (RUSSEL 1991, p. 88). 

 

Como o dualismo persiste em um mal absoluto e extremado, ele replica, em partes, 

as percepções do mundo e ainda traça uma figura distintamente diabólica. Por mais que os 

dois princípios sejam antagônicos, eles se encontram e se chocam, e o bem inevitavelmente 

predomina sobre o mal. Características marcantes dentro da religião cristã. 

Os recorrentes contatos da comunidade judaica com pensamentos estrangeiros 

produziram uma nova demonologia, mais ampla e complexa. É inegável a mudança teológica 

sofrida. O campo do mal, que antes era pobre e pouco explorado, ganha novas dimensões e 

até mesmo responsabilidades. 

Entre o século II a.C. ao I d.C., a esfera demoníaca desenvolveu-se demasiadamente 

com a chamada literatura apocalíptica. Nesse período, o sofrimento enfrentado pelo povo 

judaico acarretou em escritos com visões de destaque para o fim do mundo futuro. Visto que 

Satã pode ser entendido como a personificação do impulso do mal dentro do homem,  não é 

de deslumbre que algumas obras da época expressavam o mundo nas mãos do Diabo. Os 

autores da era Apocalíptica colocavam suas próprias experiências nas escritas das profecias 

cheias de ruína e degradação. Como baseavam-se em acontecimentos do período, ganhavam 

maiores validades para quem resistia sob mesmas opressões.  

Essa literatura abriu espaço para que os espíritos malígnos entrassem na imaginação. 

Os oponentes na batalha contra Deus ganham suas primeiras formas e assombrações e são os 

responsáveis pelo o que de pior pode acontecer ao homem. E passando por diversas 

denominações atribuídas no período apocalíptico, como Belial, Mastema, Azazel, Satanail, 

Semyaza e Satã, o Diabo torna-se a essência do mal. O grande opositor do Criador. 



26 
 

Em suas essências, Satã, Azazel, Belial e Mastema não eram um princípio do mal, 

mas a literatura apocalíptica converge-os nessa direção. Segundo Russel (1991), o nome de 

Satã foi mais estritamente ligado ao fundamentalismo do mal por dois principais motivos: 

“(1) a palavra satã surge com mais frequência e destaque do que os nomes dos outros e (2) 

surge em vários pontos cruciais [...] Como o Diabo tem muitos nomes nas diferentes 

religiões, assim também tem muitos nomes dentro da própria tradição judaico-cristã”. 

As denominações Diabo e Lúcifer referindo-se ao ser maligno não estão nas 

Escrituras. O termo Diabo não aparece no Antigo Testamento; ele foi introduzido pelos 

judeus alexandrinos, ao traduzirem as Escrituras para o grego. A palavra Diabo provém de 

três diferentes línguas: a palavra hebraica satã, que tem raiz significativa em “opor”, 

“obstruir” ou “acusar”, foi traduzida para o grego diabolos, “adversário”, e passou ao latim 

diabolus. A denominação básica da palavra é, portanto, “oponente”.  

Já o nome Lúcifer - um dos mais encontrados na literatura para a personificação do 

mal da religião cristã - por mais que incerta, indica que proveio de um interpretação do livro 

de Isaías. O termo estaria mais associado a uma adjetivação: “o que leva luz” (LINK, 1998), 

possível qualificação à estrela Vênus, uma das primeiras a aparecer ao anoitecer; e que Isaías 

teria utilizado como referência ao rei tirânico que havia caído.  

Ao término do período apocalíptico todas a principais características atreladas ao 

Diabo estão estabelecidas: 

 

No fim do período apocalíptico, portanto, o Diabo estava associado, de maneira 

mais firme e mais permanente do que nunca, com as seguintes características 

encontradas na demonologia e folclore hebreus: trevas, o mundo subterrâneo e o ar, 

tentação e abuso sexuais, o bode, o leão, a rã ou sapo, e a serpente ou dragão. 

Apenas um aspecto mitológico comum da serpente deixa de associar-se ao Diabo 

hebreu: o feminino. (RUSSEL, 1991, p. 207). 

 

Explorarei, brevemente, mais adiante, a associação da figura feminina ao Diabo. 

 

2.2. À procura do Diabo  

 

Satã é agora assumidamente o grande adversário de Deus, tramando incessantemente 

diversas maneiras de ocorrer a ruptura com o Senhor, pondo o infiel a perder seu corpo e 

alma. O Reino de Deus encontra-se em guerra contra o Reino do Diabo. E o “pai da 



27 
 

desobediência” se esforça de todos os modos para impedir o alargamento do reino contrário 

ao seu. Assim, tudo que distância e desvia o fiel de Deus é uma manifestação do Diabo. 

Diante dessa polarização mundana e espiritual, Nogueira (2000) ousa afirmar que o 

Demônio acaba assumindo um personagem com mesmo grau de importância de Cristo: 

 

[...] a religião cristã, assumida como a verdadeira, exclui e assimila ao Demônio 

todos os outros credos, processo em cuja elaboração Satanás desempenha um papel 

tão importante quanto o Messias [...] Sob a ordem de seu mestre, os demônios se 

‘apossavam’ igualmente dos indivíduos, provocando problemas como a epilepsia, a 

paralisia histérica, ou, ainda, o entorpecimento dos corpos. Nessa ordem de ideias, 

os milagres de Cristo - que consistiam, em sua maior parte, precisamente na cura 

desse gênero de problemas - eram considerados como medidas enfraquecedoras do 

poder de Satã, cada milagre abrindo uma espécie de brecha na autoridade maligna. 

(NOGUEIRA, 2000, p. 26-27). 

 

Embora a posição de Satã e seus exércitos fosse de dependência absoluta frente a 

Deus - visto que foi Ele quem comandou suas ações - e de debilidade no enfrentamento das 

ações do Messias, pouco a pouco o Diabo passa a integrar o dogma central do cristianismo 

até chegar na Igreja um oponente não vencido, pois ele é um adversário formidável. 

Indutor do pecado original, as Escrituras deixam claro que o Espírito maligno reina 

sob a essência do mal. Mas o que é o mal, afinal?  

Essa resposta não tem uma definição categórica. O mal está intrínseco à virtude, essa 

muitas vezes atrelada a uma cultura influenciada por uma religião. Porém, por mais que o mal 

não tenha uma definição fechada, ele não deixa de ser entendido e percebido por todos. Como 

afirma Russel, o mal não é uma abstração:  

 

[...] é sentido de maneiras tão diferentes que o conceito não pode ser definido 

satisfatoriamente. [...] A percepção do mal é a experiência direta e imediata de algo 

feito a uma indivíduo. Sentimos imediatamente o mal que nos é feito; por empatia, 

sentimos diretamente o mal feito àqueles que não conhecemos pessoalmente. [...] 

Surgem ideias gerais, conceitos gerais do mal. Mas é impossível defini-los 

teoricamente: eles falam à nossa consciência a partir de nossas percepções diretas 

do sofrimento individual. (RUSSEL, 1991, p. 3-4). 

 

E uma coisa é certa: o mal está universalmente presente na experiência humana, 

desde a escravidão do antigo Egito e os campos de concentração da Segunda Guerra Mundial 



28 
 

até a violência doméstica sofrida pelas mulheres e a fome do miserável - males esses que 

assolam a humanidade há dezenas de séculos. 

Para o cristão, em síntese, o mal é resultado do livre arbítrio que Deus permite à 

humanidade, é a livre escolha individual em detrimento do bem. O mal é, segundo Russel 

(1991): o castigo dos nossos pecados, a pluralidade das formas,  o inevitável - até certo ponto 

- do ser imperfeito, o sofrimento que permite o crescimento. 

Nas religiões dualistas, o mal retira uma parte do poder do bem, por mais que este 

prevaleça sobre o primeiro, a fim de preservar a bondade perfeita. Ou seja, a existência do 

Diabo faz de Deus uma divindade perfeita. 

 

O dualismo pode surgir, ou pelo menos ser por ela reforçado, de uma visão 

esquizofrênica paranóica do mundo como dividido em indivíduos (ou espíritos) 

bons e indivíduos (ou espíritos) maus. Por outro lado, oferece algumas vantagens. O 

cristianismo sempre teve dificuldades em conciliar a bondade do Deus com sua 

onipotência; o zoroastrismo preserva a bondade absoluta do Deus sacrificando sua 

onipotência. Além disso, o dualismo oferece uma explicação do mundo tal como 

realmente o observamos, um mundo no qual a mistura do bem e os do mal não é 

facilmente explicável. (RUSSEL, 1991, p. 88.). 

 

A personificação do mal provém, em suma, pelo sentimento do mal ser exterior à 

nós. Raramente alguém admite que é mau ou que pratica o mal. Tendemos a projetar o nosso 

próprio mal sobre os outros (DANTO, 1968). Achamos que o mal é praticado contra nós, seja 

no sentido de sermos vítimas dele, ou no sentido de ele ser uma força exterior que nos 

persuade a praticar atos maus.  

E é aí que entra o Satã judaico-cristão. O Diabo é “a hipóstase, a apoteose, a 

objetificação de uma força hostil ou forças hostis consideradas como fora de nossa 

consciência” (RUSSEL, 1991). Independentemente da existência de diversos demônios 

dentro da religião e nas representações, é “o Diabo” que assume dois papéis fundamentais: a 

fonte e origem de todo mal e a essência do mal. 

Portanto, o Diabo é a personificação do mal. E a falta de explicação para diversos 

males do passado fez com que sua imagem crescesse.  A Igreja deixa de sustentar que ele 

estava totalmente vencido - senão não haveria razão para sua continuada existência - e faz 

dele o grande combatente dos fiéis. 

Para analisar e estudar o Senhor das Trevas, é necessário assumir que as percepções 

da realidade são múltiplas e os sistemas de verdades também. Logo, o entendimento sobre ele 



29 
 

varia de acordo com as assimilações de experiências pessoais e sociais. As múltiplas 

percepções de mundo, quando se trata do mal, convergem para uma sensação de 

padronização da percepção do mal, dessa forma pode-se dar origem a uma personificação do 

mal. 

A verdade sobre o bem e o mal não é única, há diversos métodos para compreender a 

história. O Diabo é um conceito em parte concreto e em parte abstrato, as opiniões a seu 

respeito variam demasiadamente, e o conceito é difícil de ser definido, como já pontuei aqui. 

Mas o Tinhoso está no entender social há tempos: sua atuação acontece. A partir do momento 

que ele é um fenômeno real, passa a ser entendido como tal, sendo, assim, passível de estudo. 

Russel (1991) sintetiza as pontuações que devem ser esclarecidas antes de continuar 

as investigações sobre ele: 

 

Resumindo a nossa argumentação, até agora: (1) Não há definição objetiva do 

Diabo. (2) O Diabo pode ser definido historicamente. (3) A definição pode ser feita 

como referência às definições do mal que são. em si mesmas, existenciais. (4) O 

Diabo é a personificação de qualquer coisa que seja considerada na sociedade como 

um mal. (5) O conceito do Diabo consiste da(s) tradição( ões) das percepções dessa 

personificação. (RUSSEL, 1991, p. 32). 

 

Dentro das igrejas, o Diabo e seus demônios entram para representar a danação 

eterna, o que Nogueira (2000) chama de “pedagogia do medo”.  

 

A afirmação da boa religiosidade, através de uma Pedagogia do Medo, consolidou 

no discurso teológico uma demonologia sistemática, levando os homens a uma 

trágica dicotomia ao nível mental, a um drama dualista, do qual não se podiam 

libertar, não podendo pensar no Bem sem pensar no Mal. O Mal precedia o Bem na 

pedagogia eclesiástica, sendo este, frequentemente, apenas intuído, pela necessária 

dissipação dos temores do Mal e da danação eterna. O medo desmesurado e 

onipresente do Demônio estava associado, na mentalidade popular, à espera do fim 

do mundo, a virulência de Satã explicando-se pela iminência da catástrofe final. 

(NOGUEIRA, 2000, p. 92). 

 

Na Europa do século X, as pregações eclesiásticas tendiam a ressaltar mais o Mal e 

as suas consequências, invadindo até os menores espaços da vida, introduzindo o Mal na 

alma dos indivíduos. O medo do Maligno era constante. A irreverência, o sacrilégio, a 

indisciplina e a rebelião são exemplos de tentações cotidianas que os faziam se afastar de 

Deus e os amedrontavam diante do Juízo Final.  



30 
 

O medo do poder do Tentador também foi uma importante ferramenta para o 

combate às outras religiões. Com o apoio das autoridades seculares, as multidões 

massacraram os heréticos, os inimigos de Deus, os agentes de Satã. Os “adoradores do 

Demônio” representavam a total inversão de valores, eram odiados e condenados sem 

hesitações. “A história subsequente do Diabo confunde-se com as perseguições aos judeus, 

aos feiticeiros e à grande ‘caça às bruxas’ da Europa Moderna” (NOGUEIRA, 2000). 

 

2.3 O mito do Diabo 

 

O Diabo não existe. O Diabo é uma invenção da nossa razão maligna. Os homens 

inventaram-no para justificarem a sua turpitude e, também, no interesse de Deus, 

para se porem a coberto. Apenas existem Deus e o homem e nada mais. Tudo isso 

que parece o Diabo - exemplo, Caím, Judas, o czar Ivan, o Terrível - é sempre 

invenção dos homens, é inventado para endossar a uma única pessoa os pecados e 

delitos da multidão. Acreditai-me. Nós outros, vagabundos e ladrões, perdemo-nos 

e então imaginamos coisa por pior que nós, o Diabo, etc. (Máximo Gorki, apud 

XXX s/l, s/d). 

 

O Diabo pode até não existir, como afirma o escritor, dramaturgo e ativista russo, 

mas a influência do seu mito sobre o imaginário ocidental é incontestável. O mito do Diabo 

prevalece até a contemporaneidade, logo compreendê-lo faz parte do estudo social. 

O valor do mito foi estabelecido em consequência da descoberta do inconsciente. O 

inconsciente produz os mitos, e esses são refinados e modificados pelo consciente. Henri 

Frankfort diz que “os mitos são produtos da imaginação, mas não são meras fantasias. É 

essencial que o mito autêntico seja distinguido da lenda, saga, fábula e conto de fadas. É certo 

que o mito fala com convincente autoridade. Ele perpetra a revelação de um ‘Tu’. É nada 

menos que um manto cuidadosamente escolhido para o pensamento abstrato”.  

Justamente por ser abstrato, a definição de mito paira em múltiplas possibilidades de 

interpretações. "Mitos são pistas para as potencialidades espirituais da vida humana... Eles 

servem para nos conduzir a um tipo de consciência que é espiritual", no que diz Joseph 

Campbell (1990) também explicando o mito não como uma sequência de imagens 

independentes, mas como "um todo significativo, no qual um aspecto particular do mundo 

real está refletido". Já Ernst Cassirer (1992) define o mito como formas simbólicas de 

expressão. Tratando-se de uma intuição, e não uma abstração. Para ele, o mito difere da arte 



31 
 

por ser um ato de fé, seu mundo é um mundo de forças e de poderes conflitivos. Para o 

sentimento mítico e religioso, a natureza se torna uma grande sociedade, a sociedade da vida.  

É por meio do mito que a religião se comunica há séculos. A comunicação do mito 

do Diabo cristão, não obstante, sofre atualizações constantes, se transformando e se 

adaptando à realidade atual. 

 

Para que alcance seus fins próprios, o mito tem que ser sempre uma representação 

simbólica da realidade última. Envolve as realidades mais profundas, as coisas pelas 

quais vivem os homens. É uma realidade vivida. Como consequência, cada religião 

vital há de ter sua própria mitologia, porque o mito é a linguagem natural da 

religião, como o ritual é sua dramatização no culto. (CAMPOS, 1991, p. 26). 

 

O discurso religioso usa o mito para se comunicar e, principalmente, para persuadir. 

O cristianismo soube transformar e incorporar diversos mitos e ritos pagãos para transmitir a 

mensagem central, baseada no plano de um Deus Todo Poderoso, a fim de buscar um sentido 

à vida humana. O mito faz também com que Deus vista sua autoridade e adquira 

características de um ser superior, como pontua Moyers ao falar sobre Joseph Campbell: 

 

Lembrei-me dessa descrição também quando um de meus colegas foi interrogado 

por uma amiga sobre nosso trabalho com Campbell: “Por que vocês precisam de 

mitologia?” Ela defendia a opinião corrente, moderna, de que “todos esses deuses 

gregos e quejandos” são irrelevantes para a condição humana, hoje. O que ela não 

sabia – o que muitos não sabem – é que os vestígios desses “quejandos” se alinham 

ao longo dos muros de nosso sistema interior de crenças, como cacos de cerâmica 

partida num sítio arqueológico. Mas uma vez que somos seres orgânicos, há energia 

em todos esses “quejandos”. Os rituais o evocam. Considere-se a posição dos juízes 

em nossa sociedade, que Campbell encarava em termos mitológicos, não 

sociológicos. Se essa posição representasse apenas um papel, o juiz poderia vestir, 

na corte, um terno cinza, em vez da negra toga magisterial. Para que a lei possa 

manter a autoridade além da mera coerção, o poder do juiz precisa ser ritualizado, 

mitologizado. O mesmo acontece a muitos aspectos da vida contemporânea, dizia 

Campbell, da religião e da guerra ao amor e à morte. (MOYERS, 1990, p. 7). 

 

A Igreja Católica desenvolveu um processo de escolha, atualização e transformação 

de expressões e símbolos adequando-os a cada tempo, povo e região, para assegurar a melhor 

recepção ao seu discurso de conversão ao Deus único. A adequação aos diversos contexto faz 



32 
 

com que o discurso e o texto mudem, mas a essência se permaneça, ou seja, a verdade sobre o 

plano de Deus em relação ao homem se mantém onde quer que seja. 

O mito faz parte da natureza da verdade da existência humana (WOODS, 1980). Por 

mais que muitos deles não sejam literais ou cientificamente verdadeiros, expressam uma 

verdade íntima, mais profunda que a consciência humana. O que traz um enorme valor para o 

entendimento do Diabo. 

 Os mitos, cujas origens confundem-se com a do homem, representam o patrimônio 

fantasmático de uma cultura. Graças a eles, e à cosmologia que sustentam, cria-se um ponto 

de partida que permite historicizar a origem do homem, dos animais e das coisas. Os mitos 

cumprem, de certa forma, a função ideológica de assegurar que a ordem simbólica seja vista 

não como uma construção sócio-histórica arbitrária, mas como algo inevitável, universal e 

sagrado. 

Na cultura ocidental, é no imaginário judaico-cristão, cujas origens remontam aos 

mitos fundadores relatados na Bíblia, que encontram-se as bases do discurso ideológico que 

define a concepção de certo e errado, do bem e do mal. Por conseguinte, a visão de mundo da 

sociedade é imbuída de valores. No ocidente, são os valores bíblicos que prevalecem na 

moralidade do conjunto social. 

Enquanto o pensamento racional faz do bem e do mal parecerem mutuamente 

exclusivos, o mito tenta combinar os dois lados em um único, vendo luz nas trevas e trevas na 

luz, chegando a uma espécie de “quadro geral”. Ao estudar um mito, traduz-se modos 

simbólicos de pensamento em modos cognitivos, pondo fim aos problemas de tradução. 

Então, pode-se dizer que “o mito, mais do que a especulação racional, proporciona o material 

a partir do qual o Diabo é construído, em última análise” (RUSSEL, 1991). 

No mito, dificilmente alguma coisa é posta com totalidade má, pois o mito está 

muito próximo do inconsciente, e essa é ambivalente. “O que vem do inconsciente é, 

basicamente, a percepção do eu, e o eu é percebido tanto como bom quanto como mau” 

(RUSSEL, 1991). Somente o consciente racional separa-os em absolutos opostos. O mito é 

complexo e ambíguo, podendo existir uma variedade de conceitos mitológicos em uma única 

entidade.  

Os índios Kogi, dos Andes, aceitam que “o bem só existe porque o mal está ativo; se 

o mal desaparecesse, o bem igualmente desapareceria. Os Kogi buscam reunir tudo em 

Yukula, um estados transcendente de acordo” (ELIADE, 1969). Por mais que as religiões 

ocidentais tenham majoritariamente influência do conceito da coincidência dos opostos - 



33 
 

característico do taoísmo do século IV a. C. (yin e yang) - os mitos de muitas sociedades 

colocam o Deus e o Diabo em íntima conjunção. 

O Diabo assume diferentes significados, feições e passados de acordo com cada 

religião, mas não deixa de representar o mal. Analisei o mito do Diabo mais predominante no 

ocidente, presente na coleção de textos religiosos do cristianismo. O número de livros varia 

entre as religiões que segue a Bíblia Sagrada, mas a essência sobre o Tentador não é muito 

díspar. 

A única narração bíblica da batalha contra Satã e sucessiva queda deste, encontra-se 

no último livro canônico aceito pela Igreja, o Apocalipse, que diz: 

 

E houve batalha no céu: Miguel e os anjos combateram com o Dragão, e o Dragão e 

seus anjos combateram, mas não conseguiram levar a melhor e daí por diante não 

houve no Céu lugar para eles. E o grande Dragão, a antiga Serpente, o sedutor do 

Mundo inteiro, foi precipitado sobre a Terra e com ele foram precipitados os seus 

anjos. (Apocalipse, XII, 7 - 9). 

 

A narração, assim como quase toda as Escrituras, deixa em mistério vários pontos 

sobre o grande Dragão. Por que Deus julgou necessário um combate entre duas legiões 

angélicas, Miguel e o Diabo, se teria Ele o poder de precipitar o rebelde quando bem 

entendesse? Lúcifer, então, precipitou na Terra? Estaria ele vagando entre nós com seus 

demônios? 

Os antigos padres da Igreja, os primeiros teólogos, acreditavam que a causa da queda 

do Arcanjo foi a inveja, a inveja ao homem. Aceitava-se que Satã teria tornado-se malvado 

tão-só quando incitou Eva à desobediência. Só a partir de Orígenes (184 d.C. - 253 d.C.), um 

influente teólogo e mestre cristão, instituiu a teoria hoje dominante, a do orgulho. O ciúmes e 

a inveja são sentimentos tão arrebatadores em Lúcifer que o induziu à rebelião, mas são são 

menos sacrílegos do que a ira com Deus. A soberba foi o primeiro motivo da rebelião de 

Satã. A soberba é, nos seres humanos, o pecado diabólico por excelência. 

O desejo de Lúcifer em ter uma vontade própria - ser livre - fez com que colocasse 

sua vontade própria acima da divina. Uma vez que a liberdade foge do ideário de querer 

apenas aquilo que o superior quer, o Diabo presumia tornar-se igual, e até maioral, a Deus. 

Sendo essa sua primeira culpa. Entretanto, não foi a recusa de servir, ou o livre arbítrio da 

vontade própria, a causa da queda de Satã, mas sim a escolha de reinar sobre o ódio - inveja, 

ciúmes, protérvia (PAPINI, s/d). 



34 
 

O frade católico São Tomás de Aquino, ao escrever a Suma Teológica, afirma que 

Deus criou em Lúcifer o mais alto e perfeito dos anjos. Tal superioridade de Lúcifer sobre os 

demais anjos é reconhecida por quase todos os teólogos. E foi essa elevação que o deixou 

mais sujeito à soberba; sendo o primeiro a cair nesse pecado e a rebelar-se. 

O grande castigo do Anjo Negro não poderia ser mais mundano: ser incapaz de 

amar. Mergulhado nas profundezas e confinado na escuridão da ausência e do ódio, sua 

condenação é também a absolvição da sua rudeza. Porque quando já não se ama, nada de bom 

pode acontecer. 

As percepções do Diabo tiveram origem na mente dos indivíduos, foram formuladas 

com abstrações, por meio do que as pessoas assumiram como “verdade”.  A questão do mal, 

por mais ocasionalmente complexa que seja, exige nossa atenção para o entendimento da 

sociedade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



35 
 

3.  Para além do par de chifres e rabo pontudo 

 

A representação da figura do Diabo parece quase que naturalmente no nosso 

imaginário, mas é preciso refazer o longo caminho representativo para compreender como 

que esse personagem altamente simbólico foi adquirindo os contornos atuais - especialmente 

no que se refere ao pensamento cristão. As noções do bem e do mal, como já pontuadas, 

fazem parte de um extenso processo histórico em que os seus sentidos foram vagarosamente 

constituídos. Apresento um sucinto estudo sobre alguns contornos traçados ao longo de 

alguns séculos como substrato para que as visões (do bem e do mal) acompanham a evolução 

do homem e mudam segundo épocas e culturas, são frutos de distintos imaginários. 

Se, como afirma Herman Northrop Frey, em O Código dos códigos (2004, p. 15), a 

Bíblia é o grande código da arte a relacionar-se com a tradição cultural ocidental, convém 

observar como acontece a transição de sua imagética aos demais códigos da arte. Assim 

migrado, o Diabo passa por diferentes configurações. 

Muitas imagens de demônios foram emprestadas dos povos antigos que as atribuíam 

às suas divindades inferiores. O reino do Mal foi demasiadamente construído pelos ideários 

contrários aos dogmas cristãos, taxados de impuros e ímpios. Como o imaginário coletivo das 

tradições e crenças culturais advindas de outras tradições já estavam formados, a Igreja 

assume a necessidade de adaptar as práticas cristãs aos ritos pagãos, fazendo com que um 

novo significante passe a revestir um antigo significado. 

 

A poesia grega fornece abundantes descrições, com grande riqueza de detalhes, que 

são incorporadas à imaginação cristã, e essas visões não faziam senão fortificar a 

crença em um cortejo de horrores e tormentos do mundo dos danados, passando  o 

Diabo a resumir, em sua larga individualidade, todas as tradições impuras que o 

cristianismo encontrou no mundo antigo. (NOGUEIRA, 2000, p. 36). 

 

Os primeiros séculos da Idade Média foram marcados pela predominância da 

imagem do poderoso e triunfante Deus Pai do Antigo Testamento. A desigualdade entre o 

Criador e o Satã era inquestionável: não havia ameaças ao poder divino. A partir do século 

XII, o sofrimento de Cristo, juntamente com sua capacidade de sofrer, passou a ganhar luz, e 

os poderes do Demônio cresceram assustadoramente. 

As ideias espalhadas, e muitas vezes contraditórias, sobre a figura do Diabo 

começaram a ser reunidas em uma coerente sistematização dogmática. Desapareceram, por 

meio da autoridade de Tomás de Aquino e suas 1,5 milhões de palavras da Suma Teológica, 



36 
 

as ambiguidades com relação à personagem demoníaca. Assim, o Diabo tornou-se mais 

respeitado e poderoso. 

A dedicação do cristianismo em enfrentar o problema do mal sem recorrer às 

soluções simplistas, como apenas com as Escrituras, fez avançar o movimento do conceito do 

Diabo de forma criativa. Rompendo com tradições, passa a utilizar de recursos para além dos 

cultos, transpassando para a força do visível. 

As peças teatrais (gregas e romanas) foram grandes contribuintes para a edificação 

de uma imagem do Mal. Apelando para o visual, a figura do mal era representada de forma 

grotesca ou até deformada por estar associada à corrupção espiritual, trazendo uma distinção 

clara do Bem. Os enredos eram pautados nas Escrituras, e as encenações geralmente 

aconteciam durantes as festividades religiosas, retratando cenas evangélicas, histórias de 

santos, personificação de vícios e virtudes; nos quais os diabos entravam para representar a 

danação eterna. O valor literário das peças pairava entre cenas de lirismo religioso e 

humorismo popular (cenas do diabo e dos judeus), com longos trechos didáticos e 

declamatórios. Em Jeu D'adam, um mistério francês do século XII - um dos textos dramáticos 

mais antigo do gênero que se tem conhecimento - os atores que representavam o Diabo e seus 

demônios eram instruídos a darem gritos de alegria ao arrastarem Adão e Eva para o Inferno, 

batendo-se nas caldeiras e causando grande alarde.  

 

A ligação mais íntima entre o Diabo da arte e o Diabo da literatura é o demônio do 

teatro. A elaborada literatura de visão do inferno influenciou as artes de 

representação tanto quanto Dante, e algumas pinturas são virtualmente ilustrações 

de tais visões. Arte e teatro influenciam-se pelo menos no fim do século XII, 

quando o teatro vernáculo começou a ser popular. A representação do Diabo no 

teatro foi derivada de impressões visuais e literárias, e em troca artistas que tinham 

visto produções de teatro modificaram a própria visão deles. O pequeno e preto 

diabinho que não pôde ser representado facilmente no teatro declinou no final da 

Idade Média. O desejo de impressionar as audiências com 280 fantasias grotescas 

pode ter encorajado o desenvolvimento do grotesco na arte, fantasias de animais 

com chifres, rabos, presa, casco rachado e asas; fantasias de monstro, meio-animal e 

meio-humano; e fantasias com faces nas nádegas, barriga ou joelhos. Máscaras, 

luvas com garras e dispositivos para projetar fumaça pela face do demônio também 

eram usados. (RUSSEL, 2003, p. 245-6). 

 

Entretanto, não foram nas peças gregas e romanas que o Diabo encontrou o papel 

principal: 



37 
 

 

Até o século XII o mundo era demasiado encantado para permitir a Lúcifer ocupar 

todo espaço do medo, do temor ou da angústia. O pobre diabo tinha concorrentes 

demais para reinar absoluto, ainda mais porque o teatro do século XII fazia dele 

uma imagem de paródia ou francamente cômica, retomando o veio popular 

referente ao Mal ludibriado. (MUCHEMBLED, 2001, p. 31). 

 

Foi na Idade Média que se acentuou a preocupação com a ação diabólica. O mundo 

encontrava-se em conflito entre a mais alta espiritualização e a mais grosseira crueza 

mundana. A crua realidade dos conquistadores bárbaros e a amplitude de ameaças que a 

Igreja sofria, com os Bogomilos, os Valdenses e os Cátaros, sem esquecer a pressão turca e a 

presença dos judeus, explicam em parte a atenção obsessiva que é dada ao Diabo. Instala-se 

um medo que ajudou a acreditar que havia um ataque concentrado contra o cristianismo. Um 

ataque conduzido por uma potência sobrenatural pelo inimigo: o Diabo (MINOIS, 2003). 

Durante os séculos XIV e XV, ocorre uma verdadeira explosão de medos dentro da 

Europa. A Peste Negra (1346-1352) juntamente com a quase interminável Guerra dos Cem 

Anos e a decadência moral do papado intensificaram a preocupação medieval com o mundo 

do Além. As pessoas da época viviam com medo: medo da fome, medo da morte e, 

principalmente, medo do Inferno. Isso teve efeito marcante sobre a arte e a literatura, que se 

tornaram saturadas de imagens de dor e morte. Peças de mistério com temas religiosos 

tornaram-se comuns e geralmente falavam sobre a decadência humana e os tormentos do 

Inferno.  

A arte medieval passa a exercer uma relação ambígua, uma vez que captou as formas 

diversas da cultura popular em lidar com as representações do Diabo, ao mesmo tempo que 

serviu aos interesses sistematizadores da Igreja de tornar essas representações ainda mais 

fortes para o uso despótico de uma pedagogia do medo. Fica um entrave de até que ponto isso 

foi obra dos artistas ou mero uso institucional - mas fica para outra pesquisa esse estudo. 

As religiões monoteístas, em sua maioria, mostraram-se contrárias às representações 

por imagens. A iconoclastia foi referência especialmente nas crenças apoiadas na Bíblia. O 

Cristianismo, apesar de manter vínculos com o Antigo Testamento, superou essa tendência, 

ganhando força e arrebatando fiéis por meio de uma narrativa construída não apenas em cima 

da fé, mas, principalmente, com a força do visível.   

As representações pictóricas do mal com a figura do Diabo provêm de diversas 

origens. Ídolos hindus, deuses egípcios, demônios mesopotâmicos são alguns exemplos. Mas 

o grande modelo que influenciou a iconografia diabólica ocidental foi a imagem do deus 



38 
 

grego Pã. Na mitologia grega, Pã é o deus dos campos, dos bosques, dos rebanhos e dos 

animais domésticos. Contam que Hermes o concebeu com Driopeia, filha de Dríope; ou com 

a ninfa Eneis; ou com Penélope, mulher de Odisseu, que ele visitou sob a forma de um 

carneiro; ou com a cabra Amalteia. Há também quem o considere filho de Cronos e Reia; ou 

de Zeus e Híbris. Por habitar florestas e bosques, é associado com o medo e a solidão que 

normalmente regem esses lugares durante a noite, mesmo sendo uma criatura muitas vezes 

alegre e que tem como missão a proteção da natureza. Seu nome deu origem ao termo 

“pânico” que expressa sentimento de terror e pavor repentino, fato que pode ser associado a 

sua fisionomia animalesca. 

 

 

Figura 1 - Estátua de Pã, encontrada em Pompéia, Roma, Itália, (provavelmente, do fim do período 

helenístico) 

 

Pã é uma criatura meio homem e meio bode, com um par de chifres na testa, cascos 

partidos nos pés e orelhas pontiagudas. A imaginação cristã apenas acrescentou um 

componente essencial: as asas de um anjo caído.  

 

Entre as características emprestadas à Antiguidade, que tornava a figura de Pã 

extremamente conveniente para a sua incorporação a uma demonologia cristã, 

estavam o seu apetite sexual desenfreado e a sua selvageria - sua hostilidade a 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Per%C3%ADodo_helen%C3%ADstico
https://pt.wikipedia.org/wiki/Per%C3%ADodo_helen%C3%ADstico


39 
 

qualquer ordem instituída. De outro lado o seu parentesco com o bode, que, junto a 

essa divindade, é outra representação privilegiada do Maligno. No Novo 

Testamento, os bodes estão firmemente relacionados com o Mal e, na cena do Juízo 

Final, os bodes e os cordeiros - os maus e os bons - são separados, sendo os 

primeiros precipitados no Inferno. Por outro lado, o bode, assim como os demônios, 

e, na consciência popular, sua belicosidade e os prejuízos que causava a campos e 

colheitas aumentavam as suas possibilidades de ligação com o furioso e destrutivo 

Inimigo. (NOGUEIRA, 2000, p. 67). 

 

Tal qual Link (1998), as primeiras ilustrações do Diabo originam-se no século IX, a 

partir de Beato de Liébana (? — 798). O monge asturiano empenhou sua religiosidade e 

poder para retalhar seus desafetos, resultando no manuscrito Beato de Morgan (ou Os Beatos) 

com “comentários ao Apocalipse” abundantemente ilustrado. 

 

  

Figura 2 - O Apocalipse, Beato de Morgan, Beato de Liébana, séc. X - XI.  

 

No Apocalipse de Beato, o ser maligno é uma figura preta localizada na parte 

inferior da imagem. O negro e as trevas são quase sempre associados ao mal, em oposição ao 

branco e à luz que têm ligação com o bem.  

 

O preto possui uma enorme gama de associações negativas e assustadoras. 

Basicamente, é a cor da noite, quando fantasmas ou seres sem nome e forma podem 

atacar-nos de surpresa. Cosmogonicamente, o preto é o caos;  ontogonicamente é o 



40 
 

sinal da morte e do túmulo, ou do ventre ambivalente, Embora a palidez esteja 

associada à morte, e daí ao mal - os hereges e demônios são com frequência pálidos, 

na Idade Média -, o preto indica o mal em lugares tão díspares como Europa, 

África, Tibete e Sibéria, e experimentos recentes com crianças americanas parecem 

mostrar um preconceito contra a cor preta que nada tem a ver com atitudes raciais. 

O preto está ligado, muitas vezes, à direção oeste, devido ao poente. 

Ontologicamente, ele é o não-ser, o vazio; fisicamente, sua conotação é de cegueira; 

psicologicamente, significa a temerosa terra dos sonhos e o inconsciente. (RUSSEL, 

1991, p 54-55). 

 

É natural, portanto, que o preto seja a cor mais comum do Diabo, embora seja com 

frequência associado à cor vermelha também. Dos livros do Novo Testamento, só o 

Apocalipse se refere ao vermelho como mal, sendo a cor do dragão (Apocalipse 12:3). É 

possível também que o vermelho do Diabo venha do vermelho do fogo destruidor do mundo 

infernal ou da cor do sangue.  

 

Inicialmente, ele [Diabo] é representado como uma figura com certa dignidade, 

como cabia à condição de anjo caído. Mas, logo após, devido aos esforços 

pedagógicos dos representantes da fé, passa a aparecer com uma frequência cada 

vez maior como um monstro repugnante, cuja deformidade evidencia a sua 

corrupção espiritual. (NOGUEIRA, 2000, p. 63). 

 

A representação gráfica da crença foi uma maneira de aproximar os personagens das 

Escrituras com os seres humanos comuns, trazendo para a esfera do visível o que antes era 

ausente. O imaginário tornou-se mais palpável, assim a ação religiosa ganhou mais poder e 

dominação, principalmente por meio da figura do medo. 

As imagens colocadas nas igrejas exerciam demasiadamente um papel pedagógico 

de alfabetização dos fiéis que não sabiam ler. Todos aqueles que não conheciam as letras 

poderiam, assim, aprender olhando para representações e remetendo ao que os cultos 

pregavam e ao que não conseguiam ler nos livros. 

A figura religiosa foi um estatuto paralelo ao da escrita; mas não se emancipando 

dela, pois continuava a depender do texto e a ele devia reverter.  Ela ganha maior consistência 

pela adesão que provoca e pelos afetos que gera; alimenta a contemplação e fixa ou relança o 

desejo; representando o invisível, ganha adesão pela visibilidade que provoca do invisível e 

desencadeia emoções – podendo ser essa a do medo. A imagem goza do efeito do impacto e 

desencadeia a afeição (de aceitação ou rejeição) pelo objeto representado.  



41 
 

Na multiplicidade, Satã era mostrado como um ser terrível e asqueroso, com a 

finalidade representativa de causar temor. Tudo o que causava nojo, desprezo ou medo era 

associado a ele. Muchembled (2001) explica essa perspectiva revelando que tais imagens 

funcionavam como uma espécie de alerta aos pecadores:  

 

Antes de condensar-se no século XVI na forma de noção de lesa-majestade, a idéia 

segundo a qual os castigos formam uma cadeia progressiva, que religa as ações 

humanas à vontade divina, começa a expressar-se no espetáculo do castigo 

implacável reservado aos pecadores. Aos que acreditavam poder usar subterfúgios 

com o diabo e, portanto, com Deus, a nova imageria infernal explica que eles não 

conseguirão escapar de sua sorte. A ameaça se torna mais dramática, obrigando fiéis 

culpabilizados a tentar dela eximir-se por meio da confissão, da devoção. A 

acentuação do medo do inferno e do diabo tem, provavelmente, por resultado um 

aumento do poder simbólico da Igreja sobre os cristãos mais atingidos por estas 

mensagens. (MUCHEMBLED, 2001, p. 36).  

 

Durante o período medieval, e mesmo no princípio da Renascença, a Igreja começou 

a estimular e financiar a produção artística de painéis e esculturas que remetessem à tradição 

cristã. As principais manifestações artísticas da época encontram-se esculpidas e pintadas nas 

paredes das igrejas. As primeiras pinturas representando Satã povoaram a imaginação dos 

fiéis com as representações do Juízo Final e do Inferno. 

Nos afrescos de Coppo di Marcovaldo (1225 — 1276) e de Taddeo di Bartolo (1362 

— 1422) pode-se capturar bons exemplos das representações do Diabo e do Juízo Final nas 

Igrejas entre o século XIII e XIV: 

 



42 
 

                       

Figura 3 - Inferno, Coppo di Marcovaldo, Itália, 1250-70.  Figura 4 - O Último Julgamento, Taddeo Di Bartolo,                                                                                                                                                                                                                                                                                        

Itália, 1396. 

 

No afresco de Marcovaldo, o Diabo possui corpo humano, com dorso musculoso e 

verde, representando os pecados carnais, e pernas marrons. Sua cabeça é uma mistura de 

traços humanos e monstruosos, com chifres e orelhas de bode ou asno. Em sua boca há um 

pecador sendo engolido e outros dois sendo segurados pelas cobras das orelhas. Ele está 

sentado sobre mais cobras, que também devoram danados, e sob seus pés e em suas mãos 

vemos ainda outros pecadores, todos nus. A imagem, com homens sendo devorados por um 

monstro, lembra aquelas que mostram o deus greco-romano Cronos-Saturno devorando seus 

filhos, refletindo a antiga concepção dual da divindade como princípio criador e destruidor. 

O Diabo de Bartolo é um monstro colossal parecido com o de Marcovaldo. O corpo 

tem características humanas, mas é dotado de chifres, três cabeças e pernas e garras de uma 

ave. Em cada boca também devora um pecador, enquanto evacua outro. As três cabeças, em 

ambas as obras, constituem uma paródia à Santíssima Trindade e, como adversário de Deus, 

deliciam-se com as criações divinas.  

Os dois Demônios assumem símbolos claros de corrompimento e de crime contra o 

Criador. As serpentes são animais com referência significativa com Satã por ser o animal que 

instigou Eva a comer o fruto proibido no Paraíso, causando sua expulsão e a condenação de 

toda a humanidade. Os contornos animalescos, significando sua natureza cruel, trazem o 

atributo de Lúcifer e do Anticristo.  

O par de asas na obra de Bartolo é uma característica de Satã que se estenderá pela 

tradição, por mais que não constem no Novo Testamento. Segundo Russel (1991), o poder 



43 
 

sobre o ar vem de duas fontes: na apocalíptica judaica, os Guardiões caídos são lançados do 

céu no ar, por onde voam pregando o mal; no pitagorismo e no platonismo médio, existe 

espíritos (anjos ou demônios) que vivem no ar. O ar sempre foi um elemento perigoso, com 

ventos fortes e tempestades, como indica o demônio babilônico Pazuzu - o rei dos demônios 

do vento - que tem seu nome associado à possessão do filme O Exorcista (1973). As asas são 

um símbolo antigo de poder divino encontrado em muitas divindades da Mesopotâmia, traço 

passado para os ombros do querubim e serafim hebreu. 

De todas as possíveis imagens do Diabo, a com dois chifres, como na obra de 

Marcovaldo, se fixou na tradição iconográfica. O Diabo foi associado a animais selvagens de 

chifres - como o bode e o veado - e a Pã e aos sátiros - como já dito anteriormente. Os chifres 

do poder atribuído a Moisés e outras figuras sobrenaturais também são dois. Os dois chifres 

da cabeça do Tinhoso são inconscientemente uma fusão dessas imagens ao cristianismo 

primitivo (RUSSEL, 1991). 

O ambiente que cerca Satã nas duas obras é composto por seres diabólicos 

torturando e devorando pecadores, típicos das imagens do Inferno medieval que, segundo o 

Apocalipse de João, se arrastariam sobre a Terra quando Satã fosse libertado do Inferno, 

antes de ser derrotado por Cristo. Eles também significam sua natureza insaciável, muito 

animalesca. 

O Diabo assume outras, e muito variantes, formas animais, como gato, porco, leão, 

mosca, rato, veado, touro… e mais todas as outras que a imaginação permitir. Sua aparição 

como cão, normalmente de coloração negra para indicar a presença demoníaca, é uma das 

com maior preferência.  

Tanto na forma humana quanto na forma animal, Satã é regularmente negro ou 

escuro, como meio de vinculação ao Príncipe das Trevas, podendo revelar-se com qualquer 

disfarce.  

O Diabo enreda-se em formas humanas e animais porque é um ser sobrenatural, um 

anjo bestial, apelando para os instintos animais do ser humano. Suas mutações estão atreladas 

aos constantes males que a humanidade se embosca, podendo adquirir até mesmo as mais 

inocentes aparências. 

 



44 
 

 

Figura 5 - São Wolfgang e o Diabo, Michael Pacher, 1471-1475. 

 

A obra “São Wolfgang e o Diabo” de Pacher, um relevante pintor da Renascença, é 

também um outro bom exemplo de ilustração da figura do Satã na época. O Diabo mais 

recente quase nunca é policéfalo, com os de Marcovaldo e Bartolo, embora possa ter um 

rosto na barriga ou nas nádegas, como na figura acima. A segunda face representaria 

(NOGUEIRA, 2001) o deslocamento do centro da inteligência e a transferência de atenção, 

nos anjos caídos, da cabeça para os órgãos inferiores. Os adoradores do Diabo também 

beijam a face situada no ânus como forma de homenagem, servindo, assim, também para essa 

função. 

Um dos fortes movimentos de renovação intelectual, que desenvolveu o pensamento 

humanista, foi a Renascença. Desde o século XII, apareceu mansamente na sociedade 

medieval, mas que explodiu como tendência no século XV valorizando as formas e a beleza 

da Antiguidade Clássica e retomando as abordagens sobre o homem e a natureza. A mais 

eternizada representação da ameaça do Juízo Final foi a interpretação que saiu das mãos do 

renascentista Michelangelo (1535-1541) na Capela Sistina.  

 



45 
 

 

Figura 6 - Sermon and Deeds of the Antichrist, Luca Signorelli, 1499–1502. 

 

A Catedral de Orvieto também ganhou deslumbrantes pinturas em seu interior no 

estilo renascentista. Signorelli (1554 - 1523), em uma série de afrescos sobre o apocalipse, 

pinta uma figura nada comum na Itália, o próprio anticristo. Como conselheiro demoníaco, o 

Diabo é a voz que instrui um sermão no meio de uma praça pública, para que todos ouçam o 

discurso persuasivo. 

São poucos os que olham para o declarante, apenas dois dirigem o olhar diretamente 

para a figura com feições parecidas com Jesus e para seu conselheiro. O Diabo é posto como 

condutor do sermão e dos atos ao ponto do braço esquerdo do submetido se confundir com o 

seu. Com chifres vermelhos, corpo humano e traços longe de monstruosos, Lúcifer é a 

palavra falada ao pé do ouvido daquele que profana dizeres falsos, ou seja, contrários à 

Bíblia. O pregador é usado como instrumento de propagação de ideias demoníacas para a 

população. Satã, agora, está perto dos pecadores, já não se encontra exclusivamente em sua 

morada; suas práticas poderiam estar por toda parte, até mesmo naqueles com as aparências 

mais inocentes.  

Outra característica do Diabo que é curiosa de se destacar é a de coxo (manco), que 

adveio da tradição popular. Por ter caído dos céus, tornou-se uma criatura defeituosa, 

anormal. E durante um longo tempo da história, acreditava-se que as pessoas com 

deformidades físicas eram dotadas de uma monstruosidade espiritual que as levava à justiça 

como agentes do Diabo (NOGUEIRA, 2001). 



46 
 

É interessante ressaltar também que assim como Deus não é feminino, o Diabo 

raramente o é. Mesmo adquirindo diversas formas nas representações do imaginário ocidental 

cristão, o Diabo como Senhor das Trevas majoritariamente assume fisionomias masculinas. 

Russel (1991) traz como uma possível razão para isso a suposta inferioridade da figura da 

mulher na sociedade, que a impede que seja um dos dois princípios opostos da natureza 

divina cristã. 

A mulher, por excelência, é a vítima do diabólico, pois está mais predestinada ao 

Mal do que o homem. Segundo os textos bíblicos “Toda a malícia é leve, comparada com a 

malícia de uma mulher; que a sorte dos pecadores caia sobre ela! (Eclesiásticos 25:26)”. E na 

Antiguidade Clássica, a cultura grega fornece o mito de Pandora, um presente dado aos 

homens por Zeus “Um mal em que todos se deleitarão em rodear de amor para a sua própria 

desgraça. E estourou de rir”.  

Durante a Idade Média, quando altos valores morais foram incorporados pelo 

Cristianismo, as tradições misóginas se atenuaram. A submissão feminina era explicada até 

mesmo em sua criação. Uma vez que a mulher é que fora criada pelo homem, sua posição era 

aprioristicamente inferior. E mais: a mulher foi a introdutora do pecado. Ao comer o fruto 

proibido, Eva foi a responsável direta pela condenação dos homens aos tormentos deste e do 

outro mundo, elegendo-se assim a vítima e, ao mesmo tempo, a parceira consciente do Diabo.   

No esforço do reconhecimento do inimigo e seus agentes, a mulher fazia o papel 

daqueles que, embora inseridos no rebanho dos fiéis, secretamente tramavam para perdição. 

Uma das fantasias populares predileta do inimigo era a de Maria Madalena, uma figura 

caracterizada como decadente, baixa e pecadora. Ela era a tentação da carne pela qual os 

homens tinham que combater cotidianamente. 

A mulher era inicialmente representada como deusa da fecundidade, imagem de uma 

natureza inesgotável, mas, ao longo do seu desenvolvimento histórico, sofreu transformações 

ao ponto de tornar-se fonte de um inexpugnável medo. Sobretudo no imaginário das 

sociedades patriarcais, a representação das mulheres expressou essa ambigüidade de relações.  

Durante toda a Idade Média o feminino pairava em duas representações: a da Eva Pecadora e 

a da Virgem Santa - mãe do messias.  

O fenômeno da Caça às Bruxas, no final da Idade Média, foi a concretização de que 

a natureza menstrual da mulher - tida como impura - e todos os medos desenvolvidos em seus 

contornos transformaram-nas em perigosas agentes de Satanás; não apenas por homens da 

Igreja, mas igualmente por juízes leigos e toda sociedade da época. 

 



47 
 

 

Figura 7 - O Beijo Obsceno, Francesco Maria Guazzo, Compendium Maleficarum, 1608. 

 

A gravura de Guazzo (1570–16??) é de seu livro escrito em latim que ensina como 

caçar bruxas. A ilustração retrata uma bruxa beijando o ânus do Demônio, representando sua 

submissão e adoração à Criatura. Anteriormente, os dominicanos Heinrich Kraemer e James 

Sprenger haviam publicado o Malleus Maleficarum (Martelo das Bruxas) por volta do ano de 

1486. O manual de perseguição aos hereges foi um importante instrumento de caça às 

mulheres tidas como bruxas durante a Inquisição. 

O fim da Era Medieval, considerada o auge das representações do Diabo, ocorreu 

com o surgimento do prelúdio do pensamento racionalista por meio de filósofos como 

Francis Bacon (1561-1626) e René Descartes (1596-1650). Os aspectos fundamentais da Era 

Moderna (final de XV até XVIII) foram construídos com o pensamento racionalista e 

empirista. A contribuição da ciência moderna na Europa foi primordial e impulsionou a 

dessacralização da natureza, revolucionando a relação do homem com o mundo material; ou 

seja, formando um novo modo de lidar com o mundo. 

No início da modernidade o Diabo começa a perder espaço para a razão e para o 

pensamento crítico, porém no campo do imaginário ele ainda se faz presente: 

 

O Imaginário ocidental não expulsou brutalmente o diabo em meados do século 

XVII, mesmo que este momento possa marcar uma real cisão intelectual entre os 

racionalistas e os pensadores tradicionais, empenhados em manter para a teologia 

sua posição dominadora no campo das idéias. Na verdade, Satã foi perdendo 

lentamente, insensivelmente, sua soberba em uma Europa em profunda mutação. 

Sua imagem, até então concentrada no discurso de luta das Igrejas em acirrada 

concorrência e imposta ao conjunto das populações, e do cimo aos primeiros 



48 
 

degraus da escala social, esfacelou-se em múltiplos fragmentos. O fim das graves 

crises religiosas, a ascensão de Estados nacionais rivais, a picada aberta pela 

ciência, e logo a seguir o fluxo das novas idéias que iriam ser qualificadas de Luzes, 

ou, para alguns, o gosto por uma dolce vita, compuseram a trama profundamente 

movediça da mudança. As sociedades do Velho Continente começaram a afastar-se 

do medo de um demônio aterrorizante e de um inferno escabroso. Não de maneira 

unânime, pois este imaginário continuou a ser defendido, mantido e difundido até os 

nossos dias, em setores mais ou menos amplos da sociedade, em função da 

vitalidade de seus partidários e da permeabilidade dos ambientes. 

(MUCHEMBLED, 2001, p. 191). 

 

A arte da modernidade desenvolvendo-se  no que Aumont (1995) denomina  aura  

artística,  uma  espécie de  metáfora  ao  halo,  à luminosidade, ao incomum. Essa aura era 

uma condição imprescindível para a arte, com a originalidade, o inédito, constatando  que  

“em  quase  todas  as  sociedades  que  conheceram  um desenvolvimento artístico, a arte é 

dotada de um valor especial que confere a suas produções  uma  natureza  fora  do  comum,  

um  prestígio particular,  uma aura” (AUMONT, 1995, p. 300).  

As artes visuais estavam recheadas de representações buscando o  novo  e,  muitas  

vezes,  o  racional. As imagens caracterizavam uma ruptura com o passado, situadas na esfera 

do sonho, do inconsciente, do espontâneo ou do impulsivo, expressando processos visuais da 

arte/comunicação do pensamento e da criação humanas. É nessa época que os Expressionistas 

e Surrealistas ganham força. 

Ao longo do século XVIII europeu, há grande polêmica entre os teólogos e seus 

adversários, retirando dos primeiros o exclusivismo da discussão sobre a existência e formas 

de atuação do Diabo. A teologia cristã já não se mostrava mais suficiente para explicar um 

mundo que transita entre a modernidade e a contemporaneidade. Entretanto, isto não equivale 

a dizer que a teologia do medo não fizesse presente, e sim, que o enfoque sobre o Diabo 

mudava: 

 

A imagem do diabo se transforma em profundidade, distanciando-se 

inelutavelmente da representação de um ser aterrorizante exterior à pessoa humana 

para tornar-se, cada vez mais, uma figura do Mal que cada um traz dentro de si. [...] 

O demônio interior começa lentamente sua conquista da cultura ocidental. 

(MUCHEMBLED, 2001, p. 238). 

 

Minois, ainda acrescenta:  



49 
 

 

Entre o século XVI e o século XVIII, o discurso sobre o Diabo passa por uma 

mutação radical. Deixa de ser uma obsessão religiosa e, no período imediatamente 

anterior ao romantismo, transforma-se num grande mito literário. A substituição de 

Satanás por Mefistófeles não é fundamentalmente um processo de natureza 

religiosa, mas de natureza simbólica. Não se trata, portanto, de uma passagem da 

crença à descrença, mas uma transição entre mitos. O Diabo, com efeito, laiciza-se, 

o seu papel perpetua-se, mas com inversão de sinal. (MINOIS, 2003, p. 110). 

 

A literatura romântica representou um momento forte para a reescritura do Diabo, 

propondo novas características para a construção de personagens complexos dentro das 

narrativas. Saindo dos afrescos das Igrejas, a literatura trágica sustentou o imaginário popular 

da época, enquadrando mais o mal contido dentro do próprio ser humano. Torna-se comum, 

quase uma moda entre os romancistas, que os poetas consagrassem sua lira a Satanás. Victor 

Hugo (1802 - 1885), por exemplo, compôs dois longos poemas míticos: “Dieu” e “La fin de 

Satan”. Sem falar no romancista gótico inglês Edgar Allan Poe (1809 - 1849) com seus 

poemas e contos sombrios. 

 

A literatura romântica contribuiu fortemente para a reabilitação do Diabo. Os 

escritores românticos, adeptos do ideal liberal, sentem-se atraídos pela suprema 

liberdade do Príncipe das Trevas, pela sua grandeza e pela sua altivez. É verdade 

que perdeu e que a sua derrota foi absolutamente catastrófica, mas o romântico é um 

paladino das causas perdidas, um revoltado contra os limites estreitos impostos à 

condição humana. À imagem do Diabo, deseja libertar-se dos condicionalismos 

sufocantes do espaço e do tempo. (MINOIS, 2003, p. 118). 

 

O imaginário literário romântico quebrou o exclusivismo teológico da explicação 

demoníaca para projetar Satanás no mundo onírico do grotesco, do fantástico e do belo. Os 

artistas vão encontrar nele a liberdade de expressão que outrora era reprimida. Mediante o 

esse espírito artístico liberto, o Diabo mostra seus novos contornos para a sociedade moderna.  

 



50 
 

 

Figura 8 - A Lâmpada do Diabo, Francisco Goya , 1798. 

 

A obra “A Lâmpada do Diabo” do pintor espanhol Francisco José de Goya (1746 - 

1828) é inspirada em uma cena da comédia dramaturga “El hechizado por fuerzade” de 

Antonio de Zamora (1660 - 1727), na qual o protagonista da peça é levado a pensar que sua 

morte está vinculada a uma lâmpada a óleo, caso esta se apague sua vida é tirada. A pintura 

faz parte de uma série de seis sobre bruxaria, que foram pintadas para a Alameda do Duque 

de Osuna. Os traços do romantismos de Goya são identificados pela dramaticidade e fantasia 

do sacerdote. O Diabo faz parte de sua imaginação, evidenciando os aspectos da exaltação do 

fantasioso da época, devidamente separado do racionalismo. Com a fisionomia de um bode, o 

Senhor das Trevas é representado como um ser das sombras responsável pela maldição do 

homem: a morte.  

O medo do inexplicável encontra no âmago humano abrigo e sustentação. O 

imaginário sobre a figura do Diabo se distancia da concepção pedagógica da Igreja para se 

aproximar da concepção expressiva do artista, representando um passo importante para a 

compreensão do Diabo como mito literário.  

 

O Romantismo transformará Satã no símbolo do espírito livre, da vida alegre, não 

contra uma lei moral, mas segundo uma lei natural, contrária à aversão por este 

mundo pregada pela Igreja. Satanás significa liberdade, progresso, ciência, vida. 

Tornar-se-á moda a identificação com o Demônio, assim como procurar refletir no 

semblante o olhar, o riso, a zombaria impressas nas feições tradicionais do Diabo. 



51 
 

[...] O Diabo passa a representar a rebelião contra a fé e a moral tradicional, 

representando a revolta do homem, mas com a aceitação do sofrimento porque este 

é uma fonte purificadora do espírito, uma nobreza moral, da qual só pode surgir o 

bem da humanidade. E o demoníaco torna-se o símbolo do Romantismo: demoníaco 

como paixão, como terror do desconhecido, como descoberta do lado irracional 

existente no homem: a explosão da imaginação contra obstáculos excessivos da 

consciência e das leis. (NOGUEIRA, 2000, p. 104-5). 

 

Ainda no final da Idade Média, Dante e Milton dramatizam um Satã imortalizado no 

imaginário social: a grande figura governante do inferno, local onde castigava os pecadores e 

abrigava a própria sofrência. Segundo Russel (1991), as referências dos autores para o 

inferno foram poucas e obscuras. No Novo Testamento, os dois nomes mais comuns para o 

inferno são hädes e geenna. A localização de hädes é sob a terra, servindo de morada para as 

almas separadas de seus corpos até a ressurreição. Geenna,  que não tem a localização 

especificada, é um local de fogo e castigo. Já no Apocalipse, o Diabo é atirado em um lago de 

enxofre e fogo. Em seguida, nas obras apócrifas, ele surge como aprisionado ao inferno 

concomitantemente com o cargo de carcereiro dos danados. 

A Divina Comédia é uma das maiores obras literárias mundiais. Escrita por Dante 

Alighieri (1265 - 1321) no século XIV, o poema épico carrega a influência do imaginário 

cristão em suas três partes: o inferno, o purgatório e o paraíso. Toda a estrutura infernal 

possui explicações e simbologias ligadas à punição, ao pecado e aos demônios. Esta obra é de 

grande importância por dar uma clara impressão visual e física daquilo que a religião cristã 

sempre abordou, mas que poucos conseguiam imaginar. Depois de Dante, a imaginação dos 

céus e do inferno não foi mais a mesma.  

A obra inevitavelmente se torna um campo de hibridismo cultural de épocas e 

dominâncias de poder. Dante consegue sintetizar o imaginário coletivo medieval em relação 

ao inferno, dando "vida real" a esse espaço dentro da mente das pessoas, como discorre Tiago 

Ancelmo Duarte, na revista da história da UFMS: 

 

A Divina Comédia nos oferece uma descrição detalhada do inferno, servindo como 

um documento de divulgação das penas a que os pecadores estarão sujeitos após a 

morte. Através da descrição de sua viagem ao mundo inferior, Dante convida seus 

leitores a uma reflexão sobre as suas condutas no mundo terreno, pois se 

continuarem a praticarem ações pecaminosas, suas almas estarão sujeitas as aflições 

e castigos quando morrerem. Dessa forma, Dante acaba estimulando os seus leitores 

na busca pela salvação, por meio de uma descrição detalhista do inferno, pois 



52 
 

através da divulgação das penas infernais, o poeta conseguia alcançar a mente dos 

homens do seu tempo. (DUARTE, 2014, p. 200). 

  

As ilustrações de Gustave Doré (1832 - 1883) para esta obra datam do século XIX e 

transportam a narrativa para o imaginário moderno, no qual  há uma crescente valorização do 

homem em detrimento da religião. Assim, os demônios não são tratados como horrendos. As 

figuras demoníacas de Doré são mostradas como homens, litografados em toda a sua beleza 

clássica, com muitos músculos e feições padrão, como as esculturas da Grécia Antiga. Os 

aspectos que diferenciam anjos de demônios nas ilustrações são: as asas, os chifres, os 

cenários e a luz no entorno dos anjos. 

 

 

Figura 9 - O Açoitamento, Gustave Doré. Fonte: Divina Comédia, Dante, 1892. 

 

A figura acima apresenta o padrão de iluminação proposto por Doré no decorrer do 

livro, os seres malignos são representados como humanóides, formas bem parecidas com os 

condenados que os cercam. Eles teriam aparência humana por serem dotados de razão, mas 

apresentam traços animais - como as asas de morcego, os chifres e o rabo pontiagudo - por 

permitirem que o ódio e a violência os dominem, tais como as feras selvagens. A luz 

incidente diretamente sobre os residentes infernais também é corriqueira, contrariando as 

associações demônias às sombras e ao escuro. 

 



53 
 

  

Figura 10 - Satanás - O maligno devorando um condenado, Gustave Doré. Fonte: Divina Comédia, Dante, 1892.  

 

No centro da Terra - que era também o centro do universo, pois na época de 

Alighieri prevalecia a concepção astronômica de Ptolomeu - está o próprio Satã representado 

na figura. Um gigantesco ser danoso com dois pares de asas, chifres, olhares de fúria e 

feições humanas. De sua boca saem as pernas de algum traidor condenado ao pior dos 

castigos, representando um misto de carnivorismo e sexualidade de faceta animal. Ele é 

descrito como devorador de almas dos piores traidores da história da humanidade, como 

Judas, Bruto e Cássio.  

A imagem, porém, distingue-se bastante do Lúcifer descrito por Dante: 

 

Qual meu espanto há sido em contemplando  

Três faces na estranhíssima figura! 

Rubra cor na da frente está mostrando;  

 

Das outras cada qual, da pádua escura  

Surdindo, às mais ajunta-se e se ajeita 

Sobre o crânio da infanda criatura.  

 

Entre amarela e branca era a direita;  

A cor a esquerda tem que enluta a gente  

Do Nilo às margens a viver afeita.  

 

Via asas duas sob cada frente,  

Tão vastas, quanto em ave tal convinham: 

Velas iguais não abre nau potente.  



54 
 

 

Plumas, como em morcego, elas não tinham;  

De contínuo agitadas produziam  

Os três gélidos ventos, que mantinham 

 

Os frios, que o Cocito enrijeciam.  

Chorava por seis olhos, por três mentos  

Pranto e sangüínea espuma se espargiam 

(DANTE, 2013, p. 397-8, grifo meu). 

 

Para o poeta, o Rei dos Infernos teria três cabeças: a da frente vermelha, a da direita 

entre o branco e o amarelo e a da esquerda uma cor escura - representação comum durante a 

Idade Média, como já demonstrei anteriormente. O conjunto das cabeças formaria um ser de 

seis olhos, por onde chora sangue que escorre pelos três peitos. Característica muito 

semelhante com Cérbero da mitologia grega. Para entrar na morada de Hades era preciso 

passar pelo brutal cão de três cabeças que guardava os portais do Tártaro, o reino subterrâneo 

dos mortos. 

Os aspectos monstruosos de uma criatura gigante, com asas de morcego e a imagem 

de devoradora insaciável prevalecem tanto da descrição de Dante quanto na representação 

visual de Doré. Porém pode-se perceber que o escritor enredou uma figura monstruosa - mais 

distante da realidade - e Doré uma humanoide, conservando partes de uma forma racional. 

Os mais de 500 anos de distanciamento entre os dois e a separação geográfica, sendo 

um da Itália e outro da França, podem ser fatores que influenciaram em um Diabo distinto. 

Dante, um autor com pensamentos futurista e um dos primeiros humanistas de sua época, não 

tinha um imaginário semelhante com a visão de mundo medieval - nem o Papa se salva do 

terrível inferno imaginado pelo autor. Doré, um artista dotado de pensamento crítico, transpôs 

o contexto narrativo visual para o imaginário de seu tempo. 

Foi durante o século XIX que a representação humanizada da figura do Diabo, como 

as de Doré, finca-se no ocidente: 

 

[...] na Inglaterra a temática [sobre o Diabo] serve a uma longa transição entre o 

diabo infernal do tempo das caças às bruxas e o da personalização do Mal. Como se 

esta cultura tivesse necessidade de desembaraçar-se do supremo revoltado, 

deixando-o acompanhar por mais tempo o ser humano, antes de desenvolver 

posteriormente no século uma concepção interiorizada do Mal, com O médico e o 

monstro, de Stevenson (1886). Sem nunca perder totalmente de vista o monstro 



55 
 

exterior, [...]. A defasagem cronológica e a diferença de sensibilidades, já visíveis 

no início do século XIX, jamais deixaram de existir entre as duas grandes tradições, 

separando, neste sentido, a França da Inglaterra ou, mais geralmente, da Europa do 

norte, estendendo-se aos Estados Unidos e países latinos. (MUCHEMBLED, 2001, 

p. 247-248). 

 

Diante dessas representações visuais efetuadas por Gustave Doré com base na obra 

poética de Dante Alighieri, é possível ter uma visualização de como o mal foi pensado e 

representado durante a modernidade: com fortes influências do Iluminismo. No grande 

exemplar da literatura mundial encontram-se imagens que não apenas refletem as ideias do 

escritor, mas também o imaginário da época do ilustrador. 

O Iluminismo foi um movimento cultural crucial para a mudança do imaginário 

artístico e coletivo.  Por meio da propagação da “luz” e do conhecimento, os iluministas 

salientaram as questões burguesas da época, tanto no campo da economia e da política quanto 

no campo da filosofia, trazendo à tona interpretações de mundo e questionamentos internos 

afligiam essa camada social. Assim, as representações visuais dos artistas transbordavam os 

sentimentos mais eloquentes, como o medo de presenças que pareciam fugir do racional.  

Dessa forma, diante dos estudos dessas imagens pitorescas, pode-se inferir que 

representar por imagens o Diabo nos mesmos arquétipos tradicionais é uma ação que não 

pode ser determinista. Com o passar dos tempos, os conceitos tornam-se mais abertos, com 

isso as imagens também ficam mais passíveis de interpretações e representações. Se os 

significados das obras auráticas da modernidade tendiam ao absoluto, na pós-modernidade 

manifesta-se um  jogo de interpretações sem significados estáveis. O período contemporâneo 

(séc. XX e XXI) é quando a figura de Satã torna-se mais híbrida do que nunca, adquirindo 

aspectos até regionais, figurações de pessoas reais ou formas abstratas. 

A modernidade foi marcada pelo grande desejo de se afastar dos modos de vida 

antigos e medievais, e isso inclui, principalmente, os fortes pensamentos da Igreja Cristã. Um 

novo tempo onde já não há mais verdades inquestionáveis e o sentimento de dúvidas são 

latentes, molda-se o imaginário da pós-modernidade. Deus e o Diabo não estão mais no 

mundo do além, estão no cerne do ser humano, enquanto faces de sua personalidade.  

As tendências contemporâneas cercam a vida social em vários aspectos: nos meios 

de comunicação em geral, nas artes, na vida cotidiana, no relacionamento do homem consigo 

mesmo, assim como com o seu semelhante. O período contemporâneo, muitas vezes, é 

conceituado como a negação da modernidade, podendo ser conceituado como pós-



56 
 

modernidade. Ele é a hibridação e a inclusão de muitas tendências da visualidade 

iconográfica, em que o imaginário é o processo de relação entre o universo subjetivo e a 

realidade objetiva (DURAND, 1998). Assim, diz o autor, a realidade é acionada pela 

presença do imaginário, no qual está contida a imaginação de muitos processos criativos, que 

assolam a sociedade contemporânea. 

A Indústria Cultural, a partir  do século XX, deu espaço, no âmbito das produções 

artísticas, para o crescente desenvolvimento da sociedade de consumo; ou seja, deu início ao 

sentido mercadológico de muitas imagens, desprendendo-as dos significados e das 

finalidades originais. Os antigos mitos, lendas, histórias populares, entre outras manifestações 

culturais, tornaram-se elementos passíveis de serem apropriados e transformados em 

mercadorias cuja finalidade não era a de manter viva as antigas lendas e saberes, e sim de 

torná-las aptas a serem consumidas em larga escala. 

Se os mitos, as fábulas e os contos de fadas sempre estiveram presentes no 

imaginário ocidental, no mundo contemporâneo essas histórias são continuamente revistadas 

e recontadas certamente com novas adaptações, em decorrência das novas possibilidades 

tecnológicas da comunicação. 

O imaginário contemporâneo inclui o mal com naturalidade. Se em momentos 

passados o Diabo é uma figura terrível e temida nos afrescos das igrejas e nas telas dos 

pintores renascentistas, em outros momentos, ele é submetido a ironias e aproximado à 

mentalidade dos burgueses na era romântica, tornando-se reflexo de uma sociedade contrária 

às ideologias da Idade Média e do Antigo Regime, no século XX, o Diabo é encontrado 

evidenciando o desapego ideológico. 

O Tinhoso torna-se uma figura pop. A banalização de sua representação visual 

enquanto mercadoria para as sociedades de consumo aparece nas telas dos cinemas, nos jogos 

de videogame, na publicidade, na Internet,  nas histórias em quadrinhos e até nas letras das 

músicas de Heavy Metal. A apropriação da figura do Diabo traz a alienação diante de um 

produto, vendendo-o com os mais variados bens simbólicos com a finalidade de 

entretenimento. 

 

Em um universo cada vez mais marcado pelo hedonismo, a promoção do indivíduo 

e a busca da felicidade, ou mesmo um prazer incessantemente renovado, o diabo é 

muitas vezes consumido como algo positivo. Não só deixou de existir como figura 

exterior aterrorizante, como nem sequer provoca mais medo de si mesmo, o temor 

do demônio interno, aquele mesmo dos psicanalistas. Como elemento publicitário, 

veio a tornar-se símbolo de prazer ou bem-estar. É o que vem ocorrendo na França, 



57 
 

após dois séculos de desmistificação sob a influência do romantismo e da cultura da 

igualdade. Ou, em geral nos países antes dominados pela religião católica, em que 

se revaloriza o mito maléfico banalizando-o, integrando-o em um vasto imaginário 

lúdico trazido pela literatura popular, a publicidade, os filmes, as histórias em 

quadrinhos etc. (MUCHEMBLED, 2001, p. 288). 

 

O valor de mercado da Indústria Cultural, citado no primeiro capítulo, abriu espaço 

para diferentes expressões e representações. As singulares necessidades estéticas 

promoveram um novo e diferenciado modo de se relacionar a figura mítica do Diabo com a 

arte. A reintegração de sua figura na sociedade atrela-se fortemente com os interesses 

econômicos, principalmente por ter um forte apelo imaginário. 

 

O Diabo é tanto mais eficaz como agente publicitário quanto maior for a 

folclorização da sua figura e esta acentuar a sua dimensão de pau-mandado 

inofensivo. Em pano de fundo, invisíveis, como aranhas nos seus buracos, os 

demônios do capitalismo estão sempre à espreita, tais modernos satanases reinado 

sobre um mundo submetido à lei do lucro. (MINOIS, 2003, p. 128). 

 

O desenvolvimento, nos séculos XX e XXI, de novos meios de comunicação e de 

inovações técnicas nas artes abriram horizontes quase que infinitos para a representação 

visual. Porém, o valor simbólico do Diabo nunca deixou de estar atrelado ao inicial: a 

personificação do mal. Por mais que ele seja uma figura com características dinâmicas na 

sociedade ocidental, seus traços sempre expõem o que tem de mais sombrio no indivíduo. 

A revista Sandman, de 1939, representa bem a pós-modernidade. Os quadrinhos, 

recriados no final dos anos 80 por Neil Gaiman, narram histórias dentro os sonhos dos 

personagens, colocando os espectador em contato com sentimentos que circundam o 

imaginário contemporâneo. Na edição de número 44, o autor introduz uma nova versão do 

Diabo: um humanoide de cabelos alaranjados, cacheados e volumosos e com o rosto de 

David Bowie, o camaleão do rock. 

 



58 
 

 

Figura 11 - Lúcifer, Neil Gaiman, Vertigo, 1992. 

 

O influente e excêntrico músico David Bowie (1947 - 2016) tinha a incrível 

habilidade de sempre renovar sua imagem. O estilo andrógino presente no cantor é um dos 

elementos visuais bastante presentes nas imagens do mal no imaginário contemporâneo. Um 

ser que não pode se definir como masculino ou feminino, para além do dualismo da natureza, 

representa a forma híbrida da contemporaneidade. 

A androginia também pode ser vista como uma exploração do sexual. Como a 

sexuadilade fica em questão, pode-se explorar ao máximo as sensações e os prazeres.  Para 

Maffesoli (1996), a androginia é a expressão do discurso pós-moderno:  

 

[...] as culturas onde a tônica será colocada no difuso, na sombra, no pluralismo 

teórico e organizacional, verão se desenvolver um processo de identificação, onde o 

sexo será menos uma entidade estabelecida de uma vez por todas, que uma 

construção pontual dependente das situações vividas. A partir de então, não haverá 

mais as funções naturais e eternas a preencher, mas papéis cambiantes, segundo as 

ocorrências do presente. (MAFFESOLI, 1996, p. 318). 

 

Existindo como histórias representativas visuais desde a Antigüidade, as histórias em 

quadrinhos revolucionaram a comunicação visual de massa e sendo vistas, muitas vezes, 

como um gênero visual híbrido e vulgar. São consideradas como uma  manifestação  legítima  

do  imaginário  popular,  não deixando de ter o  mesmo valor que as concepções 

iconográficas altamente elaboradas da cultura oficial de elite, como as pinturas apresentadas 

anteriormente. 



59 
 

A ilustração seriada, associando texto e imagem, fomentou aos artistas ideias para 

transformar esse tipo de arte em um meio de comunicação de massa. A junção dos 

quadrinhos passa a sensação de uma imagem contínua, trazendo movimento para a peculiar 

forma narrativa. 

 

 

Figura 12 - Pokemon Go, Carlos Ruas, Um Sábio Qualquer, 2017. 

 

O cartunista Carlos Ruas (1985 - ) conta as aventuras de Deus para reinar o mundo 

em uma das webcomics mais famosas do Brasil. Lúcifer - que é apresentado como Luci - tem 

um papel importante nas narrativas, ajudando até mesmo em algumas decisões divinas sobre 

a humanidade. Assim como Deus, o Diabo é representado fisicamente com características 

típicas do imaginário popular, de cor vermelha e com um par de chifres na cabeça. 

De forma humanizada, Ruas desenvolve as histórias de Deus inserido nos mesmo 

dilemas e assuntos da contemporaneidade, características comuns nas artes do século XXI. 

No quadrinho apresentado, Lúcifer é acusado de criar um jogo online que ganhou grande 

popularidade nos últimos anos “Pokemon Go”. Ao se tornar um vício para muitas pessoas, o 



60 
 

jogo é atribuído como obra de Satã, ironizando o senso comum cristão, no qual tudo que há 

de ruim na humanidade é de responsabilidade demoníaca. 

Mesclando conceitos e ideias, o período pós-moderno disponibiliza maiores 

possibilidades de desatar os laços de um pequeno mundo para um universo maior, permitindo 

a hibridação entre as verdades imutáveis com as incertezas contidas nas poéticas do novo 

universo comunicacional, o qual permite uma ligação maior com o mundo, interiorizando e 

partilhando outros significados. 

As novas formas comunicacionais, como os quadrinhos de Gaiman e de Ruas, 

juntamente com o poder da Indústria Cultural fizeram do Diabo uma figura altamente 

desvanecida no ocidente. Hoje, ele aparenta ser um modismo que aparece e desaparece nos 

meios de comunicação, de forma cíclica. Sua visualidade ainda é utilizada para causar medo 

ou impacto, mas também como forma cômica ou irônica.  

A força das imagens do Diabo são amenizadas, na medida que ele deixa de ser a 

antítese fundamental para tudo que é bem ou bom, como diz Durand (1997). Ao tornar-se 

algo que contém o bem em si também, sua figura não está mais em total oposição ao Criador, 

perdendo, assim, o valor pedagógico inicial. Quando o poder único do mal é não se faz 

absoluto, como o Diabo, e é identificado como em toda a parte, ele não pode ser dizimado, 

mas pode ser aceito e em parte controlado.  

Assim como a concepção religiosa do Diabo foi alterando-se ao longo dos tempos, o 

Senhor das Trevas mostra também uma migração figurativa em suas formas de ser 

representado. Ou seja, a mudança do homem - quem concebe e dá traços ao Diabo - altera 

também o Malígno. Assim como o homem é um ser mutante, Satanás continua sendo 

retratado de forma reconfigurada. Como Raphael Leopoldo afirmar (2012), o Diabo, ao que 

parece, “sempre foi mais flexível e dinâmico que seu divino Criador, no que talvez seja Deus 

que tenha adotado estratégias de seu filho-oponente”. Ao deixar de permanecer o mesmo, o 

Diabo mostra que, como Deus, não pode ficar obsoleto. 

 

 

 

 

 

 

 

 



61 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Para efetuar este trabalho de conclusão de curso, foram analisados um conjunto de 

representações visuais com, no mínimo, um século de separação. Por mais que haja muitas 

alterações na esfera representativa e imaginária, no período de 100 anos pode-se formular um 

breve estudo sobre a sociedade ocidental, de forma generalizada, e suas mensagens 

transpassadas pela personificação de um dogma cristão. 

Devido à necessidade de se fixar limites para a confecção de um trabalho acadêmico, 

não teria sido possível abranger todo universo possível de imagens ligadas ao Diabo. Por isso, 

selecionei três tipos principais: afrescos tradicionais dentro das igrejas e as representações 

pitorescas, na idade medieval e na modernidade, e desenhos em forma de litografia e 

quadrinhos, na modernidade e contemporaneidade. Para ter uma força comparativa maior, 

escolhi representações que se enquadrassem nessas atribuições: em plano 2D, de superfície 

plana e executadas à mão. Como as primeiras grandes representações da figura do Diabo 

foram ilustradas nas paredes por pintores, tentei seguir a mesma linha de manifestação 

artística adaptada para a comunicação de cada período. 

Dentre o mar de caminhos que uma pesquisa sobre a representação do Diabo pode 

seguir, minhas escolhas foram determinadas para chegar em um enfoque específico e 

abrangente, sendo apenas um sucinto estudo inicial que apresenta um enorme leque de 

possibilidades de aprofundamento. 

Para tecer uma relação entre comunicação e linguagem, imagem e arte utilizei como 

referência principalmente os autores Chauí (2003), Aumont (1993), Marcondes Filho (2004), 

Dondis (2003). Em um primeiro momento, procurei explicar as diversas formas de linguagem 

e como se dá a formação da comunicação nesse meio, já que há múltiplos entendimentos. Em 

um segundo momento, elucidei por que imagem é comunicação; uma vez que a comunicação 

visual em si contém uma mensagem, carregando, de forma simbólica, um significado além do 

literal. Ao final, expus como a arte é uma expressão do imaginário social e sua relação como 

manifestação comunicacional. 

O segundo capítulo desta monografia foi dedicado a entender melhor o objeto de 

pesquisa deste estudo, com base principalmente em Russel (1991), Papini (s/d) e Nogueira 

(2000). Para isso, busquei as origens do Diabo na Antiguidade, que partiu da influência das 

religiões dualistas e dos recorrentes contatos da comunidade judaica-cristã com pensamentos 

estrangeiros. As religiões contrárias à cristã formaram a base da construção da demonologia, 



62 
 

demonstrando como o conceito de maligno, em sua origem, estava associado com o 

preconceito, a xenofobia, a dominação e a intolerância religiosa. 

Em seguida, esclarece-se o atributo do “mal” à figura do Diabo e suas funções como 

oponente de Deus. O Diabo é a personificação da fonte, da origem e da essência do mal; é a 

figura que sustenta a perfeição do Criador. Também se introduz a função pedagógica que a 

Igreja criou em torno de sua existência, pregando o medo do Juízo Final como forma de 

manter os fiéis. 

O mito do Diabo, inserido na busca pelo sentido à vida humana, é uma das principais 

formas de comunicação e persuasão do discurso religioso. Dessa forma, sofre constantes 

atualizações e transformações para moldar-se à realidade na qual está inserido. E para 

analisar essas mutações sofridas, fiz um breve estudo de suas representações visuais ao longo 

da história ocidental. 

Para uma investigação sobre a imagem do Diabo, no capítulo derradeiro, utilizei 

como referencial Muchembled (2001), Minois (2003) e novamente Russel (1980 e 1991) e 

Nogueira (2000). O início do estudo data o século XIII, durante a Era medieval, quando 

ocorreu a súbita ascensão das representações do Juízo Final e do Inferno nas paredes das 

igrejas. O domínio da Igreja Católica era forte sobre o imaginário social, causando profundas 

influências na arte da época. O Diabo era, majoritariamente, representado como uma figura 

monstruosa e com características animalescas, com a finalidade de causar temor e medo a 

quem quer que entrasse nas igrejas. 

Com o devir do Renascimento, a base do racionalismo técnico científico dos 

pensadores da época forneceram uma nova maneira de encarar o mundo, refletindo no 

processo de releitura dos artistas. Apesar nascimento da filosofia e da ciência moderna, a 

permanência das crenças ainda se fazia presente e atuante; o Diabo começou a apresentar 

características mais próximas ao do ser humano, mas ainda estava muito atrelado ao mito 

religioso. 

O movimento cultural crucial para a mudança radical nas características visuais mais 

predominantes de Satã foi o Iluminismo. O espírito crítico e científico evidenciaram o ser 

humano e trouxeram, consequentemente, os traços de Lúcifer mais próximos desse. Sua 

figura sofria com as metamorfoses da sociedade capitalista em ascensão e com a crescente 

secularização da sociedade européia. O humanismo se mostra presente nas formas e nos seres 

do mal não monstruosos, mas loucos, infelizes e corruptos. 

A Indústria Cultural, para fins capitalistas, apropriou-se das características míticas 

do Diabo. Os atributos iniciais do medo e temor passaram a ser utilizados para fins 



63 
 

comerciais do entretenimento, expressando Satã como uma face da natureza humana que 

pode ser explorada, especialmente de forma comercial. 

Suas imagens na contemporaneidade passaram a ser esboçadas diante desta mudança 

de conceitos, e os quadrinhos são um bom exemplo comunicacional disso. O Diabo se 

apresenta das formas mais híbridas, deixando de estar no mundo do além para ser o cerne da 

humanidade. A figura do Diabo, que é conhecida e representada atualmente, é uma sombra 

ofuscada do imaginário cristão medieval, mas com adaptações da Indústria Cultural. 

A conclusão que se chega diante do estudo do Diabo é que ele não cabe dentro de 

apenas uma definição. Seu conceito é amplo, mutável, adaptável a diferentes abordagens e 

diferentes imaginários, assim como sua imagem. O estudo da representação do imaginário 

social permitiu a compreensão de como os traços visuais do Diabo se tornaram diferentes. 

Isso porque o imaginário pode ser encarado como um conjunto de relações, acepções, ideais, 

costumes e modas que norteiam o modo de vida de uma ou mais comunidades, modificando 

suas formas de agir e de interpretar com o mundo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



64 
 

REFERÊNCIAS 

 

ALIGHIERI, Dante. A Divina Comédia. Trad. José Pedro Xavier Pinheiro. São Paulo: 

Editora LL Library, 2013. 

AUMONT, Jacques. A imagem. Trad: Estela dos Santos Abreu e Cláudio C. Santoro. 

Campinas, SP: Papirus, 1993. 

CAMPBELL, Joseph. O poder do mito / Joseph Campbell, com Bill Moyers; org. Betty Sue 

Flowers; trad. Carlos Felipe Moisés - São Paulo: Palas Athena, 1990. 

CAMPOS, Pedro Celso. Elementos de persuasão no discurso religioso: a comunicação por 

meio do mito. 1997. 155 f. Dissertação (mestrado) - Universidade Estadual Paulista, 

Faculdade de Arquitetura, Artes e Comunicação, 1997. Disponível em: 

<http://hdl.handle.net/11449/89355>. 

CASSIRER, Ernst. Linguagem e Mito. Trad. J. Guinsburg e Míriam Schnaider-man. São 

Paulo: Editora Perspectiva, 1992. 

CHAUÍ, Marilena. Convite à Filosofia. São Paulo: Editora Ática, 2003. 

DE FLEUR, Melvin L; Ball-Rokeach, Sandra. Teorias da Comunicação de Massa. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar, 1993.  

DEWEY, John. Experiência e natureza: a arte como experiência. São Paulo: Abril Cultural, 

1980. 

DONDIS, Donis A. Sintaxe da linguagem verbal. Trad. Jefferson Luiz Camargo. São Paulo: 

Martins Fontes, 2003. 

DUARTE, Tiago Ancelmo. Inferno: uma ideia do espaço dos pecadores na Divina Comédia 

de Dante Alighieri. MONÇÕES Revista de História da UFMS, Campo Grande: 2014. 

DURAND, Gilbert. As Estruturas Antropológicas do Imaginário: introdução à arquetipologia. 

São Paulo: Martins Fontes, 1997. 

______________. O imaginário. Ensaio das ciências e da filosofia da imagem. Rio de 

Janeiro: Difel, 1998. 

ELIADE, Mircea. The quest: History and Meaning in Religion. Chicago. ed. 1969. 

HOHLFELDT, Antonio; MARTINO, Luiz C.; FRANÇA, Vera Veiga. Teorias da 

Comunicação: conceitos, escolas e tendências. Petrópolis, RJ: Vozes, 2001.  

HOUAISS, Antônio; VILLAR, Mauro.1ª ed. Dicionário Houaiss da Língua Portuguesa. Rio 

de Janeiro: Objetiva, 2009. 

http://hdl.handle.net/11449/89355


65 
 

KEYWORDS, Raymond Williams. A Vocabulary of Culture and Society. Londres: Fontana 

Press, 1988. 

LINK, Luther. O Diabo: a máscara sem rosto. Trad. Laura Teixeira Motta. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1998. 

MAFFESOLI, Michel. No Fundo das Aparências. Petrópolis, RJ: Vozes, 1996. 

MAGALHÃES, Antonio Carlos de Melo; BRANDÃO, Eli; FERRAZ, Salma; LEOPOLDO, 

Raphael Novaresi. O demônio na literatura [livro eletrônico]. Campina Grande: EDUEPB, 

2012. 

MARCONDES FILHO, Ciro. Até que ponto, de fato, nos comunicamos?: uma reflexão sobre 

o processo de individuação e formação. São Paulo: Paulus, 2004. 

MINOIS, G. O Diabo: origem e evolução histórica. Lisboa: Terramar, 2003. 

MUCHEMBLED, Robert. Uma história do diabo – séculos XII-XX. Trad. Maria Helena 

Kühner. Rio de Janeiro: Bom Texto, 2001. 

NOGUEIRA, Carlos Roberto F. O Diabo no Imaginário Cristão. Bauru, SP: EDUSC, 2000. 

PAPINI, Giovanni. O Diabo: Apontamentos para uma futura diabologia. Trad. Fernando 

Amado. Portugal. Livros do Brasil., s/d. 

RUIZ, Castor M. M. Bartolomé. Os Paradoxos do Imaginário. São Leopoldo, RS: Unisinos, 

2003.  

RUSSEL, Jeffrey Burton. O Diabo: As Percepções do Mal da Antiguidade ao Cristianismo 

Primitivo. Trad. Waltensir Dutra. Rio de Janeiro: Campus, 1991. 

 ______________. O Lúcifer e o Diabo na Idade Média. São Paulo: Editora Madras, 2003. 

WOODS, Richard. Understanding Mysticism. Image Books, 1980. 


